
 

 1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS APLICADAS 

PROGRAMA DE PÓS - GRADUAÇÃO EM SERVIÇO SOCIAL - 

MESTRADO 

 
 
 
 
 
 

Pós-modernidade: 

mistificação e ruptura da dimensão de totalidade 

da vida social no capitalismo contemporâneo 
 
 
 
 
 
 
 

Adrianyce Angélica Silva de Sousa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Pernambuco 
2004 

 



 

 2 

Adrianyce Angélica Silva de Sousa 
 
 
 
 
 
 

Pós-modernidade: 

mistificação e ruptura da dimensão de totalidade 

da vida social no capitalismo contemporâneo 

 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Serviço Social da Universidade Federal de 
Pernambuco, como requisito parcial para a obtenção do 
título de Mestre em Serviço Social, sob orientação da Profª 
Drª.Maria Alexandra Monteiro Mustafá.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Pernambuco 

2004 



 

 3 



 

 4 

Pós-modernidade: 
mistificação e ruptura da dimensão de totalidade 

da vida social no capitalismo contemporâneo 

 
 

Adrianyce Angélica Silva de Sousa 
 
 
Dissertação de Mestrado submetida à comissão nomeada pelo 
Programa de Pós-graduação da Universidade Federal de Pernambuco – 
UFPE, como parte dos requisitos necessários à obtenção do grau de 
Mestre.   
 
 
 
 

Aprovada por: 
 

  
Orientadora: Profª. Drª. Maria 
Alexandra Monteiro Mustafá  

 
 

Profº.  Dr.  José Paulo Netto 
 
 

Profª. Drª. Maria de Fátima Lucena 
  
 
 
 
 

Recife, 
Outubro de 2004 

 



 

 5 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação da Publicação na Fonte.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Bibliotecária: Jocelania Marinho Maia de Oliveira    CRB _4 1303 
 

 

Sousa, Adrianyce Angélica Silva de. 
Pós-modernidade: mistificação e ruptura da dimensão de totalidade da vida 

social no capitalismo contemporâneo. / Adrianyce Angélica Silva de Sousa. – 
Recife(PE), 2004. 

200p. 
 
Orientador (a): Profª. Dr. Maria Alexandra Monteiro Mustafá. 
 

Dissertação (Mestrado em Serviço Social) – Universidade Federal de 
Pernambuco. Centro de Ciências Sociais Aplicadas. Programa de Pós-graduação 
em Serviço Social.  

 
1. Modernidade - Dissertação. 2. Pós-modernidade - Dissertação. 3. 

Pensamento Marxista - Dissertação. 4. Totalidade - Dissertação. 5. Razão 
Moderna - Trabalho - Dissertação. I. Mustafá, Maria Alexandra Monteiro. II. 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. III. Título. 

 
CDD 303.4 

 



 

 6 

 

 

A G R A D E C I M E N T O S 

 
 
      

 
 
 

 
 
 



 

 7 

A Daniela Neves 
que faz do nosso amor: subversividade e paixão 

 
 Para você, minha querida, reservei uma palavra escancarada repleta 
do meu tesão e de tudo o que de melhor há em mim. Decidi não me 
privar de falar a você, por conta da hipocrisia e do preconceito das 
pessoas. 
Pois, o que eu preciso é agradecer a você sem ter a voz sufocada, 
rouca, ou embaraçada; afinal é com você que compartilho tudo, as 
angústias, as inquietações, as dúvidas e as alegrias em meio à correria 
desta vida.  
De certo esta dissertação não existiria sem a sua força, seu carinho e a 
troca que realizamos ao longo deste processo. E não foi fácil chegar 
até aqui, pois, de todas as dificuldades que tivemos, com certeza a 
maior foi à aridez de vivermos as duas ao mesmo tempo a mesma 
ansiedade.  
Logo, minha doce Daniela analisar o processo que me trouxe até aqui 
é ver você espelhado nele em diversas dimensões, e agradecê-la é no 
mínimo embaraçoso já que você é todo o sentido da felicidade que sinto 
ao terminar esta etapa da minha formação.      
 
 



 

 8 

Á minha família, 
 
meu pai Acácio de Sousa, minha tia Estela Martins e minha prima 
Cristina Martins. As escolhas que fiz para percorrer ausentaram-me, 
mas sinto vocês sempre comigo ao longo desta caminhada. 
 
Á Mirla Cisne 
Por todas as coisas boas e ruins que compartilhamos ao longo deste 
mestrado. Essa amizade antiga, que se fez nova em outras partilhas. 
De tudo, o que fica cada vez mais é a fortaleza vermelha e intensa de 
nossa amizade. 
 
Aos colegas da pós (mestrado e Doutorado) 
Cícera, Tarcíso, Patrícia, Naíres, Miriam, Adriana Teixeira, conhecê-
los e tê-los próximos compartilhando as dificuldades e delícias deste 
percurso em que nossas vidas se cruzaram, valeu demais.  
 
Aos professores 
Ana Vieira, Anita Aline, Ana Arcorverde, Ana Elizabeth,, Edelweiss 
Falcão, pela troca, aprendizado e crescimento em meio a tantas 
diversidades intelectuais e políticas.   
 
À Fátima Lucena 
Muito mais do que uma professora, presente em todos os meus 
momentos de dúvidas; tornou-se uma amiga e companheira. Agradeço 
por seu carinho, respeito e atenção.   
 
Á Alexandra Mustafá 
Minha orientadora cuja experiência,  generosidade e apoio, foram 
fundamentais para o fortalecimento da minha autonomia ao longo 
deste processo. 
 
Ao professor José Paulo Netto 



 

 9 

sua integridade intelectual, contribuiu sobremaneira para a minha 
formação. Muito obrigada por todas as nossas conversas, e pelas 
imensas contribuições para o meu trabalho. 
 
A Jacilene, 
Pessoa mais do que querida, amada. Muito obrigada por sua atenção, 
carinho e respeito, com certeza em você encontrei uma excelente 
profissional mais também uma grande amiga. 
  
À Aurineida e Irma cuja admiração e amizade já vem de lá das dunas 
brancas.Este reencontro em terras pernambucanas só fortaleceu o 
nosso afeto. 
 
À Ruth, Carmensita e Conceição Pio que fizeram de cada reencontro 
fonte de estímulo e de farra. 
 
À Tatiana Brettas, da experiência em Ipatinga, além do crescimento 
profissional , a certeza e o conforto da coerência e da lealdade de sua 
amizade.  
 
À Rodrigo Marcelino pessoa que conotou de conteúdo os sentidos, em 
mim já perdidos, da palavra companheiro e a Joseane Cabral cuja 
força da ancestralidade nordestina ecoa na feição doce e forte daquilo 
que construímos como amizade verdadeira. 
 
À Letícia e Marcus 
Pela força, pelo amparo, pelo carinho e cuidado, ter vocês como amigos 
é com certeza um presente e uma responsabilidade.   
 
À Fernando Leitão e Fernando Velloso 
Num momento em que eu achava que nada de especial fosse acontecer, 
nos tornamos “irmãos”. Muito obrigada pela solidariedade, o 



 

 10 

companheirismo e principalmente a sinceridade bolchevique da nossa 
amizade.  
 
 ÀA Mary Lúcia e Ana Velloso, 
minhas indas e vindas não permitiram tanta proximidade como eu 
gostaria, mas tudo será sempre muito intenso e sincero. 
 
À Nívia e Kaliane das compras no supermercado, ao dia a dia em 
nosso apartamento. Foi maravilhoso dividir, errar, aprender e 
respeitar. Nossa amizade é muito especial e estará sempre repleta das 
nossas aventuras.     
 
À Silvana, Andréia e Sâmia 
Cujo respeito, admiração e o amor fizeram-me crescer sobremaneira. 
Com vocês a delicadeza se fez sempre questionamento e autocrítica e 
principalmente cuidado. Por incrível que pareça, por agora, só consigo 
dizer que as amo imensamente. 
 
À Verônica, 
Quando o imprevisível se fez presente, você veio. E aquilo que já era 
tudo, transformou-se em flores e poesia. Para uma amizade como a 
nossa muito pouco se diz, porque todo o resto é sentir.  
 
À todas as companheiras do Instituto Divas, estamos na luta, 
emergencial e necessária, por uma sociedade emancipada que respeite o 
direito a diversidade e a liberdade de orientação sexual.    
 
Aos companheiros da ABEPSS – NE (2003-2004), Gestão “quem é de 
luta avança”, em especial Fátima Leite. Militarmos, nestes tempos de 
tantos enfrentamentos e dificuldades para a profissão, só reascendeu o 
meu compromisso.   
 



 

 11 

ILUSTRAÇÕES DE CAPA 
 
 
Agradecimentos – Bedroom in Arles de Van Gogh 

Introdução – (referência encontrada) O Semeador de Van Gogh 

Capítulo I – O homem virtruviano de Leonardo da Vinci 

Capítulo II – O Arsenal de Diego Rivera 

Capítulo III – O Grito de Edvard Munch 

Considerações Finais – Guernica de Pablo Picasso 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 12 

Resumo 

O objeto desta pesquisa é a constituição, na atualidade, de uma suposta sociedade pós-

moderna edificada a partir do que seria a “crise da modernidade”. Uma parte considerável 

dos intelectuais - num grande e diversificado esforço de caracterizar as implicações do 

movimento histórico contemporâneo no âmbito da sociedade capitalista em reestruturação 

nas últimas quatro décadas - tem tornado lugar comum a indicação de uma situação 

histórica sem precedentes que configuraria não apenas uma modernidade démodé, mas para 

além disso, estão proclamando o fim da modernidade e de suas articulações fundamentais. 

Esta discussão insurge na conjuntura precisa das transformações econômicas e políticas dos 

anos 60, e abre um leque de questionamentos que apontam, pois, para a instauração de uma 

sociedade pós-moderna, marcada por uma modalidade de “cultura” e de “racionalidade” 

totalmente nova. Neste ínterim, o pensamento pós-moderno significaria, simultaneamente, 

uma crítica e uma ruptura com a modernidade, com implicações que atingiriam desde a 

vida cotidiana até a produção do conhecimento social. Para apreendermos criticamente este 

momento sócio-histórico ancoramos nossas análises nas categorias fundamentais do 

pensamento marxiano - por entendermos que este configura uma superação dialética, das 

formas unilateralizadas de pensamento próprias do desenvolvimento da sociedade 

capitalista em sua fase de decadência ideológica - e nas contribuições do escritor húngaro 

Georg Lukács. Nestes termos, realizamos um estudo bibliográfico a partir da obra de três 

autores pós-modernos de grande trânsito e representatividade no debate acadêmico 

contemporâneo, quais sejam: Jean-François Lyotard, Michel Maffesoli e Boaventura de 

Sousa Santos. Focalizamos nossos esforços nas linhas centrais do pensamento de cada um 

destes autores de modo a analisar as argumentações por eles constituídas como forma de 

lançar luzes sobre a nossa hipótese central, qual seja: não existe uma sociedade pós-

moderna. Logo, se comprovado este entendimento, a idéia de uma sociedade pós-moderna 

seria na verdade um mito próprio e funcional às relações reificadas do sistema capitalista 

em sua fase tardia, que no plano do pensamento, constituiria um falseamento da realidade 

social justamente por romper com a dimensão de totalidade que é intrínseca a mesma. 



 

 13 

Abstract 
                                                                                                                                                       

The object of this research is the constitution at the present time of a supposed post-modern 

society, which is built starting from what it would be, the “crisis of the modernity”. A 

considerable part of the intellectuals - in a big and diversified effort to characterize the 

implications of the contemporary historical movement, in the ambit of the capitalist society 

under restructuring in the last four decades - has become common place for the indication 

of an unprecedented historical situation that would not only be configuring a démodé 

modernity, but also be proclaiming the end of the modernity and of their fundamental 

articulations. This discussion is born in the precise conjuncture of the economical and 

political transformations of the sixties, and gets ready for a set of questions that point to the 

start of a post-modern society, marked by a perspective of a totally new culture and 

rationality. In the meantime, the post-modern thought would mean, simultaneously, a critic 

and a rupture with the modernity, with implications that would reach since the daily life 

until the production of the social knowledge. In order to understand this social-historical 

moment critically we anchored our analyses in the fundamental categories of the Marxiano 

thought – for we understand that this one configures a dialectical overcome of the unilateral 

way of thought related to the development of the capitalist society in its phase of 

ideological decadence - and in the Hungarian writer's Georg Lukács contributions. In these 

terms, we accomplished a bibliographical study starting from the three post-modern authors 

work that we consider to be of great  representativeness in the contemporary academic 

debate: Jean -François Lyotard, Michael Maffesoli and Boaventura de Sousa Santos. We 

focused our efforts on the thought central lines of each one of these authors in order to 

analyze the arguments constituted by them as a way of highlighting our central hypothesis, 

which is: a post-modern society doesn't exist. Therefore, if this understanding is proved to 

be true the idea of a post-modern society would be actually an own and functional myth to 

the relationships concerning the capitalist system in its late phase, that in the thought plan, 

it would constitute a distortion of the social reality exactly for breaking with the totality 

dimension which is inherent to itself.   

 

 



 

 14 

S U M Á R I O 
 

INTRODUÇÃO....................................................................................................................16 

 

CAPÍTULO I 

A MODERNIDADE: “O ESPÍRITO QUE TUDO NEGA”...........................................31 
 

A CONSTITUIÇÃO DA MODERNIDADE.........................................................................32 

A RAZÃO MODERNA.........................................................................................................41 

FILOSOFIA BURGUESA E DECADÊNCIA IDEOLÓGICA.............................................46 

 
CAPÍTULO II 
O PENSAMENTO DE MARX E A CATEGORIA 
TOTALIDADE......................................................................................................................61 
 

A CONSTRUÇÃO DO PENSAMENTO  

DE MARX: A SUPERAÇÃO DIALÉTICA...........................................................................62 

A ONTOLOGIA MARXIANA...............................................................................................79 

FETICHISMO, ALIENAÇÃO E REIFICAÇÃO..................................................................101 

 
 
CAPÍTULO III 
A SUPOSTA CONSTITUIÇÃO  
DA SOCIEDADE  
PÓS-M ODERNA.................................................................................................................121 
 
 
A CORTINA DE FUMAÇA DOS ANOS 60.......................................................................122 

UMA CRISE DE “PARADIGMAS” ?.................................................................................144 

CONDIÇÃO PÓS-MODERNA OU MISTIFICAÇÃO  

DA REALIDADE ?..............................................................................................................157 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...........................................................................................191 
 
REFERÊNCIAS 
BIBLIOGRÁFICAS..........................................................................................................204 
 



 

 15 

 

 

 

I N T R O D U Ç Ã O 

 

 
 
 
 

  
 

 



 

 16 

 

 

Ser radical é tomar as coisas pela raiz. E para o homem, a raiz é o próprio 

homem (Karl Marx). 

 

 

o nos debruçarmos sobre a questão da Pós-modernidade uma 

primeira questão que se coloca premente de esclarecimento é qual 

a relação que esta discussão tem com o Serviço Social. 

Aparentemente tal temática de estudos teria vinculação mais estreita com as 

Ciências Sociais e em especial a Sociologia e a Antropologia Cultural.  

Entretanto, como entendemos que a reflexão teórica é reflexão acerca de uma 

realidade objetiva, a compartimentalização da realidade em “caixinhas” não é 

nosso horizonte. Não existe um “pedaço” da realidade que seja referente a 

uma única ciência, ou disciplina. Desse modo, a análise acerca da Pós-

modernidade é uma discussão atual e pertinente porque se refere ao 

movimento sócio-histórico da realidade contemporânea. O que não implica 

dizermos, porém, que este trabalho de investigação não possa contribuir com 

os debates existentes nas Ciências Sociais e principalmente no Serviço Social.   

A 



 

 17 

Ao contrário, a relevância deste estudo, especificamente sobre este 

último, reside justamente no fato de que a discussão acerca de uma pós-

modernidade tem-se entranhado cada vez mais na produção do conhecimento 

do Serviço Social,  implicando um distanciamento da direção social estratégica 

da profissão caucionada na teoria crítica1. Como entendemos que não se trata 

de um debate estritamente epistemológico, tal distanciamento encontra na 

objetividade da sociabilidade burguesa contemporânea condições de 

materialização. 

Nestes termos, não é desnecessário situar que a profissão vem 

operando um movimento - que se inicia no Movimento de Reconceituação e 

desenvolver-se-á largamente nos anos 80 - de consolidação políticO-

ideológica, de uma “intenção de ruptura” (a partir da apropriação das análises 

marxistas) com o conservadorismo histórico que marca a profissão desde a sua 

institucionalização. 

Esta consolidação aparece aqui implicada em dois pontos: um, que 

diz respeito à consolidação mesma da ruptura com o conservadorismo; e 

outro, que assinalou a maioridade da elaboração teórica do Serviço Social no 

Brasil.   Entretanto, o movimento de consolidação da ruptura não significa a 
                                                 
1 Quando utilizamos a expressão Teoria Crítica estamos nos remetendo exclusivamente ao 
pensamento marxiano. Esta observação é necessária uma vez que o termo Teoria Crítica pode dar a 
falsa impressão de estarmos nos remetendo ao pensamento da Escola de Frankfurt.    



 

 18 

superação do conservadorismo; ao contrário, como bem lembra Netto (1999) - 

graças aos esforços que vinham, pelo menos, de finais dos anos setenta, e no 

rebatimento do movimento da sociedade brasileira - posicionamentos 

ideológicos e políticos de natureza crítica e/ou contestadora em face da ordem 

burguesa conquistaram legitimidade para se expressar abertamente no interior 

da profissão. Mas também é correto afirmar que, ao final dos anos oitenta, a 

categoria profissional refletia largo espectro das tendências ídeo-políticas que 

expressavam as tensões e ânimos da vida na sociedade brasileira.  

Deste modo, abre-se na profissão, no curso dos anos 80, um 

processo de renovação teórico-cultural onde foi dominante a produção 

influenciada pela tradição marxista (C.f. Netto, 1999). Este processo de 

maturação, através da interlocução com a tradição marxista, foi possibilitado - 

entre outros elementos histórico-sociais - pelo esgotamento do sistema 

ditatorial e pelo processo de democratização instaurado no movimento da 

sociedade civil nos anos em questão. 

Convém, porém, observar que esta efervescência vivenciada pela 

profissão - resultante que é da conjuntura sócio-histórica - põe em conflito, no 

seu interior, diversos projetos profissionais, que por sua vez expressam 

determinados projetos sociais. Dessa forma, neste processo de luta, a profissão 



 

 19 

elabora uma direção social estratégica, que tanto não anula os demais vetores 

que fazem parte do corpo profissional - dado que não existe um bloco 

homogêneo no contingente profissional - como também não se resume a um 

caráter estritamente ídeo-político, uma vez que envolve todos os elementos 

que compõem a cultura profissional.  

Na passagem dos anos 80 para os 90, porém, as bases que 

possibilitam a centralidade da direção social estratégica da profissão - 

engendrada pelo recurso ao pensamento marxista e que colocavam a profissão 

em franco questionamento à ordem burguesa - começam a ser deslocadas pelo 

processo de reestruturação capitalista e pelos seus desdobramentos assumidos 

no Brasil.  

Conforme sinalizado por Soares (2000), os indícios sistematizados 

de tal rebatimento começam a despontar na profissão a partir de 1991 com os 

trabalhos priorizados pela gestão 89/91 da ABESS - Associação Brasileira de 

Ensino em Serviço Social relativos à pesquisa e produção do conhecimento no 

Serviço Social e sua relação com a prática profissional.  



 

 20 

O número 05 dos Cadernos ABESS2 popularizou nos meios 

profissionais os debates da chamada “crise de paradigmas” das ciências 

sociais, da crise do marxismo e da necessidade do pluralismo. Contudo, não 

queremos com isso estabelecer um marco temporal preciso que possibilite 

demarcar a partir de quando a idéia de crise de paradigmas passa a ser 

incorporada entre as preocupações do Serviço Social. Somente estamos 

pontuando que este é um debate que se torna típico no seio profissional a 

partir da década de 90, tendo como um expressivo rebatimento a sua 

incorporação aos argumentos que justificavam a revisão curricular do curso de 

serviço social de 1993. 

Iniciada a revisão curricular, as primeiras questões foram sendo 

apresentadas nos vários debates ocorridos nas oficinas nacionais e locais 

realizadas em todo o Brasil e promovidas pela ABESS, hoje Associação 

Brasileira de Ensino e Pesquisa em Serviço Social – ABEPSS. Durante os 

anos de 93 a 95 várias foram as polêmicas centradas sobre a validade ou não 

do marxismo para explicar os novos fenômenos contemporâneos. Nestes 

termos, a direção social estratégica hoje norteadora da profissão esteve 

questionada pelo pressuposto da “crise de paradigmas”.  

                                                 
2 Publicação veiculada pela entidade que tinha como objetivo estimular o debate e a circulação de 
idéias possibilitando a crítica e a produção teórica no âmbito do Serviço Social. O primeiro Caderno 
foi organizado pela gestão 85/87 da ABESS e tinha como temática o Processo de formação 
profissional do Assistente Social. 



 

 21 

Conforme aponta Soares (2000), diversas são as argumentações e 

inquietações postuladas neste debate. Por exemplo, a professora Alba Maria 

Pinho de Carvalho, defendeu o pluralismo metodológico dando por supostas 

as proposições pós-modernas de esgotamento da modernidade; a professora 

Suely Gomes Costa, além de reivindicar a necessidade do pluralismo, levanta 

a polêmica acerca do eixo de proteção social como sendo objeto da profissão.  

Verificamos, pois, que muitas eram as possibilidades - algumas 

bastante regressivas - que estavam postas no processo de disputa pela 

hegemonia na profissão até a formulação do documento-base que deu 

sustentação à convenção de ABESS de 1995. Este documento, porém, 

demarca uma clara tomada de hegemonia em favor da vertente crítica 

protagonizada pela intervenção da professora Marilda Villela Iamamoto ao 

longo de 1995. Como exemplos claros deste movimento, temos a definição da 

questão social como eixo central da formação e do exercício profissional, a 

afirmação da centralidade da categoria trabalho, etc. 

Esta discussão, porém, não ficou estacionada em 1995; ao contrário, 

a pesquisa realizada por Soares (idem), a partir da análise dos artigos 

presentes na revista Serviço Social & Sociedade, revela que as polêmicas pós-

modernas no Serviço Social encontram-se cada vez mais atualizadas. Diversas 



 

 22 

são as críticas feitas ao marxismo, cujo desdobramento principal é o próprio 

questionamento do projeto político profissional.  

Dentre as críticas elencadas por esta autora, podemos perceber que 

se têm operado simplificações do pensamento marxiano que acabam por se 

referir a seus elementos basilares de forma extremamente equivocada, donde o 

esforço na busca de compreensão da totalidade da vida social é tomado como 

totalitarismo, a ortodoxia é entendida como dogmatismo, a universalidade é 

reduzida a estruturalismo. Ocorre, também, uma verdadeira mutilação do 

acervo onto-categorial de Marx, que está sendo submetido a reconstruções e 

complementações muitas vezes imediatistas, sendo estas mutilações utilizadas 

para justificar a tomada das representações acerca do objeto profissional como 

o objeto em si, o que tem levado profissionais a não problematizarem os 

espaços sócio-ocupacionais em que estão inseridos, derivando daí uma 

apologia ao Terceiro Setor, à Filantropia empresarial, etc. (C.f. Soares, idem, 

p.100). 

Dessa forma, sob o argumento de uma disputa por hegemonia, 

alguns profissionais empreendem uma clara desqualificação do projeto 

político profissional. Como exemplo desta questão, podemos nos reportar ao 

núcleo temático de formação profissional - que compunha um dos eixos de 



 

 23 

discussão do X Congresso Brasileiro de Assistentes Sociais, ocorrido em 2001 

na Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ. Nessa sessão temática, 

foi apresentada uma quantidade significativa de trabalhos que quest ionavam a 

direção social do curso de Serviço Social e alguns que teciam críticas 

explícitas ao projeto ético-politico da profissão.  

Desse modo, a formação profissional, os campos políticos e 

ocupacionais da profissão têm sido palco de disputa por/pela hegemonia na 

atualidade, onde uma das polarizações que consideramos centrais é a da Pós-

modernidade x Marxismo, num contexto onde as transformações societárias 

afetam significativamente a materialização do projeto profissional e tendem a 

dificultar o processo de apropriação e adesão deste projeto entre alunos, 

profissionais e professores. 

Explicitada a importância para o Serviço Social de se efetivar uma 

análise da Pós-modernidade, convém, pois, situar em síntese qual é o nosso 

problema. A constituição da moderna sociedade burguesa é marcada por um 

extremo paradoxo: sua origem possui um caráter marcadamente 

revolucionário - no sentido em que se constitui, por meio do movimento 

burguês, uma sociedade emancipada dos grilhões feudais e idealmente 

organizada segundo critérios racionais, donde as possibilidades humanas de 



 

 24 

apreensão da realidade em sua totalidade estão dadas - mas, seus traços 

constitutivos passam a ser internamente negados pela própria burguesia 

revolucionária que, confrontada pelo proletariado, vê-se impelida a justificar 

cada vez mais o existente e a estreitar a margem para uma apreensão global da 

realidade. 

A burguesia substitui os valores universais da sociedade pelos seus 

mesquinhos interesses particulares, instaurando a partir daí um discurso 

apologético que se torna incapaz de reproduzir as reais condições de 

existência dos diversos grupos sociais sob o modo de produção capitalista, 

uma vez que este é pautado na dominação do trabalho e extração da mais-valia 

pelo capital, donde também está sob o controle deste último tanto o modo de 

trabalhar, como, também, o produto do trabalho. 

Em seu processo de desenvolvimento e estruturação, o capitalismo 

tem vivenciado a agudização das suas contradições fundamentais. No plano do 

pensamento, este movimento explicita cada vez mais a tendência 

ideologizante da decadência que rompe com as categorias fundamentais da 

razão moderna: o humanismo, o historicismo concreto e a dialética, 

impossibilitando o sujeito de superar o momento imediatamente dado e 

conduzi-lo à compreensão histórico-transitório do capitalismo. 



 

 25 

Este movimento aparece radicalmente demarcado por Lukács 

(1968a) quando este autor explicita que, até 1848, o pensamento burguês 

ainda era uma forma aberta para a elaboração de um saber verdadeiro, 

científico. Depois de 1848 até a emergência do imperialismo, porém, tal 

pensamento caracteriza-se por uma aberta fuga da realidade, com uma clara 

intencionalidade de manutenção da ordem burguesa. É a partir deste ponto que 

Lukács indica para o ingresso do pensamento burguês no período da 

decadência. Este período tem seu caráter apologético agudizado ainda mais 

com a entrada do capitalismo na sua fase imperialista. Posto que, neste 

momento, dada a impossibilidade social e teórica de uma defesa do sistema, a 

tônica dominante torna-se a falsa solução da “terceira via”. Esta terceira via 

dar-se-á claramente pela estruturação filosófica em torno do irracionalismo. 

Desse modo, inaugura-se, no patamar epistemológico, a pseudo-objetividade 

dos mitos e a intuição como o instrumento do conhecimento verdadeiro.   

Na atualidade, em seu processo de reestruturação capitalista, 

verificado nas últimas quatro décadas, difunde-se o ideário de que as 

sociedades capitalistas têm vivenciado mudanças tão significativas que estas 

acabaram por gerar novos fenômenos sociais. Tal seria a ordem destas 

modificações que se tem tornado lugar comum a indicação da constituição de 



 

 26 

uma situação histórica sem precedentes que configuraria a própria “crise da 

modernidade” e dos “paradigmas” que dão sustentação à mesma. 

Teríamos, pois, instaurada a partir daí uma sociedade pós-moderna, 

marcada por uma nova modalidade de “cultura” e de “racionalidade” como 

expressão do conjunto de transformações econômicas e políticas verificadas 

no marco histórico em questão. Neste ínterim, o pensamento pós-moderno 

significaria, simultaneamente, uma crítica e uma ruptura com a modernidade, 

com implicações que atingiriam desde a vida cotidiana até a produção do 

conhecimento social.  

Nestes termos, ao ancorarmo-nos nas catego rias fundamentais do 

pensamento marxiano – que, no nosso entendimento, consiste numa 

superação em relação às formas unilaterais próprias ao processo de 

desenvolvimento da sociabilidade burguesa - e nas contribuições do escritor 

húngaro György Lukács, realizamos um estudo bibliográfico a partir da obra 

de três autores pós-modernos de grande trânsito e representatividade no debate 

acadêmico contemporâneo, quais sejam: Jean-François Lyotard, Michel 

Maffesoli e Boaventura de Sousa Santos.  

Entendendo a impossibilidade da realização de um estudo de grande 

fôlego sobre o conjunto da obra destes autores, dados os limites próprios à 



 

 27 

elaboração de uma dissertação de mestrado, focalizamos nossos esforços nas 

linhas centrais do pensamento de cada um destes autores, de modo a 

analisarmos as argumentações por eles constituídas como forma de lançar 

luzes sobre a nossa hipótese central, ou seja, a de que não existe uma 

sociedade pós-moderna e de que os teóricos pós-modernos sustentam tal 

assertiva por realizarem um falseamento da realidade social, uma vez que 

rompem com a dimensão de totalidade que é intrínseca à mesma.  

Dessa forma, no intuito de apreendermos a complexidade das 

questões postas até aqui, realizamos um esforço investigativo pautado na 

busca de apreensão da dinâmica do real pela busca da totalidade.  Entendemos 

que a representação teórica deve buscar reproduzir o mais fielmente possível 

as condições objetivas da realidade social. Tal pontuação, porém, não deve 

levar ao equívoco da afirmação de que o objeto reproduzido pela consciência 

perca a sua autonomia frente ao sujeito; ao contrário, a realidade objetiva tem 

sua existência independente do sujeito que investiga. 

Logo, entendemos que para analisarmos a manifestação ideológica 

da pós-modernidade, precisamos, conforme esboça Lukács delimitar sua 

gênese e sua função social. Não devemos, pois, no entendimento do pensador 

húngaro, limitarmo-nos apenas a estigmatizar uma determinada tendência, 



 

 28 

mas devemos nos lançar ao conhecimento intrínseco do objeto de estudo 

procurando demonstrar sua falsidade, articulando a análise imanente dos 

textos com a investigação da gênese histórica de suas categorias e a função 

social que desempenham. 

Assim, buscamos determinar o contexto sócio-histórico que permite 

a entificação do conceito de pós-modernidade, demonstrando as apreensões 

teóricos-ideológicas que são feitas, de modo a expor a função social que este 

conceito desempenha na processualidade dos indivíduos numa dada margem 

histórico-social.  

É por estas razões que, de uma forma aproximativa, não visando 

esgotar a questão em foco, mas contribuir para um debate crítico sobre a 

mesma, que o primeiro capítulo desta dissertação está centrado nos 

elementos constitutivos e constituintes da moderna sociedade burguesa, de 

modo a situar o desenvolvimento e limitação da razão moderna e do projeto 

ilustrado pelo processo de decadência ideológica instaurado pela burguesia 

nos pós 1848, como reação conservadora à ascensão do proletariado como 

classe autônoma. No segundo capítulo, tentamos reconstruír os conceitos 

centrais do pensamento marxiano por entendermos que este configura uma 

superação dialética das formas unilateralizadas de pensamento instauradas na 



 

 29 

decadência ideológica, bem como abre a via para uma concepção teórico-

metodológica que não sucumbe a pseudo-objetividade posta pelo movimento 

burguês - justamente por estar centrada na totalidade da vida social. Por fim, 

no terceiro capítulo confrontamos o surgimento da idéia da pós-modernidade 

com os processos sócio -históricos do capitalismo em sua fase tardia, e 

localizamos aí o equívoco da suposta crise de paradigmas das ciências sociais 

e do fim da modernidade. Nosso objetivo, neste momento, será o de 

demonstrar como os pensadores pós-modernos alardeiam uma sociedade pós-

moderna, a partir da fragmentação e da ruptura com a totalidade social, 

tornando-se esta suposta “sociedade pós-moderna” extremamente funcional à 

nova fase de expansão do capitalismo.    



 

 30 

C A P Í T U L O  I 
 
 

A   M O D E R N I D A D E: 

 “O  E S P Í R I TO  

Q U E  T U D O  N E G A” 

Mefistófeles – Fausto de Goethe 

 
 
 
 

  
 



 

 31 

    
 

 

 

A moderna sociedade burguesa, uma sociedade que desenvolveu gigantescos 

meios de troca e produção, é como o feiticeiro incapaz de controlar os 

poderes ocultos que desencadeou com suas fórmulas mágicas (Karl Marx e 

Friedrich Engels).  

 
 
 

 

 

 que está posto na ordem do dia no debate contemporâneo não é 

apenas uma modernidade démodé; mais do que isso, proclama-

se o fim da modernidade e de suas articulações fundamentais. 

Na atualidade, uma análise pouco atenta nos jornais, revistas, nos filmes, na 

produção acadêmica, nos discursos que fundamentam as ações de boa parte 

dos movimentos sociais levaria à declaração de que o projeto da modernidade 

efetivamente esvaiu-se na sociedade atual e que vivemos em tempos mais 

“novos”, que estão para além da modernidade; tempos de uma “pós-

modernidade”. Este capítulo visa, pois, recuperar, os elementos constitutivos 

da modernidade, ou seja, a razão moderna e o projeto da Ilustração, de modo 

que ao compreendê-los possamos apreender a crítica que é feita a este projeto 

na atualidade.  

O 



 

 32 

 

A  C O N S T I T U I Ç Ã O  D A  M O D E R N I D A D E 

Entendemos que, para uma abordagem do projeto da modernidade, 

devemos capturar as determinações sócio-históricas que fundam, caracterizam 

e estabelecem os vínculos dos tempos modernos. Deste modo, não se constitui 

objetivo nosso realizar uma abordagem dos significados semânticos da era 

moderna, uma vez que ao, referenciarmos os elementos sócio-históricos que 

particularizam a modernidade, entendemos que ela consubstancia rupturas e 

continuidades com outros períodos históricos.  

Logo, entendemos que a modernidade é um tipo de experiência vital. 

Uma experiência transfigurada no espaço, no tempo, que anula as fronteiras 

territoriais, religiosas onde homens e mulheres estão unificados por um leque 

de objetivações estáveis que lhes possibilitam produzir a sua experiência 

individual, bem como o conjunto das relações sociais. Entretanto, esta unidade 

é paradoxal é uma unidade de desunidade: ela despeja a todos num turbilhão 

permanente de desintegração e mudança, de luta e contradição, de 

ambigüidade e angústia. Ser moderno é fazer parte de um universo no qual, 

como disse Marx, tudo o que é sólido desmancha no ar (Berman, 1986, p.15).  



 

 33 

Mas afinal que mudanças significativas são essas que se instauram 

com a Modernidade? Que rupturas se estabelecem? Que vínculos ainda estão 

estabelecidos entre a era moderna e os outros períodos históricos? 

É consensual entre diversos autores que a Modernidade, enquanto 

constituição de uma sociedade efetivamente moderna - cuja processualidade 

será pura resultante da interação humana - só pode ser pensada a partir da 

transição do século XVIII ao século XIX. Em outras palavras, estamos 

afirmando que é na vigência da ordem burguesa que se opera a constituição da 

sociedade moderna e desta como uma realidade eminentemente social.  

Até este momento a experiência individual, o ritmo de vida, a 

mobilidade espacial não permitia a constituição de fronteiras claras entre a 

esfera social e a esfera natural.  No marco do Ancien Régime, a riqueza 

imobiliária, a propriedade da terra e a estrutura social garantida por 

instituições naturais (como a família) e sobrenaturais (com o importante papel 

da Igreja) debitavam a este regime a sua estabilidade. Em outras palavras, 

Nos mundos (...) relativamente isolados do feudalismo europeu, o 
lugar assumiu um sentido legal, político e social definido, 
indicativo de uma autonomia relativa das relações sociais e da 
comunidade dentro de fronteiras territoriais fixadas 
aproximadamente. No âmbito de cada mundo conhecível, a 
organização espacial refletia uma confusa sobreposição de 
obrigações e direitos econômicos, políticos, legais. O espaço 
exterior era mal apreendido e, em geral, conceituado como uma 
cosmologia misteriosa povoada por alguma autoridade externa, 



 

 34 

hostes celestiais ou figuras sinistras do mito e da imaginação 
(Harvey, 1992, p.219).   

Nestes termos, a burguesia, historicamente, teve um papel 

extremamente revolucionário, uma vez que é própria da dominação burguesa 

a ruptura com todo o tipo de mistificação prévia; tudo o que em ordens 

anteriores estava atrelado a características naturais e sobrenaturais, aparece 

como resultado e iniciativa dos homens. Karl Marx e Friedrich Engels são 

categóricos quanto a esta interpretação, quando afirmam que em todas as 

vezes que chegou ao poder (a burguesia), pôs termo a todas as relações 

feudais, patriarcais e idílicas. Desapiedadamente rompeu os laços feudais 

heterogêneos que ligavam os homens aos seus ‘superiores naturais’ (1998, 

p.12). 

Assim, o movimento burguês encarna um caráter emancipatório na 

medida em que uma das realizações que estão postas em seu horizonte é a 

pretensão de suprir as carências materiais, frente às calamidades naturais. 

Desta forma, entendemos que, enquanto base de produção, é inegável esta 

dimensão, na ascensão do capitalismo, como característica intrínseca desta 

ordem que só pode subsistir revolucionando constantemente os padrões até 

então vigentes de produção e distribuição da riqueza social. Como explicita 

Marx e Engels, 



 

 35 

a conservação dos antigos modos de produção de forma inalterada 
era, pelo contrário, a primeira condição de existência de todas as 
antigas classes industriais. A revolução constante da produção, os 
distúrbios ininterruptos de todas as condições sociais, as incertezas e 
agitações permanentes distinguiram a época burguesa de todas as 
anteriores (idem, p. 14). 

No lastro do desenvolvimento do mundo burguês, opera-se uma 

capacidade extremamente maior de criar uma massa de bens e serviços em 

quantidade e qualidade capaz de atender a todas as necessidades de 

reprodução da sociedade. Neste processo de modernização3, a realização 

histórica da burguesia revolucionária introduz um novo conteúdo na vida 

cotidiana dos indivíduos: o princípio da atividade, em que subjazem as 

possibilidades de transformação da sociedade (C.f. Guerra, 2002, p. 90). 

Agora a sociedade aparece não só fruto da interação humana, mas também 

como resultado e iniciativa destes mesmos homens. A burguesia (...) foi a 

primeira a dar provas do que a atividade humana pode empreender (Marx, 

idem, p. 13).  

Assim, as revoluções ocorridas no processo de trabalho 4, 

estabelecem para os homens a possibilidade e as condições para a 

                                                 
3 Para Berman existe uma distinção entre modernização e modernismo. Por modernização entende 
os processos sociais que dão vida a esse turbilhão, mantendo-o num perpétuo estado de vir-a-ser. 
Já o modernismo  seria a cultura mundial em desenvolvimento que atinge espetaculares triunfos na 
arte e no pensamento (idem, p. 16). 
4 O desenvolvimento do sistema de manufatura e posteriormente o industrial, a divisão do trabalho 
nas oficinas, o desenvolvimento do mercado mundial - cosmopolitando a produção e o consumo – o 
aperfeiçoamento dos meios de produção, a criação das grandes cidades, a navegação a vapor, as 
estradas de ferro, etc. 



 

 36 

contradição: de uma transformação material e espiritual que se realiza 

subvertendo completamente a antiga ordem, situando o velho e o novo modo 

de vida no centro da história. 

Esta percepção aparece tão claramente no modernismo, que tenta 

traduzir esteticamente a transformação como aspiração na vida de homens e 

mulheres modernos. A arte revela não apenas uma humanidade apta a estas 

transformações, mas sujeitos históricos inquietos que buscam e levam as 

transformações adiante. A modernidade suscita nos indivíduos um impulso a 

não se lamentar nostalgicamente em relação à segurança e fixidez das relações 

do passado, mas ao contrário impulsiona a viver plenamente esta mobilidade 

das condições de vida e das relações sociais com outros seres humanos. 

Berman traduz este entendimento subjetivo - e aqui entendemos esta 

compreensão diferentemente do que é o subjetivismo radical desenvolvido 

pelo movimento romântico que transformou a experiência estética num fim 

em si mesma - quando cita passagens da novela romântica A nova Heloísa de 

Rousseau, onde o jovem herói, Sanit-Preux descreve as contradições deste 

tourbillon social 

Eu começo a sentir a embriaguez a que esta vida agitada e 
tumultuosa me condena. Com tal quantidade de objetos desfilando 
diante de meus olhos, eu vou ficando aturdido. De todas as coisas 
que me atraem, nenhuma toca meu coração, embora todas juntas 



 

 37 

perturbem meus sentidos, de modo a fazer que eu esqueça o que 
sou e qual o meu lugar (Rousseau apud Berman, idem, p. 17-8). 

Assim, os dois elementos supracitados anteriormente: a contradição 

da realidade e a perspectiva revolucionária passam a ser portadoras de uma 

nova forma de inteligir o mundo. Forma esta que está encarnada na 

modernidade como programa sócio-cultural da Ilustração.  

A Ilustração - a grosso modo - pode ser tomada como o período que 

vai do século XVI no Renascimento, e vai encontrar seu clímax na segunda 

metade do século XVIII. Tem sua demarcação, sobretudo, pela influência do 

pensamento revolucionário de Copérnico, Galileu e Bacon, na física e na 

astronomia que fundam a filosofia Moderna, e sua caracterização posta pelo 

século das Luzes na França com Voltaire, Diderot, etc. Em outros termos, 

estamos afirmando - e o marco histórico explicita isso - que o movimento dos 

ilustrados expressa, no plano das idéias, a constituição, ainda no marco do 

Ancien Régime, da conquista da hegemonia cultural pela burguesia 

revolucionária (C.f. Netto, 2002). Em outras palavras, o descobrimento da 

América, a circunavegação da África e do globo, o acesso às Índias Orientais 

e aos mercados chineses, o comércio com as colônias e a expansão das trocas 

e das mercadorias revelavam cada vez mais a limitação própria das forças 



 

 38 

propulsoras da sociedade continuarem aprisionadas à compreensão de mundo 

feudal.  

Rouanet (1987) - cuja influência de pensamento é claramente 

habermasiana - chama-nos atenção para um fato importante, e que aqui 

incorporamos: existem diferenças entre o Iluminismo e a Ilustração. Para este 

autor, o Iluminismo designa uma tendência intelectual, não limitada a 

qualquer época específica, que combate o mito e o poder a partir da razão (de 

argumentos racionais). Ou seja, diz respeito a um projeto sócio-cultural que 

atravessa vários processos históricos, e inaugura um grande projeto 

racionalista que está presente desde a pólis Grega e que perpassa de maneira 

trans-histórica5 o longo processo de constituição da sociedade ocidental. A 

Ilustração por sua vez, atualizaria o projeto iluminista, mas este projeto não 

começou com aquela, nem se extingue no século XVIII. Pensada, conforme 

sinalizado anteriormente, como expressão cultural hegemônica da burguesia 

em seu processo revolucionário, a Ilustração seria no dizer de Netto (2002) um 

capítulo, um episódio do projeto Iluminista. 

                                                 
5 Não queremos, porém, afirmar, com tal entendimento, que este processo seja linear, uma vez que 
consideramos a modernidade como um período de superação da Idade Média na qual predominou a 
obscuridade perante o conhecimento e a razão, tendo em vista, por exemplo, a submissão desta 
última aos dogmas da religião. 



 

 39 

Os elementos anteriormente mencionados, que esclarecem as 

diferenças entre o projeto do Iluminismo e o movimento da Ilustração, 

permitem-nos por sua vez, clarificar ainda mais o sentido da transformação na 

sociedade moderna. Nesta, passa-se de uma visão eurocêntrica para um 

assombroso fluxo de conhecimentos acerca de um mundo mais amplo; o que 

lança como desafio ao conhecimento, refletir não para a glória de Deus, mas 

para celebrar e facilitar a libertação do homem  como indivíduo livre e ativo, 

dotado de consciência e vontade.    

O racionalismo que marca o movimento Ilu strado estabelece uma 

tensão que busca superar qualquer limitação do conhecimento operada pela 

filosofia e pela teologia, uma vez que era preciso conhecer a natureza - agora 

“desnaturalizada” do homem que conhece - sua estrutura, seus fenômenos 

físicos, químicos e biológicos. Para os Ilustrados, a exploração racional da 

natureza passava pelo seu reconhecimento tal como ela se apresenta. O que 

torna esta exploração uma pré-condição para uma reprodução adequada da 

sociedade. Dessa forma, interessa conhecer e desenvolver um conjunto de 

instrumentos intelectuais e materiais capazes de potencializarem a exploração 

da natureza pela sociedade de modo que o domínio científico da mesma 

realize a libertação da escassez, da necessidade e da arbitrariedade das 

calamidades naturais.   



 

 40 

Por outro lado, os ilustrados acreditavam que a razão não possui 

somente esta dimensão - uma dimensão instrumental - mas também uma 

dimensão emancipatória na medida em que o conhecimento racional deveria 

ser utilizado também para a organização da sociedade6. O desenvolvimento de 

formas racionais de organização social e de modos racionais de pensamento 

sinalizava para a libertação das irracionalidades do mito, da religião, da 

superstição, liberação do uso arbitrário do poder, bem como do lado sombrio 

da nossa própria natureza humana.  

Neste movimento de progresso social uma das primeiras conquistas 

da revolução burguesa foi à concepção de igualdade de todos perante o direito. 

Tal empreendimento encarnado claramente nos ideais da Revolução Francesa 

de liberdade, igualdade e fraternidade é bem explicitado, na frase de 

Condorcet, as vésperas desta revolução uma boa lei deve ser boa para todos.  

Deste modo, estamos pontuando que estes elementos, ou seja, uma 

complexa relação de continuidade e ruptura com as tradições culturais do 

Ocidente e o quadro sócio-cultural preciso em que se situa confere a emersão 

e articulação das categorias nucleares que constituem a razão moderna.   

                                                 
6 Neste ínterim, vale a indicação da obra O Leviatã de Thomas Hobbes, publicada na Inglaterra em 
1651, na qual este autor discute a elaboração/criação do Estado Artificial como forma de controlar a 
natureza humana e seus instintos. Também expressivo é o pensamento de Nicolau Maquiavel 
(1453-1527) cuja concepção de homem e política constituí uma superação da concepção naturalista 
aristotélica.   



 

 41 

A  R A Z Ã O  M O D E R N A 

O marco histórico de transformações sociais, econômicas, políticas e 

culturais acima referenciado sinaliza a centralidade da constituição da razão 

moderna que torna possível ao homem a liberação das concepções religiosas, e 

a constatação dos limites e possibilidades da capacidade humana de 

entendimento dos processos constituintes e constitutivos da estrutura social, 

sinalizando assim sua condição de autonomia.  

A perspectiva revolucionária do capitalismo permitiu, aos 

pensadores que estavam sob a ótica do mundo novo em construção, a 

compreensão do real como totalidade concreta em constante evolução. O ser 

social, que estava posto para estes pensadores, era muito mais rico e mais 

complexo do que em períodos anteriores.  

Este entendimento é bem sintetizado por Coutinho quando explicita 

que sem compromissos com a realidade imediata, os pensadores burgueses 

não limitavam a razão à classificação do existente, mas afirmavam o seu 

ilimitado poder de apreensão do mundo em permanente devenir (1972, p. 12). 

Assim, a racionalidade em construção compreendia o real como totalidade 

regida por leis e afirmava a historicidade dos processos objetivos que embora 



 

 42 

fossem obra da ação humana constituíam-se como superiores às vontades 

individuais.   

Logo, três são as categorias nucleares que, ao se intercorrerem e 

sintetizarem organicamente, edificam a razão moderna e garantem à mesma 

uma estrutura inclusiva. O sumário entendimento destas categorias pode ser 

extraído da obra de Coutinho (1972), na qual este autor demarca o humanismo  

que remete à teoria de que o homem é um produto de sua própria e coletiva 

atividade; o historicismo concreto que possibilita a afirmação do caráter 

ontologicamente histórico da realidade, que dimensiona e possibilita a 

viabilidade do desenvolvimento e aperfeiçoamento do gênero humano; e 

finalmente a Razão dialética que refere simultaneamente, a uma determinada 

racionalidade objetiva imanente ao processo da realidade e a um sistema 

categorial capaz de reconstruir ideal e subjetivamente esta processualidade 

proveniente da intuição e do intelecto analítico.  

Em Hegel - autor que, nas palavras de Coutinho, é o ponto terminal e 

de culminação da trajetória ascendente e progressista do pensamento burguês - 

o movimento do conhecimento parte de uma percepção imediata sobre o 

mundo balizada, pela intuição. Superando este primeiro momento, o sujeito 

empreende o verstand (entendimento do mundo) no patamar da Razão 



 

 43 

analítica. Aqui ao sujeito é possível operar, distinguir, classificar, decompor o 

todo em suas partes para depôs recompô-las de forma lógica. 

Por isso, em Hegel há um entendimento semântico distinto de 

vernunft  (como razão) porque a razão, que é dialética, supera a razão analítica 

ou entendimento naquilo que escapa a esta última, ou seja, a processualidade 

contraditória de seus objetos. A razão dialética possibilita a negação e crítica 

do objeto. 

Por outro lado, conforme explicitado por Netto, a razão analítica não 

é incompatível com passos sintéticos, mas as operações de síntese que realiza 

lavram sobre as mesmas bases positivas dos seus procedimentos de análise, 

redundando na mera recomposição sistêmica dos conjuntos objetos da 

desconstrução por meio da intelecção (1994, p. 29).  

Em outras palavras, a razão moderna desenvolve a sua unidade na 

perspectiva antropocêntrica que a funda. Numa concepção de homem, 

enquanto ser social, capaz de se autocriar, portador que é de racionalidade e 

teleologia, de modo que a partir das condições concretas é capaz de construir 

a sua própria história. Esta última, dotada de racionalidade objetiva, que a 

torna passível de ser conhecida pelas sujeitos, donde por meio das categorias 

da dialética é possível ao sujeito transcender a aparência fenomênica e alçar à 



 

 44 

lógica que movimenta os fenômenos. É por esse motivo que, para Guerra, a 

razão dialética pode ser compreendida tanto como uma perspectiva, quanto 

como o conteúdo do ser. Nas palavras da autora, 

Se a realidade social constitui-se por meio do movimento do ser no 
sentido da sua auto -reprodução, que engendra a reprodução da 
espécie humana, estes ‘modo de ser’, pelos quais o ser social se 
compõe, indicam o caminho que a razão deve trilhar para galgar o 
conhecimento (Guerra, idem, p. 42). 

Desse modo, a estrutura inclusiva da razão moderna é parametrada 

pela objetividade e processualidade que ela verifica e reconstrói na realidade. 

Dado que as categorias lógicas não se desconectam da realidade, ao contrário 

remetem sempre e sistematicamente à mesma, a razão é o meio através do 

qual se estabelece a unidade entre o sujeito que conhece e o objeto que é 

conhecido. Esta concepção supõe uma unidade entre sujeito/objeto, que não se 

confunde com identidade7, ou no dizer de Netto (1994) entre a consciência e o 

mundo objetivo não há fratura ontológica, uma vez que a realidade é sempre 

mais prenhe de determinações do que a capacidade do sujeito de capturá-las. 

Mas este - dadas às possibilidades da razão - é capaz de reconstruir pela via do 

pensamento a processualidade da realidade. Esta processualidade, por sua vez, 

está posta em dois sentidos: no mundo que é pensado enquanto movimento 

dinamizado contraditoriamente, onde o ser tem sua efetividade no processo de 

                                                 
7 Esta confusão é uma marca expressiva do pensamento hegeliano. 



 

 45 

colisões que é o seu modo específico de ser, e a consciência que reconstrói 

esse movimento (um automovimento) procedendo, ela mesma, por 

aproximações (Netto, idem, p. 28).   

A razão moderna é objetiva na medida em que a racionalidade é 

posta como princípio inerente à realidade. Os fatos são constituídos, 

constitutivos e constituintes de relações racionais que obedecem aos princípios 

de causalidade e contradição8 (C.f. Guerra, idem). 

Logo, o procedimento da razão é um vir-a-ser, condição posta ao 

pensamento no momento em que este busca apreender a realidade como 

movimento, e por isso parte de abstrações mais simples dado pela intuição, no 

sentido de determiná-las.  

Assim, a razão entendida de forma inclusiva incorpora os elementos 

necessários às ações cotidianas, bem como aqueles fornecidos pelos 

procedimentos que o entendimento realiza, mas a razão supera-os.      

 

                                                 
8 A ausência desta percepção causal e contraditória, posta pela complexidade assumida pelo ser social, explica 
as limitações que comparecem nos primórdios da sociologia, com suas abordagens similares à das 
ciências naturais com especial adoção do método da física, da geometria e da matemática, e que 
ocasiona como conseqüência imediata uma concepção evolucionista de mundo. Tais limitações 
aparecem bem expressas no pensamento de Augusto Comte e Émile Durkheim prioritariamente nas 
análises deste último acerca do fato social.    
 



 

 46 

F I L O S O F I A  B U R G U E S A  E 

D E C A D Ê N C I A  I D E O L Ó G I C A 

Pontuou-se até aqui que do século XVI culminando com o 

renascimento ao século XVIII - o projeto da modernidade toma corpo e seu 

eixo articulador - de atribuir à razão um caráter emancipador, donde o 

conhecimento racional, pautado na ciência, possibilitaria ao homem o controle 

tanto da natureza, como do progresso social e desta forma, tendo as bases de 

sua emancipação - ganha hegemonia. Este sentido inteiramente progressista do 

capitalismo em ascendência passou a ser amplamente questionado, entre 1830-

1848. Este período assinala o acirramento das contradições do mundo burguês, 

pois são o próprio desenvolvimento do capitalismo e a consolidação da 

dominação burguesa que engendram as forças organizativas do movimento 

operário, emergentes neste momento de crise. 

Marx é categórico neste entendimento quando afirma no Dezoito 

Brumário de Napoleão Bonaparte, que 

A burguesia tinha a exata noção do fato de que todas as armas que 
forjara contra o feudalismo voltavam seu gume contra ela, que 
todos os meios de cultura que criara rebelavam-se contra sua 
própria civilização, que os deuses que a inventaram a tinham 
abandonado (1976, p.255). 



 

 47 

Mais ainda, a contradição como elemento posto em movimento na 

civilização moderna está expressa em toda a sua amplitude, uma vez que é do 

seio do desenvolvimento e amadurecimento burguês que nasce a classe que 

pode levar à sua ruína. Nas palavras de Marx e Engels, no Manifesto do 

Partido Comunista, a burguesia não só forjou as armas que trazem a morte de 

si própria, como também criou os homens que irão empunhar armas: a classe 

trabalhadora moderna (1998, p.19).    

O antagonismo que se estabelece - ao longo da evolução da 

sociedade burguesa - entre progresso e reação, no marco de 1848 ganha um 

novo aspecto: as tendências que até então tomavam a cena de forma 

extremamente progressista, passam a subordinar-se a um movimento que 

inverte todos os fatores de progresso que obviamente continuam a existir, ao 

transformá-los em fonte do aumento cada vez maior da alienação humana 

(Coutinho, idem). 

Deste modo, explicita-se no plano social e político uma inversão que 

tem sua gênese no surgimento antagônico entre as classes que ora formavam o 

Terceiro Estado, na derrubada do Ancien Régime. Enquanto no primeiro 

momento, a revolução para a tomada do poder, a burguesia representava 

objetivamente os interesses da totalidade do povo - voltada que estava ao 



 

 48 

combate à reação absolutista-feudal. Agora, o proletariado surge na história 

como uma classe autônoma, capaz de resolver, em sentido progressista, as 

novas contradições geradas pelo próprio capitalismo triunfante.  

Compreendemos que, para conservar-se na condição de classe 

hegemônica, a burguesia nega os traços progressistas constitutivos da vida 

moderna, ao tornar-se uma classe conservadora, interessada na perpetuação e 

na justificação do existente: a burguesia estreita cada vez mais a margem para 

uma apreensão objetiva e global da realidade. Resta-lhe, pois, amesquinhar o 

modelo de racionalidade pelo qual alçou suas finalidades, fazendo com que 

neste momento liberdade e autonomia apareçam sob forma inteiramente nova. 

São as relações de troca que passam a expressar a liberdade dos indivíduos, 

submetendo, assim, todos os homens e seus interesses, desejos e paixões aos 

interesses específicos da classe burguesa. Assim, as peculiaridades que 

inauguram a modernidade são repostas no próprio processo de modernização.  

Logo, situamos que, neste estágio, a pressa burguesa estava em 

abandonar em primeiro lugar, a categoria da razão.        

Esta assertiva está posta no pensamento Marx e claramente 

explicitada nas considerações de Lukács quando este autor explicita que 



 

 49 

enquanto a burguesia permaneceu como classe revolucionária, a pesquisa e o 

conhecimento puderam se desenvolver apartados do seu conteúdo ideológico.  

Esta decadência aparece com a tomada de poder pela burguesia e o 
seu deslocamento para a posição central da luta de classes entre a 
burguesia e o proletariado. Esta luta de classe diz Marx, dobrou 
finados pela ciência econômica burguesa. Agora não se trata mais 
de saber se este ou aquele teorema é verdadeiro, mas sim se é útil 
ou prejudicial ao capital, cômodo ou incômodo, contrário aos 
regulamentos da polícia ou não. Em lugar da pesquisa 
desinteressada, temos a atividade de espadachins assalariados; em 
lugar de uma análise científica despida de preconceitos, a má 
consciência e a premeditação da apologética (Marx apud Lukács, 
1968a, p. 50 – grifos nossos). 

Neste entendimento, quando se torna um discurso apologético ao 

capitalismo, o pensamento burguês passa a ocultar as condições de existência 

dos diversos grupos sociais sob este modo de produção, impossibilitando a 

reprodução ideal das mesmas.  

Desse modo, para Lukács, a evolução do pensamento filosófico 

burguês pode ser pensada a partir de três estágios. O primeiro vai até 1848, 

onde se desenvolve a filosofia burguesa clássica, de modo que, no processo 

revolucionário contra a sociedade feudal, o pensamento filosófico da época 

era uma forma aberta para a elaboração de um saber verdadeiro, científico. 

Neste período, com a burguesia encarnando os ideais de progresso de toda a 

sociedade, os seus pensadores sustentavam a plena cognoscibilidade do 

mundo e mantinham uma grande independência face às exigências ideológicas 



 

 50 

de sua própria classe, uma vez que, estavam impelidos pelas próprias 

necessidades históricas.   Logo, 

Esta independência confere-lhe a possibilidade de uma crítica 
muito séria: a crítica que vem do interior, porque se funda sobre a 
grande missão histórica da burguesia, e a situação do filósofo é tal 
que o autoriza a tomar a posição mais nítida, mais decidida e mais 
corajosa. E, enfim, por não ser esta coragem somente uma virtude 
individual, mas sim, função precisamente desta relação com sua 
classe, o filósofo se sente com direito de criticar de maneira mais 
radical o menor desvio da missão histórica, em nome dessa própria 
missão (Lukács, 1967, p. 32).  

Por isso, a Hegel é debitado o grande mérito de sintetizar este 

momento ascendente do pensamento burguês, uma vez que sua ontologia 

dialética do ser social, liga a ação humana à legalidade objetiva que dela 

decorre às suas raízes econômicas.  

A partir de 1848, com a entrada autônoma do proletariado - em 

plano histórico-universal - na arena política, a burguesia substitui os valores 

universais da sociedade, pelos seus mesquinhos interesses particulares. Inicia-

se então para Lukács, o segundo período evolutivo do pensamento ideológico 

que se estende até à emergência do imperialismo: o período da decadência 

ideológica. Este claramente marcado por uma fuga da realidade com explicita 

intencionalidade de manutenção da ordem burguesa. Para o autor, 

Essa liquidação de todas as tentativas anteriormente realizadas 
pelos mais notáveis ideólogos burgueses, no sentido de 
compreender as verdadeiras forçar motrizes da sociedade, sem 



 

 51 

temor das contradições que pudessem ser esclarecidas; essa fuga 
num pseudo-história construída a bel prazer, interpretada 
superficialmente, deformada em sentido subjetivista e místico, é a 
tendência geral da decadência ideológica (1968a, p. 52). 

Por outro lado, é passível de afirmação que a ruptura que se processa 

nesta quadra histórica não diz respeito à totalidade do pensamento anterior, 

mas sim com a tradição progressista que constitui a essência desse 

pensamento. Dessa forma, a dissolução do pensamento hegeliano, como 

depositário desta trajetória, representa não apenas o abandono da mesma - 

uma vez que é na filosofia clássica alemã que se elabora o mais alto 

conhecimento filosófico próprio do mundo burguês - mas também a necessária 

decadência e empobrecimento daqueles pensadores que depois de Hegel, 

deixam de lado mais ou menos inteiramente o seu conceito de razão.  

Nestes termos, ratificamos a observação de Coutinho (idem) na qual 

a dissolução da filosofia de Hegel segue duas orientações: uma de esquerda 

que se manifesta como desenvolvimento superior do núcleo racional do 

pensamento hegeliano, uma vez que se volta para o método hegeliano e não ao 

seu sistema e outra de direita que implica num abandono que representa 

objetivamente uma regressão. Neste núcleo - e esta tendência não é arbitrária, 

pois encontra apoio no próprio pensamento de Hegel - fortalece-se uma leitura 

que sanciona o real porque este está conforme a razão.   



 

 52 

Esta última perspectiva está claramente refletida, no plano da teoria 

do conhecimento, no agnosticismo (manifesto no positivismo e no 

neokantismo) que derrui a crença no poder da razão de conhecer a essência 

verdadeira do mundo e da realidade levando a reflexão a abandonar as grandes 

temáticas sócio-históricas. 

O terceiro estágio, do qual nos fala Lukács, diz respeito à entrada do 

capitalismo na sua era imperialista, ou seja, naquele que é o momento 

estrutural que agudiza suas contradições. Neste patamar, o capitalismo assume 

um perfil significativamente novo em face da sua lógica concorrencial, uma 

vez que, como bem sumariado por Netto, 

os preços das mercadorias (e serviços) produzidas pelos 
monopólios tendem a crescer progressivamente; as taxas de lucro 
tendem a ser mais altas nos setores monopolizados; (...) o 
investimento se concentra nos setores de maior concorrência, uma 
vez que a inversão nos monopólios torna -se progressivamente mais 
difícil (logo, a taxa de lucro que determina a opção do investimento 
se reduz); cresce a tendência a economizar trabalho vivo, com a 
introdução de novas tecnologias (1996b, p.17).  

Esta breve e simplória súmula, ainda que não explique na sua 

profundidade este momento, possibilita uma noção de quão significativo ele é, 

principalmente quando à mesma associamos dois outros elementos também 

abordados por Netto com base no pensamento de Mandel, e que são 

extremamente pertinentes para a análise que até aqui temos desenvolvido.  



 

 53 

O primeiro elemento diz respeito ao fato de que a monopolização faz 

ingressar na vida social o fenômeno da supercapitalização, ou seja, a 

dificuldade encontrada de valorização do montante de capital acumulado. Este 

fenômeno, por sua vez, leva a constituição de inúmeros mecanismos que 

visam dar solução a esta supercapitalização. Tem-se a emergência da indústria 

bélica, a migração dos capitais excedentes por cima dos marcos estatais e 

nacionais, e até a própria “queima” do excedente em atividades que não criam 

valor. Todos estes mecanismos, porém, não são aptos para dar uma solução ao 

problema, mas são precisos para o entendimento da renovação que se 

estabelece entre a dinâmica econômica e o Estado burgês (C.f. Netto, idem, p. 

18). 

O segundo fenômeno é o do parasitismo que se instaura na vida 

social em razão do desenvolvimento do monopólio. Segundo Netto, este 

parasitismo deve ser tomado por dois ângulos.  

Um que engendra a oligarquia financeira e divorcia a propriedade 
da gestão dos grupos monopolistas o que traz a tona à natureza 
parasitária da burguesia, outro que parcialmente relacionado a 
“queima” do excedente acima mencionada dá corpo a uma 
generalização da burocratização da vida social, multiplicando ao 
extremo (...) as atividades improdutivas stricto sensu, e todo um 
largo espectro de operações que, no setor terciário, tão-somente 
vinculam-se as formas de conservação e/ou de legitimação do 
próprio monopólio (IDEM, p.19).  



 

 54 

A lógica capitalista anteriormente efetivada num patamar de “livre 

concorrência” entre os capitalistas industriais é convertida numa luta de vida 

ou morte entre os grupos monopólicos e entre eles e os outros, nos setores 

ainda não monopolizados. Esta luta leva a um rearranjo da divisão 

internacional capitalista do trabalho, dando curso a renovadas políticas 

neocolonialistas. Contudo, na tentativa de viabilizar o objetivo primário de 

acréscimo dos lucros através do controle de mercados, a solução monopolista 

é vítima dos constrangimentos inerentes à acumulação e à valorização 

capitalista, uma vez que para efetivar-se com chance de êxito, ela demanda 

mecanismos de intervenção extra-econômicos (idem, p.20), o que leva a 

refuncionalização e redimensionamento do Estado.  

Assim, no momento em que o capitalismo monopolista conduz ao 

ápice a contradição elementar entre a socialização da produção e apropriação 

privada sobre o patamar de uma produção internacionalizada; o Estado assume 

funções políticas, que são organicamente imbricadas com as suas funções 

econômicas. Aquelas, porém, revelam tanto a necessidade de um vetor extra-

econômico para assegurar seus interesses estritamente econômicos, como 

também a concomitância - à constituição do estágio monopolista do 

capitalismo - de um salto organizativo nas lutas do proletariado e do conjunto 

dos trabalhadores.  



 

 55 

Netto é enfático com relação a este entendimento, quando ressalta 

que, a realização - das possibilidades do capitalismo monopolista em todos os 

seus quadrantes - é mediatizada pela correlação das classes e das forças sociais 

em presença9. Onde não se defrontou com um movimento democrático, 

operário e popular sólido, maduro capaz de estabelecer alianças sócio-

políticas em razão de objetivos determinados, a burguesia monopolista jogou 

em sistemas políticos desprovidos de qualquer flexibilidade e inclusividade 

(idem, p. 24).   

Assim, no plano estritamente político, o desenvolvimento de 

políticas sociais confere um vigoroso suporte da ordem sócio-política, 

oferecendo um mínimo de respaldo à imagem do Estado como “social”, como 

mediador de interesses conflitantes. Contudo, a funcionalidade assumida por 

tais políticas sociais permite ao Estado burguês fragmentar e parcializar a 

problemática configurada na relação capital/trabalho, desconfigurando-a como 

uma totalidade processual específica e reduzindo-a às suas seqüelas. 

Logo, neste estágio do capitalismo, ao mesmo tempo em que se 

intensificam as suas contradições, insurgem elementos indispensáveis que 

                                                 
9 O que não implica dizermos que as demandas econômicas, sociais e políticas imediatas dos 
trabalhadores e da população, ao serem contempladas pelo Estado burguês, possam ser apontadas 
como uma inclinação natural desta fase do capitalismo, uma vez que a respostas a estas demandas 
estão condicionadas à sua refuncionalização para atendimento dos interesses diretos e/ou indiretos 
da maximização dos lucros. 



 

 56 

possibilitem tanto uma diminuição da percepção da brutalidade da chamada 

crise geral do sistema, como também, por outro lado, congrega esforços na 

tentativa de reação à teoria social que responda a práxis do proletariado. 

Desta maneira, sobre os limites do agnosticismo anterior, floresce 

um conjunto ideológico que leva em conta o suposto fim da estabilidade 

burguesa. Estamos assim falando, de uma estruturação filosófica em torno do 

irracionalismo que neste momento - à impossibilidade social e teórica de uma 

defesa do sistema, mas sem questionar a intocabilidade do modo de produção 

capitalista - propõe a falsa solução da “terceira via”: nem capitalismo, nem 

socialismo. Deste modo, inaugura-se no patamar epistemológico a pseudo-

objetividade dos mitos e a intuição como o instrumento do conhecimento 

verdadeiro. Lukács é categórico neste entendimento quando afirma que, 

A finalidade verdadeira dessa tendência é impedir o 
descontentamento engendrado pela crise, de se voltar contra as 
bases da sociedade capitalista (...) não se trata mais de fazer o 
elogio direto e grosseiro da sociedade capitalista. (...) a crítica da 
cultura capitalista constitui, ao contrário, o tema central dessa 
filosofia nova. (...) à medida que a crise se prolonga, a concepção 
de um ‘terceiro caminho’ progride cada vez mais no plano social: é 
uma ideologia segundo a qual nem o capitalismo, nem o socialismo 
correspondem às verdadeiras aspirações da humanidade (1967, p. 
44).       

É no contexto deste terceiro momento de evolução do pensamento 

burguês que o existencialismo - mais expressivamente o alemão do que o 

francês - se insere como manifestação típica do irracionalismo, que 



 

 57 

compreendido neste movimento lança luzes para perceber nesta ideologia o 

terreno fértil para a ascensão do nazi-fascismo. 

Até aqui, esperamos ter clarificado, uma questão fundamental: a 

tendência ideologizante da decadência começa exatamente por romper 

com as categorias fundamentais da razão moderna, contraditoriamente 

erigida pela própria burguesia em ascensão. Mais do que isso, o 

desenvolvimento do capitalismo é não só a estruturação de uma nova 

sociabilidade, mas na mesma e contraditória medida, a estruturação de uma 

forma fenomênica do social que, conforme analisado anteriormente, não 

responde somente pela pseudo-objetividade com que encobre a 

processualidade social (Lukács, 1967), mas também pela extensão da 

racionalidade analítica ao domínio das relações sociais (Netto, 1994). Em 

outros termos, a consolidação da ordem burguesa tende a identificar razão 

com razão analítica, tende a reduzir a racionalidade a entendimento.   

  Esta tendência, por sua vez, é necessária ao desenvolvimento da 

ordem burguesa e não é residual na mesma, ao contrário, é um componente 

sócio-objetivo - como Lukács bem assinalou - que limita a elaboração teórico-

filosófica em diferentes momentos do estágio de desenvolvimento do 

capitalismo. Isto porque, se num dado momento à razão moderna possibilita, 



 

 58 

no marco burguês o estabelecimento claro de uma separação entre 

homem/natureza/sociedade - num processo mesmo de desencantamento do 

mundo - esta sociedade consolidada, passa a repelir desta mesma razão duas 

de suas categorias constitutivas: o historicismo concreto e a dialética. Uma vez 

que por meio destas, é possível ao sujeito superar o momento imediatamente 

dado e conduzir a compreensão histórico-transitório do capitalismo, o que em 

direta conseqüência abre a possibilidade de instauração de uma nova 

sociabilidade. Logo, 

A ordem burguesa, propiciadora da emersão da razão moderna, a 
partir de um dado patamar de desenvolvimento termina por 
incompatibilizar-se com a sua integralidade: por sua lógica 
imanente, deve prosseguir estimulando o evolver da razão analítica 
(a intelecção), mas deve igualmente obstaculizar os 
desdobramentos da sua superação crítica (a dialética) (Netto, idem, 
p. 32).  

Assim, concordamos com Coutinho (idem) quando este coloca, que 

pouco importa saber como se opera esse rompimento com as categorias 

basilares da razão moderna, o que realmente interessa é demarcar claramente o 

caráter nitidamente ideológico das novas categorias que, corrigidas na ordem 

burguesa, ganham a cena, na maioria das vezes em antinomias. Do 

humanismo, ou cai-se no individualismo exagerado que ora torna incapaz o 

homem de exercer a sua socialidade, ora o homem é tido como uma coisa. Nas 

duas formas é clara a tendência de negar o caráter criador da práxis humana 



 

 59 

em lugar do historicismo ou recai-se numa pseudo-historicidade subjetiva e 

abstrata ou recai-se numa apologia da positividade, donde o real momento 

histórico aparece como superficial ou irracional; e por fim, em lugar da razão 

dialética, volta-se a um irracionalismo pautado na intuição, ou num profundo 

agnosticismo decorrente da limitação da racionalidade às formas da razão 

analítica, descentrando-se assim, em todos os casos, a possibilidade 

cognoscitiva da razão de conhecer a essência contraditória do real.  

 



 

 60 

 

C A P Í T U L O   I I 

 

O   P E N S A M E N T O  

D E   M A R X 

E   A   C A T E G O R I A 

T O T A L I D A D E 
 
 
 
 
 
 
 

  
    



 

 61 

        
 

 

Só quando o trabalho for efetivamente e completamente dominado pela 

humanidade e, portanto, só quando ele tiver em si a possibilidade de ser 

‘não apenas meio de vida’ mas o ‘primeiro carecimento da vida’ só quando 

a humanidade tiver superado qualquer caráter coercitivo em sua própria 

autoprodução, só então terá sido aberto o caminho social da atividade 

humana como fim autônomo (Lukács). 

 
 
 
 
 

 arcabouço marxiano hoje é alvo de inúmeras críticas e 

deturpações feitas por teóricos ancorados a diversas linhagens. 

Visto como extremamente “jurássico”, o legado de Marx tem 

sido cada vez mais relegado dos grandes ciclos acadêmicos sob o argumento 

de que suas proposições estão superadas pela realidade nos dias atuais. Este 

capítulo não tem a intenção de elaborar uma exaustiva discussão do 

pensamento marxiano, tampouco ilustrar de forma enumerativa seus principais 

conceitos. Ao contrário, nosso intento é o de rastrear as categorias 

fundamentais da ontologia marxiana, de modo a determinar em que consiste a 

superação que ela representa em relação às formas unilaterais - marcadas pela 

ruptura com a totalidade - que se estabelecem na modernidade e alcançam 

nossos dias como modo de pensar predominante. 

O 



 

 62 

A  C O N S T R U Ç Ã O  D O  P E N S A M E N T O  D E   M A R X 

A  S U P E R A Ç Ã O   D I A L É T I C A  

Para realizarmos uma análise sobre a construção do pensamento de 

Marx, faz-se necessário antecipar três questões indissociáveis e fundamentais. 

Em primeiro lugar trata-se de discutir o fio condutor que demarca o 

pensamento de Marx, o que não significa incorrer numa discussão meramente 

epistemológica10, pois entendemos, prioritariamente a partir da obra deste 

autor, que existe um substrato ontológico que determina as construções 

teórico-epistemológicas. 

Em outras palavras, é fundamental e decisiva a importância da sua 

concepção de ser social, radicada no devir humano constituído a partir do 

trabalho, ou seja, trata-se aqui da radicalização das categorias nucleadoras da 

razão moderna. O humanismo, pois, em Marx é clara a perspectiva de 

compreender o processo histórico como momento de autocriação humana e de 

                                                 
10 Neste entendimento Chasin é categórico, sobre o ‘critério gnosiológico’ (...) de abordagem do 
pensamento  de Marx pesa um ônus muito especial, designadamente porque a obra de marxiana é a 
negação explícita daquele parâmetro na identificação da cientificidade, tendo sua própria tônica 
reflexiva, de natureza completamente distinta daquela suposta pelo epistemologismo. Donde, 
querer ‘legitimar’ por meio de fundamento ‘gnosio-epistêmico’ as elaborações marxianas é 
desrespeitar frontalmente o seu caráter, e entorpecer o novo patamar de racionalidade que sua 
posição facultou compreender e tematizar, em proveito do multidiverso objetivo e subjetivo da 
mundaneidade humana (1995, p. 338). 
 



 

 63 

identificação, em cada momento histórico, das possibilidades e dos obstáculos 

encontrados no processo de tornar-se cada vez mais humano. 

Em segundo lugar, porém de igual importância está o entendimento 

de que a história humana tem uma perspectiva de continuidade e só 

apreendendo seus traços constituintes e constitutivos é possível demarcar o 

núcleo essencial de uma forma de sociabilidade que supere as contradições do 

capitalismo. Em outras palavras, o processo revolucionário não é exterior à 

ordem burguesa, é uma possibilidade inscrita no processo de desenvolvimento 

dessa própria ordem, mas que não está posta como necessidade histórica, uma 

vez que ela é uma necessidade apenas para o proletariado. É o sujeito 

revolucionário, através de sua organização e vontade política, que pode 

realizar esta possibilidade. Isto nos leva a demarcar que no pensamento 

marxiano está clara a proposição revolucionária e de classe balizada no 

historicismo concreto, e que aponta para o entendimento de que o comunismo 

é uma forma de socialidade construída a partir da ruptura com a ordem social 

comandada pelo capital.  

Em terceiro lugar, a constituição do pensamento de Marx, como a 

constituição de uma nova ontologia, demarca-se em condições sócio-históricas 

muito precisas (C.f. Netto, 1994), conforme sinalizadas no capítulo anterior - a 



 

 64 

consolidação da ordem burguesa, a explicitação das suas contradições 

substantivas, a irrupção do proletariado como sujeito histórico - mas se 

configura dialeticamente (como integração/superação) repondo sob novas 

bases toda a problemática científica e filosófica desencadeada desde a Grécia 

antiga até a modernidade marcadamente em seu processo de decadência 

ideológica parametrado a partir da dissolução do hegelianismo. Ou seja, o 

debate de Marx vai ser um claro diálogo com a filosofia hegeliana e com os 

pensadores do seu tempo (neo-hegelianos de esquerda e de direita), mas 

também com o legado da humanidade notadamente em autores como 

Aristóteles, Maquiavel, Rousseau, etc.  

Convém, pois, perguntar como Marx estabelece este diálogo? Que 

elementos comparecem na proposição marxiana que nos possibilita configurá-

la como um divisor de águas? Como Marx identifica a contradição a que está 

posta a filosofia em relação ao mundo real? Como Marx chega à Economia 

Política? 

Existe um consenso entre estudiosos que analisam a formação do 

pensamento de Karl Marx (Mandel, 1968; Chasin, 1995) que é a partir de 

1843, nos Manuscritos de Kreuznach, que se esboça a linha investigativa que 

perseguirá Marx ao longo de sua trajetória. O entendimento asseverado por 



 

 65 

esses autores, que incorporamos neste trabalho, leva-nos a entender a obra 

marxiana como uma unidade que se movimenta numa intensa relação de 

continuidade e de mudança. Estas considerações nos permitem o afastamento 

das teses que tendem a ver na obra de Marx uma fratura, entre o jovem e velho 

Marx, quando na juventude ter-se-ia um Marx filósofo - marcado pelo 

idealismo objetivo de Hegel - e na maturidade um Marx cientista, que se 

aproxima das questões mais materialistas, sobretudo da economia política.  

Entretanto, uma breve menção sobre o conjunto de escritos que 

antecedem este período, mais precisamente: a dissertação de doutoramento de 

1841 e os textos jornalísticos publicados na Gazeta Renana em 1842; denotam 

que este período é importante. Em primeiro lugar, porque explicita os 

elementos que determinam o estágio inicial, ou seja, seus estudos 

universitários extremamente centrados na discussão da filosofia da 

autoconsciência, situando a reflexão de Marx11 no universo de Hegel e nos 

marcos espirituais do idealismo ativo dos jovens hegelianos.  

Em segundo lugar, porque demarca os pontos que impulsionam o 

autor - ou seja, questões que lhes são postas na redação da Gazeta Renana 

                                                 
11 Para Chasin (idem) este período retrata um momento da reflexão de Marx considerada como pré-
marxiana. 



 

 66 

demonstram a fragilidade de sua formação para inseri-lo no debate político 

dos problemas sociais concretos de sua época.  

A marca de seu pensamento aqui ainda é a clara influência neo-

hegeliana que identifica na política e no Estado a própria realização do 

humano e de sua racionalidade. Conforme explicita Chasin, para esta vertente, 

Estado e liberdade ou universalidade, civilização ou hominização 
se manifestam em determinação recíprocas, de tal forma que a 
politicidade é tomada como predicado intrínseco ao ser social e, 
nessa condição – enquanto atributo eterno da sociabilidade – 
reiterada sob modos diversos que, de uma ou de outra maneira, a 
conduziram à plenitude da estabilização verdadeira na 
modernidade. Politicidade como qualidade perene, positivamente 
indissociável da autentica entificação humana, portanto, 
constitutiva do gênero (idem, p. 354).  

Entretanto, contraditoriamente no momento em que a luta de Marx o 

coloca em defesa de um Estado humanizado, no plano dos direitos humanos, 

ele vê-se confrontado com um Estado que “tende” para a defesa dos interesses 

privados. No número 303 da Gazeta Renana quando aborda a Lei Punitiva dos 

Roubos de Lenha Marx se vê confrontado pelo problema das classes sociais: o 

Estado, que deveria ser a encarnação do ‘interesse geral’, parece agir no 

interesse somente da propriedade privada, e, para assim fazer, viola não 

somente a lógica do direito, mas ainda princípios humanos evidentes (Marx, 

apud Chasin, idem).  



 

 67 

   Para Mandel, já aqui Marx toma entendimento de que a 

propriedade privada, em defesa da qual o Estado parece querer voltar-se 

exclusivamente, resulta de uma apropriação privada, monopolizadora, de um 

bem comum12. E ele pressente numa disposição penal, que atribui ao 

proprietário o trabalho do ladrão para compensar suas perdas, a chave 

principal de sua futura teoria da mais-valia: é o trabalho forçado não-

distribuído que é a fonte das ‘porcentagens’, isto é, do interesse, isto é, do 

lucro (1968, p.15). 

É válido ressaltar, que neste período à esquerda hegeliana - já 

mencionada no capítulo um - na figura de Ludwig Feuerbach empreenderá 

uma crítica a ausência de revolução burguesa na Alemanha13 precisa e 

inicialmente sobre a vinculação do Estado com a religião, o que conferia 

claros elementos de feudalidade àquela sociedade. Momento sintomático desta 

crítica e inquietação é o lançamento em 1841, do livro A essência do 

Cristianismo. 

                                                 
12 Estes elementos comporão o universo presente no gabinete de estudos de Marx em seu “auto-
exílio” em Paris. Antes de chegar nesta cidade, porém, Marx casa-se e passa algumas semanas na 
cidade alemã de Kreuznach. 
13 A Prússia só consegue unificar os estados germânicos em 1870. Não se constituiu neste Estado, 
um processo clássico de revolução burguesa uma vez que, sua burguesia até este período era 
extremamente débil. Posteriormente, a Alemanha será marcada por rápidos e intensos fenômenos de 
industrialização. Nesse sentido, nas considerações de Coutinho (1989) podemos encontrar 
esclarecedoras colocações acerca da importância dos conceitos de via prussiana de Lênin e 
revolução passiva de Gramsci para o entendimento das vias não-clássicas de passagem para o 
capitalismo. 



 

 68 

Em sua tese central Feuerbach, inverte a formulação de alienação de 

Hegel - segundo a qual ao entrar em contradição consigo o Espírito, aliena-se 

de si e põe o mundo - ao afirmar de forma totalmente inversa que não é Deus 

quem cria o homem, mas o homem que cria Deus. Sendo que, os homens 

assim o fazem, por não terem o devido conhecimento das suas capacidades e 

possibilidades. Desse modo, alienam suas capacidades num ente (Deus) criado 

por eles mesmos.  

Esta perspectiva e seu horizonte cultural, político e econômico terá 

forte influência e impulsionará Marx a entrar no debate do Estado prussiano - 

o que não significa dizer que Marx não tivesse críticas e questionamentos 

quanto às discussões postas. Começa a ficar latente no autor, que a filosofia 

clássica alemã, estabelece um afastamento em relação à realidade e, que este, 

conseqüentemente, tem por derivação uma atitude passiva frente ao processo 

miserável da auto-alienação humana que tal distanciamento acaba por resultar. 

Desse modo, Marx - marcado pela leitura de Feuerbach, impelido 

pelas questões postas, quando do seu período na Gazeta Renana, ciente das 

limitações de seu arsenal teórico-explicativo e envolvido com o movimento 

próprio da sociedade alemã e das contradições postas pela própria 



 

 69 

modernidade - passa então a uma leitura da Teoria Política Clássica, uma vez 

que passava a transitar da crítica a filosofia à crítica do Estado.  

Nesta lógica, é para a obra de Hegel Filosofia do Direito publicada 

em 1821 que o autor direciona seu esforço para esclarecer o Estado prussiano, 

uma vez que esta obra aborda um problema central no pensamento político 

moderno, ou seja, a relação entre o Estado e a sociedade civil. 

Para Hegel, o universal aparecia como algo puramente abstrato, onde 

a própria dimensão ontológica ganha um caráter especulativo14. Nesta obra, 

este autor estabelece uma unidade ao diverso contido na sociedade civil - 

marcada pelos interesses estreitos, antagônicos e egoístas (reino da miséria) - 

pelo ato de instauração da sociedade política. O Estado seria o elemento 

regulador, instaurador e mediador da sociedade. É, portanto, a lógica da razão 

do Estado que confere dimensão lógica à particularidade centrífuga da 

sociedade civil. O Estado que figura na concepção hegeliana é o Estado 

burguês, que por não ser tomado criticamente por este autor, é pelo mesmo 

sancionado.  

                                                 
14 Lukács (1979b) no Capítulo III da Ontologia do Ser social  A falsa e a verdadeira ontologia de 
Hegel, não deixou de ressaltar que a entificação universal ganha neste autor uma dimensão lógico-
ontológica. 
 



 

 70 

Nos Manuscritos de Kreuznach, Marx efetiva uma crítica à filosofia 

hegeliana. Sua posição parte de um entendimento da sociedade civil também 

como um reino da miséria, entretanto nega as possibilidades da lógica do 

Estado conferir dimensão universal aos particularismos da sociedade 

burguesa, posto que, para o autor, o Estado é uma instância alienada. Para 

Marx, não é o Estado que funda a sociedade civil, ao contrário o Estado é 

expressão da sociedade civil. Seguindo esse pressuposto, o campo de análise 

deve voltar-se para a dissecação da anatomia da sociedade civil.  

Postulamos então uma clara incorporação do projeto hegeliano, sem, 

contudo incorporar o sistema hegeliano. Marx ao radicalizar sua crítica à 

lógica de Hegel - que procura encontrar no objeto a lógica da razão - contesta 

a universalidade do espírito absoluto objetivado no Estado Moderno e aponta 

que à razão cabe na verdade desvendar o objeto, reproduzir a sua lógica, 

rompendo assim, com qualquer lastro de empiricismo. 

Neste momento, há em Marx um claro entendimento de que Hegel 

engessou categorias históricas em categorias lógicas: a realidade está presa 

dentro de seu sistema. No entanto, se neste momento o problema que se 

coloca para Marx é uma análise da sociedade civil para entender o Estado 



 

 71 

ainda não há neste pensador um arco categorial preciso que lhe permita 

efetivar aquilo que falta a Hegel: apreender a lógica de seu objeto.  

A postura de Marx neste momento revela claramente por onde 

percorrem as vias de suas interrogações, ou seja, entre teoria e mundo, o que 

lhe permite identificar os elementos que conectam no dizer de Chasin 

socialidade e politicidade, sendo na esteira dessa conexão que emerge em 

Marx o inverso do formato hegeliano. Este entendimento é claramente 

explicitado por Chasin quando afirma, 

Importa, aqui, a feição precisa do passo inicial da caminhada: (...) 
refunde o próprio caráter da análise, elevando o processo cognitivo 
à analítica do reconhecimento do ser-precisamente-assim. Nesta, o 
direito unilateral da razão especulativa interrogar o mundo é 
superado pela via de mão dupla num patamar de racionalidade em 
que o mundo também interroga a razão, e o faz na condição de raiz, 
de condição de possibilidade da própria inteligibilidade (...) Essa 
reflexão fundante do mundo sobre a ideação promove a crítica de 
natureza ontológica, organiza a subjetividade teórica e assim, 
faculta operar respaldo em critérios objetivos de verdade, uma vez 
que, sob tal influxo da objetividade, o ser é chamado a parametrar 
o conhecer; ou dito a partir do sujeito: sob a consistente 
modalidade do rigor ontológico, a consciência ativa procura 
exercer os atos cognitivos na deliberada subsunção, criticamente 
modulada, aos complexos efetivos, às coisas reais e ideais da 
mundaneidade (idem, p. 362-3). 

É nos Manuscritos econômico-filosóficos, nos seus esboços de 

184415, que Marx opera a radicalização da sua virada ontológica - trazendo os 

                                                 
15 Achamos extremamente relevante sinalizar a tese de Netto (2003) - e aqui reproduziremos seus 
elementos fundamentais - para o qual três encontros são decisivos para a efetivação da viragem 
ontológica realizada por Marx em 1844. O primeiro deles diria respeito ao encontro desta vez 
definitivo de Marx com o Movimento socialista.  Ao fixar-se em Paris, Marx entrará em conta to 



 

 72 

avanços iniciados em 1843 - resultado de sua incursão pela economia política, 

uma vez que, neste momento, Marx parte da crítica à filosofia clássica para a 

crítica da ciência de seu tempo, ou seja, a própria economia política.  

Porém, a crítica ontológica instaurada por Marx não se efetiva numa 

crítica meramente epistemológica, nem tampouco visa preencher lacunas e 

insuficiências de uma ciência não amadurecida. O núcleo da crítica marxiana, 

neste patamar, volta-se à compreensão dos fundamentos da sociedade 

burguesa. Para Marx, através da apreensão da ordem burguesa, torna-se 

possível compreender a sociedade regida pela lógica do capital, e a estrutura 

por ela assumida. Logo, o fim - que está claramente explicitado na Ideologia 

Alemã - é capturar as determinações do objeto capital para encontrar o modo e 

as possibilidades de sua superação.  

Esta viragem ontológica realizada por Marx vai estar posta de 

maneira elucidativa nos primeiros escritos deste período. Em seu diálogo com 

                                                                                                                                                     
como um “microcosmo da revolução mundial” que aglutinava imigrados políticos de diversos 
países. Neste momento Marx será confrontado por uma classe que, por meio do movimento 
socialista, projeta a derrubada da ordem burguesa. O segundo deles é o encontro com Engels que 
Marx conhecia desde 1842 nos tempos da Gazeta Renana, mas pelo qual não nutre nenhuma 
simpatia. Engels faz chegar às mãos de Marx um artigo intitulado “Esboço de uma crítica da 
economia política” para ser publicado na revista que Marx pretendia editar em Paris. Este artigo 
considerado por Marx posteriormente em O Capital como “um esboço genial da crítica da economia 
política” defronta Marx com o caminho possível para decifrar o problema que se impusera, ou seja, 
entender a sociedade civil. Dessa forma, segundo Netto, Marx terá o terceiro encontro fundamental 
para sua erudição: o encontro crítico com a economia política. Para Netto, estes três encontros são 
os que “tornaram Marx um comunista” superando neste autor a figura do democrata radical de anos 
antes.      



 

 73 

Bruno Bauer16publicado nos Anais-franco-prussianos sob o título de a Questão 

Judaica, Marx é categórico em sua crítica aos direitos humanos instituídos no 

bojo do processo da burguesia revolucionária, uma vez que o indivíduo ao 

qual estes direitos se reportavam, nada mais era do que o indivíduo burguês, 

portanto o indivíduo voltado para interesses particulares e em oposição a 

outros indivíduos. Para Marx, estava claro que este indivíduo voltado para 

seus interesses específicos não é o homem em geral, mas o homem forjado nas 

típicas relações sociais capitalistas. Em suas palavras Marx,  

Nenhum dos possíveis direitos do homem (referindo-se à 
constituição de 1973 e 1975) vai além dos direitos egoístas, do 
homem como membro da sociedade civil; ou seja, como indivíduo 
destacado da comunidade, limitado a si próprio, ao seu interesse 
privado e ao seu capricho pessoal. Em todos os direitos do homem, 
ele mesmo está longe de ser considerado como um ser genérico: ao 
contrário, a própria vida genérica - a sociedade - surge como um 
sistema exterior ao indivíduo, como restrição da sua independência 
original (2001, p. 33). 

 

Está posto no pensamento de Marx que o processo de revolução 

burguesa conseguiu, ao romper com os traços de dependência pessoal próprio 

da feudalidade, efetivar a emancipação política dos indivíduos. Mas, Marx 

explicita a contraditoriedade desta “emancipação” quando, ao analisar os 

ideais de liberdade, igualdade, segurança apreende nas suas construções suas 

                                                 
16 A argumentação de Bruno Bauer diz respeito à condição dos judeus, que estavam impedidos de 
exercer cargos públicos, que tinham cidadania restrita, ou seja, que tinham seu desempenho cívico 
problematizado por uma série de exigências legais. 



 

 74 

efetivas negações. Em outras palavras, “o direito humano de liberdade é 

direito da propriedade privada”, a “igualdade consiste no fato de que a lei é 

igual para todos” e a segurança não “alcança a sociedade civil além do 

próprio egoísmo. A segurança é definida antes como garantia do seu 

egoísmo” (ibidem) garantia da propriedade privada. Logo, é patente para 

Marx que no patamar da ordem burguesa a emancipação política está posta, 

mas a emancipação humana torna-se incompatível com esta ordem.   

Ao identificar a natureza da força política como força pervertida e 
usurpada, socialmente ativada como estranhamento por debilidades 
e carências intrínsecas às formações sociais contraditórias, pois 
ainda insuficientemente desenvolvidas, e por conseqüência, 
incapazes de auto-regulação puramente social, nas quais pela fieira 
dos sucessivos sistemas sociais, quanto mais o estado se entifica 
real e verdadeiramente, tanto mais é contraditório em relação à 
sociedade civil e ao desenvolvimento das individualidades que a 
integram (Chasin, idem, p. 368). 

  

Este entendimento perpassará todo o quadro de elaborações de Marx 

neste período em seu momento de diálogo, de auto-indagação, mas também de 

sistematização, ou seja está presente em obras como: A Crítica a Filosofia do 

direito de Hegel. Introdução publicada juntamente com a Questão Judaica 

nos anais-franco-prussianos, Os Manuscritos-econômicos e filosóficos de 

Paris de 1844, A Sagrada Família de 1845 e a Ideologia Alemã escrita com 

Engels entre 1845-1846.  



 

 75 

O conjunto destas obras explicita a radicalização do intento 

marxiano de colocar o mundo sobre aquilo que o autor considerava ser seus 

próprios pés, ou seja, demarcar claramente que a raiz do mundo está no 

próprio homem. Em outras palavras, para Marx está límpido o entendimento 

de que a filosofia expressa uma relação de contraditoriedade em relação ao 

mundo real e que o ponto que sustenta esta contradição pode ser encontrado 

no antagonismo em que as forças produtivas existentes estabelecem com as 

relações de produção. Ou seja, o momento histórico de instauração da ordem 

burguesa, prenhe de contradições, uma vez que, a libertação do trabalhador do 

jugo dos estamentos feudais levou a sua inserção no modo de produção 

capitalista na condição de mercadoria; ao mesmo tempo, nesta produção 

coexiste como contradição fundamental a produção coletiva da riqueza e 

apropriação privada dos frutos das objetivações do trabalhador coletivo. 

Assim, na busca da anatomia da sociedade civil é que as categorias da 

economia política são onto-criticamente - como expõe Chasin - elevadas à 

esfera filosófica, onde se colocam como um universo categorial da produção e 

reprodução da vida humana. 

Conforme Netto (idem) precisamente nos Manuscritos de 1844, no 

processo de aproximação de Marx com a economia política, o autor tece 

considerações - no apêndice deste manuscrito - sobre a Fenomenologia do 



 

 76 

Espírito de Hegel publicada em 1807. Estas considerações merecem destaque, 

posto que as mesmas serão feitas acerca de uma categoria fundamental para o 

pensamento marxiano: a categoria trabalho.  

Na obra de Hegel está claramente denotado o entendimento de um 

homem como produto de sua autoconstrução, de sua auto-atividade esta última 

referida como trabalho, mas que em Hegel aparece como trabalho do espírito. 

Por outro lado, há no pensamento de Hegel também uma clara valorização 

desse trabalho em seu caráter ativo, produtivo, de imensa dimensão criativa, 

ou seja, o trabalho como criador de objetivações. O debate estabelecido por 

Marx - com estas assertivas de Hegel - o coloca agora numa posição 

diferenciada da de 1843, isto porque ao caminhar suas reflexões para a 

economia política Marx tem um entendimento de homem também como 

Hegel, ou seja, um homem criativo.  

Verifica-se claramente no pensamento marxiano uma retomada 

crítica da obra de Hegel, que ao se processar, porém, reflete um afastamento 

do materialismo de Feuerbach, que assente a um entendimento de homem 

como um ser sensível que padece aos afetos. Este processo de aproximações 

dialeticamente operadas no pensamento de Marx estará nitidamente 



 

 77 

explicitado na elaboração de A Ideologia Alemã quando o autor estabelece 

uma crítica radical ao pensamento de Feuerbach.    

Mas do que isso no pensamento marxiano neste momento dois 

elementos são extremamente claros: Marx entende que a construção hegeliana 

é uma mistificação, mas ele apreende desta mistificação as determinações 

essenciais do ser social; o segundo é que o materialismo de Feuerbach é 

incapaz de incorporar as determinações essenciais que ele encontra no 

idealismo de Hegel.   

Neste processo de rupturas e continuidade, e voltado à aproximação 

com a economia política, Marx está identificando na contradição entre as 

forças produtivas e as relações existentes a base para a cisão entre consciência 

e mundo real que marca a trajetória da filosofia e da ciência ocidentais.  

O autor reflete esta percepção ontológica quando sinaliza para a 

necessidade de a filosofia centrar-se na imanência humana não para se 

emancipar do mundo, mas para se emancipar no mundo. Esta reflexão aparece 

em A Ideologia Alemã17, quando, juntamente com Engels, Marx chega à 

conclusão de que o problema não está posto no interior da filosofia 

                                                 
17 É pertinente ressaltar as observações sempre tão fervorosas de Netto (idem) acerca desta obra, 
onde segundo o autor, é em a Ideologia Alemã que é pela primeira vez Marx e Engels vão expor, a 
sua concepção de história, sociedade e cultura. Netto reconhece que esta concepção será 
desenvolvida, aprofundada, mas para ele o núcleo original vai acompanhá-los sempre. 



 

 78 

especulativa, mas nas contradições do mundo real e no seu reflexo nas 

representações humanas. Assim, sua proposta incorpora a necessidade de 

superação da filosofia, até então produzida, que só pode ser alcançada com a 

realização desta mesma filosofia. A síntese dialética a que chega o autor leva-

o a esclarecer que se constitui uma diferença fundamental entre aquilo que 

seria a arma da crítica e aquilo que seria crítica das armas, uma vez que nesta 

última a força está centrada no sujeito revolucionário: o proletariado. Este 

ponto nodal aparece exposto na décima primeira Tese sobre Feurbach, na qual 

Marx é enfático quanto a este entendimento, pois para ele: Os filósofos se 

limitaram a interpretar o mundo de diferentes maneiras; o que importa é 

transformá-lo (1999, p. 14). 

Esta transformação pensada a partir de um processo de 

autoconstrução humana no movimento de atendimento e criação de 

necessidades, denota que a história do homem não pode ser pensada como 

mera abstração porque está caucionada no exame do empírico, sem, contudo 

cair no empirismo abstrato ou no idealismo, uma vez que a história só pode 

ser pensada como processo e como totalidade. O que significa dizer que os 

homens para serem apanhados pela ciência da história - da forma como Marx 

a entende - precisa ter referenciado neste homem as suas relações sociais, o 

que implica por sua vez, as relações que se estabelecem entre os homens no 



 

 79 

que diz respeito à produção, à propriedade de instrumentos e à participação 

dos produtos no trabalho. Dito por Marx,  

Esta concepção de história consiste, pois, em expor o processo real 
de produção, partindo da produção material da vida imediata; e em 
conceber a forma de intercâmbio conectada a este modo de 
produção e por ele engendrada (ou seja, a sociedade civil em suas 
diferentes fases) como o fundamento de toda a história, 
apresentando-a em sua ação enquanto Estado e explicando a partir 
dela o conjunto dos diversos produtos teóricos e formas da 
consciência – religião, filosofia, moral etc (idem, p. 55).   

 
 
O questionamento, da sociedade civil iniciado por Marx em 1843 

leva ao questionamento da sociedade burguesa e neste momento mais do que 

isso aparece não apenas como questionamento, mas como necessidade de 

superação. A revolução é o horizonte, pois a libertação é entendida por este 

autor como um ato histórico que possibilitará muito mais do que a dominação 

de uma classe por outra: mas a supressão das classes.  

 

A   O N T O L O G I A   M A R X I A N A  

A relevância dos elementos apontados no item anterior - na 

formação do pensamento marxiano - aguça centralmente o movimento que 

vimos tentando realizar até aqui, ou seja, explicitar como o pensamento de 

Marx constitui-se numa superação dialética de toda a cultura anterior na 

radicalização das categorias centrais da razão moderna e, ao mesmo tempo, 



 

 80 

como seu pensamento ao efetivar esta superação dialética aponta para uma 

concepção teórico-metodológica também radicalmente nova, que não 

sucumbe à pseudo-objetividade posta pelo movimento burguês.  

As questões postas anteriormente nos permitem sinalizar que a 

perspectiva da totalidade, não se configura neste autor como o somatório das 

partes arbitrária e epistemologicamente secionadas. A totalidade é sempre o 

resultado de um processo histórico-social. 

Neste sentido, para Marx o método é a capacidade da razão de 

apreender o modo de ser e se reproduzir da sociedade, nomeadamente do ser 

que lhe é próprio: o ser social que impõe o método como caminho para se 

reproduzir idealmente a concretude real. Logo, entendemos que no 

pensamento marxiano a compreensão de qualquer momento do processo 

social requer que este seja articulado com a totalidade social, tendo como solo 

o momento econômico. Chasin é contundente neste entendimento, quando 

analisa que, 

A crítica ontológica da economia política, em busca da ‘anatomia 
da sociedade civil’, leva à raiz, que impulsiona pelo nexo intricado 
das coisas, materialmente, à ana lítica da totalidade. Portanto, o ser 
social - do complexo da individualidade ao complexo de 
complexos da universalidade social - bem como sua relação com a 
natureza são alcançados e envolvidos, como já foi assinalado pelas 
irradiações conseqüentes à elevação das categorias econômicas ao 
plano filosófico na forma das categorias de produção e reprodução 
da vida humana. Com efeito, reconhecida em sua centralidade, essa 



 

 81 

problemática implica, desde a reconstituição da própria natureza 
enquanto tal e, em especial, diante da sociabilidade, até a precisa 
determinação, por exemplo, dos contornos da subjetividade. Em 
suma, posta em andamento, a crítica ontológica da economia 
política, ao contrário de reduzir ou unilateralizar, induz e promove 
a universalização, estendendo-se o âmbito da análise desde a raiz 
ao todo da mundaneidade, natural e social, incorporando toda a 
gama de objetos e relações (idem, p. 380). 

Sinalizamos que são estas relações postuladas anteriormente que 

permitem a Marx em 1857-1858 descortinar e, em 1867 expor, a visibilidade 

da ordem burguesa como processo em cujo horizonte é possível apreender o 

movimento do ser social como uma legalidade particularizada historicamente. 

Convém, pois explicitar - ainda que de maneira extremamente aproximativa - 

os traços pertinentes à ontologia marxiana.  

Marx diferentemente dos economistas clássicos, não partia do 

entendimento do homem tomado em si como ser extremamente egoísta e 

competitivo18. Ele radicaliza contra este pensamento, quando afirma que estes 

pensadores partiam de uma compreensão de indivíduo ideal e naturalizado que 

lembravam as pobres ficções das robinssonadas (1978, p. 104).  

Logo, para Marx, a visão naturalista destes pensadores é destituída 

de uma compreensão histórica do indivíduo, onde a natureza humana aparece 

como imutável, o que não significa dizer que o ponto de partida em Marx não 

                                                 
18 Esta concepção comparece nos autores Hobbes e Maquiavel, que mencionamos anteriormente no 
capítulo I. 



 

 82 

seja a própria imanência humana. Como bem explicito pelos autores, da 

Ideologia Alemã, o primeiro pressuposto de toda a história humana é 

naturalmente a existência de indivíduos humanos vivo. O primeiro fato a 

constatar é, pois, a organização corporal destes indivíduos e, por meio disto, 

sua relação dada com o resto da natureza (1999, p. 27). 

Dessa forma, Marx busca afirmar a análise do ser social a partir de 

algo empiricamente verificável, o fato real e incontestável da existência de 

indivíduos concretos, mais precisamente não só de indivíduos concretos, mas 

de indivíduos que agem para se reproduzir. A afirmação ontológica de Marx 

gravita no sentido de apreender as determinações deste ser e na imposição 

posta ao mesmo para manter e preservar a sua existência. 

Compreendemos, pois, que comparece nesse autor a necessidade de 

uma reflexão que possibilite o entendimento daquilo que especifica a atividade 

humana - na realização de um salto operado pelo gênero humano em relação à 

dinâmica da natureza (inorgânica e orgânica) - e seus desdobramentos. O 

debate criticamente operado com Hegel e a interlocução fecunda com a 

economia política permitem a Marx romper originalmente com as filosofias 

que o precederam e matizar seu caráter único no entendimento da atividade 

material como responsável pela autoconstrução do gênero humano.   



 

 83 

Fica posto aqui, que este entendimento permite a Marx (1846) operar 

sua crítica radical a Feuerbach: o ser social não é um ser passivo frente às 

determinações exteriores, ao contrário é um ser que por meio do trabalho - 

atividade humana fundamental e que permite a um determinado gênero de ser 

vivo destacar-se da legalidade natural e desenvolver-se segundo legalidades 

peculiares - consegue romper com os limites postos por essa mesma natureza, 

diferenciando-se dela e passando a exercer uma atividade transformadora 

sobre a mesma.  

O trabalho assume em Marx uma centralidade ontológica, posto que 

é fundante do ser social. Em termos mais claros é a primeira e mais importante 

forma de objetivação do ser social e assim se constitui devido seu caráter 

ontologicamente primário de garantir as condições básicas que é a produção 

da vida material através do metabolismo homem-natureza e da relação com 

outros homens.  

Explicitamente, a função social do trabalho advém da relação 

material que o homem estabelece com a natureza para satisfação de suas 

necessidades, compreendendo a natureza como interior e externa ao homem 

na medida em que o mesmo põem em movimento as forças naturais de seu 

corpo, braço, etc. (Marx, 1980, p.202). Desta constatação inicial de que o 



 

 84 

homem se objetiva através do intercâmbio com a natureza mediada pelo 

trabalho, se deduz que o homem é também um ser natural, e que este processo 

de intercâmbio com a natureza não a anula, mas a re-configura.  

Tais colocações nos remetem ao entendimento de que o 

desenvolvimento do ser social tem por base um ser orgânico, da mesma forma 

que um ser orgânico só pode se desenvolver a partir do ser inorgânico. Nestes 

termos, é o desenvolvimento mais complexo de cada esfera ontológica que 

determina uma re-configuração e o alcance de uma maior complexidade no 

desenvolvimento da esfera inferior ao ser. É dessa forma, portanto, que Marx 

afirma que o homem tem uma relação de interdependência com a natureza, em 

outras palavras, entre homem e natureza há uma relação de continuidade e 

ruptura. O exato estabelecimento desta relação aparece neste autor na ênfase 

que o mesmo confere à práxis humana. Entendida como atividade objetivo-

criadora do ser social, a práxis só existe na medida em que relacionada a uma 

ação real e objetiva. Entendemos que Vásquez, realiza uma devida 

explicitação daquela categoria marxiana quando este autor assinala que, 

Marx ressalta o caráter real, objetivo, da práxis na medida em que 
transforma o mundo exterior que é independente de sua 
consciência e de sua existência. O objeto da atividade prática é a 
natureza, a sociedade ou os homens reais. A finalidade dessa 
atividade é a transformação real, objetiva, do mundo natural ou 
social para satisfazer determinada necessidade humana. E o 
resultado é uma nova realidade, que subsiste independente do 



 

 85 

sujeitos ou dos sujeitos concreto que a engendraram com sua 
atividade subjetiva, mas que, sem dúvida só existe pelo homem e 
para o homem, como ser social (1968, p.194). 

Dessa forma, é através da práxis, que nos é possível posicionar 

adequadamente a articulação estabelecida por Marx entre mundo natural e 

social, sem que nos afastemos das particularidades de cada um.  

É salutar perceber que o entendimento do trabalho, em Marx, não é 

tido como meramente instintivo (atividade instintiva)19, mas sob forma 

exclusivamente humana (1980, p.202), assim como aparece posteriormente 

nos estudos de Lukács a essência do trabalho consiste precisamente em ir 

além dessa fixação dos seres vivos na competição biológica com seu mundo 

ambiente (1978, p.04). 

A distinção da atividade realizada pelo homem, com relação aos 

outros animais dá-se justamente na teleologia (consciência) e projeção da 

ação, ou seja, na intencionalidade que o homem atribui ao trabalho uma vez 

que ele figura na mente sua construção antes de transformá-la em realidade. 

                                                 
19 Tal entendimento tão bem expresso na célebre passagem de o Capital, quando Marx desenvolve a 
questão nos seguintes termos: pressupomos o trabalho numa forma em que pertence exclusivamente 
ao homem. Uma aranha executa operações semelhantes às do tecelão, e a abelha envergonha mais 
de um arquiteto humano com a construção dos favos de suas colméias. Mas o que distingue, de 
antemão, o pior arquiteto da melhor abelha é que ele construiu o favo em sua cabeça, antes de 
construí-lo em cera. No fim do processo de trabalho obtem-se um resultado que já no início deste 
existiu na imaginação do trabalhador, e, portanto idealmente (idem, p.298). 



 

 86 

No fim do processo do trabalho aparece um resultado que já existia antes 

idealmente na imaginação do trabalhador (Marx, idem, p.202).  

O processo de trabalho converte aquilo que aparece em forma de 

ideação (que existe na consciência), em um produto (objeto), o que significa 

dizer que este produto sintetiza o mundo natural que existe realmente, que é 

transformado em objetos, mas que independe da consciência e a idéia 

previamente elaborada sobre o objeto a ser construído. Mais ainda, ao ser 

objetivada num objeto, a idéia passa a se constituir como parte da objetividade 

tornando a existir independente da consciência que o idealizou e sofre 

influências da evolução da realidade da qual passa a fazer parte (a 

causalidade).                              

Neste ponto, consideramos precisos os estudos de Lukács que 

avançam, tendo sempre como referencial as indicações de Marx. Em seu 

escrito, As bases ontológicas do pensamento e da atividade do homem (1978), 

ressalta que, diferentes modos de interpretar a posição radical - onde todo 

existente deve ser sempre objetivo, ou seja, deve ser parte movida e movente 

de um complexo concreto - levaram à falsa idéia de que Marx subestimava a 

importância da consciência com relação ao ser material, ou no entendimento 

habbermasiano que Marx não atentou devidamente para as pertinências da 



 

 87 

dinâmica entre trabalho e interação, limitando a racionalidade da ontologia 

marxiana a uma razão teleológica ou estratégica 20.  

Lukács assevera, no devido entendimento da obra marxiana quando 

estabelece que para uma filosofia evolutiva materialista (a de Marx) entender 

a consciência como um produto tardio do desenvolvimento do ser material, ao 

contrário não é jamais necessariamente um produto de menor valor 

ontológico (idem, p. 03). Ao contrário, para Lukács é justamente na 

delimitação materialista entre mundo natural e ser social que Marx confere à 

consciência papel extremamente decisivo. Não há em Marx nenhuma redução 

das objetivações ao trabalho e nem uma derivação mecânica das objetivações 

ao mesmo. O processo de trabalho é tão-somente a objetivação ontológica 

primária; ineliminável, que comporta outras objetivações e delas se 

realimenta.  

Em Lukács estão claramente desenvolvidas as indicações marxianas 

a respeito do trabalho como sendo o ato ontológico primário que estabelece 

uma articulação do sujeito com o objeto sendo que a realização se dá por meio 

do trabalho como uma síntese entre teleologia e causalidade.  

                                                 
20 É Netto (1994) quem sinaliza tal equivoco analítico na obra habermasiana . 



 

 88 

De maneira precisamente demarcada pela obra marxiana Lukács 

designa o homem que trabalha, ou seja, o animal tornado homem através do 

trabalho, como um ser que dá respostas (idem, p. 05). Para este autor, toda 

atividade laborativa só surge porque foi movida para dar solução a um 

carecimento. Neste movimento, os carecimentos são transformados em 

perguntas, o que por sua vez pressupõe um processo de captura, assimilação e 

desassimilação da realidade imediata através de demandas as quais se devem 

dar respostas. Este processo aponta para o entendimento lukacsiano das 

generalizações, ou seja, 

o homem torna-se um ser que dá respostas precisamente na medida 
em que – paralelamente ao desenvolvimento social e em proporção 
crescente – ele generaliza, transformando em perguntas seus 
próprios carecimentos e suas possibilidades de satisfazê-los; e 
quando em sua resposta ao carecimento que a provoca, funda e 
enriquece a própria atividade com tais mediações freqüentemente 
bastante articuladas. De modo que não apenas a resposta, mas 
também a pergunta é um produto da consciência que guia tal 
atividade (idem,  p.05).   

O que estamos querendo deixar claro até aqui é que, em Lukács, o 

homem que trabalha é um ser que dá respostas às suas necessidades imediatas. 

Porém, estas respostas imediatas fazem parte de toda atividade laborativa e é 

justamente para superar esta relação imediata que estas respostas são elevadas 

ao nível da consciência (tanto as necessidades como as formas de satisfazê-

las) e neste movimento a atividade fica enriquecida por mediações bastante 



 

 89 

articuladas, não havendo qualquer estagnação ou casuísmo. Em outros termos, 

é com a consciência, atuando através de generalizações, formando conceitos 

que o homem dá respostas ideais que servirão de guia e conduzirão a sua 

atividade. A generalização é assim, o momento onde a realidade imediata é 

vertida na consciência a conceitos abstratos que por sua vez são vertidos em 

instrumentos que podem atender a fins conscientes.  

A satisfação das necessidades - enquanto elemento ontologicamente 

primário - não são anuladas. É este carecimento material, que põe em 

movimento, para a reprodução individual e coletiva, o complexo do trabalho e 

todas as mediações que existem em função da sua satisfação, mas isso não 

nega o fato de que esta satisfação opera-se com uma cadeia de mediações que 

transformam tanto a natureza como o homem, porque tornam eficientes as 

forças, relações e qualidades da natureza (que não poderia fazer isso por si) de 

modo que, o homem passa a desenvolver suas próprias capacidades em níveis 

mais altos que superam o simples fazer. 

Logo, a posição teleológica é entendida como o estabelecimento 

consciente de fins a serem alcançados. No entanto, estas finalidades não 

podem ser derivações mecânicas ou fenômenos secundários da realidade 

material, mas devem ser tomadas como socialmente criadas e formadas de 



 

 90 

maneira consciente pelo sujeito. O que esperamos deixar claro é que as 

finalidades não são criações autonomizadas  do sujeito, tanto porque se 

constitui como resposta a um carecimento objetivo, ou seja, a objetividade 

põe o espaço no qual é possível ao sujeito realizar os fins, como também 

porque é um equívoco pensar o sujeito como um produto em si, posto que 

ele é um produto social, um sujeito-singular que é fruto de uma formação 

social dada.  

Dessa forma, Lukács é enfático quanto à compreensão de que as 

posições teleológicas mesmo que livres, encontram um campo de 

possibilidades material e subjetivamente configurado, ou seja, a causalidade 

representa a lei espontânea na qual todos os movimentos de todas as formas 

de ser encontram a sua expressão geral (idem, p. 06). A causalidade possui 

um princípio próprio de movimento - observado, sobretudo nas leis da 

natureza - donde sua evolução acontece na absoluta ausência de consciência, 

ainda que a consciência possa, através do trabalho, interferir na sua evolução. 

Contudo, o momento ontológico do trabalho impõe-se como uma ação nova 

que modifica o curso da causalidade natural, pondo esta última a se 

desenvolver em articulação complexa com outro tipo de ser - o ser social.  



 

 91 

O que estamos querendo explicitar até aqui é o fato de que mesmo 

que o ser social efetive a fundação de leis próprias de desenvolvimento, toda 

práxis social contém em si um caráter contraditório: por um lado, tem-se que a 

práxis só se efetiva mediante a realização de escolhas. No dizer de Lukács 

todo ato social surge da decisão de alternativas acerca de posições 

teleológicas futuras, por outro lado, a necessidade social só se pode afirmar 

por meio da pressão que exerce sobre os indivíduos freqüentemente de forma 

anônima (idem, p. 06). 

Logo, na teoria marxiana do desenvolvimento histórico, os aspectos 

teleológicos do processo foram justamente estabelecidos apenas como 

pertinentes à categoria trabalho, isto é, à teleologia cabe movimentar séries 

causais,  determinando na medida em que se objetiva, um novo tipo de 

processualidade - a causalidade posta ou social. Esta última, possui leis 

tendenciais de desenvolvimento que, mesmo que complexamente articuladas 

ao mundo natural, não se confundem nem tampouco se identificam com os 

nexos causais puramente naturais. Como afirma Lukács, 

O processo global da sociedade é um processo causal que possui 
suas próprias normatividades, mas não é jamais objetivamente 
dirigido para a realização de finalidades. Mesmo quando alguns 
homens ou grupos de homens conseguem realizar suas finalidades, 
os resultados produzem (...) algo que é inteiramente diverso 
daquilo que se havia pretendido (idem, p. 10). 

 



 

 92 

Ratificamos, pois, que a compreensão marxiana de trabalho não tem 

em mente apenas o indivíduo que a realiza, mas sobre este trabalho individual 

está operada também uma dimensão histórico-social (a totalidade social). 

Posto isso, entendemos que a concepção burguesa de mundo que afirmou a 

dimensão histórica do mundo dos homens, não conseguiu apreender o real 

alcance do núcleo fundamental do ser social, ou seja, o fundamento 

econômico. Para a concepção burguesa de mundo, a história é naturalizada e 

as ações humanas, por mais positivas que possam vir a ser, não são capazes de 

modificá-la. O que estamos querendo problematizar aqui é, pois, o fato de 

que no mundo burguês as possibilidades humanas de realização da 

história ficam limitadas ao horizonte do femonênico, onde apenas este 

patamar é passível de modificações.  

Em radical oposição a análise marxiana por sua vez, situa a 

historicidade como única categoria universal presente tanto no mundo natural 

como no mundo do ser social, cuja essência se apresenta como mutável. Nesta 

captura da natureza histórica da essência, o pensamento marxiano, desloca os 

fundamentos da apreensão do mundo burguês, que tanto tende a generalizar a 

essência do homem burguês à condição de essência burguesa do homem como 

também, estabelece uma dualidade entre essência imutável e esfera 

fenomênica sujeita a modificações. 



 

 93 

Neste ponto de nossas análises, sinalizamos que a concepção de 

essência de Marx e desenvolvida por Lukács é radicalmente diversa ao 

entendimento burguês, na medida em que demonstra que essência e fenômeno 

são compósitos articulados e constituídos no desenvolvimento do processo 

histórico21. Precisamente quando fazemos tal afirmação, estamos ancorando 

nossa argumentação nas considerações pertinentes desenvolvidas por Lessa, 

uma vez que para este autor o ser é histórico porque sua essência, em vez de 

ser dada a priori, se consubstancia ao longo do próprio processo de 

desenvolvimento ontológico (2002, p. 51).  

Em outras palavras, a essência é parte integrante de toda a 

processualidade. Logo, o fundamento da distinção marxiana entre essência e 

fenômeno está na continuidade e não num quantum maior ou menor de ser que 

cada uma dessas esferas é capaz de comportar. A essência é, pois, portadora 

de uma continuidade histórica que não se observa nos atos fenomênicos. No 

dizer de Lessa (idem), a essência, portanto é o lócus da continuidade.  

O que implica dizer que, tanto a essência como o fenômeno são 

resultantes de atos humanos singulares e históricos; isto significa, afirmar 
                                                 
21 Aqui incorporamos as argumentações de Lessa, consideradas polêmicas, mas que no nos so 
entendimento buscam alcançar o máximo de coerência com o núcleo analítico lukácsiano. Para este 
autor, o ser é histórico porque sua essência, em vez de ser dada a priori, se consubstancia ao longo 
do próprio processo de desenvolvimento ontológico. Em lugar de determinar o processo exterior, a 
essência em Lukács é parte integrante e imprescindível de toda a processualidade (Lessa, idem, p. 
51). 



 

 94 

primeiro, que a esfera da essência está submetida às ações humanas e, em 

segundo lugar, que a esfera fenomênica não é mera adaptação passiva ao 

desdobramento de uma necessidade essencial - o que implica dizer que os 

fenômenos têm papel ativo na explicitação do ser social. Nestes termos, o 

processo que se efetiva entre essência e fenômeno é de inter-relação, e não de 

sobreposição, ou unilateralização como quer o horizonte burguês. 

Os elementos que apontamos até aqui, nos permitem - da 

compreensão histórica do ser - explicitar a afirmação marxiana do fundamento 

puramente social deste ser. Este desenvolvimento puramente social já está 

claramente revelado na análise do trabalho, posto que o processo social 

compele o homem à satisfação de suas necessidades e ao satisfazê-las através 

da atividade material - o trabalho - introduz finalidades na natureza de modo 

que rompe com sua indiferença e realiza suas possibilidades. Das objetivações 

novas situações são criadas. Nestes termos, há uma clara determinação 

reflexiva entre subjetividade e objetividade na ontologia marxiana, posto que 

o indivíduo que realiza objetivações modifica e enriquece a objetividade, no 

mesmo processo altera de forma cada vez mais complexa a sua própria 

subjetividade. 



 

 95 

Este fato leva a compreender que o produto do trabalho humano 

possibilita o desenvolvimento não só do homem, mas de toda a sociedade; 

decorrente que é de um processo de acumulação constante de conhecimento 

que passa do caso singular para a generalidade.  

Em outras palavras, todo ato humano possui uma ineliminável 

dimensão genérica, coletiva, em primeiro lugar, porque o novo ato é também 

resultado da história passada, é a expressão do desenvolvimento anterior de 

toda a sociedade. Em segundo lugar, porque o novo objeto promove alterações 

na situação histórica concreta em que vive toda a sociedade; esta agora possui 

novas possibilidades e necessidades. O novo objeto participa do 

desenvolvimento futuro. Em terceiro lugar, os novos conhecimentos 

adquiridos se generalizam em duas dimensões: tornam-se conhecimentos 

aplicáveis às situações mais diversas e transformam-se em patrimônio 

genérico de toda a humanidade, na medida em que todos os indivíduos passam 

a compartilhar do mesmo. 

Assim, os indivíduos ganham cada vez mais dimensão genérica e 

universal na medida em que se apropriam da cultura material cristalizada pelas 

objetivações humanas. Tal é esta relação que quanto mais ricas forem estas 

objetivações e quanto mais ampla for a apropriação humana da cultura 



 

 96 

material e espiritual, mais complexo é o desenvolvimento das 

individualidades. Como explicitado por Lukács,  

A individualidade já aparece como uma categoria do ser natural, 
assim como o gênero. Esses dois pólos do ser orgânico podem se 
elevar à pessoa humana e o gênero humano no ser social tão-
somente no processo que torna a sociedade cada vez mais social. 
(...) Tarefa de uma ontologia tornada histórica é, ao contrário, 
descobrir a gênese, o crescimento, as contradições no interior do 
desenvolvimento unitário; é mostrar que o homem, como 
simultaneamente produtor e produto da sociedade, realiza em seu 
ser-homem, algo mais elevado que ser simplesmente exemplar de 
um gênero abstrato, que o gênero – nesse nível ontológico, no nível 
do ser social desenvolvido não é mais uma mera generalização à 
qual os vários exemplares se ligam ‘mudamente’ (idem, p. 13). 

Este movimento evidencia que o indivíduo singular carrega em si as 

determinações universais, de modo que pensar indivíduo e gênero numa lógica 

de prevalência de um sobre o outro é um equívoco, que no mundo burguês, 

acaba por revesti-se na funcionalidade de conferir caráter universal às 

particularidades de formações sócio-histórico concretas.  

Verificamos, assim, que o trabalho impulsiona o desenvolvimento 

cada vez maior do conhecimento humano acerca da realidade, dado que para 

alcançar os objetivos idealizados é necessário escolher os meios da realidade 

que são adequados. Para tanto é necessário que o movimento operado pela 

consciência represente o mais fielmente possível a realidade, mas ressalvando 

o fato de que a realidade está sempre em constante evolução, o conhecimento 

acerca desta mesma realidade é sempre uma aproximação.  



 

 97 

Deste modo, a radicalidade da ontologia marxiana centrada no 

processo de autoconstrução humana expõe todas as nuances do caráter 

alienante e não realizador do homem que verificam-se no processo de 

apropriação que se realiza, sob o jugo burguês, na divisão social do trabalho, 

na propriedade privada e no desenvolvimento das relações mercantis. Como 

bem posto por Lukács, 

Só quando o trabalho for efetivamente e completamente dominado 
pela humanidade e, portanto, só quando ele tiver em si a 
possibilidade de ser ‘não apenas meio de vida’ mas o ‘primeiro 
carecimento da vida’ só quando a humanidade tiver superado 
qualquer caráter coercitivo em sua própria autoprodução, só então 
terá sido aberto o caminho social da atividade humana como fim 
autônomo (idem, p. 16). 

Conforme sinalizado acima esperamos ter demarcado claramente 

que na ontologia marxiana o ser social é uma totalidade complexa que não 

pode ser limitada apenas aos atos do trabalho, mas é este último - que por 

ser o momento ontologicamente fundante da processualidade do ser social e 

diferentemente das críticas que são operadas contra as análises marxianas - 

que o singulariza. É peculiar aos atos de trabalho remeter sempre e 

necessariamente para além deles mesmos, uma vez que sua essência referencia 

a possibilidade de produzir mais do que o necessário à reprodução daquele que 

realiza o processo de trabalho.  



 

 98 

Noutros termos, significa dizer que o desenvolvimento do ser social 

tem significado crescente diferenciação interna das sociedades, o que implica 

dizer que novas contradições vão sendo introduzidas na dinâmica social na 

medida em que aumenta a sua complexidade. Por outro lado, está denotado 

que quanto maior for o desenvolvimento da complexidade social maior será a 

exigência para que a ação dos indivíduos seja cada vez mais complexa. 

Ao mesmo tempo, em que é o processo de trabalho que complexifica 

o ser social, esta mesma complexificação remete a problemas e necessidades 

que não podem ser resolvidas no interior do mesmo. Daqui resulta a gênese de 

outros complexos, cuja função é a resolutividade das questões postas, 

originando outras esferas do ser social como é o caso da educação, da política, 

do direito, das artes.   

Dessa forma, o novo modo de ser - o social - inaugurado pelo 

trabalho - que põe o ato teleológico - possibilita-nos demarcar que a 

ontologia marxiana capta a essência daquilo que é próprio da estrutura 

do ser social: o seu caráter de totalidade. Uma realidade social constituída 

de complexos de complexos, que não pode ser pensada como um “organismo” 

que é composto de partes que se complementam, mas como um sistema 



 

 99 

histórico-concreto de relações entre totalidades que se estruturam segundo 

grau de complexidade. 

A historicidade - já sinalizada anteriormente - que comparece no 

pensamento marxiano é sempre a historicidade de um complexo  (Netto, 1994, 

p. 38) que se movimenta por meio da negatividade que atravessa os 

complexos que a constituem. Este movimento é claramente sumariado por 

Netto na seguinte assertiva, 

A totalidade concreta só é dinâmica enquanto portadora de uma 
negatividade imanente que a processualiza – uma totalidade sem 
negatividade é uma totalidade morta. Mas a historicidade não se 
conforma num unilinear: em cada totalidade constitutiva da 
totalidade social concreta, a negatividade que a dinamiza refrata-se 
de acordo com as suas particularidades – a negatividade se realiza 
no marco de um sistema de mediações que responde, no 
movimento da totalidade social concreta, pelo desenvolvimento 
desigual das suas totalidades constitutivas. Assim, a totalidade 
concreta (como suas componentes) é dinamizada através de 
mediações – uma totalidade imediata é uma totalidade amorfa, 
inestruturada (ibidem).  

As relações estabelecidas entre as diversas esferas do ser social são 

de determinação recíproca, de autonomia relativa, não se configurando 

nenhuma dependência mecânica, tampouco autonomia absoluta de qualquer 

esfera do ser. O entendimento da autonomia relativa das esferas da atividade 

humana no interior da totalidade social significa que no interior do ser social 

cada complexo desempenha um papel específico. A parcialidade de cada 



 

 100 

esfera é explicitada não por leis internas a cada esfera, mas pela função que 

cada esfera particular desempenha na totalidade social. É neste sentido que,  

A prioridade do todo sobre as partes, do complexo total sobre os 
complexos singulares que o formam, deve ser considerada 
absolutamente estabelecida, porque, de outro modo – quer se 
queira, quer não - chegar-se-á a extrapolar e a tornar autônomas 
forças que, na realidade, simplesmente determinam a 
particularidade de um complexo parcial no interior da totalidade 
(Lukács apud Lessa, 1995, p. 88). 

Assim, estamos entendendo que a determinação da especificidade de 

cada uma das esferas do ser social, as leis que as regem e determinam seus 

desdobramentos é necessária caso não queiramos, por um lado cair no 

equívoco de hipertrofiar um complexo da realidade e lhe atribuir funções que 

não é capaz de cumprir e por outro lado, autonomizar absolutamente tais 

complexos numa postura marcadamente idealista ou sobrepô-los conferindo 

um determinismo mecânico das esferas. Estes equívocos - tão próprios às 

análises contemporâneas - acabam por limitar a racionalidade aos 

procedimentos cognitivos-racionais que negam a conseqüente e radical 

dialeticidade-objetivo-materialista22 por nós explicitada - ao longo do capítulo 

- como própria do pensamento marxiano e que implica numa posição do 

sujeito que pesquisa muito além da mera instituição de um conjunto de regras, 

mas a constituição de uma relação que permite ao sujeito apanhar a dinâmica 

própria do objeto.  
                                                 
22  O termo é de Netto (1994). 



 

 101 

F E T I C H I S M O,   A L I E N A Ç Ã O   E   R E I F I C A Ç Ã O 
 

 

Não pretendemos aqui fazer um amplo percurso sócio-histórico para 

demonstrar como a evolução das forças produtivas e a complexificação das 

relações sociais desaguaram na constituição da sociedade capitalista. Porém, 

convém demarcar, a particularidade na qual está alicerçada esta sociedade.  

O movimento operado anteriormente possibilita entender que a 

categoria trabalho tomada em sua generalidade - donde o caráter geral do 

processo de trabalho, segundo Marx (1978), diz respeito àquilo que aparece 

como elementos comuns, mas que são conjuntos complexos, pertencentes a 

todas as épocas, ou, só a algumas, mas que não pode destituir aquilo que é 

específico - é ponto de partida para análise de todo processo de trabalho 

tornando possível à compreensão das diferentes formas de sociedade. Este 

recurso permite identificar em cada período histórico, em cada formação 

social, suas determinações. Posto que, a partir do momento que se entende o 

processo de trabalho naquilo que lhe é geral, pode-se também entender aquilo 

que o torna específico e determinado historicamente.  

É com base neste horizonte que Marx incursiona na discussão da 

sociedade capitalista.  Este movimento é significativo porque, a partir dele, 



 

 102 

Marx empreende a crítica aos pensadores do século XVIII que obscureceram 

as determinações presentes naquele desenvolvimento específico de sociedade; 

fizeram isso, ao insinuarem dissimuladamente relações burguesas como leis 

naturais, imutáveis, da sociedade em abstrato (1978, p.106). Segundo Marx, 

estes pensadores partiam de uma compreensão de indivíduo ideal e 

naturalizado. Logo, para Marx, a visão naturalista destes pensadores é 

destituída de uma compreensão histórica do indivíduo. Em suas palavras,  

Os profetas do século XVIII, sobre cujos ombros se apóiam 
inteiramente Smith e Ricardo, imaginam este indivíduo do século 
XVIII (...) como um ideal, (...) Vêem-no não como um resultado 
histórico, mas como ponto de partida da história, porque o 
consideravam um indivíduo conforme a natureza (...) que não se 
originou historicamente, mas foi posto como tal pela natureza 
(idem, p.104). 

Estes “profetas”, segundo Marx, foram incapazes de perceber que a 

compreensão da sociedade burguesa remeteria entender a decomposição e 

transformação das sociedades precedentes ocorridas no âmbito das forças 

produtivas e sobre as quais instauraram-se os suportes reprodutivos que 

balizaram a instituição da mesma. Em outras palavras, somente através do alto 

grau de desenvolvimento alçado por esta sociedade poder-se-ia recuar na 

história e analisar a imbricada relação do homem, por exemplo, com a 

produção que é o objeto de estudo de Marx.  



 

 103 

É salutar também compreender que a forma de explicar a realidade 

nas análises dos economistas estava orientada por um encadeamento que Marx 

dizia superficial, tanto que os economistas empreendiam uma separação entre 

a produção, distribuição, troca e consumo; caracterizando-os como momentos 

separados, apresentando-os, pois da seguinte forma, a produção cria os 

objetos que correspondem às necessidades; a distribuição os reparte de 

acordo com as leis sociais, a troca reparte de novo o que já está distribuído 

segundo a necessidade individual, e finalmente no consumo, o produto 

desaparece do movimento social (idem, p.107).  

Para Marx, todos esses momentos na verdade realizam-se a si e ao 

outro num movimento que compõe a unidade da produção, sendo esta o 

momento predominante e dominante. Dito de outra forma, 

não é que a produção, a distribuição, o intercâmbio, o consumo, 
são idênticos, mas que todos eles são elementos de uma totalidade, 
diferenças dentro de uma unidade. A produção se expande tanto a 
si mesma, na determinação antitética da produção, como se 
alastram aos demais momentos. O processo começa sempre de 
novo a partir dela. (...) Uma [forma] determinada da produção 
determina, pois, [formas] determinadas do consumo, da 
distribuição, da troca, assim como relações determinadas destes 
diferentes fatores entre si. (...). Enfim, as necessidades do consumo 
determinam a produção. Uma reciprocidade de ação ocorre entre os 
diferentes momentos. Este é o caso para qualquer todo orgânico 
(1980, p.115-6).  



 

 104 

A citação acima lança pista para entender o que faz com que a 

análise de Marx se diferencie dos economistas clássicos, que compreendem a 

realidade a partir de relações gerais abstratas. 

Dessa forma, é justamente através da compreensão de que a 

produção não é realizada por um indivíduo isolado, mas por indivíduos 

produzindo em sociedade (Marx,1978, p.104), e que esta produção deve ser 

entendida em sua totalidade, que opera em determinações recíprocas, que se é 

capaz de entender as determinações sociais da mesma. E que posto isso, 

entende-se o modo de produção capitalista marcado por determinações sócio-

históricas peculiares que o efetivam como um sistema de dominação pautado 

na dominação do trabalho e extração da mais-valia pelo capital, donde 

também está sob o controle do capital tanto o modo de trabalhar, como 

também o produto do trabalho. Marx resume de forma exemplar a forma 

histórica do sistema capitalista como modo de produção quando explicita que, 

o processo de produção, quando unidade do processo de trabalho e 
do processo de produzir valor, é processo de produção de 
mercadorias; quando unidade do processo de trabalho e do 
processo de produzir mais valia, é processo capitalista de produção, 
forma capitalista de produção de mercadorias (1980, p.222). 

 

Antes de seguirmos adiante com nossa análise convém, ainda que de 

forma resumida, explicitar o caráter de extração da mais -valia.  



 

 105 

A extração da mais-valia diz respeito a como a mercadoria assume 

um valor excedente. Para Marx o valor é determinado pela quantidade de 

trabalho incorporada à mercadoria. No entanto, isso não é algo novo quando 

enfocado no sentido da especialidade do trabalho, onde esta especialidade do 

trabalhador é incorporada aos produtos na forma de utilidade social. Porém, na 

sociedade capitalista, as diversas especialidades de trabalho ficam encobertas. 

No dizer de Marx, não se trata mais da qualidade, da natureza e do conteúdo 

do trabalho, mas apenas da sua quantidade (...) mais especificamente o 

trabalho (...) só interessa, aqui como dispêndio da força de trabalho e não 

como trabalho especializado (idem, p.213). 

A subsunção destes trabalhos particulares dá-se no tempo social 

médio de trabalho estabelecido historicamente, onde dentro deste o capitalista 

faz operar a força de trabalho que comprou por tempo determinado. É 

elucidativo o dizer de Marx sobre esta questão,  

O possuidor do dinheiro pagou o valor diário da força de trabalho; 
pertence-lhe, portanto, o uso dela durante o dia, o trabalho de uma 
jornada inteira. A manutenção cotidiana da força de trabalho custa 
apenas meia jornada de trabalho, apesar de a força de trabalho 
poder operar, trabalhar uma jornada inteira, e o valor que sua 
utilização cria num dia é o dobro do próprio valor de troca (idem, 
p.218). 

 



 

 106 

O pensamento de Marx explicita que a produção de mais valia dá-se 

no campo do processo produtivo, mas a efetivação desta mais valia em lucro 

(capital) para o capitalista vai ser materializada na circulação. É nesta última, 

que ele compra mercadorias e é a ela que o capitalista volta para vender sua 

mercadoria, mas vende essas mercadorias tirando um quantum a mais do que 

inicialmente lançou na circulação. Em suas palavras, 

Ao converter dinheiro em mercadorias que servem de elementos 
materiais de novo produto ou de fatores do processo de trabalho e 
ao incorporar força de trabalho viva à materialidade morta desses 
elementos, transforma valor, trabalho pretérito, materializado, 
morto, em capital, em valor que se amplia, um monstro animado 
que começa a ‘trabalhar’ como se estivesse com o diabo no corpo 
(idem, p.220). 

 

Entendemos, porém, que, enquanto base de produção, é inegável a 

dimensão emancipatória do capital no sentido de que este sistema tem 

revolucionado os padrões até então vigentes de produção e distribuição da 

riqueza social23. No entanto, reside aqui uma contradição ineliminável da 

ordem do capital, qual seja: a criação e a expansão das necessidades humanas 

só podem realizar-se sob a forma de mercadorias (Teixeira, 2000, p.69). Em 

outras palavras, a produção de valor de uso neste sistema é pautada em uma 

condição primeira que é o fato destes produtos serem produzidos para a troca 

                                                 
23 Marx explicitará esta dimensão do capitalismo em várias passagens da sua produção e aqui em 
termos de ilustração recordamos as passagens por nós mencionadas no capítulo I deste trabalho.  
 



 

 107 

terem, pois, um valor de troca. O capitalista produz valores de uso não por 

amor, mas somente porque são portadores de valores de troca (ibidem). 

Esta contradição também anuncia o fato de que, na sociedade 

capitalista a produção de valores de uso, está condicionada aos limites 

impostos por este sistema. Logo, concordamos com Teixeira quando este vai 

dizer que se o valor de uso a ser produzido não pode se realizar como valor 

de troca, como mercadoria disposta à venda, ele não será objeto de produção 

e, assim não poderá satisfazer a necessidade social, por mais importante e 

necessária que esta seja (ibidem). 

Assim, entendemos que a contradição em resumo é, pois a 

universalização cada vez maior operando em larga escala a produção de 

valores de uso, que ao mesmo tempo, só se tornam possíveis se aqueles foram 

passíveis de atender à necessidade de valorização do valor.  

O exposto remete-nos, pois, a chegar no centro desta modalidade 

histórico-social determinada (a sociedade capitalista). E este centro também o 

é na teoria social de Marx, qual seja: análise da “célula” econômica capitalista 

(a mercadoria). Netto dirá que,  

a análise marxiana da “célula” econômica do capitalismo propicia 
duas realizações teóricas de grande alcance: a captação ontológico-
histórica do trabalho como constitutivo do ser social e a tomada da 



 

 108 

dimensão econômico-social particular da sociedade burguesa 
(1981, p.39). 

Neste contexto, enunciam-se as proposições do fetichismo (que será 

abordado posteriormente), e articula-se ainda, simultaneamente,  

a reprodução teórica do movimento histórico da catego ria trabalho 
e a reprodução teórica do movimento histórico da categoria valor, 
na reprodução sintético-totalizadora do movimento concreto em 
que ambas confluem peculiarmente na emergência e na 
consolidação do modo de produção capitalista (ibidem). 

 

A mercadoria apreendida em sua imediaticidade não é capaz de 

revelar sua lógica interna e imanente, o seu proceder. No dizer de Marx, 

À primeira vista parece ser coisa trivial, imediatamente 
compreensível. Analisando-a, vê-se que ela é algo muito estranho 
cheio de sutilezas metafísicas e argúcias teleológicas. Como valor 
de uso, nada há de misterioso nela, quer observemos sob o aspecto 
de que se destina a satisfazer necessidades humanas, com suas 
propriedades, quer sob o ângulo de que só adquire essas 
propriedades em conseqüência do trabalho humano (idem, p.79). 

Deste modo, quando Marx procura entender de onde provém o 

caráter misterioso que o produto do trabalho humano apresenta ao assumir a 

forma mercadoria formula em sua resposta o problema do fetichismo. Assim, 

os estudos de Marx vão levá-lo a entender que este caráter misterioso 

assumido pelo produto do trabalho humano na forma de mercadoria provém 

destas relações sociais estabelecidas entre os homens no ato do processo 

produtivo (no marco da sociedade capitalista), mas que são perceptíveis 

apenas como relações entre coisas. Ou seja, é da própria forma da mercadoria 



 

 109 

que decorre este mistério. Os produtos parecem ter valores próprios e por si 

só, ou seja, é, fetichizada a forma que confere valor ao produto do trabalho. 

Nas palavras de Marx, 

A igualdade dos trabalhos humanos fica disfarçada sob a forma da 
igualdade dos produtos do trabalho como valores; a medida, por 
meio da duração, do dispêndio da força humana de trabalho toma a 
forma de quantidade de valor dos produtos do trabalho; finalmente, 
as relações entre os produtores, nas quais se afirma o caráter social 
dos seus trabalhos, assumem a forma de relação social entre os 
produtos do trabalho (idem, p.80).  

 

Neste caso, na mercadoria estão encobertos os trabalhos individuais 

dos produtores, como se existissem independentes e fora deles sendo 

observáveis somente os produtos do trabalho. Estes trabalhos individuais 

qualitativamente diferentes (trabalhos concretos) são encobertos sob a forma 

de trabalho humano abstrato assentado no seu caráter comum de dispêndio de 

força humana.  

Na sociedade capitalista, enquanto modo particular de produção, isto 

acontece quando a troca assume uma forma mais expansiva onde se produzam 

às coisas úteis para serem permutadas, considerando-se o valor das coisas já 

por ocasião de serem produzidas (idem, p.82). Daí, os trabalhos dos 

produtores assumem um duplo caráter social: 1) com sua utilidade têm de 

satisfazer determinadas necessidades sociais e de firmar-se assim como 



 

 110 

componente do trabalho total; 2) só satisfazem as múltiplas necessidades de 

seus produtores, na medida em que cada espécie particular de trabalho privado 

útil pode ser trocada por qualquer outra espécie de trabalho privado com que 

se equipara (ibidem).  

Deste modo entendemos como Netto que, o mecanismo do 

fetichismo, que é pertencente ao universo da produção mercantil responde 

pois, por um modo de emergência de aparição, de objetividade imediata do 

ser social que o inverte: fá-lo aparecer como factualidade – o que é relação 

social se mostra como relação objectual (idem, p.41). 

No entanto Marx revela ainda que o ponto nevrálgico desta 

discussão remete pensar, pois,  

a determinação da quantidade do valor pelo tempo do trabalho, é 
por isso, um segredo oculto sob os movimentos visíveis dos 
valores relativos das mercadorias. Sua descoberta destrói a 
aparência de casualidade que reveste a determinação das 
quantidades de valor dos produtos do trabalho, mas não suprime a 
forma material dessa determinação.(...). É porém essa forma 
acabada do mundo das mercadorias, a forma dinheiro, que 
realmente dissimula o caráter social dos trabalhos privados e, em 
conseqüência, as relações sociais entre produtores particulares, ao 
invés de pô- las em evidência (idem, p.84).  

 



 

 111 

É este equivalente geral (monetário)24 que permite o inconcebível: a 

homogeneização, a igualdade completa dos trabalhos concretos. Marx afirma 

que, é através desta aparência, que se estabelece o estranhamento do homem 

do processo produtivo, e logo conclui que a estrutura do processo vital da 

sociedade, isto é, do processo da produção material, só pode desprender-se 

do seu véu nebuloso e místico, no dia em que for obra de homens livremente 

associados, submetida a seu controle, consciente e planejado (idem, p.88).  

Esta pequena e superficial incursão em alguns dos elementos 

constitutivos da sociedade burguesa assume especial importância como chave 

heurística para se apreender, ainda que de forma preliminar, como o processo 

de produção de mercadorias na sociedade capitalista é marcado por criar no 

trabalhador um estranhamento para com os resultados de sua atividade e como 

                                                 
24 É notório e relevante acrescentar que Netto rastreando o pensamento de Marx verifica que este ao 
tematizar sobre o fetichismo o faz em vários outros passos do Livro I d’ O Capital e que este fato é 
revelado devido à importância da tematização do fetichismo, tanto na realidade da vida social 
capitalista, enquanto fenômeno efetivo, como na teoria social marxiana enquanto complexo de 
determinações teórico críticas. Assim, a título de explicitação cabe mencionar que é possível 
verificar a tematização do fetichismo no livro II ainda que seja pouco freqüente e a ainda neste livro 
Marx identifica o fetichismo na elaboração da economia burguesa. No livro III, esta discussão 
aparece na análise marxiana do capital produtor de juros e na fórmula trinitária.  (C. f.Netto, idem, 
p. 44 a 53).  Em outra passagem muito significativa Netto afirmará que independente das etapas 
evolutivas da sua reflexão, todas as vezes que a economia política é o âmbito em que se coloca o 
objeto da operação crítica de Marx, põe-se-lhe a problemática do fetichismo (idem, p. 54). 
 



 

 112 

em suas bases estão dadas uma falsidade de consciência própria da reificação 

das relações sociais e que tem seu escopo na alienação25.  

Concordamos com Netto, quando este afirma que o ponto de partida 

que Marx opera, e que já se aludiu anteriormente, diz respeito ao fenômeno 

capitalista de retirar da atividade realizada pelo homem – o trabalho – sua 

dimensão emancipatória de plena realização humana. Em outras palavras, nas 

condições dessa sociedade, o trabalho, não é a objetivação pela qual o ser 

genérico se realiza: é uma objetivação que o perde, que o aniquila (Netto, 

idem, p.56).  

Assim, Marx faz uma distinção entre duas modalidades de atividades 

práticas do ser genérico consciente: a atividade prática positiva, que é a 

manifestação de vida e a atividade prática negativa que é a alienação de vida. 

Netto sinaliza que, ao operar esta distinção, Marx estabelece uma separação 

em relação a Hegel, para o qual objetivação e alienação coincidiam e assim 

sendo a objetivação como  

                                                 
25 No dizer de Martinelli, a falsidade que está na base das ações da burguesia, tem suas raízes na 
alienação, elemento fundante da existência social no mundo capitalista. Produzida pela dinâmica 
própria da sociedade burguesa como um mecanismo de autopreservação, a alienação torna -se uma 
determinação objetiva da vida social no mundo de produção capitalista. Penetrando na 
consciência das pessoas, levando-as a não mais se reconhecerem nos resultados ou produtos de 
sua atividade, a se tornarem alheias, estranhas, alienadas, enfim, até mesmo à realidade onde 
vivem  (1997,  p. 62). 



 

 113 

a forma necessária do ser humano genérico no mundo - enquanto 
ser prático e social, revela que os homens só se mantêm como tais 
pelas objetivações, ou seja, pelo conjunto das suas ações, pela sua 
atividade prática já a alienação é uma forma específica e 
condicionada de objetivação (...) trata-se de uma forma histórica do 
trabalho - o trabalho alienado (idem).  

Estas considerações marxianas (contidas nos Manuscritos de 1844) 

apesar de já sinalizarem os elementos de compreensão da alienação como 

prático-sociais, não conseguem ainda superar uma perspectiva filosófico-

abstrata. Para Netto este problema só será equacionado nos anos de 1857-

1858 quando Marx escreve um conjunto de Manuscritos (Elementos 

Fundamentais para a Crítica da Economia Política) onde Marx de forma 

radical e completa parte da totalidade histórico-social. Deste modo, Netto 

defende que,  

as formulações sobre a problemática do fetichismo apresentam 
determinações histórico-econômicas que falecem no tratamento da 
alienação: referem-se a um fenômeno peculiar e agarram a sua 
especificidade - não é mais a alienação do homem moderno, 
abstratamente contraposta ao homem da pólis grega; o que ela 
denota é a expressão característica da alienação típica engendrada 
pelo capitalismo, a reificação (idem, p.61). 

 

Do exposto acima, Netto depreenderá que na teoria social de Marx o 

fetichismo aparece como uma modalidade de alienação e que a reificação é 

uma forma qualitativamente diferente e peculiar da alienação na sociedade 

em que o fetichismo se universaliza (idem, p. 75). Daqui extrai-se a tese 

central de Netto para o qual,  



 

 114 

na teoria social de Marx, as formulações sobre o fetichismo 
assumem um sentido e uma funcionalidade muito específicos: 
configuram uma caracterização global da positividade posta pelo 
capitalismo quando atinge sua maturidade plena. As formulações 
marxianas sobre o fetichismo estruturam uma teoria da 
positividade que é própria à sociedade da burguesia constituída 
(idem, p. 73). 

 

Para entender esta tese, fazem-se necessárias, algumas ponderações. 

A primeira delas diz respeito ao fato de que existe uma relação entre 

fetichismo e alienação - na medida em que o fetichismo se manifesta nas 

formas de vivência e representações alienadas - mas que fetichismo e 

alienação não se confundem e não se identificam. 

Desse modo, estamos entendendo que a alienação diz respeito ao 

complexo simultaneamente de causalidades e resultantes histórico-sociais e 

desenvolve-se quando os agentes sociais particulares não conseguem 

discernir e reconhecer nas formas sociais o conteúdo e o efeito da sua ação e 

intervenção: assim aquelas formas e, no limite, a sua própria motivação à 

ação aparecem-lhes como alheias e estranhas  (Netto, idem, p. 74).  

Neste sentido em suas formas gerais, a alienação tem a característica 

de mistificação das expressões da vida social: o indivíduo desapossa-se de si e 

de sua atividade criadora, não consegue perceber-se dentro de mediações 

sociais que o vinculam à vida social em sua totalidade. Significa dizer, pois, 



 

 115 

que existem em formações sociais precedentes ao capitalismo formas arcaicas 

de alienação, que não estão cristalizadas em relações objectuais. Mais ainda 

significa que,  

o que especifica historicamente a sociedade burguesa constituída é 
que ela, sem cortar com as formas alienadas que vem das 
sociedades que a precederam (bem como com o essencial do seu 
fundamento econômico-social real) instaura processos alienantes 
particulares, aqueles postos pelo fetichismo, e que redundam em 
formas alienadas especificas, as reificadas  (Netto, idem,  p.75-6). 

  

Para Netto, Marx só conseguirá capturar a forma extremamente nova 

que a alienação assume na sociedade burguesa constituída, a partir de seus 

estudos de 1857-1858. Isto fica claro para Netto porque, segundo ele, lá nos 

Manuscritos de 1844 Marx não consegue apreender este modo de ser 

especifico da alienação. A superação desta inversão operada por Marx vai 

constituir-se quando, a partir de uma abordagem geneticamente ontológica, 

Marx consegue realizar a crítica da crítica à economia política. Em outras 

palavras, é a partir da análise da mercadoria, do duplo caráter do trabalho que 

se encontra cristalizado no circuito interno da produção e reprodução social da 

sociedade capitalista, que Marx consegue determinar histórica e socialmente 

os processos de alienação.  

Esta determinação sócio-histórica significa dizer que nesta 

sociedade, a matriz, a estrutura, a funcionalidade e a significação dos 



 

 116 

processos alienantes e das representações alienadas (logo das relações 

mistificadas) são de caráter estritamente social (Netto, idem, p. 79). Isto 

porque, os processos alienantes existentes nas dinâmicas sociais anteriores ao 

capitalismo engendravam-se a partir de representações que a sociedade 

constituía com a natureza.  

O baixo grau de desenvolvimento das forças produtivas acarretava 

uma sacralização do mundo extra-humano. Com o advento da sociedade 

capitalista, tem-se uma dessacralização do mundo extra-humano, de modo 

que progressivamente, os processos alienantes constituídos entre a sociedade e 

a natureza são substituídos por uma nuclearidade social que a sociedade 

burguesa exige. Em outras palavras, 

Quando a sociedade burguesa se apresenta constituída, a estrutura 
das representações e das relações alienadas se transforma 
qualitativamente: antes, resultantes do baixo grau de 
desenvolvimento das forças produtivas, do desconhecimento da 
legalidade objetiva da natureza e da tendencial supressão das 
mediações sociais na aparência da troca mercantil (quando esta já 
se operava), elas se articulavam principalmente pela deslocação 
que transferia atributos sócio-humanos a sujeitos místicos; agora, 
com o alto grau de desenvolvimento das forças produtivas e com o 
progressivo e acelerado desvelamento da legalidade do mundo 
extra-humano, a aparente supressão das mediações sociais 
organiza-as com a atribuição das qualidades humanas (reais e/ou 
virtuais) a formas exteriores que se revestem de uma 
substancialidade objectual (Netto, idem, p.80).   

    



 

 117 

A análise que realizamos até aqui nos permite apreender, através das 

formulações marxianas sobre fetichismo, os fenômenos próprios do mundo 

burguês consolidado.  

Entretanto, entendemos que este marco de referência não é suficiente 

para explicitar as vivências alienadas que se forjam nas formações econômico-

sociais do capitalismo tardio, uma vez que compreendemos que neste marco o 

capitalismo consegue alcançar todos os espaços da vida social,  

A manipulação desborda esfera da produção, domina a circulação e 
o consumo e articula uma indução comportamental que penetra a 
totalidade da existência dos agentes sociais particulares – é o 
inteiro cotidiano dos indivíduos que se torna administrado, um 
difuso terrorismo psico-social se destila de todos os poros da vida e 
se instila em todas as manifestações anímicas e todas a instâncias 
que outrora o individuo podia reservar-se como áreas de autonomia 
(a constelação familiar, a organização domestica, a fruição estética, 
o erotismo, a criação dos imaginários, a gratuidade do ócio, etc.) 
convertem-se em limbos programáveis (Netto, idem, p. 81-2). 

A teoria do fetichismo, abre a via para a compreensão do capitalismo 

monopólico porque o que se universalizou, na imediaticidade da vida social, 

são os processos alienantes e alienados que se encontram na base da 

mercadoria e de seu mistério, que passou então a dominar todas as esferas da 

vida social.  

Da mercadoria, as formações econômicas sociais, tomam para si 

a pseudo-objetividade que repercutem na sociedade como uma aparente 



 

 118 

naturalidade das relações sociais. As manifestações do ser social são 

eximidas de seu caráter negativo e contraditório, manifestando assim a 

pura positividade. A positividade esta que entendemos como aquela que diz 

respeito à aparência factual imediata que precisamente assumem as 

objetivações do ser social - e que suprime as suas mediações, obscurecem a 

sua negatividade, fá-las esgotáveis no seu exclusivo caráter de algo dado  

(Netto, idem, p. 86).  

Nestes termos, a positividade é funcional à manutenção da sociedade 

burguesa constituída e surge assim, como o padrão geral de emergência do 

ser social na sociedade burguesa constituída, como estrutura global de 

reificação. Mantê-la é a condição essencial para que os agentes sociais 

particulares vivam o conjunto de reificações como se este fora à forma pela 

qual a objetivação humana se realiza (IBIDEM). 

Logo, ao postular o fetichismo da mercadoria, em seus dois níveis, 

reproduz-se de maneira ampliada nas instâncias da sociedade tanto a 

substancialização das relações sociais, ou seja, ratifica-se o caráter objectual 

e este controla a vida dos homens e como também a positividade aí 

engendrada garante a homogeneização das coisas sociais interpelando a 

maneira mais adequada de atuação dos agentes sociais.  



 

 119 

Os elementos postulados até aqui, ainda que de maneira 

superficial, tornam-se fundamentais para refletirmos como essas relações 

reificadas comparecem nas representações teóricas acerca da realidade 

social contemporaneamente. Mais do que isso permite-nos situar os eixos 

constitutivos em que estão alicerçados a pós-modernidade situando-a nas 

relações objectuais e na positividade assumida pelas relações sociais na 

sociedade capitalista atual.  

 



 

 120 

C A P Í T U L O   III 

 

C O N D I Ç Ã O   

P Ó S – M O D E R N A   O U  

M I S T I F I C A Ç Ã O  

D A    R E A L I D A D E ?   
 
 
 
 
 
 
 

  
    



 

 121 

 

A crítica não arranca das cadeias as flores ilusórias para que o homem 

suporte as sombrias e nuas cadeias, mas para que se desembarace delas e 

brotem flores vivas (Karl Marx). 

 

 crença na vigência de uma sociedade pós-moderna abunda no 

tempo presente. Para seus intérpretes por excelência, os pós-

modernos, a partir dos nos 60 diversos sinais são verificados nas 

artes, na arquitetura, na literatura e na dinâmica social como um todo e 

revelam o exaurimento do projeto moderno de civilização e a ascensão de uma 

nova ordem societária de que derivaria: a condição pós-moderna. Este capítulo 

visa, pois, confrontar os principais argumentos em que se baseiam os pós-

modernos para justificar o fim da modernidade e de seus “paradigmas” de 

análise, com as configurações sócio-históricas assumidas pelo 

desenvolvimento capitalista em sua fase tardia, de modo que possamos 

compreender se realmente estamos diante de uma transformação radical, ou se 

na verdade estamos imersos em mudanças e rearranjos próprios, a ainda 

existente, moderna sociedade burguesa.   

 

 

A 



 

 122 

A  C O R T I N A   D E   F U M A Ç A   D O S   A N O S   6 0 

Para adentrarmos na análise acerca da pós-modernidade dando 

vinculação às discussões operadas até aqui, faz-se necessário sinalizar quão 

tenso e polêmico é este debate e ao mesmo tempo como se têm configurado 

imprecisos os termos do mesmo.  

De fato, as últimas três décadas têm sido palco de um grande e 

diversificado esforço intelectual sobre a natureza, características e implicações 

dos fenômenos que se processam no âmbito da sociedade. Neste processo, o 

entendimento de que existem mudanças e de que estas geram novos problemas 

vividos pela humanidade tem tornado lugar comum a indicação da 

constituição de uma situação histórica sem precedentes que configuraria a 

própria “crise da modernidade”. 

Convém, pois perguntar: existem realmente mudanças sociais 

significativas que impliquem alterações de efetiva ruptura com a 

modernidade? Em que contexto surge a suposta pós-modernidade? Como este 

debate impregna as ciências sociais? Que elementos são postos pelos pós-

modernos? O que realmente representa a pós-modernidade? Por que é tão 

difícil precisar o debate em torno de pós-modernidade e pós-modernismo? 



 

 123 

É consensual, entre diversos autores, que o debate formulado nos 

termos de uma condição pós-moderna tem como marco a obra - que leva este 

mesmo nome - do filósofo francês Jean-François Lyotard publicada em 1979. 

A obra deste autor - que será tematizada posteriormente - é, pois, referência 

neste debate no patamar das ciências humanas. Entretanto, se entendemos que 

é preciso capturar as determinações sócio-históricas que fundam e 

caracterizam a condição pós-moderna, esta compreensão leva-nos a situar os 

anos 60 como sintomáticos, uma vez que neles está demarcada uma clara 

fermentação - na cultura ocidental ocorrendo no interior das artes plásticas 

(escultura e pintura), na arquitetura e também na escultura - de latente 

vulnerabilização da tradição modernista e que, posteriormente, - a partir das 

suas complexificações - será tomada pelos pós-modernos como indicativos do 

fim da era moderna. 

Situamos assim, a necessidade de retorno a hoje longínqua década de 

60, dada a funcionalidade que a mesma assume para possibilitar o 

entendimento do chão histórico sob o qual se erguem os autores pós-

modernos. Não estamos afirmando, porém, que a pós-modernidade surge nos 

anos 60, mas que precisamente e inegavelmente significativas alterações 

sócio-políticas, econômicas e culturais decorrem deste marco histórico.  

Contudo, ao analisarmos a situação histórica que é tomada como seu 



 

 124 

surgimento - os fins dos anos 60 - queremos pois demarcar que este marco 

temporal na verdade deve ser pensado  como a unidade histórico-dialética 

do próprio capitalismo em seus processos de crise e seus reflexos nas 

relações sociais. Em outras palavras, queremos explicitar aqui o quantum 

de continuidade histórica com tendências anteriormente existentes e não 

de inovação contém a suposta condição pós-moderna.  

Desse modo, nosso entendimento dos anos 60 aponta-os como 

constituídos da herança, dos anos subseqüentes ao segundo pós-guerra, nos 

quais a euforia com os rumos desenvolvimentistas marcavam as sociedades 

ocidentais. Dentro da desigualdade estrutural ao capitalismo, o 

desenvolvimento econômico vivenciado pelos paises capitalistas centrais “os 

anos Gloriosos” são incorporados - prioritariamente pelos setores médios da 

população que emergiam expressivamente - como uma solução aos problemas 

sociais que estavam instalados. Precisamente nos Estados Unidos - já que na 

Europa este movimento foi tardio - a geração que se forma com este 

desenvolvimento é aquela que desde a infância convive com a televisão, que 

tem acesso a uma infinidade de objetos de consumo e mesmo aqueles - como 

veremos em seguida - que não desfrutam deste paradisíaco momento 

acreditam na possibilidade de sua realização. 



 

 125 

Logo, o fordismo constituiu-se tanto uma grande investidura de 

desenvolvimento tecnológico, forjada no momento decisivo de reestruturação 

do capitalismo para sair da crise de 1929 - cujo modelo mais expressivo são os 

Estado Unidos - como também, uma grande empreitada de subordinação do 

trabalho ao capital, tornando-se um momento preponderante de construção de 

um novo tipo de Homem um novo tipo de Trabalhador como bem enfatizou 

Gramsci (1974).  

A modalidade de gestão fabril taylorista voltada à eliminação dos 

tempos mortos da produção balizou-se na perspectiva de eliminar a 

capacidade operária de resistência e de luta pela autonomia de classe, tal 

modalidade, associada ao modelo fordista de produção em massa alça o 

capitalismo a um controle ideológico sobre o trabalho ainda maior espraiando-

se e controlando diversas esferas da vida social, tais como: a composição 

familiar, a sexualidade, o lazer, passando pelo patriotismo e pela religião.  

Neste momento, o trabalho e a vida social se imbricam fortemente na 

tentativa de engolfar o conjunto da personalidade do trabalhador 26. Logo, para 

                                                 
26 É relevante observar os dados levantados por Harvey quando mostra que a lógica da produção em 
massa que deveria ter igual consumo em massa precisava de um tipo específico de indivíduo. Este 
por sua vez, forjado por diversas maneiras que incidiam diretamente na vida do trabalhador. 
Segundo este autor Ford enviou um exército de assistentes sociais aos lares dos seus trabalhadores 
“privilegiados” (em larga medida imigrantes) para ter certeza de que “o novo homem” da 
produção de massa tinha o tipo certo de probidade moral, de vida familiar e de capacidade de 



 

 126 

além de constituir-se como uma articulação específica de processos 

produtivos, o fordismo constitui-se como uma forma de sociabilidade precisa: 

o estilo de vida americano que, em termos mais gerais, vai representar um 

instrumento político de tentativa de regulação do capitalismo. Abrigado 

sobretudo, no poder econômico e financeiro27 dos Estados Unidos e baseado 

no domínio militar, aquele instrumento se configurou em diversos arranjos 

específicos e diferenciados nos países. Desse modo, constituiu-se assim, várias 

modalidades de welfare state pautadas na lógica da possibilidade de 

desenvolvimento econômico com eqüidade social, numa tentativa de controle 

racional na ordem burguesa.    

Quando realizamos tal afirmação, estamos considerando que a 

análise deste estágio de desenvolvimento do capitalismo deve ser mediatizada 

pela correlação das classes e das forças sociais em presença. Contudo, somos 

enfáticas no entendimento já apontado no capítulo I, de que estas novas 

configurações na ordem da capital não podem ser consideradas como uma 

tendência “natural” deste sistema, uma vez que a existência da experiência do 

                                                                                                                                                     
consumo prudente (isto é, não alcoólico) e “racional” para corresponder as necessidades e 
expectativas da corporação (1992, p. 122).  
 
27 Em 1944 entra em vigor, com o apoio dos Estados Unidos, o acordo de Bretton Woods que 
transforma o dólar em moeda-reserva mundial, vinculando com firmeza o desenvolvimento 
econômico do mundo à política fiscal norte -americana. No dizer de Harvey a América agia como o 
banqueiro do mundo em troca de uma abertura dos mercados de capital e mercadorias ao poder 
das grandes corporações (idem, p. 131).  



 

 127 

welfare state só foi possível na medida em que puderam ser refuncionalizadas 

para o interesse direto e/ou indireto de realização dos lucros.  

Nestes termos, o processo de internacionalização do fordismo28 vai 

efetivar-se no segundo pós-guerra, onde se verifica a ascensão de uma série de 

indústrias baseadas em tecnologias amadurecidas no período entre guerras e 

levada a novos extremos de racionalização na segunda guerra mundial. Os 

carros, a construção de navios e de equipamentos de transportes, o aço, os 

produtos petroquímicos, a borracha, os eletrodomésticos e a construção se 

tornaram os propulsores do crescimento econômico concentrando-se numa 

série de regiões de grande produção da economia mundial: o meio Oeste dos 

Estado Unidos, a região do Rur-Reno, as Terras médias do oeste da Grã-

bretanha, a região de produção de Tóquio-Iocoama. 

Segundo Harvey (1992) os segmentos ou categorias de trabalhadores 

privilegiados dessas regiões formavam uma coluna de demanda efetiva em 

rápida expansão. A outra coluna, estava na reconstrução patrocinada pelo 

                                                 
28 Harvey sintetiza bem este movimento quando observa que de desenvolvimento lento fora dos 
Estados Unidos antes de 1939, o fordismo se implantou com firmeza na Europa e no Japão depois 
de 1940 como parte do esforço de guerra. Foi consolidado e expandido no período de pós-guerra, 
seja diretamente, através de políticas impostas na ocupação (ou, mais paradoxalmente, no caso 
francês, porque os sindicatos liderados pelos comunistas viam o fordismo como única maneira de 
garantir a autonomia econômica nacional diante do desafio americano), ou indiretamente, por 
meio do Plano Marshall e do investimento direto americano subseqüente. Este último, que começou 
aos poucos nos anos entre-guerra, quando as corporações americanas procuravam mercados 
externos para superar os limites da demanda efetiva interna, tomou impulso depois de 1945 
(ibidem). 



 

 128 

Estado de economias devastadas pela guerra, na suburbanização 

(particularmente nos Estados Unidos), na renovação urbana, na expansão 

geográfica dos sistemas de transportes e telecomunicações e no 

desenvolvimento infra-estrutural dentro e fora do mundo capitalista avançado. 

Coordenadas por centros financeiros interligados, tendo como ápice da 

hierarquia os Estados Unidos e Nova Iorque, essas regiões chaves da 

economia mundial absorviam grandes quantidades de matérias primas do resto 

do mundo não comunista e buscavam dominar um mercado mundial de massa 

crescentemente homogêneo com seus produtos.  

Harvey, porém nos mostra que o ápice da fase do capital 

particularizada pelo expansionismo ancorado nas altas taxas de crescimento 

impulsionadas pela manutenção, das também altas taxas de lucro, dependeu de 

uma série de compromissos e reposicionamentos por parte dos elementos 

centrais de sustentabilidade do processo de produção capitalista,  

O Estado teve de assumir novos (Keynesianos) papéis e 
construir novos poderes institucionais; o capital 
corporativo teve de ajustar as velas em certos aspectos 
para seguir com mais suavidade a trilha da lucratividade 
segura; e o trabalho organizado teve de assumir novos 
papéis e funções relativos ao desempenho dos mercados 
de trabalho e nos processos de produção (idem, p. 125). 

Entretanto, este suposto “pacto de classes” foi resultado de um 

processo de luta anticomunista onde como bem configurado nos Estados 



 

 129 

Unidos à fusão da AFL (American Federation of Labor) e a CIO (Congress of 

Industrial Organizatons) ainda em 1955 materializava claramente o triunfo do 

marcathismo29 e a expulsão dos comunistas do movimento operário norte-

americano, consolidando um novo contrato social marcado por um caráter 

apoliticista entre os empresários e os sindicatos norte-americanos.  

Compreendemos assim, a pertinência da afirmação de Jameson 

quando este autor expõe que este movimento pode ser visto como ‘condição 

de possibilidade’ para o desencadeamento da nova dinâmica política e social 

dos anos 60 (...) que criou uma situação de privilégio da força de trabalho 

masculina e branca assegurando-lhe a precedência face às demandas dos 

trabalhadores negros, das mulheres e de outras minorias (1992, p. 86). Estas 

últimas, foram por assim dizer “liberadas” das antigas instituições (partidos, 

sindicatos, etc.) para encontrarem novos meios de expressão política e social.  

Desse modo, é válido ressaltar - e os Estados Unidos são 

sintomáticos para este entendimento - que convergia com o quadro de 

prosperidade a iminência contraditória de uma crise, tipicamente cíclica, 

expressa pela concomitância de uma superprodução com uma tendência ao 

                                                 
29 Caça aos comunistas, realizada nos Estados Unidos, a partir da deflagração da Guerra Fria. Foi 
instalado um verdadeiro tribunal de inquisição de caráter permanente em 3 de Janeiro de 1945. Cuja 
missão era expulsar os simpatizantes do comunismo - ou considerados como tais - das engrenagens 
da economia americana, inclusive de Hollywood.   



 

 130 

subconsumo . O que implica dizer que mesmo no momento áureo do sistema 

fordista, existiam abundantes sinais de insatisfação, que podemos aglutinar em 

três ordens: interna aos países que o desenvolviam, externas principalmente 

centradas na própria lógica de modernização que prometia desenvolvimento 

aos países de Terceiro mundo e na Guerra Fria que polarizava com a 

reestruturação do capital.  

Em relação aos fatores internos - e aqui sinalizaremos estes 

elementos ainda que superficialmente - um dos principais pontos referia-se à 

falácia dos altos salários que na verdade estavam confinados a certos setores 

da economia e a certas nações-estado em que o crescimento estável da 

demanda podia ser acompanhada por investimentos de larga escala na 

tecnologia de produção em massa. Como bem sinalizado por Harvey, outros 

setores de produção de alto risco ainda dependiam de baixos salários e de 

fraca garantia de empregos. E mesmo os setores fordista podiam recorrer a 

uma base não-fordista de subcontratação (idem, p.132). Fato este 

extremamente intensificado pela concentração - anteriormente mencionada - 

de uma força de trabalho predominantemente branca, masculina e fortemente 

sindicalizada voltada aos seus interesses estreitos e distante de preocupações 

socialistas mais radicais. Não significa, porém afirmar que as contradições 

de classe desaparecem sob esta ofensiva do capital “pactuada” com o 



 

 131 

trabalho ao contrário assumem novas e complexas configurações e vão se 

expressar em amplos segmentos da força de trabalho que não tinham 

acesso às tão propaladas “alegrias” do consumo em massa o que nos leva 

enfaticamente a afirmar que esta sociedade de consumo essencialmente 

não existiu. 

Por outro lado, os elementos que externamente potencializaram as 

questões internas vivenciadas a partir das contradições do desenvolvimento do 

capitalismo, nos países de primeiro mundo nos anos 60, devem muito ao 

terceiro-mundismo. Como colocado por  Jameson no que diz respeito a 

modelos políticos-culturais (...) e encontraram sua missão na resistência a 

guerras cujo objetivo era justamente reprimir as novas forças atuantes no 

Terceiro Mundo (idem, p. 84).  

Desse modo, os “surtos revolucionários” que marcaram o final dos 

anos 60 se constituíram na confluência de vários fenômenos que explicitavam 

claramente a problemática do padrão de desenvolvimento dependente e 

associado que se engendrou no início da década. Estes fenômenos 

aglutinaram-se, nesta quadra histórica, num amplo processo, de caráter 

mundial, de contestação da forma de capitalismo monopolista que se 

encontrava em franco agravamento de suas contradições e desigualdades 



 

 132 

sociais intensificando dessa forma, lutas sociais, principalmente na América 

Latina.  

Dessa forma, estamos nos referindo, à afirmação da Revolução 

Cubana 1959, a vitória da luta de libertação anticolonial da Argélia contra os 

colonizadores franceses 1957-1962, a revolução cultural na China - que 

parecia ser um imenso processo de renovação dos modelos de socialismo 

existentes até ali. E mais emblematicamente ainda a Guerra do Vietnã nos 

final de 74/75 e a resistência do povo vietnamita contra o imperialismo norte-

americano personificados nas palavras de Che Guevara que dizia ‘que a 

verdadeira solidariedade com o Vietnã era a de criar dois, três, muitos 

Vietnã, ou seja, universalizar a luta antiimperialista e anticapitalista, e que 

foram contemporâneos, com o movimento dos direitos civis e, contra a 

discriminação racial, nos Estados Unidos.  

No outro pólo da guerra fria, no território russo, a revolução - que 

‘(des)ocultou’ os antagonismos fundamentais entre capital e trabalho e que 

apresentava-se ao conjunto do planeta como possibilidade real30 e não como 

                                                 
30 Dias é categórico no entendimento da importância do caráter de antagonismo que a revolução 
representou, no conjunto das práticas operárias e de seu imaginário durante quase todo o século XX. 
Em suas palavras a presença ativa dessa experiência sinalizou, em escala planetária, para o 
conjunto das classes subalternas a capacidade de resistência ampliada de subtrair-se ao domínio 
do capitalismo e da sua capacidade de construção de uma nova racionalidade. Neste sentido, o 
capitalismo não era uma fatalidade que se devia sofrer passivamente, não era um destino 
manifesto, uma naturalidade histórica (1997, p.77).   



 

 133 

utopia - marcará todo o desenvolvimento da década de 60. Contudo, já ao final 

desta década passa a ser vista cada vez mais negada pela forma histórica de 

sua realização.     

Dentre os vários problemas colocados pela revolução socialista, um 

dos mais importantes foi a forma de construção de uma nova classe 

trabalhadora. Essa construção se realizou sob forte inspiração 

fordista/taylorista, ignorando-se completamente a materialidade de classe do 

processo de trabalho e as formas de gestão vinculadas a este.  

Dias (1997) enfatiza claramente esta questão quando sinaliza que 

uma parte significativa dos revolucionários que se seguiram (e dentre estes ele 

inclui Lênin) acabaram por considerar a técnica como neutra - ao aplicar na 

construção revolucionária as formas de gestão e as técnicas produtivas vividas 

nos países capitalistas mais avançados (o fordismo-taylorismo) -  

desconsiderando assim, todo as análises marxianas.  

Nestes termos, se o desenvolvimento capitalista em moldes fordista 

incidia cada vez mais sobre a objetividade e a subjetividade dos trabalhadores 

efetivando uma clara cisão entre o assalariado e o cidadão: a construção do 

novo homem soviético deveria pressupor, pelo contrário, a construção de uma 

unidade indissolúvel entre economia e política que significasse a construção 



 

 134 

de uma nova sociedade não meramente dominante em termos ideológicos, 

mas num processo pedagógico de tipo hegemônico.  

A hegemonia devia nascer na fábrica 31, sendo assim não se tratava 

apenas de impor uma disciplina absolutamente de fora para dentro, mas de 

construir condições reais e concretas da socialização das forças produtivas. 

Processo esse que na União Soviética foi, sem dúvida alguma, violento: o da 

gestação de uma nova classe trabalhadora e de uma nova cultura (Dias, idem, 

p.81) acentada na política de militarização do trabalho defendida por Trotsky e 

aceita pela direção bolchevique.  

Na medida em que o taylorismo foi uma das tônicas da 

reestruturação no espaço soviético, acabou-se por não ver concretizada a 

proposta dessa nova civilização. O estakhanovismo, forma russa do 

americanismo, acabou por tornar possível um trabalhador coletivo que não 

colocava a questão da liberdade e da socialização das forças produtivas. O 

patriotismo, vital para o americanismo, foi representado pelo estalinismo, em 

detrimento do marxismo e do internacionalismo comunista. Estes últimos 

foram reduzidos a uma nacionalização do processo revolucionário que se vê 

esterilizado pelo socialismo em um só país (ibidem). 
                                                 
31 Essa expressão não é referência pertinente apenas ao americanismo, como comumente se 
apresenta. Esta afirmativa está claramente explicitada em Gramsci em suas análises da revolução 
russa (C.f. Dias, idem). 



 

 135 

Essa experiência histórica torna-se assim, anti-socialismo em estado 

puro. Em especial, porque o socialismo sendo uma nova civilização requer 

uma adesão consciente. O fato de não se ter conseguido construir uma efetiva 

socialização das forças produtivas, a militarização do trabalho, a coletivização 

forçada dos camponeses, a criação rápida de uma nova classe trabalhadora 

fizeram com que essa experiência fracassasse.  

Deste modo, entendemos que o pensamento da II e da III 

Internacional demonstra claramente a apropriação do economicismo típico do 

liberalismo pelo pensamento socialista, encetado no movimento acima 

referido e que transmuta toda a poderosa navalha da crítica marxiana da 

economia política num mero conjunto de banalidades sobre a luta de classes. 

Em outras palavras, a clara perspectiva emancipatória transformou-se em 

prática de planificação estatal, e, assim, fez refluir o conjunto dos movimentos 

sindical e popular para o campo econômico-corporativo, ao mesmo tempo em 

que a burocracia estalinista tratou de reduzir a história das sociedades à sua 

história e assim, procedendo, criou-se um campo da barbárie burocrática, 

neutralizando-se não apenas a possibilidade de liberdade, mas e 

fundamentalmente, inviabilizou-se a própria possibilidade de se construírem 

formas distintas de materialidade e subjetividade históricas, ou seja, uma nova 

sociabilidade. 



 

 136 

Porém, vale a enfática colocação de Dias para o qual o contraste 

dessa referência antagônica, apesar das óbvias limitações democráticas 

vividas, no período estalinista, atuou, apesar de tudo, como elemento de 

comparação/organização, permitindo aos trabalhadores, em escala mundial, 

dar passos gigantescos na luta (idem, p. 85). 

Entretanto, se são estas as tensões, ou seja, (a crença na possibilidade 

de transformação revolucionária da sociedade contra as conseqüências do 

desenvolvimento do capitalismo nos países avançados, centrado 

principalmente numa crítica ao consumismo e ao individualismo e a 

igualmente vívida série de críticas aos métodos da chamada “esquerda 

tradicional”), que explodem o maio de 68; como explicar que da 

movimentação popular que se iniciou com os estudantes e acabou por levar a 

paralização de 15 milhões de trabalhadores na França, ou na Europa oriental a 

tentativa de renovação democrática do socialismo na Checoslováquia com o 

movimento de dentro do Partido Comunista liderado pelo primeiro ministro 

Alexander Dubcek com o slogan de um socialismo com rosto humano – o pós 

68 tenha ficado distante de pedir o impossível e o saldo histórico dos anos 60 

tenha materializado-se numa pauta muito mais doméstica e intimista?  



 

 137 

Quando observarmos, por exemplo, como a desigualdade produzida 

nos paises capitalistas, neste período, resultou em tensões sociais e 

movimentos que giravam em torno da maneira pela qual a raça, o gênero e a 

origem étnica costumavam determinar quem tinha ou não tinha acesso ao 

emprego privilegiado, podemos entender posteriormente como os diversos 

movimentos sociais32 que insurgem - com suas legítimas e inequívocas 

especificidades, dado o limite histórico apresentado pelo movimento operário 

sindical muito matizado pelas armadilhas da social-democracia e dos partidos 

comunistas - levaram ao deslocamento do núcleo central das lutas na ânsia de 

encontrar alternativas às questões postas.  

As movimentações na sociedade civil tinham cada vez mais como 

características a extrapolação do lócus fabril e/ou camponês e abriam um 

leque de preocupações políticas novas, que redundavam em ações coletivas 

distintas e cada vez mais focadas, daí: a solidariedade aos países terceiro-

mundistas revela-se menos uma solidariedade pela emancipação humana da 

ordem do capital e mais de defesa ao direito à vida, insurge fortemente a 

                                                 
32 Segundo Lopes os movimentos sociais expressam as diversas lutas sociais engendradas 
no terreno histórico da luta de classe. São desdobramentos das relações objetivas e 
subjetivas, determinadas pelas relações entre estrutura e superestrutura no movimento da 
totalidade social concreta de um determinado período histórico (apud Reis 2000, p. 09). 
Segundo Reis, o seu plural, movimentos sociais, indicaria as diversas manifestações 
(estruturais ou conjunturais) do ‘movimento social’ da sociedade de classe (idem, p. 120). 
 



 

 138 

preocupação ambiental e o movimento hippies (e vale perguntar quem eram 

os hippies?), etc. 

Estas ações passam a caracterizar-se assim, enquanto portadores de 

um ideário de contracultura marcado claramente pelo antagonismo às 

qualidades opressivas da racionalidade técnico-burocrática de base científica 

manifesta nas formas corporativas e estatais monolíticas e em outras formas 

de poder institucionalizado (incluindo a dos partidos políticos e sindicatos 

burocratizados). No dizer de Harvey a contracultura explora os domínios da 

auto-realização individualizada por meio de uma política distintivamente 

“neo-esquerdista” da incorporação de gestos antiautoritários e de hábitos 

iconoclastas (na música, no vestuário, na linguagem, no estilo de vida), da 

crítica à vida cotidiana e nas artes (idem, p. 44) num claro movimento 

antimodernista marcadamente cosmopolita, transnacional e, sobretudo 

contrário à assim chamada “alta cultura moderna”. 

 A dominância teórica do pós-60 será assim, marcada pelo pós-

estruturalismo de inspiração foucaultiana, uma vez que agora não se trata mais 

- como em Althusser - de uma noção de semi-autonomia dos diversos níveis 

ou instâncias, sobretudo da instância política e da dinâmica do poder do 

Estado ou de sua utilização para justificar uma semi-autonomia na esfera da 



 

 139 

cultura. Mas, o que emergirá não é meramente uma heterogeneidade de níveis 

doravante a semi-autonomia se distenderá em autonomia tout court, e será 

concebível que no mundo descentrado e ‘esquizofrênico do capitalismo 

avançado, as várias instâncias possam realmente não ter qualquer relação 

orgânica umas com as outras (Jameson, idem, p. 102). E o que é mais 

importante surgirá a idéia de que as lutas pertinentes a cada um desses 

níveis (lutas puramente políticas, puramente econômicas, puramente 

culturais, puramente teóricas) podem igualmente não ter relação 

necessária entre si.  

Ao mesmo tempo também, a tentativa de ruptura com a heteronomia 

nos paises de Terceiro mundo que encarnava radicalmente a noção de 

mudanças na sociedade como um todo, paradoxalmente redunda na idéia 

limitada de conquista do direito à fala com uma nova voz coletiva, nunca 

antes ouvida nos palcos do mundo, e da concomitante supressão dos 

intermediários (ibidem) que por sua vez, ocasiona uma retórica política da 

autodeterminação ou da independência, ou ainda com tons mais psico-

culturais de novas identidades coletivas.      



 

 140 

O pensamento de Foucault33 é sintomático deste movimento, por 

estabelecer uma relação entre poder e conhecimento - encetando uma noção 

de poder que não está situado apenas no âmbito do Estado, mas numa gama de 

micro poderes que comparecem em todas as relações em localidades, 

contextos e situações distintos - está clara a afirmação de que há uma íntima 

relação entre os sistemas de conhecimento (discurso) que codificam técnicas e 

práticas para o exercício do controle e do domínio sociais em contextos 

localizados particulares. Daí seus estudos acerca dos manicômios e prisões, 

matizarem como uma organização dispersa e não integrada é construída 

independente de qualquer estratégia sistemática de domínio de classe. Desse 

modo a prisão, o asilo, o hospital, a universidade, a escola não podem ser 

compreendidos a partir do recurso de uma teoria geral abrangente. Como 

Harvey bem explicita, Foucault  

Interpreta a repressão soviética como o desfecho 
inevitável de uma teoria revolucionária utópica (o 
marxismo) que recorria às mesmas técnicas e sistemas 
de conhecimento presentes no modo capitalista que 
buscava substituir. O único caminho para ‘eliminar o 
fascismo que está na nossa cabeça’ é explorar as 
qualidades abertas do discurso humano, tomando-as 
como fundame nto, e, assim, intervir na maneira como o 
conhecimento é produzido e constituído nos lugares 

                                                 
33 É pertinente ressaltar que foi F. Nietzsche, na segunda metade do século XIX, quem 
primeiramente faz uma crítica radical a modernidade, pondo em questão a própria razão moderna. 
Com isso queremos explicitar que, tanto o pensamento de Foucault, como dos pós-modernos, não se 
constituem numa novidade, uma vez que evidenciam claros traços da crítica antimoderna do século 
XIX. 



 

 141 

particulares em que prevaleça um discurso de poder 
localizado (idem, p. 50). 

Nestes termos, queremos enfatizar que Foucault não pretendia 

produzir reformas nas práticas estatais, mas estava voltado apenas ao 

aperfeiçoamento da resistência localizada às instituições, técnicas e discursos 

da repressão organizada. Ao pensamento foucaultiano converge assim, os 

vários movimentos sociais, os “sujeitos mortos”, bem como os desiludidos 

com as práticas do socialismo do Leste Europeu para um ataque multifacetado 

e pluralista às práticas localizadas de repressão, mas destituídas de qualquer 

ataque frontal e radical ao sistema capitalista.  

Desse modo, a cultura que emergirá dos anos 60 estará assentada 

numa prática política que valoriza o cotidiano, o dia a dia, o aqui e agora. 

Aflora com isso, a importância da dimensão subjetiva como reconhecimento 

da autonomia dos interesses variados presentes na sociedade civil e de seus 

respectivos grupos sociais, deflagrando-se assim, uma concepção de política 

voltada para o cotidiano, para a prática diária de cada sujeito, em que cada um 

faça a revolução no cotidiano.  

A análise que fazemos sinaliza, pois, para o entendimento de que os 

anos 60 criaram uma cortina de fumaça, uma ilusão histórica, por sobre 

as suas reais possibilidades enquanto “momento histórico 



 

 142 

revolucionário”, e o que é mais fundamental de se afirmar é que não poderia 

ser de outras formas, dadas as restrições e condições objetivas postas nesta 

situação histórica.  

Logo, ao mesmo tempo em que a experiência histórica do socialismo 

na Rússia tornou-se um anti-socialismo, das críticas que se dirigiam ao 

capitalismo as que ganhavam cada vez mais a cena eram as que estavam cada 

vez mais centradas nos seus efeitos (“consumismo”, “individualismo”), do que 

no seu núcleo central. Instaura-se assim, pomposa crítica decorativa do 

anticapitalismo romântico, que por trás da pomposa fachada de frases 

grandiosos de profunda ressonância, inclusive “revolucionária”, revela-se 

sempre de novo (...) a viscosidade, ao mesmo tempo covarde e brutal, do 

pequeno-burguês capitalista (Lukács, 1981, p. 119). A visão dos anos 60 no 

Terceiro Mundo como período em que todos os tipos de amarras do 

imperialismo clássico foram rompidas numa onda arrebatadora de ‘guerras de 

libertação nacional’ e a idéia de que nestes anos o capital e o poder do 

primeiro mundo estão em retirada em toda a parte são uma absoluta 

simplificação mítica.  

É bem verdade que após a Segunda Guerra Mundial, “novas 

configurações sociais” começaram a emergir (uma sociedade variável e 



 

 143 

equivocadamente descrita como sociedade pós-industrial, capitalismo 

multinacional, sociedade de consumo, sociedade da mídia etc.) novos tipos de 

consumo; a obsolescência planejada; um ritmo de vida cada vez mais rápido 

de mudanças na moda e no estilo, a penetração da propaganda, da televisão e 

dos meios de comunicação em geral num grau até então sem precedentes em 

toda a sociedade; a substituição da velha tensão entre cidade e campo, centro e 

província, pelos subúrbios e pela padronização universal; o crescimento das 

grandes redes de auto-estrada e o aparecimento da cultura do automóvel. Mas 

da aparente ruptura radical com a velha sociedade pré-guerra na 

verdade, os anos 60 realmente representam um momentoso período de 

transformação e de reestruturação sistêmica do capitalismo, em escala 

global: o capitalismo tardio34. Em outras palavras,  

o capitalismo tardio em geral (e os anos 60 em particular) constitui 
um processo em que as últimas zonas remanescentes (internas e 
externas) de pré-capitalismo – os últimos vestígios de espaço 
tradicional ou não transformado em mercadoria dentro e fora do 
mundo avançado – são agora finalmente eliminados: a saber, o 
Terceiro Mundo e o inconsciente (Jameson, idem, p. 124). 

Nesse processo dialético de “liberação” e “dominação” as ilusões de 

liberdade e possibilidade desatadas devem agora ser reconfiguradas a força 

unificadora é a nova vocação de um capitalismo doravante global do qual 

                                                 
34 Análise feita por E. Mandel (1976).  



 

 144 

também se pode esperar que unifique as resistências desiguais, fragmentadas 

ou locais, ao processo (idem).  

Assim, da nuvem de fumaça, que os anos 60 expelem emerge tanto a 

naturalização da idéia de inviabilidade histórica do comunismo e da 

inaplicabilidade das análises marxianas sobre estas novas realidades sociais 

instauradas - dada a crise do socialismo realmente existente, como também a 

idéia de fim da era moderna que se torna extremamente funcional para a nova 

e ampliada escala assumida pelo capital.   

 

U M A  C R I S E  D E  “ P A R A D I G M A S ”?  

As questões apontadas anteriormente permitem-nos assinalar  

que a partir de uma determinada interpretação da realidade 

contemporânea marcada pelas significativas alterações sócio-políticas, 

econômicas e culturais que fermentaram desde os anos 60 - insurge a 

construção teórico-metodológica da pós-modernidade. Esta construção 

extremamente heterodoxa não está centrada univocamente no conjunto de seus 

pensadores que se reclamam pós-modernos, isto porque distintos são os 

campos que reivindicam uma postura pós-moderna.  



 

 145 

Em seus primeiros ímpetos, a idéia de pós-modernidade apareceu 

vinculada às questões estéticas, arquitetônicas e urbanísticas ainda dentro dos 

anos 60 e claramente voltada à ruptura com o modernismo, ou seja, em termos 

de pós-modernismo e “criando uma ambiência cultural” que posteriormente 

nos anos 70 vai incidir na elaboração teórico-social e na reflexão filosófica. 

No campo do pensamento, o pós-moderno se afirma a partir da naturalização 

da idéia do mesmo constituir-se como a expressão intelectual de uma suposta 

nova ordem societária que se estaria formando, desde os anos 60, em 

contraposição à modernidade em crise. Logo, o pensamento pós-moderno 

seria a expressão teórica e cultural de uma nova situação sócio-histórica: a 

condição pós-moderna. 

Por outro lado, o forte campo de discussão nas artes plásticas e na 

estética (C.f. Harvey, 1992; Jameson, 2002) explica por sua vez a utilização 

generalizada e às vezes indiscriminada dos termos pós-modernidade e pós-

modernismo. Embora entendamos que esta oscilação deve-se à força que o 

debate assumiu no campo da estética em geral, nossa preocupação central 

- não está voltada ao debate em torno do modernismo e do pós-

modernismo, ainda que este seja tangenciado neste trabalho e ainda que se 

constitua como relevante. Até porque, conforme sinalizamos 

anteriormente, no nosso entendimento este debate no campo das artes e 



 

 146 

da estética reflete os desdobramentos do movimento de expansão do 

capital. O que nos interessa, pois, agora é a incorporação e 

funcionalização destes desdobramentos. Em outras palavras, a suposta 

constituição de uma pós-modernidade e do fim da modernidade.   

Nestes termos, a pós-modernidade constituiria - como expressão 

do conjunto de transformações econômicas, sociais e políticas - uma 

mudança qualitativa nas instituições da sociedade moderna. Na mesma 

ordem, o pensamento pós-moderno significaria, simultaneamente, uma 

crítica e uma ruptura com a modernidade, assumindo implicações desde a 

vida cotidiana até a produção do conhecimento social. 

Desse modo, na tentativa de explicação da “suposta” nova realidade 

em constituição, é que os pensadores pós-modernos decretam o fim da 

modernidade e a necessidade de afastamento das clássicas representações 

teóricas da realidade constituídas em seu bojo. Assim, no entendimento de 

crise da modernidade está alicerçada uma idéia de “crise dos paradigmas” de 

análise. 

 A polêmica acerca dos paradigmas, que cauciona o debate pós-

moderno está referenciado na polêmica que emergiu nos anos 50 e 60 no 



 

 147 

interior da Física e que rebateu na elaboração da chamada Nova Filosofia da 

Ciência. Plastino resume bem este movimento quando sinaliza que, 

A questão central que atravessa a crise do paradigma da ciência 
moderna é a das relações entre e o ser e o advir ou, pode-se dizer, 
entre a permanência e a mudança. Essa é uma questão clássica na 
história do conhecimento humano, retomada na modernidade sob a 
hegemonia do extraordinário desenvolvimento atingido pela física 
Moderna, constituída ela própria, em modelo de conhecimento 
científico. Nesta perspectiva, a natureza é pensada como 
constituindo uma ordem e o próprio movimento como derivado de 
leis constitutivas dessa ordem e por elas explicável. A 
racionalidade intrínseca dessa ordem, por sua vez, tornava possível 
exprimi- la em termos matemáticos, reduzindo a mudança a uma 
dinâmica apreensível em trajetórias determinadas e reversíveis. (...) 
do ponto de vista da teoria física, o futuro estava contido no 
presente e a diferença entre o passado, presente e futuro não 
passava, como afirmava Einstein, de uma ilusão, embora tenaz. 
Esta perspectiva iluminista foi hoje abandonada pela Física e pelas 
ciências da natureza em geral. Liberados da fascinação de uma 
racionalidade fechada, esses saberes não mais sustentam a 
necessidade de negar a possibilidade do novo e do diverso, em 
nome de uma lei universal e imutável.(...) a crise do paradigma da 
física Moderna (...) é atravessada pela irrupção do tempo (...) como 
parte constitutiva do próprio processo que deve ser apreendido 
como indeterminado (1999, p. 33-4).   

 Nestes termos, não tendo sua gênese nas ciências sociais este debate 

acaba por resvalar nas mesmas em torno do próprio conceito de “paradigmas” 

no sentido de ser possível a este dar ou não conta do campo das ciências 

sociais.  Dessa forma, a obra A estrutura das revoluções científicas de Thomas 

Kuhn publicada em 1962 ganha grande visibilidade quando nesta aparece uma 

conceituação acerca de paradigma.  



 

 148 

Para Kuhn, o paradigma aparece como uma constelação que 

compreende globalmente leis, teorias, aplicações e instrumentos e que oferece 

um modelo que engendra uma tradição particular de investigação científica, 

dotada da especial coerência. Segundo este autor, o paradigma possui duas 

características fundamentais. 

Suas realizações foram suficientemente sem precedentes para atrair 
um grupo de partidários, afastando-os de outras formas de 
atividade científicas dissimilares. Simultaneamente, suas 
realizações eram suficientemente abertas para deixar toda a espécie 
de problemas para serem resolvidos pelo grupo redefinido de 
praticantes da ciência (2003, p. 30). 

Logo, este autor é enfático na sinalização de que o paradigma 

aparece como o conjunto de soluções de um quebra-cabeça (puzzle) que, 

empregadas como modelos ou exemplos, podem substituir regras como base 

para a solução dos resultantes enigmas que são objetos da ciência normal. Em 

suas palavras, o paradigma é o conjunto de realizações científicas 

universalmente reconhecidas que, durante algum tempo, fornecem problemas 

e soluções modulares para uma comunidade de praticantes de uma ciência 

(idem, p.13).  

Quando este paradigma é afirmado e tornado hegemônico numa 

comunidade científica determinada, todas as atividades de pesquisa e 

investigação que se operam tendo-o por suporte, constituem a ciência normal. 



 

 149 

È válido ressaltar, que por ciência normal o autor entende aquela que está 

dirigida para a articulação daqueles fenômenos e teorias já fornecidos pelo 

paradigma (idem, p. 45). Daí o autor deriva o fato de que, a pesquisa normal 

deve seu sucesso à habilidade dos cientistas para selecionar regularmente 

fenômenos que podem ser solucionados através de técnicas conceituais e 

instrumentais semelhantes as já existentes (idem, p. 130).  

Logo, essas regras são tomadas como consensuais e necessárias e só 

podem ser substituídas quando, com a insurgência de novos fenômenos, surge 

um novo paradigma para explicá-las. No entanto Kuhn demarca que, uma 

teoria científica somente é considerada inválida quando existe uma alternativa 

disponível para substituí-la (idem, p. 107). Em outras palavras, com o 

comprometimento da capacidade resolutiva deste paradigma, abre-se uma 

crise que desencadeia uma revolução científica na qual um paradigma antigo 

é totalmente ou parcialmente substituído por um novo incompatível com o 

anterior, ou seja, leva à passagem a outro paradigma 35.  

                                                 
35 Vale a observação de que para Kuhn, a transição de um paradigma em crise para um novo, do 
qual pode surgir uma nova tradição de ciência normal, está longe de ser um processo cumulativo 
obtido através de uma articulação do velho paradigma. É antes uma reconstrução da área de 
estudos a partir de novos princípios, reconstrução que altera algumas das generalizações teóricas 
mais elementares deste paradigma, bem como muitos de seus métodos e aplicações. Durante o 
período de transição haverá uma grande coincidência (embora nunca completa) entre os 
problemas que podem ser resolvidos pelo antigo paradigma e os que podem ser resolvidos pelo 
novo. Haverá igualmente uma diferença decisiva no tocante aos modos de solucionar os 



 

 150 

Segundo Kuhn, podemos delimitar causas internas e externas dessas 

mudanças. As causas internas são o resultado de desenvolvimento teóricos e 

metodológicos dentro de uma mesma teoria e também do esgotamento dos 

modelos tradicionais de explicação oferecidos pela própria teoria, o que leva à 

busca de alternativas. Causas externas são mudanças na sociedade e cultura de 

uma época, que fazem com que as teorias tradicionais deixem de ser 

satisfatórias, perdendo assim o seu poder explicativo (C.f. idem, p. 120 – 127). 

Desse modo, este autor é expressivo quando demarca que uma crise 

de paradigmas efetiva-se por meio de uma mudança conceitual, ou de uma 

mudança de visão de mundo, dá-se após o fracasso caracterizado na atividade 

normal de resolução dos problemas (idem, p. 103) e tem como conseqüência 

uma insatisfação com os modelos anteriormente predominantes de explicação. 

A crise de paradigmas - que consiste exatamente no fato de que indicam que é 

chegada a ocasião para renovar os instrumentos - leva geralmente a uma 

mudança de paradigmas, sendo que as mudanças mais radicais consistem em 

revoluções científicas.  

É válido observar, porém, que está linha argumentativa de Kuhn diz 

respeito ao campo das ciências que ele denomina de paradigmáticas, ou seja, 

                                                                                                                                                     
problemas. Completada a transição, os cientistas terão modificado a sua concepção da área de 
estudos, de seus métodos e de seus objetivos (idem, p. 116). 



 

 151 

àquelas que dispõem de um paradigma compartilhado pela comunidade 

científica. As ciências que se referem ao social são pelo autor entendidas 

como pré-paradigmáticas. A perspectiva que subjaz neste entendimento é o 

de que, quando as ciências naturais são comparadas as sociais, estas últimas 

não são consideradas suficientemente maduras para constituírem um conjunto 

de princípios teóricos, metodológicos, legais, instrumentais e consensuais, 

válidos e aceitos por toda uma determinada comunidade científica (idem, p. 

134-135). Netto (1995b) é enfático quanto à coerência da distinção 

estabelecida por Kuhn, pois para aquele não existe possibilidade de se 

equalizar a situação da Física e da História. E, por isso mesmo, a própria 

noção de paradigma, relacionada às ciências sociais, não passa sem 

problemas.   

Também pertinentes são as análises de Guerra (2002) com relação à 

inadequação do conceito de paradigma, voltado às ciências sociais. Para esta 

autora, tal conceito constitui-se como inadequado, por três níveis de questões. 

Um primeiro que se refere ao fato de que na tradição marxiana a unidade 

estabelecida entre ciências naturais e ciências sociais não dissolve as 

diferenças (ou diversidades) entre elas (idem, p. 81).  



 

 152 

Tal afirmação feita por Guerra, conforme assinalamos no capítulo II, 

deriva da concepção marxiana da relação entre natureza e sociedade que se 

encontra mediada pelo processo de trabalho. No processo de trabalho estão 

presentes determinações que distinguem o ser social do ser natural. Em Marx 

está explicitado que o primeiro ato humano se efetiva na relação que o mesmo 

estabelece com a natureza, o que implica dizer que na base de constituição das 

categorias sociais estão as categorias naturais.  

Vale ressaltar que, à medida que o homem se socializa mais se afasta 

da natureza superando assim, sua relação originária e imediata com a mesma. 

Entretanto, na medida em que o distanciamento entre natureza e sociedade 

constitui o processo histórico, este mesmo processo expressa a unidade entre 

homem e natureza, e tão explicito é isso que em Marx é patente o 

reconhecimento de uma única ciência que abarca ao mesmo tempo natureza e 

sociedade, qual seja: a ciência da história. O que por outro lado não significa 

dizer, como bem sinalizado por Guerra, que em Marx não haja distinção entre 

o modo de ser, de se constituir dos objetos e o método utilizado no 

conhecimento desses objetos. 

Ao atribuir a primazia do modo de ser sobre o modo de se 
constituir dos objetos, (Marx) concebe que é o objeto que prescreve 
o caminho que conduz ao seu conhecimento: é a singularidade do 
objeto que determina o encaminhamento metodológico, do mesmo 
modo que a escolha do método não se reduz ao arbítrio do sujeito, 



 

 153 

mas constitui-se na angulação mais adequada à apreensão da 
estrutura do objeto pelo sujeito. Se a sociedade possui estrutura, 
natureza e dinâmica específica, o estatuto teórico da análise não 
pode ser o mesmo que o da natureza. Estabelece, deste modo, a 
distinção entre os métodos do conhecimento aplicado à natureza e 
à sociedade (Guerra, idem, p. 82).  

Logo, corroboramos com a autora, dado que essas aproximações nos 

permitem reconhecer a relação de continuidade e ruptura que Marx estabelece 

entre ciências da natureza e ciências sociais: ambas possuem objetos - postos 

pelo movimento da realidade - métodos de interpretação, utilizando-se de 

categorias lógicas na sua reflexão e pautando-se numa determinada relação 

entre sujeito e objeto.  

O segundo ponto relevante colocado por Guerra é o fato de o 

desenvolvimento das ciências sociais só ter se tornado possível a partir do 

surgimento da forma social, até então mais desenvolvida, qual seja, a 

sociedade capitalista (idem, p. 84). Este fato, não coloca as Ciências Sociais 

numa relação de inferioridade diante das ciências naturais, mas ao contrário 

demonstra o condicionamento histórico e transitório do conhecimento. E mais 

ainda posta claramente a posição marxiana, que ao situar precisamente as 

relações que se estabelecem entre natureza e sociedade,  demarca às 

determinações históricas e transitórias da sociedade burguesa.  



 

 154 

O terceiro e último ponto levantado pela autora vincula-se à tendência 

consensualista posta na noção de paradigma, pois para Guerra, se os 

consensos em torno de princípios e leis podem ser estabelecidos no âmbito das 

ciências naturais, conforme a história demonstra, o mesmo não ocorre nas 

ciências sociais. Nestas, a perspectiva do consenso é não apenas impossível, 

como indesejável.   

Assim, com base nas argumentações levantadas até aqui, e 

incorporando as análises de Guerra podemos afirmar que o processo de 

afirmação e hegemonia das ciências sociais constitui-se no seu próprio 

processo de desenvolvimento e que nelas as tensões existentes antes de 

vulnerabilizá-las, colocam-se como elementos constitutivos necessários e 

indispensáveis ao seu progresso.  

A partir do exposto, entendemos que a discussão de paradigmas, 

tal como adotada pelas ciências naturais, não atinge as ciências sociais o 

que configura um equívoco tanto a possibilidade de se tratar às ciências 

sociais como paradigmáticas bem como a conseqüente polêmica da “crise 

paradigmática” das ciências sociais.  

Entendendo, conforme sinalizamos anteriormente, as ciências sociais 

- estas mesmas dignas de observações críticas que realizaremos mais adiante - 



 

 155 

são permeadas por polêmicas próprias que se referem aos conhecimentos 

acerca da sociedade. O mote mais expressivo dessas polêmicas é em torno da 

vertente positivista (iniciada por Augusto Comte e consolidada por Émile 

Durkheim).  

Nesta vertente, dada a relação de exterioridade que a mesma 

estabelece entre sujeito e objeto, a tomada dos fenômenos sociais como 

causais e unilineares denota à pesquisa social também esta causalidade e 

unilinearilidade, abrindo a via para o deslocamento dos padrões de 

investigação das ciências da natureza para a investigação social propiciando 

assim, neste entendimento, a constituição da ciência social. É patente nesta 

vertente a tendência de naturalizar a sociedade o que representa uma clara 

adaptação à sociedade burguesa. Na assertiva de Netto, 

(...) ao naturalizar o social, esta tradição estabelece nitidamente a 
inépcia dos sujeitos sociais para direcioná- los segundo seu projeto 
- mais exatamente estabelece a sua refratariedade à razão e à 
vontade dos sujeitos sociais: a sua variabilidade obedece a 
regularidades fixas que escapam substantivamente à intervenção 
consciente dos sujeitos históricos; o social como tal aparece como 
uma realidade ontologicamente alheia a esses. O que assim recebe 
uma sanção teórica e consagração cultural da impotência dos 
sujeitos e protagonistas sociais em face dos rumos do 
desenvolvimento da sociedade - não só uma legitimação do 
estabelecido como, principalmente, uma predisposição para aceitar 
a sua evolução seja em que sentido for (1996b, p. 40).  

Dessa forma, dada a diversidade de implicações desta vertente, 

desde a sua constituição mesma tem sido alvo de diversas críticas. A mais 



 

 156 

sólida de todas é aquela operada pela tradição marxista. Precisamente em 

autores como Lukács em sua obra de 1923 - História e consciência de Classe e 

nas diversas elaborações pertencentes à crítica frankfurtiana. Entretanto, a 

crítica à vertente positivista não é constituída apenas pela corrente da tradição 

marxista (C.f. Netto, 1995b), embora seja a mais radical e contundente, mas 

no próprio historicismo alemão em autores como Weber, Husserl, Dilthey 

também encontraremos sinuosa crítica ao positivismo. 

Logo, o que queremos explicitar, é que desde o final do século 

XIX, o questionamento dos veios explicativos são uma tônica presente nas 

ciências sociais o que nos leva a demarcar, que esta não se constitui uma 

polêmica recente nas mesmas. Contudo, e isto é o que queremos enfatizar, 

o debate hoje vigente e propalado pelos pós-modernos extrapola o 

patamar da razão miserável como sinalizou Coutinho e desborba numa 

destruição da razão como enfatizou Lukács.  Em outras palavras, não se 

trata apenas de uma crítica às limitações do positivismo na análise dos 

fatos, fenômenos e processos sociais, o que agora está sendo questionada é 

a própria racionalidade do projeto da modernidade.  

 

 



 

 157 

C O N D I Ç Ã O   P Ó S – M O D E R N A   O U  

R E A L I D A D E   M I S T I F I C A D A ? 

Para que possamos, nesta fase da análise, empreendermos a 

explicitação e crítica das argumentações pós-moderna acerca da constituição 

da pós-modernidade, convém, porém, uma observação preliminar, a saber: não 

existe aquilo que poderíamos considerar como uma posição teórica pós-

moderna, bem como não podemos afirmar que exista um teórico, existem sim 

teóricos pós-modernos.   No entanto, segundo Santos (2003), no campo sócio-

político existe uma clara clivagem entre estes autores. Existiriam, pois, uma 

pós-modernidade de oposição na qual o autor diz se assentar e uma pós-

modernidade de celebração. Em seus termos, 

A transição paradigmática tem vindo a ser entendida de dois modos 
antagônicos. Por um lado, há os que pensam que a transição 
paradigmática reside numa dupla verificação: em primeiro lugar, 
que as promessas da modernidade, depois que esta deixou reduzir 
as suas possibilidades às do capitalismo, não foram nem podem ser 
cumpridas; e em segundo lugar, que depois de dois séculos de 
promiscuidade entre modernidade e capitalismo tais promessas, 
muitas delas emancipatórias, não podem ser cumpridas em termos 
modernos nem segundo os mecanismos desenhados pela 
modernidade. O que é verdadeiramente característico do tempo 
presente é que, pela primeira vez neste século, a crise de regulação 
social corre de par com a crise da emancipação social. Esta versão 
da transição paradigmática é o que designo por pós-modernismo 
inquietante ou de oposição. A segunda versão da transição é a dos 
que pensam que o que está em crise final é precisamente a idéia 
moderna de que há promessas, objetivos trans-históricos a cumprir 
e, ainda mais, a idéia de que o capitalismo pode ser um obstáculo à 
realização de algo que o transcende. As sociedades não têm de 
cumprir nada que esteja para além delas mesmas, e as práticas 



 

 158 

sociais que as compõem não têm, por natureza, alternativa nem 
podem ser avaliadas pelo que não são. Esta versão da transição 
paradigmática é o que eu designo por pós-modernismo 
reconfortante ou de celebração (idem, p. 35).   

Noutros termos, a enunciação de Santos leva ao aparecimento de 

duas possibilidades: ou as promessas da modernidade eram falsas e por isso 

irrealizáveis, ou em outra medida, o conjunto de valores e crenças da 

modernidade se esgotaram e aqui não se trata de dizer que eram falsas, mas 

que se tornaram irrealizáveis. Nesta diferenciação pós-modernos como Jean-

François Lytotard e Michel Maffesoli acabam por situar-se no primeiro caso 

que considera falaciosas as promessas da modernidade e por conseqüência 

propõem a substituição da razão moderna. E pós-modernos como o próprio 

Santos seriam mais progressistas na medida em que consideram que os valores 

propostos pela modernidade são válidos, mas que os meios modernos são 

incapazes de realizá-los36.     

No entanto, apesar das diferenciações acima aludidas os pós-

modernos de um modo geral entendem a sociedade contemporânea como 

assolada por uma transição que se verifica tanto no nível social como no 

                                                 
36 Neste sentido cabe a observação de que em Habermas, anteriormente a Santos, comparece a 
sustentação da idéia de que os valores da modernidade não estão colapsados. Entretanto, neste autor 
tal investidura trata do déficit posto pela hipertrofia da razão instrumental. Daí seu pensamento 
encaminhar-se para o adensamento da razão emancipatória sob a forma da competência lingüística e 
de uma ação comunicativa. O que em outras palavras implica dizer que em Habbermas sustenta-se 
que as promessas modernas são legitimas só precisam ser realizadas. Em Santos, por sua vez, o que 
aparece é uma aceitação dos valores modernos, mas sua realização deve ser feita mediante a 
implosão da própria modernidade. 



 

 159 

epistemológico. Assim, o pós-moderno Santos explicita bem este 

entendimento quando afirma que, 

nos encontramos numa fase de transição paradigmática, entre o 
paradigma da modernidade, cujos sinais de crise me parecem 
evidentes, e um novo paradigma com um perfil vagamente 
descortinável, ainda sem nome e cuja ausência de nome se designa 
por pós-modernidade. Tenho mantido que essa transição é, 
sobretudo evidente no domínio epistemológico: por debaixo de um 
brilho aparente, a ciência moderna, que o projeto da modernidade 
considerou ser a solução privilegiada para a progressiva e global 
racionalização da vida social e individual, tem-se vindo a 
converter, ela própria, num problema sem solução, gerador de 
recorrentes irracionalidades. Penso que esta transição 
paradigmática, longe de se confinar ao domínio epistemológico, 
ocorre no plano societal global: o processo civilizatório instaurado 
(...) com a redução das possibilidades da modernidade às 
possibilidades do capitalismo entrou, tudo leva a crer, num período 
final (2003, p. 34).  

Com base nessa assertiva uma primeira questão que se coloca 

pertinente para discutirmos com os pós-modernos é a questão da ciência e 

do conhecimento científico. É recorrente em diversos pós-modernos o 

questionamento e atestado da crise da Ciência Moderna (C. f. Carvalho, 

1995). Esta passa a ser posta em cheque, tanto pelo seu significado social e 

político, dadas às conseqüências do desenvolvimento tecnológico na qualidade 

de vida dos indivíduos, como também se critica os seus padrões de análise. 



 

 160 

Em Lyotard, na obra publicada em 1979, intitulada A Condição pós-

moderna37 por exemplo, temos que o saber muda de estatuto ao mesmo tempo 

em que as sociedades entram na idade dita pós-industrial e as culturas na 

idade dita pós-moderna (2002, p. XV). Estas modificações, cuja origem 

remota a uma crise da ciência (e da verdade) ocorrida em fins do século XIX, 

são tão substantivas, que para este autor ocorre uma verdadeira deslegitimação 

dos dispositivos modernos de explicação da ciência, provocada pelo impacto 

das transformações tecnológicas sobre o saber.   

Já em Santos, a discussão da ciência é tanto mais presente em suas 

obras quanto mais contundentes são as suas críticas. Na sua obra Introdução a 

uma ciência pós-moderna o autor ilustra seu trato com a Ciência Moderna 

como, um modelo totalitário na medida em que nega o caráter racional de 

todas as formas de conhecimento que se não pautarem pelos seus princípios 

epistemológicos e pelas suas regras metodológicas (1989, p.31). Por isso, no 

livro Um discurso sobre as ciências o autor é enfático na “necessidade” da 

ciência superar as oposições que estabelece com o senso comum, já que para 

                                                 
37 É nesta obra que este autor pela primeira vez coloca esta discussão sob o mote de pós-
modernidade. Este livro é resultado de uma pesquisa encomendada pelo conselho de Universidades 
junto ao conselho do Quebec, numa parceria entre o Canadá e a França voltada ao processo de 
atualização e aprimoramento das instituições universitárias canadenses, dado o impacto do processo 
da modernização ocidental a partir do modelo nipo-americano.  
 



 

 161 

ele todo conhecimento científico visa constituir-se em senso comum (1995, p. 

55). 

Posteriormente, na obra publicada no Brasil em 1995, intitulada Pela 

mão de Alice: o social e o político na pós-modernidade o autor resume bem o 

que seria o velho paradigma e o novo paradigma (leia-se a ciência moderna e a 

ciência pós-moderna). No velho paradigma, a ciência aparece como uma 

prática social muito específica e privilegiada porque produz a única forma de 

conhecimento válido. Essa validade pode ser demonstrada e a verdade a que 

se aspira é intemporal, o que permite fixar determinismos e formular 

previsões. Este conhecimento é cumulativo e o progresso científico assegura, 

por via do desenvolvimento tecnológico que torna possível, o progresso da 

sociedade. A racionalidade cognitiva e instrumental e a busca permanente da 

realidade para além das aparências fazem da ciência uma entidade única, 

totalmente distinta de outras práticas intelectuais.  

A ciência moderna, para este autor, nunca reconheceu outras formas 

de conhecimento e o não fazê-lo implica deslegitimar as práticas sociais que 

a sustentam e, nesse sentido, promover a exclusão social dos que as 

promovem (2003, p. 328).   E tão veemente é neste entendimento, que atribui a 

expansão européia tanto um genocídio eliminaram-se povos estranhos porque 



 

 162 

tinham formas de conhecimento estranho como um epistemicídio no qual 

eliminaram-se formas de conhecimento estranhos porque eram sustentadas 

por práticas sociais e povos estranhos (ibidem). No novo paradigma, por sua 

vez, não há uma única forma de conhecimento válido. Há muitas formas de 

conhecimento, tantas quantas as práticas sociais que as geram e as sustentam. 

Contra o epistemicídio,  o novo paradigma propõe-se a revalorizar os 

conhecimentos e as práticas não hegemônicas que são afinal a maioria das 

práticas de vida no interior do sistema mundial.  

Poderíamos, pois, sumariar as críticas feitas operadas à Ciência 

moderna, pelos pós-modernos da seguinte forma: a ciência moderna estaria ela 

calcada num padrão de análise e num paradigma de cientificidade que tinha a 

“pretensão” de padronização, universalidade, regularidade e previsibilidade e 

logo, de verdade e que por isso, excluía de forma “opressora” de seu campo 

cognitivo outras dimensões da esfera humana como o sentido, a imaginação, a 

intuição. Daqui depreende-se o fato de que estaria a Ciência Moderna 

classificando como anticientifico o particular, o fragmento, o acaso. Nestes 

termos, suas fronteiras seriam demasiadamente rígidas e constituindo-se 

sempre em oposição a outros campos (em exemplo ciência x senso comum, 

natureza x sociedade).  



 

 163 

Deste modo, para os pós-modernos já que o que se pretende é uma 

ruptura, uma implosão das demarcações entre o que é científico e o que não é, 

conseqüentemente as demarcações dos campos dentro das ciências sociais 

também são diluídas. Isto porque, o que se pretende é concorrência 

epistemológica “leal” entre os diversos conhecimentos próprios às práticas 

sociais. Esta tal concorrência,  

vai depender do processo argumentativo no interior das 
comunidades interpretativas. O conhecimento do novo paradigma 
não é mais validável por princípios demonstrativos de verdades 
intemporais. É pelo contrário um conhecimento retórico cuja 
validade depende do poder de convicção dos argumentos em que é 
traduzido (Santos, idem, p. 239).  

As questões apontadas até aqui permitem-nos adensar ainda mais 

nosso entendimento de que a apropriação de crise de paradigmas remete a um 

equívoco, uma vez que a apropriação feita pelos pós-modernos ainda que 

referencie às mudanças na realidade tornam-nas apenas como responsável por 

uma certa influência por sobre o plano das idéias. O pensamento pós-

moderno constitui-se - e os elementos que pontuamos até aqui revelam isso - 

num viés extremamente epistemológico falseando a ciência e a 

problemática das ciências sociais. 

A crise é tida como originada da inadequação dos paradigmas 

antigos à nova e mais complexa realidade. Essa inadequação provém do 



 

 164 

caráter totalizante e de auto-suficiência assumido pela ciência o que levou 

estes autores considerarem-na como dogmática. Por isso, para eles não há 

método a ser privilegiado, uma vez que se deve realizar o diálogo e o 

entrecruzamento de abordagens variadas. 

Ao realizarmos uma análise mais profunda, podemos compreender 

que este procedimento teórico já é recorrente nas ciências sociais e responde 

pelo obscurecimento das relações mais fundas da sociedade do capital. Isto 

porque, as ciências sociais particulares, são na verdade nascidas do período de 

decadência ideológica da burguesia e nestes termos representam a interdição 

das possibilidades que os homens adquirem - mediante o desenvolvimento 

sócio-histórico do capitalismo - de se perceberem como sujeitos históricos 

pela via das teorias sociais. Estas últimas espelham, por assim dizer, a cisão 

das relações sociais posta pela alienação constitutiva da divisão capitalista do 

trabalho - a qual abordamos no capítulo I - e o conseguinte processo de 

fetichização que coisifica em níveis cada vez maiores essas mesmas relações 

do homem com a natureza e entre si, alcançando a totalidade da vida do ser 

social cerceando assim, as potencialidades da razão.  



 

 165 

A “novidade” posta - na ausência de expressão melhor - está no 

nível de complexidade que este processo assume. Posto que, no pensamento 

pós-moderno, conforme bem visível nas palavras de Lyotard,  

O saber em geral não se reduz a ciência, nem mesmo ao 
conhecimento. O conhecimento seria o conjunto dos enunciados 
que denotam ou descrevem objetos, excluindo-se todos os outros 
enunciados, e susceptíveis de serem declarados verdadeiros ou 
falsos. A ciência seria um subconjunto do conhecimento. (...) pelo 
termo saber não se entende apenas, é claro, um conjunto de 
enunciados denotativos; a ele misturam-se idéias de saber-fazer, de 
saber-viver, de saber-escutar, etc. trata-se então de uma 
competência que excede a determinação e aplicação do critério 
único de verdade , e que se estende às determinações e aplicações 
dos critérios de eficiência (...), de justiça e/ou felicidade (...), de 
beleza sonora, etc. (idem, p. 35-36 grifo nossos). 

Logo, a ciência aparece reduzida a discurso, que não pode 

aspirar a qualquer superioridade cognitiva em face de outros saberes e, 

uma vez posta como discurso, o estatuto de sua verdade encontra-se na 

retórica (C.f. Netto, 2001). Não existe verdade e sim verdades, ou seja, não 

há um referencial objetivo da verdade, pois para estes autores a ciência 

não reflete mais a realidade. 

Este reflexo, porém, em medida nenhuma significa que as idéias 

sejam cópias passivas da realidade, ao contrário é contundente a sua 

capacidade de reproduzir idealmente, com a aproximação possível, as 

constelações objetivas, uma vez que ao propor sem consciência a superação 

dos limites antropológicos do homem à ciência rompe com tais procedimentos 



 

 166 

e fornece por um lado, elementos relativamente corretos para atividade 

prático-imediata e, de outro, elementos para a construção de uma realidade 

não puramente mítica. 

Dessa forma, a entificação da ciência operada pelos pós-modernos 

acaba por cumprir o papel - tão necessário à burguesia - de afastar a 

possibilidade de contato fecundo entre o conjunto da sociedade e a ciência. 

Logo, a burguesia sempre interessou consolidar seu sistema produtivo 

aplicando-lhe continuamente novas técnicas, o que por sua vez, requer 

desenvolvimento científico intenso. Nestes termos, este desenvolvimento 

indispensável à economia burguesa e ao processo de valorização do capital 

contraditoriamente impede que no plano histórico-universal a ciência se 

traduza em base para as ações vitais da maioria dos homens.  

Desta questão, deriva uma outra também extremamente nodal que é 

a ênfase na imediaticidade da vida social, vale dizer globalmente 

mercantilizada, que passa a ganhar o estatuto de realidade e nestes termos, a 

distinção clássica entre a aparência e a essência é desqualificada.   

Santos celebra este entendimento quando sinaliza que o novo 

paradigma (leia-se o pós-moderno), dotado de uma prevenção antitotalitária 

suspeita da distinção entre aparência e essência (idem, p. 331). Para este 



 

 167 

autor, ao ser concebida pela ciência moderna como uma distinção, a relação 

entre aparência e essência tornou-se muito mais uma hierarquização. A 

aparência concebida pela ciência moderna como uma não realidade faz com 

que a mesma crie obstáculos de inteligibilidade do real existente. Nestes 

termos, é por esse entendimento, diz Santos, que a ciência moderna tem por 

objetivo identificar-denunciar a aparência, e ultrapassá-la para atingir a 

realidade. Logo, segundo o autor esta pretensão de saber distinguir e 

hierarquizar entre aparência e realidade e o facto de a distinção ser 

necessária em todos os processo de conhecimento tornaram possível o 

epistemicídio, a desclassificação de todas as formas de conhecimento 

estranhas ao paradigma da ciência moderna (ibidem).   

Este entendimento pós-moderno adensa ainda mais as questões 

postas anteriormente e que dizem respeito à questão da verdade. Pois, se 

anteriormente apontamos que a mesma é tida por estes autores como 

retórica aqui podemos complementar tal afirmação sinalizando que ela se 

restringe àquilo que é perceptível imediatamente, aquilo que é visível. 

Mais ainda, se para Santos o novo paradigma apenas suspeita da distinção 

entre aparência e essência, em Maffesoli existe uma clara exaltação da 

aparência, que situa o dado, na sua singularidade empírica, como a pedra 

de toque da suposta pós-modernidade.  



 

 168 

Em sua obra No fundo das aparências (1996) Michel Maffesoli 

esboça que para ele um mundo “reencantado”, é aquele que aceito pelo que é. 

Nesta obra fica evidente que a pedra angular de seu pensamento está situada 

na evidência do objeto, a certeza do senso comum e a profundidade das 

aparências. Para o autor, a pós-modernidade nos defronta com a necessidade 

de uma sensibilidade teórica voltada a reduzir a dicotomia entre a razão e o 

imaginário, ou entre a razão e a sensibilidade, “tão própria” à modernidade, de 

modo a configurar o que para ele seria uma hiper-racionalidade, um modo de 

conhecimento que saiba integrar todos esses parâmetros que são considerados 

habitualmente como secundários quais sejam: o frívolo, a emoção, a aparência  

(idem, p. 11). 

Para Maffesoli há um hedonismo do cotidiano irreprimível e 

poderoso que subentende e sustenta toda vida em sociedade. A passagem à 

pós-modernidade está demarcada neste autor quando aquele hedonismo do 

cotidiano passa a ser o pivô de toda a vida social, e isto segundo ele, é a tônica 

dos tempos de hoje. Esta sua afirmação parte do entendimento de que as 

relações sociais da vida corrente, das instituições do trabalho, do lazer, não 

são mais regidas unicamente por instâncias transcendentes (IBIDEM), a 

priori e mecânicas; do mesmo modo não são orientadas por um objetivo a 

atingir, sempre longínquo, o que seria em suma, delimitado por uma lógica 



 

 169 

econômico-política, ou determinada em função de uma visão moral 

tipicamente moderna. Ao contrário, as relações da suposta pós-modernidade 

tornam-se relações animadas por e a partir do que é intrínseco, vivido no dia a 

dia. Nestes termos, para este autor a sociedade é simples faculdade de 

agregação, um neotribalismo que acentua a fusão sem levar em conta o seu 

porque e o laço social torna-se emocional.  

Para Maffesoli o que complexifica a sociedade é o prazer dos 

sentidos, o jogo das formas, o retorno com força da natureza, a intrusão do 

fútil sendo que esta complexificação só é perceptível para um conhecimento 

aberto: o conhecimento sob os olhos pós-modernos. 

Deste modo, para este autor, estes elementos fazem da pós-

modernidade uma mistura orgânica do arcaico com o contemporâneo, e isto 

faz com a mesma inaugure uma forma de solidariedade social que não é mais 

racionalmente definida, em uma palavra “contratual”, mas que ao contrário, se 

elabora a partir de um processo complexo feito de atrações, de repulsões, de 

emoções e de paixões.  

Logo, para Maffesoli a pós-modernidade é como uma colcha de 

retalhos feita de um conjunto de elementos totalmente diversos que 

estabelecem entre si interações constantes feitas de agressividade ou de 



 

 170 

ambigüidade, de amor ou de ódio, mas que não deixam de constituir uma 

solidariedade específica. Em oposição à modernidade o que a pós-

modernidade inaugura no dizer de Maffesoli é o desengajamento político, a 

saturação dos grandes ideais longínquos, a fraqueza de uma moral universal 

seu fim significa o fim de uma certa concepção da vida, fundada sobre o 

domínio do indivíduo e da natureza (idem, p. 16).  

É dessa forma, que o autor situa, que as perspectivas do doméstico e 

da aparência são extremamente pertinentes e prospectivas para a sociedade 

contemporânea. Pois, dado o desenvolvimento tecnológico e da comunicação 

de massa, as sociedades atuais teriam alçado tal grau de complexificação que 

os arquétipos recorrentes a ela são a preocupação consigo e com o outro, com 

o ambiente e com o próximo.  

A sensibilidade ecológica, os auxílios mútuos de vizinhança, a 

divisão do trabalho, as relações norte-sul modulam a solidariedade social e 

natural que nos é contemporânea (idem, p. 102). São estes os termos que 

levam o autor a concluir que, 

esses momentos é que tornam a dar importância aparência das 
coisas. Seja na ordem do político, do religioso, ou da simples 
organização social, ligamo-nos cada vez mais ao que essas “coisas” 
são nelas mesmas (...). Daí a importância que se reveste o cotidiano 
ou, no seu sentido mais forte, a preocupação com o doméstico. É a 
prevalência deste existente empírico, na sua simples complexidade, 



 

 171 

que conduz a relativizar o poder da razão, e a concordar sobre a 
eficácia da imagem (idem, p. 126). 

Em Lyotard, a recorrência destas questões aparece transfigurada no 

entendimento que este autor tem do vínculo social, posto que para ele o 

vínculo social é um jogo de linguagem (o da interrogação) (idem, p. 29), que 

posiciona imediatamente aquele que a apresenta, aquele a quem se dirige, e o 

referente que ela interroga. De modo que para ele, a sociedade atual é a 

sociedade onde predomina o componente comunicacional, tanto como 

realidade como problema, e tal é a ordem desta importância, que para este 

autor a comunicação não pode ser reduzida à alternativa tradicional da palavra 

manipuladora ou da transmissão unilateral de mensagem, por um lado, ou da 

livre expressão ou do diálogo, por outro. Logo, para Lyotard compreender as 

relações sociais, em qualquer escala que as consideremos, não é necessária 

somente uma teoria da comunicação, mas uma teoria dos jogos, que inclua a 

agonística em seus pressupostos (idem, p. 31). Pois, para o autor, o social está 

atomizado em flexíveis redes de jogos de linguagem.  

Deste modo, as questões postas até aqui, permitem-nos afirmar 

que o cotidiano e suas expressões fenomênicas constitui-se o lócus 

privilegiado da discussão dos pós-modernos. O que nos leva a observar 

que por estarem mergulhados nesta lógica da singularidade, mais uma 



 

 172 

vez fica expresso, que nestes pensadores a totalidade está subsumida e que 

este movimento operado acaba por funcionalmente garantir a 

manutenção da ordem burguesa. 

Entendemos, pois, como bem expresso por Netto (1996c), a partir do 

pensamento de Lukács, que o cotidiano é insuprimível da vida em sociedade, 

o que não significa dizer que seja a-histórico, ao contrário é um dos níveis 

constitutivos dos processos históricos. No cotidiano a reprodução social se 

realiza na reprodução dos indivíduos enquanto tais. Nestes termos, a 

singularidade é a dimensão própria da realidade da cotidianidade.  

De acordo com Netto, Lukács situa como determinações 

fundamentais da cotidianidade, os seguintes comportamentos: 

A heterogeneidade de (que designa a) intersecção das atividades 
componentes do conjunto das objetivações do ser social (...) um 
universo em que, simultaneamente se movimentam fenômenos e 
processos de natureza compósita (linguagem, trabalho, interação, 
jogo, vida política e vida privada, etc.); a imediaticidade (que é) 
o padrão de comportamento próprio da cotidianidade, (é) a 
relação direta entre pensamento e ação (...) sem a qual os 
automatismos e espontaneísmos necessários à reprodução do 
indivíduo enquanto tais seriam inviáveis, e a superficialidade 
extensiva (implica que) a vida cotidiana não (mobiliza) toda a 
tenção e toda a força dos indivíduos (dado que) a sua 
heterogeneidade e imediaticidade implicam que o indivíduo 
responda levando em conta o somatório dos fenômenos que 
comparecem em cada situação precisa, sem considerar as 
relações que o vinculam (Netto, idem, p. 67).   



 

 173 

O cotidiano, sendo historicamente determinado, adquire uma 

funcionalidade própria na sociedade capitalista. O desenvolvimento dos 

monopólios - e hoje mais intensivamente no capitalismo tardio - revela como 

tendências próprias à expansão do capital uma crescente potencialização do 

cotidiano do ponto de vista produtivo e ideológico.  

O que está posto na realidade e que os pós-modernos negligenciam 

levianamente é que neste momento ampliou-se a heterogeneidade na medida 

em que a lógica da sociedade do capital espraia-se diversamente por um 

número cada vez maior de esferas, desbordando em muito a manipulação do 

espaço produtivo. A apropriação da reprodução dos indivíduos - conforme 

sinalizamos no início deste capítulo - e das dimensões que lhes são próprias 

(distribuição, consumo, lazer, etc.) passam a serem ordenadas 

mercadologicamente, ao lógico custo da diminuição da autonomia do homem 

enquanto ser social, até mesmo nestas esferas onde os comportamentos são 

autonomizados.  

Dessa forma, a reificação - sinalizada no capítulo II - responde pela 

universalização da forma mercadoria no inteiro cotidiano dos indivíduos, de 

modo que a sua interiorização, aparentemente invisível, torna-se o único lócus 

da vida social. Este processo necessariamente remete ao obscurecimento da 



 

 174 

razão dialética e da totalidade, posto que a reificação interdita freqüentemente 

o procedimento de suspensão da heterogeneidade da vida cotidiana. Tal 

suspensão possibilita aos indivíduos se verem mediatizados por um momento 

pela universalidade do ser social, e ao voltarem para o cotidiano percebem-se 

como particularidades, ultrapassando assim a singularidade que os aprisiona. 

Assim, entendemos que este movimento de aprisionamento ao 

cotidiano está expresso no pensamento pós-moderno, pois neste, está cada vez 

mais demarcado, que a idéia da pós-modernidade amesquinha-se naquilo 

que é efêmero, molecular, descontínuo, fragmentado. Mais do que isso 

afirmamos que a sua mística da autonomia do cotidiano e da 

singularidade está radicada num subjetivismo extremado em detrimento 

da universalidade, e isto é um traço definidor da pensamento pós-

moderno e da suposta pós-modernidade. Neste ínterim, é a realidade 

objetiva que é cada vez mais desreferenciada pelo pensamento pós-

moderno sendo cada vez mais reduzida ao signo e simulacros38 numa 

crescente semiologização do real.  

                                                 
38 É Baudrillard quem afirma que a comunicação de massa que caracteriza a sociedade 
contemporânea, ao autonomizar a produção de signos em relação a qualquer referente concreto, 
transformou a realidade em simulacro, ou seja, um mundo artificial que substitui o mundo real. Isto 
estaria ocorrendo porque a produção de signos que tentam ser mais reais do que a própria realida de 
acaba gerando uma hiper-realidade. As novas tecnologias e processo comunicativos acabam 
produzindo uma linguagem e signos que são auto-referentes. Nestes termos, ocorre um 
esvaziamento da realidade material, onde os signos produzem uma realidade aparente como 



 

 175 

Um outro ponto claramente demarcado no pensamento pós-moderno 

é a negação da emancipação e do progresso realizado a partir da relação 

das sociedades com a natureza naquilo que seriam os moldes postos pelo 

projeto moderno, ou seja, tal como abordamos no Capítulo I, a exploração 

racional da natureza era pré-condição para uma reprodução adequada da 

sociedade. Neste entendimento, interessava aos ilustrados conhecer e 

desenvolver um conjunto de instrumentos intelectuais e materiais, capazes de 

potencializarem a exploração da natureza pela sociedade de modo que se 

realizasse a liberdade da escassez, da necessidade e da arbitrariedade das 

calamidades naturais.  

Não podemos negar que nas sociedades contemporâneas “esta promessa” 

que era condição necessária para o progresso social confronta-nos hoje com 

a iminência de um desastre ecológico.  Entretanto, para os pós-modernos “são 

estas promessas modernas” - numa clara cisão entre as idéias e as 

determinações sócio-históricas - que conduzem a esta catástrofe. Logo, o que 

aparece negado aqui é a possibilidade objetiva em que tal condição 

poderia se realizar na ordem do capital.  Quando estas promessas não se 

realizam e quando a contemporaneidade é tomada em suas evidências - vale 

                                                                                                                                                     
simulacro. Este entendimento foi claramente abordado no cinema através da Trilogia Matrix, que é 
considerada um dos marcos do cinema pós-moderno (C. f. Jameson, 2002). 



 

 176 

dizer imediatas - os pós-modernos chegam à “brilhante” conclusão da 

derrocada da modernidade e do projeto dos ilustrados.  

Em Maffesoli, por exemplo, esta superação vai estar creditada no 

vitalismo que a pós-modernidade assumiu frente à modernidade saturada 

precisamente na ultrapassagem da estrita separação natureza/cultura (idem, 

28). Este autor é enfático quando ao entendimento de que esta separação 

recorrente que era no episteme moderno, atualmente apresenta-se derruída por 

numerosos indícios que mostram a sua interpenetração; há uma culturalização 

da natureza, uma naturalização da cultura. Em outras palavras, a relação com 

o ambiente social está indissoluvelmente ligada ao ambiente natural. Assim, 

para este autor a ecologização do mundo é evidente seja na maneira de se 

vestir, de se alimentar, no que diz respeito à qualidade de vida, a natureza sai 

da condição moderna de apenas objeto para explorar e passa para a condição 

pós-moderna de parceira obrigatória.   

Os pós-modernos afirmam que a unidade diferenciada da relação 

sociedade e natureza, tão determinante para a constituição da sociedade 

moderna, é substituída por uma identidade absoluta.  Logo, subjaz nesta 

mística identidade absoluta uma crítica ardilosa ao projeto ilustrado de 

emancipação. Posto que, para os pós-modernos o controle da natureza fez-se 



 

 177 

seguir do controle sobre os próprios homens, a razão instrumental que 

comanda a atividade produtiva tornou-se um instrumento de dominação social 

e mais que isso a própria razão passou a ser vista como aliada ao poder. No 

dizer de Santos a modernidade nos preparou uma mega-armadilha 

transformou incessantemente as energias emancipatórias em energias 

regulatórias (2003, p. 93).   

Por isso que agora fica evidente, a ênfase que fizemos no item 

anterior, com relação às ambigüidades e contradições dos anos 60 e suas 

derivadas conseqüências, posto que não é casual que este debate torna-se a 

tônica dominante nas quatro décadas subseqüentes ao segundo pós-

segunda. Uma vez que é justamente quando a cultura imperialista norte-

americana passa a exercer hegemonia perante os diversos países 

capitalistas, no agravamento das contradições internas do capitalismo que 

a racionalidade instrumental adquire espaço privilegiado, posto que a 

ideologia da tecnificação permite abstrair dos fenômenos e processos 

sociais os seus conteúdos concretos e transforma o essencial em 

assessório: encobre e neutraliza as relações econômicas e políticas 

projetando a razão técnica. 



 

 178 

O projeto Ilustrado, destituído de sua impostação ontológica e 

cercaneado nas fronteiras da racionalidade analítico-formal, foi perdendo 

densidade em face da consolidação da ordem burguesa. Nestes termos, o 

crescente controle da natureza - implicando uma prática social basicamente 

manipuladora e instrumental revela-se funcional ao movimento do capital e 

aquela racionalidade se identifica com a razão tourt court (Netto, 1994, p. 

40). O que implica dizer que na ordem do capital a racionalização do 

intercâmbio sociedade/natureza não conduziu, nem conduz à liberação e 

autonomia dos indivíduos. 

Assim, não são as promessas da Ilustração que são falsas, nem as 

mesmas exaurem-se antes da superação do capital, antes é a ausência de 

fundamentação histórico-concreta do pensamento dos pós-modernos que 

entifica a razão e que acaba por autonomizá-la dos sujeitos sociais 

organizados e conscientes dos seus interesses que podem, estes sim, atualizar 

tais promessas a partir da ontologia posta a partir da práxis (ibidem).  

O pensamento pós-moderno exprime, pois, um aparentemente 

movimento paradoxal, bem analisado por Netto, qual seja a hipertrofia da 

razão analítica implica a redução do espaço da racionalidade. Todos os 

níveis da realidade social que escapam à sua modalidade calculadora, 



 

 179 

ordenadora e controladora são remetidos à irratio. O que não pode ser 

coberto pelos procedimentos analíticos torna-se território da irracionalidade 

(ibidem). Porém, como Netto bem enfatiza, a lógica deste aparente paradoxo 

na verdade é o fato de que quanto mais à razão falta fundamentação 

ontológica, se empobrece na analítica formal, mais avulta o que parece ser 

irracional. Em suas palavras, 

Desde a consolidação da ordem do capital, a progressiva 
esqualidez da razão analítico-formal, vem sendo “complementada” 
com o apelo ìrratio: o racionalismo positivista caminhou de braços 
dados com o irracionalismo, o neopositivismo lógico conviveu 
cordialmente com o existencialismo de um Heidegger, o 
estruturalismo dos anos 60 coexistiu agradavelmente com a 
imantação escandalosa operada hoje pelos mais diversos 
esoterismos (ibidem).  

A ascensão do pensamento pós-moderno sinaliza que estas 

indicações de Netto estão longe de se esgotar. Dado que é visível na falta de 

criticidade de Santos, quando este afirma que, 

as mini-raconalidades pós-modernas estão, pois conscientes dessa 
irracionalidade global, mas estão também conscientes que só 
podem combater localmente. Quanto mais global for o problema, 
mais locais e mais multiplamente locais devem ser as soluções. Ao 
arquipélago dessas soluções chamo eu socialismo. São soluções 
movediças, radicais no seu localismo. Não interessam que sejam 
portáteis ou mesmo soluções de bolso. Desde que explodam nos 
bolsos (idem, p. 111). 

Desse modo, entendemos que, na verdade, o movimento da ordem 

burguesa é de continua reposição ora da miséria da razão ora da destruição da 



 

 180 

razão39. Logo, o confronto entre a necessidade de afirmação do projeto 

burguês e a decadência de valores, sentimentos e perspectivas otimistas de 

vida que assolam as sociedades do pós-guerra e por outro lado às amplas 

limitações do modelo socialista, são tomados como evidências que se 

convertem em neuroses de tentativas de explicação das insuficiências 

desses fenômenos e processos de garantir a liberdade e autonomia dos 

homens.  Porém, na ausência do entendimento dessas insuficiências, as 

respostas da intelectualidade adquirem nuances cada vez mais obscuras. 

Como vimos tentando apontar não se trata mais da tradicional oposição entre 

empirismo e racionalismo, nem muito menos a polêmica se encerrou com o 

positivismo.  

Neste ínterim apologético e fragmentar, que apontamos até aqui 

como constitutivos do pensamento pós-moderno, torna-se mais claro a 

“rejeição” a qualquer análise globalizante e histórica centrada na 

perspectiva da totalidade. A idéia do fim dos metarrelatos torna-se, pois, 

uma derivação óbvia do pensamento pós-moderno. 

                                                 
39 É importante sinalizar, assim, que a controvérsia atual posta pela pós -modernidade pode ser 
rasteada em alguns vieses do irracionalismo que se estruturou na esteira do circuito que vai de 
Shelling a Nietzsche, passando por Kierkegaard e rebatendo em fortes expressões do 
existencialismo deste século (nomeadamente em Heidegger) (C.f. Netto, 1995b). 
 



 

 181 

Lyotard em sua obra A Condição Pós-moderna publicada em 1979 

circunscreve muito bem esta questão. Para o autor, o saber tornou-se, nos 

últimos decênios a principal força de produção (2002, p. 05) e alçou a tal grau 

de exteriorização em relação ao sujeito que sabe, que o antigo princípio 

segundo o qual, a aquisição de saber é indissociável da formação está cada vez 

mais caindo no desuso.  Em suas palavras,  

Em vez de serem difundidos em virtude do seu valor “formativo” 
ou de sua importância política (administrativa, diplomática, 
militar), pode-se imaginar que os conhecimentos sejam postos em 
circulação segundo as mesmas redes da moeda, e que a clivagem 
pertinente a seu respeito deixa de ser saber/importância para se 
tornar como no caso da moeda, “conhecimento de 
pagamentos/conhecimentos de investimentos”, ou seja: 
conhecimentos trocados no quadro de manutenção da vida 
cotidiana (reconstituição da força de trabalho, “sobrevivência”) 
versus crédito de conhecimentos com vistas a otimizar as 
performances de um programa (idem, p. 07). 

Desse modo, conforme sinalizamos anteriormente, os vínculos 

sociais que tecem nesta sociedade pós-moderna são lingüísticos e se 

configuram numa miríade indeterminada de jogos de linguagem, nos quais o 

próprio sujeito parece dissolver-se pela atomização do social em redes 

flexíveis de jogos de linguagem heteromórficos, que se disseminam e que não 

podem nem ser disciplinados por regras gerais.  

A partir dessa construção Lyotard afirma que na condição pós-

moderna é patente a incredulidade em relação aos metarrelatos. Este fato para 



 

 182 

ele é tido como um efeito do progresso das ciências. Em seus termos, ao 

desuso do dispositivo metanarrativo de legitimação corresponde, sobretudo a 

crise da filosofia metafísica e da instituição universitária que dela dependia. 

A função narrativa perdeu seus grandes atores, os grandes heróis, os grandes 

perigos, os grandes périplos e o grande objetivo (idem, p. XVI). Esta função 

se dispersa nas nuvens de elementos de linguagem narrativas, mencionadas 

acima, o que sugere que cada indivíduo pode recorrer a um conjunto bem 

distinto de códigos, a depender da situação em que se encontra (em casa, no 

trabalho, na igreja, etc.).  

Por outro lado, a realização diferenciada e heterogênea de jogos de 

linguagem cria instituições sociais em pedaços - determinismos locais, de 

onde emanam regras de enunciação que definem o que pode ser dito e como 

pode ser dito. Contudo, estes poderes institucionais dispersos nas nuvens de 

elementos narrativos, não estabelecem limites absolutos, pois essas regras são 

mutáveis e flexíveis.         

O metarrelato é assim equacionado ao autoritarismo, responsável por 

inúmeras ditaduras que deixam que a violência homogeneizadora passe o rolo 

compressor no que é diferente e, por isso, heterogêneo, vale dizer no que é 

plural. Deste modo, a pós-modernidade se constitui como antitotalitária, sendo 



 

 183 

democraticamente fragmentada, e serve para afinar a nossa inteligência para o 

que é heterogêneo, marginal, marginalizado, cotidiano. Logo, para este autor o 

traço surpreendente do saber pós-moderno é a imanência a si mesmo, mas 

explícita do discurso sobre as regras que o legitimam. Nestes termos,  

As delimitações clássicas dos diversos campos científicos passam 
ao mesmo tempo por um requestionamento: disciplinas 
desaparecem, invasões se reproduzem nas fronteiras das ciências, 
de onde nascem novos campos. A hierarquia especulativa dos 
conhecimentos dá lugar a uma rede imanente e, por assim, dizer, 
“rasa”, de investigações cujas respectivas fronteiras não cessam de 
se deslocar. As antigas “faculdades” desmembram-se em institutos 
e fundações de todo o tipo, as universidades perdem a sua função 
de legitimação especulativa (idem, p. 71). 

Mais ainda Lyotard postula que, quando a nostalgia do relato 

perdido desapareceu para a maioria das pessoas, de forma alguma significa 

que elas estejam destinadas à barbárie. Isto porque elas sabem que a 

legitimação não pode vir de outro lugar senão de sua própria prática de 

linguagem e de sua interação comunicacional.  

Assim, apesar de entendermos que a linguagem torna-se importante 

para a objetivação dos principais atos sociais e econômicos, assinalamos que 

as considerações de Lyotard, constituem-se num monumental equívoco. A 

linguagem não gera por ela mesma a lógica das trocas, ou a necessidade do 

valor efetivado como valor de troca no mercado, nem a mais-valia do trabalho, 

nem muito menos, as desigualdades de contextos culturais, classes sociais e 



 

 184 

posições individuais como quer este autor. É claro que não podemos 

desconsiderar que no capitalismo contemporâneo, todos esses aspectos não 

estão isentos de serem mediados, universalmente, pelas diversas formas de 

linguagem disponíveis e utilizadas pela propaganda e pela indústria cultural. 

Entretanto, são as relações objetivas que determinam as condições de 

desigualdade dos sujeitos, estas últimas não são como quer Lyotard, criações 

lingüísticas, por mais que a linguagem, em sua adequação ao capitalismo, 

possa legitimá-las e contribuir com sua perpetuação.  

A extração da mais-valia, a fundamentação do valor das mercadorias 

no trabalho humano, etc., são fruto de processos reais. Assim, a indubitável 

importância da linguagem para os processos sociais e para a compreensão 

adequada destes não implica admitir que o mundo tenha perdido referências 

objetivas, como se toda referência fosse dada na e pela linguagem e o conjunto 

de todas as práticas sociais não passassem de reflexo materializado dos atos 

lingüísticos. Desse modo, é tão falso supor que a linguagem seja um mero 

instrumento de relações transparentes dos homens entre si, quanto imaginar 

como quer Lyotard que ela seja a causa da totalização das relações sociais e 

que as dominações objetivas entre os homens e entre estes e a natureza sejam 

causadas por ela.  



 

 185 

Dessa forma, todas as nossas análises realizadas até aqui 

possibilitam-no afirmar que apesar de Santos defender e existência de uma 

vertente progressista dentro do pensamento pós-moderno e apesar destas 

diferenças serem expressivas quando aludimos ao pensamento de Maffesoli e 

Lyotard, no nosso entendimento, estas diferenças revelam-se na verdade 

extremamente consensuadas num relativismo exacerbado - que é comum 

a todos os pós-modernos - que acaba por conformar um afastamento da 

totalidade da vida social. Ou no dizer de Mészáros, ao analisar as supostas 

controvérsias entre o pensamento de Habbermas e Lyotard, o abismo aparece 

assim intransponível aos olhos dos contendores. No entanto, um olhar mais 

atento revela que a maior parte desta controvérsia é mais imaginária do que 

real (2004, p. 95).  

Tão significativo é este nosso entendimento que as reivindicações 

progressistas feitas por Santos acabam por desembocar numa reiteração da 

forma fragmentada da sociabilidade típica da ordem capitalista, posto que não 

apresentam um agente de emancipação historicamente identificável. Este fato 

fica explicitado claramente - além das digressões já realizadas no pensamento 



 

 186 

deste autor ao longo deste capítulo - quando este autor situa os novos 

movimentos sociais como movimentos emancipatórios40. Em suas palavras,  

a  novidade maior dos NMSs41reside em que constituem tanto uma 
crítica da regulação social capitalista, como uma crítica da 
emancipação social socialista tal como ela foi definida pelo 
marxismo. Ao identificar novas formas de opressão que 
extravasam das relações de produção e nem sequer são específicas 
delas, como sejam,  a guerra, a poluição, o machismo, o racismo, 
ou o produtivismo, e ao advogar um novo paradigma social menos 
assente na riqueza e no bem-estar material do que na cultura e na 
qualidade de vida, os NMSs denunciam, com uma radicalidade 
sem precedentes, os excessos de regulação da modernidade (...) 
Nestes termos, a denúncia de novas formas de opressão implica a 
denuncia das teorias e dos movimentos emancipatórios que as 
passaram em claro, que as negligenciaram, quando não 
pactuaram mesmo com elas. Implica, pois, a crítica do marxismo e 
do movimento operário tradicional, bem como a crítica do 
chamado socialismo real. O que por estes é visto como fator de 
emancipação (...) transforma-se nos NMSs em fator de regulação. 
Por outro lado, porque as novas formas de opressão são reveladas 
discursivamente nos processos sociais onde se forja a identidade 
das vítimas, não há uma pré-condição estrutural dos grupos e 
movimentos de emancipação, pelo que o movimento operário e a 
classe operária não têm uma posição privilegiada nos processo de 
emancipação (idem, p. 258).    

Dessa forma, nossa análise está radicada no seguinte entendimento: 

a partir da sua forma de interpretação, os pós-modernos, tomam as 

mudanças experienciadas nas sociedades contemporâneas como, uma 

crise – de cultura e civilização – que demarca o fracasso das promessas da 

modernidade. Logo, passam a colocar em questão as noções clássicas de 

verdade, razão, identidade e objetividade, a idéia de progresso ou 

                                                 
40 Vale ressaltar que entendemos quão polêmica e complexa é esta discussão. Nestes termos, sinalizamos que 
não é nossa intenção aprofundar o debate, sendo que este deve ser alvo de necessários e posteriores estudos. 
41 NMSs – Novos Movimentos Sociais. 



 

 187 

emancipação universal e a libertação dos homens, os sistemas únicos, as 

grandes narrativas - tal como tentamos demonstrar ao longo deste 

capítulo. Porém, quando analisamos intensamente estas críticas 

percebemos que as mesmas ao se sustentarem em argumentos que se 

afastam da abordagem ontológica de totalidade da vida social, ao 

romperem com a razão objetiva, ao transporem a análise das ciências 

naturais para análise da sociedade, os pós-modernos simulam, inventam, 

falsificam uma realidade que só existe na imaginação de seus adeptos. Isto 

porque, a construção de suas argumentações evidencia que a 

modernidade aparece totalmente desvinculada da emergência e 

consolidação do sistema capitalista, logo, as mazelas deste último são 

totalmente obscurecidas e suas manifestações ideológicas-culturais-

sociais-econômicas são atribuídas vagamente à modernidade.  

Em outras palavras, os problemas e desigualdades próprias às 

contradições da moderna sociedade burguesa são tratados com tal 

genericidade que passam a ser atribuídos a modernidade sem qualquer 

referência as contradições historicamente específicas e objetivas da ordem 

capitalista.  



 

 188 

Nestes termos, a superação da modernidade é proposta sem que 

se estabeleça qualquer ruptura com a ordem social burguesa, e ao mesmo 

tempo, o pensamento pós-moderno aparece como extremamente 

“radical”, sem, na verdade empreender uma crítica contundente à 

vigência globalizada do capital; ao contrário percebemos que o 

pensamento pós-moderno é, no momento contemporâneo, a expressão no 

plano das idéias da sua existência decadência deste sistema.   

De forma mais clara, o que vimos tentando apontar ao longo 

desta análise é o fato de que não existe uma sociedade pós-moderna. Esse 

mito ora apontado encontra sua explicação nas relações reificadas do 

sistema capitalista que tem potencializado contemporaneamente ainda 

mais seu processo de estranhamento da realidade socialmente construída, 

através do acirramento das relações de exploração. Logo, é justamente o 

desprezo pela dimensão ontológica do real que faz com que determinadas 

teorias sociais não consigam ultrapassar a superfície aparente dos 

fenômenos societários, escapando-lhes a integralidade do seu ser social. 

Quando o fragmentário, o microcosmo e o factual, que abundam na 

cotidianidade, não são vistos como produzidos pela reificação das relações 

sociais no capitalismo, instala-se uma irrazão (C.f. Evangelista, 1997, p. 

35).  



 

 189 

Assim, as leituras feitas acerca do capitalismo e de seu modo de 

produção, na atualidade estão dentro do espectro de “fetichização” típica 

desta sociedade. O que não significa dizer que a idéia da pós-modernidade 

propalada pelos pós-modernos seja uma elaboração intencionalmente 

mistificadora, na verdade ela é sintomática da reestruturação do capital 

só que tomada na sua epidérmica e fragmentar imediaticidade.  

 



 

 190 

 

 

 

C O N S I D E R A Ç Õ E S  

F I N A I S 

 

 
 
 

  



 

 191 

 
 

 
É certo que a arma da crítica não pode substituir a crítica das armas, que o 
poder material tem de ser derrubado pelo poder material, mas a teoria 
converte-se em força material quando penetra nas massas (Karl Marx). 

 
 
 
 
 
 

  

hegar ao fim de uma investigação, quando nossos esforços 

intelectuais estão direcionados para uma aproximação cada 

vez mais rigorosa da concepção onto-metodológica 

marxiana, é sempre dimensionar o quanto conseguimos nos apropriar da 

integralidade da realidade, uma vez que esta apresenta-se cada vez mais rica, 

colocando-nos sempre novas questões. Neste sentido, a problematização 

desenvolvida nesta dissertação reflete, pois, tanto nosso entendimento do 

caráter relativo do conhecimento, como também a nossa clareza da 

necessidade cada vez mais crescente de um compromisso do pesquisador de 

ser o mais fiel possível a esta mesma realidade. Uma vez que, a pesquisa 

acadêmica, em tempos tão pós-modernos - tem sido limitada a um relativismo 

exacerbado que não reflete mais o nosso passado, nem busca mais um futuro a 

ser inventado - em detrimento à crítica radical e contundente vemos o triunfo 

C 



 

 192 

do vale-tudo, no qual a referência à sociedade como totalidade foi substituída 

pelos estudos monográficos; a concatenação entre os diversos fenômenos da 

vida social cedeu lugar às análises que fragmentam a realidade; a 

determinação da estrutura social sobre os demais planos do real desapareceu 

nos estudos sobre o cotidiano indiferenciado (Frederico, 1997, p.179). 

Com nosso estudo, entendendo seu caráter aproximativo, não 

tivemos a pretensão de esgotar a questão em foco, mas esperamos contribuir, 

de forma crítica, com o debate atual. Dessa forma, a nossa reflexão esteve 

centrada no conjunto de elementos que compõem as manifestações da 

sociedade capitalista, principalmente em sua fase tardia e que são tomadas 

pelos teóricos pós-modernos como indicativos da constituição de uma nova 

sociedade: a sociedade pós-moderna. 

Inicialmente, quando nos propusemos a fazer a presente investigação 

estávamos preocupados com os rebatimentos da Pós-modernidade no Serviço 

Social, uma vez que o nosso envolvimento e a nossa militância nas questões 

da categoria, tornavam cada vez mais clara tal aproximação, que por sua vez 

entendemos implicar a própria problematização da hegemonia marxista na 

profissão.  

Contudo, quanto mais nos aprofundávamos na leitura dos textos 

sobre a pós-modernidade, mas tornavam-se claros os engodos e os equívocos 



 

 193 

de diversos pensadores tanto do Serviço Social como das Ciências Sociais, ao 

tratar desta questão, sendo massiva a quantidade de artigos e livros que dão 

por pressuposta a existência da pós-modernidade, e que ao fazê-lo não 

conseguem ultrapassar seu caráter fenomênico.  

Logo, fomos entendendo, que neste momento poderíamos contribuir 

mais na discussão do Serviço Social e das próprias Ciências Sociais, se 

minimamente conseguíssemos rastrear as determinações ontológicas que 

vinculavam a pós-modernidade ao contexto de crise e reestruturação da 

sociedade capitalista, e mais precisamente às determinações materiais, que 

vinculam, a pós-modernidade, como forma de pensar típica da sociabilidade 

burguesa.  

É preciso explicitar, porém, que duas dificuldades compareceram 

nesta nossa empreitada. A primeira, associada ao fato desta discussão ser 

travada majoritariamente no plano das idéias, o que leva ao fato de se entender 

a pós-modernidade apenas como uma contraposição ao moderno, ou seja, 

como um estilo, o que distancia o debate em termos do que seria um projeto 

civilizatório moderno. A segunda, e não menos problemática, é o fato de 

grande parte deste debate ser realizado também, no campo das artes plásticas e 

na estética o que por sua vez redunda numa utilização generalizada de pós-

modernidade/pós-modernismo de forma indiscriminada.  



 

 194 

Neste sentido, ao entendermos que o questionamento pós-moderno 

está centrado naquilo que seria uma modernidade esgotada enquanto projeto 

civilizatório, percebemos que nossa análise não se limitaria a uma discussão 

dos significados semânticos do que seria o moderno, ou do que seria o pós-

modernismo, mas precisamente estaria voltada para os elementos constitutivos 

da modernidade: precisamente as determinações sócio-históricas que a fundam 

e a caracterizam.   

Tomada desta forma, a modernidade é muito mais complexa e cheia 

de mediações do que as construções pós-modernas costumam supor. Isto 

porque, a modernidade não é um ideário somente, ela é um fenômeno sócio-

histórico que reflete o movimento de consolidação da ordem burguesa. 

Assim, entendemos que é a ascensão da burguesia revolucionária 

que introduz um novo conteúdo na vida cotidiana dos indivíduos, passando a 

balizar por meio da atividade as possibilidades de transformação da sociedade. 

Posto que, é por meio das revoluções ocorridas no processo de trabalho que se 

criam às possibilidades para que a sociedade apareça não só como fruto da 

interação humana, mas também como resultado e iniciativa destes mesmos 

homens. 

Neste movimento, foi-nos possível explicitar que esta nova forma de 

inteligir o mundo, por sua vez, está encarnada na modernidade como 



 

 195 

programa sócio-cultural da Ilustração. Tal programa foi abordado neste 

trabalho como a expressão, no plano das idéias, ainda no marco do Ancien 

Régime, a constituição e conquista de uma hegemonia cultural pela burguesia. 

O racionalismo que marca este programa e que recusa qualquer limitação do 

conhecimento operada pela filosofia e pela teologia - não possui somente uma 

dimensão instrumental voltada a um conhecimento e exploração racional da 

natureza, possui também uma dimensão que é emancipatória na medida em 

que este conhecimento racional deveria ser utilizado também para organizar a 

sociedade. 

Nestes termos, os pensadores burgueses não limitavam a razão, a 

classificação do existente, ao contrário, afirmavam cada vez mais o caráter 

ilimitado daquela na apreensão do mundo. A razão moderna possui assim, 

uma estrutura inclusiva - pautada no humanismo, no historicismo concreto e 

na razão dialética - porque sintetiza organicamente a objetividade e a 

processualidade que ela verifica na realidade.   

Nossa análise empreende assim, todo um esforço em demarcar a 

dimensão contraditória deste movimento, que tanto comporta fenômenos 

históricos, teorias sociais absolutamente diversos e prenhes de potencialidades 

que ultrapassam o próprio movimento burguês, mas que é justamente este 

último, que num primeiro momento ao tornar possível a constituição da 



 

 196 

sociedade moderna - dado o revolucionamento constante dos padrões até então 

vigentes de produção e distribuição da riqueza social e que num segundo 

momento atrofia as possibilidades de sua realização histórica após o início do 

seu período de decadência ideológica. 

Foi por meio desta via, que conseguimos explicitar que estas são 

contradições próprias ao processo de desenvolvimento e consolidação da 

dominação burguesa que submete todos os indivíduos aos seus mesquinhos 

interesses específicos. Mas que também engendram as forças organizativas do 

movimento operário levando a burguesia a negar os traços progressistas da 

vida moderna tornado-se uma classe conservadora voltada cada vez mais ao 

estreitamento da margem para uma apreensão objetiva e global da realidade. 

Logo entendemos que, ao estabelecermos um diálogo com o 

pensador húngaro Lukács tornamos possível a demarcação clara do processo 

de decadência ideológica que marca a burguesia a partir de 1848. Este 

processo revelou-nos a ruptura que se estabelece com as categorias 

fundamentais da razão moderna, mas, além disso, que o capitalismo na mesma 

e contraditória medida em que estrutura uma nova forma de sociabilidade 

passa a estruturar também, uma forma fenomênica do social. Esta última tanto 

responde por uma pseudo-objetividade com a qual encobre a processualidade 



 

 197 

social, como também estende a racionalidade analítica ao domínio das 

relações sociais reduzindo a racionalidade a entendimento.  

Nossas conclusões são enfáticas neste ponto, porque entendemos que 

esta não é uma tendência residual ao desenvolvimento burguês, ao contrário é 

um componente sócio-histórico que limita a elaboração teórico-filosófica em 

diferentes estágios de desenvolvimento do capitalismo. 

A partir daí duas ordens de questões se impuseram. A primeira foi a 

necessidade de demarcar a superação dialética que o pensamento marxiano 

representa - em relação a toda a cultura anterior por radicalizar as categorias 

centrais da razão moderna e por estar centrada na totalidade da vida social – 

distanciando-se das formas unilaterais de entendimento da realidade próprias 

do desenvolvimento burguês. 

A segunda ocorreu-nos como derivação deste movimento, pois ao 

fazê-lo acabamos por analisar - de forma bastante sintética é claro – de que 

modo à concepção teórico-metodológica de Marx é radicalmente nova e não 

sucumbe a pseudo-objetividade burguesa.  

Sinalizamos, porém, que este não era um objetivo inicial nosso. E é 

justamente este fato que explica que - por ser este trânsito tão amplo, 

complexo e fundamental - por si só ele já demandaria um estudo mais 

profundo, o qual nós não tivemos, nem tínhamos a pretensão de realizar.  



 

 198 

Entretanto a seriedade a que nos propusemos para estabelecer nosso 

diálogo com o pensamento marxiano possibilitou-nos - ainda que de forma 

aproximativa - estabelecer um quadro geral, a partir da ontologia marxiana, 

das particularidades nas quais está alicerçada a sociedade capitalista. Em 

outras palavras, era fundamental para a nossa análise ratificar que o processo 

de produção de mercadorias na sociedade capitalista retira da atividade 

realizada pelo homem - o trabalho - sua dimensão emancipadora de plena 

realização humana criando no trabalhador um estranhamento para com os 

resultados de sua atividade. 

A partir do entendimento do fetichismo, postulado por Marx, como 

pertinente ao universo da produção mercantil e que esclarece a forma de 

aparição social invertida numa relação objectual pudemos precisar em nossas 

considerações as formas alienadas - vale dizer reificadas - que comparecem no 

capitalismo como de ordem estritamente social. Esta observação é válida, uma 

vez que entendemos que existiam formas arcaicas de alienação em formações 

sociais precedentes ao capitalismo, contudo é nos fenômenos próprios do 

mundo burguês consolidado na fase do capitalismo industrial, mas 

precisamente nas vivências que se forjam nas formações econômico-sociais do 

capitalismo tardio, que podemos demarcar que da mercadoria às formações 



 

 199 

econômico-sociais tomam para si a pseudo-objetividade repercutindo na 

sociedade como uma aparente naturalidade das relações sociais.  

Como não estávamos voltados a precisar as formas de reificação 

contemporâneas no capitalismo, mas sim demarcar a sua complexificação e 

extensão a todos os âmbitos da vida social, entendemos que este ponto deve 

ser alvo de futuras pesquisas, uma vez que o desenvolvimento tecnológico no 

processo produtivo, os grandes investimentos nos setores de marketing, a rede 

de informações virtuais refletem uma configuração precisa que necessita ser 

melhor aprofundada. 

A compreensão da reificação e da positividade assumida na 

sociedade capitalista é extremamente fundamental na argumentação que 

construímos, posto que as manifestações do ser social - no marco 

anteriormente explicitado - são eximidas de seu caráter negativo e 

contraditório manifestando apenas a pura positividade. As objet ivações do ser 

social são esgotadas no seu exclusivo caráter de algo dado, e é esta 

positividade engendrada que garante a condição essencial para que os sujeitos 

particulares vivam o conjunto de reificações como se este fosse a forma pela 

qual a objetivação humana se realiza. 

Somente quando estabelecemos este patamar em nossas análises é 

que foi-nos possível ratificar a nossa hipótese de que o pensamento pós-



 

 200 

moderno e a suposta constituição de uma pós-modernidade são elementos 

constitutivos das relações objectuais e da positividade assumida pelas mesmas 

no marco preciso das últimas quatro décadas da sociedade capitalista em 

reestruturação.   

Tornou-se claro, portanto que se de um lado é inegável que neste 

período a sociedade tem assumido “novas configurações”, de outro também é 

patente que se constitui uma simplificação atribuir a estas novas configurações 

tal grau de profundidade que possa dar por esgotado o projeto moderno e 

inviabilizar na mesma medida o próprio comunismo como alternativa 

histórica.  

Contudo, é justamente este movimento que é realizado pelos pós-

modernos. Da constatação de alterações sociais, proclama-se: a crise dos 

paradigmas de análise, de modo que as clássicas representações teóricas da 

realidade tornam-se ultrapassadas; reduz-se a ciência moderna a discurso por 

entender que só assim ela poderá desprender-se do seu caráter opressor para 

incorporar outras dimensões da esfera humana como o sentido, a imaginação, 

a intuição; passa a não mais existir um estatuto de verdade, e sim de verdades; 

a distinção clássica entre aparência e essência também é derruída, posto que a 

singularidade empírica, o cotidiano é que é o lócus explicativo da nova 

realidade; não existe mais uma separação clara entre sociedade e natureza, 



 

 201 

pois dado o progresso desenfreado que alçamos os indivíduos estão 

restabelecendo novos patamares de relação com a natureza, uma verdadeira 

identidade, etc. 

A análise que realizamos das críticas operadas pelos pós-modernos, 

antes de levarmo-nos a aceitá-las como factíveis, ao contrário revelaram que 

elas partem de uma interpretação equivocada da existência real, e que por não 

superar seus aspectos fenomênicos estacionam no patamar da imaginação. O 

que os pós-modernos realizam é uma crítica as promessas da modernidade, 

sem, contudo vincular esta modernidade a emergência e consolidação do 

sistema capitalista. Desta forma, oblitera-se totalmente as manifestações 

ideológicas-culturais-sociais-econômicas e políticas, desta ordem.  

Em outras palavras, os problemas e desigualdades próprias às 

contradições da moderna sociedade burguesa são atribuídos à modernidade e 

tratados sem nenhuma relação com a lógica capitalista. Nestes termos, a 

superação da modernidade é proposta sem que se estabeleça qualquer ruptura 

com a ordem social burguesa, e ao mesmo tempo o pensamento pós-moderno 

aparece como extremamente “radical”, mas não empreende uma crítica 

contundente a vigência globalizada do capital, pelo contrário expressa no nível 

do pensamento a sua existência. 



 

 202 

Assim, o esforço investigativo deste trabalho esteve voltado para 

argumentações que dessem sustentação ao nosso entendimento de que não 

existe uma sociedade pós-moderna em desenvolvimento, o que existe é uma 

reestruturação capitalista que aparece, no plano do pensamento, altamente 

complexificada e mistificada. Em outras palavras, estamos afirmando que o 

capitalismo contemporâneo atualiza - por meio da idéia da pós-modernidade - 

o obscurecimento da totalidade histórica, tornando a ambiência social 

extremamente profícua a positividade de seus fragmentos. 

Sabemos, pois, que nossas considerações, a partir do quadro 

delineado nesta pesquisa, são bastante contundentes e polêmicas; contudo, não 

temos a intenção do imobilismo pessimista, nem tampouco temos uma 

intenção que recaia na inconseqüente romantização revolucionária. 

Entendemos que as derivações deste processo, por nós expostas são de toda 

ordem: podem ser percebidas na academia de um modo geral, com o 

relativismo do conhecimento, e a proliferação de pesquisas inúteis que de tão 

particularizadas tornam-se de interesse de alguns pequenos grupos e que nada 

acrescentam ao real conhecimento sobre a realidade. Mas também e o que é 

mais prioritário, este movimento está capilarizado em todas as dimensões da 

vida social emprenhando a sociabilidade atual como uma vida de indivíduos 

presentificadas sem perspectivas de um outro futuro fragmentando a própria 



 

 203 

atividade política que agora aparece descentrada dos partidos políticos e 

voltadas para a ação molecular das minorias.  

Logo, estamos cientes de que, o desafio não é de uma profissão, ou 

de um segmento da sociedade, nem vai se resolver no plano estritamente 

teórico. A crítica radical e contundente da realidade é emergencial, mas ela 

tem que se superar enquanto puro pensamento e ser capaz de situar as 

tendências e possibilidades para a ação política-revolucionária na atualidade. 



 

 204 

R E F E R Ê N C I A S    B I B L I O G R Á F I C A S 

ALVES, Giovanne (2000). O novo e precário mundo do trabalho, São Paulo: 

Boitempo.  

_________________(1996). Nova ofensiva do capital, crise do sindicalismo e 

as perspectivas do trabalho no Brasil nos anos 90. In: TEIXEIRA, Francisco 

José Soares & OLIVEIRA, Manfredo de. (Orgs.) Neoliberalismo e 

Reestruturação: As novas determinações do mundo do trabalho. São Paulo: 

Cortez; Fortaleza: UECE. 

ANDERSON, Perry (1999). As origens da pós-modernidade, Rio de Janeiro: 

Zahar. 

ANDERY, Maria Amália Pie Abib. et al (1996). Para compreender a Ciência: 

Uma perspectiva histórica, Rio de Janeiro: Espaço e Tempo; São Paulo: Educ.  

BACHELLONA, Pietro (1995). O egoísmo maduro e a insensatez do capital, 

São Paulo: Ícone. 

BERMAN, Marshall (1986). Tudo o que é sólido desmancha no ar: a aventura 

da modernidade, São Paulo: Companhia das Letras.  

CARDOSO, Franci Gomes (2001). A reestruturação dos processos de trabalho 

e a ação das classes e do Estado, no capitalismo IN: Revista de Políticas 

Públicas v. 05, nº 1-2, Janeiro, São Luís: EDUFMA.  

CARVALHO, Alba Maria Pinho de (1995). O desafio Contemporâneo do 

fazer ciência: em busca de novos caminhos / descaminhos da razão. In: 

Serviço Social e Sociedade nº 48, Ano XVI, Agosto, São Paulo: Cortez. 



 

 205 

CHASIN, J. (1995). Marx - estatuto ontológico e resolução metodológica 

(posfácio). IN: TEIXEIRA, Francisco José Soares. Pensando com Marx : uma 

leitura comentada de O Capital, São Paulo: Ensaio.  

COUTINHO, Carlos Nelson (1989). Gramsci : um estudo sobre o seu 

pensamento político, Rio de Janeiro: Campus. 

________________________  (1972). O estruturalismo e a miséria da razão, 

Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

DIAS, Edmundo Fernandes (1997). A liberdade impossível na ordem do 

capital: reestruturação produtiva e passivização. IN: Textos Didáticos nº 29, 

São Paulo, IFCH/UNICAMP. 

DIEESE (2001). O mercado de trabalho no Brasil, São Paulo. 

DIEESE (2001). Os rendimentos do trabalho no Brasil, São Paulo. 

DIEESE (2001). As negociações coletivas no Brasil, São Paulo. 

EAGLETON, Terry (1998). As ilusões do pós-modernismo, Rio de Janeiro: 

Zahar.  

EVANGELISTA, João E (1992). Crise do Marxismo e irracionalismo pós-

moderno. IN: Coleção questões da nossa época v. 07, São Paulo: Cortez.  

FEATHERSTONE, Mike (1995). Cultura de consumo e pós-modernismo, São 

Paulo: Studio Nobel. 

FEUERBACH, Ludwig (1990). A Essência do Cristianismo, 2ª edição, São 

Paulo: Papirus. 



 

 206 

FILHO, Daniel Aarão Reis (org.) (1998). O manifesto do Partido Comunista 

150 anos depois: Karl Marx, Friedrich Engels, Rio de Janeiro: Contraponto; 

São Paulo: Fundação Perseu Abramo.   

FLORENZANO, Modesto (1983). As Revoluções burguesas. IN: Coleção 

Tudo é História nº 8, 4ª edição, São Paulo: Brasiliense.  

FREDERICO, Celso (1997). Razão e desrazão: a lógica das coisas e a pós-

modernidade. In: Serviço Social & Sociedade nº 55, Ano XVIII, Julho, São 

Paulo: Cortez. 

_________________ (1995). O Jovem Marx (1843-44: as origens da ontologia 

do ser social), São Paulo: Cortez. 

GONZÁLEZ, Horácio (1982). A Comuna de Paris: os assaltantes do céu. IN: 

Coleção Tudo é História nº 24, 2ª edição, São Paulo: Brasiliense.  

GRAMSCI, Antônio (1974). Teoria. Obras Escolhidas, Vol. II, Estampa: 

Lisboa. 

GUERRA, Yolanda (2002). A instrumentalidade do Serviço Social, 3ª edição, 

São Paulo: Cortez. 

________________(1997). A ontologia do ser social: bases para a formação 

profissional. IN: Serviço Social & Sociedade nº 54, Ano XVIII, Julho, São 

Paulo: Cortez. 

HARVEY, David (1992). Condição Pós-Moderna: uma pesquisa sobre as 

origens da mudança cultural, 5º edição, São Paulo: Loiola. 



 

 207 

HEGEL, G. W. Friedrich (1997). Princípios da filosofia do direito, São Paulo: 

Ícone. 

HOBBES, Thomas (1983). Leviatã ou matéria, forma e poder de um Estado 

eclesiástico. IN: Coleção Os Pensadores, 3ª edição, São Paulo: Abril Cultural.  

HOBSBAWN, E. J. (2002) A Revolução Francesa. IN: Coleção Leitura, 4ª 

edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

HORKHEIMER, Max e ADORNO, Theodor W. (1982). A Indústria cultural: 

o iluminismo como mistificação das massas. IN: ADORNO... et al. Teoria da 

cultura de massas, 3ª edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

JAMESON, Fedric (2002). Pós-modernismo: a lógica cultural do capitalismo 

tardio, 2ª edição, São Paulo: Ática.  

_______________(1993). O pós-modernismo e a sociedade de consumo. IN: 

KAPLAN, E. Ann. O mal- estar no pós-modernismo, Rio de Janeiro: Zahar. 

_______________(1992). Periodizando os anos 60. IN: HOLLANDA, 

Heloísa Buarque de (org.) Pós-modernismo e política, Rio de Janeiro: Rocco.  

KOSIK, Karel (1976). Dialética do Concreto. 6ª reimpressão, São Paulo: Paz 

e Terra. 

KUHN, Thomas S. (2003). A Estrutura das Revoluções Científicas, 8ª edição, 

São Paulo: Perspectiva.  

LASCH, Christofher (1990). O Mínimo Eu: sobrevivência psíquica em tempos 

difíceis, 5ª edição, São Paulo: Brasiliense. 



 

 208 

LESSA, Sérgio (2002). Mundo dos Homens: trabalho e ser social, São Paulo: 

Boitempo. 

____________ (1999). Lukács, Ontologia e Método: em busca de um(a) 

pesquisador(a) interessado(a). IN: Revista Praia Vermelha: estudos de política 

social e teoria social v. 1, nº 2, Rio de Janeiro: UFRJ. 

____________ (1996). A ontologia de Lukács. Maceió: EDUFAL. 

____________(1995). Sociabilidade e Individuação. Maceió: EDUFAL. 

LIPOVETSKY, Gilles (1987). A era do vazio: ensaio sobre o individualismo 

contemporâneo, Lisboa: Antropos.  

LOPES, Josefa Batista (1993). Pós-modernidade: superação da modernidade 

ou reação conservadora? IN: Serviço Social & Sociedade nº 42, Ano XIV, 

Agosto, São Paulo: Cortez. 

LUKÁCS, György (1981). Sociologia. IN: Coleção Grandes Cientistas 

Sociais nº 20, São Paulo: Àtica.  

_______________(1979a). Ontologia do ser social : os princípios ontológicos 

fundamentais de Marx, São Paulo: Ciências Humanas. 

_______________(1979b). Ontologia do ser social: a falsa e a verdadeira 

ontologia de Hegel, São Paulo: Ciências Humanas. 

_______________(1978). As bases ontológicas do pensamento e da atividade 

do homem. IN: Revista Temas de ciências Humanas nº 4, São Paulo: Ciências 

Humanas. 



 

 209 

_______________(1968a). Marxismo e Teoria da Literatura. IN: Coleção 

Perspectiva do Homem v.36, Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 

_______________(1968b). El asalto a la razón: la trayectoria Del 

irracionalismo desde Schelling hasta Hitler, 2ª edição, Barcelona: Grijalbo. 

_______________(1967). Existencialismo ou marxismo, São Paulo: Senzala.  

LYOTARD, Jean – François (2002) A condição pós-moderna, 7ª edição, Rio 

de Janeiro: José Olympio.  

MAFFESOLI, Michel (1996). No fundo das aparências. 2ª edição, Rio de 

Janeiro: Vozes. 

MARCONDES, Danilo. A Crise de Paradigmas e o surgimento da 

modernidade (1999). IN: BRANDÃO, Zaia (org.). A Crise de Paradigmas e a 

Educação, Coleção Questões da Nossa Época, 5ªedição, v. 35, São Paulo: 

Cortez. 

MANDEL, E. (1968). A formação do pensamento econômico de Karl Marx, 

Rio de Janeiro: Zahar. 

MAQUIAVEL, Nicolau (1983). O Príncipe; Escritos Políticos. IN: Coleção 

Os Pensadores, 3ª edição, São Paulo: Abril Cultural.  

MARTINS, José de Sousa (1989). Sobre o modo capitalista de pensar, São 

Paulo: HUCITEC. 

MARTINELLI, Maria Lúcia (1997). Serviço Social: Identidade e Alienação, 

5ª edição, São Paulo: Cortez. 



 

 210 

MARX, Karl (2004). Manuscritos Econômicos-filosóficos, São Paulo: 

Boitempo. 

____________ (2001). A questão Judaica. IN: Manuscritos Econômicos-

filosóficos, Coleção a obra-prima de cada autor, São Paulo: Martim Claret. 

____________ (1998). O Manifesto do Partido Comunista. IN: Coleção 

Leitura, 10ª edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra.  

____________ (1991). Formações econômicas pré-capitalistas. In: Coleção 

Pensamento Crítico v. 3, 6ª edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra.  

____________ (1989). Elementos fundamentales para la critica de la 

economia política (Grundrisse 1857-1858) v. 1, 16ª edição, México: Siglo 

Veintiuno. 

____________  (1980). O Capital . Livro I, V. I 8ª edição, São Paulo: Difel. 

____________ (1978). Introdução à crítica da economia política. In: 

Marx. Coleção os Pensadores, 2ª edição, São Paulo: Abril Cultural.  

____________ (1976) O dezoito Brumário da Napoleão Bonaparte. IN: 

Textos: Karl Marx e Friedrich Engels v. III, São Paulo: Edições Sociais. 

___________ e Engels, Friedrich (1999). A Ideologia Alemã, 11ª edição, São 

Paulo: HUCITEC. 

MÉZSZÁROS, István (2004). O poder da ideologia, São Paulo: Boitempo. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.) (1994). Pesquisa Social: Teoria, 

método e criatividade, 5ª edição, Rio de Janeiro: Vozes.  



 

 211 

NETTO, José Paulo (2004). Marxismo Impenitente: contribuição à história das 

idéias marxistas, São Paulo: Cortez.  

_______________ (2001). O Terceiro exílio de G. Lukács. IN: Revista Praia 

Vermelha: Estudos de política social e teoria social nº 5, Rio de Janeiro: 

UFRJ. 

________________(1999). A construção do projeto ético-político do Serviço 

Social frente à crise contemporânea. In: Capacitação em Serviço Social. 

Módulo I : Crise Contemporânea, Questão Social e Serviço Social, Brasília, 

CEAD: UNB. 

_______________ (1998). Ditadura e Serviço Social: uma análise do Serviço 

Social no Brasil pós-64, 4ª edição, São Paulo: Cortez. 

_______________ (1997). O Marx de Sousa Santos: uma nota polêmica. IN: 

Revista Praia Vermelha: Estudos de política social e teoria social v.1, nº 1, 

Rio de Janeiro: UFRJ. 

________________ (1996a). Transformações Societárias e Serviço Social: 

Notas para uma análise prospectiva da profissão no Brasil. In: Serviço Social 

& Sociedade nº 50, Ano XVII, Abril, São Paulo: Cortez. 

________________ (1996b). Capitalismo Monopolista e Serviço Social, 2ª 

edição, São Paulo: Cortez. 

________________ (1995a). Crise do Socialismo e ofensiva Neoliberal, IN: 

Coleção questões da nossa época, v. 20, 2ª edição, São Paulo: Cortez. 



 

 212 

________________ (1995b). A controvérsia paradigmática nas Ciências 

Sociais. IN: Cadernos ABESS, nº. 05,  São Paulo: Cortez.  

________________ (1994). Razão, ontologia e práxis. IN: Serviço Social & 

Sociedade  nº 44, Ano XV, Abril, São Paulo: Cortez. 

________________ (1989). O Serviço Social e a tradição marxista. IN: 

Serviço Social & Sociedade, nº 30, Ano X, Maio, São Paulo: Cortez.  

_________________(1981). Capitalismo e reificação, São Paulo: Ciências 

Humanas.  

_________________(1978). Lukács e a crítica da filosofia burguesa, Lisboa: 

Seara Nova.  

________ e COUTINHO, Carlos Nelson (2003). Transcrição das aulas 

ministradas na disciplina Tópicos Especiais em Teoria Social e Serviço Social 

do programa de pós-graduação da Escola de Serviço Social da UFRJ, de 

setembro a novembro de 2003. MIMEO. 

________ e CARVALHO, Maria do Carmo Brant de. (1996c). Cotidiano: 

conhecimento e crítica, 4ª edição, São Paulo: Cortez. 

PLASTINO, Carlos Alberto (1999). A Crise dos Paradigmas e a crise do 

conceito de paradigma. BRANDÃO, Zaia (org.). A Crise de Paradigmas e a 

Educação, Coleção Questões da Nossa Época, 5ªedição, v. 35, São Paulo: 

Cortez. 

ROUANET, Sérgio Paulo (1987). As razões do Iluminismo, São Paulo: 

Companhia das letras.  



 

 213 

SANTOS, Boaventura de Sousa (2003). Pela mão de Alice: o social e o 

político na pós-modernidade, 9ª edição, São Paulo: Cortez. 

__________________________(1995). Um discurso sobre a ciência, 7ª 

edição, Porto: Afrontamento. 

__________________________(1989). Introdução a uma ciência pós-

moderna. Rio de Janeiro: Graal.  

SANTOS, Jair Ferreira dos (2000). O que é pós-moderno. IN: Coleção 

primeiros passos, 19ª reimpressão, São Paulo: Brasiliense. 

SIMIONATO, Ivete (1999). As expressões ideoculturais da crise capitalista da 

atualidade. In: Capacitação em Serviço Social. Módulo I: Crise 

Contemporânea, Questão Social e Serviço Social, Brasília, CEAD: UNB. 

SOARES, Joseane (2000). Neoconservadorismo pós-moderno e Serviço 

Social brasileiro. Dissertação de Mestrado, Rio de Janeiro: URFJ, Março 

(MIMEO). 

SOKAL, Alan e BRICMONT, Jean (1999). Imposturas Intelectuais: o abuso 

da ciência pelos filósofos pós-modernos, Rio de Janeiro: Record.  

SOUZA, Maria das Graças (2001). Ilustração e História: o pensamento sobre 

a história do Iluminismo francês, São Paulo: Discurso. 

TAVARES, Maria Augusta (2002). Os fios invisíveis da produção : 

informalidade e precarização do trabalho no capitalismo contemporâneo. Tese 

de Doutorado, Rio de Janeiro: UFRJ, Março (mimeo). 



 

 214 

TONET, Ivo (1993). A crise das Ciências Sociais: pressupostos e equívocos. 

IN: Serviço Social & Sociedade nº 41, Ano XIV, Abril, São Paulo: Cortez. 

TEIXEIRA, Francisco José Soares (2000). O Capital e suas formas de 

produção de mercadorias: rumo ao fim da economia política IN: Crítica 

Marxista nº 10, São Paulo: Boitempo.  

____________________________ (1995). Pensando com Marx: uma leitura 

comentada de O Capital, São Paulo: Ensaio.  

VÁRIOS autores (1998). Diretrizes Curriculares e Pesquisa em Serviço 

Social. Cadernos ABESS, nº 08, São Paulo: Cortez.  

______________ (1997). Formação Profissional: Trajetórias e Desafios. 

Cadernos ABESS, nº 07, São Paulo: Cortez. 

______________ (1993) Produção científica e Formação Profissional. 

Cadernos ABESS, nº 06, São Paulo: Cortez. 

______________ (1992). Produção de conhecimento e o Serviço Social. 

Cadernos ABESS, nº. 05, São Paulo: Cortez.  

VÁSQUEZ, Adolfo Sánchez (1968). Filosofia da Práxis, Rio de Janeiro: Paz e 

Terra. 

WOOD, Ellen Meiksins e FOSTER, Jonh Bellamy (orgs.) (1999). Em defesa 

da história: marxismo e pós-modernismo, Rio de Janeiro: Zahar. 


