e
[ [~
[ [~

@)

UFPE

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
DEPARTAMENTO DE LETRAS.

Juan Ignacio Jurado — Centurion Lopez

Os Franciscanos na Nova Espanha.
Cronica de uma experiéncia humanista através do seu epistolario.

1523 - 1583

Recife, 2011



e
[ [~
[ [~

@)

UFPE

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
DEPARTAMENTO DE LETRAS.

Juan Ignacio Jurado — Centurion Lopez

Os Franciscanos na Nova Espanha.
Cronica de uma experiéncia humanista através do seu epistolario.

1523 - 1583

Tese de doutorado apresentada ao
Programa de Pos-Graduacao em Letras
da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito para a
obtencao do grau de Doutor emTeoria
da literatura.

Orientador:

Alfredo Adolfo Cordiviola

Recife, 2011



L864f  Lopes, Juan Ignacio Jurado Centurion.

Os franciscanos na Nova Espanha: crénica de
uma experiéncia humanista através do seu
epistolario, 1523-1583/ Juan Ignacio Jurado
Centurion.- Recife, 2011.

334f. |l

Orientador: Alfredo Adolfo Cordiviola

Tese (Doutorado) — UFPE/CAC
1.Literatura religiosa. 2.Literatura espistolar.
3.Evangeli-zag&o franciscana — América.
4.Messianismo. 4. Humanismo.




JUAN IGNACIO JURADO-CENTURION LOPEZ

Os Franciscanos na Nova Espanha. Cronica de Uma Experiéncia Humanista
Através de seu Epistoldrio 1523 - 1583

Tese apresentada ao Programa de Pds-Graduagio
em Letras da Universidade Federal de Pernambuco
como requisito para a obtengdo do Grau de Doutor
em Teoria da Literatura em 25/2/2011.

/

/

BANCA EXAMINADORA:

Prof. Dr. Alfredo Adolfo Cordiviola
—LETRAS - E

[Prof'. Dr*. Lucila Nogueira Qodrigues
LETRAS - UFP
{ ;_.;’Z_///

Prof®, Dr®. Patricia Pinheiro de Melo
LETRAS / UFPE

4
Prof. B?/'[/ Amarino Oliveira de Queiroz

LETRAS - UFRN

Qﬂ oA AO g:ﬁc:{/uﬁra ol {-&2- 2,
Prof. Dr. Ricardo Soares da Silva

Recife — PE
2011



A minha familia dos dois lados do
Oceano Atlantico.

Ah oscuridad, mi luz
Lezama Lima



AGRADECIMENTOS

A minha mulher, espelho de paciéncia; vinte anos ndo sio vinte dias.

Aos meus pais, que com carinho e amor me proporcionaram acesso a educagdo e ao

conhecimento.
A minha filha, por estar ai, por ser ela, tal e como ela é.

Ao meu orientador, Prof. Alfredo Cordiviola, pelo estimulo ¢ a amizade, apesar da

distancia.

Ao meu irmdo José, pelo carinho e desinteressado apoio em minhas muitas

solicitagdes.

Ao meu irmio José Luis, pela prestativa colaboragio com textos e idéias e boas

conversas.

Ao Professor Paulinho Castafieda (In Memoriam) por incentivar a frutifera curva no

caminho.
Ao Dr. Josemberg Marins Campos, por sua amizade e apoio proporcionado.

Aos professores do Departamento de Letras da UFPE por ter entendido que por tras da

sombra tinha uma luz.

Aos colegas do DLEM, e em especial aos companheiros do Departamento de Espanhol

pela compreensdo nestes ultimos momentos de redagdo da tese.



RESUMO

Em 1523, somente dos anos depois da conquista de Tenochtitlan, a capital do império
Asteca, o Monarca espanhol Carlos V, atendendo aos reiterados pedidos de Ferndo Cortés,
decide enviar um grupo de Padres Franciscanos para dar inicio ao processo de evangelizacdo
das novas terras do futuro Vice-reino de Nova Espanha. Um ano depois outro grupo se juntard
aos anteriores. Estes homens serfo considerados os Doze Apodstolos de América e com eles
comecara um dos momentos mais importantes da colonizagc@o do continente americano.

A presencia de religiosos servira de intermediagdo entre os espanhois e os indigenas dentro do
complexo mundo das relagdes derivadas do “Processo de invengdo de América” tal e como o
denominou Edmundo O’ Gorman, e da consiguinte “Colonizacdo do imaginario” nas palavras
de Serge Gruzinski,

Para os Franciscanos, objeto desta tese, sera, ao mesmo tempo, uma oportunidade unica de
criar na vespera do fim do mundo, um paraiso terrenal onde toda uma classe de homens seria
consagrada a pobreza evangélica. (Phelan, p.88)

Registro excepcional desta presenca, entre os anos 1523 e 1583, sdo as Cartas que este grupo
de religiosos e outros que chegaram ao longo de século XVI enviaram a diferentes
destinatarios a um lado e ao outro do Atlantico. Esta literatura epistolar, emoldurada no
humanismo e no erasmismo, nos permite analisar a historia nas suas “entrelinhas” dentro
deste singular periodo da historia de América sem muita interferéncia por parte da
denominada “historia oficial”.

O corpus epistolar, assim como outros registros escritos da época, nos abrem uma porta
bastante esclarecedora na nossa tentativa de entender como a sociedade Nova Hispana e como
esse “Novo Mondo” idealizado pelos Franciscanos poderia ter sido erguido com a marca da
nova oportunidade para a cristandade, porém foram muitos outros fatores que condicionaram

os primeiros momentos da colonizagdo e ndo permitiram que o sonho se materializasse.

Palavras-chave: Literatura religiosa, Literatura epistolar, Evangeliza¢do franciscana -

America. Messianismo. Humanismo.



RESUMEN

En el afio 1523, solamente dos afios después de la toma de Tenochotitlan, la capital del
imperio Azteca, el Monarca espafiol Carlos V, atendiendo a los reiterados pedidos de Hernan
Cortés, decide enviar un grupo de Padres Franciscanos para dar continuidad al proceso de
evangelizacion de las nuevas tierras del Vice reinado de Nueva Espaifia. Estos hombres seran
considerados los Doce Apdstoles de América y con ellos se iniciard uno de los momentos mas
importantes de la colonizacidon del continente americano.

La presencia de religiosos servira de intermediacion entre los espafioles y los indigenas dentro
del complejo mundo de las relaciones derivadas del “Proceso de invencion de América” tal y
como lo denomindé Edmundo O’ Gorman y de la consiguiente “Colonizacion del imaginario”
en las palabras de Serge Gruzinski,

Para los franciscanos, objeto de esta tesis, sera, al mismo tiempo, una oportunidad unica de
crear ya en la vispera del fin del mundo, un paraiso terrenal donde toda una clase de hombres
seria consagrada a la pobreza evangélica (PHELAN, p.88).

Registro excepcional de esta presencia, entre los afios 1526 y 1583, son las Cartas que este
grupo de religiosos y de otros que llegaron a lo largo del siglo XVI enviaron a diferentes
destinatarios a un lado y al otro del Atlantico. Esta literatura epistolar, imbuida dentro do
movimiento humanista e do erasmismo, nos permite analizar la historia en sus “entrelineas”
dentro de este singular periodo de la historia de América sin mucha interferencia por parte de
la denominada “historia oficial”.

El corpus epistolar, asi como otros registros escritos de la época, nos permiten abrir una
puerta en la tentativa de entender como la sociedad Novo-hispana y como ese “Nuevo
Mundo” idealizado por los padres de la Orden de San Francisco podria haberse erguido,

bajo la marca de la nueva oportunidad para la cristiandad, pero fueron muchos otros factores
que condicionaron los primeros momentos de la colonizacién y no permitieron que el suefio
se materializase.

Palavras-clave: Literatura religiosa, Literatura epistolar, Evangelizacion franciscana -

America. Mesianismo. Humanismo.



ABSTRACT

In 1523, just two years after the conquest of Tenochtitlan, the capital of the Aztec
empire, the Spanish King Carlos V, in view of the repeated requests of Hernan Cortes,
decides to send a group of Franciscan Fathers to begin the process of evangelization in the
new lands in the Vice-kingdom of New Spain. One year later, another group will join the
previous ones. These men will be considered the Twelve Apostles of America and with them,
it will be the beginning of one of the most important moments of the colonization in the
American continent.

The presence of religious people will help to intermediate between the Spaniards and
the natives into the complex world of relationships derived from the "Process of invention of
America", as it was named by Edmundo O 'Gorman, and from the resultant "Colonization of
the imaginary", in the words of Serge Gruzinski .

As for the Franciscans, the object of this thesis will be, at the same time, a unique opportunity
to create a heaven on earth in the eve of the end of the world, where a whole race of men

would be devoted to evangelic poverty (Phelan, p.88).

Between 1523 and 1583, an exceptional record of this presence is the letters sent to
different recipients at both sides of the Atlantic by this group of religious people and others
who came during the XVI century. This epistolary literature, placed between humanism and
Erasmus’ doctrine, allows us to analyze the history and read between the lines in this unique
period in the history of America, without much interference from the so-called "official
history".

The corpus of letters, as well as other written records from that time, opens a door in
our attempt to understand how that society "New Hispania" and how that "New World"
envisioned by the Franciscans could have been built with the sign of a brand new opportunity
for Christianity. However, there were many other factors that conditioned the early stages of
colonization and did not allow the dream to materialize.

Key-words: Religious Literature, Literature epistolary, Franciscan evangelization - America,

Messianic, Humanism



SUMARIO

Pagina
PROLOGO 2
INTRODUCAO 18
- AS DUAS MESMAS CARAS DA MESMA MOEDA. 18

1* PARTE

CAPITULO 1.
1492, UMA DATA NA ENCRUZILHADA DO TEMPO: A POLEMICA DO NOVO

MUNDO. 36

- As religides ancestrais: entre o sagrado e o profano 43

- Os primeiros tempos do cristianismo: cronica de uma rapida expansao. 46

- O inimterrupto avango do cristianismo. 52

- O pensamento cristdo: do messianismo ao milenarismo. 55

- Cristianismo, reconquista mugulmana e presenga judaica: a consciéncia

de trés religides na Peninsula Ibérica 56

CAPITULO 2.

OS ALVORES DA IGREJA AMERICANA. 64

- Os impedimentos por tras da falta da formag&o de um clero indigena. 70

- Duvida e consciéncia; a sombra por trds do Requerimiento. 73

- A evangelizag@o americana: alguma vez existiu um modelo fixo? 76

- As conseqiiéncias derivadas da falta de um clero indigena. 89

- O amplo poder dos Nauhas no Vale de México. 90
CAPITULO 3.

A CRONOLOGIA FRANCISCANA: AS PEGADAS DE SAO FRANCISCO

NAS TERRAS DO NOVO MUNDO. 96

- Das origens da ordem a chegada no Novo Mundo . 96

- As escolas formadoras franciscanas. 101



CAPITULO 4.
UM NOVO MUNDO, UM NOVO MODO DE ENTENDER A CONQUISTA.
CAPITULO 5.
OS PRIMEIROS RELATOS E A APRECIACAO DOS RELIGIOSOS
DA QUESTAO INDiGENA.

2 PARTE

CAPITULO 1.

0S ESTUDOS EPISTOLARES: NOVAS FORMAS DE APROXIMACAO A
HISTORIA.

- A literatura epistolar na atualidade.

- O género epistolar e 0 movimento humanista.

- A renascenga do homem: a voz da consciéncia ecoa no Velho Mundo.

- A arte epistolar na Renascenga: o resgate da retorica pelos humanistas.

- A retdrica americana e a persuasao evangelizadora de Pedro de Gante
a frei Diego Valadés.

- A epistolografia colonial americana.

- A fungédo da carta na colonizagdo americana: por tras do epistolario das

Indias.

CAPITULO 2.

DO ENTUSIASMO HUMANISTA AO ALARME CONTRA-REFORMISTA:

AS DUAS CARAS DA COROA.

- Chegada de Juan de Zumarraga, primeiro bispo do México.

- A nova postura da Coroa ¢ a chegada da ordem jesuitica.

- A obra franciscana: entre o coragdo ¢ a cabega.

- O projeto educativo franciscano e a autogestdo indigena.

- O papel das cartas no projeto evangelizador franciscano.

- O epistolario franciscano: cronologia de uma relacdo dificil.

- As cartas franciscanas: do idealismo a dentincia.

- As vozes da Ordem Franciscana: entre informes e dentncias,
do sermao a carta.

111

116

124

124
147
151
158

168
171

175

177
177

178
180
182
183
184
186

189



CAPITULO 2
A ANALISE DAS CARTAS.

O epistolario franciscano: estudo cronoldgico.

- A primeira década e as primeiras letras.

- Sahagun e os Coléquios dos Doze.

- Os anos trinta. Entre o sol e a lua, a Virgem de Guadalupe.

- Os anos 40. as Leis Novas; cumpra-se mas nio se obedeca.

- Os anos cingiienta: Enfrentamentos entre o vice-rei ¢ a Audiéncia,
o controverso fim da encomienda.

- Os anos sessenta, a utopia diabolica de Frei Jeronimo de Mendieta.

- Os anos setenta, jesuitas e inquisi¢do na Nova Espanha.
- Os anos oitenta, a administra¢do indiana e a crise.

CONCLUSAO.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ANEXOS.

1) CARTAS DE INDIAS - OS FRANCISCANOS
- Carta de Fray Martin de Valencia, y otros misioneros

al emperador. (1526)

- Carta del Obispo Zumarraga sobre el mito guadalupano. (1530)

2) Cronologia americana orientativa. (1492-1600)
3) A orden Franciscana: Séculos XI-XVI
Referencias cronoldgicas. (Na Europa e expansdo mundial)
4) Cronologia franciscana em América. (1492 - 1600)
5) A Bula Sublimis Deus de Paulo III.

192

207

207
212
213
230

238
259
278
281

284

296

307

307
309
314

318
319
321



LISTA DE ILUSTRACOES:

1) Santiago Mataindios.

2) Carta de Dez Caciques de Yucatan solicitando religiosos da

Ordem de Sdo Francisco ao monarca espanhol Filipe I (1567).

3) Colapso demografico no México central 1518 — 1623.

4) Diego de Valadés.
5) Convento de San Gabriel, Cholula, México

6) Convento de San Francisco de Assis, Tampico, México.

7) Tiziano: La religion socorrida por Espafia. (1566)

58

79
108

170
246

255
287



Para o bom investigador da historia, o estudo da presenga franciscana
na América é tdo fascinante como dificil, pois os verdadeiros
documentos dos missioneiros franciscanos ndo se escreveram mais do
que no rastro do amor que deixaram nos homens que encontraram nos
seu caminho.

Mas a dificuldade acrescenta o desejo de conhecer a verdade do que
foram essas paginas tdo singulares como ndo repetiveis que constituem
a historia franciscana na America. O investigador fica surpreendido e
maravilhado das propor¢des desta aventura e da simplicidade dos meios
empregados.

E chega a compreender que a histéria da evangelizagdo tem sempre
atrds os acontecimentos umas motivagdes € uns objetivos que
dificilmente podem descobrir os simples fatos narrados.

Mons. Carlos Amigo Vallejo
Arcebispo de Sevilha



Lopez. J.1

PROLOGO

De acordo com a tradi¢cdo aporética, existem determinadas questdes que dificilmente
encontram uma resolugo, pois o caminho que leva a resposta sempre nos coloca uma nova
interrogacdo e, assim, nunca encontramos uma resposta definitiva.

Foi dentro dessa perspectiva que o presente trabalho foi encontrando, durante o
andamento e amadurecimento da pesquisa, novos desafios a serem enfrentados. Isso devido a
complexidade da tematica escolhida e a diversidade de fatores que confluiram no periodo
histérico conhecido como Renascenca, no século XVI.

O projeto do doutorado foi resultado de um longo processo que se iniciou ainda na
época da graduagio em Letras na Universidade Federal de Pernambuco, quando tive os
primeiros contatos com 0s textos criticos que posteriormente definiriam o corpus analitico
tanto da dissertagdo de mestrado quanto da tese que agora apresentamos.

Em 2003, fui convidado pelo professor Alfredo Cordiviola a integrar seu grupo de
pesquisa intitulado “Discursos da identidade na literatura hispano-americana colonial” dentro
do subprojeto “A escrita em tempo presente — Cartas ¢ Relagdes”. Nesse grupo de estudos,
tive a oportunidade de aprofundar-me em uma série de textos coloniais que ja havia estudado
durante a graduacdo; porém, devido a reduzida carga horaria dedicada a literatura hispano-
americana no programa do curso, néo tive a possibilidade de estudar muitos textos e conhecer
mais a fundo a critica sobre a importancia deles no panorama da literatura colonial sul-
americana. Ao mesmo tempo, entrei em contato com outros alunos interessados no assunto,
com os quais tive o prazer de compartilhar os resultados das minhas pesquisas. Com o tempo,
nosso grupo revelou um profundo interesse em dar continuidade aos estudos em um projeto
de pos-graduagdo que chegou até o doutorado. No momento em que escrevo estas linhas,
alguns dos colegas do grupo ja apresentaram suas teses, € outros, como € 0 meu caso, estio
com suas pesquisas em andamento. Nos ultimos anos, o grupo de estudos tem apresentado

diversos trabalhos sobre o tema em inimeros congressos € seminarios principalmente no



Lopez. J.1

Nordeste, mas também em outras regides do pais. Atualmente, alguns dos integrantes do
grupo estdo espalhados por diferentes universidades de Pernambuco, da Paraiba e do Rio
Grande do Norte, entre outras.

No meu caso, na preparagdo da dissertacdo de mestrado, apds a delimitacdo do tema e
com o avanco da pesquisa, o projeto inicial foi se transformando paulatinamente em novas
metas; algumas delas encaixavam-se perfeitamente no nosso campo de estudo e outras fugiam
do nosso eixo central. Assim, aos poucos, foi se estabelecendo definitivamente o recorte da
dissertagdo. Desta maneira, o objeto da pesquisa, depois de ter sofrido varias alteracdes tanto
no seu aspecto temporal como, principalmente, tematico, alcangcou um grau de maturidade
suficiente para darmos inicio a analise dos textos do corpus a partir dos textos criticos de
apoio. Dois anos depois, em 2006, a dissertacdo foi apresentada e aprovada com distingdo,
deixando-me com vontade de ir além nessa investigagao.

Assim, a partir das reflexdes feitas na dissertagdo de mestrado, cheguei a conclusdo de
que seria importante dar continuidade a um dos aspectos tratados na pesquisa que se revelou
como O mais apaixonante €, a0 mesmo tempo, mais revelador de uma questio que ¢
sintetizada perfeitamente por Martin-Barbero (2004): “Existe um futuro perdido no passado
que ¢ preciso resgatar”

Na dissertagdo, na procura das marcas de identidade que foram forjando-se nos
primeiros momentos da colonizagdo do Novo Mundo, dividimos a pesquisa em trés aspectos
principais. O primeiro deles contempla os textos dos primeiros navegadores, dando énfase aos
escritos de Cristovao Colombo. A analise desses textos colombianos evidenciou algumas das
marcas que iriam se perpetuar como sinais de uma identidade “importada” nos séculos
seguintes na relacdo entre os dois mundos que se encontraram oficialmente depois da
“descoberta” de Colombo. Tal identidade marcou o modo de ver e, principalmente, ajudou a
entender o Novo Mundo dentro dos limites do visto e do interpretado, do velado e do
revelado.

Essas marcas de identidade, com o tempo, revelaram-se como sinais de uma
identidade forjada. A exuberdncia das paisagens americanas, assim como a docilidade de sua
gente, ja estava presente nas cartas e nos diarios do Almirante. Algumas dessas marcas ainda
hoje estdo vigentes no imaginario de pessoas que enxergam a realidade latino-americana de
uma perspectiva no exatamente idilica — uma visdo do Novo Mundo marcada pela distancia
espacial e, ao mesmo tempo, pela influéncia de um conjunto de imagens estereotipadas que,

quase sempre, estdo muito distantes da realidade. Tal aspecto trouxe a tona uma das tematicas



Lopez. J.1

mais importantes para refletir sobre como se deu o encontro dos dois mundos e como se
desenvolveram as relagdes entre eles nos séculos seguintes. Essa alteridade foi
tradicionalmente tratada de maneira parcial pelo fato de considerar somente a perspectiva de
quem olha e nunca a perspectiva de quem é olhado.

O segundo aspecto contemplado na dissertagdo foi as marcas de identidade deixadas
nos relatos dos soldados que participaram da chamada Conquista Militar que se iniciou em
1519 com a localizagdo por parte das tropas cortesianas da presenga da grande civilizagio
mexica, e terminou na metade do século XVI, quando se encerrou o ciclo das grandes
conquistas.

Tais marcas evidenciam uma relagdo entre a soldadesca e os indigenas caracterizada
pela intolerancia e pela crueldade, que se deve a prepoténcia dos espanhdis. Estes acreditavam
pertencer a uma cultura superior € amparavam-se tanto no pensamento aristotélico como nas
sequelas da recente reconquista na Peninsula Ibérica. Em alguns casos, essa relagéo
assimétrica, marcada pelo sentimento de superioridade, mantém-se presente até hoje em
muitos dos que evocam a América Latina como uma terra atrasada através da pejorativa — e,
ao mesmo tempo, desatualizada — denominagdo de “terceiro mundo”.

Nao ¢ dificil encontrar esse tom de superioridade nos textos de autores do século XVI
como Ferndo Cortés, Bernal Diaz Del Castillo e, principalmente, nos chamados cronistas
menores como Andrés de Tapia e Bernardino Vazquez. Como veremos, ainda que parega
surprendente, encontramos também esse sentimento nos escritos de alguns dos religiosos
enviados ao novo continente para iniciar a evangelizacdo dos nativos. Este fato evidenciara,
como observaremos posteriormente, a proximidade da cruz e da espada na hora de tratar de
observar o indigena desde a perspectiva comum da intelorencia com o outro.

O terceiro e ultimo aspecto tratado na dissertacdo de mestrado foi alguns dos textos
redigidos pelos integrantes das diferentes ordens religiosas enviadas pela Coroa espanhola ao
Novo Mundo. Os religiosos tinham a incumbéncia ndo sé de dar fé¢ diante de Deus e dos
monarcas dos territorios descobertos, mas tinham também a missdo de cuidar da
evangelizagdo dos nativos e de informar ao monarca sobre o andamento desse trabalho que,
posteriormente, foi chamado de “conquista espiritual”. Tratava-se sobretudo de conquistar
almas pagls, pois essa era, desde os primeiros momentos, a Unica a¢do que legitimava a
presenca dos espanhdis nas terras misteriosamente esquecidas pelo criador no momento de

revelar as exceléncias da unica fé¢ verdadeira. Era assim que pensavam as autoridades que



Lopez. J.1

enviaram os religiosos para pregar a palavra de Deus como forma de incluir os naturais na
nova ordem imposta pelos conquistadores.

Todas as marcas reveladas através dos documentos escritos sdo, sem duvida, dentro da
perspectiva da historia oficial, as mais importantes dentro do processo de colonizagdo do
Novo Mundo e, em muitos casos, perpetuaram-se durante séculos e constituiram-se como as
bases de um dos capitulos mais controversos da conquista do novo territorio. Tal aspecto o
historiador francés Serge Gruzinski (2003) chamou de “controle do imaginario”, pois das
constantes tensdes entre os religiosos e os legisladores de ambos os lados do oceano, e as
vezes até mesmo entre os proprios padres, derivaram uma forma de compreensdo do Novo
Mundo marcada quase sempre pela negagdo e¢ poucas vezes pela negociagdo. A natureza
brutal de algumas populagdes indigenas foi constatada ja desde os primeiros anos da presenga
européia no Novo Mundo como aparece constatado parcialmente no diario de Colombo e
principalmente do médico que acompanhou ao Almirante na segunda viagem. Estes primeiros
retratos ajudaram a fomentar a idéia de um indigena pouco confiavel, pouco disposto para o
trabalho e muito menos para abrigar a fé cristd que lhe seria imposta pela forga. No
desenvolver desta tese serdo mostrados exemplos destes primeiros retratos da populacdo
indigena através da pena do proprio Doutor Chanca e do padre Franciscano Pedro de Gante.

Isso foi observado cuidadosamente por Homi Bhabha (2003) ao analisar, a partir da
perspectiva do hibridismo cultural, como deveriam ser as relagdes ndo somente entre
conquistadores e conquistados sendo em qualquer relagdo humana.

Para Bhabha, o hibridismo é uma ameag¢a a autoridade cultural e colonial,
subvertendo o conceito de origem ou identidade pura da autoridade
dominante através da ambivaléncia criada pela negagdo, variago, repeticdo
e deslocamento. E também uma ameaga porque ¢ imprevisivel. Mas o autor
adverte, em trabalhos posteriores, que ndo € nem o Eu, nem o Outro. Bhabha
repete numerosas vezes essa descri¢do intrigante do hibridismo: "é menos
que um, ¢ o dobro", provavelmente referindo-se as suas caracteristicas
discursivas como parciais, mas reafirmando-as no sentido bakhtiniano. Esses
tracos do hibridismo fazem com que este transgrida todo o projeto do
discurso dominante e exija o reconhecimento da diferenca, questionando e
deslocando "o valor do simbolo para o sinal" do discurso autoritario.
(MABORDI, Disp. em www.ufrgs.br/cdrom/bhabha/comentarios.htm)

Desta maneira, ¢ de grande importancia entender como foram os primeiros momentos
da evangelizag¢@o americana e, mais concretamente, no periodo que corresponde a colonizagéo
dos territorios que passaram a ser chamados, na década seguinte a entrada das tropas
espanholas, como Vice-reino da Nova Espanha; e quais foram as conseqiiencias a curto ¢ a

longo prazo dessa controversa cristianizacdo. Esse assunto foi tratado parcialmente na



Lopez. J.1

dissertagdo com o intuito de estuda-lo posteriormente em uma possivel tese de doutorado. A
tematica ¢ tdo abrangente que, pelas proprias limitagdes impostas pela dissertagdo, ndo foi
possivel ser tratada devidamente. A partir disso, considerei, entdo, que valeria a pena
aprofundar-me nesse apaixonante tema.

Aquela que com o tempo ficou conhecida como a “Conquista Espiritual de América”
seria, entdo, o tema central da tese. Faltava somente estabelecer qual seria o recorte temporal
e escolher o corpus a ser analisado.

Desde as primeiras leituras na area de literatura colonial latino-americana, ainda no
periodo da graduagdo, tive um especial interesse pela obra da Ordem Serafica no Novo
Mundo, porque a obra desses religiosos, bem menos conhecida que a dos jesuitas, chamava
especialmente a atencdo pela controvérsia que apresentava. Em uma conquista marcada
tristemente pela ansia de riqueza, de lucro rapido e de gloria, a obra desses irmdos menores
era, no minimo, uma experiéncia com conotagdes quiméricas. Nao sei se foi esse realmente o
motor da minha inquietacdo, mas optei por aprofundar o meu estudo iniciado anteriormente
sobre a presenca da Ordem de Sdo Francisco, as suas consequéncias no processo de
colonizag¢do americana durante o primeiro século de ocupa¢do dos europeus no continente e
principalmente porque o projeto empreendido pela ordem serdfica ndo deu os frutos
esperados. Todos os questionamentos me levavam a pensar numa resposta Obvia: numa
conquista distinguida pelo fator econdmico baseado no trabalho escravo dos indigenas, como
poderia ter espago um projeto como o empreendido pela ordem de Sdo Francisco. A resposta
era Obvia sim, porém os fatores que deram como resultado este fracasso do projeto ndo
estavam tdo evidentes. Era preciso ir além da resposta e acudir as fontes primarias; as cartas
da ordem para esclarecer os fatos. Porém, isto s6 aconteceu mais tarde. Voltemos a genealogia
da tese.

Uma vez delimitado o corpus dentro da bibliografia relativa a presengca da ordem
franciscana nos territorios do futuro Vice-reino da Nova Espanha e, principalmente,
selecionados os textos redigidos por alguns dos representantes da Ordem Serafica, fui a
procura de nova documentacgfo para juntar aqueles outros textos que ja havia adquirido antes
e durante o periodo de pesquisa e redacdo da dissertacdo de mestrado. Essas aquisi¢oes
formaram uma biblioteca pessoal que, atualmente, tem mais de duzentos volumes que
abrangem os mais diversos aspectos da tematica americana: desde o periodo pré-hispénico até
o0s nossos dias, com uma énfase especial nos séculos XV e XVI, e na presenca do pensamento

humanista na Peninsula e no Novo Mundo.



Lopez. J.1

Nossa bibliografia nfo se limita a livros publicados no modo tradicional, mas também
inclui importantes ensaios extraidos da Internet, assim como trabalhos em outros suportes
como DVD, CD-ROM e revistas especializadas. Com o desenvolver da pesquisa e diante da
proposta que me foi feita para dar continuidade ao projeto apds a apresentagdo da tese, no
verdo europeu de 2010, aproveitando minha passagem pela Espanha, minha biblioteca foi
incrementada com alguns volumes que tratam especificamente da repercussdo do humanismo
na América Colonial: textos como os de Marcel Bataillon e Alicia Mayer, entre outros, que,
sem duvida, trazem novos dados para entender a influéncia desse importante movimento de
idéias que foi o humanismo. Tal movimento se desenvolveu principalmente na Europa
durante o século XVI, entretanto, marcou também o desenvolvimento das colonias americanas
nos séculos seguintes, configurando o que, com o tempo, se conheceria como humanismo
americano. Ao mesmo tempo, essas novas aquisicdes bibliograficas foram fundamentais para
o estudo e a redagdo da segunda parte da tese, em especial, para emoldurar a abordagem
analitica das cartas, associada ao projeto de renovacgéo espiritual proposto pelo humanismo
nas suas mais diversas vertentes.

O desejo de obter algumas obras especificas teve que ser adiado muitas vezes,
principalmente por motivos econdmicos; mas finalmente em 2009 tive a oportunidade de
adquirir varios codices mexicanos em edi¢do fac-similar: s@o reprodugdes dos textos, em
muitos casos, recuperados com a participagdo dos indigenas, pelos religiosos ou por Vice-reis
como Antonio de Mendoza nas primeiras décadas de colonizagdo. Esses cddices servem-me
atualmente para ilustrar e apoiar a analise da literatura pré-hispanica e dos primeiros
momentos da presenga espanhola no Novo Mundo nas minhas aulas de literatura hispano-
americana na universidade.

Em junho de 2007, mais de um ano depois de ter defendido o mestrado, ja aprovado
nas provas do doutorado e com o projeto de tese aceito pela Universidade Federal de
Pernambuco, viajei para a Espanha para passar o periodo de férias, algo que faco anualmente
desde que decidi morar definitivamente no Brasil, em 1994,

Nos quarenta dias que costumo passar com a minha familia, aproveito a oportunidade
para adquirir nova bibliografia e entrar em contato com professores e pesquisadores da minha
area com a intengd@o de obter tanto orientacdo bibliografica como tematica sobre o assunto da
minha pesquisa.

Um dos “templos” que mais visito e que sempre me revela novas surpresas ¢ a

Biblioteca Nacional de Madrid, local que, junto com os Arquivos de Simancas em Valladolid



Lopez. J.1

e o Arquivo de Indias em Sevilha, retne o maior conjunto de documentos sobre o periodo
colonial americano. Encontramos no seu acervo velhos documentos e livros hd muitos anos
fora de catalogo que incitam os pesquisadores a mergulhar nas empoeiradas paginas a procura
de novas informagdes que venham a enriquecer a sua investigacao.

Foi justamente na sala de /egajos da Biblioteca Nacional de Madrid que o corpus
inicial da pesquisa deu um giro radical e tomou outro caminho, incentivado pelo professor
Paulino Castafieda que, infelizmente, faleceu poucas semanas ap6s 0 nosso encontro.
Apresentei para o professor o propdsito central da tese de investigar, através dos textos
redigidos pela Ordem franciscana, indicios sobre as relagdes sociais que se deram nos
primeiros momentos do encontro das duas civilizagdes altamente organizadas como a
européia e a nahuatl e porque o projeto evangelizador e integrador proposto pela ordem
franciscana ndo teve a repercussdo esperada. Diante do exposto, o professor me orientou a
observar além desses documentos também a produ¢fo epistolar desses primeiros anos, pois,
segundo ele, seria nesse tipo de documentos e ndo nos livros que eu poderia encontrar
revelacdes do dia a dia e da convivéncia dessas duas comunidades aparentemente antagdnicas,
mas que desde aquele momento estavam unidas pelo destino.

Ao mesmo tempo, nosso estudo tentava revelar, através do conteudo das cartas, o
continuo desgaste das relagdes entre a Coroa espanhola e a Ordem de S@o Francisco,
observando esse declinio em trés momentos: o precedente a missdo evangelizadora da ordem
durantes as primeiras décadas apos a descoberta, no reinado de Carlos I (1520-1556) e no de
seu filho Felipe II (1556-1598). Cada momento teve caracteristicas particulares: o primeiro foi
distinguido pelas necessidades derivadas da conquista territorial e da presenca dos naturais; o
reinado de Carlos I foi marcado pelo humanismo cristdo, incentivado por uma postura
favoravel da propria Igreja espanhola e pela importante influéncia de Erasmo de Rotterdam; ja
o terceiro, pela repercussdo do Concilio de Trento e da nacional contra-reforma. Desta
maneira, nosso estudo nédo seria possivel sem entender o contexto sdcio-politico de cada um
desses dois periodos histéricos.

Andrés Bello dizia aqueles que procuravam garantias ou provas apos a independéncia
das primeiras nagdes americanas que o legado pré-colombiano e a construg¢do de uma nova
América deveria ser baseada nas suas origens e, entfo, os orientava a buscar tais garantias nos
textos dos cronistas, pois esses conquistadores e autores tiveram o privilégio de ser
testemunhas diretas da riqueza cultural do continente antes do catastréfico encontro com o

Velho Mundo.



Lopez. J.1

Aprended a juzgar por vosotros mismos; aspirad a la independencia del
pensamiento. Bebed en las fuentes; a lo menos en los raudales mas cercanos
a ellas... ;Queréis, por ejemplo, saber qué cosa fue el descubrimiento y
conquista de América? Leed el diario de Coldn, las cartas de Pedro de
Valdivia, las de Hernan Cortés. Bernal Diaz os dird mucho mas que Solis y
Robertson... Pedid a cada historiador sus garantias... (BELLO, 1943, p. 34-
35)

Do mesmo modo, o professor Castafieda me animou a ndo somente pensar tomando
como base os livros de estudo redigidos pela Ordem franciscana, na tentativa de entender as
culturas locais, mas também orientou-me a fazer uma abordagem da literatura epistolar dos
integrantes da Ordem, analisando as cartas destinadas tanto aos seus superiores Como aos seus
familiares e amigos.

De acordo com o professor, estas fontes primarias me permitiriam entrar na realidade
daqueles momentos a partir de uma perspectiva privada e mais intima, pois nesse suporte os
diferentes autores se sentiriam mais “a vontade” para expressar as suas alegrias, davidas e,
claro, as suas mais diversas queixas. A histdria costuma ser elaborada e reelaborada muitas
vezes ao longo da historia. As cartas so foram redigidas uma vez e ficaram assim, paradas no
tempo como testemunhas privilegiadas de uma época passada.

Desde o comeg¢o do estudo dos textos coloniais, ainda durante a dissertacdo de
mestrado, foi observada uma constante negacdo das culturas locais em prol da cultura
presumidamente superior que traziam os europeus. Como sera novamente constatado nas
proximas paginas — agora com o auxilio de novos textos criticos, desde a carta de Colombo
até os escritos da chamada Conquista Militar — todos os conquistadores se caracterizam por
uma visdo, como diria Araripe Junior (Apud Lopez 2006), “obnubilada” da realidade, pois
estes autores ja desde os primeiros anos da conquista do Novo Mundo assumiam um ponto de
vista muito pouco objetivo e quase sempre de “méao Unica”.

Una de estas primeras teorias nos remite al autor cearense Araripe Jr. y a su
teoria da obnubilacion brasilica, derivada de las reflexiones del pensador
espafiol José Ortega y Gasset. Segun esta teoria el viajero o, en nuestro caso,
el artista que arribase en las tierras tropicales, ya desde el momento de su
llegada, o incluso ya en el propio barco que le traia, sufre de este fenomeno
da obnubilacion, que perturbaba su vision, haciendo con que desde ese
momento toda su produccion artistica pasase a ser condicionada por este
fendmeno e como producto de eso la originalidad de su obra artistica en los
tropicos. (LOPEZ, 2006, p. 4)

Porém, por outro lado, o minucioso estudo das culturas locais que os membros da

Ordem franciscana levaram a cabo inicialmente com um propdsito, como disse Bernardino de



10

Lopez. J.1

Sahagun (2001), de diagnosticar a doenca para s6 depois procurar administrar o remédio mais
adequado, terminou por converter-se em um apaixonante trabalho de resgate de costumes e
valores que, de outra maneira, teriam se perdido inevitavelmente. A monumental tarefa de
resgate efetuada pela Ordem durante os cinquenta anos apos a sua chegada servira de apoio,
como veremos mais adiante, para a abordagem do corpus epistolar desta tese.

Como se notard no desenvolvimento da tese, o género epistolar foi o meio ideal de
comunicagdo dentro do projeto pedagogico pretendido pelo humanismo. Os humanistas
recuperam a cultura classica e, por extensdo, a retorica e outras artes da Antiguidade para
reintegra-las de uma forma revigorada. Quase todos os protagonistas dessa aventura
humanista tiveram uma importante produ¢ao epistolar.

Nos territorios do Novo Mundo a repercussdo do género epistolar ndo foi menos
intensa. Foram muitas as missivas redigidas tanto pelos navegantes quanto pelos
conquistadores que, com diversos objetivos, enviaram suas cartas com destino a Peninsula
Ibérica. A obra epistolar dos religiosos durante os primeiros momentos da colonizagéo teve
também grande relevancia. O franciscanismo e o humanismo cristdo sdo, entdo, o pano de
fundo da nossa pesquisa. Podemos dizer que a retorica ¢ a persuasdo, recuperadas pelos
humanistas, adaptaram-se perfeitamente dentro do modelo de evangeliza¢do praticado pelos
religiosos. A técnica do contagio — e ndo da imposi¢do —, proposta por Sdo Francisco, foi, sem
davida, uma importante base para o desenvolvimento dessas artes discursivas.

As consideragdes feitas pelo professor Castafieda pareceram-me muito pertinentes e
decidi, entdo, mudar o corpus que eu havia selecionado no pré-projeto e, a partir dai, dirigir a
pesquisa para a epistolografia. Em vista disso, iniciei ja naquela estadia na Espanha (em 2007)
a procura por uma bibliografia que me aproximasse da producdo epistolar da Ordem Serafica
durante o século XVI. Esta tarefa revelou-se, em pouco tempo, algo extremadamente dificil,
pois ndo sdo muitos os livros que apresentam as cartas da Ordem franciscana em um Unico
volume — ao contrario dos epistolarios de outras ordens como o da Companhia de Jesus que
foi amplamente divulgado tanto no Brasil (José de Anchieta e padre Antonio Vieira) como na
Espanha (Santo Inacio de Loyola).

Outros testemunhos daquela época foram recopilados em um unico livro, como € o
caso destas cartas da Ordem Jesuitica. Ao contrario, as cartas da Ordem de Sdo Francisco
ainda ndo foram compiladas em um tnico volume - pelo menos nos é desconhecida qualquer
informacdo sobre sua publicag@o e, caso tenha sido feito, ¢ muito provavel que esteja ja ha

muito tempo fora de catalogo.



11

Lopez. J.1

Nos meses seguintes, principalmente através de consultas pela Internet, fui pouco a
pouco juntando algumas dessas cartas franciscanas e ndo s6 as dos padres que ocupavam
cargos superiores da Ordem, mas também de muitos outros protagonistas desse periodo
historico na Nova Espanha: os diferentes Vice-reis e até algumas cartas enviadas pelos
caciques indigenas ao monarca espanhol para reivindicar direitos, denunciar maus tratos e, em
algumas raras ocasides, louvar a acdo dos religiosos ou da populacdo civil vinda da Espanha.

Como ja estava decidido a prosseguir o estudo abordando a literatura epistolar, durante
a minha estadia em Madri, em 2008, encontrei um dos livros, mais concretamente, uma
publicac¢do dividida em trés volumes, que se converteu na minha principal fonte de auxilio
sobre o corpus epistolar. A publicacdo intitulada Cartas de Indias, editada pela primeira vez
nos fins do século XVI e reeditada no ano de 1973, compila em mais de oitocentas paginas
um conjunto impressionante de cartas correspondentes ao periodo colonial. No volume I da
trilogia, o compilador Senhor Conde de Toreno conseguiu reunir quase uma centena de
epistolas redigidas por religiosos e, principalmente, por membros da Ordem de Sdo Francisco.
Essa obra foi fundamental para reunir um numero consideravel de documentos ¢ iniciar o
estudo da epistolografia.

Com a maior parte do corpus epistolar ja reunido, a questdo que imperava era como
analisa-lo e, principalmente, definir o que se procurava no contetido dessas cartas. Desde os
primeiros dias de gestacdo do projeto, os temas mais recorrentes para iniciar o estudo, tanto
dentro da abordagem dos livros como das cartas redigidas pela Ordem Serafica, foram a
utopia, o milenarismo e determinados sinais que revelassem algo do messianismo na obra da
Ordem nos territérios da Nova Espanha. Porém, com o avango do estudo, compreendi que
esses aspectos, muito uteis como elementos de apoio, ndo me ajudariam muito na abordagem
mais pratica e menos tedrica do mundo das relacdes sociais entre os diferentes envolvidos.
Além disso, ja nas primeiras abordagens do corpus epistolar ficou evidente que, obedecendo a
um objetivo muito especifico, a maioria das cartas enviadas pelos irmédos com destino a Coroa
espanhola ou a algum outro cargo importante da Espanha ou do Vice-reino teria de se ajustar
a um modelo mais ou menos definido e obedecer a um objetivo concreto que era o de
informar como estava marchando a nova coldnia e, em alguns casos, fazer sugestdes, pedidos
ou elogios; no maximo, o religioso poderia efetuar criticas sobre 0 modo como os espanhois
estavam tratando os novos suditos da Coroa. Com o tempo, constata-se que o conteudo dessas

cartas passou do mero informe em tom entusiasta as mais ousadas denincias. Porém, o espago



12

Lopez. J.1

para recriar a conversdo dos indigenas dentro de um designio divino, um espaco que teria
permitido a adequacdo da mensagem utopica, messidnica ou milenarista, ndo passou dos
primeiros momentos da evangelizacdo. O discurso tedrico deixou passo ao tom pratico que
marcou as seguintes décadas.

No entanto, a partir do conteido de uma epistola oficial, apesar do seu estilo
humanista e familiar, dificilmente se poderia fazer observacdes muito profundas sobre
aspectos implicitos que justificassem a presenga da Ordem no Novo Mundo.

Trata-se de uma tarefa dificil abordar assuntos como a utopia, o milenarismo ou as
indagacdes demasiado profundas a respeito da nova chance oferecida pelo criador para a
redencdo da humanidade através de uma nova sociedade surgida a milhares de quildmetros do
Velho Mundo, baseada no cristianismo primitivo € na qual o messianismo, como aponta
Phelan (1972, p. 49), lembrando o pensamento do religioso franciscano Frei Jerénimo de
Mendieta, estaria representado pelas figuras de Cortés como o esperado Messias e o0s
indigenas como o povo escolhido para a grande obra:

Se debe aqui mucho ponderar. Como sin alguna duda eligi6 Dios
seflaladamente y tomd por instrumentos a este valeroso capitan Don Fernando
Cortés fue elegido por la Divina Providencia para conquistar a los Aztecas y
abrir la puerta y hacer camino a los predicadores de su evangelio en este
nuevo mundo donde se restaurase y se recompensase la iglesia catolica con
conversion de muchas animas, la pedida y dafio grande que el maldito Lutero
habia de causar en la misma sazon y tiempo en la antigua cristiandad.
(Mendieta, 1973, p. 108-9).

Porém, como ressaltam alguns autores, entre eles Antonio Rubial e Lino Gomés
Canedo, de cuja opinido eu compartilho, essa orientagdo de Frei Jeronimo de Mendieta para o
messianismo e a idade de ouro foi mais uma estratégia discursiva empregada pelo religioso na
tentativa de evitar a decadéncia que as ordens mendicantes estavam sofrendo do que
realmente a defesa rigorosa de uma argumentacdo verdadeira. Como veremos, na analise
posterior, o discurso epistolar de Frei Jeronimo difere muito do estilo empregado no seu livro
Historia Eclesiastica Indiana.

Por essa razdo, ndo almejamos aprofundar sobre tais temas, mas pela sua significancia,
como ja notamos previamente, nds os consideramos como argumentos de apoio do nosso
estudo. A presen¢a de temas como a utopia ¢ o milenarismo na obra evangelizadora do Novo
Mundo obriga qualquer pesquisador que pretenda estudar esse periodo histérico mais a fundo

a considera-los inevitavelmente.



13

Lopez. J.1

Esses tipos de reflexdo ndo eram muito abordados em correspondéncias oficiais e s&o
praticamente inexistentes nas missivas da Ordem Serafica. Por isso, abordaremos também
como obras auxiliares os sermdes e alguns textos maiores redigidos pela Ordem como os
livros de Frei Toribio de Benavente, que tratou a questdo do Novo Mundo como a esperanga
da cristandade mediada pela intervengdo de religiosos de boa conduta, ¢ de Jerénimo de
Mendieta, que viu no Novo Mundo a idealizacdo da humanidade baseada nos principios do
proprio Sdo Francisco ou por seu contempordneo Joaquim de Fiori. Assim mesmo, algumas
das cartas redigidas por membros da Ordem de Sdo Francisco fazem referéncia a divina
missdo que eles teriam no Novo Mundo, porém, tal mengdo tem o tom do messianismo
idealizado que acompanhou toda a aventura americana, desde os primeiros momentos no
discurso colombiano até os ultimos momentos do periodo colonial americano. Um
messianismo que acompanhava os espanhdis desde o periodo conhecido como reconquista.
Liberar a peninsula do paganismo arabe, lutar pela unidade nacional e a unica fé frente as
ameacas de mouros, judeus e, posteriormente de reformistas, tudo tinha um fundo messianico.
Esse messianismo viajou com os navegantes, os conquistadores e os religiosos para o Novo
Mundo.

Sem perder de vista o aspecto central da tese, que € o da abordagem epistolar, nds nos
dedicamos também a pesquisa da producdo humanista que, dividida entre a tradicdo medieval
e a renovacdo proposta por Erasmo de Rotterdam, deu novos rumos ao gé€nero epistolar que,
como observa Pilar Concejo (1985, p. 29), € um passo para o futuro ensaysmo.

Desde a primeira abordagem das cartas, optei por adotar uma perspectiva cronoldgica
e, desta maneira, pude verificar que o tom dos relatos se modifica com o passar dos anos. Nos
primeiros momentos, observamos, no tom afavel, a surpresa e o entusiasmo por parte dos
missionarios e também suas dificuldades no relacionamento tanto com os indigenas como
com os espanhois, que enxergavam os religiosos protetores dos indigenas mais como um
obstaculo para o “projeto colonizador” do que como uma ajuda. Como defende Perez (2001,
p. 98), os colonizadores acreditavam que por darem a palavra de Deus aqueles que até entdo a
ignoravam estavam isentos da culpa pelo grande interesse nos lucros materiais. Assim, a fé
era, a0 menos teoricamente, 0 maior tesouro que os naturais poderiam receber das maos dos
colonizadores. Esse pensamento, unido a demonizacdo dos costumes indigenas, contribuiu
muito para encontrar um forte argumento que neutralizasse o trabalho protetor empreendido

pelos religiosos.



14

Lopez. J.1

A pressdo feita na Coroa espanhola tanto pelos proprios padres, entdo divididos entre
regulares e seculares, quanto pelos civis preocupados com as duras criticas dirigidas pelos
religiosos aos diferentes governadores e ao monarca espanhol intensificou o tom de confronto
e anunciou gradativamente a decadéncia das ordens mendicantes até que, nas Ultimas décadas
do século, o declinio alcangou o seu ponto culminante.

Como havia preconizado o professor Castafieda, as cartas sdo, sem duvida, uma das
melhores portas de acesso ao universo da Ordem franciscana nesse importante momento da
evangelizacdo americana. Mas essa abordagem néo estaria completa sem uma série de estudos
paralelos que ajudassem na posterior andlise das correspondéncias. Foi justamente por isso
que durante a minha estadia na Espanha no verao de 2008 tive como principal objetivo, além
de completar o corpus das cartas, entrar em contato com estudiosos do campo da
epistolografia.

Mais uma vez, foi dentro da Biblioteca Nacional de Madrid que me foram passados
possiveis contatos com alguns professores especializados na literatura epistolar e que, embora
ndo pesquisassem o mesmo periodo historico da minha tese, poderiam talvez me indicar
alguma bibliografia ou alguma via de reflexdo que me ajudasse na abordagem do corpus.

O primeiro contato realizado foi poucos dias depois de minha chegada a Madri, na
Universidade de Alcdla de Henares na mesma provincia, com o professor Antonio Castillo
Gomez, do Departamento de Historia e Filosofia, que ministrava, entre outras, as seguintes
disciplinas: Cultura escrita y sociedad; Escrituras expuestas: inscripciones y grafitti; e
Historia de la cultura escrita; além de ser integrante da Associagdo Cultura Escrita y
Sociedad. Embora o campo de estudo do professor e da Associagdo ndo fosse muito proximo
do meu objeto de estudo, pois estava mais ligado as questdes histdricas e sociologicas,
considerei que dentro de uma pesquisa interdisciplinar como a minha ndo poderia descartar
essas abordagens.

O professor Castillo apresentou-me, entdo, uma série de orientagdes sobre o método
empregado por eles para analisar as cartas de seu corpus de investigacdo e, a0 mesmo tempo,
deu-me varios nomes que me poderiam dar uma orientacdo mais adequada dentro do meu
campo de pesquisa que ¢ a literatura do século XVI.

O primeiro deles foi o do professor Pedro Martin Bafios que, mesmo sem nos
encontrarmos pessoalmente, recomendou-me a compra de seu livro, um exaustivo estudo
sobre a epistolografia na renascenga europeia, que se converteu em uma das obras que sdo a

“coluna vertebral” da tese. O professor Martin Bafios também forneceu-me uma extensa



15

Lopez. J.1

bibliografia sobre os estudos epistolares recolhida por ele que fortaleceu definitivamente
minha pesquisa sobre as fontes documentais de auxilio.

Foi durante a estadia na Espanha e gracas aos contatos realizados e as orienta¢des que
obtive que a primeira parte da tese e a pesquisa bibliografica foram adquirindo sua plena
maturidade.

Na fase seguinte, com grande parte do referencial tedrico e do corpus da tese
selecionado, passei a catalogar as cartas que havia compilado e comecei uma primeira analise,
tentando encontrar pontos de convergéncia que me ajudassem a organiza-las, bem como a
encontrar um método de abordagem mais util para a pesquisa — a maior dificuldade era
precisamente encontrar o0 método.

Aparentemente todas as epistolas obedeciam a um mesmo padrio: um pequeno
relatério acompanhado de uma série de reclamagdes, da mais diversa indole, sempre centradas
na dificil relacdo entre indigenas e colonos. Um aspecto importante foi se revelando com a
leitura: o0 modo de narrar os fatos e de fazer as denuncias, nos primeiros anos, obedecia
sempre a um mesmo recurso narrativo, a persuasdo. Os religiosos evitavam um confronto
direito e sutilmente levavam o destinatario a entender qual era o seu objetivo. As metaforas,
as analogias e as referéncias aos textos sagrados serviam de base para a apresentagdo do
exordio e de outras partes da epistola. Porém, posteriormente este estilo mudara
progressivamente até alcancgar o confronto direto. O discurso de Mendieta nas tltimas décadas
do século sera a jungdo dos dois anteriores.

Assim, procurando situar a carta no seu contexto e dentro de uma metodologia
especifica do campo epistolar, comecei a percorrer as paginas do livro do professor Martin
Bafios para entender a epistolografia desde a época classica até o século XVI, periodo em que
foram redigidas as cartas do corpus. Em uma tentativa de ir além do proprio texto e entender
as entrelinhas das epistolas, passei a estudar os tipos e as fungdes que elas exerceram ao longo
do tempo para, entdo, voltar novamente as cartas j& com uma visdo mais contextualizada e
propriamente dentro do género em questéo.

Em julho de 2010, mais uma vez em viagem a minha terra, participei de um encontro
na mitica cidade de La Rabida, na provincia espanhola de Huelva, mais especificamente nos
arredores do convento franciscano que um dia, ha mais de cinco séculos, recebeu Cristovao
Colombo e lhe incentivou a continuar com o seu projeto ultramarino. Esse encontro intitulado
De Oriente a Occidente. Los Franciscanos en la evangelizacion y representacion de un

Mundo Nuevo, tinha como objetivo debater, durante os trés dias, diferentes aspectos sobre o



16

Lopez. J.1

surgimento e o trabalho evangelizador da Ordem Franciscana ao redor do mundo. Foi nesse
local tdo importante para o posterior desenvolvimento da aventura americana que participei de
inameras palestras e tive o privilégio de entrar em contato com o verdadeiro espirito
franciscano. O contato com alguns dos participantes membros da Ordem, como o padre
Alonso Del Val, foi uma epifania para mim. O Padre Del Val, cujos textos fazem parte da
bibliografia desta tese, ¢ dono de uma impressionante erudicdo, que compartilhou com todos
os avidos participantes naquela ocasido. Posteriormente tive a oportunidade de debater em
particular com o padre ideias sobre a evangeliza¢do americana e sua posi¢do revelou-se pouco
comum e, em alguns casos, muito diferente da defendida por outros historiadores que fazem
parte da bibliografia consultada. Depois de um tempo de conversa, chegamos a triste
conclusdo de que na América Colonial, parafraseando o ditado usado para ilustrar o periodo
que antecedeu a revolugdo francesa, “tudo foi pensado para o indigena, porém, sem o
indigena”.

Naquele mesmo ano, um més depois da minha participagdo no curso em La Rabida,
comecei a lecionar na universidade na qual trabalho até hoje as disciplinas Literatura latino-
americana 1 e Literatura Espanhola 2. O programa das duas disciplinas compreende assuntos
muito pertinentes ao tema central da tese, o que me permitiu colocar em debate alguns dos
aspectos que a minha investigacdo vinha mostrando ao longo do ultimo ano. Na disciplina de
Literatura latino-americana abordei temas que iam desde as primeiras manifestagoes
literarias antes da chegada de Colombo até os primeiros séculos de colonizag¢do espanhola,
destacando entre os diferentes aspectos do programa as produgdes literarias indigenas pré-
hispanicas e das primeiras décadas de presenga espanhola, além dos textos pertencentes a
chamada Conquista Espiritual. J& na disciplina Literatura espanhola 2 apresentei um
programa que enfatiza o chamado “Século de ouro da literatura nacional”, um periodo
historico que abrange os momentos conhecidos como Renascenca e Barroco. A caracterizagéo
da Renascenca espanhola e a influéncia do pensamento humanista na Peninsula e,
posteriormente, no Novo Mundo foi também um tema debatido que possui uma grande
afinidade com o tema central da pesquisa. As reflexdes sobre o assunto feitas tanto na
preparacdo das aulas como nos debates com os alunos ajudaram-me a questionar alguns dos
argumentos que depois foram o pano de fundo da minha investigacdo.

Atualmente, no momento em que me dedico a revisdo do que ja havia escrito e a

redigir as paginas finais desta tese, todos os assuntos vém a minha cabega e parecem um



17

Lopez. J.1

carrossel que precisa ser parado para que eu possa delimitar entre os muitos temas o que pode

e ndo pode ser incorporado na tese.

Necesario fue destruir las cosas idolatricas y todos los
edificios idolatricos, y aun las costumbres de la republica que estaban
mezcladas con ritos de idolatria y acompafiadas con ceremonias
idolatricas, lo cual habia casi en todas las costumbres que tenia la
republica con que se regia, y por esta causa fue necesario desbaratarlo
todo y ponerlo en otra manera de policia que no tuviese ningin
resabio de cosas de idolatria.

Fray Bernardino de Sahagtin



18

Lopez. J.1

INTRODUCAO

As duas caras da mesma moeda

Ha pouco mais de quinhentos anos, no ano de 1492, com a chegada de Cristovao

Colombo a frente de uma pequena frota de trés embarcagdes, a Europa estabeleceu as suas

definitivas relagdes com o continente americano. O destino dos dois mundos, o Velho € o

Novo, ficou selado para sempre e o mundo tal qual era conhecido até entdo nunca mais foi o

mesmo em nenhum dos lados do Atlantico.

De acordo com a concepcdo de Walter Mignolo sobre os espagos geograficos

marcados pelos legados coloniais e, posteriormente, no ambito do “pos-ocidentalismo”, o

Novo Mundo, apos a “descoberta” e a consequente colonizagdo, converteu-se em um anexo

da velha Europa tanto no sentido da influéncia socio cultural como no sentido econdmico.

En América Latina es posible plantear un problema semejante con respecto
al occidentalismo y de la razon pos-occidental, teniendo en cuenta claro que
el occidentalismo, por un lado, no es el reverso del orientalismo sino su
condicién de posibilidad y, por otro, que América Latina se construye
histéricamente no como Oriente sino como el margen de Occidente.
(MIGNOLO. Disponivel em: <http://www.javeriana.edu.co/pensar/Rev34.htmI>)

O novo continente ¢ apenas uma margem do ocidente que, segundo Mignolo, ja vinha

anunciado nas diferentes designagdes que lhe foram atribuidas até ser finalmente chamada de

América.

Desde el bautizo de las "Indias Occidentales" hasta "América Latina" (es
decir, desde el momento de predominio del colonialismo hispanico hasta el
momento de predominio del colonialismo francés), "occidentalizacion" y
"occidentalismo" fueron los términos claves (como lo fue "colonialismo"
para referirse al momento de predominio del imperio britanico). De modo
que si "post-colonialismo" calza bien en el discurso de descolonizacion del
"Commonwealth", "post-occidentalismo" seria la palabra clave para articular
el discurso de descolonizacidn intelectual desde los legados del pensamiento
en Latinoamérica. Digo "en Latinoamérica" y no "Latinoamericano”" porque
me es importante distinguir las historias locales (en Latinoamérica) de su
esencializacion  geo-histérica  (Latinoamericano) (MIGNOLO, 1998
Disponivel em: <http://www.ensayistas.org/critica/teoria/castro/mignolo.htm>)




19

Lopez. J.1

A conseqiiéncia direta do encontro entre o Novo e o Velho Mundo foi o
desencadeamento de uma nova ordem mundial que arrastou-se pelos quatro continentes
conhecidos naquele momento e teve uma influéncia direta na descoberta do quinto.

Como adverte o historiador norte-americano J.H. Elliot (1972), a contribuicdo da
América para a formagdo de uma nova ordem mundial ¢ do capitalismo ainda por vir foi
fundamental, ndo somente da perspectiva econdmica, mas também da intelectual. A presencga
desse imprevisivel quarto continente suscitou uma série de idéias entre as quais se destacou a
exaltacdo do antigo desejo de redengfo para o Velho Mundo. Tal ideia acompanhava o
homem desde a Antiguidade, havia encontrado fortes aliados durante a I[dade Média e, com a
descoberta dessas inesperadas terras, viria a se concretizar, a0 menos teoricamente.

Todas as pretensdes de criar uma sociedade que fosse capaz de deixar para tras os
vicios e os pecados do velho continente encontraram, como veremos mais adiante, um campo
bastante fértil de experimentagdo nas terras que em pouco tempo foram chamadas de Novo
Mundo. Esse nome foi dado ndo somente porque essas regides eram uma grande novidade
para a concepcdo de planeta, mas também porque realmente vislumbrou-se a chance de criar
um verdadeiro mundo novo.

Em poucas décadas, o adjetivo novo apareceu como um prenuncio da utopia. Diante
de muitos nomes que antes sd remitiam a geografia europeia como Nova Espanha, Nova
Granada e Nova Galicia — e mais tarde, Nova York ¢ Nova Orleans — essas localidades
converteram-se na esperanga ao mesmo tempo tedrica e pratica de uma nova terra que, na sua
fundacdo, teve entre seus principais objetivos o distanciamento em relacdo aos aspectos
negativos das cidades do Velho Mundo.

No entanto, essa concep¢do explicita do novo s6 aparecerda de forma diluida e
carregada de um recorrente preciosismo nos momentos imediatamente posteriores a
colonizagdo. O assunto do momento, nos primeiros anos, foi a rentabilidade das terras
conquistadas e a ampliagdo do comércio ultramarino por uma via alternativa que
definitivamente driblaria a tradicional rota instaurada por viajantes como Marco Polo e que,
a0 mesmo tempo, evitaria os altos custos que significavam trazer as especiarias ¢ demais
matérias-primas pagando os atravessadores.

No inicio da colonizagéo, as id€ias a respeito das novas terras estavam mais vinculadas
ao fator econdomico do que ao fator humano ou mesmo a idealiza¢do da novidade. Segundo
Elliot (1972, p. 31), ndo foi facil a assimilacio do Novo Mundo no horizonte intelectual

europeu. Foram, segundo o autor, muitos os obstaculos que dificultaram a incorporagdo das



20

Lopez. J.1

novas terras ao imaginario do velho continente. Assim, como observa o autor, as
possibilidades de rentabilidade econdmica prevaleceram durante décadas como fator
fundamental de incorporacéo do continente americano.

La consiguiente expansion del comercio significaba necesariamente una
“expansion de las ideas”. La esencia de este argumento reside en que los
descubrimientos significaban “un aumento de oportunidades” en que “el
sistema de los negocios cambiaba con el ensanchamiento del horizonte
econdmico” y que esas nuevas oportunidades surgid una clase de
entrepeneurs con un espiritu capitalista y de individualismo econdémico, que
actuaba como un disolvente de la sociedad tradicional. (ELLIOT, 1972, p.
75)

As riquezas americanas alimentaram ndo apenas a cobiga de reis e mercadores
europeus, mas atingiram também mercados tdo distantes e imprevistos como o asiatico. A
prata das “Indias” chegou a ter uma procura maior que o poderoso ouro, chegando a provocar,
em certo momento, a subida do primeiro metal devido a sua escassez no mercado.

A presenca do Novo Mundo na nova ordem mundial alterou, como ja foi visto, a
realidade do resto do planeta, mas nos primeiros momentos foram poucas as influéncias
provenientes do mundo indigena. As imagens que se iam formando da paisagem ¢ dos
moradores do Novo Mundo quase nunca contemplavam a prépria visdo dos naturais. Essa
falta foi suprida com a superposi¢do de imagens que misturavam, por um lado, elementos
reais a modo de comparag@o, como no caso das descricdes multicromaticas de Colombo da
paisagem nos seus primeiros relatos e, por outro lado, as recriagdes fantdsticas dos diversos
Cronistas de Indias para tentar explicar o que ndo conheciam. De Colombo nos fins do século
XV até Von Humboldt ja no século XIX, muitos foram os retratos da realidade americana que
chegaram ao avido leitor europeu. Desta maneira, a América foi desenhada como uma
superposicdo de mitos, um amalgama de lendas que construiam uma nova realidade que se
transforma de acordo com a pena de cada cronista, de cada viajante e até mesmo dos
religiosos que enxergavam demonios em quase todas as manifestacdes indigenas.

Em 1492, na carta de Cristovio Colombo anunciando a chegada ¢ a descoberta das
terras que ele supunha que fossem as miticas Cipango e Catay, ja aparecem de um modo
implicito as muitas possibilidades que as novas terras da Coroa teriam a oferecer. Colombo
traz, através de seu relato, uma idilica visdo da terra que acabara de descobrir, uma descrigéo
que ndo deixa de lado a perspectiva econdmica:

Hay palmas de seis o de ocho maneras, que es admiracion verlas, por la
diformidad fermosa dellas, mas asi como los otros arboles y frutos ¢ yerbas:
en ella hay pinares 4 maravilla, ¢ hay campifias grandisimas, ¢ hay miel, y de



21

Lopez. J.1

muchas maneras de aves y frutas muy diversas. En las tierras hay muchas
minas de metales ¢ hay gente in estimable niimero.

La Espafiola es maravilla: las sierras y las montafias y las vegas y las
campifias, y las tierras tan fermosas y gruesas para plantar y sembrar, para
criar ganados de todas suertes, para edificios de villas y lugares. [...] En
conclusion, a fablar desto solamente que se ha fecho este viage que fué asi
de corrida, que pueden ver Sus Altezas que yo les daré oro cuanto hobieren
menester, con muy poquita ayuda que sus altezas me daran: agora especeria
y algodon cuanto Sus Altezas mandaran cargar, y almastiga cuanto
mandaran cargar; é de la cual fasta hoy no se ha fallado salvo en Grecia y en
la isla de Xio, y el Sefiorio la vendo como quiere, y lignaloe cuanto
mandaran cargar, y esclavos cuantos mandaran cargar, ¢ seran de los
iddlatras; y creo haber fallado ruibarbo y canela, e otras mil cosas de
sustancia fallaré, que habran fallado la gente que alld dejo; [...] (Carta de
Coloén, anunciando el descubrimiento del Nuevo Mundo. Disponivel em:
<http://www.ensayistas.org/antologia/XV/colon/>).

A partir dessa visdo, ndo ¢ dificil imaginar qual era a prioridade do relato do Almirante
em descrever para os monarcas espanhdis a relevancia das terras achadas. Apesar da primeira
viagem colombiana nio ter atingido um resultado muito atraente, tanto a carta como o didrio
de abordo, redigido anos mais tarde pelo padre Bartolomé de las Casas a partir do diario
original de Colombo, deixam-nos ver que essas “Cipango e¢ Catay” poderiam trazer ainda
muitas boas novas se o rei da Espanha financiasse uma segunda viagem, dessa vez mais
preparada. Tal visdo esperancosa do que a terra tem para oferecer foi o que Fernando Ainsa
(1998) chamou de “fuga hacia adelante” e foi uma constante no discurso dos Cronistas de
Indias. Nesse sentido, quando algo ndo aparece diante dos nossos olhos é porque estd um
pouco mais adiante.

O conteudo da primeira epistola hispano-americana corrobora o pensamento de Elliot
exposto anteriormente: a perspectiva de lucro estava acima da visao idilica. Porém, esse olhar
pré-romantico se faz necessario para garantir a pertinéncia da presenca nessas novas terras
que, pouco depois, refor¢ando essa atribui¢do divina, o proprio Papa de Roma referendou com
diversas Bulas Papais. Menos de dez anos depois da descoberta, o proprio Almirante
Colombo parece deixar de lado o aspecto meramente econdmico do seu descobrimento e no
seu controverso Livro das profecias adotou uma visdo providencial, retratando a sua viagem
as novas terras como uma missdo divina. O padre Bartolomé de las Casas reiterou essa idéia
ao justificar que o prdoprio nome “Cristévdo” o proclamava como o “Portador de Cristo”.
Assim, a ansia pelo lucro e a intencdo de empreender uma missdo divina caminharam juntas,

dando um caréater dicotémico a futura conquista.



22

Lopez. J.1

O sonho de encontrar os tesouros narrados pelo viajante italiano Marco Polo no Livro
das maravilhas varios séculos antes poderia parecer até frustrado diante do panorama do
primeiro contato com as chamadas, pelo proprio Colombo, de ante-ilhas ou Antillas. A davida
de que n3o se encontrava em um continente como era presumidamente esperado pelo
navegador ndo pareceu, contudo, frustrar o sonho colombiano.

As ilhas que ndo pareciam, pelo menos para os companheiros de viagem do
Almirante, ser as terras do Gran-Khan nio intimidaram Colombo. As terras, em um primeiro
momento, ndo mostravam aquelas riquezas descritas por Marco P6lo que foram usadas como
pretexto para convencer os futuros marinheiros a encarar a viagem e mesmo durante a
travessia, quando os marujos ameacavam a fazer rebelido devido a promessa de uma terra que
ndo chegava nunca. Além disso, os habitantes ndo tinham os tragos fisicos descritos pelo
veneziano e por outros viajantes posteriores.

Porém, em um exercicio de inusitada retorica, o Almirante inaugurou uma narrativa na
qual tudo é possivel e aquilo que nfo tinha uma facil interpretagdo era relatado através da
comparacdo ou da invencdo. Pode-se dizer que Colombo ndo somente abriu o caminho
geografico para o Novo Mundo, mas também para o controverso discurso narrativo da
conquista, como o observa Beatriz Pastor (1993).

Para o europeu, responsavel pela escrita da histdria oficial, a data de 1492 marcou,
como ja foi observado, o inicio de importantes mudangas que, na maioria das vezes, eram
desfavordveis para os futuros americanos. Tal qual no Velho Mundo, no novo continente
também se produziu um anfes ¢ um depois. A diferenga ¢ que esse depois ndo foi favoravel
para a totalidade dos envolvidos na colonizagdo do Novo Mundo.

Essa dramatica mudanca havia comecado no territério que viria a ser chamado de
América, muito tempo antes que o primeiro europeu colocasse seu pé em terra firme depois
da revolucionaria odisséia maritima de Colombo. Para o devir histérico do continente o
encontro dos dois mundos foi somente um novo capitulo na sua trajetdria, mas talvez o
episodio mais importante da sua longa jornada.

Os pressagios que havia nas diferentes culturas pré-colombianas anunciavam a volta
daquele que ha muito tempo havia deixado as terras do continente e atravessado o mar com a
promessa de um dia retornar para dar fim a uma das eras previstas pelos taumaturgos de
Moctezuma e pelos seus antecessores. A chegada dos navegantes provocou um duplo
sentimento nas diferentes comunidades indigenas: por um lado, a alegria do retorno do tdo

esperado Quetzalcoatl e, por outro lado, diante dos acontecimentos que se sucederam apds a



23

Lopez. J.1

chegada dos europeus, a desconfianga sobre as intengdes desse retorno. Como veremos mais
adiante, no caso dos territorios do atual México, os Nahuas também experimentaram esse
duplo sentimento de alegria e de desamparo por ver que o seu mundo se desmoronava e eram
abandonados pelos seus deuses. Esse momento ndo seria desperdicado pelos representantes da
religido cristd que a partir de entdo apresentaria aos incrédulos indigenas, desde aquele
momento, Unico deus verdadeiro.

La huida de los dioses y la muerte de los jefes habian dejado al indigena en
una soledad tan dificil de imaginar para un hombre moderno. El catolicismo
le hace reanudar sus lazos con el mundo y el trasmundo. Devuelve sentido a
su presencia en la tierra, alimenta sus esperanzas y justifica su vida y su
muerte (PAZ, 1971, p.60-61)

O mito do retorno do Deus, embora até hoje seja muito discutida a sua veracidade,
explicaria a aparente tolerancia do governante mexica com os estrangeiros €, por sua vez, o
controverso relacionamento com os demais lideres, entre eles o proprio irmdo de Moctezuma
que, desde o principio, desconfiou dos invasores.

O periodo anterior a chegada dos estrangeiros que se aproximaram da costa nas suas
“casas flutuantes” foi marcado na cultura mexica pela passagem entre o fim da era de
Quetzalcoatl e a nova era de Huitzilopotchtli. Os Mexicas haviam encurtado o tempo da era
da serpente com penas e isso os fazia sentir usurpadores do poder do deus e, portanto, temiam
a sua vinganga.

Nos tltimos anos, muito se tem discutido sobre a veracidade do mito da serpente com
penas e a sua relevancia dentro da cosmogonia nahua ou, melhor dizendo, para a genealogia
de um povo que preferiu ocultar seu abominavel passado e reinventar a sua propria historia. O
historiador Matthew Restall (2006), na sua revisdo particular dos sete grandes mitos da
conquista espanhola, desconstroi a famosa lenda e oferece-nos uma visdo bem diferente, na
qual no sdo os nativos os que comegaram a confusio:

Segundo Bernal Diaz, alguns cempoalanos exclamaram, ao tomarem
conhecimento das armas de fogo, “certamente eles (os espanhdis) devem ser
teules”. A palavra teules costuma ser traduzida como deuses, mas seu
sentido € mais ambiguo. O nauatle para deus é feotl, teteoh no plural, mas
seu significado é menos restrito que o inglés god (“Deus”) ou o espanhol
dios. Podia ser combinado a duas outras palavras, por exemplo, para
qualifica-lo ndo como especificamente divinos ou sagrados, mas como
fantasticos, extraordinarios, grandes poderosos e assim por diante. Desse
modo, sem o apoio substancial de outras evidéncias, a qualificacdo casual
dos espanhois como feules sugere um reconhecimento nio de seu estatuto
divino, mas de seu significado politico e militar na regido. (RESTALL,
2006, p.195)



24

Lopez. J.1

Os Mexicas estavam convencidos de que os seus deuses ndo estavam ajudando muito
na luta contra o invasor e, provavelmente, certamente foi por isso que grande parte da
populacdo que resistia ao assédio militar e ao exterminio provocado pelas doengas trazidas
pelas tropas terminou, como Unica op¢do possivel, por se submeter a cultura e a religido
cristd. Porém, em muitos casos, tal conversdo foi mais uma adequacdo estratégica a nova
realidade do que um ato sincero de reconhecimento de um novo deus que lhes parecia mais
um demonio do que o Deus amoroso que os religiosos insistiam em apresentar. Esta forcada
conversdo constitui-se como um etnocidio de carateristicas bem mais cruéis e de

conseqiiéncias mais durdveis que o proprio genocidio.

A ambivaléncia americana: outopia e eutopia
O Novo Mundo passou rapidamente a desempenhar no cendrio internacional
uma dupla fun¢do: uma de ordem tedrica e utdpica, e outra de ordem pratica e econdmica.
Essas duas correntes convergiram com o tempo no processo de relacionamento entre as duas
sociedades.

J. H. Elliot foi um dos primeiros historiadores que fez um balango das principais idéias
sobre esse polémico assunto que, ao longo dos ultimos quinhentos anos, tem suscitado
constantes debates. Precisamente quando a América atingiu cinco séculos, o mercado editorial
foi abastecido de textos sobre o assunto: comegando pelo proprio Elliot e passando por
autores como Antonhy Padgen, Magnus Morner, Serge Gruzinski, Walter Mignolo, Beatriz
Pastor, Edmundo O'Gorman ¢ Fernando Ainsa, entre muitos outros. Essa nova geragcdo de
pesquisadores ¢, atualmente, encarregada de questionar o eterno debate da descoberta do
Novo Mundo. Como os autores tratam de assuntos pertinentes ao objetivo desta tese, todos
foram contemplados na bibliografia.

Quanto aos estudos sobre o franciscanismo no Novo Mundo, vale dizer que foram
também muitos os autores apreciados nesta pesquisa. Foram consultados obras de autores de
diferentes geragdes que focalizaram o assunto de diferentes perspectivas: desde a visdo mais
classica e conservadora de autores como Robert Ricard ¢ Joaquim Garcia Icazbalceta até o
olhar mais inovador de pesquisadores como Antonio Rubial, do Colegio de Mexico, e de Lino
Gomés Canedo; sem esquecer os textos fundamentais de John Phelan, Mario Cayota, que
trazem importantissimas reflexdes sobre a presenca e as agdes da Ordem de Sio Francisco na

Nova Espanha.



25

Lopez. J.1

Para auxiliar nos estudos epistolograficos, foi imprescindivel o extenso estudo sobre a
literatura epistolar desde a época classica até a Renascenca do professor Pedro Martin Bafios.
Outros estudos sobre o tema como os de Trinidad Arcos Pereira e Pilar Gonzalbo Aizpuru
trouxeram importantes informagdes para suscitar a discussdo sobre o assunto central da tese.

Na abordagem do periodo humanista e das suas repercussdes, foram indispensaveis os
textos de Marcel Bataillon, Joseph Perez e John Lynch. Todos eles abordaram o tema em
questdo a partir de uma perspectiva mais atual e mais atenta as ultimas investigagdes sobre as
particularidades do movimento na Peninsula Ibérica e nas terras do Novo Mundo.

John Elliot (1972, p. 14), ao questionar um ensaio do abade Raynal sobre a
transcendéncia da viagem colombiana e da descoberta do Novo Mundo, interroga a real
importancia do fato e as suas conseqii€éncias diretas, trazendo de volta uma das discussdes
mais importantes sobre o tema. Essa polémica discussdo havia surgido em 1783 na Franca,
quando o mesmo Abade Raynal, por celebracdo do terceiro centenario da descoberta da
América, convocou um concurso com o objetivo de promover a reflexdo sobre uma questéo
que, por um lado parecia bem explicita, mas por outro, era claramente subjetiva: foi util ou
nociva para o género humano a descoberta do Novo Mundo?

Como resultado dessa iniciativa, surgiu uma série de ensaios que seriam, com o tempo,
as bases da denominada “Polémica do Novo Mundo”. Tal controvérsia, que poderia nos
parecer nos dias de hoje absurda, envolveu intelectuais do porte de Alexander Von Humboldt
e Montesquieu que debateram durante décadas as vantagens e as desvantagens da América
para considerar aspectos como o tamanho das espécies e a capacidade intelectual dos seus
habitantes, entre outros assuntos. A emancipagdo das jovens nagdes americanas ¢ a perda de
poder das antigas poténcias coloniais aumentaram ainda mais a polémica que, nos anos
seguintes, chegou a pensadores latino-americanos como José¢ Vasconcelos, no México, e
Silvio Romero, no Brasil.

O debate sobre esse assunto se atualiza constantemente, apesar de nos acompanhar ha
cinco séculos. Até hoje as respostas remetem-nos a um campo um tanto difuso que vai do
retorico ao tedrico, da obviedade da importancia a controversa pertinéncia da colonizag3o.

Além de fonte de riquezas, o continente americano desempenhou um importante papel
no processo de catarse a partir do momento em que a América passou a ser vista como uma
nova chance oferecida ao mundo civilizado, uma possibilidade de redengdo dos pecados e de

renascer livre de vicios e da corrupgdo generalizada que tomou conta da Europa.



26

Lopez. J.1

Nessa oportunidade de redimir o Velho Mundo criando um novo mundo, como definiu
o franciscano Jeronimo de Mendieta, as ordens religiosas e, especialmente, a Ordem Serafica
tiveram uma importante participacdo no decorrer do século XVI.

Foi nesse ambiente de cultivo de uma sociedade que floresceram, com grande forga, as
idéias milenaristas e messianicas que vinham germinando na Europa desde a Idade Média.
Pensamentos como os de Joaquim de Fiori e de Thomas More encontraram no novo
continente um perfeito espaco de concretizacdo. A materializacdo da utopia, que ja vinha
acompanhando o homem ao longo de sua histéria e havia se mostrado muito pratica em
determinados momentos, parecia que encontraria novamente um terreno fértil. Na
combinagdo desses dois pensamentos, o espiritual ¢ o temporal, as complexas relagdes entre
os dois mundos encontraram seu campo de cultivo mais fecundo.

Foi, em um primeiro momento, tarefa dos navegantes encontrar a possivel
rentabilidade das novas terras para agradar ndo s6 a Coroa, patrocinadora da aventura, mas
também os banqueiros que haviam investido grande quantidade de capital em troca de uma
parte dos lucros futuros. Mas, como ironiza Alejo Carpentier no seu magnifico e polémico
livro A harpa e a sombra (1987), o proprio Colombo ndo tinha como ndo deixar transparecer
0 seu outro objetivo quando adentrou no mar tenebroso com a divina missdo de chegar as
distantes terras das Indias e, principalmente, ndo podia voltar a Europa sem ao menos
anunciar a esperanca de futuras riquezas.

No he visto arboles de especias e auguro que aqui deber haber especias.
Hablo de minas de oro pero no sé de ninguna. Hablo de perlas, muchas
perlas, tan solo porque vi algunas almejas “que son sefial de ellas”. Sélo he
dicho algo cierto: que aqui los perros parece que no ladran. Pero con perros
que ni siquiera saben ladrar no voy a pagar el millén que debo a los malditos
genoveses de Sevilla, capaces de mandar a su madre a galeras por una deuda
de cincuenta mes que no tengo la maravedies. Y lo peor de todo es que no
tengo la mas minima idea de donde estamos [...] Vuelvo a tomar la pluma y
sigo redactando mi Repertorio de de buenas nuevas, mi Catalogo de
Relucientes Prondsticos. (CARPENTIER,1987, p. 130-131)

Diferente do pensamento imaginado pelo escritor cubano, o discurso colombiano
presente tanto no seu epistolario como nos seus didrios s6 deixa ver de maneira implicita a
questdo econdmica. Ela sd aparece por tras da narrativa da aventura e raras vezes de forma
objetiva. As riquezas que as novas terras descobertas podem gerar para a Coroa espanhola
alimentam o sonho nos primeiros momentos, porém, serd a missao de levar a palavra de Deus
a essas terras desconhecidas o suposto objetivo principal do Almirante. Espiritualidade e

temporalidade se misturam num Unico discurso no conteudo da primeira carta do navegador.



27

Lopez. J.1

Ellos deben ser buenos servidores y de buen ingenio, que veo que muy
presto dicen todo lo que les decia. Y creo que ligeramente se harian
cristianos, que me parecio que ninguna secta tenian. Yo placiendo a nuestro
Sefior levaré de aqui al tiempo de mi partida seis a vuestras altezas para que
deprendan fablar. (COLON, 1985, p. 43-44)

Coube a Colombo e a um reduzido niimero de pioneiros o trabalho de viabilizar uma
possivel rentabilidade nas terras do Novo Mundo; ja aos militares coube o trabalho de
oferecer a cobertura necessaria para tal propdsito e, ao mesmo tempo, dar condi¢des para a
entrada de um terceiro grupo, o dos religiosos, que teve certamente a mais dificil missdo e o
contato mais direto e fraterno com as diferentes populagdes locais.

Foi de responsabilidade da Igreja o trabalho, entre idilico, messidnico e de denuncia,
de dar continuidade as complexas rela¢des entre os dois mundos, que ndo haviam comegado
muito bem por parte dos primeiros conquistadores.

Caberia também aos representantes da Igreja a incumbéncia de refletir sobre as
relagdes humanas no Novo Mundo e tentar coloca-las no eixo do pensamento do velho
continente. O que Gruzinski (2003) chamou de “coloniza¢do do imaginario” foi a
consequéncia imediata da necessidade de adaptacdo do Novo Mundo a uma realidade
europeia. Essa colonizacdo, entre utopica e distopica, deu um novo sentido ao continente e
colocou em colapso o legado cultural de grandissima importancia que ja possuia.

No processo de adaptagdo a nova realidade devem ser considerados varios aspectos
que, sem duvida, ajudaram a consolidar a revisdo do conceito de Novo Mundo recém
atribuido por parte dos europeus: por um lado, a estranheza provocada pela exuberante
paisagem, cujas novas espécies animais e vegetais fomentaram a fantasia e a imaginagdo do
recém chegado e, por extens@o, do leitor europeu que recebia os relatos. Desta maneira,
lendas e superstigdes encontraram nas terras americanas um espago propicio para sua
revitalizagdo. Assim, primeiramente o legado greco-latino e, mais tarde, o africano e o
oriental ajudaram a dar sentido a um mundo dificil de decifrar: mitos como as mulheres
Amazonas, imagens como a cidade cheia de ouro descrita por Marco Polo séculos atras, entre
outros, povoaram o imaginario sobre essas terras imprevisiveis. Até o século XVI a
verossimilhanga era algo muito questionavel nos textos e somente décadas depois da chegada
do europeu ao Novo Mundo tal conceito, como aponta Cordiviola (2005, p. 66), mudou
radicalmente.

Vespucio e os portugueses inauguram a narrativa das viagens renascentistas,
a que levara relatos como os de Mandeville ao ostracismo.



28

Lopez. J.1

Os critérios de verossimilhanca mudam no século XVI, e as historias de
monstros e maravilhas (que, longe de desaparecer, se multiplicam) passaram,
no entanto a ser vistas com suspicacia e relegadas a um outro ambito, o da
provavel fic¢do. (CORDIVIOLA, 2005, p. 66)

Por outro lado, no nosso ponto de vista, 0 mais importante fato desse momento foi o
aparecimento no pensamento europeu de um conjunto de povos isolados ¢ mais de uma sélida
sociedade com caracteristicas bem diferentes a tudo que era conhecido até entdo pelos
navegantes de ultramar.

O pensamento e os costumes indigenas levaram o Velho Mundo a questionar o seu
modo de vida. As primeiras noticias enviadas pelo Almirante Colombo relataram uma série de
qualidades dos moradores das “ante-ilhas” que naquele momento os europeus ja haviam
perdido: a vida harmoniosa, o pouco ou nenhum apego aos bens materiais ¢ a inocéncia
mostrada pelos chamados estratégicamente de indios. Tal informacdo, primeiro surpreende e
depois faz pensar sobre a possibilidade de conceber as relagdes sociais e a convivéncia com a
natureza de outra maneira.

Apesar desse retrato idilico ter sobrevivido por pouco tempo, o curto periodo foi
bastante frutifero para levantar uma das polémicas mais importantes no campo das relacdes
humanas até entdo. O indigena era como no imaginario dos primeiros cristdos marcado pela
inocéncia por ndo conhecer os sete pecados capitais; por isso, estava mais do que apto para
fazer parte e até para ser o protagonista do Novo Mundo. Isso fez com que o homem
“civilizado” analisasse se era licito ocupar as terras e acabar com o modelo exemplar de vida
dos nativos.

Pela primeira vez, um povo conquistador teve a oportunidade de questionar ndo so a
pertinéncia de seus atos, mas ir muito mais longe, refletindo sobre a natureza dos
conquistados e sobre a pertinéncia de escraviza-los. J4 nos primeiros momentos da
coloniza¢do do Novo Mundo, os religiosos mostraram seu repudio ao modo como estava
sendo conduzida a relagdo com os indigenas, enviando correspondéncias a Coroa e as
autoridades locais, apelando para que colocassem um freio na atitude dos conquistadores
antes que terminassem por apagar a presenga dos naturais nas suas proprias terras. Tal
pensamento, com o tempo, fundou as bases do direito natural.

Por primera vez en la historia de un pueblo — los espafioles — prestaron
honda atencién a la naturaleza de la cultura de los pueblos que encontraban
y, mas sorprendente todavia, las controversias que se desarrollaron en el
siglo XVI acerca del método justo de tratar a los indios llevé a una
consideracion fundamental sobre la naturaleza misma del hombre (HANKE
apud XIRAU, 1973. p. 14)



29

Lopez. J.1

Defensor da mesma opinido sobre a legitimidade da presenca espanhola, John Phelan
(1972, p.15) considera a evangelizagdo americana dentro de trés correntes: a primeira como
uma missdo civilizadora amparada no pensamento de Juan Ginés de Sepulveda; a segunda
baseada nos tedlogos dominicanos que defendiam a soberania dos espanhdis sobre os
indigenas; e uma terceira que corresponderia a interpretacdo mistica da conquista. A esta
ultima pertenceu figuras importantes como Frei Jeronimo de Mendieta, um dos principais
representantes da Ordem Franciscana na Nova Espanha e o encarregado, segundo Phelan, de
atribuir a missao serafica no México um tom milenarista e, por extensao, messianico.

A polémica questdo da legitimidade da ocupac@o das terras indigenas ¢ da pertinéncia
da chamada guerra justa definiu as bases do Direito natural americano. Esse novo Direito
natural foi gestado pacientemente no corpo do texto das constantes denuncias que religiosos
como os irmdos menores da Ordem de So Francisco enviavam a Coroa ou as autoridades
locais. Isso provocou que os doutores da Igreja e até o proprio Papa emitissem a sua deciséo
sobre um tema polémico na época. Em 1537, mais de meio século depois do primeiro
encontro entre europeus ¢ indigenas, quando as popula¢des nativas apresentaram uma queda
demografica alarmante, o debate sobre a humanidade dos indios foi concluido e foi favoravel
a eles.

A Bula Sublimis Dei, produto de muitas consideragdes entre o Papa Paulo III e a sua
equipe de tedlogos, determinou que os indigenas eram humanos e, mais importantes ainda,
providos de alma. Contudo, por causa do seu desconhecimento da fé no tnico Deus
verdadeiro, deveria ser permitido que eles alcangassem o bem celestial por si mesmos. Esse
processo de aproximagdo de Deus ¢ chamado de antropogénesis: por interveng¢do do Espirito
Santo o ser humano poder alcangar o bem celestial, mas para que isso se dé adequadamente ¢
preciso que o indigena estivesse inserido no mundo espiritual cristdo.

De manera paralela al conocimiento de los indigenas novohispanos,
concebidos como lo Otro, en la medida en que no participan del universo
simbolico europeo, surge la cuestion de cudl sera el lugar que ocupan dentro
de este proceso universal de la Antropogénesis. Esta verdad revelada
universalmente, segun los manuscritos cristianos, es descifrada por los
cronistas en las costumbres y textos mesoamericanos. Se extrae un grupo de
ceremonias y creencias que los indigenas tienen en comun con los espafioles
y que son concebidas como deformaciones diabolicas del original cristiano.
De este proceso resulta la formacion del Otro como ente de naturaleza
diabdlica y la conviccidon de que es necesario extirpar esa idolatria. Es la
misma ruta conceptual que recorri6 San Agustin al considerar lo pagano
como sinoénimo de diabdlico, resultado de sus antecedentes neoplatonicos y
maniqueistas. Esta vena alimentaria las ambiciones de aquellos espafioles



30

Lopez. J.1

que desvirtuaron la naturaleza indigena, apoyando la esclavitud ilimitada de
los indigenas, con fines de lucro. (BARRANON. Disponivel em:
<http://razonypalabra.org.mx/anteriores/n34/abarranon.html>)

Tristemente, naquele momento muita coisa mudou e nem a Bula papal nem as Novas
Leis de Indias, promulgadas poucos anos depois, alterararam a realidade do desastre que
estava sendo anunciando ha varias décadas. Grande parte das populacdes locais foi vitimada
pelas doengas importadas pelos europeus, pois os indigenas ndo tinham imunidade a elas; e,
ironicamente, o nimero de mortos pelos efeitos da Conquista Militar foi bem inferior.

Outro aspecto a ser considerado ¢ que a Peninsula Ibérica, em um primeiro momento,
e mais tarde, o resto das poténcias européias enxergaram as terras nao somente como espago
da redencdo humana, mas também como a desejavel regido das riquezas, um “El Dorado” que
com o tempo alimentou a cobi¢a de paises como Franga, Inglaterra ¢ Holanda.

Os aspectos observados nas paginas anteriores se fossem examinados isoladamente
poderiam ter desencadeado outra forma de colonizag@o, porém, seria impensavel observa-los
de modo independente, pois foi justamente com a confluéncia de todos eles, com as multiplas
relacdes que se criaram que foi possivel dar sentido a presenca europeia no Novo Mundo. O
termo foi utilizado para dar uma nova identidade a uma realidade que nos mais diversos
aspectos — religioso, sociologico, entre muitos outros — ndo conseguiam entender.

Se em um primeiro olhar foi a natureza o que mais chamou a atencdo do navegante
Cristovao Colombo, também foi, quase simultaneamente, a possibilidade de muitas relacdes
econdmicas. Todo o lucro obtido, sem duvida, ndo poderia ter sido alcangado sem a presenca
do indigena que, com seu trabalho for¢ado, cumpriu a profética visdo de Américo Vespucio
poucos anos depois da chegada as costas americanas: “Deixa que o indigena faga o trabalho

que o europeu ndo quer fazer”.

A pertinéncia da conquista americana

A tao formulada e reformulada pergunta sobre a pertinéncia do modelo de colonizagio
praticado pelos espanhdis no Novo mundo surgiu no mesmo instante em que eles colocaram
seus pés sobre as supostas Indias.

Desde o fim do século XV, quando o desafio era descobrir o modo adequado de

colonizag@o e, posteriormente, de evangeliza¢do dos naturais, até meados do século seguinte,



31

Lopez. J.1

quando a populagdo indigena ja havia sido praticamente eliminada, temas como a guerra justa,
o requerimento e a colocacdo em pratica de diversos projetos de colonizagdo como o do Bispo
Vasco de Quiroga e, no século seguinte, as célebres missdes jesuiticas nas terras pertencentes
as coroas portuguesa ¢ espanhola ocuparam as discussdes dos eminentes pensadores da Igreja
e dos principais legisladores da Europa e levaram ou provocaram um debate nunca visto na
conquista de um territorio por outra poténcia estrangeira.

Durante muitos anos, a questdo indigena foi motivo de grande conflito na Europa entre
a alta intelectualidade, envolvendo doutores da Igreja, professores universitarios e os mais
altos cargos do governo e da realeza. Considerando a alta categoria dos participantes se
poderia esperar uma solu¢do rapida e satisfatoria do problema em questdo, no entanto, os
primeiros momentos da ‘“aventura” americana foram marcados mais pelo espirito da
contradi¢do do que pela coeréncia, desta maneira, o assunto arrastou-se por décadas sem ter
chegado nunca a uma solugdo convincente. Nao faltaram considera¢des tedricas das mais
diversas indoles, mas foram poucas e de pequena repercussdo as raras iniciativas que
pretendiam proteger o indigena do avanco letal de uma sociedade que ndo o reconhecia como
individuo e que o condenou a uma imagem estereotipada da qual seria muito dificil sair.

Foram vérios os fatores que levaram o tema indigena a debate. Entre os principais, esta
o empenho dos monarcas ¢ de alguns representantes da Igreja em cumprir a Unica acdo
possivel para legitimar a presenca dos espanhois no Novo Mundo: levar a palavra de Deus as
terras distantes até entdo — por alguma razdo desconhecida — esquecidas pelo doador da vida.

No entanto, essa divina missdo da Coroa espanhola entra em contradicdo na Real
Cédula de 20 de dezembro de 1503, que continha as instrugdes dos Monarcas para 0 novo
governador das Indias, Nicolas Ovando. Tal documento foi entregue a Ovando antes de ele
embarcar para tomar posse do seu novo cargo e constitui um claro exemplo do espirito de
contradicdo dos primeiros anos do periodo colonial hispano-americano. O governador foi
instruido, obedecendo a missdo divina, a cuidar das almas dos indigenas, como podemos
observar neste fragmento do documento real:

Primeramente, procuraréis con muncha deligencia las cosas del servicio de
Dios, e que los oficios devinos se fagan con muncha estimacién e orden e
reverencia, como conviene.

Item: porque Nos deseamos que los yndios se conviertan a nuestra Sancta
Fee Cathdlica, e sus animas se salven, porque €ste es el mayor bien que les
podemos desear, para lo qual es menester que sean ynformados en las cosas
de nuestra fee, para que vengan en conoscimiento della, ternéys muncho
cuidado de procurar, sin les facer fuerza alguna, como los religiosos que alla
estan los ynformen e amonesten para ello con muncho amor, de manera que,



32

Lopez. J.1

lo mas presto que se pueda, se conviertan; e para ello daréys todo el favor e

ayuda que menester sea.

(Disponivel em:

<http://www.biblioteca.tv/artman2/publish/1501 323/Instrucciones_al _comendador
fray Nicol_s_de Ovando 997.shtml>)

Mas, por outro lado, as outras instru¢des ndo eram tdo benevolentes e misericordiosas
como a primeira. A busca pelas riquezas das novas terras parecia ndo deixar muito tempo aos
indigenas para tragarem seu caminho mistico de encontro com a nova fé:

Item: e porque para coger oro e facer las otras labores que nos mandamos
facer, sera necesario aprovecharnos del servicio de los yndios, compelir los
eis que trabaxen en las cosas de nuestro servicio, pagando a cada uno el
salario que xustamente vos pareciere que debieren de aber, sygund la calidad
de la tierra. (Real cédula del 20 de diciembre de 1503)

O interesse maior de Ovando, conforme o monarca orienta na Real Cédula, era a
extracdo de ouro, um trabalho muito exaustivo que ndo permitia ao indigena, como anos mais
tarde propds a ja citada Bula papal Sublimis Dei, encontrasse livremente a fé cristd, o bem
celestial.

Outro aspecto importante que deve ser considerado € que uma boa parte dos homens
que defenderam a causa dos indios nunca haviam pisado no novo continente; deste modo, a
sua posicdo estava muito mais proxima da teoria do que da pratica. Ao mesmo tempo, aqueles
que conheciam de perto os problemas da nova colonia, como Bartolomé de las Casas ¢ o
padre Antonio Montesinos, encontravam sérias dificuldades para que se ouvissem as suas
reivindicagGes.

Por outro lado, aqueles que foram enviados com a missdo de proteger e encaminhar as
almas dos indios foram afetados por um fendmeno que, no dmbito dos estudos culturais, é
conhecido como ambivaléncia e que se traduz, como observa Phelan (1972, p. 86), nas duas
correntes que se criaram na relagdo com os indigenas. A primeira corrente era encabecada por
Sahagun, partidario do estudo cientifico das culturas locais como forma de erradicar a
idolatria da base; a segunda era representada pelo padre Betanzos que, pelo contrario,
afirmava que o indigena era incapaz de obter a fé e que ndo demoraria muito tempo para que
todos eles acabassem.

No caso de alguns dos religiosos — ¢ esta a maior ambivaléncia —, o duplo sentimento
se produz de modo simultaneo, ha ao mesmo tempo rejei¢do e aproximagdo na convivéncia
didria com os indigenas. Essa aparente contradicdo levou os missionarios a desconfiarem da

sua miss@o evangelizadora e a acreditar, cada vez com mais convic¢do, que a idolatria nunca



33

Lopez. J.1

seria erradicada e o que parecia ser uma conversdo sincera somente era uma forma disfargada
de heresia, ou desde a perspectiva dos indigenas uma forma de tentar neutralizar os terriveis
efeitos provocados pelo apagamento das suas tradicdes e o desajuste dos seus ciclos
ceremoniais. Esta atitude dos nativos fomentou em muitos religiosos um sentimento de
desesperanga de uma verdadeira conversdo dos naturais. Porém, por cima de todos os
conflitos, angustias e debates provocados pelo dramatico convivio, o que se procurava, pelos
menos no espirito dos religiosos e de alguns intelectuais, era encontrar um modo de
convivéncia entre colonos e indigenas que fosse além dos beneficios econdmicos que a terra
poderia trazer para os colonizadores e do interesse dos indigenas em preservar, dentro do que
era possivel, as suas tradigdes, considerando que uma nova sociedade estava senda construida.

Como afirma Gruzinski (2003, p. 9), a nova sociedade que surgia estava marcada pelo
efeito devastador da ruina da cultura anterior. A confusdo de imagens, de novos costumes e
novas formas de entender o mundo produziu nos indigenas e nos colonizadores uma reagéo
simultdnea de admiragéo e de desprezo mutuo.

Esse fendomeno certamente aconteceu de modo similar em um tom mais ou menos
dramatico para as populagdes indigenas e, principalmente, para aqueles que haviam
pertencido as classe dirigentes das principais comunidades. Os novos suditos da Coroa
espanhola ndo conseguiam entender a mudanga que estavam vivenciando: em pouco tempo as
suas crengas e valores foram arruinadas por uma nova cultura que lhes estava sendo imposta.

Foi nesse momento que ganhou notoriedade a utilidade das aliangas e as adaptacdes
estratégicas entre as duas culturas, tanto no &mbito militar quanto espiritual, como
observaremos mais adiante.

Nos primeiros momentos, como em todo processo de conquista, a evangelizagéo
passou por varias fases: desde o periodo de preparagéo até o declinio das ordens mendicantes,
provocado por uma mudanga politica por parte da Igreja espanhola motivada, entre outros
aspectos, pela decisdo do Monarca Felipe Il de acabar com qualquer tipo de manifestagdo que
pudesse ser relacionado com a religido pré-hispanica e, portanto, suspeita de heresia.
Posteriormente, a chegada da Ordem de S&o Indcio marcou o novo destino da evangelizagdo
nas colonias ultramarinas e colocou fim em aquele que poderia ter mudado o rumo da
coloniza¢do durante o periodo insular e continuaria inevitavelmente no periodo continental.

Durante o periodo inicial, as aliangas entre as duas culturas tiveram um momento
importantissimo no aspecto religioso. A necessidade de adequacdo a cultura hegemonica fez

com que muitas das culturas indigenas, em uma desesperada tentativa de sobrevivéncia,



34

Lopez. J.1

\

enraizassem suas genealogias a tradigdo cristd. Essas estratégias provocaram, como ja
observamos, episodios inusitados na formagdo da Igreja americana. Um dos mais relevantes
foi a apari¢do da Virgem de Guadalupe nos arredores da cidade do México em 1531. Como
poderemos comprovar, tomando como referéncia algumas cartas redigidas por membros da
Ordem de Sdo Francisco que fazem referéncia a alguns aspectos do milagre, o evento mudou
para sempre a relagdo dos indigenas com a religido cristd e, ao mesmo tempo, pareceu
transformar a relagdo entre eles.

O papel da correspondéncia epistolar no estudo das relagdes entre os envolvidos no
processo de colonizagdo do Novo Mundo ¢ de suma importancia. Por meio da literatura
epistolar produzida pelos diferentes membros da Ordem Serafica podemos acompanhar
muitos aspectos pouco conhecidos que influenciaram aquele relevante periodo da nossa
historia e que ainda guarda muitos mistérios.

O auxilio da literatura epistolar pode ser fundamental para encontrar o futuro possivel
que se esconde no nosso passado perdido. E por este motivo que iremos investigar nesta tese
as epistolas dos franciscanos, procurando respostas e, ao mesmo tempo, formulando novas
perguntas, contribuindo, de alguma forma, com o debate.

Que o desejo da Ordem Franciscana de incluir os naturais dentro da nova sociedade
novo-hispana nunca se consolidou ¢ um fato que ndo precisa ser comprovado. As
conseqiiéncias dessa negacdo sdo apreciaveis até¢ hoje em qualquer pais da América Latina,
onde a marginaliza¢do das comunidades indigenas € notdria. Porém, ja entender quais foram
os fatores que impossibilitaram o trabalho de evangelizacdo dos seraficos € ndo permitiram
que este desejo fosse concretizado é mais dificil, porém, pode ajudar-nos a entender um
capitulo de nossa historia americana que pouca vezes ¢ considerado. Desde o discurso
ufanista de Gémara até as palavras do Papa Jodo Paulo II sobre o mito guadalupano, todas
eles consideram este periodo desde uma perspectiva marcadamente idealizada e alheia aos
fatos concretos.

E aqui onde a literatura epistolar da ordem franciscana pode ajudar-nos a entender,
desde um ponto de vista cronoldgico, a seqiiéncia de fatores que determinaram a decadéncia
das ordens mendicantes e, em conseqii€ncia, a inviabilidade desse anseio.

Nas proximas paginas repassaremos os fatos historicos que cercaram este periodo, os
antecedentes, assim como os fatores que determinaram a ndo consolidagdo da louvavel
aspiragdo de alguns membros das ordens de integrar o indigena na sociedade que no encontro

de dois mundos surgia. Muitas foram as idealiza¢des tedricas, poucas as praticas.



35

Lopez. J.1

1¢ Parte




36

Lopez. J.1

CAPITULO 1

1492, UMA DATA NA ENCRUZILHADA DO TEMPO: A POLEMICA DO NOVO
MUNDO

A partir da perspectiva da historiografia ocidental mais tradicional, o ano de 1492 ¢
considerado como a data que marca o fim da Idade Média e o comec¢o da denominada Idade
Moderna ou Idade Nova; porém, de acordo com o ponto de vista da historia da Peninsula
Ibérica e mais concretamente da futura Espanha, esse ano ¢ essencial para entender uma parte
fundamental de seu processo histérico e dos antecedentes diretos do periodo que sera debatido
nesta tese. O ano de 1492 revela, ao agora considerado Velho Mundo, um campo aberto para
um sem numero de portas que se vislumbram desde as primeiras décadas; perspectivas que,
amparadas na visdo humanista da época, atingiram os mais diversos campos de conhecimento
e revolucionaram, como sera explicitado nas proximas paginas, muitos dos conceitos da velha

Europa dados como imutaveis.

No entanto, ndo podemos entender o processo de mudanga que se experimentou nas
décadas finais do século XV sem antes apreciar devidamente os antecedentes desse crucial
momento. Muitos de tais antecedentes derivaram nos multiplos fatores que influenciaram o
surgimento do idedrio renascentista e¢ das conseguintes repercussdes daquele periodo

historico.

O proprio termo Renascenga remete-nos ao conceito latino de renovatio ou renovagéo,
algo que vinha sendo gestado desde varios séculos antes. Entretanto, essa corrente de idéias
que mudou radicalmente a visdo do homem muitas vezes é concebida como uma manifestacdo
produzida por geracdo espontinea, ¢ ndo como a sequéncia logica de acontecimentos que
culminaram na Renascenga. Algo como se a historia tivesse sofrido uma parada e depois
comecado novamente seu andamento. Nao se pode deixar de observar que o movimento na
Italia nega parcialmente seu passado mais recente e volta os olhos a Antiguidade Classica, o
que ndo acontecerd — ao menos ndo do mesmo modo — na Espanha, pais em que a Renascenca

se adaptara mal.



37

Lopez. J.1

Muitos dos postulados que a corrente renascentista predica podem ser encontrados nos
ultimos séculos da Idade Média. Um deles ¢ o movimento de renovagdo cristd planejado na
Peninsula Ibérica dentro da propria igreja. Como veremos mais adiante, a influéncia do
erasmismo foi um aliciente de vital importancia nas primeiras décadas do século XVI, sendo
que as idéias do pensador holandés seriam contempladas por alguns intelectuais como uma
esperanca. A entusiasta aceitagdo de seu pensamento surpreendeu até o proprio Erasmo.
Intelectuais como Antonio de Guevara, Juan Luis Vives e os irmdos Valdés acolheram sua
obra no solo hispanico durante um controverso periodo em que os territérios da Coroa se
dividiam entre a corrente humanista trazida pelo monarca estrangeiro e os conservadores que

0 €nxergavam Como um usurpador.

Do mesmo modo que em outros paises europeus, a reforma religiosa era vista como
algo fundamental para moralizar uma igreja cada vez mais envolvida em corrupgdes e vendas
de indulgéncias. Principalmente desde o final da Idade Média, evidenciava-se um paulatino
afastamento dos principios da igreja dos primeiros cristdos. Na Espanha, uma vez passada a
febre erasmista, 0 medo de uma reforma — considerada como pagd — provocou a perseguicéo
implacavel contra qualquer manifestacdo julgada herética. Assim, a igreja espanhola,
juntamente com a igreja de Roma, organizou o Concilio de Trento, que definiu as bases da
Contra-reforma. Do mesmo modo que a reforma modificaria o modo de viver a fé, tal

contraproposta mediterranea também teve que se adaptar ao clima de mudanga.

E muito importante observar que a reforma religiosa ja havia atingido a Espanha desde
muito antes que a voz de Martin Lutero ganhasse forca, ¢ foi precisamente esse fato o que
favoreceu que a proposta luterana ndo tivesse tanta vigor nem na Espanha, nem em suas
possessdes ultramarinas. A pré-reforma tinha encontrado, no seio das ordens religiosas, uma
aproximacdo a um modo de vida mais cristdo. Dominicanos, Agustinianos e principalmente
Franciscanos ganharam na época um papel muito importante na vida religiosa e cultural. Nao
¢ uma casualidade que um dos homens mais importantes do reino fosse membro da ordem
Serafica: Francisco Jiménez de Cisneros, bispo, inquisidor geral e regente da Coroa de
Castelha em duas ocasides, foi o grande impulsor da reforma da igreja catolica no reino e, ao
mesmo tempo, o grande incentivador da cultura no pais. A edicdo da Vulgata ou Biblia
Poliglota e a fundacdo da Universidade de Alcala, entre outros empreendimentos, criaram o

ambiente propicio para a efervescéncia cultural que se produziu nas primeiras décadas do



38

Lopez. J.1

século XVI, além de permitirem a dissemina¢do das idéias humanistas entre os principais

intelectuais do pais.

Porém, como ja foi observado, o fato de o processo da reforma religiosa ter se iniciado
na Espanha muito antes da explosdo luterana fez com que esta tivesse uma menor repercussao
no pais.

El hecho de que la iglesia espafiola ya hubiera emprendido su propia reforma
privo al protestantismo de una gran parte de los argumentos reformistas que
utilizaba en el norte y centro de Europa, y contribuyo a que Espafia estuviera
menos expuesta que otros paises a la propaganda protestante. por otra parte,
la reforma espafiola se habia iniciado bajo los auspicios de la monarquia y

con independencia de Roma, a cuyo renacimiento religioso se anticipo en
muchos afios. (LYNCH, 2007, p.176)

Tal fato ndo evitou que a influéncia de Erasmo de Rotterdam tivesse, num primeiro
momento, uma ampla acolhida no pais; posteriormente, apds sua morte, tal influéncia perdeu
forca e algumas de suas idéias foram acusadas de incentivar o protestantismo.

Dessa forma, movimentos como o franciscanismo, assim como outros pensamentos
reformadores que procediam a partir do proprio interior da igreja, ja vaticinavam desde os
séculos precedentes a mudancga por vir e o advento do humanismo cristdo. A reforma luterana
na Europa e a cisneriana na Espanha modificaram radicalmente a igreja, bem como as

relagdes entre o clero ¢ a sociedade civil.

Segundo alguns historiadores, entre eles o padre Alonso Del Val, ainda esta por ser
reconhecida a figura de Sdo Francisco como um dos precursores do humanismo. Alguns dos
valores presentes no pensamento do fundador da Ordem Seréfica, como a urgéncia de uma
reforma interna da igreja ou o seu amor proclamado pela natureza, estdo entre as principais

caracteristicas do humanismo que se estendeu pelo mundo nos séculos seguintes.

Outro movimento de grande importancia, prenunciador dessa mudanca foi, sem
davida, o empreendido pelo Imperador Carlomagno ainda no século XII. Em pouco tempo, tal

movimento espraiou-se pelos vastos dominios de seu império.

No puede ponerse en duda la significacion de la renovatio carolingia o el
protohumanismo del siglo XII. Cuando Carlomagno se propuso reformar las
administraciones politica y eclesiastica, las comunicaciones y el calendario,
el arte y la literatura, su idea rectora era la renovatio imperi romani. [...] La
renovatio carolingia se extendio a todo el imperio y afect6 a todas las esferas
de la civilizacion. (ARRESE, 1986, p.9)



39

Lopez. J.1

O século XIV, quando se produz o canto do cisne da Idade Média, foi marcado, entre
outros fatores, pelo surgimento de uma nova classe social que, a partir das denominadas
cidades-Estado italianas, determinou o ritmo de uma mudanga em pouco tempo difundida por
quase toda a Europa. Essa classe social emergente, beneficiada economicamente pela rapida
expansdo comercial produzida na Europa a partir do século XIII, experimentou os favores
derivados da ndo dependéncia, nem da nobreza nem da igreja para poder satisfazer seus
desejos. Desejos que, amparados pela renovada capacidade de estudar o proprio homem e
suas muitas possibilidades, traduzem-se em estudos nos mais diversos campos da ciéncia,
num avango tecnoldgico sem precedentes na historia da humanidade. Em poucas décadas,
algumas das inovacdes apresentadas por esses renovadores mudaram os rumos da humanidade

apesar da estrita observancia da igreja.

Por outro lado, a queda da cidade de Constantinopla em méaos dos turcos, em 1453,
provocou o impulso que esse movimento de renovacdo necessitava. A derrocada do ultimo
bastido da cristandade no Oriente, um dos poucos lugares no qual a cultura classica greco-
latina havia sido preservada sem a excessiva contamina¢do do pensamento cristdo, causou o
exilio de numerosos bizantinos, que se assentaram nas cidades-Estado italianas. Entre esses
exilados, havia um importante grupo de intelectuais responsaveis por levar consigo um tipo de

pensamento que se afastava parcialmente do hermético idedrio medieval.

Durante séculos, 0 modo de pensar, de agir e de ver o mundo arredor foi ditado pela
igreja, o que Lukacs (2003) denomina de “culturas fechadas”. Tratava-se de culturas nas quais
ndo cabiam questionamentos, pois todos eles ja estavam respondidos de anteméo. De acordo

com o autor, “o grego conta com as respostas antes de formular as perguntas” (p.28).

No periodo aqui em questdo, o0 mundo comega a questionar sobre numerosos assuntos
para os quais até entdo ndo tinham resposta, pois sequer a pergunta era possivel ser feita. Um
desses relevantes questionamentos alterou para sempre o modo de entender o processo de
conquista de novos territrios pelo homem. E licito a um povo conquistar as terras de outros
apenas pelo fato de ser militarmente mais forte? A busca pela resposta trouxe a tona questdes
que encontraram no Novo Mundo um espaco perfeito para o debate. Temas como a guerra
justa e o direito dos naturais das terras conquistadas, entre outros, foram o centro de algumas

das perguntas que, sob a influéncia do humanismo, passaram a buscar respostas.



40

Lopez. J.1

Segundo Lukacs, as culturas fechadas estiveram presentes no mundo helénico na
Antiguidade Classica e posteriormente na Idade Média. Em ambas, o peso da verdade unica

se sobrep0s a qualquer outro raciocinio fora dessa verdade primal.

Quando a alma ainda n@o conhece em si nenhum abismo que a possa atrair a
queda ou a impelir a alturas invias, quando a divindade que preside o mundo
e distribui as dadivas desconhecidas e injustas do destino posta-se junto aos
homens, incompreendida mas conhecida, como o pai diante do filho
pequeno, entdo toda a agdo é somente um traje bem-talhado da alma. Ser,
destino, aventura e perfei¢do, vida e esséncia sdo entdo conceitos idénticos.
(LUKACS, 2003, p.28)

Assim, num dos momentos mais paradoxais da historia e tal como havia acontecido
nos séculos prévios a queda do Império Romano, com a irrupgdo do cristianismo, os ultimos
séculos da Idade Média tiveram como principal missdo a abertura para a nova visdo fora da
verdade dada a priori como unica e verdadeira. Como ja advertimos, a chegada de um
importante grupo de intelectuais vindos apds a queda de Constantinopla e o surgimento de
uma classe social que favorecera a renovacdo dos valores tradicionais preparou o terreno para

o pensamento humanista que floresceu no século XV e teve seu momento culminante no XVI.

Essa nova classe social desvinculou-se gradualmente do férreo jugo do passado e
passou a buscar outros horizontes além do medievo, experimentando, principalmente, uma
nova forma de entender a existéncia, bem como seu proprio papel na Terra. Assim, o vale de
lagrimas no qual a vida havia sido convertida durante o periodo anterior foi substituido pelo
prazer de viver e pela possibilidade de viver cada momento com intensidade. Foram essas
entdo as bases do humanismo que revolucionam, durante os dois séculos seguintes, a forma de

entender a vida e, por extensdo, as criagdes artisticas e cientificas do homem.

Porém, ¢ importante ressaltar que nfo existiu somente uma vertente do humanismo,
mas varias: por um lado, acompanhando o pensamento surgido nas cidades-Estado como
Florenca ou Toscana, emergiu um humanismo antropocéntrico, que debrugou seus objetivos
no estudo do homem e nas muitas de suas possibilidades dentro de campos da ciéncia, tais
como a anatomia, a medicina, e muitas outras. O desenvolvimento desse conhecimento, em
suas diversas areas, traduziu-se nos importantes avangos tecnologicos, filoséficos etc.

produzidos nas décadas seguintes.

Al terminar la Edad Media, el entibiamiento del fervor religioso en ciertos
sectores y los acontecimientos histdricos (descubrimientos geograficos y
cientificos, hallazgo de insospechados tesoros culturales...) engendraron un
sentimiento de orgullo e independencia que acabo de desmoronar las
concepciones tradicionales. Si el hombre medieval aceptaba humildemente



41

Lopez. J.1

el orden establecido n el cosmos por creerlo obra de Dios, y veia en Este el
centro del universo, el renacentista invertira los términos considerandose a si
mismo como eje del mundo y como duefio de un destino propio, sujeto tan
solo a las leyes de una naturaleza divinizada. La antigua vision teocéntrica
deja paso a un orgulloso antropocentrismo que exalta el poder de la
naturaleza humana y rechaza altivamente, con acentuado sentido
individualista, la imposicion de cualquier norma que no derive de su propio
criterio. (LOPEZ, 1973, p.142)

Entretanto, conforme questionado anteriormente, esse individualismo que se acentua
no espirito renascentista, assim como a nova imagem do homem na condi¢do de artifice de
seu proprio destino, ndo surge de forma espontdnea; ele ¢ o resultado de um processo que
vinha se forjando desde varios séculos antes. Exemplo dessa atitude pode ser visto no caso do
viajante genov€és Marco Polo. Em 1271, encantado pelos maravilhosos relatos que tanto seu
pai como seu tio faziam das terras recém visitadas, o jovem de pouco mais de quinze anos
decide ver com seus proprios olhos as tais terras e empreende junto com eles uma viagem que
durou quase um quarto de século e que lhe permitiu visitar grande parte dos territorios
asiaticos, conhecendo de perto suas incriveis civilizagdes. Sua capacidade de observacdo
possibilitou o conhecimento, em primeira méo, de alguns dos produtos ou invengdes que em
poucos anos revolucionaram todo o mundo ocidental. Nem o préprio Cublai Ca, grande
senhor da China entre os anos 1259 a 1294, poderia imaginar que certas pedras — uma que
ardia, outra que indicava o caminho a seguir — ou determinado pé — o qual, depositado num
recipiente, explodia e destruia tudo o que tocava — terminariam por alterar o rumo da
humanidade, mudando radicalmente o sentido das guerras e até as estruturas das proprias

cidades europeias.

Coube também ao jovem genovés o privilégio de mostrar ao mesmo Cublai C4, na
volta de uma de suas missdes, um produto que sem duvida teria como destino, mais de cinco
séculos depois, erguer-se como o motor da evolu¢do tecnologica do planeta. “Na zona
limitrofe da Gedrgia existe uma grande fonte que sai um licor semelhante ao 6leo, em tal
abundancia que podem carregar-se cem navios de uma sé vez; mas ndo & proveitoso para

beber e sim para queimar” (POLO, 1996, p.49).

Outro jovem italiano, contemporaneo de Marco Polo, anunciou uma das mais
importantes mudangas que a igreja romana viveu em seu segundo milénio de existéncia. O
filho de um importante mercador da cidade italiana de Assis foi o encarregado de apresentar

ao proprio Papa, em 1209, um projeto de reforma da igreja que alteraria para sempre o modo



42

Lopez. J.1

de compreender o cristianismo e as relagdes entre a igreja dos homens, os crentes e Deus. No
capitulo dedicado a cronologia franciscana, sera tratada com maior detalhe a importancia do
projeto do futuro Sdo Francisco, projeto encarado por alguns historiadores como um pré-
humanismo cristdo, baseado na reforma religiosa e inspirado no retorno aos principios da
regra da igreja dos primeiros cristdos e no amor pela natureza conforme um pioneirismo

neoplatonico.

Porém, como ja advertimos nas paginas anteriores, a crise que a igreja vinha sofrendo
desde o final da Idade Média foi um fator de vital importancia para o surgimento de tal
movimento renovador que, apesar de ter um forte componente pagdo, tinha também entre suas
bases uma forte presenga religiosa. Essa crise surgida no interior da propria igreja teve a idéia
de retornar ao evangelismo dos primeiros cristios como um meio para tentar moralizar a
instituicdo. Tal movimento alternativo, historicamente muito anterior e de carater endogeno,
foi chamado de humanismo cristdo e teve em Erasmo de Rotterdam um de seus principais
representantes; na Espanha, havia também uma série de intelectuais que desde as primeiras
décadas do século vinham pensando em uma reforma interna do catolicismo. Esse fato ajudou
na rapida expans@o do erasmismo num pais que entdo acolhia, com maior ou menor agrado, a
corte humanista que acompanhava o monarca estrangeiro Carlos V na sua entrada no pais que

ndo lhe recebia com muito agrado.

Para o pensador holandés, a solugdo para redimir a igreja catdlica de seu estado atual
de perdicdo seria retornar a esséncia do evangelismo cristdo: somente este poderia ser
considerado o verdadeiro ideal cristdo. Voltar os olhos para os primeiros momentos da
cristandade seria, de acordo com Erasmo, uma forma de extirpar os pecados que, ao longo dos
séculos, tinham se instalado no seio da igreja romana. E devido a esse pensamento que
podemos considerar o fundador da Ordem de S@o Francisco como um dos precursores do

humanismo cristio.

Séculos depois, por uma ironia do destino, a Ordem Serafica reconheceu na figura de
Erasmo um inimigo declarado, uma vez que ele havia considerado como uma das causas da
corrupcdo dentro da igreja a atitude negativa de alguns dos membros desta e de outras ordens.
Porém, o pensador holandés ndo deixava de observar que no interior de cada uma das ordens

religiosas existiam alguns membros dignos.

Nao por menos, a pena do holandés acusara veementemente alguns dos membros da

Ordem Franciscana. Mas, como observa Bataillon (2007, p.819), talvez este ndo estivesse



43

Lopez. J.1

muito informado do trabalho que estava sendo feito naquele mesmo momento nas terras de
Nova Espanha por alguns dos integrantes da Ordem que, no interior da propria, eram
considerados como subversivos e rebeldes em razdo da estrita observancia das regras
pregadas pelo proprio Sdo Francisco nos tempos da fundagdo. Observancia que colocava em
evidéncia até seus proprios irmaos de ordem que ndo guardavam com tanto rigor regras como

a pobreza, a descalces ou a humildade, entre outras.

La cristiandad tiene miriadas de Franciscanos entre los cuales habra
muchisimos que ardan verdaderamente en fuego serafico! Y no hay menos
miriadas de dominicos, y es natural que haya entre ellos muchisimos de
espiritu quertbico. De estas cohortes elijanse hombres automaticamente
muertos para el mundo, vivos para Cristo, que con limpieza de corazon
ensefien la palabra de Dios entre las gentes barbaras. (ERASMO apud
BATAILLON, 2007, p. 818)

As religides ancestrais: entre o sagrado e o profano

Desde a apari¢cdo do homem na terra e principalmente a partir do momento em que ele
passa a viver em sociedade, a religido converte-se num dos elementos mais importantes da
existéncia do ser. Em todas as sociedades que surgem ao redor do planeta — tanto nas menores
quanto nas maiores —, a necessidade de explicar determinados fendmenos da natureza, (assim
como a constante divida sobre o ciclo da vida e o destino do homem apds sua morte), tem
suscitado uma profunda preocupagdo. Em alguns casos, tal preocupagdo, convertida por vezes
em temor ¢ outras em esperanga, tem alcangado os dias de hoje e, apesar de toda a tecnologia,
ainda ndo se tém todas as respostas sobre o enigma da vida e da morte. Eis ai o sentido que a
religido — seja ela catdlica, protestante, budista ou qualquer outra — tem na hora de constituir-

se como o eixo sobre o qual se desenvolve determinada sociedade.

Nas sociedades pré-hispanicas e mais concretamente para os nahuas, a religido ndo
estava ligada a nenhum conceito de moral nem ao conceito de uma vida na terra em que a
pessoa devesse alcangar os méritos para ascender a outra. Tais conceitos religiosos pré-
cortesianos dificultaram a evangelizagdo dos nahuas, assim como a de outras sociedades

americanas.

Creian los aztecas en la vida eterna, sin embargo, para ellos, el alma es
inmortal y, una vez salida de este mundo, continuaba viviendo en el cielo o
en el infierno. Pero esta vida no era resultado de una sancion, ni el cielo era
recompensa, ni el infierno. No importaba como habia vivido el hombre, lo
importante eran las circunstancias en que éste habia muerto. (RICARD,
2005, p.97)



44

Lopez. J.1

Este ultimo fato em muito surpreendeu aos soldados espanhois durante os primeiros
enfrentamentos com os indigenas. Seu modo de lutar ndo tinha como objetivo matar o
inimigo, mas somente feri-lo para captura-lo como prisioneiro e, posteriormente, sacrifica-lo
numa cerimdnia em que o guerreiro conseguiria que a sua alma imortal fosse merecedora de

alcangar a nova vida.

Ao comegar uma batalha, os guerreiros langavam brados ensurdecedores,
refor¢ados pelo uivo lugubre dos buzios e pelo som agudo de assobios de
0ss0. [...] Mas quando se chegava o corpo-a-corpo, a batalha tomava um
aspecto completamente diferente do que qualquer outra do nosso mundo
antigo. E que ndo se tratava de matar inimigos, como captura-los para
sacrifica-los. Os combatentes eram seguidos por “especialistas” para
amarrarem com cordas aqueles que eram derrubados, antes que pudessem
voltar a si. A batalha disseminava-se numa multiddo de duelos em que cada
qual procurava menos matar o adversario do que apoderar-se dele.
(SOUSTELLE, 1962, p.267-8)

No processo de conquista e posterior evangelizagdo, ndo foi esse o Unico fato que
surpreendeu os espanhdis no que se refere aos aspectos religiosos do povo nahua. Durante tal
processo de conquista espiritual, os religiosos ficaram admirados com a devo¢do demonstrada
pelos naturais para com seus deuses e rituais, algo que os proprios espanhdis ndo tinham em
sua relagdo com seu unico deus verdadeiro. Essa triste realidade, rapidamente assimilada
pelos religiosos, levou-os a pensar numa educac¢io indigena afastada daqueles que deveriam
servir de exemplo a ser seguido pelos novos stditos da Coroa espanhola.

Porém, como esclarece Oviedo (1995, p.33) ao referir-se ao papel crucial da religido
nas culturas pré-colombianas e mais concretamente a importancia, dentro da comunidade, dos
coddices, esses documentos serviam de registros histdricos, genealdgicos e religiosos, entre
outras fungdes, e podiam mostrar, como no caso do Codice Mendocino, a genealogia mitica
do povo Asteca, ou, como no caso do Cdédice Borbdnico, a funcdo da religido como elemento
unificador de todo o grupo. Como adverte o mesmo autor, a complexidade dos codices fazia
com que sua compreensdo ficasse reduzida a um pequeno grupo formado pela elite da
comunidade.

Hay que recordar en este punto que, hasta la conquista, el secreto arte de
compilar, fijar e interpretar los libros sagrados, lo compartian sélo unos
cuantos: la lengua era de todos, pero las llaves de sus enigmas estaban en las
manos de una casta de elegidos. El saber era hermético y exclusivo.
(OVIEDO, 1995, p.34-35).

Apesar desse detalhe, as religides mesoamericanas tinham um estreito laco com o
cosmos ¢ a natureza, lago que se traduz no papel que tais povos desempenhavam na hora da

organizagdo do mundo pré-colombiano dentro de um aspecto ciclico.



45

Lopez. J.1

Nas religides primitivas, segundo Eliade, hd uma grande diferenca entre as
experiéncias sagradas e as profanas. A atual dessacralizagéo, por parte de muitas religides, da
natureza ¢ do cosmos, assim como o afastamento de muitas crengas consideradas naturais
pelos povos primitivos ou pelas sociedades pré-cristds, evidenciam essa separagdo entre o

sagrado e profano e levam-nos a refletir sobre as conseqiiéncias desse distanciamento.

La revelacion del espacio sagrado, tiene un valor existencial para el hombre
religioso: nada puede comenzar, hacerse, sin una orientacion previa, y toda
orientacion implica la adquisicién de un punto fijo. Por esta razon el hombre
religioso se ha esforzado por establecerse en el «Centro del Mundoy». Para
vivir en el Mundo hay que fundarlo, y ningin mundo puede nacer en el
«caosy, y ningin mundo puede nacer en el «caos» de la homogeneidad y de
la relatividad del espacio profano. El descubrimiento o la proyeccion de un
punto fijo —el Centro— equivale a la Creacion del Mundo; en seguida unos
ejemplos vendran a mostrar con la mayor claridad el valor cosmico de la
orientacion ritual y de la construccion del espacio sagrado.

Por el contrario, para la experiencia profana, el espacio es homogéneo y
neutro: ninguna ruptura diferencia cualitativamente las diversas partes de su
masa. El espacio geométrico puede ser sefialado y delimitado en cualquier
direccion posible, mas ninguna diferenciaciéon cualitativa, ninguna
orientacién es dada por su propia estructura. Evidentemente, es preciso no
confundir el concepto del espacio geométrico, homogéneo y neutro, con la
experiencia del espacio «profano», que se opone a la experiencia del espacio
sagrado y que es la unica que interesa a nuestro propodsito. El concepto del
espacio homogéneo y la historia de este concepto (pues ya lo habia adquirido
el pensamiento filosofico y cientifico desde la antigiiedad) constituyen un
problema muy distinto, que no abordamos. Lo que interesa a nuestra
investigacion es la experiencia del espacio tal como la vive el hombre no
religioso, el hombre que rechaza la sacralidad del Mundo, que asume
unicamente una existencia «profanay», depurada de todo presupuesto
religioso. (ELIADE, 1981, p.15-16)

Cunhando o termo hierofania, o autor adentra-nos na revelacdo do sagrado e em sua
manifestagdo visivel nos elementos do cosmos ou da natureza, além de oferecer-nos uma
tentativa de explicagdo, por parte das religides ancestrais, daquilo que ndo encontra facil
explicagdo. Diferentes elementos que conformam o nosso mundo, diferentes manifestagdes

encontram seu significado por meio dessa hierofania.

Assim, o homem explica e até justifica o mundo que ndo consegue entender
plenamente. A sublimac¢do dos elementos sagrados mediante a hierofania é a base das
religides primitivas. Segundo Eliade, o “mundo profano na sua totalidade, o cosmos
totalmente dessacralizado ¢ uma descoberta recente na historia do espirito humano” (1981,
p.27) Para o autor, a revelagdo de um tempo historico deslocou a tens@o dos simbolos que

propiciam a unido do homem com o sagrado.



46

Lopez. J.1

La fe cristiana depende de una revelacion historica: es la encarnaciéon de
Dios en el Tiempo historico lo que asegura, a los ojos del cristiano, la
validez de los simbolos. Pero el simbolismo acuatico universal no quedo
abolido ni desarticulado a consecuencia de las interpretaciones historicas
(judeocristianas) del simbolismo bautismal. Dicho de otro modo: la historia
no logra modificar radicalmente la estructura de un simbolismo arcaico. La
historia afiade continuamente significaciones nuevas, pero éstas no destruyen
la estructura del simbolo. (ELIADE, 1977, p.27)

A hierofania, como observaremos posteriormente, estd na base da Bula papal de 1537
denominada de Sublimis Dei. Esta bula sera fundamental para entender o rumo que a
evangelizagdo americana tomou a partir do primeiro ter¢co do século XVI e findou, pelo

menos teoricamente ¢ de modo favoravel, a questdo da debatida humanidade dos naturais.

Os primeiros tempos da cristandade: cronica de uma rapida expansio

Antes de entrar no estudo da irrup¢do do cristianismo nas terras americanas, €
importante entender como essa religido, surgida inicialmente como um culto local, foi
paulatinamente ganhando um espago maior até erguer-se como uma das religides mais
importantes do planeta e abranger, com a sua influéncia, grande parte do mundo. A
assimilagdo de elementos de outros cultos, assim como sua capacidade de adaptag¢do a novos
ambitos, serd fundamental para compreender posteriormente como se produz a adequacdo do

cristianismo nas terras americanas.

No contexto da domina¢do romana, de um império que se alargou por grande parte da
atual Europa, do Golfo Pérsico, do Mar Negro e do Mar Vermelho, chegando a atingir, em
seu momento de maior esplendor, uma extensdo de mais de seis milhdes de quilometros
quadrados, o cristianismo surge no interior das linhas de diversos pensamentos vigentes na
época, dos quais recebera uma importante influéncia na hora de erguer as bases sobre as quais

se edificara todo o pensamento cristio.

Considerada como absurda por outras religides, desde entdo consideradas pagas, foi a
sociedade romana que com maior for¢a atacou a nova religido que propugnava um unico deus
verdadeiro. Entre os que criticaram a nova doutrina, destaca-se a voz do intelectual pagéo
chamado Celso. Segundo ele, a doutrina crista era absurda diante da raz@o. Sua critica aparece

em seu livro Discurso verdadeiro, publicado no ano 248.

Comienza Celso su obra acusando al cristianismo de ser una secta secreta
contra las leyes, de origen barbaro, clandestina en la transmision de sus



47

Lopez. J.1

enseflanzas, que no representa ninguna originalidad, pues se encuentra en
otros pensadores en el campo de la ética, ni en el rechazo en el culto a las
imagenes. Celso acusa a los cristianos de practicar la magia, acusacion ya
presente en los evangelios y en algunos textos de los rabinos de los primeros
siglos. Celso opina que los milagros de Jesus se deben a la magia y al
conocimiento de ciertos demonios. Acusa a los cristianos a seguir una

doctrina contraria a la razén. (ALVAR, 1995, p.173)

O cristianismo surgiu dentro do que Max Weber define como uma nova concepgao de

religides de salvacdo, e estava marcado pela esperanca da chegada de um Messias salvador.

Este mesianismo surgia especialmente en épocas calamitosas de plagas y
hambres. Entre estos primeros mesias sobresalieron Aldeberto en el siglo
VII, Eon de Bretaiia en el X y Tanchelmo de Amberes en el XII.
Paralelamente evoluciond la creencia de salvadores contra las huestes del
Anticristo, sobre todo identificado con los infieles musulmanes -a través de
la lucha de las cruzadas- y los judios, aunque también era extendida la
creencia de que el Anticristo seria un clérigo o un emperador. Las primeras
cruzadas en Tierra Santa, en 1096 y 1146, se tifieron de un transfondo
milenarista con la participacion de los pobres y de los nifios; los
movimientos mesianicos de las masas eran mas hostiles hacia los ricos y los
privilegiados. (CERVIGON, s/d)

Como serd contemplado nos capitulos seguintes, essa ideia messianica foi transportada
j& nas naves de Colombo e propiciada pelo proprio navegante, que se considerava o
encarregado de levar a palavra de Deus e a conseguinte salvagdo aquelas terras dominadas
pelo paganismo.

A missdo divina de Colombo, trazida a tona pelo relato de Bartolomé de las Casas,
como adverte Beatriz Pastor (1983, p.45), ndo ficou apenas no anedotico, mas colocou o
Almirante num segundo plano ao ser simplesmente um instrumento de Deus. Porém, uma vez
que em sua empreitada produziu-se a intermediacdo de Deus, isso lhe proporcionou uma
credibilidade quase inquestionavel.

Tal fato pode ser corroborado pela redacdo, por parte do Almirante, junto ao Frei
Gaspar Gorricio, monge da Cartuxa de Sevilha, de seu particular Livro das profecias, em
1502. Nele o navegador, por meio de uma interpretacdo arbitraria e fazendo uso,
controvertidamente, apenas de alguns fragmentos das mesmas, tenta provar, num periodo em
que sua fama tinha-se apagado, que, como afirma Las Casas, ele era o predestinado pela
providéncia divina para revelar ao mundo as terras até entdo desconhecidas.

Essa néo serd a uinica vez em que se utilizard o argumento da missdo encomendada por

Deus na hora de alcancar novas terras. Talvez, os tripulantes do MayFlower tivessem essa

mesma ideia, ou até o proprio Alvares Cabral, em sua “fortuita” descoberta do Brasil, tivesse



48

Lopez. J.1

pensado que aquele vento que o desviou de sua rota original foi também produto da
providéncia divina.

Porém, tal providéncia divina faz-se significativa quando surge num momento em que
o elegido ou os elegidos passam por uma situagdo delicada: de infortinio, de perda da fama
conquistada tempos antes ou simplesmente do esquecimento apesar das glorias de antanho. Se
no periodo insular da colonizacdo do Novo Mundo destacou-se a figura, ja mencionada aqui,
de Cristévdo Colombo, na chamada de conquista peninsular temos o caso do apelo ao
providencialismo, também realizado num momento em que o reconhecimento desse grupo de
elegidos estava em franca queda.

Estamos referindo-nos aos membros da Ordem de Sao Francisco e dos apelos, dentre
os mais notdrios, de Frei Jeronimo de Mendieta a partir da segunda metade do século XVI,
quando as ordens mendicantes, diante dos acontecimentos que marcaram o reinado do
Monarca Felipe II, tinham entrado em decadéncia para dar passagem ao novo modelo de
evangelizacdo que se vislumbrava com a chegada da Ordem Jesuitica. O proprio Monarca
Felipe II e sua divina missdo, herdada do pai Carlos V, de salvaguardar a unidade da
cristandade frente aos ataques reformistas também teve certo carater messianico.

A partir da perspectiva atual, tal “manipulacdo” do discurso poderia parecer artificial e
sem fundamento. “Pero esto es asi desde una perspectiva actual, no en el contexto religioso de
la época” (PASTOR, 1983, p.43).

Poucas décadas depois e dessa vez pelas mlos da Ordem de Sdo Francisco, o
messianismo encontrou seu espago ideal nas terras do agora Vice-reino de Nova Espanha.
Nao sdo esses os unicos exemplos de messianismo em terras americanas; desde as missdes
jesuiticas até o sertdo de Antdonio Conselheiro, muitos serdo os espagos para a adequagdo da
velha misséo salvadora do cristianismo.

Porém, como veremos mais adiante, o espirito providencialista e milenarista da Ordem
Serafica no Novo Mundo ¢ algo bem mais complexo do que pode parecer num primeiro
momento. Para alguns historiadores, como Phelan, a presenca desse milenarismo dentro do
projeto da ordem resulta em algo notdrio; ja para outros, como Alonso Del Val ou Gémez
Canedo, essa evidéncia é muito discutivel.

Especialista de la talla de L. Gémez Canedo y Melquiades Andrés analizaron
el tema del milenarismo, utopismo, apocaliptismo, escatologismo... que
tanto se ha tratado en los ultimos afios, sobre todo en relacidon con la mision
evangelizadora de los primeros “doce apdstoles” de México. Estos
postulados siempre han sido rechazados por la historiografia franciscana
dedicada al estudio de la mision evangelizadora de las primeras misiones en



49

Lopez. J.1

el Nuevo Mundo. Gémez Canedo concluyé que en sus estudios sobre Fr.
Toribio de Benavente “Motolinia” y Jeronimo de Mendieta, no encontro
elementos sobresalientes por los que atribuirles algo que pudiera titularles de
promover esperanzas escatoldgicas, dejando cierto margen de aplicacion al
concepto “utopia”. (VAL, 1999, p.379)

Examinando as fontes diretas presentes na obra do padre Frei Toribio de Benavente,

citado acima por Alonso Del Val, encontramos algumas referéncias miticas ao quinto reino de

Jesus Cristo:

Lo que yo a V.M es que el quinto reino de Jesucristo, significado en la
piedra cortada del monte sin manos, que ha de enchir y ocupar toda la tierra,
de cual reino V.M es el caudillo y capitan que mande V.M poner toda la
diligencia para que este reino se cumpla y ensanche y se predique a estos
infieles o a los mas cercanos, especialmente a los de la florida, que estan
aqui a la puerta. (BENAVENTE, 2001, p.312)

Seja dentro de uma missdo milenarista, messidnica, utopica ou simplesmente

evangelizadora, a palavra do Deus cristdo sempre foi apresentada dentro da concepg¢do do

unico deus verdadeiro, aquele destinado a salvar a humanidade mediante seu juizo final e

depois de que cada individuo tivesse obrado corretamente — sempre de acordo com os

postulados do representante terreno desse tribunal.

Segundo Max Weber, tais religides, por ele descritas como de salvagdo, sdo as

principais impulsoras desse messianismo: uma corrente de pensamento encarregada de

alimentar a esperanca da vinda de um salvador que ha de lutar contra o inimigo e proteger o

povo escolhido. Essa imagem foi muito recorrente em diferentes momentos da historia da

igreja, e a conquista espiritual de um alto contingente de almas no Novo Mundo também

apresentou as influéncias de tais ideais redentores.

A figura do mistagogo surge como o mediador entre o homem e o Ser superior.

El prestigio de ciertos brujos, y de los espiritus y divinidades en cuyo
nombre realizaban sus milagros, les atraia una clientela que era
independiente de sus pertenencias locales o tribales. En condiciones
propicias esto promovi6 la creacion de una comunidad "religiosa" auténoma
respecto de las comunidades étnicas, Algunos "misterios", aunque no todos,
se desarrollaron en este sentido. Ofrecieron a los individuos, como
individuos, su salvacion respecto de las enfermedades, la pobreza y toda
clase de desventuras y peligros. El brujo devino asi un mistagogo, y se
desarrollaron dinastias hereditarias de mistagogos u organizaciones de
personal instruido bajo un jefe determinado, conforme a cierta normativa. A
este jefe se lo reconocidé como reencarnacion de un ser sobrehumano, o bien
simplemente como un profeta, es decir, como portavoz y emisario de su dios.
Asi surgieron organizaciones religiosas colectivas ocupadas en el
"sufrimiento" individual por si mismo y en su "salvacion". (WEBER, 1999,
p.-14-15)



50

Lopez. J.1

A concepgdo teoldgica das culturas mesoamericanas, provinda da experiéncia
acumulada ao longo dos séculos por cagadores e coletores, estava baseada na compreensio

intima do entorno natural.

Esta comprension del mundo creé un vinculo entre los amerindios y su
medio de forma que el mundo natural fue entendido en términos de su propio
medio social. El paisaje no era solo un lugar de realidades fisicas, sino
también de mito y magia. Los paisajes amerindios estaban entrecruzados por
lineas invisibles de poder, lo que vinculaba el mito, el parentesco y el
conocimiento del mundo fisico y sobrenatural. El hecho de recordar y
transmitir esta informacidn era un acto cultural que se conseguia mediante la
observacion, la instruccion, los ritos de paso y las historias miticas que
daban una dimension espiritual y una explicacion sagrada a los detalles de la
vida cotidiana. (COTTEREL, 1999, p.282)

Essa concepcdo teoldgica ndo € exclusiva das culturas mesoamericanas; outras
sociedades ao redor do planeta vislumbraram o meio natural como uma parte de seu mundo
social e desenvolveram uma séric de crencas baseadas na convivéncia harmoniosa com a
natureza. Nas bases do cristianismo produziu-se uma fusdo de cultos e mitos, os quais
derivaram na religido que, em poucos séculos, expandiu-se pelo mundo. A aproximagédo do
cristianismo aos cultos locais das terras que iam abrangendo foi o modo estratégico que a
crenca encontrou para sua consolidacdo. Com as terras americanas, 0 processo nio seria
diferente.

Porém, ndo foram somente as influéncias de rituais e datas de outras mitologias que
ajudaram o cristianismo a se erguer, em poucos séculos, como a religido mais importante de
uma grande parte da humanidade. Em seu avassalador avango, os principais representantes da
cristandade buscaram nas aliancas uma forma de hibridagdo mistica que permitisse atingir

seus objetivos.

Esse sistema de aliancas e empréstimos entre as diferentes correntes filosoficas da
época foi de vital importancia ndo apenas nesses primeiros momentos da cristandade, mas
durante toda sua longa trajetoria. A capacidade de assimilagdo e de adaptacdo da igreja crista
¢ 0 que justifica a grande importancia que ela teve em pouco espaco de tempo por quase todo
o mundo ocidental, numa primeira instancia, e, posteriormente, nas novas terras descobertas a
partir do século XV, um século marcado pela distensdo entre a igreja de Roma e as religides

locais que surgiram ao longo do velho continente.



51

Lopez. J.1

O Novo Mundo, como ndo poderia deixar de ser, também conheceu suas adaptacdes
locais; porém, nesse caso, a adequacdo de mitos importados e locais foi mutua. Se para a
religiio cristd tratou-se de uma transposi¢do — as vezes um tanto forcada, como no
controvertido caso da apari¢do ¢ posterior consolidagdo do culto a Virgem de Guadalupe —,
para os diferentes cultos pré-hispanicos, a adaptagdo de seus mitos e principalmente de suas
genealogias, na tentativa de aproxima-las ao referencial cristdo, foi um complexo exercicio de

avizinhamento que algumas vezes ganhou um matiz préximo ao surrealismo ainda por vir.

Por estas distintas razones, que son siempre dificiles de distinguir en la
practica, los historiadores indigenas nahuas y mayas adaptamos lo que hoy
llamariamos “el mito cristiano” del origen del hombre y de la historia de la
salvacidn cristiana y procuraron adaptar a €l las historias de sus pueblos. [...]
El primer problema que enfrentaron los historiadores indigenas fue el de la
subita y absoluta obsolescencia de sus antiguos relatos sobre el origen de los
hombres. [...] La soluciéon que encontraron los tetzcoscanos a este problema
fue suprimir cualquier mencion a una creacién o nacimiento sobrenatural de
su pueblo en territorio novohispano y dar un renovado énfasis en la idea de
que habian venido de lejanas tierras. (NAVARRETE, 2000, p.17-18)

O pensamento cristdo, tal como afirma Weber, era uma religido de comerciantes que
com o tempo espalhou-se pelo mundo. A ado¢do de um s6 Deus verdadeiro causou certo
tumulto na concepgdo politeista de muitos povos que dificilmente aceitariam a visdo imposta
pelo cristianismo. O Império Romano, em um primeiro momento, permitira que esse novo
culto entrasse no seu Pantedo dos Deuses como mais uma deidade de seu extenso repertorio.
Porém, a intengdo de proclamar seu Deus como o tnico verdadeiro significou um dos
principais motivos de sua perseguicdo nos primeiros tempos ¢ da controvérsia em todos os

lugares onde a cren¢a foi implantada.

Nas terras americanas, como sera explicitado posteriormente, a irrup¢do do
cristianismo foi marcada pela negagdo dos cultos locais, vistos como manifestagdes diabdlicas
que era preciso primeiro conhecer para depois poder erradicar, como enfatizou o padre
franciscano Frei Bernardino de Sahagun. A possibilidade de aproximacao aos cultos locais foi
rapidamente freada pela chegada as terras americanas do Tribunal do Santo Oficio e pela

proibicdo de textos que tratassem dos cultos pré-hispanicos.

Comentando os problemas que Sahagin encontrou para dar continuidade ao seu

trabalho de estudo e compilagéo das culturas locais, Ricard afirma:

Es una de las razones aparentes que hubo para juzgar la Historia general de
las cosas de nueva Espafia como una obra inutil, sin interés y hasta peligrosa.



52

Lopez. J.1

El Santo oficio y la Corona, en su afan de hispanizacion, procedian en el
mismo sentido, en 1577, como ya vimos, Felipe II prohibio que se escribiera
acerca de las costumbres de los indios, y sin duda como una consecuencia de
tal mandato no fueron publicados los Coloquios que Sahagun habia recogido
y la mayor parte de esta obra se perdid. (RICARD, 2005, p.134-5)

Nos anos seguintes, grande parte das obras, tanto aquelas que tratavam de temas
indigenas quanto as que retratavam a propria conquista, caiu no esquecimento € permaneceu
desaparecida durante séculos em bibliotecas, conventos ou arquivos como os de Sevilha e

Simancas, na Espanha.

A proibigao filipina foi somente uma mostra da nova forma de entender a relacdo entre
os dois mundos, o Velho e o Novo. A idade de ouro da evangeliza¢do, como a definiria
Jeronimo de Mendieta, estava chegando ao fim. A possivel conciliacdo entre os dois
implicados nessa singular aventura, ou seja, o sonho de incluir o indigena dentro da sociedade
da Nova Espanha que se forjava dia a dia, parecia destinada ao fracasso. As consequéncias

disso se perpetuaram durante o longo caminhar da América Latina.

O ininterrupto avanco do cristianismo

Voltando a genealogia cristd, o ano 301 d.C. pode ser considerado como o marco de
inicio da expansao definitiva do cristianismo na Europa. Foi nessa data que Arménia, pais
localizado no Leste Europeu, converteu-se no primeiro pais do velho continente a adotar
oficialmente o cristianismo como religido oficial.

O cristianismo havia surgido, como ja observamos, no século primeiro de nossa era,
como uma religido monoteista. A apresentacdo de Jesus como o Messias esperado € o anuncio
da existéncia de uma unica divindade faziam com que ele se assemelhasse a muitas outras
crengas contemporaneas da época; porém, como veremos adiante, o cristianismo trazia
algumas novidades que, em pouco tempo, caracterizariam-no como um culto singular e, em
alguns casos, inconveniente.

Despontada em pleno fulgor da dominagéo romana, essa religido de carater monoteista
ndo aceitou, de forma alguma, o convite realizado por Roma para fazer parte de seu
“democratico” Pantedo dos Deuses e ser uma das divindades as quais os romanos dedicavam

oferendas e solicitavam seus favores.



53

Lopez. J.1

Mas, ao contrario dos outros cultos, a religido dos cristdos ia contra a sociedade ¢ as
crengas romanas: queria igualar escravos e senhores, negava o culto ao imperador divinizado
e ndo permitia as praticas religiosas das numerosas seitas existentes em Roma. Diante desse
fato, em pouco tempo a nova religido tinha criado um grande clima de animadversdo. Tal
situacdo adversa provocou as primeiras perseguigdes contra seus seguidores ¢ o inicio dos
martirios dos futuros santos cristdos. Se por entdo o fim ndo justificava os meios, pelo menos
o fim ajudaria a encontrar esses meios.

Nos primeiros anos, a divulgacdo da nova crenga foi feita através dos apostolos, que
formaram pequenas comunidades responsaveis por assentar as bases dos futuros principios
cristdos. As perseguicdes repetiram-se, com maior ou menor viruléncia, durante os trés
séculos seguintes, até que finalmente em 313 o imperador Constantino, ja convertido ao
cristianismo, promulgou o Edito de Mildo, que concedia liberdade religiosa e igualdade de
direitos aos cristdos. Doze anos antes, como ja observamos, a Arménia tinha adotado o
cristianismo como religido oficial; nas décadas seguintes, muitos outros paises seguiram seu
exemplo. A cronologia do cristianismo na Europa seguiu um processo rapido e, em poucos
séculos, quase todo o continente havia adotado a nova religido.

No entanto, a0 mesmo tempo em que o poder da igreja romana se estendeu
rapidamente por toda a Europa, a corrup¢do no interior da mesma desvirtuou o espirito
original e, poucos séculos apos a oficializacdo do cristianismo, ele entrou em crise. Nos
ultimos séculos da denominada Alta Idade Média e durante toda a Baixa Idade Média, tal
crise entrou em colapso e provocou a série de mudangas que marcaram a passagem da Idade
Meédia para a Idade Moderna, de acordo com a historiografia oficial.

Na Peninsula Ibérica, o cristianismo também avangou rapidamente diante da forga
missionaria dos apostolos que visitaram as terras das futuras Espanha e Portugal, levando a
palavra de Cristo a essa Finisterrae, como um dia os romanos referiram-se erroneamente.
Séculos mais tarde, a historia mostrou que além daquele mar tenebroso, imaginado pela
concepgdo cristd da geografia terrestre, ainda existiam outras terras para serem descobertas,
conquistadas e para onde também levar a mensagem crista.

Os momentos iniciais foram, como em muitos outros lugares, marcados pela
perseguicdo e pelos martirios dos primeiros santos hispanicos, até que, no século V, depois de
muitas vicissitudes, a nova religido havia se estendido por toda a peninsula, chegando até as
ilhas Baleares. A Peninsula Ibérica foi um terreno tdo fértil para a religido cristd que

converteu-se num dos principais nucleos da cristandade no Ocidente durante a Idade Média.



54

Lopez. J.1

Porém, na entrada da Idade Moderna e diante da irrup¢do do humanismo, passou-se a respirar
outros ares; nem por isso Espanha e Portugal deixaram de carregar fervorosamente o cajado
da fé crista.

O também chamado humanismo pagdo abriu espago para a entrada de ideias, em
muitos casos, contrarias ao cristianismo vigente. A volta ao cristianismo primitivo e a
erradicacdo de determinados abusos cometidos pela igreja foram a base, tanto no seio da
propria igreja quanto fora dela, de um movimento de reforma que em poucos anos estendeu-se
por todo o continente e alcancou as terras um dia evangelizadas pelo Apostolo Santiago.
Movimentos reformistas ou contra-reformistas foram as conseqiiéncias desse clima de
animadversdo contra a poderosa igreja de Roma.

Foi nesse momento crucial para a cristandade que surgiu no firmamento europeu a
imagem do Novo Mundo. Sob a concep¢do desse Novo Mundo, a futura América sublimou o
desejo ndo s6 dos que duvidavam da existéncia de novas terras além do mundo conhecido,
como dos que rapidamente enxergaram nesses novos territorios as muitas possibilidades que
tinham para oferecer.

Para entender o contexto da evangelizagdo americana ¢ o processo de adaptacdo do
pensamento cristdo a realidade do Novo Mundo, ¢ importante entender a diferenca entre o
humanismo pagéo e o humanismo cristéo.

O humanismo pagio ou antropocéntrico havia surgido na Italia nos ultimos momentos
da Idade Média, favorecido pelo aparecimento de uma nova classe social que se declarava
laica e tentava, por meio das artes plasticas, dos estudos cientificos e principalmente através
da literatura, encontrar um novo homem. Um homem que, liberado, ao menos em parte, da
pesada lousa do pensamento cristdo, colocar-se-ia na procura do conhecimento de sua propria
esséncia, alcangando campos do saber tdo diversos como a anatomia, a navegagio ou o
dominio da perspectiva, entre outros muitos.

Como se observara na segunda parte deste trabalho, em poucas décadas esse desejo de
busca trouxe profundos cambios no modo de ser e de pensar do novo homem, revolucionando
a ciéncia e trazendo importantes avangos tecnologicos. Em poucos momentos de nossa
historia 0 homem tem avancado num ritmo tdo prodigioso como no experimentado nos
ultimos anos da Idade Média e nos primeiros da Idade Moderna.

Por outro lado, o humanismo cristéo, liderado pelos ideais de Erasmo de Rotterdam
propugnava também um novo homem. Porém, a concep¢do antropocéntrica do humanismo

chamado pagao seria observada de modo diferente, e apesar de ndo desdenhar a capacidade de



55

Lopez. J.1

0o homem correr atras de seu proprio conhecimento, a forte e necessaria ligagdo com Deus
permaneceu inalteravel.

A crise interna da igreja que vinha se evidenciando desde a Idade Média fez com que
alguns religiosos questionassem a entdo situagdo da mesma e procurassem alternativas para
moraliza-la e acompanhar o ritmo das mudangas provocadas pela nova posicdo do homem
ocidental diante de si mesmo. Essa série de movimentos de renovag@o interna da igreja, que
tinha entre seus mentores nomes como o proprio Sao Francisco, Erasmo de Rotterdam ou o
Cardeal Cisneros na Espanha, entre outros, estariam na base do humanismo cristdo. Do
mesmo modo que a outra vertente do humanismo, essa também sera considerada com maiores

detalhes na segunda parte desta tese.

O pensamento cristio: do messianismo ao milenarismo

Como ja foi observado anteriormente, o cristianismo primitivo, que passou a ser
reivindicado por alguns movimentos reformadores, surgiu como uma amalgama de outros
doutrinarios da época. Porém, apresentava como elemento inovador a presenca de um
particular modelo de messias que em nada se parecia com os presentes nas outras religides ou
correntes de pensamento surgidas até entéo.

Para os cristdos, o messias salvador ndo surgiria como um ser heroico, nem como um
senhor todo poderoso que salvaria seu povo por meio da luta e da cruel vinganga contra os
inimigos. Na concep¢@o messidnica cristd, tal figura era apresentada como alguém humilde e
sem a aparéncia grandiloquente imaginada habitualmente. A humilde entrada de Jesus na
cidade de Jerusalém sobre um burro e sem a grandiloquéncia de outros messias, 0s quais
tinham como principal atributo a espada e a determinagdo na hora de derrotar seus inimigos,
ndo era uma imagem muito adequada para os padrdes da época.

A idéia do messianismo, como temos observado, era anterior ao cristianismo e aparece
nos escritos do Profeta Isaias ja no século VIII a.C. A imagem deste em nada se parece a de
Jesus; o seu castigo é implacavel com os inimigos, mas sua justica com os débeis ¢ justa.

Saira um filho do tronco de Jesé, um retonho das suas raizes brotara.
Repousara sobre ele o espirito de Yahvé: espirito de sabedoria e inteligéncia,
espirito de conselho e fortaleza, espirito de ciéncia y temor de Yahvé. E lhe
inspirard no temor de Yahvé. Nédo julgara pelas aparéncias, nem sentenciara
de ouvidas. Julgard com justica aos débiles, e sentenciard com retiddo aos
pobres da terra. Ferird ao homem cruel com a vara da sua boca, com o sopro
dos seus labios matara o malvado. Justica sera a correia da sua cintura,
verdade o cinto de seus flancos. Serdo vizinhos o lobo e cordeiro, ¢ o
leopardo se deitara com o cabrito, o novilho e o cachorro comerfo juntos, y



56

Lopez. J.1

uma crianga pequena os conduzira. (http://www.tendencias21.net/crist/Los-
inicios-de-la-concepcion-del-mesias-en-el-Antiguo-Testamento-1-2-27-
10_a198.html)

Porém, foi com o surgimento da religido cristd e influenciado pelos acontecimentos
derivados dessa apari¢do que messianismo e milenarismo encontrardo um terreno bastante
fértil para sua materializagdo. Como ndo poderia deixar de ser e obedecendo a uma ordem
cronologica, primeiro a Peninsula Ibérica e mais tarde o0 Novo Mundo nfo escaparam da

influéncia dessas idéias messianicas.

Cristianismo, reconquista muculmana e presenca judaica: a consciéncia de trés religides

na Peninsula Ibérica

O Cristianismo havia chegado a Peninsula Ibérica ja nos anos da apari¢do de Jesus
Cristo como o filho de Deus. A missdo dos seus doze apostolos de levar a palavra de Deus
pelo mundo tinha levado Santiago a visitar a Peninsula Ibérica e a fazer as primeiras
conversodes e os primeiros discipulos na Hispania, os conhecidos como os Vardes apostolicos.

A lenda, que séculos depois deu inicio a uma das peregrinacdes mais importantes da
cristandade, diz que pouco apos sua volta a Jerusalém, o apdstolo foi decapitado por ordem de
Herodes. Segundo a lenda, o corpo foi recolhido por seus discipulos e, com ajuda
sobrenatural, o corpo do santo apostolo o seu séquito chegaram as costas da atual Galiza, onde
ele foi finalmente sepultado. O futuro santo sepulcro permaneceria oculto durante quase nove
séculos, até a intermediacdo de luzes misteriosas (Campus Stelae) e de um eremita que via
tais destelhos e encontrou o lugar exato do enterro do santo. Comunicado o Bispo Teodomiro,
ele, por revelacdo divina, confirmou que o achado se tratava dos restos do apostolo Santiago
que havia sido trazido por seus discipulos de Jaffa até as terras galegas apds seu martirio e
morte no ano 44. Comecou assim um dos cultos mais importantes da Europa medieval, culto
que servira para unir definitivamente uma cristandade que ja tinha Jerusalém e Roma como
lugares santos. As peregrinagdes para visitar o timulo de Santiago tiveram inicio pouco
depois da edificacdo da primeira igreja por instancia do Papa Paulo III e do Rei Alfonso II. O
culto se estendeu rapidamente por toda a Europa e ajudou a divulgar a fé cristd num momento
particularmente dificil para a Peninsula Ibérica: a reconquista dos territorios ocupados pelos
arabes desde o século VIII. A figura de Santiago, que aparecera ao Monarca Ramiro [ de

Asttrias e estimulara-lhe a lutar contra os mugulmanos na decisiva batalha de Clavijo, na qual



57

Lopez. J.1

o proprio apdstolo lutara junto com os cristdos, foi fundamental para afiangar definitivamente
o cristianismo na peninsula.

O culto a Santiago, que se estende até hoje, leva todos os anos milhares de peregrinos
a visitar o lugar onde ele supostamente esta enterrado. O Caminho de Santiago, atualmente,
ultrapassa os dominios da religido para se erguer como uma travessia de matizes historicos,
esportivos ou simplesmente de contato com a natureza; porém, em seus primeiros momentos,
teve uma importdncia fundamental para a implantacdo da fé cristd. Fendmeno parecido
aconteceu no Novo Mundo, mais concretamente nos territorios de Nova Espanha, com a
aparicdo do mito de Santiago Mataindios. O guerreiro que, lado a lado com as tropas
espanholas teria ajudado a vencer os paglos, representava, claro estd, um importante
referencial do cristianismo medieval ainda presente no imaginario da soldadesca que saiu da
peninsula poucas décadas depois de concluida a demorada reconquista dos territorios
ocupados pelos arabes. Levar a fé do tinico Deus verdadeiro as terras distantes e liberar os
naturais de sua cegueira milenar eram objetivos que continham um claro componente
messidnico, como deixa claro o padre franciscano Frei Jeronimo de Mendieta em sua Historia
eclesiastica indiana (1973, p.108).

Durante el periodo de la Reconquista, los Reyes de Castilla y de Aragon
habian recibido del Papa prerrogativas considerables en materia eclesiastica
con la condicién de tomar a su cargo la defensa de la cristiandad contra el
Islam. Luego, el descubrimiento de América, en 1492, sobrevino en el
mismo afio de la caida de Boabdil, Gltimo rey moro de Granada. El Espiritu
de la Reconquista, todavia vivo pero ya sin sentido en la Peninsula, va a
trasladarse a ultramar, y América va a aparecer como el territorio de una
nueva cruzada: el Nuevo Mundo es confiado a la Corona espaiiol, la que a
cambio recibe la misién de transformarlo en tierra cristiana. (DUVERGER,
1993, p.17)

Considerando a situa¢do em que se encontrava essa nova terra como altamente
propicia para a chegada de um salvador dentro do marco de uma esperada Idade de Ouro, ndo
surpreende muito que alguns dos principais mitos da cristandade encontrassem também um
previsivel eco no solo americano.

Nada tiene de extrafio que el apostol Santiago apareciese en el Nuevo
Mundo justo cuando se estaban definiendo los espacios politicos y militares
en la Europa de la primera modernidad, y en un momento de cambio cuando
el foco de poder ya no estaba en Roma sino en Espafia. Al igual que
anteriormente sucedid con Hispania durante los principios de la baja Edad
Media, la inclusion del territorio del Nuevo Mundo, y con ello el sentido del
pasado, llegd retrospectivamente desde el futuro. Es decir, el fendmeno
jacobeo se manifestd en América, el nuevo extremo de occidente, mediante
un complejo sistema de hierofanias que legitimaban la necesidad de un
futuro todavia por construir y que empezaba a manifestarse por medio de



=g
L=
e

v

UFPE

58

Lopez. J.1

una cultura dirigida. En estos espacios emergentes, y en el proceso de
construccion de nuevas identidades, es donde cobran importancia las
apariciones de los simbolos, religiosos y monarquicos, orientados a la
inclusiéon de identidades previamente definidas mediante la unificacion de
vinculos simbolicos entre los stbditos y el poder centripeto que emana de la
autoridad cultural. (DOMINGUEZ, s/d)

1. Santiago Mataindios

Na peninsula, a presenca do santo entre os cristdos que no momento estavam lutando
pelo que se denominou de reconquista ou retomada dos territoérios das mdos muculmanas,
fortaleceu o espirito dos soldados que participavam, com poucos meios € pouquissima
autoestima, nas muitas batalhas contra o paganismo. A figura de Santiago, apelidado de
Matamouros, apresentada como aquela imagem primitiva do messias guerreiro e libertador
visto no comando implacavel das suas tropas, ajudou a vencer o inimigo, ¢ o fator
providencial da campanha contra os mouros estimulou a for¢a guerreira e a certeza da fé na
vitéria final.

A lenda do Apostolo, que auxiliou os cristdos diante do paganismo na peninsula, na
luta destes contra a invasdo arabe, apareceu, como acabamos de ver, séculos mais tarde no
Novo Mundo com o nome de Santiago Mataindios, dessa vez para ajudar na luta contra os
inimigos da fé nas terras americanas.

La conquista de Tenochtitlan sefial6 el principio de la extension del poderio
espafiol y de la imposicion de nuevos patrones culturales en Mesoamérica.
Los castellanos estaban seguros de que Dios estaba de su parte y de que la
Conquista era obra de la Providencia. Santiago, el Santo patrono de la
Reconquista, era invocado constantemente. Muchos soldados creian haberlo
visto en las batallas. Otros llegaron a ver a la Virgen peleando entre ellos.
(HEYDER, s/d)

A aparigdo recorrente de diferentes santos ou personalidades dentro do pantedo cristdo
acompanha a histéria dessa crenga desde seus primordios. De martires a pessoas que se

destacaram pelas boas acdes, tais figuras sempre tiveram a fungfo estratégica de fortalecer ou



59

Lopez. J.1

consolidar a fé, em determinados lugares e em determinadas épocas, dos velhos ou dos novos
seguidores da palavra de Deus.

Se o surgimento do mito de Santiago serviu para trazer a fé a Finisterrae e formar,
junto com Roma e Jerusalém, a Santissima Trindade dos lugares de culto da cristandade, com
a instalagdo desse novo ponto de peregrinagdo do extremo ocidental da cristandade,
completava-se os dominios da fé cristd. Nos séculos seguintes e acompanhando a expansdo da
fé ao redor do planeta, outras apari¢des recorrentes surgiram para fortalecer a religido crista
nas terras americanas.

Como se observara posteriormente, 0 Novo Mundo n@o s6 conheceu santos guerreiros
como o Apodstolo Santiago, mas teve representantes mais pios que cumpriram, como observa
Dominguez, a missdo de unificar os vinculos simbolicos entre os suditos da Coroa e o poder
centripeto emanado da autoridade cultural.

Retornemos para a Peninsula Ibérica; durante os quase oito séculos de convivéncia
com a cultura arabe, a velha Hispania dos fenicios passou por diferentes etapas, desde a
severa intolerdncia religiosa e social, até a crenca de que a convivéncia com tal cultura era
bem melhor que com a apresentada pelos cristdos.

Até os dias de hoje, o chamado de Andalucismo defende, entre outras coisas, que a
decisdo de expulsar ou da for¢cada reconversdo dos mugulmanos na Peninsula Ibérica teve um
efeito muito negativo sobre o conjunto do pais, efeito que repercutiu de perspectivas tdo
diferentes como a cultural, a social e inclusive a religiosa. A repercussdo sobre esta ultima,
como afirma Duverger (1977, p.21) em referéncia ao principal inconveniente no processo de
evangelizagdo americana, foi talvez o mais nocivo: o fato de a evangelizagdo ndo aparecer
com uma légica propria, mas como o produto de uma imposi¢@o, do culto dos vencedores, fez
com que a conversdo dos naturais virasse algo quimérico quando se pretendia que se
abandonasse o culto anterior e se aceitasse o novo sob pressdo. Como veremos na segunda
parte desta tese, a sentenga ‘“Vencer ndo é convencer”, pronunciada por Miguel de Unamuno
nos primeiros dias da Guerra Civil espanhola, cabe perfeitamente nesse forcado processo de
transculturag@o que se impos nos primeiros momentos da colonizagdo americana.

A Peninsula Ibérica ndo ficou isenta desse tipo de doutrinamento for¢cado, e prova
disso foi a Casa de la doctrina del Albayzin na cidade de Granada. Essa instituicdo,
promovida pela ordem jesuitica na antiga capital do reino mugulmano, foi um exemplo tardio

das muitas tentativas de converter os pagdos para a f¢ crista.



60

Lopez. J.1

Uma das mentes mais lucidas da chamada Generacion Del 98, e a0 mesmo tempo uma
das mais esquecidas e até criticadas por seus contemporaneos, Angel Ganivet, ao falar do
carater dos espanhois, ndo pdde deixar de sentir a presenca arabe no modo de comportamento
de seus conterraneos, algo que, segundo o escritor, estd muito presente na personalidade do
espanhol até hoje.

Pero el cristianismo, al espafiolizarse, al tomar carta de naturaleza en nuestro
suelo, quedd sometido a nuestros vaivenes historicos, y de su lucha con el
arabe salié atin mas acrisolado, mas puro. En los paises del Norte degenerd
en la concepcion fria, razonada, seca, protestante: influencias del clima. En
el Sur, se adorné con las pompas brillantes de una liturgia deslumbradora; y
en Espafia, ademas de esto, se remonto hacia su verdadero centro: el misti-
cismo. (GANIVET em:

http://www.todoebook.net/ebooks/Ensayo/ Angel%20Ganivet%20-
%20Granada%20la%20Bella%20-%20v1.0.pdf)

A cultura bélica dos castelhanos nfo deixa muito espago para a tolerancia; porém, tal
atitude extremamente intolerante com os invasores ndo havia sido sempre assim, a
convivéncia das culturas cristd, judaica ¢ mugulmana foi, sem duvida, um fato relevante no
reinado de Alfonso X, o Sabio. Incentivador da Escola de Tradutores de Toledo, o monarca
castelhano estabeleceu contato com as duas culturas ndo cristds presentes na peninsula para
fazer de seu governo um exemplo de convivéncia, exemplo que infelizmente poucas vezes se
repetiria durante o processo da reconquista ou em outros momentos da histdria espanhola. A
presenga judaica, como afirmam Terrero ¢ Regla, ajudou de sobremaneira a introduzir a
cultura arabe na peninsula e a estabelecer os contatos culturais entre as trés religides: “Los
judios influyen grandemente en el movimiento cultural de la Espafia musulmana” (2003, p.
47).

Entretanto, segundo esses autores, a convivéncia nos territorios ocupados pelos
mugulmanos ¢ bem mais tolerante de que nos assentamentos cristdos, o que fica evidente nas
relacdes pessoais que se estabelecem com os invasores por parte dos naturais.

El arabe conquistador se adapta con gusto a las nuevas tierras y la rapida
conversion al islamismo de gran parte del pueblo hispano, al par que las
medidas gubernativas de maxima tolerancia con los cristianos, dieron lugar a
una convivencia tan intima que el régimen de vida de los arabes originarios y
de los renegados no se diferenciaba gran cosa. (TERREIRO; REGLA, 2003,
p.48)

A tolerancia inicial, tanto do lado cristdo quanto do lado mugulmano, gerou uma
cultura hibrida que foi de importéancia vital para o desenvolvimento das relacdes entre os dois

povos e, apesar da “vitéria” do cristianismo frente ao paganismo, para a configuragdo do



61

Lopez. J.1

carater da futura Espanha e sua aceitacdo dentro do contexto europeu, como afirma Ganivet.
Ao entrar na peninsula, os arabes encontraram um pais dividido, quase sem organizagdo
juridica. Grande parte do léxico atual espanhol no campo juridico provém do arabe; palavras
como albardo, alhondiga, almoxarifado, entre muitas outras, todas elas sdo arabismos que se
incorporaram ao futuro castelhano. A influéncia arabe fez-se sentir também em varios outros
aspectos, como a literatura, a culinaria, a arquitetura etc.

Um fato muito interessante observado por Terreiro e Regla (2003, p.48) obriga-nos a
contrastar o exemplo de convivéncia que se estabeleceu entre cristios e mugulmanos na
Peninsula Ibérica com a futura convivéncia entre cristdos e indigenas nas terras do Novo
Mundo, permitindo-nos lancar aqui uma arriscada reflexdo sobre como poderiam ter se
instituido as relagdes entre conquistadores e naturais se estas tivessem seguido o modelo
praticado pelos arabes nas terras ibéricas.

Los guerreros musulmanes que llegaron a Espafia no traian mujeres y se
vieron obligados a tomar esposas cristianas que estaban acostumbradas a una
mayor libertad que la mujer arabe y a una situacion social mas amplia. La
influencia que ejerci6é la mujer indigena sobre el musulman fue evidente y no
encontrd la oposicion que podia esperarse del ambiente tradicional islamico.
(TERREIRO; REGLA, 2003, p. 48)

A cultura mogarabe no territorio mugulmano e os muderajes no cristdo sdo um vivo
exemplo da hibridagdo cultural que caracterizou o periodo e, por outro lado, também um
belissimo paradigma da possivel convivéncia relativamente pacifica de duas culturas dentro
de uma terra ocupada.

O grupo dos mogarabes era formado por aqueles cristdos que tinham ficado nos
territérios ocupados pelos muculmanos ou chegado posteriormente para neles trabalhar; eram
considerados pelos conquistadores arabes como parte do grupo dos ndo crentes. Apesar disso,
gozavam de certos direitos que lhes permitiam viver com conforto e liberdade. Os mocarabes
desenvolveram uma cultura propria que até hoje é preservada em muitas manifestacdes da
cultura espanhola, como a arquitetura e a culinaria, entre outras.

Por outro lado, como ja foi dito, a presenca judaica inicialmente na Peninsula Ibérica,
e depois na Espanha, superou varias etapas dificeis, marcadas todas elas pela perseguicdo e
pela proibi¢do de seus cultos. Ainda assim, seu legado foi importantissimo tanto na Espanha
como posteriormente no Novo Mundo. Como foi advertido algumas linhas acima, o exemplo
de convivéncia que se praticou em determinados momentos nos territorios ocupados pelos

arabes poderia muito bem ter servido de espelho para as futuras rela¢cdes no Novo Mundo.



62

Lopez. J.1

Mas o cristianismo na Espanha, como em outras partes de Europa, teve uma atitude
sufocante, em muitos casos repressiva e marcada pelo temor a um Deus apresentado como
vingador e pouco grato com aqueles que ndo seguem fielmente seus principios ou, a0 menos,
mantém uma boa relagdo com eles mesmo que seja decorando as principais oragdes sem
entender muito bem os conceitos nelas contidos, como observa Bennassar ao estudar a
religiosidade das massas nos tempos de Santa Teresa (1985, p.14). O autor afirma que foi
produto de um arduo trabalho o alcance, em 1550, de 35% de recitagdes satisfatorias das
quatro oragdes essenciais: Pai Nosso, Ave Maria, Credo e Salve.

Tal imposicdo, por parte da igreja, de seus preceitos nem sempre bem vistos, ¢ para
Angel Ganivet um dos principais ingredientes que intervém nesse carater espanhol e ¢, de
certo modo, como ele mesmo diz, aquilo que provoca, de vez em quando, a violéncia
conseqiiente de um, mais ou menos dilatado, tempo de siléncio forcado.

Para que la filosofia cristiana no sea una formula convencional, para que
ejerza influencia real en la vida de los hombres, es preciso que arranque de
esa misma vida, como las leyes, como el arte: una legislacion, un arte
cosmopolitas son nubes de verano, y una filosofia universal, como pretendid
serlo la escolastica, es contraproducente, Someter a la acciéon de una
ideologia invariable la vida de pueblos diversos, de diversos origenes e
historia, solo puede conducir a que esa ideologia se transforme en una
etiqueta, en un rotulo, que den una unidad aparente debajo de la cual se
escondan las energias particulares de cada pueblo, dispuestas siempre a
estallar, y a estallar con tanta mas violencia cuanto mas largo haya sido el
periodo de forzado silencio. (GANIVET, 1998, p.59)

Esse sentimento escondido, produto da imposicdo da fé em um Deus unico e
verdadeiro, acompanhou o processo de evangeliza¢do durante toda a expansdo imperial tanto
dentro da peninsula, durante a reconquista dos territérios ocupados pelos arabes, como
posteriormente na dilatada aventura ultramarina. Assim, pode-se imaginar que as colonias
americanas ndo estavam imunes a tal situagdo, como veremos mais adiante. A solicitagdo por
parte de Cortés, nos momentos posteriores a conquista de México, de religiosos temerosos de
Deus fala por si mesma.

A fé de carater opiaceo que séculos depois proclamou Karl Marx, aquela que deixa o
povo adormecido diante de evidéncias para as quais ndo consegue encontrar uma facil
explicacgdo, foi também uma das razdes que ajudaram no processo de expansdo da filosofia
cristd entre as diferentes comunidades.

Muitas das principais religides nascem pela iniciativa de grupos minoritarios, em

muitos casos por obra de intelectuais, e em outros pela iniciativa de mercadores: o hinduismo



63

Lopez. J.1

surge de uma casta de literatos cultos; o budismo foi difundido por monges mendicantes
afastados da vida comum; o judaismo surge também de um grupo de intelectuais; o
cristianismo, por sua vez, originou-se a partir de simples mercadores e expandiu-se em pouco

tempo por todo o Ocidente



64

Lopez. J.1

CAPITULO 2
OS ALVORES DA IGREJA AMERICANA

Nao existe uma prova conclusiva da presenga de religiosos na viagem inaugural da
saga americana que partiu da cidade espanhola de Palos de Moguer, em agosto de 1492. Esse
fato pode ser decorrente da falta de confianca nos resultados de tal viagem por parte dos
monarcas espanhdis. Ndo pareciam muitas as possibilidades de que Colombo chegasse a
encontrar o tio anunciado e desejado caminho alternativo das Indias; muito menos que
encontraria, para a Coroa de Castela, um novo continente. Continente este que terminaria por
converter a Europa no Velho Mundo e mudaria para sempre as relagdes sociais, econdmicas e
culturais, entre outras, do planeta. Eram demasiadas coisas para serem enxergadas diante de
uma aventura que, como acabamos de observar, oferecia, a primeira vista, poucas
perspectivas.

Essa primeira aventura no desconhecido Mar tenebroso ndo representou para a Coroa
castelhana um grande gasto. Porém, o que Colombo precisava da Coroa espanhola era mais o
apoio e a aprovacdo de suas petulantes peticdes do que o proprio dinheiro dos monarcas. O
apoio da Coroa abriria a porta para negociar com os banqueiros genoveses que enxergariam
esse sufrdgio real como uma possibilidade de futuro lucro. As inflamadas peticdes do futuro
Almirante foram referendadas através das Capitulagdes realizadas na cidade granadina de
Santa Fé e concediam ao navegador importantes beneficios no hipotético caso de encontrar as
a rota alternativa para as Indias tal e como assegurava.

A importancia da presenca dos reis catdlicos nesse projeto justificava-se, pois, pela
confianca que o apoio real representaria na hora de os banqueiros e demais prestamistas
investirem numa aventura que a vista de todos ndo pareceria muito promissora. Se a
Universidade de Salamanca, reunida para estudar o caso e dar seu parecer apos longas
conversas e entrevistas com o proprio Colombo, ndo havia chegado a um veredicto favoravel
para o navegador, o fator econdmico e as muitas possibilidades, no caso de a viagem ser
satisfatoria, pesou bem mais que a ciéncia dos sabios salmantinos. A providencial intervengéo
do funcionario da Corte Luis de Santangel e sua celebre frase “pouco a perder e tal vez muito

a ganhar” ajudou eloqiientemente na decisdo final dos monarcas.



65

Lopez. J.1

Apesar disso, a expectativa ndo era suficiente a ponto de enviarem religiosos para
converter os infi¢is que pudessem ser encontrados nas terras asiaticas. A auséncia eclesidstica
no momento da descoberta das novas terras ndo pressagiava a vital importincia que os
religiosos viriam a ter, séculos depois, na mais tarde chamada Conquista espiritual da
América. Um agouro favoravel que ndo foi constatado nessa primeira viagem, apesar da
pertinaz idéia do agora Almirante das Indias de ter alcancado as miticas terras do Grande Ca
sem possuir sequer alguma evidéncia do fato e ndo obstante haver claras evidéncias do
contrario.

No hace falta abrumar con citas documentales, porque nadie ignora lo
sucedido: cuando Coloén avisto en la noche entre los dias 11 y 12 de octubre
de 1492, tuvo la certeza de haber llegado a Asia, 0 mas puntualmente dicho,
a los litorales del extremo oriente de la isla de la tierra. Se trataba sélo de
una isla pequefiita; pero de una isla, piensa, del nutrido archipiélago
adyacente a las costas del orbis terrarum del que habia escrito Marco Polo.
(O°’GORMAN, 2001, p.83)

Apesar dessas evidéncias, Colombo retornou a Espanha e apresentou diante dos
monarcas o que ele chamou de uma pequena mostra do que poderia trazer numa futura
viagem em que um pouco mais de apoio lhe fosse oferecido.

En conclusioén, a fablar desto solamente que se ha fecho este viage que fué
asi de corrida, que pueden ver Sus Altezas que yo les daré oro cuanto
hobieren menester, con muy poquita ayuda que sus altezas me daran: agora
especeria y algodon cuanto Sus Altezas mandaran cargar, y almastiga cuanto
mandaran cargar; é de la cual fasta hoy no se ha fallado salvo en Grecia y en
la isla de Xio, y el Sefiorio la vendo como quiere, y lignaloe cuanto
mandaran cargar, y esclavos cuantos mandaran cargar, ¢ seran de los
iddlatras; y creo haber fallado ruibarbo y canela, e otras mil cosas de
sustancia fallaré, que habran fallado la gente que alla dejo; [...] (Carta de
Cristévao Colombo anunciando a descoberta do Novo Mundo)

Essa “fuga hacia adelante”, como a denomina Ainsa (1998, p.56), foi, durante os anos
seguintes, uma constante na aventura americana e na paulatina consolida¢do da utopia. A
projecdo da realidade, assim como o jogo de distanciamento-aproximagdo, serviram de base
para a constru¢do do discurso narrativo da conquista. “En las permanentes referencias al
‘mundo buscado’ Colon no hace sino proyectar ‘mas lejos’ su esperanza de encontrar ‘las
ciudades que se descubriran sin Duda” (AINSA, 1998, p.57).

Seja como for, independentemente de ter encontrado ou ndo grandes riquezas,
naqueles primeiros momentos a presenga anunciada e demonstrada de indigenas nas novas
terras, com ou sem rasgos que os assemelhassem aos encontrados por Marco Polo no século

XIII, fez com que a Coroa espanhola se mobilizasse para garantir sua presenga no Novo



66

Lopez. J.1

Mundo e a conseguinte extracdo sem empecilhos das possiveis matérias-primas que pudessem
ser encontradas naquelas terras proximas, como ainda acreditava o Almirante, aos dominios
do Grande Ca.

Como veremos mais adiante, a descoberta ¢ a exploracdo das novas terras da Coroa
provocou o surgimento de uma dicotomia que se arrastou pelas décadas seguintes e que sem
duvida o ponto central do conflito entre aqueles que mais tarde questionaram o modo como
estava sendo levada a cabo a colonizagdo dos territdrios: por um lado, as varias Bulas Papais
promulgadas num tempo recorde, por parte da Coroa espanhola, impunham a obrigagdo de
instruir a & dos novos suditos do Império e levar a luz a todos aqueles a quem, por razdes
desconhecidas, lhes havia sido negado o conhecimento da verdade tinica. Conhecimento este
que agora se impunha como o unico que justifica oficialmente a permanéncia nessas terras;
por outro lado, havia a necessidade de extrair as riquezas, apesar de isso implicar
explicitamente no trabalho escravo dos indigenas e, como se verificou ja nos primeiros anos,
causar a rapida mortandade indigena devido ao exaustivo trabalho, o que ndo parecia comover
muitos daqueles que se definiam como catdlicos.

Este ultimo fato parecia ndo muito compativel com a obrigagdo imposta pelo Papa ¢
com o desejo da propria Rainha Isabel de Espanha, que no codicilo de seu testamento deixava
explicita sua ultima vontade de que os naturais fossem tratados com retiddo. Tal questdo ja foi
tratada com maior profundidade ao examinarmos as ordenangas que o Governador Nicolas de
Ovando levou em sua bagagem ao chegar na ilha de La Espaiiola para tomar posse, em 1502.

Por essa questdo, a presenca de religiosos sempre foi uma inescusavel imposi¢cdo da
Coroa, ndo somente com o nobre objetivo de dar amparo aos viajantes, mas também para
levar a palavra de Deus e, por extensdo, tomar posse das novas terras em nome deste e da
propria Coroa, que agora cumpria uma divina missdo amparada pelo poder da Santa Madre
Igreja.

Em conferéncia pronunciada no Ateneu de Madri, em 1892, por ocasido do quarto
centenario da descoberta, o Marques de Lema oferece-nos sua particular visdo sobre o
assunto:

No consta que en el primer viaje realizado por Colon acudiera ningun
religioso ni misionero a tan apartadas tierras. Desechada por completo toda
tradicion y leyenda acerca del hecho de haber acompafiado al gran navegante
aquellos dos frailes que con tanto calor recibieron a sus ideas y la empresa
por el meditada, y asimismo, sin motivos para admitir aquella otra referente
al pobre lego, Fr, Ramoén, que aparece mas tarde en el segundo viaje
transmitiendo sus escasos conocimientos de lengua indigena a dos frailes del
convento de San Francisco de Picardia, puede decirse que sdlo en esta



67

Lopez. J.1

segunda expedicion va la iglesia con su representacion al Nuevo Mundo, y
solo entonces se pueden sefialar los primeros pasos de esta institucion.
(LEMA, 1892, p.7)

Sobre esse mesmo assunto, em Historia eclesidstica indiana Frei Jeronimo de
Mendieta registrou seu ponto de vista, também fazendo referéncia a preocupagdo dos
monarcas em enviar religiosos para acompanhar o Almirante em sua segunda viagem, apenas
um ano apds a descoberta.

Como sus Altezas se hallaron en Barcelona al tiempo que Cristobal Colon
llegd con las primeras nuevas, y cosas que llevaba de las Indias, queriendo
proveer, cuanto a lo primero, ministros eclesiasticos que industrias en
aquellas nuevas gentes en las cosas de nuestra santa fe catdlica y los hiciese
cristianos, eligieron un religiosos de la orden del bienaventurado San Benito,
hombre de las letras y buena vida, llamado Fr. Buil, de nacion catalan, el
cual procuraron que trajese plenisimo poder de la Silla Apostdlica para todo
lo que se ofreciese, como prelado y cabeza de la iglesia en partes tan
remotas; y con €l enviaron también una docena de clérigos doctos, expertos
y de vida aprobada, y los proveyeron de ornamentos, cruces, calices y
imagines, y todo lo demas que era necesario para el culto divino y para
ornato de las iglesias que se hubiesen de edificar. (MENDIETA, 1973, p.14)

Apesar das boas intengdes da Coroa espanhola ¢ do proprio Almirante em levar a
palavra de Deus aqueles que, segundo o pensamento da época, porventura nunca haviam tido
a oportunidade de conhecer tdo divino tesouro, as relacdes entre os indigenas e os espanhdis
ndo comegaram muito bem e isso foi algo que os primeiros religiosos ndo tardaram a observar
e, posteriormente, a denunciar. O proprio Frei Buil abandonou a coldnia pouco tempo depois
de sua chegada, motivado por suas diferengas irreconcilidveis com o Almirante. A dificuldade
na hora de harmonizar a teoria ¢ a pratica quando se tratava de aplicar as ordenancas da
Coroa, principalmente no que se referia a propagacdo da fé entre os nativos, evidenciava, num
prazo muito curto de tempo, como seria dificil a tarefa de evangelizar os naturais sem que o
doutrinamento chocasse com os ideais menos nobres da aventura americana.

Os referenciais humanistas tdo em voga naquele momento, presentes na bagagem de
muitos dos que se arriscavam na duvidosa viagem ultramarina, caminhavam, em muitos
casos, junto com os ideais cavalheirescos e guerreiros. Os conquistadores, herdeiros evidentes
de uma solida tradi¢do medieval ainda muito presente na mentalidade da época, carregavam
esse ideal hibrido produto de duas épocas que nfo haviam de fato se separado. As tropas que
haviam lutado durante séculos na reconquista para liberar a terra do infiel, agora prosseguiam

sua divina missdo pelas terras do Novo Mundo.



68

Lopez. J.1

Considerando esse ultimo aspecto, ¢ evidente que seria muito dificil sequer vislumbrar
a possibilidade de colonizar os novos dominios da Coroa castelhana de um modo mais
proximo ao modelo que o humanismo cristdo propugnava. A Idade de Ouro sonhada por
Mendieta seria mais bem apelidada de Idade de Ferro, em referéncia ao metal das espadas ¢
das armaduras que defendiam o corpo e a alma daqueles que levavam a espada na mao e a
cruz no coragdo. Esta férrea idade distinguird as primeiras décadas de presenga dos espanhdis
no Novo Mundo, assim como as primeiras legislagdes promulgadas especificamente para essa
nova colonia.

O idedrio de uma convivéncia pacifica e de uma posterior serena evangelizagdo
defendido pelas diferentes ordens religiosas passou a ser, em pouco tempo, mais uma quimera
do que a utopia com um fundo de esperanga que alguns, em sua concep¢do de um mundo
ideal, porém possivel, imaginavam. Em pouco tempo, evidenciou-se que o problema de
adaptacdo dos indigenas a nova realidade seria somente um, e certamente nio o mais
importante, dentre os problemas que enfrentariam os missionarios, evangelizadores que agora
apareciam convertidos — como ¢ advertido ao Monarca Carlos I de Espanha pelo frade
franciscano Martin de Valencia em uma carta datada em 1532 — em pastores com a missio
defender as ovelhas dos lobos.

Y puede creernos V. M., que los muchos trabajos, grande animo y
constancia que el elegido mostrdo de defender estas ovejas de los lobos,
pudieron ser parte para que los beneficios que de aqui adelante en ellos se
hicieren, haya quedado quien los reciba; y mas osamos decir, que segin
veiamos y entendiamos que andaba e iba la cosa, con todo lo que el elegido
clamaba y hacia y trabajaba con todos nosotros. (VALENCIA apud
TORENO, 1974. p.57)

Desde os primeiros momentos, como ja vimos, a dificil coexisténcia entre os nativos e
os espanhdis ndo facilitou muito a aproximacéo entre os dois grupos, e isso fez com que o
indigena tivesse sérias dificuldades em seu processo de integragdo na nova sociedade que os
espanhdis cogitavam construir no Novo Mundo. Tal fato se evidenciou, como veremos mais
adiante na analise do corpus, nos aspectos mais comuns da possivel convivéncia entre
espanhdis e indigenas. O medo de ser relacionado aos indigenas, considerados a priori como
heréticos, demoniacos e muitos outros vitupérios, talvez fosse o motivo pelo qual aqueles que
escreveram aos seus familiares distantes omitiam qualquer referéncia ao mundo indigena, aos
costumes ou atividades do dia a dia destes que até pouco tempo antes eram os donos da terra.
Ser indigena virou motivo de suspeita em sua propria terra. Uma carta pode ser uma portadora

de boas novas, mas, por outro lado, pode também ser uma arma que se volta contra o proprio



69

Lopez. J.1

remetente. Esse fato sem duvida teve que ser considerado pelos colonos na hora de
exteriorizar certos sentimentos em relagdo aos naturais, agora seus vizinhos. Antes de entrar
plenamente na analise epistolar das cartas franciscanas, serdo contemplados alguns exemplos,
em outros epistolarios, dessa protecdo natural contra possiveis acusagdes de associagdo com
os indigenas — nativos que agora representavam um dos aspectos mais paradoxais da
colonizagdo: estrangeiros de si mesmos.

Em outros momentos da historia, fatos semelhantes aconteceram e os naturais de
determinado territorio, entdo sob a tutela de outro povo, converteram-se em possiveis
suspeitos de traicdo ou heresia em suas proprias casas. Em um exercicio de acrobacia
dedutiva, o historiador Serge Gruzinski compara a situa¢do da capital do império Asteca
Tenochtitlan apos a conquista pelas tropas de Ferndo Cortés e os sucessos que aconteceram
mais tarde a tematica mostrada no filme do cineasta alemao Lars Von Trier:

Aceptemos el riesgo del anacronismo y volvamos a Europa, de Lars Von
Trier. A nadie se le ocurriria aproximar la derrota de la Alemania hitleriana a
la caida del México indigena. Pero en la manera de filmar de Lars Von Trier
descubrimos la voluntad muy evidente de evocar en imagenes el choque
apocaliptico de dos universos que se enfrentan [...] En México la confusion
de la vida urbana y la interferencia de los tiempos acentiian el desorden
politico y social. A lo largo de 1520, el fracaso de las soluciones tomadas
por el nuevo poder aumenta el trastorno general. (GRUZINSKI, 2007,
p.84)

Até no proprio pensamento dos membros da ordem de Sao Francisco respirava-se, por
parte de alguns deles, um clima de desconfianga ¢ desespero para com os indigenas, como
deixa entrever o proprio Juan de Zumarraga, primeiro bispo do México, na hora de enfrentar a
teimosia dos nahuas em manter, de modo camuflado, seus cultos ancestrais. A santidade do
bispo ndo lhe impede de considera-los de forma no minimo antagdnica.

Al mismo tiempo, para nuestra mayor pena y afrentamiento, nos, supimos
que numerosos idolos verdaderos, o sea las antiguas estatuas no las falsas,
habian sido escondidas a los ojos de nuestros frailes. ;Y donde supondriais
vos, Seflor, que las escondieron? Ellos las escondieron en los cimientos de
nuestros santuarios, de nuestras capillas y de otros monumentos Cristianos,
ique fueron construidos por trabajadores indios! Esos hipdcritas salvajes,
escondieron sus impias imagenes en esos lugares santos, creyendo que nunca
se descubririan. Y peor todavia, creian que podrian adorar alli a esas
monstruosidades escondidas, mientras aparentaban rendir homenaje a la
cruz, o a la Virgen o a cualquier santo que estuviera visiblemente
representado alli. (Carta del Obispo Zumarraga sobre o mito guadalupano.
Disponivel em: <http://foros.forosmexico.com/showthread.php?t=42400>.)




70

Lopez. J.1

Esta carta sera, pela sua grande importancia, posteriormente analisada na integra.
Nessa nova sociedade, o indigena tinha pouco ou nenhum espago nos cargos principais. Nos
primeiros momentos e levados pela necessidade de controlar as massas e a cobranga dos
tributos que configuravam a relacdo econdmica entre os nahuas ¢ os demais povos, assim
como de garantir a ordem, os conquistadores, como ja haviam feito durante a tomada da
capital mexicana, aproximaram-se estrategicamente das elites que sobreviveram ao assédio da
cidade e as epidemias que se seguiram durante as décadas subseqiientes.

Uma vez repartidas as encomendas entre os colonizadores recém chegados e
superados os primeiros problemas de reorganizacdo dos principais cargos politicos, poucas
eram as fungdes possiveis a serem desempenhadas pelos, até pouco tempo antes, donos da
terra.

Um dos possiveis cargos na sociedade que surgia poderia ter sido o religioso. Visto
que, apos os primeiros anos de adequagio, o indigena ja ndo era tdo necessario para assegurar
a ordem e o seguimento da recolhida dos tributos, tal cargo poderia muito bem ter sido
adotado para cuidar do espirito ainda aturdido de seus irmaos. Ao mesmo tempo, um possivel
clero indigena poderia ter incorporado aquele necessario interlocutor entre os dois mundos,
um interlocutor que teria vislumbrado, naqueles primeiros anos, os modos de convivéncia de
uma forma mais pratica e menos teorica.

Porém, a possibilidade de incluir o indigena no corpo da nova igreja americana sempre
encontrou grandes dificuldades, ndo apenas por parte da Coroa e da populagdo civil, mas
também dos proprios religiosos. Talvez resida nessa questdo uma das chaves para tentar
explicar quais foram os fatores que determinaram as dificeis relagdes sociais entre as duas
civilizagdes naqueles primeiros momentos. Uma relacdo marcada por um lado pelo etnocidio
e por outro pela resisténcia indigena a abandonar suas culturas e a adogdo estratégica das

novas crengas.

Os impedimentos por tras da falta da formacio de um clero indigena

E dificil avaliar, hoje em dia, se a formag@o de um clero indigena durante os primeiros
momentos da colonizagdo do Novo Mundo teria ajudado a evitar que a conquista se
produzisse da maneira como foi feita ¢ com as conseqiiéncias tdo desastrosas que teve para a

populagdo indigena e para seus descendentes ao longo dos cinco séculos seguintes.



71

Lopez. J.1

Segundo Robert Ricard em um de seus ultimos escritos e depois de uma vida dedicada
ao estudo da chamada conquista espiritual, parece que tal formagéo ndo teria servido de muita
ajuda.

Ahora veo mas claro que la formacion de un clero indigena no era una
panacea y que no podia resolverlo todo. Acaso cometi una equivocacion
cuando imaginé que, creando un clero indigena, los misioneros hubieran
resuelto de una vez cuantos problemas quedaban planteados en la historia
religiosa y social de México. De todos modos, los problemas que se
presentaron en el siglo XVI a los gobernantes temporales y espirituales de
Meéxico atestiguan, de manera impresionante, el profundo desconcierto de
los espafioles frente a la nueva humanidad que acaban de descubrir.
(RICARD, 1986, p.30)

Talvez, como observa Ricard, a participagdo dos indigenas na nova igreja que se
formava ndo tivesse ajudado muito a solucionar os problemas que se apresentaram, problemas
estes provocados em razdo do enorme impacto que significou o choque de culturas. Contudo,
podemos afirmar que a participagdo de um clero indigena poderia ter melhorado em muito a
compreensdo da nova realidade e a aproximagdo as culturas e aos costumes locais de um
modo mais benevolente e menos demonizante.

A consideracdo da realidade indigena a partir de uma, impossivel na época, alteridade
bem entendida, ou seja, a observangao do outro na perspectiva do proprio outro, sem divida
teria melhorado as condi¢Ges de vida dos indigenas e teria sido, sem duvida, um fator decisivo
para deter, de primeira mao, as atrocidades cometidas contra as populagdes locais.
Barbaridades estas que, muitas vezes, os proprios religiosos viam escandalizados sem nada
poderem fazer.

A distancia entre os dois mundos poderia ter sido encurtada e a convivéncia entre
europeus ¢ indigenas poderia ter sido marcada mais pela negociacdo do que pela negagio;
mais pela tolerancia do que pela intolerdncia.

A partir dos primeiros momentos da colonizagdo e principalmente desde que se
conhece a existéncia de uma cultura bem mais organizada, social e tecnologicamente, do que
as encontradas pelos primeiros navegantes durante o periodo insular, os conquistadores
compreenderam que estavam diante de um Novo Mundo, de uma complexa forma de
sociedade que, em muitos casos, ndo guardava nenhuma rela¢do de semelhanca com a sua.
Das primeiras imagens idilicas do novo éden, descritas por Cristovdo Colombo e ratificadas
poucos anos depois pela Carta de Pero Vaz de Caminha e de tantos outros informantes, até as

horrendas descri¢cdes feitas — por Ferndo Cortés nas Cartas de relagdo — dos rituais e



72

Lopez. J.1

sacrificios humanos perpetrados pelos indigenas, muitas coisas haviam mudado na percepgéo
dos conquistadores sobre aquelas novas terras.

De anjo a demonio, a benevolente adjetivagdo conferida nos primeiros momentos por
alguns ao indigena alterou-se rapidamente. Somadas, a nova concepc¢do do nativo americano ¢
a urgéncia em tirar proveito das novas propriedades da Coroa espanhola determinaram o
modo de relacionamento a ser posto em pratica com os naturais.

No que concerne aos nativos, a recepgdo aos recém chegados pode ser vista, até hoje,
como uma mistura de misticismo lendario religioso por parte de muitos povos que
imaginavam os estrangeiros como deuses; por outro lado, diante do empenho destes tltimos
em conquistar a capital Mexica, numa visdo mais pratica, e do sentimento de alivio que se
respirava pela maioria desses povos tributarios diante da possibilidade de acabar com aqueles
que, durante séculos, haviam-lhes obrigado a pagar tais impostos.

De uma maneira ou de outra, com ou sem misticismo, ndo demoraria muito tempo até
que os indigenas descobrissem que aqueles homens barbados sobre seus assustadores animais
ndo eram deuses voltando para sua terra, mas somente estavam interessados nas riquezas
materiais. N3o prestavam muito valor ao mundo espiritual sobre o qual se assentava todo o
mundo mesoamericano, € como mais tarde se evidenciaria cruelmente, também ndo
valoravam muito a prépria crenga que tdo orgulhosamente exibiam, em forma de cruzes ou de
imagens sacras, em seus estandartes e escudos, objetos que faziam questdo de colocar em
todas as cidades que conquistavam.

Esse inusitado fato criou entre os indigenas um estado de desconfianca para com os
espanhdis e, a0 mesmo tempo, um terrivel desencanto contra os proprios deuses, que 0s
tinham abandonado e os deixado naquele lamentével estado de desamparo.

Caberia aos espanhois mostrar aos indigenas a existéncia de outro Deus, de outra
alternativa: o tinico Deus verdadeiro, aquele que nunca os abandonaria. Coisa que, por mais
ins6lito que pareca, esse mesmo Deus lhes tinha negado até entfo, ou pelo menos era assim
como se surpreendia o intelectual europeu, ainda no século XVII, diante desse lapso por parte

do criador do mundo.

Tal pensamento, que encontra eco nas idéias de Frei Jeronimo de Mendieta, visto pela
perspectiva atual pode ser considerado como algo discutivel; porém, no século XVI, nos
alvores da gesta americana, ele foi, por um lado, a chave para dar inicio ao processo da
chamada conquista espiritual da América, ¢ por outro, um dos motivos que levantou a

polémica sobre o método mais adequado para colonizar aquelas terras.



73

Lopez. J.1

La conquista militar no fue el unico trauma que el hombre blanco
causo a los indios americanos. A la derrota militar se afiadieron otras
muchas imposiciones que resultaron a la larga mas dolorosa y
frustrantes. Sin duda, la mas importante de todas consistid en la
obligacion de aceptar las creencias religiosas de los vencedores. La
extirpacion de las religiones nativas y su sustitucidon por el
cristianismo se hizo por lo general de forma pacifica; sin embargo, la
situacion llegd a ser tan dramatica en algunos momentos que la
evangelizacion puede considerarse como una autentica conquista
espiritual. (CHAMORRO, 1985, p.28)

A igreja romana — que nos primeiros momentos defendeu contra toda critica sua
predilecdo pela Espanha para cuidar da colonizagdo dos novos territdrios, emitindo, para isso,
uma série de Bulas que ratificavam tal decis@o na pratica —, com o passar do tempo, diante da
nova realidade e pressionada pelas criticas dentro de seu proprio seio, redigiu uma nova série
de Bulas, entre as quais se destacou uma em especial: a Bula Sublimis Dei, ditada em 1537,
foi promulgada pelo Papa Paulo III, em face das numerosas reclamagdes por partes dos
religiosos enviados ao Novo Mundo, para ratificar a pertinéncia da presenca dos espanhdis
naquelas terras, pertinéncia legitimada pelo sagrado dever da evangelizagdo. Ao mesmo
tempo, justificava-se a “pacificacdo” das terras indigenas. Um dos procedimentos mais
surpreendentes utilizados para explicar a presenca espanhola era o requerimento aprovado
pelas Leis de Burgos nos primeiros anos do século XVI. A Sublimis Dei foi um antecedente
direto das futuras Leis de Burgos, promulgadas em 1542 e recebidas nas colonias com a no

minimo irdnica frase: “Se Cumpram, porém no se obedecam”.

Com o tempo, outras novas Bulas, como a citada Sublimis Dei, questionaram o modo

de colonizagdo e evangelizag@o a ser posto em pratica.

Divida e consciéncia; a sombra por tras do Requerimiento

Visto hoje, o controvertido Requerimiento poderia muito bem entrar na lista de leis e
determinagdes absurdas que abundaram durante o processo de colonizagdo americana. Porém,
examinando-o com maior detalhe e dentro de seu contexto original, é possivel observar que
ele era algo mais que um manifesto estranho que os indigenas ouviam surpreendidos e nada
entendiam; no hipotético caso de entenderem alguma coisa, ndo compreendiam porque
deviam mostrar sua subordinacdo a um Deus e a um Rei que jamais haviam visto, mais que

isso, era a lei e o procedimento da leitura oficial do mesmo justificava diante de Deus e dos



74

Lopez. J.1

homens a conquista militar das terras dos indigenas e a agdo militar contra estes. Se até ent@o
as conquistas militar se faziam entrando sem bater na porta, agora o Requerimiento era como

pedir licenca antes de entrar. Algo até entdo inédito na ocupagdo militar de um territorio.

O Requerimiento era um ritual que se repetia, a partir de 1513, a cada vez que os
conquistadores deparavam-se com uma nova comunidade; consistia em convocar o chefe
local para ler um documento oficial através do qual se instava o indigena a aceitar a palavra
de Deus ¢ a reconhecé-lo como o unico Deus. O indio, assustado ou impressionado diante de
tal ritual, muitas vezes caia numa confusdo que ndo fazia sendo complicar ainda mais as
coisas. Se o cacique da tribo ignorasse as palavras do religioso ou do representante da Coroa,
ou, como freqiientemente acontecia, o chefe indigena, embravecido diante da ousadia dos
estrangeiros, jogasse a Biblia no cho, isso ja justificava a a¢do conquistadora dos invasores.
A guerra justa contra o infiel tinha desde esse momento um argumento a seu favor e ninguém

poderia recriminar tal aco.

Porém, se esse procedimento ndo se sustentava pelo ponto de vista dos indigenas,
encontrava uma justificativa legal ao ponto de vista dos espanhdis, que desde os primeiros
momentos da conquista esbogaram a duvida sobre a questionavel a¢do colonizadora no Novo
Mundo e o direito a usurpar e escravizar as populagdes locais. Encomenderos, conquistadores
e as vezes os proprios religiosos encontraram nesse requerimento um modo sendo perfeito,

pelo menos razoavel, de justificar sua agdo nas novas terras.

Algo inquestionavel, sobre o que ndo restava nenhuma duvida, era a necessidade de
afastar os indigenas das trevas nas quais viviam e mostrar-lhes a luz da ¢ crista. Essa idéia foi
a que quase sempre amparou leis e decisdes que, assim como o Requerimiento, poderiam
parecer decisdes absurdas dentro do contexto americano. Porém, ganhavam coeréncia na hora
em que se convertiam em justificativas legitimadas pelas leis dos homens e de Deus para
empreender a conquista ¢ a erradicagdo da heresia americana. Em momento algum foi
considerada a possibilidade de manter, ao menos em parte, o culto ancestral dos indigenas.
Pela perspectiva de quem se considerava portador da fé no unico Deus verdadeiro, todas as

crengas anteriores deveriam ser abolidas sem discussao.

Desde a chegada dos primeiros indios no continente europeu trazidos por Colombo, ja
se questionou a problematica ética sobre como proceder com eles e se era ou ndo possivel, do
ponto de vista moral, vendé-los como escravos. Essa questdo provocou a impossibilidade de

Pedrarias Davila iniciar sua expedicdo em 1513 até que fosse decidido como atuar de forma



75

Lopez. J.1

correta e cristd diante da colonizagdo dos indigenas. A quest@o foi resolvida por meio da

cria¢do do ja citado Requerimiento.

O Requerimento nasce fruto do consenso de te6logos como Frei Matias Paz e o
proprio confessor do monarca, Frei Tomas de Matienzo, e pela reiterada solicitacdo dos
religiosos trasladados ao Novo Mundo, com o firme proposito de tentar pdr fim aos maus

tratos infringidos pelos espanhois nas novas terras da Coroa contra os suditos do monarca.

O texto que deveria ser lido aos indigenas antes de qualquer acdo de hostilidade contra

eles, entre outras coisas, dizia o seguinte:

De parte del rey, Don Fernando, y de su hija, Dofia Juana, reina de Castilla y
Ledn, domadores de pueblos barbaros, nosotros sus siervos, os notificamos y
os hacemos saber, como mejor podemos,

Que Dios nuestro Sefior, uno y eterno, creo el cielo y la tierra, y un hombre y
una mujer, de quien nos y vosotros y todos los hombres del mundo fueron y
son descendientes y procreados, y todos los que después de nosotros
vinieran. Mas por la muchedumbre de la generacion que de estos ha salido
desde [hace] cinco mil y hasta mas afios que el mundo fue creado, fue
necesario que los unos hombres fuesen por una parte y otros por otra, y se
dividiesen por muchos Reinos y provincias, que en una sola no se podian
sostener y conservar. (...)

Asi que sus Majestades son Reyes y sefiores de estas islas y tierra firme por
virtud de la dicha donacién; y como a tales Reyes y sefiores algunas islas
mas y casi todas a quien esto ha sido notificado, han recibido a sus
Majestades, y los han obedecido y servido y sirven como subditos lo deben
hacer, y con buena voluntad y sin ninguna resistencia y luego sin dilacion,
como fueron informados de los susodichos, obedecieron y recibieron los
varones religiosos que sus Altezas les enviaban para que les predicasen y
ensefiasen nuestra Santa Fe y todos ellos de su libre, agradable voluntad, sin
premio ni condicidn alguna, se tornaron cristianos y lo son, y sus Majestades
los recibieron alegre y benignamente, y asi los mandaron tratar como a los
otros subditos y vasallos; y vosotros sois tenidos y obligados a hacer lo
mismo.

Por ende, como mejor podemos, os rogamos y requerimos que entendais
bien esto que os hemos dicho, y toméis para entenderlo y deliberar sobre ello
el tiempo que fuere justo, y reconozcais a la Iglesia por sefiora y superiora
del universo mundo, y al Sumo Pontifice, llamado Papa, en su nombre, y al
Rey y Reina dofia Juana, nuestros sefiores, en su lugar, como a superiores y
Reyes de esas islas y tierra firme, por virtud de la dicha donacién y
consintais y deis lugar que estos padres religiosos os declaren y prediquen lo
susodicho.

Si asi lo hicieseis, haréis bien, y aquello que sois tenidos y obligados, y sus
Altezas y nos en su nombre, os recibiremos con todo amor y caridad, y os
dejaremos vuestras mujeres e hijos y haciendas libres y sin servidumbre,
para que de ellas y de vosotros hagais libremente lo que quisieseis y por bien
tuvieseis, y no os compeleran a que os tornéis cristianos, salvo si vosotros
informados de la verdad os quisieseis convertir a nuestra santa Fe Catdlica,
como lo han hecho casi todos los vecinos de las otras islas, y allende de esto



76

Lopez. J.1

sus Majestades os concederan privilegios y exenciones, y os haran muchas
mercedes.

Y si asi no lo hicieseis o en ello maliciosamente pusieseis dilacion, os
certifico que con la ayuda de Dios, nosotros entraremos poderosamente
contra vosotros, y os haremos guerra por todas las partes y maneras que
pudiéramos, y os sujetaremos al yugo y obediencia de la Iglesia y de sus
Majestades, y tomaremos vuestras personas y de vuestras mujeres ¢ hijos y
los haremos esclavos, y como tales los venderemos y dispondremos de ellos
como sus Majestades mandaren, y os tomaremos vuestros bienes, y 0s
haremos todos los males y dafios que pudiéramos, como a vasallos que no
obedecen ni quieren recibir a su sefior y le resisten y contradicen;

y protestamos que las muertes y dafios que de ello se siguiesen sea a vuestra
culpa y no de sus Majestades, ni nuestra, ni de estos caballeros que con
nosotros vienen.

Y de como lo decimos y requerimos pedimos al presente escribano que nos
lo dé por testimonio signado, y a los presente rogamos que de ello sean
testigos. (Texto completo do Requerimiento em HANKE, 1988, p.53-55)

Esse singular documento encontrou também uma voz contrdria na célebre figura do
padre dominicano Francisco de Vitoria, que ndo via com bons olhos uma medida amparada
numa série de argumentos que ele considerava improcedentes na hora de tratar a questio
indigena. Vitoria, através de seus Justos Titulos e de seu texto Sobre los indios, defendeu uma
série de pontos que questionaram a legitimidade da ocupacio das Indias levada a cabo pelos
espanhdis. Tal atitude de Vitoria, assim como a atitude precedente de seu irmdo de Ordem,
Frei Antonio Montesinos, provocou a ira daqueles que defendiam a escravidio natural
indigena com base no principio aristotélico de que uma cultura superior tem o direto de
submeter uma outra, reconhecida como inferior. O Requerimiento ajudava a verificar tal
inferioridade, além de confirmar a pouca receptividade por parte dos nativos diante da palavra

de Deus.

A evangelizacdo americana: alguma vez existiu um modelo fixo?

A presenca de religiosos no Novo Mundo, como ja foi visto aqui, materializou-se
desde a segunda viagem de Colombo, datada de setembro de 1493. Nao se tem certeza da
participagdo de algum deles na primeira viagem.

A Coroa espanhola, juntamente com empreendedores privados, financiou a aventura
colombiana, embora ndo depositasse muita fé no sucesso de uma aventura nunca antes
realizada, o que justifica a auséncia de missiondrios na viagem. Na segunda empreitada do
agora Almirante, ¢ j4 com a seguranga das novas terras encontradas, a Coroa mudou de
postura.

A partir daquele momento, todas as navegacdes oficiais, empreendidas primeiro pela

Coroa espanhola e posteriormente pela portuguesa, com destino as terras ainda por desvelar,



77

Lopez. J.1

eram protagonizadas por uma série de cargos fixos, entre os quais sempre se encontravam
alguns religiosos. Estes tinham como missdo abengoar as novas terras alcangadas, bem como
pronunciar as primeiras missas que certificariam, diante dos olhos de Deus e principalmente
das outras coroas européias, o poder sobre as terras conquistadas.

Desde os primeiros momentos da colonizagdo, podem ser observados os conflitos que
se repetiram durante os séculos seguintes entre os conquistadores e os religiosos. Tal fato
pode ser corroborado, ja nos primeiros anos, pelo litigio produzido entre o Padre Buil e
Cristévao Colombo na segunda viagem do Almirante, apenas um ano apds a descoberta:

El hecho es, segin se desprende de la narracion de Fernandez de Oviedo
(Sumario de la Natural historia de Indias) y de las cartas ultimamente
conocidas del Rey a Colon y de Fr. Bernardo Buil a los Reyes que el
Almirante se extralimité sin duda en lo que se refiere a castigos y malos
tratos impuestos a los espafioles y que el Vicario Apostdlico, como decia el
citado cronista con frase grafica “Se le iba la mano” (LEMA, 1892, p.10)

Décadas mais tarde, em 1511, o Padre da Ordem dos Dominicanos Antonio
Montesinos levantou seu grito aos céus e a quem mais quisesse ouvir sua exaltada denuncia
das atrocidades cometidas pelos espanhdis contra os indigenas:

Me he subido aqui - les dijo - yo que soy la voz de Cristo en el desierto de
esta isla, y por tanto conviene que con atencion, no cualquiera, sino con todo
vuestro corazén, la oigais; la cual voz os sera la mas nueva que nunca
oisteis, la mas aspera y dura, la mas espantable que jamas pensasteis oir
todos estais en pecado mortal y en él vivis, por la crueldad Y tirania que
usais con estas inocentes gentes. Decid, ;,Con qué derecho y con qué justicia
tenéis en tan cruel y horrible servidumbre a que estos indios? ;Con qué
autoridad habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban en
sus tierras mansas y pacificas, donde tan infinitas de ellas, con muertes y
estragos, habéis consumido? Estos, ;(No son hombres? ;No tienen dnimas
racionales? ;No sois obligados a amarles como a vosotros mismos? ;Esto no
entendéis, esto no sentis? ... Tened por cierto que, en el estado en que estais,
no os podéis salvar mas que los moros o turcos que carecen y no quieren la
fe de Jesucristo. (Frei Montesinos. Disponivel em: <http://webs.advance.
com.ar/pfernando/DocsIglL A/Montesinos.htm>.)

Antes da chegada dos juristas espanhois, durante os primeiros anos, esses religiosos
estavam entre os poucos alfabetizados da colonia e por isso desempenhavam, além de sua
missdo divina da evangelizacdo, a incumbéncia de relatar as vicissitudes do processo de
colonizagdo e denunciar oficial ou extra-oficialmente os abusos cometidos pelos

conquistadores.



L=
L=
e

L

UFPE

78

Lopez. J.1

Muitas vezes, tais dentincias por parte dos religiosos ndo eram muito bem vistas pelos
agora novos senhores da terra, e em pouco tempo as relagdes entre uns e outros passaram a
estar marcadas pela constante discordia.

A missdo empreendida pela igreja no Novo Mundo sempre se caracterizou pela
controvérsia. Por um lado, os religiosos faziam o papel de informantes das tropelias cometidas
pelos espanhois nas novas terras e isso lhes colocava numa boa posi¢do diante da Coroa, ao
menos nos primeiros momentos da colonizag@o; por outro lado, essa funcdo de informante
convertia-os, muitas vezes, em pessoas ndo muito bem vistas entre os proprios espanhdis, os
quais, por sua vez, escreviam ao mesmo monarca denunciando a atitude dos religiosos.

Numa carta enviada ao Monarca Filipe I pelo defensor dos indios Don Diego
Rodriguez Bibanco, em 1563, o autor suplica que sejam expulsos das Indias os religiosos da
Ordem de Sao Francisco.

[...] Cada uno por si an hecho desatinos € castigos en estos yndios, nunca
oidos en todas las Yndias, so color y diziendo que eran y estauan ydolatras...
pidieron auxilio Real al alcalde mayor de estas provingias, que es el doctor
Diego Quixada, &4 quien V.M. enbio a ellas puede auer dos afios poco mas o
menos, el qual ynconsiderablemente, y como ombre liviano de poco juigio y
prudencia, les did juezes legos con poderes bastantes para que executasen
todo lo que los frayles les mandasen: esto sin ver proceso ny culpa que
oviese en los yndios, por donde pudiera dar el auxilio Real, sino por sola la
relagion de los frayles ydiotas, que en algunos dellos no saben leer. Y asi,
con el poder que ellos dezian que tenian como juezes apostolicos y con el
que vuestra justi¢ia mayor les did, comengaron el negogio con gran riguridad
¢ atrogidad, poniendo los yndios en grandes tormentos de cordeles ¢ agua, y
colgandolos en alto & manera de tormento de garrucha con piedras de dos y
tres arrovas a los pies, y alli colgados dandoles muchos agotes, hasta que les
corria 4 muchos de ellos sangre por las espaldas y piernas hasta el suelo; y
sobre esto los pringavan, como se acostumbran hazer 4 negros esclauos, con
candelas de ¢era engendidas ¢ derritiendo sobre sus carnes la ¢era dellas;
[...] (TORENO, 1974, p.392)

Ironicamente, numa outra carta enviada por dez caciques indigenas da peninsula do
Yucatan, sdo os proprios indigenas que solicitam ao monarca o envio de religiosos de Sao
Francisco para seus territdrios.

Suplicamos a V. M. se compadezca de nuestras dnimas y nos envie frailes
franciscanos que nos guien y ensefien la carrera de Dios, y en especial
algunos que han ido de estas partes a Espafia, que sabian ya muy bien la
lengua de esta tierra con que nos predicaban, que se llaman fray Diego de
Landa, fray Pedro Gumiel, de la provincia de Toledo, y fray Miguel de la
Puebla y los demas que V. M. fuere servido. (TORENO, 1974, p.407)



Er

79

c
il
°
m

Lopez. J.1

Numa outra carta expedida somente um més depois por outros caciques da mesma

regido, estes escrevem ao monarca para informar-lhe dos tormentos, mortes e roubos

cometidos pelos membros da ordem serafica.

- T
p fe. Rimag

/

f"#i&‘dl‘”l m‘hfar&t’. .-:A,'.l;u ale, naa -%aath &&ﬂ'ﬂfm
wak tulacal ~>deSal caluRiide, &-mﬂdﬁla a «de. (‘“.M;.,.,M
cﬁfmaﬁmﬁ‘&s’ ah bebecabuld, ctufyac Rk Ra ~yebel g cumicel
ﬂd’vanfeadamarm 0 miasde. bacx nn&maa r&!ﬁmﬂ

yam hpa bl ool H S/ caniaat ma tamoliam{ fapen. ‘g

ﬁzﬂmm e ,;:’:Errx 2‘;"‘( .:/&h{’;‘uum‘:ﬁ&(ﬁx v )

o on herx. v il dubal v

ﬁtf Gl calic ey oo at; k’.'?ﬁ, cm:ﬂ;graﬁv rmfh%slfﬁ«lﬁ’\o&m_

# "Y ﬁm;&nn *a@srin,‘l M,z fagwn‘aom'"u 'yd&‘

coll N e

aum:c 12 b8 ~gal mt; il Doz foom - colysbal
eﬂ’ (a’;‘gj{ " moft &;ﬂqﬂcf‘mmm v "“5;‘;‘,"5
‘fumulﬁfﬁz

A tukel Iimulu n
onek hadk z»" Zm‘ '\pg Al n a” !
%‘ vha by «ﬁgﬁfﬁn{"ﬂ wil cafhiliz. .ﬁarfmc.z dd'r.fg,,,z

CAXHPREY a1ch facpyxan eAaf '
Aixdie s 1I : m;a.;zdkm a rcmfu(' }l;l’r«mic 57

hbeliC
mac st N@m Cond {.f“””
kﬂ . Hkoa.fc il ”“L ﬂtﬁ@lh
> ‘G‘Lamm&-«ﬁc &Jv&&d”g: Ta’ faf\, ‘H’“"‘e M\-rm

Ju oY in tlide o hadh nogﬁtﬁ'

-,a&u:y hl m' 9L h
(\h hmel tac xFrianoile «,rek{'w; “2:”»”

;f’ 312;‘;4”«:. nohrt

-a" (:u;: 7 ayh

l%‘!&,fd’ Ealism moﬁ M A iﬁ‘}: 22 ’.. ¢
- i nat ad'_ SatmlC
¢ 4 ”Nﬂr(ﬂ?lfl f‘ﬁﬂld lfagd‘r(“;{:fmf”‘iaé'é” . 9 gt
OI“E “n"qnod’ cghal tuln Sarx 4(“’”((‘(;” a5 b
& 3 ﬁtf‘ﬁﬁé ’ f?’"”"ﬂhauf L cumic e bl “‘ A
mcu« nla A .\ y Sywcatan pbiclicrefehee ve. ‘:;-?';v -
A
3&'?" A 1'- !
2 o VI 'bdnnam/éf dy
L € Abemic acilih Robod maai?? -‘f?i’« :
Rornliuns bndabs y 2 4 S
J AL, 7

'ﬁ«m“’”’f‘“"“f Tafolornaty- r?h

f/fn?‘.:[(c‘ bubak | 29,-_[;,(” pd;é.(htsz me

amBal ‘/ ’J‘AKM/ 4 wohe.
Ve L e f e 09 ¢ e )
54@5}“-{::?}1 /_‘“‘ﬁ e f.‘,;" i u:\:
J ﬁ“)).ﬁ L Co, 36T

2. Carta de Dez Caciques de Yucatan solicitando religiosos da Ordem de Sdo Francisco ao monarca espanhol Filipe IT (1567).

Fonte: http;//cvc.cervantes.es/obref/arnac/indias/ind15.htm



80

Lopez. J.1

Na analise detalhada a que serio submetidas algumas dessas epistolas, tentamos
entender o que realmente existiu por tras da correspondéncia, e a0 mesmo tempo considerar,
dentro do contexto temporal das mesmas, alguns outros aspectos que possam ajudar no
questionamento dessa controversa presenca dos religiosos nos primeiros momentos da
evangelizagdo americana, assim como suas relagdes com os diferentes grupos implicados no
processo de coloniza¢do do Novo Mundo.

Denuncias como as efetuadas pelo padre Bartolomé de las Casas, pelo Padre Antonio
Montesinos ou por outros membros das diferentes ordens evidenciaram, com o passar do
tempo, de que forma essa outra missdo informadora dos padres foi de importancia
fundamental na tentativa de evitar um desastre ainda maior entre os naturais. Como ja foi
contemplado aqui, muitas vezes as denuncias dos religiosos faziam com que fossem tomadas
medidas tdo controversas como o Requerimiento ou o debate sobre a guerra justa, entre
outras; porém, diante dos fatos, era preciso agir prudentemente a fim de evitar que a tentativa
de conter os abusos fosse em vao por ndo haver uma base juridica adequada.

A acusagdo das atrocidades perpetradas pelos conquistadores foi uma constante
preocupagdo por parte das diferentes ordens, provocando, durante as primeiras décadas do
século XVI, o inicio de um longo debate juridico sobre a pertinéncia ou ndo de se tomar a
posse de terras que ja tinham seus prévios proprietarios.

A posicdo dos religiosos variava de acordo com cada ordem, sendo os dominicanos os
principais representantes das dentncias. No entanto, todos eles coincidiam no fato de que se a
suposta pacificagdo continuasse tal como estava sendo praticada, em poucas décadas nio
haveria mais ninguém para se proteger.

A propria Coroa espanhola, por meio da figura da Rainha Isabel, deixou evidente que
o trato com as populagdes indigenas devia estar marcado mais pela tolerdncia do que pela
violéncia.

Néao ¢ casualidade que poucos anos apds a descoberta colombiana o Papa Alejandro
VI, nascido na cidade espanhola de Valéncia e pertencente a importante familia dos Borgia,
confirmasse a rainha catélica como madrinha e protetora dos indigenas e proclamasse, num
tempo recorde, as Bulas Papais que corroboravam o patronato da Coroa espanhola sobre as
terras descobertas.

No codicilo de seu testamento, a rainha catolica Isabel de Castela deixa claras
instrugdes no que concerne ao tratamento e a evangelizacdo dos novos suditos da Coroa de

Cautela ¢ Aragdo.



81

Lopez. J.1

Item, por cuanto al tiempo que nos fueron concedidas por la Santa Sede
Apostdlica las Islas y Tierra Firme del Mar Océano, descubiertas y por
descubrir, nuestra principal intencioén fue al tiempo que lo suplicamos al
Papa Alejandro Sexto, de buena memoria, que nos hizo la dicha concesion,
de procurar inducir y traer los pueblos de ellas y convertirlos a nuestra santa
fe catolica, y enviar a las dichas Islas y Tierra Firme, prelados y religiosos y
otras personas doctas y temerosas de Dios, para instruir [a] los vecinos y
moradores de ellas en la fe catdlica, y ensefiarlos y doctrinarlos [en] las
buenas costumbres, y poner en ello la diligencia debida [?], segin mas
largamente en las letras de la dicha concesion se contiene; por ende suplico
al Rey mi sefior muy afectuosamente, y encargo y mando a la dicha Princesa
mi hija y al dicho Principe su marido, que asi lo hagan y cumplan y que este
sea su principal fin, y en ello pongan mucha diligencia, y no consientan ni
den lugar que los Indios vecinos y moradores de las dichas Indias y Tierra
Firme, ganadas y por ganar, reciban agravio alguno en sus personas ni
bienes, mas manden que sean bien y justamente tratados, y si algin agravio
han recibido lo remedien y provean por manera que no se exceda en cosa
alguna lo que por las letras apostolicas de la dicha concesién nos es
infungido y mandado. (Disponivel em: <http://hispanidad.tripod.com/
testame.htm>).

Como dissemos antes e voltaremos a dizer mais adiante, a eleicdo da Espanha para
cuidar das almas dos indigenas ndo foi casual, mas sim algo arquitetado apds uma
aprofundada reflexdo que o tempo sé viria confirmar. A revolucdo em todos os sentidos que
significou a chegada das idéias humanistas tinha afetado ndo s6 os campos das artes, da
percepgdo da propria esséncia do homem, mas colocado mais lenha no antigo debate sobre o
questionavel poder onipotente da igreja romana e sua seqii€ncia de corrupgdes ao longo dos
séculos. Este ultimo fato provocara uma ruptura no interior da propria igreja, ruptura que, se
por um lado suscitou a reforma interna, por outro derivou num paulatino e crescente
afastamento de fi¢is do conforto dos bragos da Santa Madre Igreja Romana. O anti-
clericalismo estava nas bases do pensamento humanista. Porém, nem todas as vertentes desse
humanismo renovador afastaram-se da igreja romana.

O avango dos ideais reformistas, que em poucos anos espalharam-se por toda a Europa
na mao de Martin Lutero, deixou a igreja ocidental dividida entre a antiquada e dogmatica
instituicdo romana e as numerosas igrejas nacionais que apareceram ao longo do continente e
reivindicaram uma nova forma de entender a vida religiosa fora do padr@o romano. Ao
mesmo tempo, os reformistas criticavam a forma como a igreja de Pedro utilizava seu poder
para manipular as consciéncias alheias no seu proprio beneficio. Era cada vez mais evidente a
urgéncia de uma reforma religiosa. A propria instituicdo romana estava consciente disso, mas
ndo era muito a favor de ceder parte de seu poder em troca de nada. Alguns paises, como a

Espanha, j& haviam iniciado o processo de reforma bem antes da irrup¢do das idéias luteranas.



82

Lopez. J.1

A reforma cisneriana, como sera explicitado posteriormente, foi um claro antecedente do
reformismo que revolucionou a igreja no século XVI.

Diante dessa situacdo e com um continente dividido pelos cada vez mais notdrios
movimentos reformistas, a Sede romana decide enfrentar o problema da melhor maneira
possivel. Ou seja, sem ceder nada, ou quase nada.

O primeiro passo dado foi acusar de forma veemente a heresia existente por tras do
movimento reformista, e imediatamente iniciar uma brutal perseguicdo dos mentores da
mesma e de todos os seus simpatizantes. Uma vez demonizada a causa reformista e iniciado o
processo de repressdo com a ajuda do revigorado Tribunal do Santo Oficio, o segundo passo
légico seria encontrar aliados para sua causa e contra os movimentos de reforma, aliados estes
que garantissem sua lealdade em troca, claro estd, de alguns favores. E nesse momento em
que entra o papel da Coroa de Castela e Ledo e as figuras dos reis catolicos, monarcas que
ndo somente se autodeclaravam como catdlicos, mas que recentemente haviam expulsado os
arabes e os judeus de seus territorios como uma forma de afiangar a unidade nacional, tanto
politica como religiosa. Catolica, apostdlica e romana: com tais atributos, ndo era dificil saber
qual pais o Papa escolheria para a defesa da cristandade frente ao avango luterano. A Coroa de
Castela tinha longa experiéncia na luta contra os infiéis, luta que, no tempo da reconquista,
adquirira um matiz préximo a uma cruzada redentora. Uma vez finalizada a luta contra os
pagéos vindos do Oriente, era a vez de enfrentar a heresia vinda da propria Europa, com todas
as suas forgas. Porém, a tarefa nfo seria facil; nem todos nas terras dos reis catolicos tinham
uma posi¢cdo contraria aos movimentos reformistas.

Por outro lado, a recente descoberta de novas terras além dos mares poderia significar
a incorporagdo numérica de grandes proporgdes de novas almas a causa catdlica. Diante de
todos esses fatores, pode-se explicar porque Roma opta por entregar a Espanha o patronato
das Indias. Essa decisdo vaticana induz a Coroa a incorporar ao seu reino quantos indigenas
aparecessem a sua frente, ou melhor, a frente dos religiosos agora investidos de poderes para
converter os indigenas em suditos cristdos. As conversdes em massa perpetradas por algumas
ordens religiosas, como a franciscana, por vezes ganharam um tom quase surrealista, porém
necessario.

Eran tantos los que se venian a bautizar que los sacerdotes bautizantes
muchas veces les acontecia no poder levantar el jarro con que bautizaban por
tener el brazo cansado, y aunque remudaban el jarro les cansaban ambos
brazos, y de traer el jarro en las manos les hacian callos y aun llagas. [...] En
aquel tiempo acontecia a un solo sacerdote bautizar en un unico dia cuatro, y



L=
L=
e

83

UFPE

Lopez. J.1

cinco y seis mil: y en Xuchimilco bautizaron en un dia dos sacerdotes mas
de quince mil. (BENAVENTE, 2001, p.213)

Esse incrivel incremento de almas nas fileiras da cristandade guardava uma relagéo
direta com o carater providencial da obra missionaria no Novo Mundo. Tal pensamento esta
muito presente desde os primeiros dias da evangelizagdo; personagens como Cristovao
Colombo, Bartolomé de las Casas ou o historiador Lopez de Gomara enxergaram a
evangelizacdo como uma obra ditada pelo proprio Deus. Entre os historiadores indigenas
posteriores a conquista, também esteve presente tal pensamento da providéncia divina, de
ajuda milagrosa as tropas espanholas nas batalhas, como testemunha o texto de Fernando de
Alva Ixtlilxochitl:

Fue caso milagroso, porque demas de ir muy mal herido el capitan Cortés en
la cabeza y con un callo de ella menos, todos los mas y los amigos estaban
afligidos, heridos, muertos de hambre y maltratados, en medio de doscientos
mil hombres que como tigres rabiosos los iban despedazando; mas fue tanto
el valor y fe viva de Cortés, que asi como invocd a Dios, a su madre y al
apostol San Pedro su abogado y sus compafieros a Santiago, todo se alland y
rindié (segiin comin opinién de los naturales se aparecieron en su favor y
defensa) y cogiendo el estandarte real de México, como cosa ganada en tan
peligrosa batalla, fue triunfando con ¢él prosiguiendo su viaje.
(IXTLILXOCHITL, 1520, p.265)

Dentre alguns membros da ordem franciscana também se prodigou tais idéias
messidnicas e providenciais. Se Frei Toribio de Benabente deixou isso registrado em varias
ocasides, esse pensamento fica ainda mais evidente nas palavras de Frei Jeronimo de
Mendieta, que ndo hesita em comparar a Nova Espanha a terra prometida. Nessa esdruxula e
retorica comparacdo, Ferndo Cortés representa o novo Moisés € 0 povo mexica ¢ 0 povo
escolhido por Deus (p.108). O padre franciscano também enxerga na evangeliza¢do americana
uma possibilidade de fazer oposi¢éo a importante perda de fié¢is motivada pela Reforma.

D. Fernando Cortés, para por medio suyo abrir La puerta y hacer camino a
los predicadores de su Evangelio en este nuevo mundo donde se restaurase y
se recompensase la iglesia catolica con la conversiéon de muchas animas, la
perdida y dafio grande que el maldito Lutero, habia de causar en la misma
sazén y tiempo en la antigua cristiandad. (MENDIETA, 1973, p.108)

N&o eram poucos os fatores que se somavam na hora de questionar o trato dado aos
aborigenes e principalmente a forma de situa-los dentro do contexto do Novo Mundo que o
imaginario trasladado dos europeus estava concebendo. Um Novo Mundo que se apresentava
mais como uma recrea¢do utopica de seu proprio continente, agora apelidado de Velho

Mundo, de que como uma colonizagio que prestasse atengdo aos costumes e tradi¢des locais.



84

Lopez. J.1

Deixando de lado, por um momento, os agentes econdmicos, que foram os
impulsionadores principais do projeto colonizador, encontramos como incumbéncia dos
sabios da igreja, tanto de um lado do continente americano como de outro, mensurar o papel
do indigena dentro desse complexo projeto renovador.

Ancorada no velho ideario posto em pratica em diversos momentos de seu processo de
expansdo pelo mundo, a igreja decidiu qual seria 0 melhor modo de levar a palavra de Cristo
as diversas comunidades indigenas. Tal questdo, ja discutida anteriormente, gerou um debate
de dificil resolucdo entre aqueles que defendiam a guerra justa contras os indigenas e os que
optavam pela redugo destes em areas separadas da influéncia dos colonizadores europeus.

As Bulas Papais tiveram uma grande importancia no interior do debate de tdo delicado
assunto e foram o antecedente direto das Leis Novas de Indias que em 1542 o Padre
Dominicano Bartolomé de las Casas levaria até os governadores dos novos territorios para
tentar evitar o que j4 comecava a ser inevitavel: a destrui¢do fisica das Indias.

Mas a discussdo, de marcado matiz filos6fico e humanista, dividia-se por sua vez entre
aqueles que defendiam sua posicdo a partir da Peninsula Ibérica, sem jamais terem colocado o
pé no solo americano e aqueles que o faziam a partir do continente recém descoberto. Essa
diferenca foi fundamental na hora de entender a realidade indigena e julgar o modo como se
estava realizando a colonizagdo e como deveria ser levada a cabo a ocupagdo e o processo
evangelizador. Os diferentes pontos de vista dos principais protagonistas da famosa
“Polémica dos naturais”, no ano de 1550, — Juan Gines de Sepulveda e Frei Bartolomé de las
Casas — tinham por tras os referentes pessoais de cada um deles. O primeiro, exaltado
defensor da guerra justa contra os indigenas, amparado no principio aristotélico que defendia
a natural serviddo dos povos considerados inferiores, jamais pisou no solo americano, ¢ sua
reivindicagfo partia mais da aplicagdo de um aspecto juridico do que de uma atitude contra os
indigenas com os quais ndo havia tido contato algum. O segundo, o frade dominicano
Bartolomé de las Casas, comegou seu vinculo com o Novo Mundo desde muito cedo: com
dezoito anos embarcou com destino aos novos dominios da Coroa, onde enriqueceu em pouco
tempo e ganhou, por parte dela, diversas encomendas. Dez anos mais tarde, em 1512, ele
abandonou tais encomendas e ingressou na ordem dos dominicanos para dar inicio a sua longa
jornada em defesa dos indigenas. Como se pode observar, a trajetoria de um e de outro sio
muito diferentes e servem-nos de exemplo para evidenciar a disparidade existente entre a
teoria e a pratica quando nos referimos ao modo de entender a realidade indigena e os meios

de colonizagdo das terras e de evangeliza¢do dos nativos.



85

Lopez. J.1

Alguns estudiosos atuais, em seu questionamento da dita evangelizacdo, divergem
sobre um assunto que se nos apresenta agora, na distdncia temporal de quase cinco séculos,
como um bom comego para o debate objetivo deste trabalho e, mais concretamente, deste
segundo ponto: existiu um modelo fixo de evangelizagdo no projeto franciscano aplicado nas
terras de Nova Espanha? Para o professor Pedro Borges Moran, os franciscanos que chegaram
ao Novo Mundo em diferentes datas ao longo do século XVI — ao México, em 1523; ao Peru,
em 1529; a atual Argentina, em 1536, etc., até alcancarem quase todos os assentamentos
espanhodis do Centro e Sul da América —, utilizavam o modelo de evangelizacdo importado da
Europa quase idéntico e derivado da série de instrugdes que os primeiros religiosos levavam
consigo em sua viagem a colonia descoberta décadas antes durante o periodo anterior,
conhecido como insular.

Os debates dialéticos entre os que defendiam a conquista (militar) como inica maneira
de fazer os indios compreenderem a palavra de Deus e aqueles que buscavam um meio mais
benevolente, baseado na predicagdo do evangelho sem a presenca de soldados, estenderam-se
por décadas, alcangando o século XVII. Nao se chegou nunca a uma conclusio sobre como
proceder, pois se do lado tedrico havia as instru¢des provenientes da Espanha, da perspectiva
mais pratica e ja em terras americanas, havia a constante desobediéncia a tais Leis de Indias.

Para o saudoso professor Paulino Castafieda, em conversacdo mantida com o autor
desta tese, seria muito dificil, devido a complexa e arraigada cosmogonia dos antigos
mexicanos, a implantagdo de um modelo especifico de evangelizagdo, um padrdo que poderia
ser adaptado a regides tdo remotas como as visitadas pela Ordem de Sdo Francisco. E mais
provavel, segundo Castafieda, que tal modelo fosse produto de uma adaptacdo estratégica aos
diferentes locais, considerando as circunstancias especificas de cada uma delas.

Muito foi considerado sobre o processo de evangelizagdo e como ele se empenhou
principalmente na erradicacdo dos cultos locais, erradicagdo que com o tempo se evidenciaria
como uma tarefa impossivel de ser realizada, ao menos da maneira como havia sido
concebida ao inicio da evangelizagao.

Numa carta do Bispo de Nova Espanha Juan de Zumarraga destinada ao monarca
espanhol e datada de 1530, o autor queixa-se ao destinatario do problema que os religiosos
enfrentavam na hora de tentar erradicar o paganismo entre os indigenas, e da esperteza
demonstrada por estes na hora de camuflar suas antigas crengas, por vezes as escondidas e por

outras mostrando, na frente dos frades, uma pouco sincera conversdo. A forma ingeniosa de



86

Lopez. J.1

resisténcia indigena sera a antesala do complicado processo de transculturagéo que se seguira
nas seguintes décadas.

En eso, Sefior, las supersticiones de los indios nos han ayudado mucho. Sin
embargo, en otras cosas que hemos emprendido, no; porque ademas de estar
muy ceflidos a ellas, son tan hipocritas como los fariseos. Muchos de
nuestros aparentes con versos, incluso aquellos que dicen ser devotos
creyentes de la Fe Cristiana, todavia viven con un temor supersticioso hacia
sus viejos demonios. Ellos piensan que son muy prudentes al conservar
cierta reverencia hacia Huichilobos y toda la demas horda; asi, ellos lo
explican con toda solemnidad, pueden evitar toda posibilidad de que esos
demonios celosos tomen venganza por haber sido suplantados. (Disponivel
em: <http://foros.forosmexico.com/showthread.php?t=42400>.)

Em outro momento, o Bispo Zumarraga reclama da estratégia utilizada pelos indigenas
para tentar enganar os religiosos e fazer parecer que eles mesmos também estavam
interessados na erradicacdo das antigas crengas. A eliminagdo continua dos idolos pré-
hispanicos, que tivera inicio desde os primeiros momentos da conquista das terras
mesoamericanas com o mesmissimo Ferndo Cortés, era agora uma prioridade para os
franciscanos. Tal esfor¢o dos religiosos recebia uma presumida ajuda dos indigenas.

Asi es que, nos, predicamos mas estrictamente ¢ hicimos que nuestros
sacerdotes y misioneros hicieran lo mismo, ordenando que ningun idolo, ni
siquiera el mas pequefio, ni siquiera un amuleto ornamental, deberia existir.
Y asi, confirmando nuestras sospechas, los indios empezaron a traer otra
vez, humildemente, a nos, y a otros sacerdotes, gran numero de figuras de
barro y ceramica y ante nuestra presencia renunciaron a ellas y las rompieron
en pedazos. Nosotros, nos sentimos muy satisfechos de haber vuelto a
descubrir y destruir, otra vez, tantos objetos sacrilegos... Hasta que, después
de algin tiempo, nos dimos cuenta de que los indios so6lo buscaban
apaciguarnos y mofarse de nos. Esto no tiene la menor importancia, ya que
en ese caso, lo mismo nos hubiera ofendido su impostura. Parece que
nuestros severos sermones, provocaron una verdadera industria entre los
artesanos indigenas, ya que apresuradamente fabricaron esas figuras, sdlo
con el unico proposito de que fueran mostradas y rotas delante de nos, en
una aparente sumisién ante nuestras amonestaciones. (Disponivel em:
<http://foros.forosmexico.com/showthread.php?t=42400>.)

Ao contrario do que se pensava ¢ como mais tarde e em outro contexto diria o filésofo
espanhol Don Miguel de Unamuno, vencer ndo era convencer. Pode-se falar, aproximando-se
com mais fidelidade a forma como realmente se deu o processo levado a cabo por esse novo
apostolado americano, que em vez de um processo de anulagio dos cultos anteriores, o que se
produziu, nos primeiros momentos da conquista, foi seguramente, como afirma Gruzinski, um
processo de anexa¢@o. Dentro do pensamento politeista dos indigenas, ndo foi dificil colocar

outro deus em seu particular pantedo. Deus que, com o passar do tempo ¢ principalmente com



87

Lopez. J.1

o trabalho dos religiosos, foi ganhando relevancia; porém, a “vitoria total” ndo seria tarefa
facil e nem de rapida consecugio.

Mimetizadas as vezes pela representacdo paralela de mitos locais e importados, as
crengas ancestrais da América desenvolveram-se numa fusdo de conotagdes barrocas, numa
assimilagdo que, em muitas ocasides, foi pouco percebida pelos religiosos europeus.

O modo de evangelizac@o, a grandes rasgos, posto em pratica no Novo Mundo passou por
varias etapas no decorrer do século XVI. Tais etapas correspondiam as adaptag¢des provocadas
pelas necessidades de considerar o indigena, de valorizar ou nfo sua capacidade de encontrar
seu espaco dentro do novo conceito de sociedade surgido no vice-reino.

De acordo com Fernando Cervantes (1992), essas fases estdo claramente divididas em
duas e correspondem, como ja foi observado aqui, ao processo de adequacdo do modo de
considerar o indigena dentro dos objetivos perseguidos: primeiro, pelos religiosos, que
inicialmente gozaram de uma maior independéncia para decidir o futuro das populagdes
indigenas; e, numa segunda fase, j4 com a intervenc¢@o direta da Coroa, o nativo passara a ser
tratado como uma crianga incapaz de entender as normas basicas de convivéncia. Assim,
converter o nativo num ser imaturo poderia parecer algo positivo para o futuro do indigena se
considerado desde a visdo do ser incapaz que ndo tem a capacide de diferenciar o bem do mal.
Mas as dificeis relagdes entre eles e os espanhdis mudaram, nas décadas seguintes, de modo
radical e ndo exatamente para melhor. A primeira etapa da evangelizacdo continental,
marcada pela presenca das diferentes ordens mendicantes e pelo desejo de integrar o indigena
dentro do projeto de um Novo Mundo, coincidiu com os turbulentos momentos provocados
pela celeridade com que se produziu a conquista militar das novas terras; foi essa coincidéncia
0 que permitiu que, por um intervalo de pouco mais de cinco décadas, sonhasse-se com outro
Novo Mundo — a etapa da Utopia, do messianismo que nomeava o indigena como o povo
escolhido. Na segunda parte desta tese, essa controversa questdo serd tratada com maior
detalhe na analise epistolar e na conclusio da tese.

Do didlogo integrador ao paternalismo encobridor, as relagdes entre os espanhois e os
naturais sofreram uma estratégica mudanga ao longo do século XVI e chegaram totalmente
modificadas a centuria seguinte.

En marcado contraste con la actitud de los primeros franciscanos, la
caracteristica mas notable de la nueva tendencia evangelizadora fue un
paternalismo que encubria una profunda desconfianza ante la cultura y
tradiciones indigenas. De ahora en adelante los indios serian tratados como
nifios, y su supuesta incapacidad e inmadurez, junto con la consiguiente
imposibilidad de formar un clero nativo, vendrian a constituir el aspecto mas



88

Lopez. J.1

triste y decepcionante del esfuerzo evangelizador. (CERVANTES, 1992,
p-84)

Examinando a citagdo de Cervantes, podemos encontrar uma das chaves que talvez
permita vislumbrar um possivel palpite ou, quem sabe, a dificil resposta para o
questionamento que apresentamos anteriormente: quais foram as consequéncias da falta de
um clero indigena?

Como diz o autor, o fato de se considerar, nessa segunda fase evangelizadora, os
indigenas como imaturos e incapazes, que favoreceu o modelo da tabula rasa, ndo ajudou
muito no momento de permitir a formag@o de um clero indigena. Mas ndo podemos nem
devemos nos contentar com essa facil conclusdo. A questdo merece um estudo com maior
profundidade e sera isso o que faremos nos proximos capitulos.

Para outros historiadores, essa divisdo da evangelizagdo americana em duas fases, no
que diz a respeito a forma de enxergar o nativo, ndo tem muito a ver com a realidade que se
viveu naqueles primeiros momentos da coloniza¢do americana. Eles consideram que, desde o
inicio, tanto os religiosos que acompanharam a etapa insular como os integrantes das
diferentes Ordens dentro da etapa continental ou de assentamento, viam o indigena sendo
como criangas, pelo menos como seres incapazes de aceitar de bom grado a palavra de Deus ¢
viver em harmonia com os cristdos. Em referéncia a visdo do padre franciscano Frei Jeronimo
de Mendieta, o historiador Antonio Rubial afirma:

Como todos los religiosos de su €poca, salvo fray Bartolomé de las Casas,
Mendieta ve al indigena como un ser con una gran cantidad de virtudes
cristianas: es humilde, sumiso, no tiene apego a los bienes; pero es como un
nifio, que tiene que ser protegido y cuidado. Y esta actitud paternalista es la
que habian seguido los religiosos desde un principio: protegerlos como sus
padres espirituales porque ellos no pueden protegerse a si mismos. En cuanto
a la defensa del indigena, su actitud es muy positiva. (RUBIAL, 2002)

Seja como for, todos os historiadores mostram-se em concordancia com a defini¢do
dos franciscanos como a ordem religiosa que mais se aproximou do espirito indigena. Tal
aproximacdo deu-se principalmente pelo estudo de sua lingua e de seus costumes, numa
tentativa, como assinalou Bernardino de Sahagun, de diagnosticar o mal para depois poder
cura-lo. A proximidade serviu, a0 mesmo tempo e de modo indireto, para adequar, dentro de
seu discutido projeto milenarista, a presen¢a do indigena como protagonista dessa nova
sociedade americana, que nas primeiras décadas fazia jus ao nome empregado para denominar

a terra de promissdo — o Novo Mundo.



89

Lopez. J.1

Se néo se pode afirmar que houve, como dizem alguns estudiosos, um modelo fixo de
catequizacdo, ao menos € possivel dizer que os meios de colonizagdo utilizados nas décadas
seguintes pelos diferentes territorios que as tropas castelhanas iam conquistando foram todos
eles inspirados nas formas de evangelizacdo postas em pratica pelas ordens religiosas no
periodo aureo de tal evangelizac@o nos territérios do Vice-reino da Nova Espanha.

En Nueva Espafia hallamos, en efecto, un modelo acabado de lo acontecido
en los demas paises americanos, y asi, cuantas cuestiones se resolvieron,
cuantos sucesos importantes tuvieron lugar en Méjico tocantes a asuntos
eclesiasticos, puede decirse que reprodujeron y desarrollaron de modo
semejante en las otras provincias de los dominios espafioles. (LEMA, 1892,

p-15)

As conseqiiéncias derivadas da falta de um clero indigena

Ainda que possa parecer, a primeira vista, que as conseqiiéncias da falta de um clero
indigena repercutiram exclusivamente dentro do contexto histoérico da época, a realidade é
bem distinta. No contexto dessa concepgio por vezes idilica denominada de Novo Mundo, e
dentro de uma sociedade caracterizada pela exclusdo — primeiramente da voz indigena, depois
da voz afro-americana e, com o tempo, das classes menos favorecidas economicamente —, a
decisdo de colocar em pratica o segundo modo de evangelizagdo, baseado na idéia de
considerar o indigena como uma crianga, incapaz ¢ imatura para viver na sociedade ¢ para
fazer parte do clero, deixou uma marca que se perpetuou como um estigma maligno até os
dias de hoje. O modelo de colonizagdo aplicado a partir do ultimo terco do século XVI marca
o inicio da imagem, agora sacralizada, dos excluidos. Uma imagem que foi ganhando novas
conotacdes, mas que se consolidou na voz e no pensamento mestico durante os séculos
seguintes. Um pensamento que teve como destino protagonizar a inflex&o na voz protagonista
dos espanhois no solo americano. A voz mesti¢ga converteu-se, com o tempo, na voz da
consciéncia frente a um discurso hegeménico europeu que durante séculos manteve a
lideranga dentro da nova sociedade americana. Tratava-se de uma hegemonia que, apesar das
vozes contrarias surgidas no interior da disputa dos naturais, segregou e até hoje segrega um
amplo setor da populacio que quase desde a chegada dos primeiros navegantes foi
considerado inferior em pensamento e, por extensao, limitado na hora de possuir os bens da

terra que um dia havia pertencido a seus ancestrais.

A determinagéo dessa incapacidade geral foi evidentemente uma decis@o arbitraria e

provocada pela necessidade de controlar a massa da populagdo da maneira mais “elegante”,



90

Lopez. J.1

discreta e afim aos objetivos das classes dirigentes. Mas, como caberia bem em qualquer
discussdo aporética, a questdo nunca encontrou uma resposta valida e, por outro lado, talvez
este ndo seja, dentro do recorte temporal estabelecido pelo presente estudo, o momento de
alongar um debate que ja cumpriu seus quinhentos anos e esta muito longe de encontrar uma

solucao.

Essa comunidade acéfala, que surge a partir da aplicagdo do segundo modelo de
evangelizagdo, abriu a porta, como ja observamos, para o surgimento, no seio da sociedade,
de outras comunidades marginalizadas que, consideradas como incapazes e imaturas,
receberam idéntico tratamento dado aos indigenas, porém com um pequeno espago de
inclusdo, o minimo para que esta possa ser vista como uma sociedade organizada e “justa”.
Assim, o indigena passarrd a ser um proscrito na sua propria terra e dentro da conhecida
pirdmide social vai ocupar o lugar mais baixo frente a uma miscigenagdo cada vez mais ampla

e, a0 mesmo tempo, cada vez mais sufocante.

Com tal modo de proceder, a forma de educacdo oferecida a essa classe social
determinou um modelo de comportamento que criou, agora sim, um pardmetro de identidade
no qual quase todos se reconhecem ¢ ao mesmo tempo do qual sentem orgulho, sem perceber

o engano provocado varios séculos atras.

O amplo poder dos Nahuas no Vale do México

Antes de examinar o papel da Ordem Franciscana na Nova Espanha, ¢ importante
entender como estava configurada a sociedade Nahua e como isso favoreceu a chegada das
tropas lideradas por Ferndo Cortés e a derrocada do poder central de tal sociedade. A chegada
dos espanhois, e principalmente das diferentes ordens religiosas aos extensos territdrios que
passariam a ser chamados de Nova Espanha, ndo provocou idéntico impacto nem para as
diversas comunidades indigenas que compunham o complexo mundo americano, nem mesmo
dentro do seio da cosmopolita capital dos nahuas. A prodigiosa organiza¢@o social da capital
Mexica diferia muito da organizagdo das outras provincias submetidas ao seu poder central. A
impressdo causada nos olhos do conquistador, que desde sua chegada em 1492 s6 havia
achado em seu caminho pequenas tribos com uma minima ou nenhuma ordem social, fez com
que a conquista e posterior colonizagdo tomasse um novo rumo. Se ndo encontraram, cOmo

pensava o Almirante, as terras do Grande C3, talvez essas terras superassem em riquezas o



91

Lopez. J.1

velho sonho de Colombo. Diante da nova realidade, o indigena passou a ser visto de outro
modo, ao menos pelo ponto de vista pratico da conquista militar. A irrup¢@o no imaginario da
conquista de uma sociedade altamente organizada mudou radicalmente, como veremos, a
atitude dos principais protagonistas dessa nova fase da colonizagdo do Novo Mundo.
Posteriormente, quando as cifras do desastre demografico atingiram mais de oitenta por centro
dos indigenas e ndo era mais necessaria a ajuda dos antigos governantes, este serd novamente
considerado a partir da perspectiva metonimica que, em muitos casos, sobrevive até hoje.

Antes da chegada dos espanhois, a sociedade Nahua dividia-se em quatro classes: a
classe dirigente, que por sua vez subdividia-se em outras categorias; na capital, o sumo
sacerdote; e, nos bairros ¢ nas provincias, os sacerdotes e os funcionarios, que se
encarregavam da recolhida dos tributos.

Outra classe importante da sociedade Nahua era formada pelos negociantes
encarregados da troca e da venda das diferentes mercadorias produzidas pela capital ou pelas
provincias ou estados subsididrios. A fun¢do desses negociantes era de vital importancia para
a manutencdo do império. E por essa razio que numa sociedade que estava liderada
principalmente por religiosos e guerreiros, os mercadores encontraram a oportunidade de
ascender na fechada hierarquia mexicana. Tal ascensdo rendeu a classe uma série de
privilégios que de outra maneira teriam sido inimaginaveis: os negociantes tinham o direito de
ostentar sua riqueza, em contadas ocasides, assim como utilizar or¢amentos luxuosos que até
entdo estavam reservados unicamente para as classes superiores. O direito de oferecer
sacrificios humanos era outro dos beneficios que essa classe adquiriu como agradecimento ao
seu duro trabalho de andar pelos longos e reconditos caminhos do império.

A terceira classe na estrutura social asteca constituia-se pelos chamados artifices ou,
em nossa nomenclatura, artistas. A eles cabia a fun¢fo de cuidar dos aspectos estéticos do
império, desde a edificagio de templos até a simples modelagem das estatuas e dos
ornamentos que caracterizaram a arte mexicana.

Na base da pirdmide social situavam-se os escravos; apesar de gozarem da pior
condi¢do dentre todos os habitantes do império, a concep¢do de escravo nessa sociedade
diferia muito da escraviddo a moda europeia.

Ao contrario da escravatura, que em poucos anos dominaria o continente e as ilhas
deste Novo Mundo, o modelo mesoamericano deixava saudades, nos indios agora submetidos

a Coroa espanhola, de sua condi¢do como servente na sociedade anterior.



92

Lopez. J.1

Sob o poder de Mexica, qualquer pessoa sujeita a um senhor era, em muitas ocasioes,
considerada e tratada como um membro a mais da familia, alimentando-se e vestindo-se
corretamente. Além disso, um escravo tinha a possibilidade de ascender socialmente caso
conseguisse casar-se com uma mulher viiva de um marido nobre, como muitas vezes
acontecia.

Entre seus direitos estava o poder de acumular riqueza e de mudar de status, fosse por
meio do casamento ou da exploracdo de suas proprias terras. No mundo Mexica, o escravo
poderia até mesmo ter seus proprios escravos.

Infelizmente, esse modelo deixou de vigorar no mesmo dia em que as tropas de Cortés
finalizaram o ataque a capital e assim colocaram ponto final a um dos dominios mais
importantes, ndo apenas do continente americano, mas de todo o mundo conhecido até aquele
momento.

Tenochtitlan, segundo Soustelle (1962), estava dividida em trinta e oito provincias e
mais alguns estados. A sociedade Asteca estruturava a populagdo em classes claramente
diferenciadas, as quais dependiam totalmente do poder de decisdo do supremo soberano, cabia
a ele decidir os cargos mais importantes de seu império: os reis e os governadores de cada
provincia.

Cada uma das provincias rendia tributos a capital, assim como os estados dependentes
também pagavam seus impostos ao poder central.

O império componha-se, no fim do reinado de Montezuma, de trinta e oito
provincias tributarias as quais é preciso acrescentar os pequenos estados de
estatuto indeterminado que balisavam a estradas das caravanas e dos
exércitos entre Oaxaca e a fronteira meridional do Xoconochco. Atingia dois
oceanos, o Pacifico em Cihuatlan, o Atlantico ao longo da costa do golfo
desde Tochpan em Tochtepec. (SOUSTELLE, 1962, p.22)

Em seu momento de maior esplendor, o povo de Mexica chegou a ter mais de
seiscentos estados tributarios que tinham ingressado no mundo Mexica forcados por suas
incansaveis tropas. A presenga desses estados inconformados com sua prépria situagdo foi,
como veremos posteriormente, uma situacdo favoravel para os estrategistas espanhois, que os
instaram a fecharem acordos para lutarem juntos contra o agora considerado inimigo comum:
0 poder supremo de Moctezuma.

A sociedade Nahua, como ja observado, tinha alcancado em momentos prévios a
chegada das tropas cortesianas um impressionante poder sobre o resto dos povos. Povos estes

que agora estavam submetidos ao poder centralizador dos Mexica, ao qual deviam render



93

Lopez. J.1

tributos a cada certo tempo. A visita dos arrecadadores de impostos significava, em alguns
casos, uma pesada carga para aqueles que tinham que entregar parte de sua producdo e outras
oferendas. O medo das represalias por parte do governador supremo havia criado um estado
de animadversdo contra os Mexica. A atitude dos arrecadadores era muito severa com aqueles
que ndo conseguiam atingir a meta pré-determinada pela capital, o que foi gerando, com o
tempo, uma grande desavenca entre os estados e o poder central. Tal fato, conhecido pouco
depois das primeiras incursdes no territorio dominado, ndo deixou de ser percebido por
Ferndo Cortés, que pensou numa possivel alianga estratégica com esses povos para destruir
aqueles que os oprimiam.

O conquistador e cronista Bernal Diaz Del Castillo, testemunha direita da tomada da
capital Mexica, deixou um extraordinario relato de como a situagdo desfavoravel das
provincias tributarias favoreceram as aliangas de Cortés.

Como Cortés entendi6 lo que los caciques le decian, les dijo que ya les habia
dicho otras veces que el rey nuestro sefior le mandé que viniese a castigar los
malhechores, y que no consintiese sacrificios ni robos, y pues aquellos
recaudadores venian con aquella demanda, les mand6 que luego les
aprisionasen y los tuviesen presos hasta que su sefior Moctezuma sepa la
causa coOmo vienen a robar y a llevar por esclavos sus hijos y mujeres y (a)
hacer otras fuerzas.

Dejémoslo asi, que luego que esto fue hecho todos los caciques de Cempoal
y de aquel pueblo y de otros que se habian alli juntado de la lengua
totonaque, dijeron a Cortés que qué harian, que ciertamente vendrian sobre
ellos los poderes de México, del gran Montezuma, y que no podrian escapar
de ser muertos y destruidos. Y dijo Cortés con semblante muy alegre que él
y sus hermanos que alli estdbamos, les defenderiamos y matariamos a quien
enojarlos quisiese. Entonces prometieron todos aquellos pueblos y caciques
a una que serian con nosotros en todo lo que les quisiésemos mandar, y
juntarian sus poderes contra Moctezuma y todos sus aliados. Y aqui dieron la
obediencia a Su Majestad, por ante un Diego de Godoy, el escribano, y todo
lo que paso lo enviaron a decir a los mas pueblos de aquella provincia.
(CASTILLO, 1983, p.79)

De acordo com a perspectiva linguistica, a diversidade das terras conquistadas deu ao
dominio Mexica uma singular caracteristica: os diversos povos ndo tinham uma tnica lingua,
mas uma grande quantidade de dialetos entre os quais se destacava o nauhatl, que era falado, e
até hoje o &, nas provincias centrais e na capital. Tal lingua serd também a que ganhou maior
notoriedade durante os séculos de colonizagdo espanhola. No periodo da evangelizagdo, esta
lingua teve uma ampla importancia: o conhecimento da lingua converteu-se em uma urgéncia
para o trabalho de doutrinamento dos religiosos. Nas décadas seguintes, o ndhuatl tornou-se a

lingua geral dos territorios da Nova Espanha e foi a principal lingua empregada pelas ordens



94

Lopez. J.1

durante a evangelizagdo. Poucos anos apds a conquista da capital Mexica, apareceu a primeira
gramatica em nahuatl de Frei Andrés de Olmos. Autores franciscanos como Frei Bernardino
de Sahagtin escreveram textos trilingues em latim, em castelhano e em néhuatl.

Os mexicanos orgulhavam-se da sua lingua o Nahuatl, tornado no principio
do século XVI a lingua comum, Koine desse imenso pais.”A lingua
mexicana ¢ tida como lingua materna, e a de Texcoco como a mais nobre ¢ a
mais apurada. Fora disso, todas as linguas como rudes e grosseiras... a lingua
mexicana e difundida em toda a Nova Espanha... e as outras consideradas
como barbaras e estranhas. (SOUSTELLE, 1962, p.295)

De modo semelhante as cidades castelhanas da época, a estrutura das urbes mexicas
prestava uma importancia especial tanto a praca quanto aos edificios consagrados ao culto das
diferentes deidades do imaginario Mexica. A Teocalli ou Casa de Deus era o ponto de
confluéncia de todas as ruas da cidade e, por sua vez, o epicentro da cultura. A praga da
capital, que um dia deslumbrou Bernal Diaz, era o ponto de encontro da cidade: o agora
americano ou a pra¢a maior que os espanhdis ja conheciam em cidades como Madri ou
Salamanca.

Tiene otra plaza tan grande como dos veces la ciudad de Salamanca, toda
cercada de portales alrededor, donde hay todos los géneros de mercadurias
que en todas las tierras se hallan, asi de mantenimiento como de vituallas,
joyas de oro y de plata, de plomo, de laton, de cobre, de estafio, de piedras,
de huesos, de colchas, de caracoles y de plumas; véndese tal piedra labrada y
por labrar, adobes, ladrillos, madera labrada y por labrar de diversas
maneras. (Cortés, 2000, Segunda Carta de relacion)

A grandiosidade das construcdes astecas, assentadas sobre uma grande lacuna,
impressionou de tal modo os espanhdis que alguns cronistas chegaram a comparar
Tenochtitlan com urbes européias tdo importantes na €poca como Veneza ou Sevilha. A
prodigiosa organizacdo e os abastados mercados da capital ndo tinham nada a invejar dos
grandes centros urbanos do Velho Mundo.

A educacio na sociedade Nahua tinha um especial valor devido as caracteristicas da
propria cultura. Preocupados com a preservagdo de seus mitos e tradi¢cdes, possuiam dois tipos
de instituicdes de ensino: a Telpochcalli e a Calmecac. A primeira delas estava destinada ao
ensino dos plebeus em seus proprios bairros. A forma¢do dos alunos era extremamente rigida
e tinha a miss@o de fixar na mente dos jovens os cantares com os fatos mais relevantes da
historia mexica. Essa preocupagdo com a fixagdo dos acontecimentos historicos ajudaria, nos
anos posteriores a conquista, a resgatar um passado que de outra maneira infelizmente teria se
perdido. Além da memorizagdo, os alunos da Telpochcalli também eram instruidos para a

guerra e para os trabalhos manuais mais pesados, como a construgdo ou a agricultura. Ja na



95

Lopez. J.1

Calmecac, o alunado era formado pelos filhos da nobreza Mexica, e seu ensino destinava-se a
formag@o dos quadros de elite da sociedade. Entre os contetidos ensinados, destacava-se a
dificil tarefa de entender os complexos codices que guardavam toda a tradi¢do historica e
cultural de seu povo. Esse dificil aprendizado por parte dos nobres alunos seria de muita
utilidade no periodo posterior a conquista. Porém, nem todos enxergavam com bons olhos
essa educacdo dos indigenas.

Na hora de colocar em pratica seu modelo educativo, os franciscanos tiveram em
conta o exemplo anterior. Como veremos na segunda parte desta tese, o Colégio de Santa
Cruz de Tlatelolco, aberto por instancias do Bispo Juan de Zumarraga, em 1536, teve como
modelo de inspiracdo as antigas escolas pré-hispanicas ¢ as escolas peninsulares denominadas
de “irmaos da vida em comum” que tinham sido criadas de acordo com a mais rigida
observancia das ordens mendicantes e especialmente dos irmdos franciscanos a partir do
século XIV.

Uma ultima observagdo antes de abordar a presenga dos protagonistas deste estudo nos
territorios do futuro Vice-reino de Nova Espanha: segundo Serge Gruzinski (2003), a situacéo
que se viveu nos momentos imediatamente posteriores a tomada da capital foi marcada pelo
caos e pela urgente necessidade de reconstruir ndo so6 as cidades arrasadas, mas também a
desolagdo espiritual pela qual passavam os moradores, que tinham assistido, num prazo muito
curto, o desmoronamento de todo o seu mundo. Do caos imperante, segundo o autor, surgiram
as denominadas sociedades fractais ou de justaposicdo cultural que caracterizaram as
primeiras décadas da colonizagdo do Novo Mundo.

As sociedades fractais tinham emergido nas ilhas do Caribe depois de 1492;
sociedades desse tipo eclodem ao longo da década de 1530 no Peru das
Guerras civis. Nesses meio novos e em gestdo de que o México dos anos de
1520 constitui o arquétipo, as relagdes sociais € os papeis culturais estdo
expostos a curtos-circuitos de todo tipo e a turbuléncias incessantes: ruptura
de obediéncia, bagung¢a administrativa, conflitos abertos ou larvais,
semiguerras civis ou guerras sangrentas. Nesses universos cadticos, com
escalas bem distintas — a do individuo, a do grupo, ou a da populagdo local -,
os comportamentos escapam sempre das normas ¢ dos habitos em vigor na
peninsula Ibérica. (GRUZINSKI, 1993, p.78)



96

Lopez. J.1

CAPITULO 3

A CRONOLOGIA FRANCISCANA: AS PEGADAS DE SAO FRANCISCO NAS
TERRAS DO NOVO MUNDO

Das origens da ordem a chegada no Novo Mundo

Fundada na Italia em 1208 por Francisco de Assis e aprovada como ordem religiosa
poucos anos depois pelo Papa Inocéncio III, a Ordem Franciscana ja nasceu imbuida dentro
do espirito renovador da cristandade, um espirito que se materializaria plenamente nos séculos
seguintes. A proposta do fundador de imitar a vida de Jesus Cristo serviu de base para o inicio
de uma evangelizag@o itinerante e para uma busca pelos principios que marcaram os primeiros
momentos do cristianismo. Tal emulagdo de Jesus Cristo na propagacdo da fé por todos os
cantos do mundo levou os irmdos da Ordem a cruzarem o oceano e alcancarem a costa do
Novo Mundo.

A presenga da Ordem em terras americanas, tema central desta tese, foi um dos
episodios mais importantes da historiografia do continente e nos permitird, como veremos na
segunda parte, uma aproximagdo ao que poderia ter sido outra América. A presenga,
principalmente da Ordem Seréfica, naquelas primeiras décadas ajuda-nos hoje a compreender
que a realidade poderia ter sido bem diferente nesse encontro dos dois mundos.

A necessidade de reconstruir espiritualmente as terras recém conquistadas levou
Cortés a solicitar, pouco tempo depois da tomada da capital dos nahuas, a presenga de
religiosos. Porém, ndo de qualquer religioso: “porque habiendo obispos y otros prelados no
dejarian de seguir la costumbre que, por nuestros pecados hoy tienen, en disponer de los
bienes de la iglesia....” (CORTES, 2000, p.346)

Todas las veces que a vuestra sacra majestad he escrito he dicho a vuestra
Alteza el aparejo que hay en algunos de los naturales de estas partes para
convertirse a nuestra santa fe catdlica y ser cristianos; y he enviado a
suplicar a vuestra Majestad, para ello, mandase personas religiosas de buena
vida y ejemplo. Y porque hasta ahora han venido muy pocos o casi
ningunos, y es cierto que harian grandisimo fruto, lo torno a traer a la
memoria de vuestra Alteza, y le suplico lo mande proveer con toda
brevedad, porque Dios Nuestro Seflor sera muy servido de ellos y se



97

Lopez. J.1

cumplird el deseo que vuestra Alteza en este caso, como catdlico, tiene.
(CORTES, 2000, p.346)

A escolha de Cortés por membros de Ordens mendicantes, por um clero regular e nio
secular, teve como proposito cumprir dois objetivos. Por um lado, obstaculizar a chegada de
um clero secular, formado por cardeais, arcebispos, bispos e sacerdotes que, seguindo o
exemplo praticado na peninsula, em pouco tempo estariam mais preocupados com seu proprio
bem de que com o amparo aos indigenas. Ao mesmo tempo, tais religiosos poderiam
questionar o proprio papel de Cortés no governo da colonia. Por outro lado, o efeito
provocado nos indigenas pela chegada dos religiosos foi empregado estrategicamente por
Cortés para mitigar as consequéncias negativas da conquista militar: os religiosos
atravessaram com suas roupas encardidas a praca central da capital e foram recebidos
solenemente por Cortés e pelo resto de seus capities, os quais se ajoelharam diante dos padres
e beijaram suas roupas. A presumida submissdo de Cortés e de seus capities para com estes
homens que aparentemente representavam tio pouca coisa foi, sem duvida, um toque de
mestre por parte do conquistador. A imagem humilde, afavel e até misera dos religiosos tinha
que tocar intensamente a alma ferida dos naturais. Uma imagem valeria mais que mil
palavras.

A fungfo dos irmaos de Sdo Francisco, assim como a dos membros das outras ordens
enviadas ao Novo Mundo nos anos posteriores a conquista militar, ndo seria unicamente
evangelizar as almas pagds dos mexicas, mas também servir de ponte mais amena entre as
duas civilizagdes — uma ajuda que serviria para tentar cicatrizar, como observou Frei Martin
de Valencia numa carta redigida em 1532 e destinada ao Monarca Carlos I, apenas oito anos
apds a conquista da capital Mexica:

Y la brevedad de nuestra venida, con lo que hemos que de ella ha sucedido,
nos lo hace conocer mas claro, pues los naturales aun no habian, bien
acabado de repelir los estragos y heridas en sus cuerpos, por vuestros
vasallos en la guerra, cuando sintieron la salud de sus almas aplicada por
ministerio de estos vuestros capellanes. Y una de las cosas por donde se
conoce a nuestro gran Dios le plega que esta nacion se salve, es haberles
mostrado el castigo por la ofensa pasada, y darles remedio para escapar de la
que hubieran incurrido. (TORENO, 1974, p.54)

Os franciscanos, como ja observado aqui, foram a primeira ordem religiosa a chegar
aos territorios da Nova Espanha. A sua chegada a capital mexica no meio do caos que
significou a conquista da capital foi um dos maiores desafios que os irmaos menores tinham

enfrentado até agora. Apesar de naquela época ja ter alcancado regides tdo distantes como



98

Lopez. J.1

Asia ou Africa o panorama que se lhes apresentava por diante na capital e demais regides até
pouco menos de trés anos dominadas pelos Nahuas néo era uma tarefa facil a simples vista e
como poderiam comprovar pouco mais tarde, a desolada situacdo dos indigenas ndo seria o
maior obstaculo.

Coube aos religiosos a incumbéncia de criar os primeiros colégios formadores do
continente americano. A missdo prioritaria dos franciscanos em terras mexicanas, como a das
outras ordens que chegaram posteriormente, foi a de converter o gentio e assim ganhar — ou
pelo menos era isso o que se pensava na época — novos suditos para a Coroa espanhola.
Porém, essa fungdo inicial derivou num trabalho muito mais abrangente, que ndo so
conquistou as almas dos indigenas para a fé, mas que forneceu a eles uma educagdo ¢ uma
profissionalizacdo. O que no comego foi apresentado como algo positivo para o projeto
colonizador, com o tempo converteu-se em um grande problema para a Coroa.

De acordo com Greiff, a educacdo dos indigenas propiciada pelas autoridades
coloniais representou ironicamente, com o passar do tempo, um verdadeiro problema para
estas ultimas:

A mediados del siglo XVI, las autoridades coloniales se mostraron
interesadas por la educacion de los indios y mestizos, pero al percibir
inteligencias asombrosas entre los indios, optaron dar preferencia a la
educacion de criollos y espaifioles, y la educacion se convirtid en exclusiva
para la clase dominante. Hubo colegios para indios y mestizos y otros
destinados solamente a los criollos peninsulares. Las misiones religiosas que
llegaban a la Nueva Espafia gozaban de grandes privilegios otorgados por la
Corona, lo cual permitidé a los misioneros, durante los primeros afios de
conquista espiritual, actuar con muchas libertades. (GREIFF, 2003)

O empenho dos padres franciscanos em apreender o nahuatl, assim como algumas
outras linguas, ndo apenas propiciou uma adequada conversdo das comunidades, mas permitiu
a interagdo entre as duas culturas e o acesso dos naturais a cultura europeia:

Los frailes trabajaron por la difusion de la lengua principal, o sea, el nahuatl
Ese método trajo consigo la necesidad de una sélida formacion lingiiistica en
el misionero. Los mas de los religiosos aprendieron el nahuatl y algunas
otras lenguas mucho menos difundidas, en el territorio que habia tocado
a cada Orden. De otra manera tuvo origen toda esa literatura en lenguas
indigenas, de fines practicos tales como vocabularios, gramaticas,
catecismos, sermonarios, confesionarios, etc. (RICARD, 1986, p.23).

Desde sua chegada, os missionarios franciscanos do famoso grupo dos doze, entre os
quais se encontravam Frei Toribio de Benavente e Frei Andrés de Cordoba, puderam

comprovar rapidamente a enorme dificuldade que teriam em predicar a palavra de Deus entre



99

Lopez. J.1

os indigenas e organizar as bases da nova sociedade agora formada pelos indigenas e pelos
castelhanos, como Carlos V gostava chamar suas tropas. As tropas de castellanos ndo eram
compostas apenas por soldados oriundos de Castela, mas estavam formadas por soldados de
diferentes regides de Europa. Tal fato complicaria ainda mais a convivéncia entre os proprios
soldados, e os religiosos ndo demoraram muito em perceber o quanto seria dificil a
convivéncia entre grupos tao heterogéneos.

A necessidade de criar uma imagem do indigena que fosse adequada aos fins da Coroa
foi paulatinamente se distanciando do nativo imaginado pelo discurso colombiano, e
ganhando as feicdes de seu novo e forcado retrato. Em poucas décadas, o indigena passou a
ser visto como um ser brutal, de terriveis inten¢des, preguicoso por natureza e, por tudo isso
nada apto para viver dentro do projeto de sociedade que o Novo Mundo imaginava.

Porém, faz-se necessario diferenciar o indigena ja socializado previamente dentro da
estrutura das grandes cidades de Mexica e que agora tentava adaptar-se a nova sociedade,
daquele outro que, vivendo afastado das grandes urbes, ndo tinha a urgente necessidade de
aceitar o poder do estrangeiro que ja dominara boa parte de seus antigos territorios.

Para os que viviam nos diferentes niicleos urbanos que pouco a pouco surgiram onde
antes havia as cidades pré-colombianas, a inica op¢do possivel era a adaptagdo ao novo ritmo
ditado pelos vencedores. Certamente foi neste momento, como em qualquer sociedade
distinguida pelos excluidos e os excludentes, que surgiu a picaresca americana. Apesar de nio
aparecer consignada na literatura até bem entrado o século seguinte, a semente pode ser
encontrada nestes primeiros anos de convivéncia entre espanhdis e os falsos espanhdis (como
eram reconhecidos pelos proprios indigenas os nativos que rapidamente aceitaram o poder dos
estrangeiros ¢ até adotaram sobrenomes peninsulares junto com os sobrenomes de
nascimento). Assim, dentro da mentalidade indigena, aqueles que aceitaram submeter-se,
fosse por interesse ou por vir nisso a unica opgo possivel, passaram a ser considerados como
falsos espanhois por seus proprios compatriotas. Tal grupo convertera-se no gérmen da
mesticagem que caracteriza a sociedade latino-americana até os dias de hoje e ao mesmo
tempo abrird o espaco para a futura divisdo de classes que separara histologicamente estes
dois grupos excluidos e excludentes.

Do outro lado do Atlantico, as imagens tanto escritas como desenhadas que chegam
das colonias ndo favoreceram muito a aceitacdo do indigena por parte dos curiosos europeus.
O retrato idealizado por Colombo em sua primeira carta ndo havia durado muito, € mesmo em

paginas do diario do proprio Almirante encontramos algumas imagens que ndo dizem muito



100

Lopez. J.1

da inocéncia e da ingenuidade dos naturais antes demonstradas na carta de anunciacdo da
descoberta. No didrio da primeira navegagdo e posteriormente nas relagdes das outras trés
viagens feitas pelo Almirante em 1494, em 1498 e finalmente em 1503, o autor manteve a
imagem idilica dos nativos que encontra. Porém, ndo deixou de relatar a presenca de outros
moradores das ilhas, os quais foram descritos por ele como menos amigaveis ¢ de costumes
ndo tdo inocentes. A destruicdo por parte dos indigenas do Forte Navidad que Colombo havia
mandado construir no final de sua primeira viagem ¢ uma evidéncia de que as relagdes entre
0s naturais e os estrangeiros ndo eram tio amistosas como se podia subentender pelo tom dos
primeiros retratos tragados por ele.

No decorrer do século, outros relatos acabaram por transformar a idilica e estratégica
imagem inicialmente idealizada por Colombo. Retratos por parte de seus proprios
companheiros, como Doutor Chanca, que acompanhou o Almirante em sua segunda viagem,
ndo carregam uma imagem benevolente dos nativos.

En este puerto estuvimos ocho dias 4 causa de la pérdida del sobredicho
Capitan, donde muchas veces salimos 4 tierra andando por sus moradas é
pueblos, que estaban 4 la costa, donde hallamos infinitos huesos de hombres,
¢ los cascos de las cabezas colgados por las casas & manera de vasijas para
tener cosas [...] Esta gente saltea en las otras islas, que traen las mujeres que
pueden haber, en especial mozas y hermosas, las cuales tienen para su
servicio, ¢ para tener por mancebas, é traen tantas que en cincuenta casa
ellos no parecieron, y de las cativas se vinieron mas de veinte mozas. Dicen
también estas mujeres que estos usan de una crueldad que parece cosa
increible; que los hijos que en ellas han se los comen, que solamente crian
los que han en sus mujeres naturales. Carta de Diego Alvarez Chanca
Disponivel em: <http://www.fortunecity.com/victorian/churchmews/1216/Chanca.
html>.

Posteriormente, os desenhos de Theodore de Bry ou relatos como os do marinheiro
alemdo Hans Staden, que passou um tempo cativo dos proprios indigenas, fomentaram
paulatinamente uma representacdo do indigena que deixa pouco espa¢o para o projeto
formador que as diferentes ordens tentavam implantar no continente americano. Para este
estudo, centraremo-nos na tentativa da Ordem Franciscana de criar uma série de escolas
formadoras que tinham como missdo primeira ajudar na converséo e pacificagdo do gentio e,
num grau menor, ajudar o indigena a ser aceito dentro da nova sociedade.

Segundo O’ Gorman, a necessidade de dar forma a estrutura do sujeito americano
passa por duas fases: a primeira, quando se pensava que as terras descobertas faziam parte da
Asia e, portanto, do Orbis terrarum ou mundo conhecido; a segunda, quando se reconheceu a

presencga de um quarto continente.



101

Lopez. J.1

Na primeira fase, considerando a pertenca das novas ao mundo conhecido, néo
existiam duvidas sobre a indole do nativo e sua condicdo humana. Porém, a partir do
momento em que o indigena ndo mais faz parte desse “Velho Mundo”, a consideragdo dele ja
¢ outra bem diferente, merecendo ser tratada com sumo cuidado. Essa nova concepg¢do do
indigena com o tempo derivou na ja citada “Polémica dos naturais” entre Bartolomé de las
Casas e Juan Gines de Sepulveda, um debate que foi muito além da discuss@o sobre a indole
do nativo e terminou questionando algo que, primeiramente a Coroa espanhola e depois as
demais poténcias européias, entenderam que teria uma facil resolugdo: a legitimidade da

presenca e da colonizacdo das terras americanas.

As escolas formadoras franciscanas

Entre as primeiras medidas tomadas pelos padres da Ordem de Sdo Francisco nessa
primeira fase da evangelizacdo do Vice-reino de Nova Espanha, estava a de organizar as
escolas que se converteriam nas futuras sedes do saber e da aprendizagem mutua. Tais escolas
cumpriam uma missdo que ultrapassava o proprio proposito pedagdgico. Diante de uma
cultura vencida pelo horror da conquista militar e pelo forcado afastamento de suas crengas
ancestrais, o temor por parte dos novos governantes de que os naturais caissem no desespero e
no descaso incentivou uma ideia que de algum modo adianta-nos em quatro séculos as idéias
krausistas que chegaram a Espanha no fim do século XIX e tinham como uma de suas
principais propostas a formagdo de uma geracdo de intelectuais que com o tempo se erigiriam
como uma elite capaz de comandar o pais nas mais diversas frentes: a politica, a medicina, a
cultura etc. Do mesmo modo, as escolas formadoras franciscanas tinham entre seus objetivos
a formacdo de um grupo diferenciado que pudesse, com o tempo, servir como intermediador
entre os dos grupos espanhdis e indigenas, e, diante da falta de espanhois para cobrir os
diversos cargos que requeria a nova sociedade, como substitutos para tal deficiéncia. Em certo
modo, esse objetivo foi cumprido e alguns de seus alunos se destacaram e chegaram a cargos
importantes dentro da sociedade novo-hispana. Latinistas, gramaticos e até futuros nobres
como o caso de Antonio Valeriano, de quem faremos referéncia posteriormente por ter
recolhido no seu Nican Mopohua a histéria da apari¢do da Virgem de Guadalupe. Valeriano

posteriormente lecionou no famoso Colégio de Santa Cruz.



102

Lopez. J.1

O projeto, colocado nas maos dos religiosos de Sdo Francisco, adquiriu um matiz que,
com o tempo, tornar-se-ia perigoso com o desenvolvimento estratégico da colonia; desde os
primeiros anos, a hostilidade por parte dos espanhdis contra essas instituicdes foi notoria.

A principal escola, embora ndo a primeira, foi o ja citado Colégio de Santa Cruz de
Tlatelolco. Seguindo a tradicdo das escolas formadoras implantadas na Europa, o
estabelecimento mantinha os principios da Ordem: nos aspectos espirituais, havia, por
exemplo, o voto de pobreza e a humildade, que acompanharam o processo de evangelizacio;
nos aspectos materiais, havia a preocupagdo por ndo levar apenas a palavra de Deus na
missdo, mas também a cultura, como meio de fornecer a formagdo mais completa possivel.

Os franciscanos organizaram, com o apoio de Carlos V, o famoso Colégio
Superior de Santa Cruz de Tlatelolco.que tantas apreensdes suscitou em seus
impugnadores. A orientagdo desse colégio correspondia a do “humanismo
renascentista”, mas buscava que seus alunos nio esqueceriam suas proprias
raizes culturais. Os idiomas oficiais eram o latim e o nahuatl, embora mais
tarde se ensinasse o castelhano. Progressivamente, os estudos foram sendo
ampliados. Uma vez consolidados, ensinava-se no colégio de Tlatelolco,
entre outras matérias nahuatl, latim, musica, retdrica, 16gica, filosofia e...
teologia. (CAYOTA, 1992, p.390)

Os alunos das diferentes instituigdes foram selecionados, segundo Ricard (p.322) entre
os filhos da elite indigena; “os principais”, por um lado, e, por outro, os filhos da “gente
baixa”. Porém, como adverte o autor ao citar uma carta de Jerénimo de Mendieta, tal divisdo
ndo era muito ortodoxa e so afetava realmente o regime dos alunos, o qual era externo para a
elite e interno para o resto.

A escolha das criangas para a introdu¢do da palavra de Deus ndo era novidade na
evangelizagdo praticada pela Ordem nos séculos anteriores em diferentes lugares que ela
havia alcancado em sua peregrinacdo evangelizadora. Previamente e ja no solo americano, a
ordem fundara uma institui¢do similar na Ilha do Santo Domingo, durante o periodo insular.
A fundagdo dessas instituicdes respondia, por um lado, a um aspecto tedrico-mistico que
remete-nos diretamente a propria figura de Jesus Cristo, quando solicitou aos seus apostolos a
aproximaco, com suas famosas palavras: “deixa que as criancas se aproximem de mim”. A
inocéncia das criangas indigenas, que coincidia com a humildade e a candura transmitida pela
figura de Cristo, representava a combinagdo perfeita para levar a bom termo a proposta
franciscana de evangelizacdo. Algumas criangas identificaram-se plenamente com a missdo de
levar a palavra de Deus, assim como os antigos apostolos haviam feito nos primeiros

momentos da evangelizagdo. A falta de confianca na educacdo dos adultos completa a



103

Lopez. J.1

argumentacdo sobre a escolha dos infantes para iniciar o trabalho educacional na Nova
Espanha.

O padre franciscano Frei Jeronimo de Mendieta, fazendo referéncia a evangelizacdo na
Nova Espanha, observa a importante ajuda emprestada pelas criancas no trabalho de
evangelizacdo. Em algumas ocasides, tais criangas sofreram perseguicdo e morte por parte de
seus conterraneos. Foram elas os primeiros martires da Nova Espanha.

Pues por la misma traza quiso que se hiciese la conversion de este nuevo
mundo (que en numero de gentes ha sido mayor que la que hicieron los
apostoles), no por otro instrumento sino de nifios, porque nifios fueron los
maestros de los evangelizadores. Los nifios fueron también predicadores, y
los nifios ministros de la destruccion de la idolatria. Y puesto que los
principales obreros fueron los bienaventurados religiosos que el Sefior
escogio para enviar a este apostolado, con ser ellos en humildad, llaneza y
sinceridad harto semejantes & la pureza y inocencia de los nifios, aun quiso
humillarlos mucho mas, y hacerlos mas semejantes & ellos, hasta ponerlos en
necesidad de burlar con nifios, y hacerse nifios con ellos. (MENDIETA,
1973, p.135)

Por outro lado, a aproximacdo aos infantes, dentro do objetivo franciscano, respondia
também a um plano estratégico: na hora de colocar em pratica sua particular teoria da tabula
rasa, as criangas eram aquelas que melhor se adaptavam ao método de doutrinamento que
partia do zero. A posterior teoria da tabula rasa, acometida por ordens religiosas como a
Jesuita, diferiria, como veremos, da praticada aqui pelos seraficos.

A nova sociedade seria erigida deixando para trds o paganismo dos antepassados,
porém sem abandonar, como ja observamos aqui, suas raizes culturais. A escolha da educagéo
diferenciada aos filhos da elite indigena respondia, na perspectiva da Coroa, a necessidade de
preparagdo daqueles que, pelas geracdes seguintes e até a consolidacdo do poder espanhol,
deveriam controlar a grande massa de popula¢do indigena. A elite do poder na nova sociedade
receberia uma instrucdo carregada da ideologia dominante — pelo menos era assim que
pensavam aqueles que designaram os franciscanos como os motores dessa estratégica
pedagogica. Para os membros da Ordem, a oportunidade ganhava outro sentido quando seu
trabalho encontrava-se com nog¢des como utopia, reforma religiosa ou o0 Novo Mundo em sua
acepcdo mais entranhdvel.

A fundac¢do de escolas diferenciadas para cada tipo de aluno, de acordo com a origem
socioecondmica, remete-nos a anteriormente mencionada divisdo nas instituicdes de ensino do
periodo pré-hispanico: a Calmecac para a elite, e a Techpochcalli para os cargos inferiores da

sociedade Mexica.



104

Lopez. J.1

Numa carta enderecada ao Monarca Carlos V, em 1532, o padre franciscano Pedro de
Gante justifica a eleic@o das criancas no trabalho de evangelizagdo e a posterior propagagéo
da fé pelos outros territérios do vice-reino.

Asi mismo, porque el fruto mas cierto y durable se esperaba, como se ve, en
los nifios, y por quitar de raiz tan mala memoria, les tomamos todos los
nifios, hijos de caciques y principales por la mayor parte, cuantos pudimos,
para los criar e industriar en nuestros monasterios, y con ellos no poco
trabajamos, ensefidndoles 4 leer y a escribir y cantar canto llano y de 6rgano.
[...] que solamente estos han sido traidos al camino de nuestra verdad y
christiandad, mas ya ellos mismos, hechos maestros e predicadores de sus
padres y mayores, recorren por las tierras descubriendo y destruyéndoles sus
idolos y apartando nefandos, y 4 veces su vida corre peligro. (TORENO,
1974, p.56)

Nos termos de hoje e em nosso contexto brasileiro, tal alunado poderia ser considerado
como os multiplicadores da fé e, por extensdo, da ideologia européia — algo que, como
veremos mais adiante, ndo seria tarefa facil para os religiosos, que enfrentariam ndo somente
a resisténcia indigena, mas também a constante provocagdo por parte dos espanhdis. Estes
ultimos consideravam que os proprios padres colocavam seus alunos contra eles e, a0 mesmo
tempo, contra diversas manifestagcdes culturais européias que os religiosos avaliavam como
nocivas e, portanto, pouco adequadas a seus ensinamentos.

En América se dieron dos tipos de evangelizacion: la de los adultos, que
fenecid con ellos, y la de los nifios, que a través de ellos perduraria en el
futuro. Evidentemente, quizd tuviera mas mérito, por ser mas dificil y
enojosa, la evangelizacion de los primeros. Pero, evidentemente también,
tuvo mas transcendencia la educacion de la infancia, porque estos nifios
educados en el cristianismo estaban llamados a educar en el a sus propios
descendientes. Es a este hecho, precisamente, a lo que se debe de manera
principal el hoy América sea un continente cristiano. (MORAN, 1988,
p.151)

Esse louvavel pensamento de Moran sobre o continente cristdo nfo estaria completo
sem esclarecer que a chegada do cristianismo & América néo significou, para as comunidades
indigenas, a integracdo destas nos diferentes ambitos da nova sociedade. Especialmente no
ambito eclesiastico, a falta de um clero indigena deixou uma ferida no continente que ainda
hoje estd muito longe de cicatrizar. Para Roberto Ricard, o trabalho das escolas formadoras
franciscanas ndo foi completo se consideramos que em todos os anos de existéncia do Colégio
de Tlatelolco ndo se formou sequer um bispo: “Si el colégio de Tlatelolco hubiera dado
siquiera um obispo a la iglesia de México quizd su historia no hubiera sido tan agitada

(RICARD, p.355).”



105

Lopez. J.1

O citado Colégio de Santa Cruz de Tlatelolco havia surgido dentro do pensamento
humanista da época, mas também dentro do espirito milenarista. Tal milenarismo apresentava
como seu principal objetivo resgatar o velho modelo de cristandade dos primeiros seguidores
da crenca.

Em janeiro de 1536, o Colégio teve sua abertura oficial. Sua sede, numa modesta
constru¢do, iniciou suas atividades com sessenta alunos vindos de outra escola franciscana, a
escola de Sdo Francisco, no México. A vida dos alunos transcorria de modo paralelo a de seus
instrutores: acordavam com o amanhecer, rezavam nessas primeiras horas para em seguida
comerem todos juntos no refeitério. Assim comecava o dia, que ainda teria outras oragdes no
intervalo das aulas. Entre o estudo ¢ a oracdo, transcorria a jornada do aluno. Assim, o pupilo
era afastado de uma provavel educacdo idolatrica e reconduzido a uma ideologia afim aos
propdsitos da conquista, sem perder, contudo, o contato com suas raizes culturais. O trabalho
dos padres instrutores estava revestido do carisma proprio das boas acdes; porém, nio se deve
esquecer nem o contexto temporal em que aconteceram tais episddios, nem o fato de esses
religiosos estarem submetidos a uma hierarquia e, portanto, a uma obediéncia a uma série de
condicionamentos que, como o tempo s confirmaria, ndo lhes permitiam concluir o objetivo
de aproximar o indigena ao projeto de Novo Mundo que o imagindrio europeu forjava
naquelas terras. Como ja observamos nas linhas anteriores, os objetivos por tras da formacdo
dos alunos provenientes da elite obedeciam a propositos diferentes por parte dos governantes
e dos religiosos. O ponto comum entre os dois era aproveitar uma canteira de alunos que,
devido a suas melhores condi¢cdes econdmicas ou intelectuais, estariam mais aptos a receber
os muitas vezes dificeis ensinamentos. A diferenga entre eles residia na perspectiva de uso de
tais ensinamentos e o destino imaginado para esses alunos. Se para os franciscanos a
formagdo pedagdgica destinava-se a dar uma continuidade ao espirito indigena dentro de um
processo de transculturagdo que permitisse a inclusdo deste ltimo no projeto de uma nova
sociedade idealizada pelos espanhdis, para os governantes, a formacéo de tais alunos servia ao
objetivo de preparar um corpo de elite que, pelo fato de ter recebido uma formacdo carregada
de ideologia européia, identificar-se-iam melhor com os propositos perseguidos pela Coroa.
Ainda assim, como veremos, este Ultimo objetivo ndo foi cumprido como se pensava, € a
influéncia dos padres, considerada como inadequada em alguns aspectos, terminaria por

provocar a crise dessas instituigoes.



L=
L=
e

106

UFPE

Lopez. J.1

Padres que hoje temos como as grandes figuras do francicanismo na América foram os
professores do celebrado colégio. Nomes como Frei Pedro de Gante, Bernardino de Sahagtin
ou Motolinia foram os encarregados de instruir as primeiras geracdes de alunos.

A escola teve uma existéncia marcada por altos ¢ baixos. A inestimavel ajuda dos
alunos mirins foi ressaltada pelo padre franciscano e professor do Colégio de Santa Cruz, Frei
Toribio de Benavente, conhecido como Motolinia. O religioso mostra-nos que essa utilidade
dos jovens alunos ultrapassava a predicagfo pelas diferentes comunidades indigenas e ajudava
também a extirpar o paganismo dos tempos anteriores. Na sua Historia dos indios de Nova
Espanha, ele registrou um testemunho do labor dos seus alunos pelo bem na nova sociedade.

Uno de los mas principales de éstos, llamado por nombre Axutecath, tenia
sesenta mujeres, y de las mas principales de ellas tenia cuatro hijos, los tres
de éstos envid al monasterio a los ensefiar, y el mayor y mas amado de el y
mas bonito, e hijo de la mas principal de sus mujeres, le dejé en su casa
como escondido. Pasados algunos dias y que ya los nifios que estaban en los
monasterios descubrian algunos secretos, asi de idolatrias como de los hijos
que los sefiores tenian escondidos, aquellos tres hermanos dijeron a los
frailes como su padre tenia escondido en su casa a su hermano mayor, y
sabido, le demandaron a su padre, y luego le trajo y segin me dicen era muy
bonito, y de edad, de doce a trece afios. Pasados algunos dias y ya algo
ensefiado, pidi6 el bautismo y le fue dado, y puesto por nombre Cristdbal.
Este nifio, ademas de ser de los mas principales y de su persona muy bonito
y bien acondicionado y habil, mostro principios de ser buen cristiano, porque
de lo que ¢él oia y aprendia ensefiaba a los vasallos de su padre; y a el mismo
padre decia que dejase los idolos y los pecados en que estaba, en especial el
de la embriaguez, porque todo era muy gran pecado, y que se tornase y
conociese a Dios del cielo y a Jesucristo su Hijo, que El le perdonaria, y que
esto era verdad, porque asi lo ensefiaban los padres que sirven a Dios. El
padre era un indio de los encarnizados en guerras y envejecido en maldades
y pecados, segun después parecio, y sus manos llenas de homicidios y
muertes. Los dichos del hijo no le pudieron ablandar el corazén ya
endurecido, y como el nifio Cristobal viese en casa de su padre las tinajas
llenas de vino con que se embeodaban él y sus vasallos, y viese los idolos,
todos los quebraba y destruia, de lo cual los criados y vasallos se quejaron a
el padre, diciendo: "tu hijo Cristobal quebranta los idolos tuyos y nuestros, y
el vino que puede hallar todo lo vierte. A ti y a nosotros echa en vergiienza y
en pobreza". [...] Esta es manera de hablar de los indios, y otras que aqui
van, que no corren tanto como nuestro romance. Ademas de estos criados y
vasallos que esto decian, una de sus mujeres muy principal, que tenia un hijo
del mismo Axutechatlh, le indignaba mucho e inducia para que matase a
aquel hijo Cristobal [...] En fin, aquella mujer tanto indignd y atrajo a su
marido, y él que de natural era muy cruel, que determind de matar a su hijo
mayor Cristébal [...]. (BENAVENTE, 2001, p.268)

O colégio funcionou pelos quarenta anos seguintes, até sua clausura em 1576,
pressionada indiretamente pela Coroa espanhola. A instituicdo comegou ditando as aulas em

castelhano e em latim; porém, pouco tempo depois, surgiu a necessidade de apreender a



107

Lopez. J.1

lingua nahuatl diante da complexidade do mundo indigena e principalmente para evitar que os
nativos fossem “contaminados” com o pensamento europeu, um pensamento marcado,
segundo os franciscanos, pelo pecado e a pela corrupgdo — caracteristicas que ndo cabiam
muito bem dentro do projeto idealizado pela Ordem. A partir de 1546, o colégio passou a ser
regido pelas proprias maos indigenas; aqueles que poucos anos antes eram alunos destacados,
agora passavam a dirigir a instituicdo. Tal fato, pouco comum na época, sem duvida
contribuiu para a perda de prestigio da institui¢do. Com uma historia de pouco mais de quatro
décadas, o Colégio acabou por fechar suas portas e, ao mesmo tempo, serviu de prenuncio dos
novos tempos que ja se vislumbravam desde varios anos antes, na relacdo com os naturais e

no papel das ordens religiosas no trabalho com eles.

A oposicio multipla: a dificil missdo dos religiosos no Novo Mundo

Desde a famosa dentincia publica realizada pelo padre dominicano Antonio
Montesinos, nos primeiros momentos da colonizagdo, contra os abusos cometidos contra os
indigenas por parte dos espanhois, o assunto passou a ser tema constante das reclamagdes dos
religiosos. Tal protesto declarado pelos padres contra seus proprios conterraneos ndo lhes
granjeou muita amizade com eles.

A chegada do Tribunal do Santo Oficio no Novo Mundo, inicialmente em méao dos
regulares, e, posteriormente, em 1571, a chegada de um tribunal diretamente regido pela corte
e investido com plenos poderes, por mais irdnico que pareca, serviram para acalmar um pouco
a tensdo das relagdes entre espanhois e indigenas. Embora o tribunal tivesse, em algumas
ocasides, acusado os indigenas de heresia, como no célebre caso do Cacique Don Carlos, que
morreu queimado na fogueira em 1539, a chegada do Santo Oficio serviu, entfo, para atenuar
a tensdo entre os naturais e os cristaos.

Después de la conquista militar del imperio azteca en 1521, el gobierno y la
iglesia espafioles advirtieron la necesidad de ofrecer a los indigenas de
Mesoamérica ejemplos adecuados de la conducta cristiana, y asegurarse de
que las tierras recientemente descubiertas no fueran pobladas por los herejes.
Los ideales humanistas del clero y el materialismo de los colonos a menudo
chocaban por el trato que se debia dar a los indigenas, y no habia una
maquinaria adecuada para imponer la ortodoxia, por lo cual el clero debio
apoyarse en la autoridad civil para que lo ayudara a preservar la fe durante
los primeros afios de la ocupacién espafiola de México. (GREENLEAF,
1981, p.16)

Apesar da presenga dessa instituicdo, a convivéncia com os nativos ndo melhorou

muito. Numa sociedade baseada na unido entre igreja ¢ Estado, a Inquisi¢do tinha como



=g
L=
e

v

UFPE

108

Lopez. J.1

“outro” objetivo proteger a colonia de possiveis rebelides que se pudessem produzir na base
da piramide social. Se, por um lado, o tribunal cuidava dos bons costumes e da heresia, por
outro, ndo deixava de ser um certeiro instrumento de repressdo contra os excluidos da
sociedade. Essa fungdo punitiva estava destinada a proteger as elites de um possivel ataque
por parte daqueles aos quais supostamente protegia.

Nem os esfor¢os levados a cabo por religiosos como Bartolomé de las Casas frearam o
duro impacto do encontro. A longa vida do padre dominicano permitiu-lhe comprovar
pessoalmente como o descenso demografico dos naturais alcangava cifras dramaticas. Em
1566, quando o padre dominicano morreu em seu retiro madrileiio de Atocha, a porcentagem
do descenso da populacdo original correspondia a mais de noventa por cento, como pode ser

observado no quadro a seguir.

Colapso demografico en México Central
1518-1823

1518 1532 1545 1568 1585 1595 1605 1623

Fuenle Cook y Borah, Berkeley, 1963

3. Colapso demografico no
Meéxico central 1518 — 1623

Desde o primeiro momento, a ansia por riquezas, unida a dificuldade de relacionar-se
com os naturais, ndo facilitou o encontro conciliatério dos dois grupos. Até a chegada dos
primeiros missionarios e das primeiras cartas postadas a Coroa espanhola, poucas eram as
vozes que defendiam a causa indigena. O benévolo retrato de Colombo que, numa viséo
marcadamente edénica, encontrou na natureza indigena a pureza e¢ a facilidade com que os
nativos passariam a fazer parte da grande familia cristd, ndo deixava de transparecer uma
imagem que surgia em funcdo de um claro objetivo: a colaboragdo dos naturais com o
iminente processo de conquista e extracdo das rentaveis matérias primas. Detalhes tdo pios e
claramente percebiveis, mas que ironicamente ndo foram advertidos pelo anteriormente citado
Doutor Chanca, médico que acompanhou o Almirante em sua segunda viagem.

Muchas veces salimos a tierra andando por sus moradas e pueblos que
estaban a la costa, donde hallamos infinitos huesos de hombres e los cascos
de las cabezas colgados por las casas a manera de vasijas para tener cosas.



109

Lopez. J.1

[...] Dicen también estas mujeres que €stos usan de una crueldad que parece
cosa increible, que los hijos que en ellas han se los comen, que solamente
crian los que han en sus mujeres naturales. Los hombres que pueden haber,
los que son vivos, se los llevan a sus casas para hacer caneceria de ellos y los
que han muerto luego se los comen; dicen que la carne de hombre es tan
buena que no ay tal cosa en el mundo, y bien parece, porque los huesos que
en estas casas hallamos, todo lo que se puede roer todo lo tenian roido, que
no avia en ellos sino lo que por su mucha dureza no se podia comer.

Alli se hall6 una casa, cociendo en una olla, un pescuezo de un hombre. Los
muchachos que cautivan los cortan el miembro e se sirven de ellos hasta que
son hombres y después, cuando quieren hacer fiesta, los matan e se los
comen porque dicen que la carne de los muchachos e de las mujeres no es

buena para comer. (CHANCA Apud PADRON, 1990, p.118)

A primeira imagem recriada por Colombo escondia o desejo de ndo encontrar muitos
problemas com os moradores locais e de centrar seu foco de atencdo nas imaginadas muitas
riquezas daquelas terras de Cipango y Catay. Nao seriam os selvagens quem colocariam
obstaculos na hora de demonstrar, diante de monarcas e banqueiros, a rentabilidade das terras
e do modo de seus investimentos.

Até a chegada de Cortés as portas da capital Mexica, os conquistadores ndo haviam se
deparado com uma sociedade tdo prodigiosamente organizada no Novo Mundo. Nos
primeiros contatos durante o periodo conhecido como antilhano (CUETOS, 1996), entre 1502
e 1519, os conquistadores ndo encontraram demasiados problemas para apaziguar as
populacdes locais, compostas quase sempre por pequenos grupos com pouca ou nenhuma
poténcia defensiva que pudesse frear o avance dos canhdes ou dos arcabuges que, com seu
forte estrépito, causavam grande espanto entre os indigenas.

Como ja mencionado, por meio da pena do cronista Bernal Diaz Del Castillo, a
impressdo causada pela grandeza e organizagdo da capital Mexica, com sua poténcia politica e
social imprevisivel para os padrdes da época, mudou radicalmente o rumo da conquista e da
percepcdo causada nos primeiros momentos do contato entre os dois mundos. Porém, ao final
do assédio e da conquista da cidade pelas tropas cortesianas, em agosto de 1521, muito pouco
restou da grandeza que impressionara o cronista. Da dita grandeza, passou-se ao caos; junto
com a derrota militar, veio a derrota moral daquele que até entdo havia sido o povo mais
importante da mesoamérica. Ao mesmo tempo, a epidemia que entrou com as tropas nos
territérios mexicas matou em poucos anos uma extremadamente alta porcentagem da
populagdo, como pode ser apreciado no quadro mostrado anteriormente. Esse era o caos que

reinava apos a conquista da capital, na qual até pouco tempo antes o divino Moctezuma



110

Lopez. J.1

governava. Se aquele agora era o tempo de Quetzalcoatl, é bem possivel que muitos
sobreviventes tivessem suas duvidas sobre a divindade dos recém chegados.

Diante do caos que se seguiu a tomada de Technotitlan, Cortés tentou organizar a nova
sociedade, incluindo nela, por razdes praticas e humanitarias, a populacdo indigena que havia
resistido ao assédio da cidade. Assim, no meio do caos e diante da dificuldade de controlar a
massa de populag@o, o agora Marquez do Vale (ocupando o antigo cargo de Cortés) decidiu
solicitar ao monarca o envio de missiondrios de conduta exemplar, irreprochavel e a0 mesmo
tempo temerosos de Deus. Tais missionarios, como ja observamos, eram todos pertencentes a
Ordem de Sdo Francisco; inicialmente chegaram, em 1523, trés padres, entre os quais se
destacara, por sua longa atividade, o flamenco Frei Pedro de Gante. Um ano apds, chegou um
grupo mais numeroso de doze religiosos, os quais com o tempo ficaram conhecidos como os
doze apdstolos da América. Entre eles destacaram-se Frei Martin de Valencia, lider do grupo,
e Frei Toribio de Benavente, que passara a ser conhecido como Motolinia: pobre, na lingua
nahuatl. No capitulo seguinte e no apartado dedicado a cronologia franciscana ofereceremos

maiores detalhes sobre as missdes da ordem em Nova Espanha.



111

Lopez. J.1

CAPITULO 4
UM NOVO MUNDO, UM NOVO MODO DE ENTEDER A CONQUISTA

Se de fato, como aponta Elliot (1972, p.104), a apari¢do de novas terras foi algo que a
igreja ndo poderia deixar de aproveitar para redimir a humanidade dos vicios e da alta
corrup¢do tanto material quanto espiritual em que se vivia, a propria Roma viu também sua
grande oportunidade de reden¢do de seus proprios pecados. Nessa oportunidade, a Espanha
estaria do seu lado para reafirmar o poder magnanimo do Papado; por outro lado, porém, a
Coroa espanhola estava numa posi¢do privilegiada que, em algumas ocasides, podia beirar a
arrogancia. O Vaticano e a Coroa estavam muito cientes dessa situacao.

A irrupg@o do protestantismo na Europa e a grande perda de fidis nas listas da
cristandade romana fizeram com que esta ultima procurasse novos fi€¢is em outras fronteiras.
Em tal contexto, o0 Novo Mundo foi vislumbrado como a esperanc¢a ndo s6 de redenc¢do da
humanidade, mas, num ponto de vista estratégico, do crescimento numérico das fileiras do
catolicismo romano.

Desde as mais altas esferas da cristandade, vislumbrou-se a chance de mostrar uma
imagem mais benevolente da igreja e fornecer uma resposta aqueles que propagavam os ideais
reformistas. A eleicdo da rainha catolica da Espanha como a madrinha protetora das novas
terras poderia muito bem ser a resposta, por ter sido ela quem finalmente decidiu dar apoio ao
navegador Cristovdo Colombo. Entretanto, para o Papa ter a Espanha, pais abertamente
contrario a qualquer movimento de reforma proveniente do estrangeiro, como aliada, seria
fundamental aproveitar aquela nova oportunidade que a providéncia oferecia.

Pouco depois do retorno do ja Almirante Colombo a Espanha com a boa nova da
descoberta das terras e diante das perspectivas que estas ofereciam, a Coroa de Castela insta
ao Papa Adriano VI, descendente de Pedro que, por ironia do destino ou por
providencialismo, também era espanhol, a emitir uma série de Bulas Papais que
corroborassem o direito dos monarcas de Castela e Aragdo sobre as novas terras. Num curto
espago de tempo, cinco bulas foram redigidas, ratificando o controle sobre a terra e os naturais

por parte de Izabel e Fernando.



L=
L=
e

112

UFPE

Lopez. J.1

Assim, o destino dos trés principais protagonistas desta historia passariam a estar
unidos para sempre. Para os atores secundarios, ficaria somente o pouco grato papel de
figurante, com uma minima ou nula participa¢do. Contudo, tal situagdo ndo durou por muito
tempo, e, pouco depois, as principais poténcias europeias reclamaram, estando a frente
Francisco I, rei da Franga, a parte que lhes correspondia por direito no Novo Mundo. Nas
décadas seguintes, ja reconhecidas as muitas possibilidades das novas terras, a cobiga de
paises como Franga ou Inglaterra manteve a Coroa espanhola em constante alerta e
intensificou a protecdo papal sobre seus protegidos. Novas bulas certificaram o papel
encomendado a Peninsula Ibérica, que agora passara a se ocupar também da evangelizagio e
do cuidado dos indigenas. Ndo se pode esquecer, claro esta, a rentavel extragdo das riquezas
naturais daquelas terras.

Se as riquezas estavam garantidas pela da mao-de-obra escrava indigena e pela saida
freqiiente de embarcagdes com destino a Espanha, sua protecdo precisava também ser
garantida. Através da Bula Papal Inter-caetera, a Coroa espanhola ganhava o direito de
administrar as novas terras sempre que providenciasse o cuidado das populag¢des locais,
cuidando de seu corpo e principalmente de suas almas.

Alejandro [obispo, siervo de los siervos de Dios]. Al queridisimo hijo en
Cristo Fernando y a la queridisima hija en Cristo Isabel, ilustres reyes de
Castilla, Ledn, Aragon y Granada, salud [y bendicion apostolica]. Entre las
obras agradables a la divina Majestad y deseables para nuestro corazon
existe ciertamente aquella importantisima, a saber, que, principalmente en
nuestro tiempo, la fe catdlica y la religion cristiana sean exaltadas y que se
amplien y dilaten por todas partes y que se procure la salvacion de las almas
y que las naciones barbaras sean abatidas y reducidas a dicha fe. [...]
Declarando que por esta donacidn, concesion, asignacion e investidura
nuestra no debe considerarse extinguido o quitado de ningiin modo ningun
derecho adquirido por algiin principe cristiano. Y ademas os mandamos en
virtud de santa obediencia que haciendo todas las debidas diligencias del
caso, destinéis a dichas tierras e islas varones probos y temerosos de Dios,
peritos y expertos para instruir en la fe catolica e imbuir en las buenas
costumbres a sus pobladores y habitantes. (Bula Inter-Caetera. Disponivel
em: <http://www.rinconcastellano.com/biblio/documentos/colon_bulasalejV
Lhtml>.)

Apenas a evangelizacdo do gentio ou, como diz explicitamente a Bula, o abatimento e
a reducdo deles deveriam ser o objetivo seguido por parte dos entdo nomeados como
protetores dos milhdes de almas que viviam no Novo Mundo. A realidade foi outra. A
sucessdo de bulas papais num tempo recorde garantiu a perpetuidade dessa divina decis@o.

Desde o primeiro contato com os indigenas feito por Cristovdo Colombo, a descrigéo

que o Almirante oferece-nos sobre os nativos leva-nos a pensar sobre o futuro papel que a



113

Lopez. J.1

historia reservava a eles. N@o era nenhuma novidade na longa caminhada da humanidade que
uma sociedade que se considerasse superior a outra tentasse submeté-la. Foi assim antes e foi
assim também depois da aparicdo do Novo Mundo. Mas, a partir da Idade Média e
principalmente desde o surgimento dos ideais humanistas, muitas coisas haviam mudado no
Velho Mundo.

A aparicdo de um continente imprevisivel deixou inicialmente muda — mais pela falta
de interesse do que pela impressdo causada — grande parte da intelectualidade europeia. Esse
estado inicial deu origem, posteriormente, a um outro marcado pela perplexidade de uma
realidade pouco previsivel. Essa perplexidade diante do inesperado fez com que uma nova
posicdo fosse tomada diante da descoberta.

Como afirma Hanke (1988, p.22), a conquista espiritual da América significou, dentro
da histéria da humanidade, um primeiro intento de aproximacdo, marcadamente humanista, as
populagdes locais, dentro de um processo de conquista; aproximagdo que até esse momento
ndo havia sido muito freqiiente. Tradicionalmente, quando uma cultura dominava outra, ela
ndo se interessava muito por esta e muito menos pelo estudo das culturas locais ou pelo
questionamento da legitimidade da conquista. A colonizac¢do no lado norte do continente nio
se caracterizou precisamente pela preocupagdo com os direitos dos naturais, os quais foram
recuando cada vez mais diante do processo de avanco dos colonos chegados de paises como
Inglaterra, Franca etc.

A fusdo das civilizagdes grega e romana deu-se devido ao interesse dos ultimos em
conservar o legado cultural dos primeiros. A tropa romana, como aconteceria outras vezes ao
longo da histdria, ndo estava muito interessada nos direitos naturais dos povos ocupados.
Exemplos como o da resisténcia Numantina na Hispania conquistada por Roma repetiram-se
muitas vezes, criando um triste antecedente daquilo que também aconteceu no Novo Mundo.

Porém, na historiografia americana abrira-se um precedente; pela primeira vez, uma
sociedade se debatia em fortes questionamentos sobre a pertinéncia ou ndo da colonizacdo de
um novo territorio, assim como da natureza de seus habitantes.

Em muitas poucas ocasides, em séculos de continuos movimentos humanos em busca
de novas terras e de suas riquezas, o homem tinha mostrado pouca ou nenhuma preocupacio
com tais aspectos. Em alguns casos, apos a conquista militar, vivia-se nos territorios periodos
de maior ou menor tolerancia com a populacio local, mas sempre com a compreensido muitua

do fato de que o povo conquistado estava agora a servigo do vencedor.



114

Lopez. J.1

Porém, como nos diz Hanke (1973), n2o houve nada como a controvérsia que marcou
as primeiras décadas da colonizagdo empreendida dentro das fronteiras do chamado Novo
Mundo.

Por primera vez en la historia un pueblo — los espafioles — prestaron honda
atencion a la naturaleza de la cultura de los pueblos que encontraban y, mas
sorprendente todavia, las controversias que se desarrollaron en el siglo
XVI... acerca del método justo de tratar a lo indios llevd a una consideraciéon
fundamental sobre la naturaleza misma del hombre. (HANKE apud XIRAU,
1973, p.4)

De monarcas a fildsofos, passando por historiadores e principalmente pelos doutores
da igreja, todos debrucaram-se sobre a tentativa de assimilar a nova realidade que Deus havia
colocado diante de seus olhos.

Assuntos tdo diversos como o direito natural, a guerra justa, o milenarismo que
prenunciava o fim dos tempos e, ao mesmo tempo, a ultima esperanga de redengdo da
humanidade, ou mesmo a utopia colocada em pratica, segundo alguns, pelos padres da Ordem
de Sdo Francisco, foram, durante longas décadas, o pano de fundo do processo colonizador do
continente americano, ¢ mais tarde das novas terras descobertas ao longo do planeta, como
Filipinas, Japao etc.

A conquista espiritual da América, como serd denominada a etapa seguinte a conquista
militar, foi conseqiiéncia direta desta tltima e esteve marcada pela simbdlica imagem da cruz
e da espada. De acordo com Pedro Borges Moran (1988), esse modelo de conquista,
amparado pela bulas papais, segue a corrente que desde varios séculos antes invertia o
tradicional processo e colocava a evangelizagdo como justificativa da conquista militar.
Assim sera o processo de colonizagdo do Novo Mundo: a evangelizagdo justifica a conquista.
Tal fato pode ser confirmado na Bula Inter Caetera: “que se procure la salvacion de las almas
y que las naciones barbaras sean abatidas y reducidas a dicha Fe”.

Porém, esse outro modo de conquista foi aquele que abriu um precedente na histdria.
Ele abriu espaco para o questionamento, para o debate sobre determinados assuntos que até
entdo haviam sido considerados como pouco pertinentes em qualquer processo de invasdo. A
conquista das almas deixou, de um modo indireto, uma série de marcas que se perpetuaram
durante séculos, chegando até os dias de hoje por meio dos denominados estudos culturais.

Os estudos culturais, linha de pesquisa adotada por esta tese, tentam observar os fatos,
a partir de uma perspectiva diferente da tradicional e hegemdnica visdo oficial. Alguns

aspectos concretos dentro do complexo mundo das relacdes humanas sdo agora revisitados;



115

Lopez. J.1

questdes como o Pensamento Liminar em contraste com o Hegemonico, e principalmente o
estudo da Alteridade. Alteridade esta que € revista com o intuito de se enxergar o outro a
partir do proprio ponto de vista. Trata-se de uma perspectiva nem sempre facil de
contemplarmos, se consideramos como ¢ comodo ver o outro desde nosso proprio ponto de
vista, sem levar em conta as implicagdes de observar o mundo por essa outra alteridade em
seu grau mais avancado. Infelizmente, na evangelizacdo americana essa alteridade ndo
encontrou sua realizagdo adequada; porém, o labor empreendido por alguns dos membros da
ordem franciscana na Nova Espanha esteve muito préoximo de atingi-la. A utopia encontrou o
lugar ideal, mas a soma de fatores presentes na configuragdo do Novo Mundo néo permitiu
que essa utopia fosse posta em pratica adequadamente.

Se mesmo a esta altura do século XXI, tendo uma vasta tecnologia da comunicagéo e
uma facilidade de transporte como nossas melhores aliadas no mundo do conhecimento, ndo
nos ¢ muito facil indagar, de modo apropriado, sobre a natureza de nosso proximo,
imaginemos como deve ter sido a aproximagdo dos indigenas por parte dos europeus nos
primeiros momentos da colonizacdo americana.

Aos olhos dos recém chegados, independente da suposta confusdo geografica de
Colombo, uma vez reconhecida a presenca de um novo continente, a presenga de seres
humanos nessa latitude do planeta significava quase o mesmo que hoje significaria para nds
um encontro com extraterrestres. Visitantes e visitados experimentaram a estranheza mutua e
tentaram, cada um a sua maneira, entender o outro, ou talvez apenas adaptar seu desejo e suas
crengas para encontrar um sentido a algo inexplicavel. Fossem deuses voltando a seu lar, uma
vez concluido um ciclo ja previsto, ou mostrando o paraiso na Terra, brindando uma nova
oportunidade para a humanidade ou até a improvavel historia de pagdos esperando com
ansiedade pela providéncia divina que haveria de trazer a luz na escuriddo e a fé no unico
Deus verdadeiro, cada um interpretou o outro da melhor maneira possivel. Posteriormente,
cada um adaptou sua histéria também da melhor forma possivel, principalmente os indigenas,
que tiveram que encontrar um nexo entre seus mitos originarios € as crengas agora impostas

como o unico meio de sobrevivéncia.



116

Lopez. J.1
CAPITULO 5
OS PRIMEIROS RELATOS E A APRECIACAO DOS RELIGIOSOS DA QUESTAO
INDIGENA

Ainda que para alguns militares ou navegantes coubesse a incumbéncia de registrar as
primeiras observagdes sobre o espago e os habitantes do Novo Mundo, caberia aos religiosos
serem os verdadeiros principiantes a realizar um rigoroso estudo das terras e principalmente
dos naturais. A nova e imprevisivel realidade surgia justamente quando a mentalidade
europeia debatia-se entre uma Idade Média que deixaria marcas na campanha militar que se
seguiu a descoberta, e uma Era moderna que deixava para tras a velha concepgéo teocéntrica e
passava a questionar, como jia observamos, as particularidades do homem fora do férreo
controle do imaginario imposto pela igreja desde os primeiros momentos desta Idade Média.
Sem levantar muita expectativa e muito menos muita polémica, as primeiras noticias trazidas
por Colombo sobre as terras descobertas foram recebidas na Europa com um misto de
estranheza e de exotismo. Indios, papagaios e algumas matérias-primas ndo foram suficientes
para acender a chama; os intelectuais europeus ainda demoraram algumas décadas para
encontrar algo digno de ser estudado naquelas terras ignotas.

Assim, ndo se encontrou inicialmente muito atrativo espiritual nem cientifico naquele,
segundo diziam alguns, paraiso terreal. Porém, a paulatina chegada de matérias-primas que
inundavam os mercados europeus durante os anos seguintes mudou radicalmente essa
primeira imagem da terra que foi entregue pelo Papa a Coroa de Castela e Aragéo. O rigoroso
controle nas fronteiras no Novo Mundo por parte da Coroa espanhola limitou em muito a
percepgdo que o restos dos paises europeus teria daquelas terras. Os rumos da literatura
colonial desses primeiros séculos foram ditados pela mdo de aqueles que, a servigo dos
interesses dos monarcas espanhodis, tiveram a sorte ou a desgraca de fincar seus pés sobre o
territorio.

Mas, se por um lado os primeiros relatos dos pioneiros estavam mais focados na
descricdo da terra, em suas provaveis riquezas e na facilidade com que os indigenas

aceitariam a palavra de Deus, muitos dos textos redigidos pelos religiosos mostraram, desde



117

Lopez. J.1

0s primeiros momentos, a sincera preocupagdo com o tratamento que deveria ser dado aos
nativos. Os relatos dos soldados, escritos no fragor da batalha ou posteriormente, tinham
outros interesses: para alguns, deveriam mostrar as possiveis estratégias de ataque; para
outros, o objetivo da narracdo era emular as aventuras lidas tantas vezes em livros como o
Amadis de Gaula, e serem eles os protagonistas. Finalmente, para muitos soldados escritores a
finalidade era reivindicar um reconhecimento por seus corajosos feitos ou reclamar por
direitos justamente ganhos e nunca recebidos. Dessa maneira, a literatura colonial passou por
uma série de fases, de acordo com os diferentes interesses dos conquistadores, colonizadores e
evangelizadores.

A primeira dessas fases foi a conhecida como literatura informativa, que teve como
protagonistas os diferentes navegantes que alcangaram a costa americana nos ultimos anos do
século XV e nos primeiros do XVI. Pertencem também a essa fase os textos redigidos por
religiosos que trazem as primeiras denincias contra os abusos cometidos aos indigenas. S&o
freqiientemente cartas ou informes com destino a Coroa espanhola. Posteriormente,
acompanhando as campanhas, surgiram relatos da denominada conquista militar: um conjunto
de textos redigidos por alguns dos que participaram dos diferentes combates para ocupar a
terra dos indigenas. Quase simultaneamente, apareceram os textos referentes a conquista
espiritual, os quais tiveram nos religiosos seus principais protagonistas. Numa ultima fase
dentro do periodo colonial, estdo os escritos pertencentes a chamada conquista intelectual ou
natural das Indias. Entre os autores dessa literatura, incluem-se alguns dos integrantes da fase
anterior e cronistas oficiais da Coroa, como Gonzalo Fernandez de Oviedo ou Jose de Acosta.

A dificil convivéncia entre os europeus e seus anfitrides, revelada ja nos primeiros
momentos, provocou, como ja observamos, as primeiras queixas por parte dos religiosos aos
seus superiores, a Coroa espanhola. A literatura epistolar ou informativa foi a encarregada de
plasmar as demtincias de uma situagéo que, com o passar do tempo, convertera-se em um dos
mais graves problemas do processo de colonizagéo.

Muitos dos pormenores desta controversa etapa nos sdo conhecidos pelos registros
epistolares e demais documentos como informes, memoriais, etc. que tanto conventos quanto
bibliotecas ou arquivos tém até hoje guardados muitas vezes na sombra.

Do dominicano Bartolomé de las Casas até Francisco de Vitoria, passando por uma
longa lista de nomes, entre os quais destacam-se outras figuras tio relevantes como Jerénimo
de Mendieta, Gines de Sepulveda ou o incansavel religioso franciscano Frei Bernardino de

Sahagtn, todos eles indagaram sobre a natureza dos indigenas, a pertinéncia ou ndo da



118

Lopez. J.1

conquista, e posteriormente da chamada guerra justa e da necessaria reducdo das diferentes
comunidades nativas. Acima de tudo, a principal questdo foi, sem duavida, como se deveriam
estabelecer as futuras relacdes entre os dois mundos que agora se encontravam.

Cabe, talvez, neste ponto de reflexdo, considerar aspectos que muitas vezes ndo sdo
tratados com a devida ateng¢éo nos estudos sobre a América Colonial; o primeiro é derivado da
impressdo causada pela leitura de religiosos que intentaram ver nesse Novo Mundo a
possibilidade de um regresso a um modelo da igreja dos primeiros cristdos, e das
consequéncias derivadas do retorno a ideais que a Idade Média havia sepultado. Com tal
objetivo, esses religiosos aprofundaram-se nos possiveis paralelismos entre a nova igreja
desejada e a realidade daquele mundo indigena que pretendiam evangelizar.

Porém, examinado por outra perspectiva talvez menos cristd, e aqui se abre uma nova
fonte de pesquisa que, pelo explicito recorte tematico desta tese ndo cabe indagar nele; o
empenho dos religiosos, a0 menos dos mais tedricos, pode ser entendido como o componente
de uma estratégia de se enxergar o Novo Mundo diante do desconhecimento; um tatico
distanciamento provocado pela falta de compreensdo das culturas locais e, principalmente, de
sua complexa cosmogonia. Essa perspectiva ndo ¢ compartilhada pelo autor desta tese. A
aproximacao aos cultos locais, fosse através de analogias, comparagdes ou assimilagdes, ndo
deixa de ser um meio de superar o desconhecimento. O estudo das culturas locais ndo deixa
davidas desse empenho na hora de entender a cultura dos naturais, ainda que tal empenho
fosse, como diz Bernardino de Sahagun, para diagnosticar o mal antes de receitar o remédio.

Apesar do comprometimento mostrado na hora de estudar essas culturas, seus
costumes e crengas, os religiosos nunca alcancaram uma grande compreensdo do mundo
indigena, o qual foi muitas vezes estudado, como no caso do citado Bernardino de Sahagun,
como uma forma de erradicar a heresia dos indigenas, € ndo como uma visdo antropologica.
Ainda assim, séculos mais tarde, os textos deixados pelos religiosos podem ser considerados
um impressionante legado para o estudo da organizacdo social das sociedades indigenas.
Muitos dos conhecimentos que temos hoje sobre as culturas pré-hispanicas do Novo Mundo
ndo seriam possiveis sem a consulta aos documentos redigidos naquela época.

Que sirva de exemplo o caso exemplar do ambivalente religioso Frei Diego de Landa,
que, apds ter se destruido, num grande Auto de Fé, grande parte dos cddices Maias,
posteriormente investigou a cultura desta civilizagdo e deixou-nos um legado que abriu as

portas aos futuros estudos sobre a cultura desse povo mesoamericano. Processos parecidos



119

Lopez. J.1

ocorreram com Bernardino de Sahagun ou Juan de Betanzos, em relacdo as culturas Nahua ou
Inca, respectivamente.

Como se tem visto em inumeras ocasides ao longo da historia da humanidade, é mais
facil impor uma nova cultura do que tentar entender as tradi¢cdes locais e assimild-las dentro
da nova ordem. Assim uma cultura perece ou ¢é assimilada, ao menos em parte, pelo invasor
que freqiientemente aproveita os alicerces desta para dar forma a um novo modo de
entendimento. Processo similar aconteceu nos territorios da Nova Espanha apds a entrada das
tropas cortesianas na capital Mexica; porém, como ja observado, o encontro das duas culturas
produziu-se de um modo diferente e suscitou o debate sobre os direitos dos naturais, bem
como o interesse pelo estudo das culturas locais.

Resulta inegavel que esse interesse pelo homem americano, a0 menos nas primeiras
décadas, ¢ incentivado pelo subito interesse do humanismo, chegado ao Novo Mundo pela
mao dos religiosos; trata-se do estudo da prdpria natureza do homem e da procura pelo
conhecimento que o periodo histérico suscitou no mundo intelectual europeu.

A adequacdo da cultura ocidental e principalmente do pensamento cristio no Novo
Mundo foi, para a Espanha, uma ardua tarefa. Isso decorreu, como visto ¢ conforme sera mais
detalhado adiante, da dificuldade de conciliagdo entre a cultura local e a estrangeira. A
tentativa de acomodagdo levada a cabo principalmente pelos religiosos leva-nos a contemplar
outro aspecto, que ndo deixa de ser uma conseqiiéncia direta de algo ja mencionado, mas
ainda assim um novo elemento a ser considerado: o controvertido poder das ordens
mendicantes no Novo Mundo no decorrer do século XVI.

A inclusdo do indigena nas reflexdes mileneristas, escatoldgicas ou apocalipticas nas
quais os religiosos debrucaram-se ao longo do século XVI era uma voz de mao unica.
Questionava-se a forma de vida dos indigenas, suas crengas e seu futuro, mas, salvo muito
raras excegdes, eles ndo eram consultados sobre o que pensavam a respeito de tais assuntos.
Nas poucas consultas realizadas através dos famosos questionarios de Sahagtn, por exemplo,
0 peso da cultura entdo dominante era demasiado sufocante para que se tratasse de um
verdadeiro didlogo. Foi assim nos coloquios estabelecidos entre os franciscanos e os senhores
principais pouco depois da chegada dos membros do famoso grupo dos doze. Sobre esses
Coloéquios voltaremos a discutir na segunda parte desta tese.

Segundo Otavio Paz (1971, p.53), a situagdo de 6rfao do indigena apds a queda de sua

cultura e de seus deuses favoreceu a implantagdo do novo modelo religioso, mas nunca



120

Lopez. J.1

suplantou totalmente o mundo pré-hispadnico que, durante décadas, conviveu junto ao
pensamento cristdo imposto pelos espanhois de modo forgado.

Diante de um mundo que se acaba diante de deuses que os haviam abandonado e
diante da brutalidade dos soldados espanhois, ndo eram muitas as alternativas que sobravam
para aqueles que tinham sobrevivido as doengas e ao trabalho for¢ado imposto pelas
encomendas.

Entre as alternativas mais drasticas perpetradas pelos indigenas estavam o suicidio, o
aborto dos filhos ou a morte destes logo apos o nascimento. A perspectiva de conviver com o
mesmo povo que 0s escravizava e violentava provocava esse tipo de atitudes dramaticas.

Porém, se para alguns a solugdo estava na auto-imolagdo, para muitos outros a
alternativa que restou foi a conversdo — em alguns casos for¢ada, em outros por comodismo —
e a, em menor propor¢do, sincera aceitagdo dos principios cristdos que agora se lhes eram
apresentados como a unica fé verdadeira.

Muitas vezes, a igreja estudou o assunto indigena a partir de uma perspectiva
antropologica, como no caso de Sahagin; como ja discutido, tratou-se mais de um meio de
atingir o mal para poder vencé-lo do que de uma aproximag¢do natural, aproxima¢do que
talvez tivesse estimulado uma convivéncia tolerante com os naturais e suas crengas.

Quem quiser indagar sobre como realmente se deram as relagdes entre os dois
mundos, tera que ir além das comparagdes de ordem teodrica e comparatista, e procurar uma
vis@o mais pratica e realista a partir dos muitos documentos que alcangaram nossos dias sobre
o verdadeiro impacto da chegada dos espanhodis ao Novo Mundo, muitos deles ainda por
serem descobertos e paleografados. Talvez, encontremos algo nas entrelinhas desses
documentos redigidos ja durante o periodo da coldnia, textos como o Popol Vuh, dos maias,
ou os relatos de autores indigenas convertidos ao cristianismo como, Mufioz Camargo e
Hernandez de Alvarado. Em todos esses textos, com maior ou menor empenho, seus autores
tentaram resgatar através de marcas textuais implicitas, antes que fosse perdida sua cultura
ancestral, uma imagem o mais nitida possivel de um modo de ver o mundo que se diluia
diante do impeto avassalador da cultura ja dominante.

Muitas vezes, textos como a Historia eclesidstica indiana de Mendieta, ou o Livro das
profecias de Cristovao Colombo parecem-nos aquilo que Phelan denominou de volta for¢ada
(1972, p.), ou seja, a necessidade de interpretar, de modo favoravel, a realidade mistica

americana. Uma reinvengo benéfica para os interesses de uns e outros.



L=
L=
e

121

UFPE

Lopez. J.1

Se para Colombo a releitura particular das profecias era proveitosa para enaltecer sua
figura num momento extremamente dificil para ele, para Mendieta e para os franciscanos pro-
indios — como denomina Phelan a um dos dois grupos antagonicos criados no entorno dos
membros da ordem de Sdo Francisco na Nova Espanha —, o rocambolesco exercicio de
hermenéutica cristd no Novo Mundo parece ter sido também benéfico para ajudar a Ordem
num momento em que a decadéncia das ordens mendicantes era cada vez mais evidente. Tal
declinio fica constatado no tom de algumas das cartas enviadas por membros da ordem a
Coroa espanhola a partir da segunda metade do século XVI.

Segundo Phelan, a crise das ordens mendicantes chegard ao seu ponto algido com a
promulgacdo da cédula papal de 1583, que limitava o poder destas.

El golpe decisivo fue la cédula de 1583. El clero regular recibi6 tratamiento
preferente en cuanto a nombramientos para beneficios. A medida que
aumentaba la presion exterior contra los privilegios mendicantes, las
discusiones internas se intensificaron. Para fines del siglo los frailes tenian
solo dos alternativas — retirarse pacificamente a sus monasterios o transferir
su entusiasmo misionero a las fronteras coloniales entre los indios menos
civilizados. (PHELAN, 1972, p.83)

Anteriormente, a partir de 1560, como lembra o mesmo autor (p.87), os proprios
franciscanos se dividiram entre a fac¢do pro-india e a anti-india. Mendieta, juntamente com
Frei Miguel Navarro, foi um dos principais protagonistas do primeiro grupo. Outro
personagem ilustre que fez parte do grupo foi o estudioso Frei Bernardino de Sahagun, que
depois de anos dedicados a pesquisa dos costumes indigenas, teve seu trabalho dificultado
pela intervengdo de outro grupo em conflito. Segundo Phelan, o texto de Mendieta seria, em
muitos paragrafos, uma argumentacdo historica do grupo que representava.

Aunque Mendieta recibid en 1573 dérdenes de sus superiores en Espafia de
escribir la historia de los Franciscanos, la Historia eclesiastica es — por lo
menos en parte — la argumentacion histérica desde el punto de vista del
partido proindio. La esencia de esta justificacion era adaptar las tradiciones
del misticismo franciscano, el apocaliptismo Joaquinita y el culto a la
pobreza apostolica a la situacion de la Nueva Espaia.

Una de los propésitos de La Historia era el de convencer a todos los frailes
de que la tnica esperanza de preservar la porcion general de sus privilegios
estaba en volverse a consagrar a la pobreza apostodlica. [...] Tacticamente
esto era necesario, porque todos esos frailes que explotaban a los indios por
ventajas temporales sdlo proporcionaban a los obispos seculares la prueba
para desacreditar las ordenes mendicantes en general. (PHELAN, 1972,

p-87)

Podemos pensar assim: como em muitos casos, as interpretagdes misticas da realidade

americana e a transposicdo quase sempre forcada da tradi¢do cristd ao Novo Mundo foram



122

Lopez. J.1

motivadas por multiplos interesses que nem sempre guardavam uma relagdo intrinseca com o
mundo indigena.

E por essa razio que ao refletir sobre a vinculagdo dos religiosos com as populagdes
indigenas devemos ter em conta os varios fatores que estavam em jogo, além da questdo
contextual que, como discutido aqui, é de vital importancia para entender satisfatoriamente o
desenvolvimento daquele momento histdrico. Por um lado, o referencial tedrico criado dentro
dos moldes da utopia cristd, muito em voga naquele tempo, serviu para justificar a presenga e
as acdes das diferentes ordens religiosas no Novo Mundo; referencial que, como observa
Phelan, responde mais a um proposito ligado ao poder e a necessidade de assegurar a
permanéncia destas do que a propria missdo evangelizadora.

Por outro lado, a partir de um ponto de vista mais pratico, houve o labor empreendido
por uma série de religiosos que tentaram cumprir, com um trabalho de campo mais objetivo,
apesar das muitas vicissitudes, sua missdo evangelizadora da melhor maneira possivel e
dentro de um processo previamente organizado que os levou a colocar em pratica a¢gdes como
o estudo das culturas locais, a aproximacdo das criangas devido a dificuldade em tratar
direitamente com os adultos etc.

Considerando esses dois aspectos, pode-se dividir o labor dos religiosos no Novo
Mundo em dois tipos: primeiro, aqueles que, na tentativa de aproximar as duas sociedades e
de realmente criar uma Nova Espanha, como Fray Jerénimo de Mendieta, procuraram, como
jé visto, encontrar um paralelismo entre as sagradas escrituras, a igreja dos primeiros cristios
e 0 processo de evangelizagio e colonizagdo do Novo Mundo, e, baseando-se nisso deram um
suporto teorico, as vezes um tanto forgcado, a presenga dos espanhdis e principalmente dos
religiosos naquelas terras; segundo, os que, a partir de um ponto de vista mais pratico,
estudaram os costumes indigenas e conviveram diariamente com os nativos na tentativa de
conciliar duas realidades aparentemente irreconciliaveis e abrir espago para a criacdo de um
Novo Mundo em que tanto uns como outros pudessem se adequar. Porém, quando nos
referimos a literatura epistolar esta divisdo ndo pode ser aplicada do mesmo modo; o
Mendieta teorico e idealista da Historia Eclesiastica Indiana difere muito do Mendieta pratico
e objetivo que revela através de seu epistoldrio. A partir dessa divisdo entre o realismo e o

idealismo, serdo também observados os diferentes textos que compdem o corpo da pesquisa.



123

Lopez. J.1

2¢ Parte




124

Lopez. J.1

CAPITULO 1

ESTUDOS EPISTOLARES: NOVAS FORMAS DE APROXIMACAO A HISTORIA

A literatura epistolar na atualidade

Tradicionalmente, a histéria tem sido analisada de um ponto de vista que quase sempre
peca pela sua falta de objetividade e pelo seu olhar parcial de determinado momento historico.
Segundo Walter Mignolo (2001), no seu magnifico ensaio Logica das diferengas e politica
das semelhancgas da literatura que parece historia ou antropologia, e vice-versa, a historia
nunca ¢ vista de modo objetivo por aquele que esteve presente e a escreve no mesmo instante
do acontecimento ou tempos depois, nem por aquele que, sem sequer ter estado presente e sob
o titulo de “historiador”, a reescreve partindo da sua visdo dos fatos.

No mesmo ensaio, Mignolo (2001, p.127) faz referéncia ao historiador Hayden White
e a sua idéia de considerar o estatuto da narracdo historiografica como um artefato verbal.
Deste modo, o autor toca em um dos assuntos mais controversos dos ultimos anos. Trata-se de
uma tematica que tem suscitado calorosos debates entre os que defendem esses dois campos
do saber dentro de uma frente tinica e aqueles que tém sérias dificuldades para enxerga-los
como géneros hibridos.

Literatura e historia t€ém caminhado de maos dadas, porém, ha um conflito de longa
data entre o que ¢é considerado como realidade e como fic¢do. Isso tem colocado essas duas
disciplinas em campos, se ndo opostos, pelo menos irreconciliaveis. Segundo Mignolo, no
mesmo artigo:

Minha tese ja exposta em outros trabalhos ¢ que literatura e histdria
implicam normas e marcos discursivos que qualquer pessoa que tenha sido
educada na tradicdo ocidental — ndo necessariamente especialista em
filosofia, semiotica, teoria do discurso ou teoria da literatura — estd em
condi¢des de compreender e diferenciar (MIGNOLO, 2001, p.116)



125

Lopez. J.1

Diante da dificuldade de p6r um ponto final nesse eterno debate, o tratamento que sera
dado a esse assunto nas proximas paginas visa, se ndo resolver a questdo, pelo menos
estabelecer uma postura pessoal mais clara sobre esse tema controverso dentro do campo
estabelecido nesta tese. Ao analisar tanto o nosso corpus epistolar como os demais textos
pertencentes ao periodo colonial hispano-americano selecionados de acordo com o recorte
temporal estabelecido, ndo entraremos em questionamentos sobre a veradicidade ou ndo dos
fatos, mas, sim, se tal aspecto pode provocar que um texto seja redirecionado de um género
para outro e vice-versa. Deste modo, ndo € pertinente neste estudo analisar a veracidade do
narrado, sendo observar os diferentes textos de uma perspectiva contextualizada, isto é,
interessa-nos além dos multiplos fatores envolvidos no momento em que os textos foram
redigidos, também a sua recepgdo analitica no momento presente. Assim, o objetivo deste
estudo do corpus epistolar franciscano, como foi observado no capitulo introdutorio, ¢
confrontar as correspondéncias redigidas por alguns dos membros da Ordem Serafica com o
contexto historico e social em que foram redigidas, considerando as multiplas e complexas
circunstancias que cercaram esse momento crucial de formacdo da futura América Latina. A
carta como fonte primaria tem muito a dizer a respeito dos eventos que marcaram o primeiro
século de presenca européia no Vice-reino de Nova Espanha.

Tal comparagdo nos permitird uma aproximagdo dos fatos de uma perspectiva mais
nitida e esclarecedora, considerando a complexidade das relagdes sociais que se
estabeleceram entre os grupos em conflito: indigenas de diferentes etnias e de diversas
camadas sociais; religiosos mais ou menos comprometidos com a sua missdo evangelizadora,
conquistadores e, finalmente, os colonizadores que, sem pertencer a nenhum dos grupos
anteriores, ajudaram a formar a nova sociedade hispanica que os espanhois tentaram implantar
no Novo Mundo.

Gonzalo Fernandez de Oviedo, primeiro cronista oficial das Indias enviado pela Coroa
espanhola, acreditou ter visto sereias na sua viagem de reconhecimento do novo territdrio,
como deixou escrito no seu livro Sumario de la natural historia de las Indias (2002), mas
estudos posteriores comprovaram que Oviedo na verdade sé havia visto um peixe-boi, uma
espécie que ainda era desconhecida na Europa. Até o pioneiro da descoberta, Cristovao
Colombo, acreditou ter visto as tais sereias, como deixou escrito na entrada do seu diario da
primeira viagem, do dia nove de janeiro de 1493: “El dia pasado, cuando el Almirante iba al rio,

dijo haber visto tres sirenas que salieron bien alto de la mar, pero no eran tan hermosas como las



126

Lopez. J.1

pintan, que en alguna manera tenian forma de hombre en la cara; dijo que otras veces vio algunas en

Guinea en la costa Manegueta.(COLON, 1985, p. 136)

Ja Oviedo faz outra particular descri¢do das sereias quando as compara com os odres
de vinho nos quais € guardado o vinho em Castela. A classica beleza das miticas sereias &,
portanto, questionada pelo autor que, no prologo de seu livro, afirma que tudo o que nele
aparece ndo ¢ fruto da imaginagdo, mas sim da experiéncia vivida.

Colombo e Oviedo ndo foram os nicos a ver sereias e outros tantos seres mitoldgicos
e extraordinarios, todos extraidos das paginas dos livros de referéncia da época: os bestiarios
medievais. Esses pequenos manuais — que poderiam ser considerados pertencentes a um
género hibrido entre a zoologia € 0 que mais tarde viria ser a literatura fantastica — passaram a
ser, nas viagens ultramarinas, o livro de cabeceira de muitos navegantes. Na época das
grandes navegagdes, eles eram denominados “Bestiarios das Indias” e eram um claro sintoma
de como alguns tragos da Idade Média seguiam vigentes no imaginario da chamada Idade
Moderna.

No caso particular do cronista Gonzalo Ferndndez de Oviedo, muitos historiadores
talvez se questionassem se ele estaria fazendo literatura ou historia. Somente um exame
contextualizado do momento em que o cronista visualizou a tal “sereia” permitiria entender o
lapso historico cometido por um dos tnicos “historiadores de carteirinha” que manifestou no
proélogo de seu livro a grande preocupagdo com a veracidade de seu relato.

Escribid Plinio treinta e siete libros en su Natural Historia, e yo en aquesta
mi obra e primera parte della, veinte, en los cuales, como he dicho, en todo
cuanto le pudiere imitar, entiendo hacerlo. El primero de los suyos fué el
proemio, enderezando lo que escribio6 a Tito, emperador; aunque otros tienen
que a Domiciano, y no falta quien diga que a Vespasiano. Yo no tengo
necesidad deso, pues no escribo de auctoridad de algin historiador o poeta,
sino como testigo de vista, en la mayor parte, de cuanto aqui tratare; y lo que
yo no hubiere visto, dirélo por relacion de personas fidedignas, no dando en
cosa alguna crédito a un solo testigo, sino a muchos, en aquellas cosas que
por mi persona no hobiere experimentado. Y dirélas de la manera que las
entendi, y de quién; porque tengo cédulas y mandamientos de la Cesarea
Majestad para que todos sus gobernadores e justicias e oficiales de todas
las Indias me den aviso e relacion verdadera de todo lo que fuere
digno de historia, por testimonios auténticos, firmados de sus nombres
e signados de escribanos publicos, de manera que hagan fe. (OVIEDO,.
Sumario de la natural historia de las Indias. Edigdo digital disponivel em:
<http:// www.ems.kcl.ac.uk/content/etext/E026.html>)

O olhar cientifico de Oviedo, assim como o olhar curioso de Colombo, encontrou no

seu caminho as miticas sereias ou, pelo menos, foi o que os cronistas acreditaram ter visto.



L=
L=
e

127

UFPE

Lopez. J.1

Determinadas espécies eram ainda ignoradas pelo homem na época em que viveram os dois
narradores e isso os isenta de qualquer suspeita de tentar enganar seus leitores ou de propagar
0 que, com o tempo, passou a ser chamado “mentira de viajante” (LIMA,1997, p.215).

Ja no ambito da historiografia mexicana, temos o caso exemplar de dois autores que se
encaixam perfeitamente nessa distingdo para narrar um mesmo fato: o cronista Bernal Diaz
del Castillo, que fez parte do exército do conquistador e explorador espanhol Ferndo Cortés,
ficou irritado com a publica¢@o do livro sobre a conquista do México redigido por Francisco
Lépez de Gomara — que ndo participou da aventura e nem sequer havia pisado em solo
americano. Por isso, Diaz del Castillo, decidiu, ja nos ultimos anos de sua vida, redigir o que
ele chamaria de Historia verdadera de la Conquista de Nueva Esparia, titulo que sem duvida
era uma resposta a obra, segundo ele, mentirosa de Gomara, La Conquista de México.

Mucho se ha debatido sobre qué le movié a escribir y porque siguio
escribiendo a lo largo de tanto tiempo. Se ha afirmado en ocasiones que, mas
que historia, su memorial fue una nueva y muy larga relacion de meritos.
Han proclamado otros que sobre todo escribi6 para contradecir al capellan de
Cortés, el humanista Francisco Lopez de Gomara, personaje que no conocio
México y en 1552 saco una historia de la conquista de México. Ante el
cumulo de ponderaciones que con estilo tan atildado hace Gomara de la
persona y los hechos de Cortés, se ha expresado también que Bernal, con
sentido popularista, quiso poner de bulto la participacion de todos los otros
conquistadores, en especial la suya propia. Por eso, incluso se le ha tildado
de vanidoso que, en su afan de alabarse, da entrada a fantasia y aun
falsedades. (LEON-PORTILLA, 2000, p.8)

A longa exaltagdo de Gomara sobre a figura de Fernao Cortés e o pouco destaque dado
aos outros protagonistas da aventura nas paginas de seu livro motivaram Diaz del Castillo a
redigir a sua particular visdo da historia. Na perspectiva do ja velho soldado, o seu antigo e
afamado companheiro de Iuta Cortés ndo perde o seu importante papel na aventura, porém os
demais capitdes também ganharam a merecida aten¢do — ainda que, as vezes, iSso provoque

descrigOes fantasticas e até questionaveis.

[...] Diremos lo que en aquellos tiempos nos hallamos ser verdad, como
testigos de vista, e no estaremos hablando las contrariedades y falsas
relaciones (como decimos) de los que escribieron de oidas, pues sabemos
que la verdad es cosa sagrada, y quiero dejar de mas hablar en esta materia;
y aunque habia bien que decir de ella e lo que sé, sospecho del coronista que
le dieron falsas relaciones cuando hacia aquella historia; porque toda la
honra y prez de ella la dio s6lo al marqués don Hernando Cortés, e no hizo
memoria de ninguno de nuestros valerosos capitanes y fuertes soldados; y
bien se parece en todo lo que el Gomara escribe en su historia serle muy
aficionado, pues a su hijo, el marqués que ahora es, le eligio su coronica e
obra, e la dejo de elegir a nuestro rey y sefior [...]. (CASTILLO, 1983, p.104)



128

Lopez. J.1

Nas ultimas décadas do século XVI, em um momento em que a “mentira de viajante”
havia entrado em crise, como afirma Padgen (apud LIMA, 1997, p.215), os leitores
comecavam a reclamar sobre a questionavel veracidade dos fatos narrados por muitos
cronistas americanos. O resultado dessa crise foi a obstinada preocupagdo desses autores em
confirmar que todo o narrado, como no caso de Oviedo e de Diaz del Castillo, ndo é sendo
aquilo que eles mesmos viram com os seus proprios olhos; embora, muitas vezes, esse 6rgéo
ndo auxilie muito na hora de explicar a inédita realidade americana.

Outros soldados que acompanharam Cort€s na conquista do Meéxico também
escreveram livros dedicados a esse episddio. Entre eles, destacam-se as figuras de Juan Diaz,
Andrés de Tapia, Bernardino Vazquez e Francisco de Aguilar, que participaram da conquista
da capital asteca. O que levou esses militares a contar a sua propria versdo da histéria vivida
obedecia a uma série de propositos comuns: algumas vezes, para reivindicar direitos
supostamente adquiridos e ndo pagados; outras vezes, para tentar alcangar seu proprio espago
na historia e ndo somente um nome ao lado do grande Cortés.

Andrés de Tapia, em uma atitude semelhante a de Diaz del Castillo, publicou sua
propria versdo da historia. A motivagdo do cronista, como adverte Chamorro (1985, p.62) foi,
em um primeiro momento, fornecer informagdes que ajudassem Gomara a redigir seu texto
sobre os fatos ocorridos durante a conquista de Tenochtitlan. Isso sem divida aconteceu, pois,
como afirma Chamorro (1985, p.60), Gémara pirateou a vontade a obra de Tapia. J4 no caso
de Francisco de Aguilar, o que motivou a redag@o da sua obra foi o pedido de certos religiosos
da sua ordem, resultando em um texto com um estilo simples e carregado de humanidade
(CHAMORRO, 1985, p.152).

Deste modo, os motores do discurso narrativo do que se chamou Conquista Militar
foram, por um lado, a fortuna e, por outro, a fama. Esses relatos inspiraram-se tanto na Idade
Média como na Renascenga, voltada a Antiguidade Classica. Assim, foram resgatados do
mundo medieval os livros de cavalaria — comegando pelo livro de cabeceira da soldadesca: o
Amadis de Gaula — ¢ do mundo renascentista, aqueles autores que relataram as faganhas das
campanhas militares de grandes generais como Julio César ou Carlos Magno, bem como um
estilo menos carregado e mais proximo do pensamento humanista em voga naquele momento.

Em alguns poucos casos, a motiva¢io dos cronistas das Indias foi destacar a bravura e
a acirrada resisténcia dos indigenas contra a conquista. Nesses raros exemplos, a épica

narrativa € mostrada de modo diferente dos textos citados anteriormente € a voz protagonista



129

Lopez. J.1

esta com os indigenas. Um desses exemplos na literatura hispano-americana colonial €, sem
davida, La Araucana, do soldado espanhol Alonso de Ercilla, que realmente s6 tem de
espanhol o nome. O herdi dos fatos narrados € o indigena americano na sua impressionante
luta contra o avango castelhano. Outros textos, também fora do contexto mexicano,
mostraram nas suas paginas um retrato mais benevolente dos nativos e sofreram, por isso, a
repulsa por parte das autoridades espanholas. Foi assim no caso do cronista peruano Huaman
Poma de Ayala que descreveu na sua Primera nueva cronica y buen gobierno um retrato
muito afetivo dos indigenas, com um forte tom anticolonialista. O autor sofreu duros ataques
¢ a sua obra teve que enfrentar a quase imediata proibicdo e passou mais de trés séculos
esquecida até ser redescoberta no século XIX.

Assim, podemos concluir que as narrativas dessa conquista militar caracterizam-se
pelo subjetivismo decorrente dos diferentes interesses dos autores e pela combinagdo de
elementos herdados da tradicdo medieval e da greco-latina. Ao mesmo tempo, os diferentes
relatos também s3o marcados pelo fato de terem sido escritos pelos proprios protagonistas no
momento dos eventos. Exemplos desse tipo de narrativa escrita no calor da hora sdo as
famosas cartas de relagdo do conquistador Ferndo Cortés. De outro lado, ha autores que
participaram dos fatos e redigiram seus textos somente décadas depois dos eventos terem
ocorrido; entre os quais estd o velho soldado cronista Bernal Diaz del Castillo. Em ultima
instancia, dentro dos chamados cronistas das Indias estdo também aqueles que ndo
participaram dos fatos narrados e nunca pisaram em solo americano, como € o caso do ja
citado Francisco Lopez de Gomara.

Essas trés perspectivas determinam as caracteristicas de cada uma das narrativas.
Vamos, entdo, analisar como um mesmo fato pode ser visto de diferentes modos dependendo
da posi¢do do autor, contrastando trés fragmentos: o primeiro de Ferndo Cortés, o segundo de
Lépez de GOmara e o ultimo de Bernal Diaz del Castillo. Desta maneira, poderemos
comprovar como um mesmo episodio pode ganhar diferentes versdes de acordo com o autor e
as circunstancias nas quais foi redigido.

Nos trés relatos selecionados podemos encontrar passagens que narram a decisdo de
destruir os navios e continuar enfrente com destino a conquista da capital mexicana. Vejamos,
pois, como cada um dos autores retratou esse momento histérico.

Em 1520, na sua segunda carta de relacdo, Cortés oferece-nos a sua particular versio
de um dos episodios mais conhecidos da conquista do México: a destruicdo dos navios que

haviam trazido os soldados de Cuba. Para narra-la, o autor emula a descri¢do da famosa



130

Lopez. J.1

travessia do Rubicdo feita por Julio César na sua obra Guerra das Gdlias: naquele momento
estava em questdo a diferenca entre a volta e o fracasso, ou o0 avango e a vitoria final.

Essa representac@o sugestiva da volta e do avango como sindnimos, respectivamente,
do fracasso ¢ da vitdria ndo foi empregada uma Unica vez por um conquistador americano.
Francisco de Pizarro, nos momentos iniciais da Conquista do Peru, utilizou a mesma
estratégia ao tragar a famosa linha na areia para dividir aqueles que avangariam e chegariam
até o coracdo do Império Inca e, portanto, a gloria, daqueles que voltariam ao Panama, cidade
de origem da expedicdo, e, portanto, ao fracasso e a pobreza.

Para Cortés, a eliminag¢do do tinico meio de voltar, isto €, os barcos, significava que a
aventura ndo tinha volta, mas somente o avanco; e aqueles que a continuassem seriam um dia
lembrados como herois. Essa imagem, como observamos, remete-nos diretamente as fontes
classicas, inspiragdo constante na literatura cortesiana. Prova disso € que o autor romano Caio
Suetonio registrou na sua biografia de Jalio César a importancia da travessia do rio como uma
disputa entre a luta ou a desisténcia, a gloria ou o fracasso:

Cuando supo que, rechazada la intercesion de los tribunos, éstos habian
tenido que salir de Roma, hizo avanzar algunas cohortes secretamente para
no despertar sospechas (...) habiendo encontrado un guia, sigui6 a pie
estrechos senderos hasta el Rubicon, que era el limite de su provincia, donde
le esperaban sus cohortes; se detiivo breves momentos, y reflexionando en
las consecuencias de su empresa, dijo, dirigiéndose a los mas inmediatos:
Todavia podemos retroceder, pero si cruzamos ese puentecillo, todo habran
de decidirlo las armas. (SUETONIO. Vida de los Doce Césares. Disponivel
em: (<http://www.antorcha. net/biblioteca_virtual/historia/suetonio/1.html>)

Para Lopez de Gomara, bidgrafo oficial do conquistador, o ato simbdlico pensado e
decidido exclusivamente por Cortés estava revestido de sabedoria e de grandeza, e remete a
outros grandes estrategistas da historia que souberam tomar decisdes arriscadas em momentos
dificeis.

Se propuso Cortés de ir a México, y lo encubria a los soldados, para
que no rehusasen la ida por los inconvenientes que Teudilli con otros
ponia, especialmente por estar sobre agua, que lo consideraban como
fortisimo, como en efecto lo era. Y para que le siguieran todos aunque
no quisiesen, acordd romper los navios; cosa dura y peligrosa y de
gran pérdida, por cuya causa tuvo mucho que pensar, y no porque le
doliesen los navios, sino porque no se lo estorbasen los compaifieros,
pues sin duda se lo estorbaran y hasta se amotinasen de veras si se
enteraran. (...) De alli a poco rompieron otros cuatro; pero ya
entonces se hizo con alguna dificultad, porque la gente comprendi6 el
trato y el propodsito de Cortés, y decian que los queria meter en el
matadero. El los aplaco diciendo que los que no quisiesen seguir la



L=
L=
e

131

UFPE

Lopez. J.1

guerra en tan rica tierra y en su compaiiia, se podian volver a Cuba
(...) hazana por cierto necesaria para el tiempo, y hecha con juicio de
animoso capitan, pero de muy confiado, y cual convenia para su
proposito, aunque perdia mucho en los navios, y quedaba sin la fuerza
y servicio de mar. Pocos ejemplos de éstos hay, y aquéllos son de
grandes hombres, como fue Omich Barbarroja, del brazo cortado, que
pocos afios antes de esto rompid siete galeotas y fustas por tomar a
Bujia, segiin extensamente escribo yo en las batallas de mar de
nuestros tiempos. (GOMARA, 2001, p.122-123)

Vejamos, entdo, como o mesmo fato € retratado pelo cronista que participou da
conquista do México e, portanto, ¢ considerado testemunha direita dos acontecimentos:

Como acordamos de ir a México, y antes que partiésemos dar con todos los
navios al través, y lo que mas pasod; y esto de dar con los navios al través fue
por consejo e acuerdo. de todos nosotros los que éramos amigos de Cortés.
Estamos en Cempoal, como dicho tengo, platicando con Cortés en las cosas
de la guerra y camino para adelante, de platica en platica le aconsejamos los
que éramos sus amigos que no dejase navio en el puerto ninguno, sino que
luego diese al través con todos (...).Aqui es donde dice el cronista Gomara
que mand6 Cortés barrenar los navios y también dice el mismo que Cortés
no osaba publicar a los soldados que queria ir a México en busca del gran
Montezuma. Pues ;de qué condicion somos los espafioles para no ir
adelante, y estarnos en partes que no tengamos provecho e guerras?
(CASTILLO, 2000, p.214-215)

Para Bernal, que com a sua obra pretendia recuperar a sua importante participagio e
também a dos outros capitdes na conquista da capital mexicana, a decisdo de destruir os
navios ndo foi unicamente de Cortés, mas de todos os oficiais. A narrativa de Castillo nio
vem revestida da grandeza que possuia a citagdo anterior de Gomara e, inclusive, faz
referéncia a este ultimo para desmentir o seu texto e a pressuposta falta de coragem dos
capitdes que acompanhavam Cortés.

Vejamos, pois, 0 mesmo fato registrado desta vez pela propria pena de Ferndo Cortés:

Y porque demas de los que por ser criados y amigos de Diego Velazquez
tenian voluntad de se salir de la tierra, habia otros que por verla tan grande y
de tanta gente y tal, y ver los pocos espafioles que éramos, estaban del
mismo proposito, creyendo que si alli los navios dejase, se me alzarian con
ellos, y yéndose todos los que de esta voluntad estaban, yo quedaria casi
solo, por donde se estorbara el gran servicio que a Dios y a vuestra alteza en
esa tierra se ha hecho, tuve manera como, so color que los dichos navios no
estaban para navegar, los eché a la costa por donde todos perdieron la
esperanza de salir de la tierra. Y yo hice mi camino més seguro y sin
sospechas que vueltas las espaldas no habia de faltarme la gente que yo en la
villa habia de dejar. (CORTES, 2000, p. 89)



132

Lopez. J.1

A decisdo de destruir os navios, no relato do proprio Cortés, ndo estava revestida de
grandeza nem da diferencga entre gloria ou fracasso. O motivo da decisdo ¢ o medo de uma
traicdo e de ndo ter soldados para empreender a conquista.

Como podemos comprovar com esses fragmentos, um mesmo evento pode ser visto a
partir de diferentes angulos e perspectivas, dependendo de quem seja o narrador. Pode até
mesmo, em alguns casos, parecer que sao relatadas historias diferentes.

Portanto, considerando que a objetividade ndo € algo inerente a historiografia, a nossa
preocupacdo como pesquisadores ndo deve se fixar, como muitas vezes tem acontecido, na
especulacdo sobre a autenticidade ou n3o do evento relatado, na parcialidade ou
imparcialidade do texto, e, sim, no estudo contextualizado daquilo que foi narrado,
investigando quais foram as circunstancias nas quais foi redigido. Serd assim que, no final
desta segunda parte, realizaremos uma abordagem analitica das cartas de religiosos da Ordem
de Sdo Francisco que constituem o corpus desta tese.

Infelizmente, essa dicotomia entre literatura e historia até hoje acompanha a
historiografia. Porém, esse conflito de pontos de vista ¢ um assunto que ndo ¢ de facil
conciliagdo. Nem os estudos historicos mais fidedignos ¢ nem o papel dos chamados
revisionistas fardo com que a historia seja contada de um modo neutro e fiel aos fatos, pois,
como ja foi observado, a busca de objetividade no relato histérico ¢ uma tarefa com
conotacdes quase quiméricas. Se esta neutralidade chegasse talvez um dia a aparecer, nem
mesmo acreditariamos nela.

O ensaio de Walter Mignolo (2001), contextualizado no ambito latino-americano,
aborda essa questdo polémica entre literatura e historia dentro da perspectiva da literatura pré-
colombiana. Uma vez repassados os diferentes momentos pelos quais passou a literatura
ocidental, desde Aristoteles e a sua representacdo mimética até o pensamento de Michel
Foucault sobre a complexa constitui¢do das ciéncias humanas, o autor oferece-nos a sua viséo
particular sobre tdo complexo assunto:

Todos esses exemplos nos convidam a procurar metodologias alternativas
que nos permitam sair do beco sem saida de considerar a histéria e a
literatura como formas discursivas universais. [...] Ainda que, como
herdeiros da tradi¢do conceitual do ocidente ndo possam escapar de seus
jogos de linguagem, ao menos — neste caso — deveriamos evitar tomar
“literatura” e ‘“histéria” como categorias universais. Para evitar isso,
poderiamos nos perguntar, em primeiro lugar, que tipo de experiéncia e de
pratica social designam os vocabulos “literatura” e “histéria” e, em segundo
lugar, que praticas semidticas semelhantes podemos identificar nas
sociedades ndo-ocidentais. (MIGNOLO, 2001, p.121)



133

Lopez. J.1

No entanto, apesar disso, sdo os historiadores e as suas criagdes “pseudo-literarias” os
que tém assinalado e ainda hoje apresentam para o grande publico, em muitos casos, a visdo
que temos dos momentos mais relevantes da histéria da nossa civilizagéo.

Ainda no ambito latino-americano, podemos observar no confronto entre literatura e
historia que ha, por um lado, a histéria que quer ser literatura e, por outro, a literatura que
quer ser historia.

Nesse sentido, um caso brasileiro que ilustra bem isso ¢ o de Euclides da Cunha.
Quando ainda era um jovem jornalista, ele foi enviado pelo jornal O Estado de Sdao Paulo
para documentar os conflitos que estavam acontecendo na cidade baiana de Canudos ¢ ficou
tdo fascinado com a paisagem nordestina ¢ com os acontecimentos presenciados que seu
relato sobre a saga de Antonio Conselheiro, que a principio deveria ser um retrato o mais
veridico possivel da historia, virou um dos livros mais importantes da literatura brasileira: Os
Sertdes. A obra euclidiana €, assim, um exemplo da historia que quer ser literatura.

Ja os Nahuas, que se assentaram no Vale do México para dar inicio a um dos dominios
mais importantes do mundo, preocupados em mostrar as origens de seu povo de um modo
diferente do que realmente foi, reinventaram a sua propria historia através da redagdo de
novos codices. Deste modo, ocultaram a sua verdadeira origem, pois possuiam uma
genealogia considerada pouco nobre para aqueles que desejavam ser respeitados e temidos
como um povo mitico. Trataram, entdo, de criar um mito que os relacionava com os famosos
Toltecas, a grande civilizagdo que havia dominado o Vale do México varios séculos antes. A
ligagdo com outros povos de mais prestigio, bem como o fato de ocultar alguns
acontecimentos pouco gratos da sua historia, revestiram o passado dos mexicas de uma
nobreza adequada para saciar a sua sede de grandeza.

Segundo Molina (2009), uma das primeiras manipulacdes da historia pelo povo
mexica foi a tentativa de falsificar a sua propria genealogia para aliviar a carga que
significava o seu passado pouco honroso. A queima dos codices antigos nos quais estavam
narrados os fatos memoraveis dos antigos moradores da terra mexica e, posteriormente, a
redag@o de novos textos sagrados mais convenientes foi o meio encontrado para forjar a lenda,
até hoje mais conhecida, do povo mexica.

La historia reescrita pretendia situar a los Mexicas en el centro del universo.
Ellos se declaraban los encargados de sustentar el universo. Ellos gritaban
al mundo que tenian una mision divina patrocinada por su dios. Pero
aunque trataron de borrar por todos los medios la historia vigente hasta ese
momento, el fuerte componente oral de la historia en Mesoamérica hizo
que esto no se pudiera realizar por completo. Y este hecho se puede rastrear



134

Lopez. J.1

por ejemplo en el mito de la creacion y destruccion de los soles. El
codice Vaticano A, el Telleriano-Reménsis y el Ixtlixochitl explican
que el mundo ha tenido cuatro soles, al igual que las tradiciones Mayas y
Mixtecas. Estos cddices recogen la tradicion tal como era conocida antes de
la llegada de los Mexicas a la Cuenca de México. En su Historia de la
Nacién Chichimeca”, el descendiente de la realeza Acolhua, Fernando
de Alva Ixtlixochitl, férreo defensor de la gloria Texcoxcana y detractor
de los Mexicas, también recoge esa otra historia en la que se dice vivir en
la cuarta era. (MOLINA. 2009. Disponivel em: <www.aztlanvirtual.com>)

Nesse controverso legado literario dos Nahuas, podemos observar como a literatura
pode servir a uma determinada causa. Nesse caso, em especial, para manipular os fatos e
mostra-los de acordo com um interesse determinado. Temos, entdo, a literatura que quer ser
historia.

Dentro de um imagindrio oficial, que se caracteriza por um questionavel tratamento da
alteridade, a historia oferece-nos a distorcida, porém conveniente, visdo dos vencedores. Uma
perspectiva que se opde radicalmente a essa visdo ¢ a que Ledn-Portilla chama de visdo dos
vencidos, em uma referéncia ao ponto de vista do povo Mexica depois da catastrofe que
significou para eles a queda de seu vasto dominio.

A ruina do império nahua, de certo modo, a histéria oficial também tratou de
manipular e concedeu toda a honra a pouco mais de uma centena de soldados que, no
comando do corajoso e estrategista Ferndo Cortés, tomou a capital Mexica e terminou com o
dominio desse povo no Vale do México. O que muitos livros de historia deixaram de registrar
foi que sem a participagdo dos povos, até entdo, tributarios dos Mexicas € pouco satisfeitos
com a longa subordinacdo, o final da histéria teria sido outro bem diferente e, talvez, nem
sequer digno de nota por parte dos vencedores. Os povos tributarios ndo demoraram muito
para aceitar a esperangosa proposta de Cortés e estabeleceram as aliangas que garantiram a
queda do poder onipotente dos seus opressores.

As concessdes feitas ao povo de Txacala, depois da queda da capital, pelos servicos
prestados aos espanhois ¢ uma das provas que confirmam que a participagdo encarnicada dos
povos que rendiam tributos aos Nahuas foi fundamental para que com um mimero tdo
reduzido de espanhdis fosse realizada a tomada da capital. Porém, esta parte da historia
poucas vezes foi contada. Houve alguns livros pertencentes a esse periodo que privilegiaram
no seu relato a causa dos indigenas, mas ndo tiveram repercussdo e foram esquecidos durante
séculos. Um desses poucos casos € o livro de um dos primeiros autores mesticos do México
do vice-reinado Diego Mufioz Camargo, Historia de Tlaxcala (2002). No seu texto, Camargo

faz um relato mais harmonioso dos fatos que levaram o pequeno grupo de espanhois a



135

Lopez. J.1

conquistar a capital Mexica. A participacdo indigena ganha entfio uma notoriedade pouco
registrada nos séculos posteriores e, a0 mesmo tempo, deixa um registro da grande
importancia que as aliancas estabelecidas por Cortés com outros povos indigenas tiveram para
o desfecho da conquista da capital Nahua.

Acabada esta platica y razonamiento. Herndn Cortés, afirmativamente
prometio a los tlaxcaltecas que si Dios nuestro Sefior le daba victoria, tenian
parte de todo lo que conquistase, ansi de despojos de oro y riquezas de todas
las provincias y reinos que se ganasen y conquistasen, particularmente la
ciudad de Cholula y provincia de Huexotzinco y Tepeyacac.Y ansi fue
como, fidelisimos y leales, le ayudaron a ganar y conquistar toda la maquina
de este nuevo mundo con gran amor y voluntad. (CAMARGO, 2002, p.229)

Essa visdo oferece-nos uma versdo particular dos fatos concordante com o ponto de
vista daquele que, pela for¢a ou pela superioridade, nesse caso, militar, poderia ser
considerado vencedor. Porém, como se tem verificado em inimeras ocasides ao longo da
historia, nem sempre “vencer é convencer”. Tal pensamento pode ser muito bem aplicado ao
processo de colonizagdo e evangelizacdo colocado em pratica no Novo Mundo, onde, até
hoje, ecoam perguntas sobre a sincera conversdo indigena e a implantagdo de um modelo
social marcado pela desigualdade.

Foi com essas palavras, “vencer ndo ¢ convencer”, que o filosofo espanhol Miguel de
Unamuno, diante de uma platéia atOnita, referiu-se aos atos de vandalismo que antecederam a
sublevac@o que terminou na Guerra Civil Espanhola que, entre os anos 1936 e 1939, dividiu o
pais pela metade. Os fatos ocorridos apos a Guerra mostraram, durante os quarenta anos
seguintes, que uma historia pode ter varias interpretagdes de acordo com o narrador:

Se ha hablado aqui de guerra internacional en defensa de la civilizacion
cristiana; yo mismo lo hice otras veces. Pero no, la nuestra es sélo una
guerra incivil. (...) Vencer no es convencer, y hay que convencer, sobre todo,
y no puede convencer el odio que no deja lugar para la compasion. Se ha
hablado también de catalanes y vascos, llamandolos anti-Espafia; pues bien,
con la misma razon pueden ellos decir otro tanto. Y aqui estd el sefior
obispo, catalan, para ensefiaros la doctrina cristiana que no queréis conocer,
y yo, que soy vasco, llevo toda mi vida ensefidndoos la lengua espafiola, que
no sabéis.. (UNAMUNO. Pronunciamento no dia 12 de outubro de 1936 no
paraninfo da Universidade de Salamanca Disponivel em: <www.terra.es
/personal/waffen31/unamuno.htm>)

As visdes de uma Espanha dividida entre duas fac¢des politicas antagdnicas levaram,
durante mais de quarenta anos de ditadura, a uma distor¢do dos fatos ndo somente dentro da
histéria mais recente, mas também de eventos distantes como a reconquista da Peninsula

Ibérica, na qual a discutivel cultura superior dos castelhanos liberou a futura Espanha do



L=
L=
e

L

UFPE

136

Lopez. J.1

também contestavel flagelo da presenga arabe, como ja foi observado anteriormente nesta
tese. E foi justamente nesse contexto historico de conquistas e reconquistas que surgiu para a
Coroa de Castela e Ledo a possibilidade de encontrar uma rota alternativa para as Indias e
evitar, assim, os muitos atravessadores na procura das ricas matérias-primas procedentes da
Asia. Depois da cruzada que os castelhanos haviam vivido durante sete séculos para liberar os
territorios dos pagdos e reconquistar a terra para a cristandade, o espirito, que havia
fortalecido os soldados e animado a luta, continuaria entdo na nova cruzada para ganhar mais
territorios para a comunidade cristd no Novo Mundo.

Como afirma Edmudo O. Gorman (2001, p.84), Cristévao Colombo nio poderia nunca
ter descoberto a América, pois morreu com a certeza de ter chegado as terras do Grande Ca,
imperador da China, ou pelo menos as suas Antilhas. J& para Eduardo Galeano (1978), na sua
polémica visdo critica da historiografia hispano-americana, a historia da América ja comecou
com uma grande mentira, porém, ele ndo descarta o fato de que Colombo descobriu o Novo
Mundo, talvez ndo para si mesmo ou para os reis catdlicos, mas sim para a historia oficial e,
por extensdo, para o capitalismo ainda por vir.

Entdo, consideramos como certo que a América foi descoberta para a Europa e ndo
pela Europa, apesar do entdo chamado Velho Mundo ndo ter prestado muita atencdo nesse
fato em um primeiro momento, como observa Elliot:

La Europa de comienzos de la Edad Moderna se muestra mas rapida en
responder a la experiencia del Nuevo Mundo de América que la Europa
Medieval a la experiencia del mundo isldmico. Esto parecia indicar que las
lecciones ensefiadas por las Indias fueron mas facilmente aprendidas, o que
Europa en este momento estaba mas dispuesta a ir a la escuela [...] Los
obstaculos que se opusieron a la incorporacion del Nuevo Mundo al
horizonte intelectual de Europa fueron formidables. Hubo obstaculos de
tiempo y de espacio, de herencia, de entorno y de lenguaje: y se necesitaron
muchos esfuerzos de diferentes niveles para que fuesen salvados. (ELLIOT,
1972, p.30-31)

Nessa mesma linha de pensamento, Marcel Bataillon (2007) também repara na pouca
repercussdo que a chegada da noticia da descoberta de novas terras provocou no mundo
intelectual europeu e, mais especificamente, na figura de Erasmo de Rotterdam nos primeiros
momentos:

Ni a Erasmo ni a la inmensa mayoria de sus contemporaneos les preocupd
mucho el Orbis Novus. El oro de Paria, y el que su amigo Barbier aspirase a
un obispado en el Nuevo Mundo, fue primero para el tema de bromas
joviales. Sin embargo, andando el tiempo, Erasmo se hizo cargo del
problema de la cristianizacion de aquella parte del universo. (BATAILLON,
2007, p.817)



137

Lopez. J.1

Como veremos nos proximos capitulos, mais importante que perceber a preocupacio
por parte do proprio Erasmo com a evangelizag¢do das novas terras foi entender como as idéias
do pensador holandés chegaram ao Novo Mundo e a vital importancia que tiveram durante os
primeiros momentos da colonizacdo, particularmente para alguns membros da ordem
franciscana, como Frei Juan de Zumarraga, primeiro bispo da Nova Espanha.

Fazendo um balanco, quatrocentos anos depois, do que foi a conquista ¢ do modo
como foi retratada, o escritor mexicano José Vasconcelos mostrou as muitas dificuldades
pelas quais passaram os primeiros narradores para ilustrar os momentos imediatamente apos a
chegada dos espanhois. Tal complicagdo existiu ndo sé para os conquistadores, mas também
para os proprios indigenas.

Todos los hechos conducentes nos van a ser dados por escritores de nuestra
lengua, historiadores y cronistas de Espafia, comentaristas y pensadores de
Meéxico: Bernal Diaz, Hernan Cortés, Solis, Las Casas, y en la época Moderna,
Alaman, Pereyra. /Y donde esta, preguntaréis, la version de los indios, que
son porcioén de nuestra carne nativa? Y es facil responder con otra pregunta:
(como podrian dar version alguna, congruente, los pobres indios
precortesianos que no tenian propiamente lenguaje puesto que no escribian, ni
sabian lo que les pasaba porque no imaginaban, en la integridad de una vision
cabal o siquiera de un mapa, ni lo que eran los territorios del México suyo,
mucho menos los territorios del vasto mundo de donde procedian los
espafioles, y el nuevo que venian agregando a la geografia y a la cultura
universales? (VASCONCELOS apud LEON-PORTILLA, 2000, p.35)

O professor Ledn-Portilla, por sua vez, salienta que s6 depois de mais de quatro
séculos podemos finalmente olhar “o outro lado do espelho” ao ter acesso aos textos
indigenas que haviam permanecido, como observamos antes, mais de trezentos anos no
esquecimento. Até que no século XIX, em uma mistura de curiosidade romantica e
cientificismo, esses textos sdo resgatados de diferentes conventos, bibliotecas e arquivos.

En los relatos indigenas se recuerdan acontecimientos y se formulan
apreciaciones que contrastan con lo que escribieron los cronistas espafioles.
Ahora bien, en las obras de vencedores y vencidos, si bien se consignan
hechos oprobiosos que no pueden negarse, es cierto también que Hernan
Cortés y sus hombres, al igual que el principe azteca Cuauhtémoc y sus
guerreros, alcanzan el rango de figuras de epopeya. Si Cortés se nos muestra
como el prototipo del conquistador de los tiempos modernos, Cuauhtémoc se
hace acreedor al titulo que le diera el poeta de tinico héroe a la altura del
arte. (LEON-PORTILLA, 2000, p.35)

Porém, nem todos tém a mesma visdo do professor Leon-Portilla que considera a visdo

dos vencidos como uma possivel alternativa historiografica a partir da qual os fatos



138

Lopez. J.1

finalmente poderiam ser conhecidos, tal e qual aconteceram, sem o filtro do lado vencedor.
Em uma corrente oposta, o historiador Vazquez Chamorro considera pouco util, na sua
revisdo historiografica, o trabalho de compilacdo dos textos mexicanos por parte do professor
Leon-Portilla. Segundo Chamorro (1985), esses textos carecem, em muitos casos, da visdo
“objetiva” que deveriam possuir para cumprir fielmente a sua finalidade de mostrar essa outra
versdo mais fidedigna dos fatos.

Desgraciadamente, la loable objetividad demostrada por Leon Portilla, quien
se situaba de manera voluntaria mas alla de filias y fobias, no se ha
respetado. Por eso puede decirse que una considerable parte de lo publicado
sobre el tema carece de validez, pues presenta una marcada tendencia a la
subjetividad. Hay dos razones para explicar esta falta de objetividad: el
humanitarismo y las creencias politicas.

En principio los historiadores deberian ser desapasionados, pero como son
seres humanos tienden de manera inconsciente a simpatizar con los vencidos
(...) Esta simpatia se traduce en una interpretacion de los hechos que podria
llamarse Vision humana del vencido, donde se da mas importancia a los
sentimientos que a la razén. (CHAMORRO, 1985, p.4)

Além do surgimento de controvérsias como essa, na maioria das vezes muito
discutiveis, chama-nos a aten¢do como, nos ultimos anos, dois fatos tém revolucionado o
mercado editorial, levando a limites inimagindveis o sucesso de dois géneros literarios que,
até pouco tempo atras, era pouco previsivel. O primeiro deles € a novela historica que, como
veremos, tem atraido um novo grupo de leitores. Esse género, embora sempre tenha gozado
de relativa importancia, ha poucos anos ninguém poderia imaginar o prestigio editorial que
alcancaria.

Ja faz vérios séculos que a novela historica vem servindo, de um modo mais ou menos
util, a determinados objetivos nem sempre dentro do campo da literatura. O género tem
experimentado nos ultimos anos um “boom” editorial impressionante, levando ao interior de
muitos lares ndo so a biografia de grandes personagens da histéria como, por exemplo, do
imperador Adriano, do almirante Colombo, do politico britdnico Winston Churchill ou do
comandante Che Guevara, entre outros; mas também tem suscitado no avido leitor o interesse
por longas sagas de cunho histérico que, repartidas em varios volumes, podem atingir
milhares de paginas. Histérias como a do Farab Ramsés e do povo egipcio contadas por
Christian Jacq ou a saga do povo mexica na obra Asfeca, resultado da meticulosa pesquisa de
Gary Jennings, tém levado muitos leitores a ficar “viciados” na leitura e viajar, assim, de um

volume a outro com o desejo de que ndo chegue nunca o inevitdvel fim da historia.



139

Lopez. J.1

A busca dos leitores por narrativas que reflitam determinados momentos da nossa
historia e que prezam por um — questionavel — carater verossimil tem revelado, nos ultimos
anos, um subito interesse por outro género que até pouco tempo ndo era sequer do dominio
publico ¢ estava mais destinado a pesquisadores ¢ a leitores com mais erudi¢do. Assim, as
historias que exploram determinados aspectos da vida cotidiana dos diferentes povos ao longo
da historia converteram-se rapidamente em um verdadeiro fildo editorial. Essas narrativas, do
mesmo modo que o género visto anteriormente, tém levado muitos leitores, movidos pela
curiosidade, a percorrer as casas e os costumes até entdo pouco conhecidos das mais diversas
sociedades, alcancando praticamente todos os momentos histéricos pelos quais passou a
humanidade, desde a Idade da Pedra até os dias de hoje. Entrar em uma cozinha da Roma
Antiga ou conhecer os pormenores de um sacrificio humano a poucos metros da mesa ritual
no alto de uma piramide mexica sdo exemplos de momentos histéricos que esse género tem
revelado com minuciosos detalhes.

O Brasil ndo ficou de fora desse recente “boom” editorial. A publicagdo do livro
Historia dos Usos e Costumes do Brasil: 500 Anos de Vida Cotidiana, de Hernani Donato
(2005), por exemplo, despertou no leitor nacional a curiosidade sobre a sua propria
genealogia. Nessa obra, o autor traga uma verdadeira trajetoria dos costumes cotidianos no
interior das casas e do trabalho das pessoas que normalmente ndo sdo retratadas com muitos
detalhes nos livros tradicionais de histdria.

Esse meticuloso trabalho de reconstrugéo histdrica s6 pode ser feito apds um exaustivo
trabalho de pesquisa, uma investigacdo levada a cabo pelos autores a partir das, em muitos
casos, escassas fontes documentais. Mas esse ultimo género se diferencia do primeiro, como
ja foi observado, pela cuidadosa revisdo historica feita dentro do seio da propria sociedade, de
seus lares e, em geral, de aspectos considerados, até pouco tempo, como detalhes
insignificantes para um estudo histérico.

A narrag@o detalhada nos livros pertencentes a esse género deve-se, em muitos casos,
ao estudo de, entre outras fontes, um género discursivo que até hoje muitos consideram como
menor em comparagdo com outros géneros maiores como o romance ou a pecga teatral. Esse
género “menor”, que como veremos ndo ¢ tdo minusculo assim, € o epistolario das diferentes
comunidades. E através das variadas tipologias epistolares que os integrantes de diferentes
grupos sociais escreveram para os seus parentes distantes e deixaram uma riquissima fonte de

informacdes. As cartas privadas, um dos géneros discursivos mais antigos da humanidade,



140

Lopez. J.1

servem-nos como um auxilio no processo de reconstrucdo historica de determinados
momentos da nossa aventura no planeta.

Nessas cartas, a partir de um ponto de vista mais neutro que o empregado pelo
historiador, o pesquisador tem a chance unica de resgatar essa, como veremos, “conversa
entre ausentes” e conhecer detalhes da vida privada, dos costumes, assim como das
inquietudes e das preocupagdes de pessoas que, em muitos casos, tinham como nico objetivo
informar ao destinatario ou destinatarios as novidades da sua vida. Ao mesmo tempo, essas
testemunhas tragam um retrato mais ou menos fiel da sua época, revelando pormenores do seu
dia a dia; uma diversidade de detalhes que, se ndo fosse pelo seu registro epistolar, teria se
perdido no tempo. Descansando ha séculos no papel de uma carta, essas narrativas aguardam
ser resgatadas e revelar, sem o compromisso profissional de um historiador ou de um escritor,
percepgdes do mundo, inquietudes e, principalmente, como ja observado, as minucias do
contexto historico que s@o fundamentais na hora da aproximagdo dos fatos a serem
pesquisados.

Talvez seja por essa razdo que, nos ultimos anos, a epistolografia, anteriormente
restringida a um fechado campo de pesquisa, tenha ganhado uma grande notoriedade em um
circulo menos circunscrito aos especialistas. O fato de esse género ter se mostrado como uma
inesgotavel fonte primaria de informagfo sobre determinados aspectos da histoéria, de uma
perspectiva pessoal e subjetiva, tem suscitado um repentino interesse.

A carta privada apresenta, sem demasiados filtros, o ponto de vista particular daquele
que viveu ou protagonizou determinado momento histérico € ndo tinha nenhuma pretensao
além de meramente informar.

Durante estas ultimas décadas hemos asistido a un proceso de renovacion y
reordenacién en el terreno de los estudios literarios a partir de la
incorporacion de nuevos objetos, problemas y orientaciones de la teoria y la
critica. Ello ha permitido el desarrollo de nuevas percepciones y la
revalorizacion de practicas discursivas que anteriormente eran situadas al
margen de la mayoria de los estudios literarios o no constituian objetos de
estudio especifico; es el caso de un interesante grupo de textos, los llamados
géneros menores 0 no-canoénicos entre los que se incluye la carta privada. No
obstante, la carta privada, ubicada entre los diferentes géneros menores,
constituidos por el testimonio, la memoria, la crénica, el diario de viaje e
intimo, entre otros, sigue siendo uno de los menos estudiados, aun cuando
posee una larga tradicion que en Occidente se remonta hasta la Grecia
Clasica, por lo menos, sin perder su vigencia. La propia complejidad de esta
forma, aun si la consideramos entre la especial ambigiiedad de estos tipos de
géneros, posiblemente haya favorecido la situacion actual. (CASTILLO.
2002)



141

Lopez. J.1

A partir da perspectiva do dialogismo bakhtiniano, a carta, como marco discursivo
inserido em um determinado momento histdrico-social, permite-nos estudar as relagdes que se
estabelecem entre o seu proprio discurso e os demais contextos discursivos em que foi
redigida.

Frente a un género tan diverso como el epistolar, que nutre la historia, la
produccion intelectual y la literatura, sobresale un hecho fundamental: como
escrito dirigido a alguien, toda carta cuestiona la oposicion entre los &mbitos
publico y privado. Una carta es siempre, como dice Bakhtin, “mitad de
alguien mas”; en ella hay al menos dos subjetividades narrando y leyendo.
Pero, mas alld de la existencia de un remitente y un destinatario, en el
horizonte de toda carta siempre hay rastros de un tercero que complica esta
relacion epistolar y desmorona la ilusion de un intercambio de secretos entre
la persona que escribe y la que lee. Entre los dos de cada carta se vislumbra
la presencia de terceros ausentes, a quienes la carta menciona o excluye, cita
o transcribe. (PIZANO. Las cartas sobre la mesa: la escritura epistolar y su
publico. Disponivel em: <http://www.lablaa.org/cartas-de-la-

persistencia/exposicion.html>)

Por outro lado, a carta oficial ou pseudo-oficial permite, seguindo a mesma
perspectiva bakthiniana, uma andlise que considere os aspectos que estdo além do seu
conteudo explicito e também permite-nos, entrando no contexto em que foi escrita, escutar as
outras vozes que ecoam e fornecem-nos riquissimas informagdes que muitas vezes aparecem
veladas pela falta de um rigoroso estudo contextualizado.

E por meio dos epistolarios pertencentes a figuras importantes da historia, da literatura
ou da politica que temos podido compor um perfil biografico mais proximo daquelas verdades
absolutas que nos sdo oferecidas habitualmente pelas biografias oficiais. De igual maneira, as
cartas redigidas por pessoas que nunca se destacaram em vida, ou seja, as correspondéncias de
autores anonimos ajudam-nos a pintar um retrato mais nitido da sociedade a qual
pertenceram.

E nd3o somente sdo as cartas privadas que t€m se convertido nessa grande fonte de
informacdo nas ultimas décadas. A correspondéncia oficial também tem se constituido como
uma importantissima bibliografia para entender, no seu contexto, determinados momentos da
historia que, como ja referimos, até hoje s6 nos havia chegado através da escrita de
historiadores ou de outros profissionais da escritura.

Segundo Pilar Gonzalbo, autora que tem se debrugado sobre o estudo da epistolografia
privada colonial americana e, mais concretamente, do Vice-reino da Nova Espanha, nos
estudos epistolares, o pesquisador pode encontrar, como grande empecilho, a problematica da

parcialidade das fontes.



142

Lopez. J.1

La correspondencia privada constituye un tipo de documentacion
privilegiada para acercarse a conocer la vida cotidiana, pero, como sucede
con todas las series documentales, da una vision parcial, que en este caso
depende de los corresponsales, de las circunstancias, de la finalidad de los
mensajes e incluso del vehiculo de comunicacion empleado. Por eso, en las
siguientes notas, he buscado identificar el origen de los fondos
documentales, a la vez que desentrafiar personalidades, sentimientos,
situaciones y recursos de comunicacion que puedan explicar las causas de
que las cartas personales sean a veces tan descaradamente expresivas y otras
tan cerradamente herméticas, al referirse a cuestiones que nos gustaria
conocer.

(GONZALBO. La intimidad divulgada Edi¢do digital disponivel em:
(<http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/jines/5798206400524
9162900080/p0000001.htm#I 0_>)

Contudo, fora a parcialidade dessas fontes, a carta familiar apresenta-nos, como ja
registramos, como uma fonte de informagdes inestimavel. Algumas vezes, essa rica fonte de
informacdes serviu a outras causas bem menos nobres. A correspondéncia privada nem
sempre cumpriu exclusivamente a sua principal fung¢do, a de transmitir noticias a seres
queridos distantes ou, no caso das cartas oficiais, informar aos superiores, como no caso dos
franciscanos na Nova Espanha, sobre a situagdo em que se encontrava a colonia e as dificeis
relacdes entre espanhois e indigenas e, pelo menos para alguns dos religiosos da citada ordem,
sobre a possibilidade de instalar um novo reino baseado, como veremos, no cristianismo
primitivo.

Em determinados momentos da nossa histdria, a carta teve fungdes bem menos gratas
que aquela que originariamente lhe foi atribuida. Identificamos um caso exemplar dessa outra
funcdo da epistola nos conflitos bélicos ou revolugdes. Durante esses dramaticos eventos, a
carta deixa de ser o simples envio de noticias para a pessoa distante e pode tornar-se uma
arma mortal contra o remetente, o destinatidrio ou contra as pessoas que, de um modo ou
outro, tem alguma relagdo com a correspondéncia. Em outros momentos da nossa histéria, as
cartas foram utilizadas com um fim menos romantico ou formal e serviram como prova para
culpar os chamados inimigos da patria, como aponta o professor Barés (2008), fazendo
referéncia ao periodo da Guerra Civil Espanhola.

Cuando el proceso es mas detallado podemos localizar en el sumario una
variada gama de documentos personales (cartas, carnés, fotografias, textos
publicados, etc.). Estos documentos, generalmente pruebas de cargo en
contra del procesado, son mas interesantes desde el punto de vista de
documentar la vida de estos que las declaraciones de los testigos,
generalmente desfavorables [...] (BARES, 2008, p.62)



143

Lopez. J.1

Talvez seja, ja no contexto histérico do corpus desta tese, esse o curioso motivo que
provocou que muitas das cartas enviadas por emigrantes espanhdis para as suas familias
durante as primeiras décadas do século XVI — que estdo compiladas no magnifico livro de
Enrique Otte (1993) — dificilmente mostrem muitos detalhes sobre o entorno natural e
principalmente sobre os indigenas. Como podemos imaginar, a populacio nativa, era maioria
nos primeiros momentos da colonizagcdo e implicava uma convivéncia diaria e forgcosa aos
espanhdis.

As poucas referéncias aos nativos que ha entre as mais de seiscentas cartas ndo os
mostram como individuos com os quais supostamente os colonizadores deveriam criar um
Novo Mundo baseado nos principios cristdos e na virtude. Sobre esses “cristdos alicerces”,
como ressalta Otte na introdug¢fo ao epistolario, seria criado o Novo Mundo. Porém, ao
examinar a correspondéncia compilada por Otte, ndo sdo muitas as passagens que citam a
afabilidade ou a convivéncia fraterna como exemplos da vida cristd e de retorno ao
evangelismo que estavam entre as bases da nova sociedade bipartida.

A rara referéncia aos nativos nas cartas tem como tema principal o trabalho escravo a
que eram submetidos e as dificuldades de convivéncia. Os irm3os nessa nova sociedade foram
apelidados com os mais nefastos atributos, que ndo pareciam indicar a fraternidade que era
esperada a partir das belas palavras da madrinha das Américas, Isabel, a Catolica, no codicilo
de seu testamento que observamos anteriormente.

Vejamos, entdo, alguns exemplos que ilustram essa convivéncia entre os nativos e os
colonos. Em 1576, mais de cinqlienta anos apds a queda da capital mexica, o colono Juan
Lopez escreve angustiado diante das pestes que assolavam o México:

Anda la peste de presente aqui en México muy terrible, y ha dado en algunos
negros. Dios por su misericordia guarde la gente espafiola, que hasta ahora
no ha tocado sino en pocos, que estamos en grandisimo temor. Se han hecho
grandes oraciones y procesiones de disciplina y en otra manera en toda la
tierra, Dios nos tenga en la mano, que ha seis meses que dura en la provincia
de Tlaxcala, y asi quedamos toda la tierra en gran necesidad, que la riqueza
de ella eran estos indios, porque, como son tantos, hay servicio y quien
trabaje, y como han muerto tantos, ha parado todo, (OTTE, 1993, p.97)

Entre mengdes a Deus e as virtudes cristds como a misericérdia, o autor da carta
lembra também a presenga indigena. Se o texto tivesse sido redigido por um religioso, talvez
pudéssemos pensar que ao referir-se ao indigena como a ‘“riqueza de la tierra”, o seu
pensamento estivesse baseado em uma dimensao espiritual e ndo em um carater material. No

entanto, parece-nos muito dificil imaginar que isso seja assim, pois a riqueza do indigena era a



144

Lopez. J.1

sua mio de obra dentro da presumida e controvertida tutela dos nativos chamada de
encomenda.

A encomenda vivia, naquele momento, seus ultimos instantes como tal e passaria a ser
denominada entdo de “encomenda de servigo”; mas a mudanga de nome ndo significou
nenhuma alteracdo favoravel para o indigena, que passou ainda muito tempo sendo a “riqueza
de la tierra”.

Em outra carta, datada em 1583, Alonso de Viiiuelas instiga seus familiares a deixar a
Espanha e viajar para o México para ajudar-lhe porque, segundo o autor da carta, ndo ¢
possivel confiar nos indios para trabalhar:

Y asi suplico a V.M., y el hermano Martin ruega lo mismo, se venga por aca
lo mas presto que pudiere, que aca partiremos con V.M. como con hermano,
y esto lo prometo a V.M. de cumplirlo. Y si V.M. no pudiere de presente, o
no quisiere, nos haga merced de hablar al primo Miguel Riafio y al primo
Anton Lopez y a Gil Alonso que se vengan por aca todos tres (...) porque
tengamos personas de quien fiarnos, que ellos serdn aprovechados, y
nosotros también, porque estos indios no hay que fiar, y nos dan mucho
trabajo, porque no hacen cosa que les mandamos, si no es a su gusto, y es
menester andar siempre encima de ellos. (OTTE, 1993, p.165)

Deste modo, a falta de confianca, assim como o a idéia da incapacidade ou da preguica
dos indigenas, ¢ algo constante nos relatos, as vezes, por parte dos proprios religiosos. Em
muitas ocasides, os religiosos mostravam o seu desprezo diante de atitudes pouco
colaboradoras demonstradas pelos indigenas.

Naquele momento os indigenas deveriam ser maioria nas cidades que os espanhodis
iam fundando ao longo do territério americano, porém, a presenga deles é quase nula no
conteido das cartas. Algum motivo importante devia existir para que 0 mais nUMEroso
habitante da colonia nfo aparecesse citado nas varias centenas de cartas dos emigrantes
recopiladas por Otte.

Podemos, em uma tentativa de explica¢do desse fato inusitado, como ja foi observado
previamente, considerar que a carta, muitas vezes, vai além de si mesma. Entrando no
complexo mundo da analise do discurso, a carta transforma-se, como afirma Bakhtin, em um
multiplicador de enunciados, revelando informagdes que ajudam, nem sempre de modo
favoravel, a obter informacdes “extras” sobre o remetente da carta.

Nos ultimos anos, esse género tem obtido muito destaque com a permanente
publicagio de epistolarios de personalidades do mundo da cultura e da politica. E algo que
tem chamado a ateng@o ndo s6 de pesquisadores, mas também de um publico dvido por

conhecer detalhes da vida privada de diferentes personagens ilustres. Em suas cartas sdo



145

Lopez. J.1

revelados momentos intimos que nos ajudam a entender a psicologia e ter acesso a biografia
extraoficial do autor.

Para Carmen Bravo-Villasante, autora do livro 25 mujeres a través de sus cartas
(1975), a literatura epistolar tem como possivel atrativo para o leitor o fator de conter um
elemento capaz de causar identificagdo com o contetido e, assim, langa uma hipdtese para
tentar explicar esse recente sucesso do género entre o grande publico.

En un tiempo de literatura objetiva, El género epistolar resulta terriblemente
subjetivo. El subjetivismo de las cartas nos lleva a las pasiones. ;Y por qué
no volver a una literatura de pasiones? El corazén vacio es aburrido y
aburrida la obra que pretende ser artistica sin pasion. Ninguna de estas
mujeres que escribieron cartas fueron tibias, siempre apasionadisimas. Por el
amor de los hombres, por el amor divino, por la sabiduria, por la ambicion,
por la belleza, y hasta apasionadas curiosas. (BRAVO-VILLASANTE,
1975, p.5)

Seria essa a mesma paixdo que tem levado tantos leitores a interessar-se pelo conteudo
das cartas? Nos ultimos anos, no campo cinematografico, alguns filmes tém se destacado por
revelar detalhes pouco conhecidos de nossa histéria recente, revelados através dos
epistolarios. Esse é o caso do controverso filme do ator e diretor de cinema norte-americano
Clint Eastwood As Cartas de Iwo Jima (2006), baseado no livro homdénimo dos autores
japoneses Tadamichi Kuribayashi e Tsuyoko Yoshido. O longa-metragem, assim como o
livro, permite ao espectador se adentrar em um aspecto da historia da Segunda Guerra
Mundial que até hoje era pouco conhecido no ocidente. Depois da Grande Guerra, devido ao
resultado desfavordvel, muitos acontecimentos foram ocultados, ou pelos menos, os registros
foram esquecidos na ultima gaveta a espera de tempos melhores. Isso deve-se, sem duvida, ao
fato de que o que foi narrado nas cartas ndo estava incluido na ja citada vis@o dos vencidos, ou
seja, um ponto de vista que normalmente ndo chega aos livros que registram a histdria dita
como “oficial”.

O filme espanhol Las cartas de Alou (1990), do diretor Montxo Armendériz, por outro
lado, conta através das correspondéncias de Alou enviadas a sua familia as vicissitudes pelas
quais passa um imigrante clandestino africano recém-chegado a Espanha. Novamente, como
no filme anteriormente citado, sdo as cartas que nos revelam um lado peculiar da nossa
historia mais recente. Trata-se de um retrato de uma realidade cruel que normalmente nio
chega ao grande publico: conhecer o dia a dia de um imigrante ilegal, ter acesso ao seu
pensamento e a sua relagdo com a nova realidade que, de diferentes maneiras, pode ajudar-nos

a entender como vivem aqueles que chamamos de vizinhos ¢ dos quais ndo sabemos nada ou



146

Lopez. J.1

quase nada. Muitas vezes, ¢ justamente o desconhecimento do outro que faz com que
tenhamos medo dele ou simplesmente que o afastemos do nosso convivio. Nesse caso, a carta
ganha um papel reconciliador entre o remetente e os indiretos destinatarios que a recebem.

Ironicamente, quando o género epistolar, na sua forma mais tradicional, comegou a
perder o protagonismo que teve durante varios milhares de anos, devido ao surgimento de
novos e mais rapidos meios de comunicacdo, as pesquisas epistolares ganharam uma
notoriedade inédita nos estudos historicos.

Estamos em uma época em que a correspondéncia pessoal foi relegada praticamente
ao esquecimento para dar lugar ao e-mail, ao Facebook ou aos muitos blogs que narram o dia
a dia de um individuo. No caso especifico do blog, é possivel ser acessado e lido por qualquer
pessoa de qualquer canto do mundo.

Nessa perspectiva saudosista, parece-nos que aquelas cartas que foram redigidas ha
muitos séculos voltam-nos emolduradas dentro da maxima, citada anteriormente, que
profeticamente escreveu Martin Barbero: “Existe um futuro perdido no passado que € preciso
resgatar, redimir, mobilizar” (MARTIN-BARBERO, 2004). Essa ¢ precisamente outra das
fun¢des possiveis dos epistolarios: podem ajudar o pesquisador a encontrar esse futuro
perdido no passado. O passado revisitado pode, por sua vez, ajudar-nos a construir um futuro
melhor.

Dentro derivagdes possiveis da tematica desta tese, por meio de uma andlise do corpus
epistolar, podemos confrontar a realidade por tras das passadas e das atuais relacdes entre a
Europa e a América Latina. Essa chance nos € oferecida para questionar como foram e como
poderiam ter sido estas relagdes entre colonizadores e colonizados nos momentos posteriores
a “descoberta” do Novo Mundo. Ao mesmo tempo, permite-nos, em uma Trevisido
comparativa, apreciar, com um olhar diferente, o processo diasporico em sentido inverso que
a integracdo latino-americana tem protagonizado nas ultimas décadas. Esse processo se da néo
somente entre América Latina e a Europa, mas com todos aqueles protagonistas das diferentes
diasporas que tracam seus caminhos pelo planeta na procura de uma vida melhor.

Em uma sociedade cada vez mais marcada pela falta de comunicagio e pela caréncia
de um didlogo mais proximo, é possivel que o estudo das cartas — que um dia foi o meio mais
importante de contato com as pessoas ausentes, como anunciava Sé€neca e, posteriormente, 0s
humanistas — possa ajudar-nos a encurtar a distdncia que mantemos atualmente uns com os

outros, apesar de todo o avanco da tecnologia das comunicacdes.



147

Lopez. J.1

O género epistolar e 0 movimento humanista

Preanunciado ja nos séculos anteriores a explosdo da Renascenga, o movimento
humanista, a partir do século XIV, mostrou uma particular forma de entender o homem e o
seu papel. Vinculado principalmente a literatura e as humanidades, um grupo de intelectuais
resgatou, voltando seu olhar a cultura classica grego-latina, uma série de valores que a Idade
Média e o peso da influéncia da igreja haviam abafado por séculos. Os humanistas
encontraram uma nova forma de comunica¢do entre si e, por extensdo, um método persuasivo
e exemplar de educacdo com a finalidade de cultivar o Uomo Universale, que retratou o pintor
Leonardo da Vinci. Nesse aspecto, junto com outros géneros que nos remetem a cultura oral e
didatica, como o sermdo, o coloquio e o didlogo, a epistola ganhou um papel especial dentro
desse ambito didatico.

A literatura, que desde os seus primdrdios cumpria uma fun¢do didatica para a
aproximac¢do de Deus, através do chamado Mester de Clerecia, apareceu para os humanistas,
principalmente por meio da vertente erasmista ou cristd, como um novo auxilio na educagio
das pessoas. Nessa funcdo didatica da literatura, teve particular importancia a figura da
crianga. Uma crianga que, como adverte o proprio Erasmo de Rotterdam, no seu texto 4
antecipada educagdo das criangas (Em RIBER, 1956):

Se ha de engafiar con determinados atractivos a aquella edad que
todavia no puede conocer cuanto fruto, cuanta dignidad y placer han
de proporcionarle las letras en un porvenir cercano. Conseguiran en
parte este resultado la suavidad y el comedimiento del preceptor y, en
parte, su ingenio y su habilidad para amenizar sus ensefianzas con
varias invenciones que haran las lecciones agradables para el nifio y le
haran olvidar la fatiga del esfuerzo. No hay cosa mas inutil que la
ensefianza cuando el caracter desapacible y agrio del preceptor hace
que los nifios empiecen a tomar fastidio al estudio antes que puedan
entender los motivos por que debe ser amado. El primer grado de la
docencia es el amor del que ensefia. Andando el tiempo sucedera que
el nifio, que comenzod a amar las letras por afecto al que se las
ensefiaba, cuando ya no sintiere su influencia las amard por ellas
mismas. (ROTTERDAM. Apud RIBER Disponivel em:
<http://www.osplad.org.ar/mundodocente/mundodocente2006/Clasico
s/notas/agosto_05/maestronipesadosniseveros.htm>)

A influéncia do erasmismo foi notéria durante as primeiras décadas do século XVI. O
prestigio das idéias de Erasmo foi notado em campos tdo diversos como a educagdo, a

filosofia, a politica e a literatura. Embora muitos estudiosos questionem a importancia dessa



148

Lopez. J.1

influéncia e defendam que ja havia a presenca de ideais bem proximos aos de Erasmo antes
mesmo da circulagdo de suas obras, o que nos parece inegavel é que apds a introdugéo do seu
pensamento na Peninsula Ibérica, foi enfatizado o didatismo da literatura e o ressurgimento,
como ja ressaltamos, de géneros que servem a esse propdsito como é o caso do dialogo, do
coléoquio e, principalmente, da epistola. Quase todos os autores do periodo seiscentista
redigiram suas epistolas ensaisticas, como observa Pilar Concejo (1985). Numerosos estudos
questionaram o valor da literatura erasmista na Peninsula Ibérica e a repercussdo quase
imediata dessas idéias nas colonias americanas. Um dos mais importantes estudos sobre o
assunto pertence ao escritor francé€s Marcel Bataillon.

Bataillon define el ideal de la literatura erasmiana de la siguiente manera:
“La idea de una literatura a la vez festiva, sustancial, eficaz para orientar a
los hombres hacia la sabiduria y La piedad” Este ideal ha dejado huella en la
literatura espafiola del siglo XVI con su ironia de los Coloquios y con su
fervor religioso del Enchiridion. (ANDO, 1997. p.63)

A pressdo daqueles que questionavam o controverso modo como os monarcas
espanhois estavam levando adiante a colonizagdo das novas terras — modelo que era
referendado pela igreja de Roma — levou o pontifice a procurar uma solu¢cdo que atenuasse os
efeitos negativos das criticas contra os monarcas espanhois e, por extensdo, contra a igreja.
Tais criticas ja estavam ganhando o fatidico nome de “lenda negra”.

Apoiadas nas idéias de Erasmo, assim como nas de outros autores como Bartolomé de
las Casas ou Francisco de Vitoria, surgiram as bases ideologicas da famosa Bula Papal
Sublimis Dei, redigida pelo pontifice Paulo III, em 1537. A Bula foi concebida como uma
resposta as muitas criticas, tanto por parte das poténcias européias que condenavam o
protetorado do Vaticano com os monarcas espanhois e portugueses ¢ com os seus dominios de
ultramar, como também de algumas vozes dentro do seio da propria igreja. Deste modo, a
promulgacdo da Bula Papal fez frear por algum tempo a atitude hostil contra o centro do
poder cristéo.

A igreja romana, pressionada pelos defensores da causa dos indigenas, entre eles o
citado padre Bartolomé de las Casas, tentou modificar o modo como estava sendo levada a
cabo a evangelizacdo no Novo Mundo. Assim sendo, a igreja buscou permitir que o indigena
tivesse a possibilidade, por si mesmo, de alcangar a fé. Apos a promulgacdo da Bula, a
evangelizacdo também sofreu importantes mudangas na tentativa de aproximar os nativos da

fé¢ de um modo mais espontaneo.



L=
L=
e

149

UFPE

Lopez. J.1

Ao examinar o conteudo da Bula Papal, podemos observar a forte influéncia do
erasmismo. Identificamos nas palavras do Papa aspectos que nos remetem diretamente ao
evangelismo pregado por Erasmo para alcancar a verdadeira fé, como a importincia da
religiosidade interior ¢ a necessidade de permitir que o homem encontre a f&¢ de um modo
natural e sem obstaculos.

A todos los fieles cristianos que lean estas letras, salud y bendicion
apostodlica. El Dios sublime amd tanto la raza humana, que cre6 al hombre de
tal manera que pudiera participar, no solamente del bien de que gozan otras
criaturas, sino que lo dotd de la capacidad de alcanzar al Dios Supremo,
invisible e inaccesible, y mirarlo cara a cara; y por cuanto el hombre, de
acuerdo con el testimonio de las Sagradas Escrituras, fue creado para gozar
de la felicidad de la vida eterna, que nadie puede conseguir sino por medio
de la fe en Nuestro Sefior Jesucristo, es necesario que posea la naturaleza y
las capacidades para recibir esa fe; por lo cual, quienquiera que esté asi
dotado, debe ser capaz de recibir la misma fe (...) haciendo uso de la
Autoridad apostdlica, determinamos y declaramos por las presentes letras
que dichos Indios, y todas las gentes que en el futuro llegasen al
conocimiento de los cristianos, aunque vivan fuera de la fe cristiana, pueden
usar, poseer y gozar libre y licitamente de su libertad y del dominio de sus
propiedades, que no deben ser reducidos a servidumbre y que todo lo que se
hubiese hecho de otro modo es nulo y sin valor,[asimismo declaramos que
dichos indios y demas gentes deben ser invitados a abrazar la fe de Cristo a
través de la predicacion de la Palabra de Dios y con el ejemplo de una vida
buena, no obstando nada en contrario.

(Papa  Paulo IIl. Bula  Sublimis  Deus. Disponivel em:

<http://es.wikisource.org/wiki/Sublimis_Deus>)

A Bula, por outro lado, tentou colocar um fim em um dos mais importantes debates
derivados da conquista ¢ da colonizagdo das terras americanas: a polémica questio da
humanidade dos indigenas e as consequéncias que teria a inclusio ou nfo deles na familia de
Adao. De acordo com o Papa Paulo III, todos os homens — considerando finalmente o
indigena como “homem” — devem ser convidados a abragar a fé de Cristo e devem ser eles
mesmos os que alcancem a bén¢do divina; e para alcanca-la € preciso que o homem nio
encontre empecilhos no seu caminho. No entanto, o indigena encontrava alguns obstaculos
para chegar até Deus como o trabalho for¢ado, a ndo liberagdo para ir ao culto ou a proibigdo
de dedicar algum tempo para meditar sobre a fé que agora se lhe apresentava como a unica
verdadeira.

A promulga¢o da Bula teve um efeito direto na corte espanhola, que pressionada pelo
padre Las Casas, promulgou as Novas Leis das Indias poucos anos depois da divulgagdo da

decisdo vaticana.



150

Lopez. J.1

Uma vez resolvida a questdo sobre a humanidade do indigena na Sublimis Dei, era
entdo necessario permitir que ele tivesse acesso ao conhecimento da existéncia de Deus, do
Bem Celestial. Para isso, era imprescindivel que o indigena tivesse os meios necessarios para
alcangar esse conhecimento.

Porque Dios es Optimamente sublime, sus creaciones han sido constituidas
de manera tal que puedan alcanzar la maxima sublimidad, que es la del
mismo Dios. Y por esta razdén los indigenas novohispanos son capaces de
alcanzar el supremo Bien, inaccesible e invisible, que es el Bien celestial.
Porque para alcanzar este bien es necesario disponer de los medios
necesarios, prohibe que sean despojados de sus pertenencias y esclavizados.
Este es el argumento central de la Bula Sublimis Dei y con él supera los
alegatos sobre las faltas y vicios que han observado los espafioles en los
indios, estableciendo en su conclusion final un llamado a los espafioles para
que establezcan comunicacion cristiana con los indigenas. Se ponia en duda
incluso la capacidad de discernimiento de los indigenas, en materia de
asuntos religiosos como el de la Transubstanciacion del pan material en Pan
Sacramental. (BARRANON Disponivel em
http://razonypalabra.org.mx/anteriores/n34/abarranon.html)

Conforme observamos, a Bula Papal abriu caminho para as novas leis promulgadas
pela Coroa espanhola e foi uma importante alavanca para o pensamento utdpico que estava
forjando-se desde os primeiros momentos da coloniza¢do. Finalmente o realismo e o
idealismo encontravam um ponto em comum no humanismo cristdo que, com as influéncias
principalmente de Erasmo de Rotterdam e Thomas More, chegou ao Novo Mundo pelas méaos
de personalidades importantes como o Frei Juan de Zumarraga, primeiro bispo do México ou
Vasco de Quiroga, primeiro bispo de Michoacan e o artifice do primeiro projeto de defesa dos
indigenas baseado diretamente na Utropia, de More, e realizado pouco anos depois da
publicacdo do texto do pensador inglés.

Porém, ¢ importante notar que, se por um lado a recep¢do dos textos anteriormente
citados foi, em um primeiro momento, positiva e as idéias tanto de Erasmo quanto de More
encontraram um forte eco nas terras da Nova Espanha, por outro lado, as opinides de outro
importante pensador contemporaneo ndo encontraram O mesmo SUCessO € terminaram por
ofuscar as influéncias dos outros dois pensadores. E importante observar que, ao longo da
historia, a proibigdo de algo so serve para ampliar a sua influéncia. O efeito das idéias desses
trés grandes tedricos nunca deixou de ocupar as principais mentes do Vice-reino: seja para
utilizar esses idedrios ou para erradica-las. O terceiro pensador que influenciou de um modo

notavel as terras do Novo Mundo e mudou radicalmente o projeto evangelizador e ocasionou



151

Lopez. J.1

importantes mudangas no processo de cristianizagdo estava muito longe de ter sido bem-vindo
nas terras de Nova Espanha. .

Como afirma Alicia Mayer no seu magnifico livro Lutero en el paraiso - La nueva
Espaiia en el espejo del reformador Alemdn (2008), os postulados do pastor aleméo
Martinnho Lutero podem ndo ter encontrado o espaco ideal para sua expansdo no Novo
Mundo, porém, sem duavida, a influéncia de suas idéias deu um novo sentido ndo s6 a
evangelizacdo americana, mas também a propria presenca dos espanhodis nas terras
descobertas. E interessante ressaltar, como afirma a autora (2008, p.22), como prontamente se
deu o processo de demonizagdo do padre da reforma. As elites do poder recriaram para o povo
uma imagem distorcida de Lutero que o converteu na propria personificagdo do diabo e néo
permitiu que sua mensagem chegasse a quem, supostamente, mais precisava das propostas de
mudanga da igreja.

Lutero se hizo presente primero en la consciencia de las capas intelectuales.
Lo interesante es ver como los sujetos comunes del pueblo en los diferentes
estratos sociales asimilaron las descripciones elaboradas por las élites de
poder. Parece que se cumplié con el objetivo: la estrategia de tratarlo como
un objeto retérico derivo en una imagen satanica. Luego el personaje en
cuestion pasé a formar parte de la mentalidad como encarnacion o prototipo
del mal. (MAYER, 2008, p.22)

Nos capitulos seguintes teremos a oportunidade de observar com mais detalhes as
consequéncias da chegada, mais ou menos velada, dos postulados reformistas do tedlogo de
Wittenberg ao Novo Mundo e, por extensdo, a influéncia vertical que suas idéias tiveram nas

mentes da sociedade novo-hispana.

A renascenca do homem: a voz da consciéncia ecoa no Velho Mundo

O periodo historico conhecido como Renascenca teve, como ja observamos
previamente, como principal caracteristica uma nova forma de entender o prototipo do
homem, afastando-se paulatinamente do ferrenho controle da igreja e aproximando-se de uma
nova perspectiva surgida com a economia mercantilista.

Essa reflexdo em torno do Uomo Universale foi motivada pela volta a Antiguidade
Classica. O retorno dos valores cldssicos representou uma ligacdo entre dois periodos
histéricos, a Antiguidade classica ¢ a Renascenga, separados por um longo periodo que foi
totalmente contrario ao desenvolvimento da humanidade e, por isso mesmo, chamado

negativamente de “Idade das Trevas”. Porém, a escuriddo da época medieval ndo foi total



152

Lopez. J.1

como normalmente ¢ mostrada e nem a ruptura com o periodo posterior foi tdo radical para
justificar o nome de “Renascenga”. Contudo, ¢ sabido que essa denominacdo, como ocorre
geralmente no decorrer da histdria, ndo apareceu naquele momento, mas apenas Vvarios
séculos depois.

Os protagonistas do movimento renascentista tiveram seguramente a consciéncia de
que por meio da sua interveng@o algo estava mudando na concepg@o do pensamento ocidental.
Porém, certamente ndo tinham no¢fo de que pertenciam a um grupo com um carater mais
definido.

O conceito de Renascenca como periodo historico homogéneo, tal qual o conhecemos
hoje, com uma série de caracteristicas comuns entre os artistas, s6 veio surgir, segundo Arrese
(1986, p.5) no comego do século XIX gracas ao escritor Honoré de Balzac, que foi quem
utilizou o termo Renascenca pela primeira vez para caracterizar a conversagdo de uma
contemissa. Muito provavelmente, o termo ja possuia um uso habitual nos meios intelectuais
na época de Balzac e ele a emprega porque talvez guardasse alguma relacdo com o que entéo
queria denominar.

De qualquer forma, fosse ou ndo um termo empregado na €poca para designar o grupo
de artistas que havia tomado para si a missdo de mostrar ao mundo um novo modo de
enxergar, inspirado na Antiguidade Classica, a natureza e, principalmente uma nova
concepgdo do homem e das suas possibilidades. A Renascenca, esse tumultuado periodo da
nossa historia, ndo foi sendo o resultado de um processo que ja estava anunciado desde os
ultimos séculos do periodo anterior.

A Idade Média, com suas crises de consciéncia ¢ a paulatina perda de poder da
nobreza para a incipiente burguesia comercial, ja pressagiava nas ultimas décadas no século
XV, na chamada Baixa Idade Média, uma nova concepcdo do homem. O surgimento de uma
nova classe social e a decadéncia do clero e da nobreza foram fatores importantes que
determinaram essa virada histdrica. H4 também, sem davida, outros fatores que influenciaram
esse processo de mudanca, mas os dois principais aspectos realmente sdo a crise de
consciéncia e o fator econdmico. E dificil saber, no entanto, qual dos dois estd em primeiro
lugar.

Com relagdo ao aspecto econdmico, € importante ressaltar que sem o apoio dos
chamados mecenas ou protetores teria sido muito dificil que tantos artistas e pensadores
encontrassem um ambiente propicio para liberar a imaginacdo e gestar uma série de idéias

que, em muitos casos, adiantariam fatos que s6 se desenvolveriam séculos depois. Podemos



153

Lopez. J.1

arriscar em dizer, sem medo de errar, que a expansdo comercial da Europa foi a responsavel
pela revolucdo filosofica e cultural que em poucas décadas alterou completamente a
concepe¢do humana, isto €, o papel do homem no mundo e a sua relagdo com Deus.

Assim, como ja foi dito, varios foram os fatores que favoreceram o surgimento do
novo homem fruto do pensamento humanista. Destacam-se, especialmente, a providencial
chegada a Itdlia de intelectuais exilados de Bizancio; a perda de poder da nobreza aliada ao
crescimento do absolutismo monarquico na Europa; a expansdo comercial que alavancou a
burguesia como classe predominante; e, por fim, a crise interna da igreja que ja ha alguns
séculos vinha anunciando mudangas que culminaram nos movimentos reformistas. A reforma
protestante, responsavel pela renovagdo da cristandade, seria impensavel sem o crescimento
da burguesia, pois esta pressionava a igreja de diferentes lados: desde a exigéncia de
reformulacdo da crenga dogmatica e intolerante, que havia alcancado seu ponto culminante na
Baixa Idade Média, até a renovacdo artistica que deslocou Deus de seu eixo central e permitiu
0 avango tecnologico, a reflexdo filosoéfica e o surgimento de novas formas literarias.

O humanismo procurava um mundo ideal e, assim, incentivado por uma série de
acontecimentos, apresentou varios projetos visando outro mundo possivel. Em muitos casos,
esses planos encontraram pouca repercussdo naquele momento e foram considerados, mais
tarde, como precursores de idéias que sé se concretizaram séculos depois. Podemos citar
como exemplo dessa antecipacdo historica dos humanistas o seguinte fragmento de Utopia, de
Thomas More, um texto que se aproxima do pensamento socialista, que so viria a
desenvolver-se séculos depois:

Descrevi-vos, o melhor que pude, a forma e a organizagdo de uma republica
que, em minha opinido, ¢ ndo s6 a melhor como ainda a tinica a que se pode
atribuir verdadeiramente o nome da republica. Pois em todas as outras partes
falam de interesse geral e s6 se preocupam com o0 seu proprio.

Aqui nada ¢ particular, o bem comum ¢ considerado com o maior cuidado. E
em ambos o0s casos tém boas razoes para assim proceder. Pois, noutros
paises, que ndo reservar algo para si morrera de fome, embora o pais seja
bastante rico. E, por isso, ¢ forcado a preocupar-se mais consigo que com o
povo, isto €, com 0s outros.

Em contrapartida, todas as coisas s@o comuns e ninguém sente a falta do
necessario para o seu uso, pois que os armazens e celeiros estdo mais que
suficientemente abastecidos. Por isso, ndo s3o mesquinhos na distribuigéo,
de modo que ndo ha pobres ou mendigos. Embora ninguém possua coisa
alguma, todos sao ricos.

Pois que maior riqueza haverd que viver alegremente, sem cuidados nem
preocupacdes, ndo tendo de temer pela sua existéncia (...) ndo sera uma
republica injusta e ingrata a que recompensa com riquezas os nobres, como
lhes lhama os ourives e outros que tais, pessoas ociosas ou produtores de
frivolidades, e, em contrapartida, se nio preocupa com os pobres lavradores,



154

Lopez. J.1

carvoeiros, operarios, carroceiros, ferreiros e carpinteiros, sem os quais a
comunidade ndo pode viver? Depois de terem gasto a sua mocidade e vigor,
sdo no fim da vida atormentados pela doenca e pela velhice, pobres sem
coisa alguma, de que esqueceram as vigilias trabalhosas e numerosos
servigos, recompensando-os apenas com a mais miseravel morte

E, ainda por cima, os ricos arrancam-lhes parte do que eles conseguem
arranjar, quer por meio de fraude, quer extorquindo-os pela propria lei.
(MORE, 2005, p.110-111)

O mito da Idade das Trevas, como veremos, foi benéfico, de diversas maneiras, para
os responsaveis pelas mudangas que se realizavam nos primeiros momentos da Renascenca.

A vis@o antropocéntrica do mundo propagada pelos humanistas anunciava um periodo
de florescimento nos estudos sobre a esséncia do homem, ja sem a sufocante pressdo exercida
pela igreja no periodo medieval. Porém, como veremos mais adiante, o humanismo teve
varias vertentes: algumas mais proximas do pensamento pagdo e outras que desejavam uma
mudanga sem deixar de ter a presenga de Deus como principal fonte de inspiracdo.

Para a igreja romana, a nova concep¢do do mundo e do homem significava, apos o
periodo de escuriddo, uma oportunidade de renovagdo e expurgag@o das suas proprias fileiras,
com a finalidade de servir de exemplo e, assim, trazer novos adeptos para o cristianismo que
era entdo a maior religido ocidental. Esse propdsito ganhava ainda mais impulso ja que o
ultimo resquicio da influéncia arabe havia sido eliminado em 1492 no Reinado de Granada, na
Peninsula Ibérica. Nesse sentido, a expansdo ultramarina era também um importante impulso
para a disseminacdo da fé cristd para além da Europa.

A reforma protestante instaurada por Martinho Lutero era, de certo modo, para a
propria igreja romana, uma oportunidade de renovacdo e apresentava-se como uma
possibilidade de mostrar ao mundo os vicios e as corrupgdes de um modelo de igreja que
necessitava ser modificado para poder, entdo, criar uma renovada cristandade mais adequada
aos novos tempos. O cristianismo evangélico apresentou-se como uma esperanga de
renovagdo para o prepotente e corrupto corpo eclesidstico romano.

O humanismo cristdo, derivado do pensamento de Erasmo de Rotterdam, ficou no
meio termo entre os reformistas e os contra-reformistas, antes mesmo de que estes surgissem
depois do Concilio de Trento. Para os erasmistas, Deus continua representando a unica luz
verdadeira, porém, segundo essa corrente de pensamento, ¢ preciso voltar ao evangelismo e
mudar algumas das concep¢des de uma igreja que se apresenta na Idade Moderna como
antiquada e retrograda. Sem perder a sua vinculagdo com Deus, o erasmismo procurou certo

distanciamento ao manifestar-se contra a igreja medieval e tentar uma aproximagdo mais



155

Lopez. J.1

intima e pessoal com o criador, ou seja, uma religido mais voltada para o aspecto espiritual.
Deste modo, o novo homem idealizado pelos humanistas teria também uma nova relagdo com
Deus e, por conseguinte, uma nova chance de viver intensamente os principios cristdos que
teriam vivido os primeiros cristaos.

Sem duvida, um dos espagos que se revelou como o mais propicio para a consolidagio
desse projeto de renovagdo, que afetou principalmente o novo modo de pensar e de viver da
humanidade, foi o Novo Mundo. A possibilidade de renovacdo materializou-se em idéias que
j& acompanhavam o homem desde a antiguidade. Esse novo projeto encontrou nas terras
americanas um terreno fértil para a sua consolidagdo: a utopia, o messianismo ou o
milenarismo ndo foram sendo a proje¢do dos ideais de mudanga que essa nova era desejava
materializar. Assim, a Renascenga apresentou-se como uma alternativa de mudancga bastante
adequada nos derradeiros momentos da Idade Média e no inicio da Idade Moderna.

O humanista revelou-se, através da sua observacdo e teorizacdo do mundo, um
prototipo daquele que atualmente conhecemos como jornalista de opinido. Porém, esse
reporter critico freqiientemente apresentava teorias, digamos, adiantadas ao seu tempo, como
no caso citado do fragmento da Utopia de Thomas More. E por isso que podemos reiterar que
muitos dos postulados tedricos apresentados pelos humanistas ndo encontraram a devida
repercussdo na sua época e foram recuperados somente varios séculos depois. Um dos casos
mais notdrios € o do célebre Nicolau Maquiavel, cujas teorias foram amplamente
reconhecidas séculos depois de seu falecimento e até hoje estdo vigentes na concepgdo
politica de alguns chefes de Estado.

Magquiavel faleceu sem ter visto realizados os ideais pelos quais se bateu
durante toda a vida. [...] Deixou, porém um valioso legado: o conjunto de
idéias elaborado em cinco ou seis anos de mediagdo for¢ada pelo exilio.
Talvez sem ele mesmo soubesse avaliar a importancia desses pensamentos
dentro do panorama mais amplo da historia, pois especulou sobre os
problemas mais imediatos que se apresentavam. Apesar disso, revolucionou
a historia das teorias politicas, constituindo um marco que a dividiu em duas
fases distintas. (MAQUIAVEL, 2000, p.14)

Assim como Magquiavel, que viveu uma vida tumultuada e dividida entre momentos
de gloria e de exilio forcado, outros muitos humanistas tiveram uma existéncia marcada pela
incompreensdo ¢ pela perseguicdo. Muitos deles, alias, foram salvos gragas a protecdo de
ricos comerciantes ou principes interessados pela cultura e pelas idéias de mudanga que se
anunciavam naquele momento. Vale ressaltar que o mecenato foi fundamental para o

surgimento do projeto de renovagéo no final da Idade Média.



156

Lopez. J.1

A Renascenca trouxe uma série de inovagdes que, na perspectiva da época, nada mais
eram que a continuag@o natural de uma forma de ver o mundo, que se atualizava revisitando
os valores da Antiguidade Classica. A passagem do homem pela Terra deixou de ser,
portanto, marcada pela tristeza como no periodo medieval. O homem, sob a influéncia de
lemas como o famoso Carpe diem, passou, entdo, a desfrutar a sua estadia no mundo. A vida
¢, segundo os humanistas, para ser vivida do modo mais prazeroso possivel e em harmonia
com a natureza.

Do mundo classico foram recuperadas escolas como o epicurismo e o platonismo. O
filosofo grego Epicuro defendia que a vida € para ser vivida de acordo com trés tipos de
necessidades: naturais ou essenciais, naturais € ndo essenciais € nio naturais € nio essenciais.
De acordo com o filésofo, o homem teria que discriminar suas necessidades e deixar de lado
desejos como a gldria, o sucesso ou a riqueza, pois afastam o homem da felicidade. Contudo,
esse ideal de simplicidade ndo parece nada proximo da ostentagdo que caracterizou a
emergente burguesia durante o Renascimento. Vale lembrar que nas principais cidades
italianas, por exemplo, surgiram palacios e castelos, as pessoas usavam vestes coloridas e
suntuosas ¢ foi valorizada a grandeza das artes plasticas — todos esses aspectos evidenciam a
vaidade e o hedonismo que vieram com o sucesso nos negdcios maritimos.

Contudo, se para a emergente burguesia italiana o epicurismo foi entendido como o
prazer de viver sem considerar, na sua integra, os proprios postulados do fildsofo; para outros
contemporaneos, foi assimilado como a possibilidade de uma vida renovada, menos
materialista e mais proxima de Deus. Foi assim no epicurismo ou no neoplatonismo entendido
pelos humanistas espanhois e, mais concretamente, pelos religiosos que compreenderam esse
retorno aos classicos como uma volta ao evangelismo dos primeiros momentos da
cristandade. Tradicionalmente, o humanismo espanhol foi considerado como uma derivacdo
do movimento surgido na [talia nos ultimos momentos da Idade Média. Porém, € preciso
salientar que muitos dos postulados dos filésofos classicos ja estavam presentes no trabalho
de traducdo feito pelos muculmanos que ocuparam a Peninsula por oito séculos e pela
aproximacao dos judeus conversos a literatura e a cultura geral dos séculos XV e XVI.

Para os humanistas italianos, na sua radical versdo do antropocentrismo, pensamentos
como 0 ascético ou o mistico eram despreziveis porque afastavam o novo homem de seu
caminho para o conhecimento. J4 para muitos humanistas espanhois, principalmente para os
religiosos, como ja foi dito, o ascetismo e o misticismo eram considerados como instrumentos

de aproximagdo a fé por meio de trés vias: a purgativa, a iluminativa e a unitiva. A natureza,



157

Lopez. J.1

que para os primeiros, era considerada como o espago ideal para o amor e o desejo, para
outros, era o lugar perfeito para o descanso da alma e o caminho de perfeicdo que leva a Deus.
As trés frases latinas Carpe diem, Beatus llle e locus amenae representam o ideal de uma
geracdo que desejava romper com o passado. Porém, o presente e o futuro das diferentes
concepgdes humanistas, ainda que tivessem elementos coincidentes, diferiam na hora de
entender a sua relacdo com Deus e o papel a ser desempenhado pelo homem no mundo.

Havia a pretensdo de um mundo melhor baseado na renovagdo e na volta a um
evangelismo mais puro. A religiosidade interior e o sonho de revigorar a cristandade, porém,
jé estavam presentes na Peninsula Ibérica antes da chegada das ideias erasmistas. Alguns fatos
mostraram que a Espanha ja estava no caminho da renovagao cristd desde as tltimas décadas
do século XIV, como por exemplo: a reforma cisneriana, a edi¢do da Biblia poliglota ou a
edicdo de algumas obras consideradas pioneiras dentro do pensamento humanista como as de
Antonio de Nebrija ou de Antonio de Guevara. Todos esses fatos fortaleceram o desejo de
mudanga antes mesmo da presenga de Erasmo e de Lutero no pensamento ocidental.

Foi dentro do contexto edénico que o Novo Mundo representava o espago ideal para o
surgimento de um novo espirito de renovagdo ¢ messianismo, conforme os religiosos
sonharam nos primeiros momentos da evangelizacdo. Foi com esse idedrio, com uma visao
particular do humanismo, que os primeiros missionarios chegaram aos territérios da Nova
Espanha. Epicurismo e neoplatonismo foram recuperados no dmbito do espiritual e ndo do
material, como propugnava a ostentacdo das grandes obras da Renascenga italiana.

Ao mesmo tempo, ¢ preciso entender que nem todos os religiosos que chegaram as
costas do Novo Mundo compartilhavam desse ideario. Tal como havia sido costume na Idade
Meédia e, posteriormente, na Idade Moderna, a igreja americana, principalmente depois da
decadéncia das ordens mendicantes e do clero regular, passou a mostrar a dourada ostentacdo
que caracterizou o barroco americano.

Nas ordenag¢des de Juan de la Puebla (apud MARTIN, 2009), ao fazer referéncia aos
votos dos irmdos menores da Provincia de San Gabriel, de onde procedeu a maior parte dos
primeiros franciscanos que chegaram na América, observa:

Para conservacion y guarda del fundamento principal de nuestra profesion
que es la pobreza; porque hemos visto con grave dolor que al paso que cayd
de ella la Religion, desdijo también la observancia de la regla, ordenamos
que todos los frailes anden descalzos, y a mas no poder con choclos o
espartefias, descubiertos los pies. (..) Conventos pequefios y humildes,
bastantes a los moradores de la casa y fuertes sin curiosidad... Para el culto
divino y reverencia del Santisimo Sacramento haya lo necesario...,



158

Lopez. J.1

ornamentos lirppios, se guarda de no recibir superfluidad ni cosa alguna de
seda... (MARTIN, 1998)

Nos séculos seguintes, quando o espirito dos primeiros anos havia acabado e as ordens
regulares entraram em decadéncia, a religiosidade comegou a cultivar a ostentagdo como uma
forma de mostrar o poder dos criollos que sentavam as bases da nova sociedade. Esta, por sua
vez, olhava mais para o outro lado do oceano Atlantico do que para as suas origens e repetia
com orgulho alguns dos mais detestaveis vicios da cristandade européia. Os conventos,
outrora simples residéncias, passam a ser enormes edificagdes que mais parecem fortalezas

militares do que singelos lugares de culto.

A arte epistolar na Renascenca: o resgate da retorica pelos humanistas

A arte retorica foi deixada de lado durante a Idade Média por ser considerada um
recurso persuasivo que, nas mios dos neoplatonicos, poderia induzir ao falseamento da
verdade. A retorica foi retomada, entdo, durante a Renascenca pelo pensamento humanista e
incorporada a sua prolixa arte epistolar.

A retdrica, considerada como a arte da persuasdo, foi adotada, nos primeiros anos,
pelos religiosos no Novo Mundo como um dos meios, junto com os catecismos pictograficos
e os sermdes, mais apropriados para enfrentar a dificil tarefa de evangelizacdo dos povos
nativos e a0 mesmo tempo, dentro do terreno epistolar, para informar, sem confrontos diretos,
ao Monarca ou a outras autoridades dos problemas enfrentados com os proprios espanhdis.

Havia a necessidade de aproximar a palavra de Deus dos indigenas de um modo
convincente ¢ duradouro e, por isso, a apresentacdo da fé deveria ser feita, como anunciavam
os religiosos da ordem, mais como um ato de contagio do que uma pregacdo. A
espiritualidade franciscana defendia que a esséncia da evangelizacdo residia na austeridade,
na simplicidade e na sinceridade. Estes trés aspectos coincidiam também com o espirito dos
humanistas e seu desejo de colocar a sua obra a servigo do proprio homem e a sua educagéo.

Temos como exemplos da retorica indiana a obra de Juan de Zumarraga, Regla
Cristiana breve, ou a de Diego Valades, Retorica Christiana. A respeito deste ultimo,
voltaremos a tratar mais adiante ao abordar mais especificamente o humanismo americano.

A retorica ndo foi, no entanto, a Unica arte resgatada da Antiguidade Classica pelos

humanistas. A releitura de antigas formas de comunica¢do permitiu também o retorno de



159

Lopez. J.1

outras formas de discurso consideradas mais amenas, que deixaram de lado os rigidos
preceitos medievais.

O movimento humanista, impulsor da nova orientacdo do género epistolar, resgatou e
atualizou o Sermo Cotidianus, retirando a carga pesada que lhe fora conferida ao longo do
periodo anterior. Trinidad Arcos Pereira no seu estudo De Ciceron a Erasmo: La
configuracion de La epistolografia como género literario (2008), da-nos as pistas para
entender o processo de aproximacgao entre a retorica e o género epistolar.

En todas las preceptivas preerasmianas hay un intento de resolver las
contradicciones existentes entre la tradicion retorica y la adecuacion a la
carta. Pero solo Erasmo, en su Opus de conscribendis epistolis, conseguira
una integracion de todas las corrientes de la tradicion epistolar y resolvera la
aplicacion de la preceptiva retérica del discurso al género epistolar con la
creacion de los nuevos tipos de cartas. (PEREIRA, 2008)

A Ars epistolaris propugnada pelos humanistas ndo é uma invengdo deles e também
ndo ¢ uma volta a Antiguidade Classica depois de séculos de escuriddo. Segundo mostra
Pereira (2008), os ultimos momentos da Idade Média preanunciaram a mudanga que Erasmo
de Rotterdam e outros pensadores apresentaram dentro do programa humanista. Os
precursores da arte epistolar, revigorada pela Renascenga na Europa, podem ser encontrados
na Escola de Bolonha. Foi de Alberico de Montecasino, como observa Pereira (2008, p.377),
a idéia de vincular a retorica ao género epistolar, assim como apresentar a divisdo das partes
que devem compor uma carta: salutatio, exdérdio, narragdo, argumentacdo e conclusdo. Esta
divisdo, com pequenas alteragdes, foi a promulgada pelos humanistas e foi também a
apresentada pelas cartas que fazem parte do corpus desta tese.

Elementos como a elegancia, a beleza da frase, o ritmo ou o uso de figuras de
linguagem modificaram o modo de escrever cartas e deram-lhe um novo significado. O
género epistolar foi durante a Renascenga um dos mais importantes, ao lado dos coléquios e
dos debates. Todos esses gé€neros remetem-nos a ciceroniana conversagdo entre ausentes.
Apesar dos didlogos ja terem um emissor € um destinatario no interior do proprio texto, o
carater exemplar do seu conteudo aproxima-nos, seguindo os postulados de Bakthin, do
dialogismo. O texto apresentado como dialogo, por extensdo, termina dialogando com o leitor
e dando-lhe uma li¢do de forma simples e dindmica. Para os humanistas, a figura do
destinatario, como centro de uma comunica¢do mais ampla, ¢ essencial para a redagio e,

assim, nesse didlogo entre ausentes, a voz do destinatario ecoa em cada palavra como em um



160

Lopez. J.1

didlogo que se completa ja na prépria imaginacdo do remetente. Recursos narrativos como a
pergunta retdrica encontrar neste dialogo biunivoco um espago perfeito.

Um dos casos mais significativos desse didlogo exemplar surge com um dos autores
mais importantes da literatura universal, o espanhol Miguel de Cervantes, considerado um dos
herdeiros diretos da tradicdo humanista. Cervantes, em Dom Quixote de La Mancha, através
do didlogo constante entre os protagonistas; Dom Quixote e Sancho Panca, permite-nos
conhecer a fundo o contexto da época. Por meio do didlogo, podemos observar e refletir,
juntamente com os personagens, sobre determinados assuntos que, pela sua universalidade,
dizem respeito a todos os leitores, tais como: a amizade, a liberdade ¢ a lealdade. Refletimos
sobre a nossa propria esséncia e nossos valores em uma narrativa que se alterna entre o
didlogo e a agdo. Podemos afirmar que essa obra universal é a sublimacdo do objetivo
humanista de colocar a literatura a servigo da formagdo humana. Como ja observamos antes,
encontramos essa caracteristica educativa ndo so6 nos didlogos como nas epistolas. Em Dom
Quixote Cervantes também empregou o género epistolar em alguns capitulos.

O estilo epistolar possui um tom simples e de facil entendimento, inspirado em uma
conversa familiar e permeado por um carater exemplar. Porém, ndo ficam de lado a
importancia do tratamento dado a informacdo e a obediéncia a uma estrutura que permita
aceder ao contetdo de uma forma ordenada e de facil assimilagdo.

Comparada a carta formal, protagonista do periodo medieval, a carta familiar ganhou
maior relevancia na Renascenga. Podemos dizer que até mesmo a carta oficial ou semi-oficial
foi impregnada de um tratamento mais familiar ¢ passou a ser mais informal e amigavel —
isso a aproxima daquilo que um dia propugnou Séneca ao fazer referéncia a carta como essa
conversa entre ausentes.

Como exemplo dessa mudanga de perspectiva epistolar, temos a carta redigida por
Erasmo de Rotterdam, em 1519. Nela, o pensador holandés fez um retrato do espanhol Juan
Luis Vives, destacando as qualidades que deve ter um verdadeiro humanista. O texto, muito
bem elaborado, apresenta-nos as qualidades do humanista espanhol que naqueles dias estava
convivendo com ele; a0 mesmo tempo, Rotterdam enumera as caracteristicas que definem o
movimento artistico que revolucionou o universo intelectual europeu a partir do século XV e
também recupera alguns dos valores que o periodo anterior havia esquecido. A carta de
Rotterdam serve-nos para conhecer, por um lado, a pessoa que ¢é nela apresentada e, por outro,
as qualidades que devem reunir um bom humanista ou um intelectual de seu tempo. Os

predicados sdo enumerados em um tom persuasivo implicito ¢, a0 mesmo tempo, elegante:



L=
L=
e

L

UFPE

161

Lopez. J.1

Esta entre nosotros Luis Vives (1), el valenciano, que no pasa de veintiséis
aflos, pero muy versado ya en todas las ramas de la filosofia, y que ha
progresado tanto en las bellas letras, en la elocuencia, en la facilidad de
hablar y de escribir, que apenas encuentro a nadie con quien poder
compararlo. (2). No hay tema en el que él no haya ejercitado su pluma.
Ahora mismo esta explicando los ejercicios de la antigiiedad, pero con tanta
maestria, créeme, que, con solo cambiar el titulo, podriamos pensar que se
trataba de un argumento, no propio de nuestro tiempo ni de nuestra tierra,
sino mas bien de aquellos tiempos felicisimos de Cicerén y de Séneca,
cuando los cocineros y los abejeros tenian mas elocuencia que los que ahora
quieren pasar por maestros de la humanidad entera. (3). Es muy estricto en
las leyes del arte, pero disimula de tal modo su artificio, que podriamos
afirmar que ninguno de sus escritos es mero fruto de la imaginaciéon. Veo
que éste es el mas adecuado con mucho para reemplazar al preceptor de
Fernando y cuidar de su formacion y para procurar que nadie pueda tener en
menos esta tu corte, ni desdefiar a tu infante balbuciente atn. (4). Al
conjunto de estas cualidades se suma, que, por una parte, sabe bien el
espafiol, como espafiol que es de nacimiento, y conoce también el francés a
maravilla, por haber vivido largo tiempo en Paris. Nuestra lengua la entiende
mejor que la habla. Pero no sé primero, si el Cardenal Croy, de quien es
preceptor, permitira que arranquen de su lado a un tal sujeto, pues lo ama
muy entrafiablemente, como se lo merece; ademas, si conviene que un joven
de tan alta fortuna y de condicion tan elevada se vea privado de semejante
preceptor. Me siento muy inclinado al principe Fernando, pero soy también
deudor al sefior Cardenal, de suerte que no me atreveria a tramar nada que
pudiera serle molesto. Por tltimo, tampoco estoy seguro de que el propio
Vives consienta en ser apartado de tan gran patrono, al cual se ha entregado
¢l en alma y cuerpo, como persona sumamente grata...» Lovaina, 13 de
febrero de 1519 (VIVES, 1978, p.145-148)

Ao analisar a carta, podemos encontrar, de forma perfeitamente estruturada, uma série
de informag¢des que descrevem o humanista espanhol dentro dos padrdes esperados por um
intelectual que seja valorizado pelas suas virtudes. Os valores sdo apresentados gradualmente,
de forma eloqiiente e persuasiva, como em uma conversa amigavel, a fim de facilitar ao leitor
a compreensdo dessa infentio do autor da carta. Vejamos algumas dessas informagoes
contidas sutilmente no corpo da epistola:

(1) Valores como a eloqiiéncia ou a facilidade de falar sdo elementos integrantes de
uma das primeiras disciplinas do curriculo humanista, a retdrica, e converteram-se entdo em
elementos essenciais do intelectual daquele momento. Do mesmo modo, (2) a apreciacdo da
cultura classica, (3) a obediéncia a uma estrutura ditada pelo canone, assim como o
afastamento de tudo que ¢ fruto da imaginacdo sdo virtudes fundamentais que Erasmo aprecia
e encontra na figura do humanista Espanhol. Finalmente, a carta destaca outras qualidades (4)
como o conhecimento da lingua materna, assim como de outras linguas. Através da analise da

carta poderia ser elaborado um catalogo das qualidades que todo intelectual humanista,



162

Lopez. J.1

segundo o autor de Elogio da Loucura, deve possuir; essas caracteristicas sdo descritas de
modo simples e de facil compreensdo. A epistola humanista é estruturada a partir da revisio
do género estabelecida por Erasmo. Nos seus preceitos sobre a epistola suasoria o pensador
holandés observa:

Se podra pues, preceptuar la epistola suasoria de este modo. Si el asunto lo
exige, se captara en pocas palabras La benevolencia. Como conviene
hacerlo. Es algo que ensefian diligentemente los retdricos. Después
introduciremos la narracion, en la que todo lo acomodaremos hacia la
persuasion, y arrojaremos las semillas de la argumentacion. Después si el
asunto contiene partes, las propondremos a través de una division; pero si es
simple haremos la division mentalmente, y enumeraremos los argumentos a
partir de los que vamos a persuadir con una distribucion, como hemos dicho.
Después trataremos variada y copiosamente cada uno de los argumentos. Si
algo se opone enérgicamente a nuestra postura, lo atacaremos desde el
principio, o bien se confutara aquello que vaya saliendo al paso. Pero
primero daremos reglas sobre el hallazgo de los argumentos, y después de su
tratamiento. (ROTTERDAM apud BANOS, 2005, p. 534)

A carta humanista chegou a ser considerada, por alguns pesquisadores, como o
precedente direto do ensaio, principalmente quando se tratam das cartas familiares ou das ja
referidas cartas suasdrias ou deliberativas.

De todos los tipos de cartas que se cultivan en el renacimiento: humanistas,
filoldgicas, del descubrimiento, espirituales, etc., son las cartas familiares las
que por su flexibilidad, libertad, variedad tematica y espontaneidad, abren el
camino al ensayo, que es una forma de libertad, de enfoque e interpretacion
personal. Desde que aparece el tipo de hombre moderno, empieza a
desarrollarse la capacidad en el de comprender que las cosas no andan bien
y, lo mas importante, empieza a dar que pensar que podrian ir mejor. El
escritor busca comprender y penetrar los distintos aspectos de la vida a
través de su experiencia y anhela la libertad para expresarse libremente,
recurre al género epistolar porque era el que mas posibilidades le ofrecia.
(CONCEIJO, 1985, p.23-24)

Considerada, entdo, por alguns estudiosos como a precursora do género ensaistico, a
arte epistolar ganha grande relevincia durante a Renascenga e trouxe de volta alguns dos
estudos cléssicos que a Idade Média havia esquecido. Junto com a retorica, ressurgiu também
a estilistica que, igualmente, havia caido em desuso nos ultimos séculos. Essas duas artes
foram revigoradas, entdo, dentro do género epistolar que, a0 mesmo tempo, apresenta-se
como o género por exceléncia dos humanistas. Erasmo, na sua defesa de uma nova posicao da
retorica, defende um uso mais distanciado dos preceitos anteriores. O abuso de palavras
eruditas, porém, vazias, deu espaco a uma forma de expressdo mais comedida, elegante e, ao

mesmo tempo, altamente expressiva:



L=
L=
e

L

UFPE

163

Lopez. J.1

A diferencia, pues, de la mayoria de las retdricas elocutivas Del primer
humanismo. Erasmo no confunde el fin con los medios, la elocuencia con el
estilo: para él ser elocuente tiene que ver con una sabia adecuacion de fondo
y forma, y no con una mera y vacia exhibicion de palabras y expresiones
tomadas de autores clasicos preferentemente de ciceron , ni con una
acumulacion tumultuaria de construcciones sintacticas o giros idiomaticos
tipicamente latinos. (BANOS, 2005, p.315)

Na Espanha, Miguel de Cervantes coloca com Dom Quixote um ponto final nos
excessos cometidos pelos livros de cavalaria que, nos ultimos momentos do século XVI,
havia adquirido um grau de fantasia tdo elevado que o publico ja ndo suportava tanto exagero
narrativo. Porém, nio foram somente os livros de cavalaria que o autor criticaria de maneira
mordaz. No prologo da sua mais famosa obra, Cervantes, acompanhando o pensamento de
Erasmo, dispara contra a falsa erudi¢do que confunde qualidade literaria com excessos de
latinismos, de citagdes ou de palavras complicadas.

-Porque, ;cémo queréis vos que no me tenga confuso el qué dira el antiguo
legislador que llaman vulgo cuando vea que, al cabo de tantos afios como ha
que duermo en el silencio del olvido, salgo ahora, con todos mis afios a
cuestas, con una leyenda seca como un esparto, ajena de invencidn,
menguada de estilo, pobre de conceptos y falta de toda erudicion y doctrina;
sin acotaciones en las margenes y sin anotaciones en el fin del libro, como
veo que estan otros libros, aunque sean fabulosos y profanos, tan llenos de
sentencias de Aristdteles, de Platon y de toda la caterva de filosofos, que
admiran a los lectores y tienen a sus autores por hombres leidos, eruditos y
elocuentes? jPues qué, cuando citan la Divina Escritura! No dirdn sino que
son unos santos Tomases y otros doctores de la Iglesia; guardando en esto un
decoro tan ingenioso, que en un renglén han pintado un enamorado distraido
y en otro hacen un sermoncito cristiano, que es un contento y un regalo oille
o leelle. De todo esto ha de carecer mi libro, porque ni tengo qué acotar en el
margen, ni qué anotar en el fin, ni menos s€¢ qué autores sigo en él, para
ponerlos al principio, como hacen todos, por las letras del A.B.C.,
comenzando en Aristoteles y acabando en Xenofonte y en Zoilo o Zeuxis,
aunque fue maldiciente el uno y pintor el otro. (...) yo determino que el
seflor don Quijote se quede sepultado en sus archivos en la Mancha, hasta
que el cielo depare quien le adorne de tantas cosas como le faltan; porque yo
me hallo incapaz de remediarlas, por mi insuficiencia y pocas letras, y
porque naturalmente soy poltrén y perezoso de andarme buscando autores
que digan lo que yo me sé decir sin ellos. De aqui nace la suspension y
elevamiento, amigo, en que me hallastes; bastante causa para ponerme en
ella la que de mi habéis oido. (CERVANTES, 1947, p.10)

Um importante fato foi relevante na hora de atualizar o género: o poeta italiano
Petrarca descobriu trés cole¢des de cartas de Cicero na Biblioteca da Catedral de Verona
(MANFASONI apud BANOS, 2005, p.199). Essa descoberta provocou, em pouco tempo, um

grande interesse pelo corpus epistolar classico. O repentino interesse ndo parou de aumentar



L=
L=
e

164

UFPE

Lopez. J.1

e, assim, durante os anos seguintes, foram numerosas as descobertas epistolares nas grandes
bibliotecas de Europa.

Autores como Plinio, o Jovem, Socrates, Platdo, Libenio, Euripides, entre tantos
outros, tiveram as suas cartas reveladas e traduzidas por essa geragdo pré-humanista que
procurava no conhecimento da Antiguidade Classica a chave para a idealizagdo de esse novo
homem. A irrup¢@o desse impressionante corpus trouxe uma nova luz sobre a arte epistolar,
influenciando grandemente os futuros humanistas. A tradi¢do medieval do Ars dictaminis deu
espaco ao renovador Ars epistolaris que contempla a carta, segundo o autor espanhol Juan
Luis Vives, como uma conversa de amigos. Essa idéia remete-nos diretamente ao pensamento
classico pregado por Cicero.

Si la epistola es vista como una conversacion es porque, en efecto,
estilisticamente aspira a reflejar la sencillez, y despreocupacion de la charla
familiar, del coloquio amistoso. Por otro lado, no se olvida que la carta es un
tipo de expresion escrita, y ello matiza sutilmente su supuesta proximidad al
lenguaje oral: aunque pueda (y deba) dar la impresion de estar compuesta a
la ligera, con desenfado y naturalidad, una epistola es siempre el resultado de
un exquisito trabajo compositivo. (BANOS, 2005.p.497)

No seguinte fragmento de uma carta familiar do primeiro Bispo da Nova Espanha,
Juan de Zumarraga, em resposta a anterior de seu sobrinho, pode-se observar um exemplo de
simplicidade narrativa e de objetividade e, ao mesmo tempo, de uma perfeita elaboracio:

Muy amado sobrino: Nuestro Seflor sea siempre con vos. La carta que me
escribiste de la Veracruz recibi y no hay qué responder a ella mas de a lo que
escribiste de los bocacies con el testo del Evangelio que dice: lo que es de
César dalo 4 César, y lo que es de Dios dado 4 Dios; pienso que vos me
entenderéis sin que mas me declare. Por la haca que les llevas 4 la Veracruz
que alli se murio, me hizo pagar el herrero Bartolomé Gonzalez,
testamentario de Pedro Vazquez, que Dios haya, nueve castellanos de minas,
porque aqui dijo que vos selo distes matado y maltratado teniéndolo en San
Juan de Ulua y llevando y volviendo & los navios por mar hasta la partida.
Hasta que sepamos de la buena llegada y que, como deseamos, estéis con
descanso en vuestra casa casado, estaremos no sin cuidado ni sin congoja;
plega a Nuestro Sefior que os haya sucedido y suceda como yo deseo.
Esperando estoy letra vuestra de Sevilla con gran deseo; y de Durango me
habéis de escribir de todas las cosas muy largo, (...) Las obras de casa trae el
buen sefior Hernando, y ha hecho cinco celdas en la cera de Rodrigo Gomez,
y la vuestra camara en que él mora, estd la mejor de casa como el la tiene
adrezada; la capilla estd la cosa mas de ver que hay en esta tierra, con el
corredor y oratorio en forma. La torre tiene cuatro suelos, y quiere echarle
otro, aunque esta mas alto que ninguna de la ciudad y no hay rincén que [por
en | toda ella que no la sojuzgue y todas las comarcas de México que se ven
de ella.

(ESPADA. Disponivel em:
<http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/235828432125707409
87891/p0000024.htm#1_36_>)




165

Lopez. J.1

Em relagfo aos epistolarios antigos, que passaram a ser considerados como rigidos, a
epistola dos humanistas parece mais rica e flexivel. J4 ndo importa apenas o que dizer, mas
como dizer. Essa nova estética traz de volta uma série de termos cultos como os latinismos ou
os helenismos que influenciaram também outros géneros literarios como a poesia e a prosa.
Na Espanha, onde o humanismo nio teve uma facil aceitacdo, a influéncia vinda da Italia ¢
fundamental para a consolida¢do do novo espirito. Com o tempo. E como ja observamos no
prélogo de Dom Quixote, esta exageracdo latinista vai cair em desuso e sofrera fortes criticas.

No es extrafio, asi, que los humanistas reflejen sus inquietudes personales e
intelectuales, hagan publicas muchas de sus ideas, o sostenga encendidas y a
veces agrias polémicas en formas de cartas. Apenas hay en esta época
fildlogo profesor, historiador, religiosos, filosofo, médico o escritor, de
prominente altura intelectual descaso renombre, que no haya dejado para la
prosperidad una o varias colecciones de cartas [...] (BANOS, 2005, p.201)

Ao mesmo tempo, na tradicdo epistolar medieval, era muito importante a relagéo
existente entre o remetente o e seu destinatario. No entanto, no século XVI, com os autores
humanistas e, principalmente, com o surgimento de novos tipos epistolares, essa relacdo
ganha importancia desde o momento em que o destinatario se converte em porta-voz da
mensagem que ha de chegar a um publico maior. A missiva, assim, apesar de ser destinada a
um so destinatario, passa a ter um objetivo didatico ou edificante e, por isso, deve servir de
exemplo para um nimero maior de leitores, para os quais ela foi redigida indiretamente. E
importante lembrar aqui que grande parte da produgéo literarias da época ganhava relevancia
a partir da oralidade. Poucos eram os autores que tinham a sorte de terem as suas obras
publicadas em livro ainda em vida. Se analisamos com detalhe a estrutura do universal Dom
Quixote, veremos que o livro foi concebido para ser lido em alto como um conto que fosse
contado a um grupo de pessoas.

A carta, desta maneira, aproxima-se do género ensaistico pelo seu carater exemplar.
Uma carta ¢, para os humanistas, uma li¢cdo, um ensinamento sobre um determinado assunto;
¢ a reflexdo em torno de cada tema lhe confere um novo matiz. Porém, a mensagem nio se
distingue pelo seu subjetivismo, sendo pelo seu carater persuasivo. A persuasdo, através das
estratégias retdricas, foi o que determinou os novos rumos do género epistolar. Relacionamos
isso com o carater dialdgico do gé€nero observado pelo sdcio-linguista russo Mikhail Bakthin:
o contetdo da carta so atinge a sua meta quando se produz a mediag¢do de sentidos entre o

emissor, o destinatario e o contexto.



166

Lopez. J.1

A verdadeira substancia da lingua nio € constituida por um sistema abstrato
de formas lingiiisticas nem pela enunciacdo monoldgica isolada, nem pelo
ato psicofisilogico de sua produgdo, mas pelo fendmeno social de interacdo
verbal, realizada através da enuncia¢do ou das enunciagdes. A interagdo
verbal constitui assim a realidade fundamental da lingua. (BAKHTIN, 2002,
p-123)

A arte de escrever cartas mistura-se, entdo, com os outros elementos que fazem que
um homem seja respeitado e admirado pela sociedade da época. A carta ndo somente trata do
assunto em questdo, ou seja, das noticias enviadas a pessoa ausente, mas a mensagem também
expde de modo implicito as qualidades do seu autor. Elegancia, ponderag¢do, humildade, juizo
critico, entre outras tantas virtudes, viajam junto com a carta e surgem dialogicamente através
da leitura do destinatario ou dos destinatarios implicitos.

Me son tan gratas vuestras letras, que las leo e releo, y torno otra vez a leer,
porque traen consigo una urbana elocuencia y una cortesana crianza. En tres
cosas se conoce el hombre loco, o el hombre cuerdo: e a saber, en refrenar la
ira, en gobernar su casa y en escribir una carta (...) Ver una carta mal escrita
y peor notada ni se puede sufrir ni dejar de ella murmurar. ;jRevése un
labrador en arar derecho e igual una tierra, y no se precisara un hombre de
notar y escribir bien una carta? (GUEVARA apud BANOS, 2005, p.477-8)

O dominio da arte epistolar passa a ser uma das obrigacdes de todo intelectual
renascentista. Saber escrever corretamente dentro dos padrdes da exemplaridade exigida ¢
uma necessidade. Para o novo homem renascentista, a pena substituiu a espada, que havia
sido a sua fiel companheira durante a Idade Média. O ideal do cavaleiro lutador perdeu espaco
em uma sociedade impulsionada pela burguesia comerciante. O fim das grandes batalhas e
das cruzadas de reconquista da inicio a um periodo de paz que deixa sem fun¢fo essa classe
social que vivia em fungdo da guerra e, a0 mesmo tempo, fomenta o surgimento de uma
classe intelectual que projeta o seu ideal de homem dentro dos padrdes pacificos, como
anunciam as primeiras décadas da Idade Moderna.

Na Espanha, onde a Renascenga teve algumas caracteristicas particulares, a
personificagdo do homem teve também um diferencial comparando com o resto de Europa.
Nas terras da futura sede do Sacro Império Romano, o ideal de homem renascentista é
representado pelo proprio Monarca Carlos V: homem de letras ¢ homem de armas que
gostava de viajar e participar das lutas que seu império travava em diferentes campos de
batalha por toda a Europa. Nido ¢ casualidade que o autor mais importante desse periodo,

Garcilaso de la Vega, tivesse as mesmas qualidades de seu monarca: era soldado e poeta. Nas



167

Lopez. J.1

terras americanas, a figura do cronista possuia também essas duas caracteristicas. Ferndo
Cortés foi um dos exemplos mais notérios.

No entanto, a Espanha nio teve somente esse padrdo de intelectual. Como ja
observamos, o florescimento da burguesia como classe influente propiciou o surgimento de
um novo intelectual que, distante do espirito belicoso dos anteriores e patrocinado pela
burguesia, manifestou-se nos mais diversos campos do saber a procura de um mundo ideal
que os novos tempos convidavam a instituir. Esse intelectual estava a servico do proprio
homem para tentar atingir uma utopica, quimérica e, por vezes, possivel meta.

A arte epistolar dos humanistas acompanhou esse espirito didatico que pode ser
apreciado em algumas das mais importantes obras do periodo conhecido como pré-
renascimento ou Baixa Idade Média. A prosa didatica espanhola desse momento foi
representada, na Espanha, por autores como Enrique de Villena (Século XV) e o seu
antecedente, o Infante Dom Juan Manuel (Século XIV). Ambos tentaram através de sua
literatura dar exemplos doutrinais e comportamentais a partir de historias simples e faceis de
serem narradas oralmente. O infante Dom Juan Manuel era sobrinho do Monarca Alfonso X,
o Sabio, importante propulsor da cultura medieval castelhana que também escreveu varios
tratados como o Livro do cavaleiro e do escudeiro ou o Livro dos estados, que foram
verdadeiros precedentes da literatura para a educag@o dos principes ou da literatura de Estado.
Esse género teve uma grande importancia nos séculos posteriores, representado pela obra de
autores como Maquiavel e Erasmo de Rotterdam.

A difusdo didatica ou moralizante da literatura do periodo anterior abriu caminho para
o surgimento, dentro do gé€nero epistolar, ndo somente de um estilo de redagdo mais flexivel e
assimilavel, mas também de um carater exemplar dentro desse projeto educativo.

O género renovado propiciou o aparecimento de novas tipologias epistolares mais
alinhadas a sua revigorada fun¢éo. Entre os novos modelos, como observa Rodriguéz (2007),
destaca a carta didatica e a carta de edificacdo. Essas duas novas formas epistolares
forneceram outra estrutura ao texto e, ao mesmo tempo, outro modo de tratar o assunto. A
solenidade da carta do periodo anterior deu lugar a inovagdes, tais como a estilistica ou a
estética, criando o género hibrido que caracteriza a epistola dos humanistas.

Ao analisar uma carta no seu aspecto tematico, devemos considerar que sua intengéo
pode estar presente de direta ou indiretamente, seja através de um pedido, seja mediante o uso
de um estilo indireto que privilegiou, entre outras coisas, os aspectos assinalados por

Escudero como as formas de prévia contra-argumentacéo na defesa do objeto-solicitagdo da



L=
L=
e

168

UFPE

Lopez. J.1

epistola. A inten¢@o persuasiva, como ja dissemos, faz com que a carta, na sua negociagéo de
sentidos, permita jogos narrativos que sugiram antes de impor um determinado argumento.

No exemplo a seguir, observamos como o principal objetivo da carta aparece de forma
implicita devido ao desejo, por parte do autor, de mostrar o aspecto inquestionavel da prévia
elocutio. Nessa epistola de 1533 do Frei Jacobo de Tastera ao Monarca Carlos V, o padre
franciscano disserta sobre o tema que estd presente em quase todas as epistolas redigidas
pelos membros da ordem ao longo do século XVI: o mau-trato com os indigenas por parte dos
espanhdis.

O padre franciscano introduz o seu argumento principal de forma explicita, sem
circunloquios: “Dexemos as palabras e vengamos a las obras, pues de la experiéncia se
enxendra el arte” (TORENO, 1974, p.63). A importancia de aprender as linguas locais € para
o religioso um primeiro passo para alcancar o entendimento das almas dos nativos; e somente
os padres, segundo ele, tiveram a coragem de encarar essa ardua tarefa em prol da desejada
conversdo dos indigenas. J& os preguicosos que ndo tiveram a iniciativa de aprender as linguas
locais sdo os que se dirigem ao monarca com mentiras a respeito da natureza dos indigenas.

Por grosso que sea, pregintele V.M. a quién tal dijo, mayormente si fue
religioso, si aprendié La lengua de los indios, ¢ que de los sermones que
escribig, € que de los sudores e afanes que paso para que le fuese abierta la
puerta, como dice el apostol: orate pro me ut aperiat nobis Dominus hostium
sermonis: e pues esta puerta no les fue abierta para entrar a contemplar los
secretos de esta gente [...] callen y tapen la boca 4 piedra lodo; e pues no les
aprovecharon predicandoles el evangelio, a lo menos no les dafien con falsa
relacion en la presencia de su principe. (TORENO, 1974, p.63)

A retérica americana e a persuasido evangelizadora de Pedro de Gante a frei Diego
Valadés

No humanismo espanhol, independente das controvérsias difundidas por aqueles que
defendem que antes da chegada do erasmismo a Espanha ja havia um ambiente apropriado
para a adocdo de tais ideais, ¢ inegavel a grande influéncia da obra do pensador holandés.
Como defende Lopez (1973, p.150), a segunda fase do humanismo hispanico teve forte
influéncia de Erasmo de Rotterdam e a terceira etapa foi marcada pela obra do autor espanhol
Juan Luis Vives.

A recepcdo entusiasmada da obra do holandés na Espanha deu um forte impulso a

primeira geracdo de autores humanistas espanhois, que, com os irmdos Juan e Alfonso



169

Lopez. J.1

Valdés, Luis Antonio de Guevara e Juan Luis Vives, marca o fempo do movimento
renascentista e humanista no pais. Estéticas e gé€neros literarios foram, entfo, renovados de
acordo com os gostos do momento e a fun¢do didatica da prosa, cumprindo uma misséo de
educar o novo homem, resgatou, artes como a retdrica ¢ outros estudos classicos. Na
literatura, géneros como a epistola, o coloquio ou o didlogo foram revitalizados por serem
mais adequados a esse fim pedagdgico que a palavra escrita ganha. O pensamento ciceroniano
de considerar a carta como uma conversagdo entre ausentes situou a epistola como o género
por exceléncia para transmitir o ideario humanista e sua particular visdo critica do mundo.
Todos os principais humanistas cultivaram esse género para divulgar as suas idéias,
preanunciando, como observa Pilar Concejo (1985), o género ensaistico que marcaria os
séculos seguintes e foi fundamental para entender a propagacdo de ideias durante o periodo da
ilustracdo no século XVIII.

El ensayismo hispanico nace con el Renacimiento y es en cierto sentido,
fruto de la cultura y politicas espafiolas durante los siglos XVI y XVII. El
individualismo del espafiol y de la sociedad espafiola es la causa primera del
florecimiento del ensayo. El escritor busca comprender y penetrar los
distintos aspectos de la vida a través de su propia experiencia y anhela
libertad para expresarse libremente, sin tener que sujetarse a estructuras
preestablecidas ni a normas suprapersonales. (CONCEJO, 1985, p.52)

Para a autora, o género epistolar e o ensaistico caminham juntos, pois os dois se
adequam perfeitamente ao mesmo objetivo: “La carta fue el vehiculo apropiado para dar
salida al fuerte deseo de individualidad que trajo consigo el renacimiento” (CONCEJO, 1985,
p.23).

Essa influéncia, como ndo poderia ser de outra maneira, alcangou também os
protagonistas da primeira aventura americana. O ilustre escritor Angel Losada, autor que entre
outros muitos louros tem o resgate do epistolario de Juan Gines de Sepulveda, no seu ensaio
sobre o humanista espanhol Luis Antonio de Guevara estabelece uma ponte entre o
humanismo espanhol e o americano. O “Villano Del Danubio”, personagem da sua obra
Marco Aurélio, e as suas queixas ante o senado romano pelas injusticas perpetradas pelo
império contra seu povo, a defensa que este faz, sdo uma clara alusdo a situagdo enfrentada
entre indios e colonos naqueles mesmos momentos.

Felice - dice el villano y bienaventuradas republica es, no en la que
hay muchos tratos, sino donde viven muchos virtuosos; no la que es
abundante de muchas riquezas, sino la que se precisa de muchas
virtudes, no donde viven muchos bulliciosos, sino donde residen
hombres pacificos, de donde se sigue que la policia de Roma, por ser
rica, hemos de tener mancilla, y a la policia de Germania, por ser



I®E

LU 170

c
T
o
m

Lopez. J.1

pobre habéis de tener envidia. Pluguiera a los inmortales que el
contentamiento que teniamos con la pobreza, ese tuvierais vosotros
con la abundancia, porque, de esta manera, ni iriais a robarnos la tierra
entonces, ni vendriamos a quejarnos nosotros ahora. (Guevara apud
LOSADA, 1988, p.814)

A queixa de um povo submetido pelo poder de um império faz que com que Losada
(p-815) se questione sobre a verdadeira intengdo por tras dos discurso de Guevara: “la
cuestion general que se plantea es la siguiente: ;Estaba pensando Guevara en el indio
americano y, sin nombrarlo, es a este a quien quiere personificar en el “Villano Del

9999

Danubio

Podem ser considerados como alicerces dessa imagindria ponte entre o humanismo
peninsular e o americano: o proprio Guevara, Frei Pedro de Gante, pioneiro da evangelizagio
da Nova Espanha; Juan de Zumarraga, o primeiro bispo do México; Vasco de Quiroga, o
famoso bispo de Michoacan; além dos primeiros franciscanos a chegar a Nova Espanha e,
principalmente, a figura de Frei Diego de Valadés. Este ultimo ¢ considerado por alguns
historiadores como o primeiro grande humanista da América. Um dos primeiros alunos dos
colégios formadores franciscanos, Valadés representa o ideal da cultura mesti¢a que assimilou

as virtudes dos religiosos franciscanos.

4. Diego de Valadés.



171

Lopez. J.1

Como discipulo de Frei Pedro de Gante, forte propulsor da iconografia como meio de
persuasdo para o processo evangelizador, Valadés deixou como legado uma série de gravuras
que ajudaram consideravelmente no dificil trabalho de conversdo dos nativos. Ao mesmo
tempo, como representante do incipiente humanismo americano, redigiu e publicou a sua
Rethorica Christiana, em 1579. Essas gravuras serdo empregadas posteriormente por Frei
Jerénimo de Mendieta para ilustrar a sua Historia eclesiastica indiana.

Todos os nomes citados mais acima tém como vinculo comum o fato de pertencerem a
Ordem Serafica. O ponto de origem desse grupo pode ser encontrado na Espanha na figura do
Cardeal Cisneros, um espirito reformista que antecipa em varias décadas o movimento
renovador que, com Martinho Lutero a frente, revolucionou toda a cristandade ocidental e as
suas extensdes por todo o planeta. Porém, e importante reiterar aqui, a distdncia entre os

postulados do reformador alemao e os propostos pelo Cardeal Cisneros e seus discipulos.

A epistolografia colonial americana

A epistolografia americana ¢ herdeira direta do humanismo europeu e, mais
concretamente, da corrente epistolar que, como ja consideramos previamente, converteu-se
em um dos géneros mais importante desse movimento renovador. Uma parte importante dos
autores do corpus epistolar americano dos séculos XV e XVI amadureceu sob a influéncia do
referencial humanista.

Desde a primeira carta de Cristovdo Colombo anunciando a chegada ao lugar que ele
acreditava ser as terras distantes de Cipango ¢ Catay até a Carta de Relagdo redigida por
Ferndo Cortés revelando a grandiosidade da Praga Central de Tenochtitlan, inumeraveis
correspondéncias oficiais partiram do Novo Mundo com destino a Europa para relatar as boas
novas: tanto noticias das supostas Indias ou entdo das miticas regides que um dia ja haviam
impressionado Amadis de Gaula.

Entretanto, o género epistolar tem sido pouco tratado no que se refere aos estudos da
América Colonial. Ndo sdo muitas as publicagdes que reinem em um s6 volume um nimero
significativo das chamadas “Cartas de Indias” e, muitas vezes, sem um necessério estudo
critico. Encontramos freqlientemente livros que compilam essas cartas, em alguns casos com
objetivos que escapam de um trabalho critico. Nos ultimos anos, a epistolografia indiana,
principalmente dos ultimos dois séculos, tem servido a muitas pessoas para investigar a sua
genealogia e, inclusive, para provar seu vinculo com o Velho Mundo e obter a sonhada dupla

cidadania. Apesar disso, sdo escassos os estudos minuciosos sobre o género epistolar.



172

Lopez. J.1

O estudo da epistolografia colonial americana tem passado por diferentes fases ao
longo dos séculos. Em um primeiro momento, a atencdo foi dirigida para as cartas daqueles
que poderiamos chamar, de um modo um tanto controverso, como os pais da colonizag¢do
americana, aqueles pioneiros que informaram ou descreveram as primeiras impressdes sobre a
gente e a paisagem do territorio recém-descoberto. Estas primeiras missivas sdo denominadas
por Mignolo (1980) de cartas relatorias.

Assim, as cartas de Cristovdo Colombo a Coroa espanhola anunciando a descoberta
das novas terras ou as cartas de relagdo de Ferndo Cortés revelando detalhes da chegada e da
tomada da capital mexica encontraram publicacdo imediata ¢ foram objeto de constante
referéncia nos livros da historiografia americana. Em muitos casos, esses textos foram
empregados como exemplo do poder do Império Espanhol na ag@o ultramarina. Através dos
relatos dos protagonistas da conquista revelava-se uma maneira de ser do espanhol, que
privilegiava um carater marcado pela bravura, um espirito de luta e uma fé cega no ideario
cristdo e na luta contra o inimigo. Essa estratégia foi usada desde o tempo da coldnia até
momentos histéricos mais recentes como, por exemplo, a ditadura franquista no século XX.
Porém, o campo de a¢@o dessas cronicas ¢ restrito a um momento determinado da histdria, no
qual a fantasia e a realidade eram misturadas na descricdo de um mundo limitado pela falta de
conhecimento e pelo espanto dos autores que o revelavam para seus curiosos leitores de um
modo incrivel, porém aceitavel.

Se nos primeiros momentos da conquista esses relatos foram recebidos como o retrato
mais ou menos fidedigno da paisagem e das gentes americanas, no inicio do século seguinte
as verdades passaram a ser questionadas e a cronica tal como era conhecida perdeu espago
para os compéndios de histéria natural que ofereciam mais credibilidade ao leitor. Nos
séculos seguintes e, principalmente, no periodo posterior as independéncias americanas, a
consequiente procura das jovens nagdes hispano-americanas pela sua identidade fez com que a
obra dos primeiros cronistas fosse resgatada como testemunha direta e Ginica de uma América
anterior a chegada do conquistador.

No século XIX, na Peninsula Ibérica, 0 movimento romantico procurou as raizes
nacionais nas suas fontes, porém, nesse caso, era a busca de um passado glorioso e
aventureiro de acordo com os tempos que corriam. No século passado, a cruel Guerra Civil e
a conseguinte ditadura de Franco encontraram nesses herois a personificagdo perfeita ndo s6
de um passado glorioso, mas também de uma série de libertadores que tiveram a sorte de

viver nos tempos da chamada conquista espiritual. Para muitos, a nova conquista espiritual



173

Lopez. J.1

empreendida em pleno século XX era uma cruzada herdica contra o inimigo, porém dentro
das proprias fronteiras da Espanha, na qual bravos guerreiros lutaram contra o paganismo para
criar um mundo novo e melhor. A histéria sempre encontra nos seus herois do passado uma
gloria, mesmo que cla esteja emoldurada por fatos pouco nobres.

Dentro desse quadro discursivo de cartas relatorias, existem outras correspondéncias
que ndo poderiam se enquadrar na categoria da carta oficial e nem na de correspondéncia
pessoal. Consideradas como um género de carater hibrido, as cartas redigidas pelos religiosos
que chegaram a Nova Espanha, nos anos posteriores a tomada da capital mexica, podem ser
vistas atualmente como um verdadeiro retrato da situacdo pela qual passava a colonia durante
as primeiras décadas do século XVI. Trata-se de uma rica fonte de informa¢des em um dos
periodos mais controversos da historia da evangelizagdo americana. A correspondéncia dos
padres pode oferecer-nos pistas valiosas para acompanhar a forma¢do da sociedade nova-
hispana com mais nitidez. O olhar dos religiosos, como ja foi dito, revelou-se em pouco
tempo como talvez o Unico capaz de levar até as maos dos monarcas as denuncias sobre o
mau-trato aos novos suditos da Coroa.

No entanto, como observa Sanchez (2010), o fluxo de correspondéncias da Nova
Espanha para a Peninsula Ibérica nem sempre foi uma tarefa facil. Talvez seja por esse
motivo que ndo sejam muitas as cartas conservadas da primeira década (1521-1530) da
colonizagdo. O grito de Ortiz denunciado as tropelias dos colonos e das proprias autoridades
foi uma das motivagdes da perseguicdo dos governadores a obra e, principalmente, as
denuincias constantes feitas pelos franciscanos. O temor de que essas noticias pudessem
chegar aos ouvidos do monarca intensificou-se depois da Primeira Audiéncia, celebrada em
1527. Nessa Audiéncia, ganha notoriedade a figura de Nufio de Guzman como presidente, que
tenta a todo custo frear o crescente poder de Cortés e, simultaneamente, restringir os poderes
outorgados pela Coroa a Zumarraga e aos demais franciscanos chegados a Nova Espanha.

La Audiencia pretendia enviar a Espafia testimonios favorables a su labor y
contrarios a Cortés y a todos aquellos que lo apoyaran, incluso contra el
mismo Obispo Zumarraga, querian a toda costa que Cortés no regresara a
Meéxico. Esta Audiencia manejaba de tal manera las cosas, que en la Corte
solo se escuchara su voz, y que de ninguna manera se permitiera otro tipo de
informe, asi lo narr6 Icazbalceta: “los de la Audiencia pusieron desde el
principio grande empefio en interceptar toda la correspondencia con la Corte.
En los puertos tenian agentes que sin pararse en medios hacian escrupuloso
registro de cuantas personas y mercancias pasaban, de ida o de vuelta, y
tomaban todas las cartas que lograban descubrir, para enviarlas luego a
Méjico.

Abriéndolas los gobernadores, por ellas venian en conocimiento de quiénes
eran sus enemigos ocultos, y de lo que escribian los declarados. Aquel



174

Lopez. J.1

infame abuso, prueba clara de la insegura conciencia de quienes le cometian,
llegd a oidos del rey, indignado, despachd en 31 de Julio de 1529 una
apretada cédula con prohibicion de abrir, retener o en cualquier manera
interceptar las cartas, so pena de destierro perpetuo de los dominios de Su
Majestad. Tal reprimenda, que debiera llenar de confusion a la Audiencia,
sirvié Uinicamente para que cometiera un desacato; pues tuvo el atrevimiento
de replicar que lo contrario convenia al servicio del rey.”16 Asi que se
prohibio que de la Nueva Espafia saliera cualquier tipo de correspondencia
sin ser antes inspeccionada. (SANCHEZ, 2010)

Apesar das muitas dificuldades, as denuncias dos religiosos foram chegando a
Espanha. No dia 27 de agosto de 1529, o Bispo Zumarraga conseguiu enviar uma carta-
informe para o monarca denunciando a atitude do governador Nufio de Guzman, que, diante
de um processo, optou por preparar uma expedi¢do de conquista e deixar a capital mexicana.

A segunda audiéncia, em 1530, tentou, novamente em vao, solucionar os muitos
problemas entre governadores, religiosos e a populagdo local, provocando que, em 1535,
fosse proclamado o Vice-reino da Nova Espanha e fosse empossado o primeiro vice-rei Dom
Antonio de Mendoza. Juntamente com o vice-rei, veio da Espanha um poderoso aparelho
juridico e centralizador. Com isso, se anuncia ja o fim do periodo dourado das ordens
mendicantes no Novo Mundo e o sonho dos irm@os menores de recriar os velhos tempos da
primeira cristandade.

A instauracdo de uma segunda audiéncia e a fundagdo do Vice-reino de Nova Espanha
ddo uma idéia da importancia que, nos primeiros momentos da coloniza¢do americana, teve a
literatura epistolar. Essa correspondéncia, no entanto, nem sempre atingiu o resultado
esperado, pois muitas vezes as noticias contra os modelos de governo dos representantes da
Coroa nas terras de Nova Espanha foram como uma faca de dois gumes: as denincias muitas
vezes ndo chegavam ao destinatario porque eram interceptadas e, como observa Sanchez
(2010), muitas vezes quando chegavam terminavam por voltar-se contra o proprio remetente.

A carta, assim, pode ganhar uma dupla utilidade como a histéria tem mostrado em
varios momentos. Esse outro possivel “proveito” das cartas tem levado muitos autores a
visitar as bibliotecas com a finalidade de buscar na epistolografia uma porta para o cotidiano
de outras épocas: como era o dia a dia dos nossos avos, dos nossos bisavos ou dos nossos
ancestrais de séculos atras. A correspondéncia privada converteu-se, desta maneira, em um
“indiscreto” meio de descobrir quais eram os costumes, até entdo pouco relatados nos livros
de historia, das pessoas de outras épocas.

E, pois, baseando-nos nessa linha de investigagio que pretendemos neste trabalho

debrugar-nos sobre a correspondéncia estabelecida entre os principais representantes da



175

Lopez. J.1

Ordem Franciscana e os seus destinatarios na Espanha. Trata-se de cartas oficiais ou pseudo-
oficiais destinadas a Coroa e até mesmo cartas enviadas a familiares ou amigos dos religiosos.
Nos dois tipos de cartas, podemos encontrar, com mais ou menos abundancia, detalhes da
convivéncia dos padres nos primeiros momentos da colonizagdo no recém-criado Vice-reino

da Nova Espanha.

A funcio da carta na colonizacio americana: por tras do epistolario das Indias

Questiona-se a veracidade ou a exagerada inventividade em alguns relatos dos
cronistas, bem como a intromissdo cristd no resgate dos mitos ¢ das tradigdes pré-
colombianas. Deste modo, considerando a constante sobreposicdo do referente europeu em
praticamente todos os textos escritos no Novo Mundo, a epistolografia nos d4 uma excelente
oportunidade de investigar as queixas, as ansias e, principalmente, as observagdes que os
primeiros colonizadores registraram naquele momento marcado pelo desconcerto do encontro
de duas civilizagoes.

Por meio de pesquisas na internet, nosso corpus, num principio francamente escasso,
foi se ampliando a cada dia com novos documentos. Dentro do corpus selecionado para o
nosso trabalho estio As Cartas de Indias e, mais especificamente, as cartas escritas pelos
membros da Ordem de S3o Francisco entre os anos 1523 e 1583, periodo que Duverger
(1977) chama de Idade do Ouro das ordens mendicantes.

Entre as publica¢des sobre o assunto, ¢ importante destacar o volume dedicado ao
estudo das epistolas de religiosos no Novo Mundo de Joaquin Garcia Icazbalceta intitulado
Cartas de religiosos de Nueva Espaiia 1539-1594 incluida dentro da Nueva Coleccion de
Documentos para la Historia de México. Destacamos novamente o imprescindivel livro
publicado em 1872 pelo Senhor Conde de Toreno com o explicito titulo de Cartas de Indias.
Nessa admiravel publicacdo sdo recolhidas mais de uma centena de cartas distribuidas ao
longo de mil e duzentas paginas. Um corpus epistolar que inicia com os primeiros textos
redigidos ainda no século XV e chega até os ultimos anos do século seguinte.. Além destes
dois importantes trabalhos de compilagdo, vale a pena também ressaltar o impressionante
trabalho efetuado pelo historiador Enrique Otte, que ja mencionamos anteriormente. Seu
dedicado trabalho resultou na publicagdo do livro Cartas privadas de emigrantes a Indias
1540-1616, no qual estdo reunidas mais de seiscentas cartas de emigrantes. Através desse rico

acervo ¢ possivel ter uma imagem quase microscopica da realidade americana nos primeiros



176

Lopez. J.1

séculos. Sendo assim, uma analise atenta desse epistolario pode ajudar-nos a entender a
historia no seu contexto.

Em um estudo detalhado, até mesmo a omissdo de informac¢do pode auxiliar-nos para
entender as entre linhas do momento histérico. A elipse, segundo Varén (2009), ¢ um
fendmeno caracteristico dos relatos dos cronistas e ¢ utilizada estrategicamente para evitar
fatos ou pessoas que pudessem provocar o questionamento da gloria do protagonista. Muitas
vezes, a omissdo era praticada pelo autor em causa propria como, por exemplo, nos relatos
colombianos e nas cartas cortesianas. Outras vezes, ¢ o bidgrafo quem omite alguns dados
para proteger a imagem de seu retratado, como no caso de Gémara na sua biografia de Ferndo
Cortés. Porém, como ja observamos antes, em algumas ocasides, a omissdo historica ¢ as
possiveis circunstancias que a motivaram também nos ajuda a conhecer os pormenores
esquecidos de determinados fatos historicos.

La omisién de informacidon tenia que ver con un concepto de ‘“historia
ejemplar” propio de la historiografia humanista, pero con un origen muy
anterior, que Cortés aprovecha en su discurso. En este sentido, calla
deliberadamente datos que reducirian su protagonismo. Asi, por ejemplo,
sabemos gracias a Bernal que la Primera Relacion debio eludir las
expediciones anteriores (...) que comprometerian su imagen de leal vasallo.
(VARON, 2009)

Embora apresentem um estilo similar e quase sempre uma mesma reivindicagdo, as
cartas redigidas pelos religiosos podem ser abordadas, a partir de uma perspectiva
cronologica, para observar do modo mais claro possivel como foram evoluindo as rela¢des
entre os diferentes membros desta ordem mendicante e os demais envolvidos nesse capitulo
da histéria americana. Tal perspectiva permite-nos observar a paulatina deterioragcdo dessas
relagdes: passa-se do tom esperangoso das primeiras correspondéncias de Frei Pedro de Gante
a um tom apocaliptico das cartas de Frei Jeronimo de Mendieta. A Idade do Ouro da
evangelizagdo americana, representada pelo sonho da Ordem de criar um Novo Mundo, faz-se
e desfaz-se ao longo das paginas desse epistolario franciscano, como veremos mais adiante.

Além dessas ricas fontes documentais, foi também muito proveitosa para a selecdo do
nosso corpus a biografia do primeiro bispo do México, Frei Juan de Zumarraga de Garcia
Icazbalceta. Igualmente, ndo podemos deixar de notar que este historiador mexicano foi
também de grande importancia para o resgate de varias cartas franciscanas do periodo, pois o
monumental trabalho de compilacdo feito pelo autor pode ser considerado também como uma

das mais importantes fontes de documentos sobre o Vice-reino da Nova Espanha nas décadas

posteriores a chegada das tropas cortesianas.



177

Lopez. J.1

CAPITULO 2
DO ENTUSIASMO HUMANISTA AO ALARME CONTRA-REFORMISTA: AS
DUAS CARAS DA COROA

Antes de entrar no estudo analitico do corpus epistolar é importante observar alguns
dos principais fatos historicos que marcaram as primeiras décadas da coloniza¢do do Novo
Mundo. Alguns desses fatos foram j& ressaltados ao longo da tese, mas faz-se necessario

retoma-los como pontos de previa reflexdo a analise.

- Os primeiros anos (1524-1530): os trés primeiros franciscanos e o grupo dos doze

Depois das varias solicitagdes de Ferndo Cortés ao monarca para que fossem enviados
religiosos a recém-conquistada capital dos Nahuas, em 1523, chegaram trés padres da ordem
franciscana, procedentes de Flandres: Frei Pedro de Gante, Frei Juan de Tecto e Frei Juan de
Aora. Eles tinham o propdsito especifico de evangelizar os nativos e, a0 mesmo tempo,
mformar a Coroa sobre os avangos nesse sentido.

Em 1525, os companheiros de viagem de Frei Pedro juntaram-se ao Marqués do Vale
na sua expedi¢do as Hibueras e morreram durante a campanha. Frei Pedro ficou entre os
nativos para apreender a sua lingua e comecar a evangelizacdo. A sua extensa vida foi
dedicada integralmente a esse trabalho. Uma de suas primeiras tarefas foi a edi¢do de um
catecismo, conservado até hoje, a partir da iconografia mostrada nos cddices pré-hispanicos.

Nao pretendemos aqui repetir o que outros ja tém falado, porém vale ressaltar que o
exemplo de trabalho de aproximagfo a cultura dos indigenas de Frei Pedro ¢ um
importantissimo passo na introdugfo da palavra de Deus de um modo menos violento e que
tentava suavizar o impacto do choque cultural que significou a chegada dos espanhodis e a
apresentacdo de uma nova crenga. A evangelizagcdo visava substituir o culto dos nativos que
estava fortemente arraigado em seus habitos. O mesmo ndo se podia dizer dos espanhodis com

relagdo ao cristianismo, pois seu culto era bem mais tedrico do que pratico.

- Chegada de Juan de Zumarraga, primeiro bispo do México
No més de dezembro de 1528, ocorre um dos acontecimentos mais relevantes dentro

da cronologia franciscana na Nova Espanha: a chegada de Frei Juan de Zumarraga, designado



178

Lopez. J.1

urgentemente sem a consagracdo de seu cargo como primeiro bispo do México, responsavel
por colocar ordem na colonia. Ele foi nomeado pelo préprio imperador como o protetor dos
indios, cargo que deveria colocar um fim nos maus-tratos praticados pelas autoridades e
colonos contra os indigenas.

Encontramos aqui mais um bom exemplo da grande distancia que existia entre a teoria
e a pratica quando referimo-nos aos assuntos relativos a implantag@o das leis peninsulares nas
terras do Novo Mundo. A vinda do bispo tinha como objetivo colocar um pouco de paz no
convivio entre os nativos e os espanhois, porém, desde os primeiros momentos, Frei Juan de
Zumarraga entendeu que ndo seria facil cumprir seu cargo com todos os poderes que havia
recebido do monarca. O poder colonial, através das autoridades locais, lhe aconselhava néo
interferir nos assuntos que ndo tivessem relacdo com a alma dos indigenas, assim, a protegé-
los foi algo praticamente impossivel. Diante dessa situagdo, Zumarraga tentou enviar noticias
sobre os fatos ao Monarca, todavia, como ja vimos, a correspondéncia era freqiientemente
interceptada. Em agosto de 1529, finalmente o bispo conseguiu informar ao monarca sobre as
dificuldades pelas quais passava a colonia depois da primeira audiéncia, e, sobretudo sobre a
atitude de seu presidente, Nufio de Guzman. A conseqiiéncia dessa carta e das futuras
denuncias foi, como dito anteriormente, a criagdo do vice-reino e o envio de integrantes para
uma segunda audiéncia.

As desavengas entre o poder eclesiastico e o poder civil resultaram em uma mudanga
no tom das cartas enviada para a corte no decurso das décadas: as primeiras missivas na
década de 1520, que possuiam uma fungdo meramente informativa — ainda que houvesse
sempre alguma observacdo sobre o trabalho dos espanhdis e o seu trato com os indigenas —,
passaram a ser cartas de dendncia e aviso de que se o processo colonizador continuasse do
mesmo modo, em pouco tempo ndo existiriam mais indios para proteger.

Esse clima de denuncia, provocara como ja vimos a promulgagio da Bula pontificia

Sublimis dei em 1537 e as Leis Novas de Indias em 1542.

- A nova postura da Coroa e a chegada da ordem jesuitica

A partir da segunda metade do século, coincidindo com o advento do novo monarca e
com a mudanca de mentalidade na Coroa Espanhola, os conflitos entre religiosos e espanhois,
assim como a ja dificil situagdo dos indigenas, agravaram-se. Essa tensdo evidencia-se, como
veremos posteriormente, no tom, cada vez mais grave, das cartas trocadas entre os dois lados

do Atlantico.



179

Lopez. J.1

O cambio de mentalidade no processo de evangelizacdo dos indigenas traduziu-se
numa serie de mudangas que irdo pouco a pouco restando importincia a obra das ordens
mendicantes. O controverso tema do dizimo vai trazer sérios problemas para o clero regular
que ira perdendo forca para um cada vez mais presente clero secular. O pensamento contra-
reformista vai se traduzir, entre outros aspectos, no impedimento dos religiosos de
continuarem estudando as culturas locais. Tais estudos, em um primeiro momento, foram bem
vistos e até exigidos pela Coroa. O pensamento humanista que reinava na Corte instigava para
que o proprio homem, entdo centro de todas as atengdes, fosse examinado para alcangar o
conhecimento sobre a sua prdpria esséncia. Porém, esse entusiasmo inicial dos estudos
antropologicos e ritualisticos sobre os indigenas, que converteram padres como Frei
Bernardino de Sahagiin ¢ Andrés de Olmos, entre muitos outros, em pioneiros de areas do
conhecimento que s6 encontrariam maior relevancia muito tempo depois. Com o passar do
século e, principalmente, como ja vimos, durante o mandato do Monarca Felipe II, esses
estudos da natureza dos indigenas foram mais um motivo de reclamag@o contra os religiosos e
provocaram que, em 1572, a Coroa Espanhola decidisse permitir que outra ordem religiosa
fosse as Indias para dar inicio a uma nova forma de evangelizacdo dos naturais. Esta
imposicdo serd outro duro golpe contra os regulares. A proibi¢do de administrar sacramentos
ou os graves enfrentamentos com alguns prelados também nfo ajudaram muito na relagdo
entre os mendicantes e as autoridades civis e eclesiasticas.

Os jesuitas haviam ganhado notoriedade depois do Concilio de Trento e sua postura de
afinidade com o Estado e, principalmente, com o Papado, com o qual mantinham uma
questionada fidelidade, garantiu-lhes uma importante participagdo no futuro processo de
coloniza¢do americana. Apesar da hesitacdo inicial de Felipe II de mandar esses fiéis
seguidores do Papa, conhecidos pela sua independéncia para tomar decisdes, para o Novo
Mundo, o monarca finalmente decide permitir o traslado do primeiro grupo de quinze
missionarios. A solicitacdo de irmios da ordem de Jesus para cuidar da educag@o dos
indigenas partiu, ainda que possa parecer ironico, de membros da ordem de Séo Francisco.

Com a chegada desses religiosos, anunciavam-se os novos rumos do processo de
colonizacdo que se evidenciaria no fim de um periodo que, para muitos historiadores, foi
considerado como a Idade de Ouro da evangelizagdo americana. No século seguinte, o padre
franciscano Frei Juan de Torquemada se encarregaria, entdo, de redigir seu particular balango

do periodo no seu monumental livro Monarquia Indiana, publicado em 1615.



L=
L=
e

180

UFPE

Lopez. J.1

A partir de la tercera década del siglo X VI, al objetivo de enriquecerse con el
imperio a construir, el cisma en la cristiandad en Europa, obliga a un
replanteamiento de las estrategias. En efecto, la rapida difusion europea de
las ideas de la Reforma que limitaba la potestad vaticana a un porcentaje
pequeflo de los territorios Europeos (Italia, Francia, Espafia e Irlanda), los
vastos territorios americanos eran pues una pieza clave a conquistar para
sostener el poderio politico del papado. Espafia asume un rol de liderazgo en
la recuperacion del catolicismo y junto a la Cia. de Jesus, se convierte asi, en
la avanzada de la contrarreforma. (...) Los jesuitas, optaron por el desarrollo
intelectual como el mejor instrumento para enfrentar las herejias, confiando
en la educacion como medio para la formacion del buen cristiano y su
mantencion dentro del rebafio. Como orden ensefiante, podemos decir que la
Cia. de Jesus fue la mas exitosa y original. (Disponivel em:
<http://educacion.idoneos.com/index.php/198531#La_conquista_cultural de
la_ Am%C3%A9rica_Precolombina>)

No ultimo ter¢o do século, fortalecidas pela presenca do Tribunal do Santo Oficio, as
outrora desestimadas Leis de Indias mudaram radicalmente o modo de entender a
cristianiza¢do dos indigenas ¢ as relacdes com eles e com a sua tradicdo. Em 1577, a
Inquisi¢do proibiu a edi¢do de novos livros € mandou retirar as obras de Frei Bernardino de
Sahagtin, bem como a obra de outros tantos autores. A referéncia a assuntos considerados
como heréticos terminou condenando algo mais que os anos de estudo e os livros aos quais
esses eruditos haviam dedicado grande parte de sua vida, pois esse ato simbolico marcou o
fim de uma época na colonizacdo do Novo Mundo e o inicio de outra com uma perspectiva
muito diferente. A cultura indigena, principalmente no que diz respeito aos aspectos
religiosos, passou a um segundo plano. Assim, todo o importante legado cultural registrado
pelos religiosos foi considerado como heresia.

Cuando las obras de Sahagun estaban ya preparadas para imprimir,
hubo un cambio notable en la politica espafiola: si en un principio se
habia dejado amplia libertad para que los religiosos educaran a los
nativos, después ciertas apetencias materiales hicieron pensar que no
convenia seguir con esa actitud. Algunos sostenian que si los
indigenas conservaban escritas sus costumbres se afianzaria su
idolatria. Esa politica tuvo su expresion en una serie de dificultades
para el colegio de Tlatelolco. La obra de Sahagin fue censurada.
(TORRE, 1992, p.21)

- A obra franciscana: entre o corac¢io e a cabeca
Segundo Phelan (1972, p.154), a Ordem Franciscana, desde a sua chegada as terras do
futuro Vice-reino da Nova Espanha, atuou mais com a emog¢do do que com a razdo, como se

poderia esperar de uma empresa que, se por um lado pretendia considerar o indigena dentro



181

Lopez. J.1

de uma nova organizagdo social, por outro, ndo deveria esquecer o objetivo comercial e
politico por tras da colonizag¢do da Coroa espanhola.

Assim, o plano idealista da Ordem para os antigos territérios mexicas, desde os
primeiros anos, enfrentou os proprios interesses do projeto colonial ¢ incomodou, sobretudo
aqueles lobos, como diria Frei Martin de Valencia, que conviviam diariamente com as
reclamagdes dos protetores dos indios.

A Coroa espanhola, desde a peninsula, raciocinava de um modo diferente e durante os
primeiros anos foi esse pensamento que prevaleceu. Por um lado, nesses anos, os timidos,
porém promissores, resultados obtidos com o trabalho de conversdo dos nativos foram vistos
com bons olhos por ser um efetivo meio de controlar as massas de trabalho e, por outro lado,
a evangelizacdo permitia mostrar diante dos olhos de Deus, do papa e, especialmente, das
outras poténcias européias, que ansiavam por ter espaco no novo continente, o grande
empenho da Coroa para evangelizar o novo territério.

O projeto da Ordem de S&o Francisco, amparado pelo importante trabalho missiondrio
levado a cabo na Europa e na Asia nos séculos anteriores, apoiou direta e indiretamente os
outros objetivos da Coroa espanhola, porém, nunca se identificou plenamente com eles. O
sonho de uma nova cristandade, apesar de suas grandes contradi¢cdes, ¢ os desafetos fora e
dentro da propria ordem dominaram no espirito franciscano e foram fortalecidos com a
chegada de novos irmdos ao longo do século. Um desses ilustres irmdos foi o ja citado Frei
Jeronimo de Mendieta, o responsavel por atribuir a missdo da ordem serafica conotacdes
messidnicas e apocalipticas. O radicalismo desse ideério, situado entre a utopia e a quimera,
foi infelizmente o canto final das ordens mendicantes na evangeliza¢do americana.

Com o passar do tempo, esse pensamento mudou notavelmente, passando do
idealismo quase quimérico de uma mitica Idade do Ouro que nos remetia diretamente aos
primeiros momentos da cristandade a um modelo pratico e necessario para a 0s novos rumos
que o projeto americano estava tomando. Tal concepcdo administrativa, no final do século,
ganhou o respaldo do aparelho juridico espanhol que definitivamente se instalava e trazia um
novo modo de entender a participagdo dos nativos no desenvolvimento do Novo Mundo.

Si los franciscanos eran misioneros visionarios, los jesuitas fueron
misioneros realistas. Su predominio en el siglo XVII fue resultado de su
firme comprension de las realidades sociales y politicas. Mucho mayor que
los franciscanos que desde el siglo XIII fueron propensos a las facciones, los
jesuitas también eran mas cuidadosos en elegir a sus novicios y mas celosos
de su preparacion. Los franciscanos fueron con el “corazén” de la empresa
misionera en América. Los jesuitas fueron la inteligencia. Los hijos de San
Ignacio de Loyola no tenian ilusiones de crear un reino milenario entre los



182

Lopez. J.1

indios, sino que trataban de fundar comunidades prosperas en las cuales los

indios pudieran recibir una educacion cristiana basica. (PHELAN, 1972,
p-154)

- O projeto educativo franciscano e a autogestiao indigena

Se considerarmos todos os empreendimentos levados a cabo pela Ordem de Sido
Francisco na Nova Espanha, o mais ambicioso foi, sem duvida, a inauguracdo em 1536 do
Colégio de Santa Cruz de Tlatelolco. Apesar da Ordem ja ter inaugurado outros locais de
ensino em anos anteriores, tal fato estava carregado de simbolismo: o objetivo, em longo
prazo, que estava por detrds do projeto dessa nova escola ia muito além do meramente
educativo ou evangelizador. O alunado, escolhido entre a elite indigena, depois de passar por
um periodo de formagfo que incluia disciplinas como latim, gramatica e retorica, reuniria as
condi¢des plenas para integrar o tdo desejado clero indigena que viria a ser a alma espiritual
da “Republica dos indios” e, por sua vez, a esperanca de formagdo de uma sociedade que
incluisse os indigenas. Embora essa elite indigena tivesse a sua formacdo dentro dos padrdes
da ideologia entdo dominante, ela conservaria grande parte de seus costumes ancestrais; com
excecgdo, € claro, das praticas religiosas, que foram substituidas pela fé crista. Pelo menos
assim pensavam os religiosos. Esse louvavel desejo dos franciscanos encontrou a rejei¢io
imediata por parte dos espanhois que enxergavam como um problema a inclus@o do indigena
dentro do novo modelo de sociedade almejado para Nova Espanha.

El colegio iba a ser la cabeza de toda su accion educativa, pues tenian la
esperanza de que de €l salieran los mas firmes promotores y reproductores
de su empresa de renovacion cristiana fundada en una utopia basada en una
sociedad igualitaria. Ademas, su principal finalidad era la de formar a los
frailes franciscanos indios; en ellos confluirian las dos entidades que se
habian encontrado mutuamente y necesitado para sustentarse a si mismos,
los franciscanos renovados y los indigenas cristianos. Este colegio, por ser el
eje articulador del modelo educativo franciscano, fue el centro de los mas
fuertes ataques recibidos por esta orden en las siguientes décadas.
(ORTEGA. Disponivel em:
<http://biblioweb.dgsca.unam.mx/diccionario/htm/articulos/sec_17.htm>)

As criticas feitas tanto contra a instituigdo como contra os alunos evidenciaram,
primeiramente, a dificuldade que os religiosos teriam que enfrentar para dar continuidade ao
seu projeto de evangelizacdo e integracdo dos indigenas dentro da nova sociedade. Alguns dos
alunos do Colégio de Santa Cruz, assim como de outras institui¢des educativas, tiveram uma
grande importancia durante as décadas seguintes a fundagfo desses estabelecimentos de

ensino. Alguns alunos destacaram-se nas letras e no latim, outros na teologia, porém, as



183

Lopez. J.1

dificuldades enfrentadas pelos alunos fizeram com que poucos deles encontrassem o tdo
desejado espago na nova sociedade bicéfala. Tal modelo social tinha como objetivo, pelo
menos por parte dos religiosos, que os indigenas chegassem a sua autogestdo (CAYOTA,
1992, p.404) em projetos como as cidades-hospitais organizadas por Vasco de Quiroga na
regido de Michoacan ou nas préprias reducdes franciscanas que se anteciparam em varias
décadas as famosas missdes jesuiticas.

Nessa contenda indigenista, os antagonistas alegaram o peregrino
argumento que o conhecimento do latim capacitava os nativos a
conhecer os clérigos ignorantes. Mais surpreendente, desopilante,
seria outro dos agora apresentados, que consistia em dizer que ao
familiarizar-se com as Sagradas Escrituras os indios se confirmariam
em seus costumes poligdmicos conhecendo a histéria dos patriarcas.
(...) Os franciscanos tiveram que vencer ingentes dificuldades para
manter o colégio de Tlaltelolco. As forgas que lhes eram hostis foram
minando-o até conseguir com o tempo seu objetivo, Tinham de acabar
com “um colégio que convertia os indios em Ciceros” (CAYOTA,
1992, p.394)

O papel das cartas no projeto evangelizador franciscano

Uma vez relembrados alguns dos momentos mais importantes pelos quais passou a
Ordem Serafica no Vice-reino, no periodo entre a vinda dos primeiros irmaos ¢ a chegada da
Companhia de Jesus, vamos examinar o importante papel que o epistolario da Ordem teve
para relatar as vicissitudes que o projeto evangelizador franciscano enfrentou e, por
conseguinte, o plano de integracdo dos nativos dentro da sociedade nova-hispana que
comegava a ser construida nas primeiras décadas apos a conquista da capital Nahua.

A literatura epistolar que naquele momento vivia um periodo de grande importancia
devido ao resgate do género pelos humanistas teria também um papel vital nas terras
americanas como uma forma de persuadir tanto a Coroa como outros governantes
peninsulares das dificuldades que enfrentava o Vice-reino.

Como ja foi mencionado no capitulo anterior, o resgate da literatura epistolar
aconteceu nos ultimos momentos da Idade Média, prenunciado pela descoberta em diferentes
bibliotecas antigas de algumas cartas manuscritas de autores classicos como Cicero, Séneca e
Platdao. A partir dessa providencial descoberta e da publicagdo das tradugdes desse rico
acervo, o gosto pela cultura grego-latina foi ativado e, em pouco tempo, converteu-se em uma
das principais peculiaridades da arte renascentista e, ao mesmo tempo, dos autores

considerados humanistas.



184

Lopez. J.1

O humanismo voltou seus olhos para a cultura classica, contudo, esse retorno histérico
ndo pretendia encontrar na antiguidade a resposta para uma concepg¢do do préprio homem, da
sua relacdo com a natureza ou com o seu criador. Os humanistas atualizam os preceitos
classicos para a nova realidade. Desde o latinismo até o conceito de beleza ou de amor, tudo
foi recuperado depois do longo esquecimento imposto pelo rigor da Idade Média.

Em nosso estudo, como forma de auxilio para empreender a andlise posterior das
cartas, adotamos a classificagdo proposta pelo professor Martin Bafios na sua abordagem da
epistolografia durante o periodo da Renascenga. Partindo, pois, da classificagdo tradicional de
Quintiliano, retomada no século XVI por Erasmo de Rotterdam, o autor propde uma
classificagdo que toma como base a sua intentio. Deste modo, as cartas serdo analisadas a
partir de uma perspectiva baseada na concep¢do renascentista de epistolografia, em uma
intercepcdo entre a tradicional retdrica estilistica e a renovagdo formal e tematica imposta
pelos novos tempos. A importancia da elocutio, assim como o papel que foi atribuido ao
destinatario pelo remetente ao redigir a carta, determinou as principais mudangas que o
humanismo trouxe para o género.

Pelas caracteristicas comuns de todo o epistolario, as cartas serdo contempladas a
partir de uma perspectiva do seu carater privado ou oficial, mas todas elas serdo analisadas a
partir do aspecto cronoldgico para ilustrar melhor o processo das relagdes estabelecidas entre
os diferentes grupos envolvidos durante os primeiros momentos da colonizac¢do nos territorios
que formaram pouco depois o Vice-reino de Nova Espanha.

Como ja obervamos previamente, a primeira fonte de pesquisa para o estudo de uma
possivel classificagdo foi o magnifico livro do professor Martin Bafios E! arte epistolar en el
Renacimento europeu 1400-1600 (2005). Em um extenso estudo preliminar, o autor repassa
as principais teorias epistolares da antiguidade até a Renascencga. Pela profundidade e pelo
detalhamento da pesquisa, tal texto foi constante referéncia nesta tese principalmente na parte
da abordagem das cartas a partir da perspectiva do humanismo e das inovag¢des na arte

epistolar.

- O epistolario franciscano: cronologia de uma relacéio dificil

Como uma etapa prévia para a analise do nosso corpus, realizamos um trabalho de
aproximacdo do género epistolar de uma perspectiva historica. Agora centraremos nossa
atengdo na importincia que a carta adquiriu durante o periodo final da Idade Média e os

primeiros momentos da Idade Moderna.



185

Lopez. J.1

Para os autores considerados humanistas, a epistola se converteu em um meio ideal
para dar livre acesso a um conjunto de idéias que, em um curto prazo, revolucionaram o
pensamento ocidental. Thomas More, Erasmo de Rotterdam, ou na Peninsula Ibérica, Juan
Luis Vives ¢ Antonio de Guevara empregaram a epistola como forma de expressdo critica do
um mundo que poderia ¢ deveria ser modificado em prol de uma solugdo aos muitos
problemas de diversas areas que ameacavam a sociedade.

Como ja expusemos no capitulo introdutério, a decisio de tornar as Cartas das Indias
como o corpus de andlise do presente estudo foi uma sugestdo, nos primeiros momentos do
estudo, feita pelo professor Paulinho Castafieda. Durante o periodo de gestagéo do projeto da
tese, as Cartas ja haviam sido consideradas como um possivel corpus ¢ poderiam servir de
auxilio para contextualizar o periodo histérico que compreende o trabalho. Porém, com o
tempo, o papel dessas missivas ganhou relevancia e elas passaram a ser o centro de atengdo
deste estudo.

Como foi anunciado nas paginas iniciais e aqui serd mais explorado, varias fontes
documentais conduziram-nos as principais cartas que compoem o corpus. Vale dizer que ndo
¢ facil encontrar em uma unica publicagdo uma quantidade significativa de cartas redigidas no
periodo historico selecionado para a nossa pesquisa.

Nossa pesquisa ¢ centrada principalmente nas cartas escritas pelos padres franciscanos
da Nova Espanha. Para tanto, foi selecionado um total de quarenta cartas, redigidas entre os
anos 1526 e 1583.

Na nossa analise ndo so0 serdo contempladas as epistolas das principais vozes da
Ordem, mas também o testemunho daqueles religiosos que, embora ndo tenham tido a mesma
relevancia dos outros padres, contribuiram para tentar explicar o momento que em que viviam
nos territorios do novo Vice-reino espanhol na América. Serdo também contempladas
algumas correspondéncias de figuras de grande importancia no contexto novo-hispano como
vice-reis ou como ja observamos textos redigidos por autoridades indigenas.

Para a andlise de tais cartas, escolhemos como critério a ordem cronoldgica com o
objetivo de enfatizar a gradativa deterioracdo das rela¢des entre os diferentes envolvidos ¢ a
concomitante passagem da euforia dos primeiros momentos apds a chegada da Ordem a
desilusdo que marcou as ultimas décadas do século XVI, momento em que as ordens

mendicantes perdem importancia para dar lugar a um novo modelo de evangelizacdo.



186

Lopez. J.1

As cartas franciscanas: do idealismo a dentuncia

Antes de entrar plenamente no analise epistolar, vamos a visitar a figura de Frei Pedro
de Gante para entender como apesar do discurso empregado pelos religiosos foi se
modificando ao longo dos anos e como os cada vez maiores obstaculos foram dificultando
ndo somente o trabalho dos religiosos sendo a sua propria permanéncia, o espirito dos
primeiros anos prevaleceu em alguns dos pioneiros da aventura evangelizadora.

Em uma carta dirigida ao monarca espanhol, datada de 31 de outubro de 1532, o
religioso, um dos primeiros religiosos a chegar aos territorios da Nova Espanha, expde a
Coroa os esforgos levados a cabo para a conversdo dos nativos e para por um fim a peculiar
idolatria indigena. Frei Pedro também aproveita a carta para retratar, com um tom afavel, as
dificeis condi¢des locais para a realizag@o dessas tarefas. Na ultima parte da carta, Frei Pedro
solicita ao rei uma ajuda em dinheiro e em subsisténcias como milho para ajudar os nativos
que, nas palavras do frade, eram muito pobres.

Nessa mesma carta enviada pelo padre franciscano, feita como um informe semi-
oficial para relatar como se desenvolvia a nova coldnia, é apresentada uma visdo particular do
estado das coisas e das gentes. No entanto, examinando as entrelinhas, podemos ver que as
relagdes entre os colonos e a igreja ndo eram exatamente muito amigéaveis. O religioso, ao
fazer referéncia as humildes condi¢des da populagéo, assim como as instalagdes dos padres,
revela, com palavras gentis, que os espanhdis nio sdo totalmente generosos como poderiam
ser nem com os religiosos mendicantes nem com os naturais:

Para todo esto siempre procuro buscar la limosna que puedo, y
trabajosamente se puede aver, porque los naturales son pobres todos los mas.
Los espafioles aunque hazen toda caridad, tienen otras necesidades propias
que cumplir & que son mas obligados. V. M. , si manda porque del todo sea
suya la obra, nos puede hacer limosna con que a nosotros nos quite el trabajo
y se satisfaga a todas la necesidades de sus nuevos stbditos u vasallos.
(TORENO, 1974, p. 87)

A observacdo do Frei Pedro de Gante permite-nos ver que as afinidades entre os
colonos e os religiosos ndo foram muito boas desde os primeiros anos. Os espanhdis sempre
acusaram os padres de inculcar nos indigenas idéias contrarias as suas. Os religiosos, por sua
vez, consideravam os colonos egoistas, ambiciosos e brutais no seu trato com os nativos. Mas,
no discurso dos primeiros anos esta denuncia aparece de forma velada, sem nomes nem

acusagdes graves. Ainda é o tempo da imagem edénica.



187

Lopez. J.1

r

Um exemplo de denuncia por parte dos governantes €, definitivamente, a explicita
carta que o defensor dos indios Diego Rodriguez Bibanco escreve ao monarca espanhol em
1563 para denunciar o mau-trato praticado pelos irmaos da Ordem de Sao Francisco contra os
indigenas.

Y lo que pasa es, que los frayles de la horden de San Francisco, que en estas
provincias residen, antes que a ella viniese obispo, usavan de la jurisdiccion
eclesiastica, diciendo que lo podian hacer por bula (...) poniendo los indios
en grandes tormentos de cordeles é agua, y colgandolos en alto a manera de
tormento de garrucha con piedras de dos y tres arrovas a los pies, y alli
colgados dandoles muchos agotes, hasta que les corria a muchos de ellos
sangre por las espaldas y piernas hasta el suelo. (TORENO, 1974, p.392)

Em outra carta escrita por Pedro de Gante ja no final de sua vida observamos como o
religioso, em um tom de resignacdo ¢ também de balanco de uma longa jornada de quase
quatro décadas, adverte o monarca de que se ndo colocasse um freio no processo colonizador,
em poucos anos ndo haveria mais indios para proteger. Essas duas cartas apresentadas
emolduram um momento histérico que foi, desde a chegada, cheia de esperanca por parte dos
missioneiros nos territérios da Nova Espanha até a triste conclusdo a que chegaram pouco
mais de cinquenta anos depois. As duas cartas serdo analisadas com mais detalhe no proximo
apartado.

Frei Pedro soube durante toda a sua vida manter o tom afavel que lhe caracterizara
como pessoa; as suas palavras distinguidas pela paciéncia e pela esperanca de melhora
contrastam com as de seus irmaos de ordem, porém, nos oferecem uma boa mostra do espirito
que os alguns dos seraficos trouxeram para o0 Novo Mundo.

As acusagdes de maus-tratos contra os indios ja haviam sido ouvidas desde o periodo
insular da conquista por meio do mencionado sermdo do padre Montesinos em 1511. Esta
denuncia foi uma das primeiras das muitas denincias contra os espanhodis que chegaram até
aos ouvidos da Coroa. Com o tempo, os enérgicos protestos ganharam notoriedade
internacional com a publicagdo em 1552 do livro-informe do padre dominicano Frei
Bartolomé de las Casas e sua Brevisima Relacion de las Destruccion de las Indias. Esta obra
teve em poucos anos varias tradugdes para outras linguas europeias e foi o que promoveu a
famosa lenda negra contra os proprios espanhais.

Desde a dentincia de violéncia contra os nativos feita pelo padre Montesinos nos
primeiros momentos da colonizacdo até a chegada da Inquisicdo em 1571, as relagdes com os
indigenas passaram por momentos dramaticos. A partir de entdo, a relagdo com os nativos ndo

melhorou muito. Apesar dos esforcos realizados por religiosos como Bartolomé de las Casas.



188

Lopez. J.1

no final do século XVI ja haviam morrido mais de setenta e cinco por cento da populagéo
indigena.

A ansia pela riqueza unida a dificuldade de relacionar-se com as comunidades
indigenas fez com que qualquer tentativa conciliatoria dos recém-chegados fosse dificil. Até a
chegada dos primeiros missioneiros, poucas eram as vozes que defendiam a causa indigena.
Cristovdo Colombo teve a principio uma visdo bondosa dos indigenas, destacando a sua
pureza e a facilidade com que se converteriam a fé cristd, mas tal percep¢do escondia, na
verdade, o desejo de ndo encontrar muitos problemas com os nativos a fim de explorar as
riquezas de suas desejadas terras de Cipango e Catay.

Até a chegada de Cortés a capital mexica, os conquistadores ndo haviam se deparado
com uma sociedade tdo prodigiosamente organizada dentro do Novo Mundo. No periodo
insular, entre 1492 e 1521, nd3o houve demasiados problemas para apaziguar os nativos.
Contra o caos que se instaurou depois da tomada de Tenochtitlan, Cortés tentou organizar a
nova sociedade indiana incluindo, por razdes praticas e humanitarias, a populacdo indigena
que resistiu ao cerco da cidade. Assim, no meio desse estado cadtico e diante da dificuldade
de controlar a grande massa, o entdo capitdo geral decide solicitar a Corte o envio de doze
missionarios franciscanos: eles foram os doze apdstolos da América. Os novos apostolos
tiveram como fung¢do mediar os conflitos entre o colono e o indigena, para diminuir as criticas
contra o processo pouco civilizado de “civilizar” os naturais.

Segundo Cuetos (1996, p.22), na chamada conquista continental ou intermédia, que se
realizou a partir de 1519, muitas vozes levantaram-se para manifestar seu descontentamento
com os colonizadores. Depois de trés anos de assédio a capital mexica, em 1521, as tropas
espanholas ddo por concluida a ocupag@o da cidade, porém a aceitagdo da nova ordem por
parte dos nativos ndo foi facil. A convivéncia entre os dois povos foi marcada pelo
antagonismo de seus pensamentos e eles possuiam pouco ou nada em comum. Ferndo Cortés
era consciente da dificuldade que seria fazer com que os indigenas desistissem das suas
crengas. Do mesmo modo, seria dificil para Cortés convencer sua tropa a tratar bem os
nativos. Na questdo religiosa, o entdo novo governador solicitou, repetidas vezes, a Coroa
espanhola que lhe enviasse religiosos para empreender a conversdo dos nativos, porém, ele
insiste que deveriam ser pertencentes a ordens mendicantes, especialmente membros regulares
das ordens franciscana, dominicana e agostiniana, e ndo membros do corpo secular. Frei
Jeronimo de Mendieta fazendo um balango das primeiras décadas da evangelizacdo lembra

essa insisténcia de Cortés para que Ihe fossem enviados religiosos regulares ¢ ndo seculares.



189

Lopez. J.1

Los obispos tampoco podian dejar de venir; pero el emperador los proveyo
segun el intento de cortés, tan pobres y humildes, y tan despojados del
mundo, como los demds que vinieron sin cargo. Y esta provision tan
acertada de prelados eclesidsticos y sacerdotes verdaderos despreciadores de
las cosas de la tierra, hecha conforme al sentimiento y cristiano celo del buen
capitan cortés., fue después de dios la causa total y el instrumento de hacerse
la conversién de estos naturales con tan buen fundamento y que hayan
alcanzado el cielo tanta infinidad de ellos, y aun de que se hayan conservado
tanto tiempo en su generacion. (MENDIETA, 1973, p.114)

Depois de cumpridas vérias exigéncias, de tomadas varias decisdes e de selecionar o
responsavel pela missdo que levaria definitivamente a palavra de Deus as terras de Nova
Espanha, a Coroa espanhola decide enviar um grupo de religiosos que vieram a ser
conhecidos como “o grupo dos doze” a fim de evocar os doze apdstolos e, a0 mesmo tempo,
os doze discipulos reunidos por Sdo Francisco no dia 24 de fevereiro de 1209 durante a
fundagio do primeiro convento dos “irmdos menores” (DUVERGER, 1987, p.28). A frente da
primeira missdo estava o Frey Martin de Valencia, que deixou registro da sua obra através das

cartas enviadas a Coroa.

As vozes da Ordem Franciscana: entre informes e denuncias, do sermio a carta

Depois de que na etapa insular da conquista americana se produzisse o protesto do
padre Montesinos anteriormente citado, houve, ja na peninsular, o “grito” do padre
franciscano Frei Antonio Ortiz na cidade do México em abril de 1529. Menos conhecido que
o anterior produz também um efeito semelhante sobre os colonos que ndo estavam dispostos a
serem acusados publicamente por um religioso.

Haviam transcorrido somente 18 anos desde o célebre protesto do padre dominicano,
todavia, o processo de colonizacdo havia sofrido notaveis mudangas. Aconteceu a conquista
de pequenas comunidades que viviam em ilhas isoladas, nas quais a resisténcia foi
praticamente insignificante, e passou-se, entfo, ao inesperado encontro com uma poderosa
sociedade altamente organizada, a mexica.

A denuncia feita pelo religioso franciscano ainda na primeira década da presenca dos
espanhdis nos antigos territorios mexicas nao foi um fato isolado. Desde o inicio 0os membros
da Ordem sentiram que o seu trabalho de evangelizacdo dos nativos enfrentaria outras

resisténcias além da prevista oposi¢cdo dos proprios indigenas.



190

Lopez. J.1

O papel mediador dos religiosos no processo de colonizagdo das novas terras
imaginado por Cortés recebeu, poucos anos depois, a oposi¢do do proprio Marqués do Vale e
das autoridades espanholas locais; e posteriormente, também as peninsulares colocaram os
religiosos em uma condi¢do pouco confortavel.

Os religiosos possuiam amplos poderes para levar a cabo a cristianizagdo dos
indigenas, no entanto, encontraram nos novos governadores um grande obstdculo para
empreender a sua divina missdo — a , que segundo o Papa, era a tinica agdo que legitimava a
presenca dos espanhdis nas terras incrivelmente esquecidas por Deus. Dentre as muitas tarefas
que os religiosos adotaram para si, uma delas foi a de informar os constantes ataques dos
espanhdis contra os indigenas ¢ a conseqiiente dificuldade no seu trabalho de conversdo,
pacificagido e ordenagdo da nova sociedade hispano-indigena.

Se o sermdo se confirma, se consideramos os gritos de Ortiz ¢ de Montesinos, como o
melhor método para efetuar a dentincia viva, a carta foi o melhor meio para levar os seus
protestos aos mais distantes destinos. Mas nem sempre foi facil fazer chegar as noticias aos
seus destinatarios: os obstaculos foram constantes por parte dos que desaprovavam a
interferéncia dos religiosos em assuntos que ndo eram relativos exclusivamente a alma dos
indigenas. Um exemplo disso foi o controle das correspondéncias que entravam e saiam da
Nova Espanha exercido pela Primeira Audiéncia, presidida por Nufio de Guzman:

Esta Audiencia manejaba de tal manera las cosas, que en La corte solo se
escuchara su voz, y que de ninguna manera se permitiera otro tipo de
informe, asi lo narr6 Icazbalceta: “los de la Audiencia pusieron desde el
principio grande empeflo en interceptar toda la correspondencia. En los
puertos tenian agentes que sin pararse en medios hacian escrupuloso registro
de cuantas personas pasaban, de ida o de vuelta, y tomaban todas las cartas
que lograban descubrir...” (...) Sin embargo en julio de 1529, el valiente
Zumarraga envio a alguno de sus franciscanos con cartas para la Corte
espafiola, estos misioneros se diriegieron por la via del Panuco; esta noticia
fue descubierta por los Oidores quienes persiguieron a los franciscanos y en
un descuido de los seraficos les robaron todo, de esta manera la Audiencia
endurecié todavia mis su relacién con el Obispo. (SANCHEZ, 2010.
Disponivel em: <http://www.slideshare.net/utpl/2maria-devocion-popular>)

Pode-se dizer que o tom das cartas enviadas pela Ordem Franciscana a Coroa
espanhola é marcado por um duplo estilo: por um lado, o informe que, com certas liberdades,
ainda se manteve fiel ao modelo oficial; e, por outro lado, o texto que denuncia as dificeis
relagdes entre colonos e religiosos, solicitando o apoio do monarca a favor dos religiosos. As

relacdes entre a Coroa espanhola e as ordens mendicantes no Novo Mundo ndo foram faceis,



191

Lopez. J.1

o que levou a Coroa a alterar o plano de evangelizag¢do nas terras americanas, optando por um

modelo bem diferente daquele dos primeiros momentos da colonizag3o.



192

Lopez. J.1

CAPITULO 2
A ANALISE DAS CARTAS

Como ja mencionamos no capitulo introdutorio, a decisdo de trabalhar com o corpus
epistolar ndo estava prevista no projeto inicial desta pesquisa. O pré-projeto que apresentamos
para avaliagdo ao Departamento de Pds-graduacdo em Letras, da Universidade Federal de
Pernambuco, ndo contemplava propriamente as epistolas. Nossa primeira idéia era fazer uma
abordagem analitica de alguns textos redigidos pelos membros da Ordem de Sdo Francisco,
pois os franciscanos dedicaram-se intensamente ao estudo da cultura indigena nos mais
variados campos do conhecimento: antropologia, religido, botanica, medicina, etc. Por meio
da analise do trabalho desses religiosos, poderiamos observar mais nitidamente os primeiros
momentos da colonizagdo do Vice-Reino da Nova Espanha e, desta maneira, entender melhor
as relagdes que se estabeleceram durante esse decisivo periodo da historia americana e, mais
concretamente, os bastidores do controverso projeto empreendido pela Ordem Franciscana de
inser¢do do indigena na estrutura da sociedade novo-hispanica que, naquelas primeiras
décadas do século XVI, comegava a se consolidar.

A aproximagdo com o mundo indigena empreendida pelos franciscanos € considerada
um dos capitulos mais relevantes do processo de formag¢do da América Latina. Os membros
da Ordem de Sao Francisco tiveram uma extraordinaria importancia por serem os primeiros a
tentar entender a alma dos nativos através de minuciosos estudos da cultura e dos costumes —
constituindo um material inédito na histéria da humanidade —, e também a incorporar o
indigena no projeto da nova sociedade que os espanhdis tentavam implantar na terra que um
dia foi de dominio absoluto dos nahuas.

Apesar de ter conhecimento da impressionante riqueza dos textos redigidos pela
Ordem Serafica, estes documentos passaram a ser contemplados como material de apoio e,
deste modo, as epistolas tornaram-se o corpus central da pesquisa, por sugestdo do professor
Paulinho Castafieda. Segundo o professor da Universidade de Sevilha e organizador da série
de encontros na Universidade Internacional de Santa Maria de La Rabida, Los Franciscanos
en el Nuevo Mundo, o objetivo perseguido pela nossa tese seria mais facil de encontrar no

interior de uma carta do que nas paginas de um livro.



193

Lopez. J.1

Devemos também considerar a importancia, ja observada anteriormente, que o género
epistolar teve nesse periodo histdrico e como ele se aproximou do ensaio critico, formando,
desta maneira, um género hibrido. A associa¢do da carta e do ensaio foi alimentada pelo
resgate da arte da retdrica, garantindo algumas caracteristicas especiais.

Podemos afirmar, sem risco de errar, que os irmaos menores que passaram pelo Novo
Mundo — todos eles homens de reconhecida sabedoria, fossem ou ndo humanistas — sofreram
a influéncia dessa corrente de idéias que, desde as ultimas décadas do século XV, atingiu
quase todos os intelectuais europeus. Foi justamente com esses grupos de religiosos que o
humanismo, nas suas mais diversas manifestagdes, chegou a Nova Espanha. Embora o
humanismo tivesse uma base pagi, ele ganhou paulatinamente algumas conotagdes de uma
visdo mais renovada do teocentrismo e da participagdo do homem no seu desenvolvimento.

El teocentrismo con que esta contemplado el hombre no excluye por otra
parte, segun la visidn ignaciana, que este tenga una posicion céntrica en el
conjunto del universo, de modo que “las otras cosas sobre la haz de la tierra
son criadas para el hombre”. Hay en esta centralidad del ser humano un
reflejo del humanismo renacentista, que ofrece un prototipo del hombre que
se considera libre de hacerse a si mismo y de organizar el mundo que le
rodea segiin un plan determinado por él y en provecho suyo. De aqui se
deriva, de un lado. La ordenacion del hombre a un fin ultimo dado de
antemano y, de otro, el sefiorio es dominio del hombre sobre los medios para
alcanzar ese fin ultimo. (MATEO, 1993, p. 180)

Assim, a andlise do corpus epistolar desta tese nos ajudard a entender os diferentes
fatores que confluiram nesse momento crucial da historia da América Latina e, a partir da
perspectiva de um pequeno grupo de autores, tentaremos compreender, considerando a visdo
da Ars dictaminis estabelecida pelo humanismo, os detalhes das relagdes que se estabeleceram
entre os envolvidos no processo de colonizacio.

O pensamento defendido pelo Professor Castafieda ¢ compartilhado pela historiadora
Solange Alberro (2000). Na defesa do argumento da tabula rasa que os franciscanos
empregaram na primeira evangelizacdo americana, a historiadora utiliza os textos
documentais da Ordem para corroborar sua tese ¢ ndo faz alusdo, como tantos outros
pesquisadores, aos textos “oficiais” dos religiosos.

Asi, los cronistas como Motolinia, Mendieta, Sahagun, Torquemada y
Vetancourt —amén de cuantos dejaron obras tan importantes como las
de aquéllos pero que desaparecieron al parecer sin remedio aunque
fueron a menudo integradas en los corpus que lograron sobrevivir
hasta nosotros— buscan hacer un tipo de historia obviamente acorde
con lo que presenciaron y conocieron en su tiempo, pero acorde
también con la huella que pretenden dejar estampada en la memoria



194

Lopez. J.1

de los hombres. En este sentido, los testimonios lingiiisticos pueden
acaso revelar precisamente algo que el discurso se abstiene de
manifestar, porque no coincide con el proyecto apologético
oficialmente reivindicado ante la historia. Mas atn, creo que dejando
de tomar al pie de la letra el discurso franciscano tal como se expresa
en los textos "oficiales" —cronicas, correspondencia, etcétera—,
acudiendo a otro tipo de testimonios discursivos —cantares, salmodia,
doctrinas, textos indigenas dispersos y aun sin estudiar, etcétera— y
sobre todo combinando datos e informaciones diversas y hasta
heterogéneas, es como se podria reconstruir con pertinencia lo que
constituyd realmente la practica evangelizadora de los hijos de San
Francisco en la recién conquistada Nueva Espafia. (ALBERRO, 2000)

No entanto, como foi observado nos capitulos anteriores, embora exista atualmente um
grande numero de cartas correspondente ao periodo historico selecionado neste estudo, os
dados fornecidos por elas sdo escassos no que diz respeito as relacdes sociais que se
estabeleceram nos momentos iniciais da convivéncia entre espanhois e indigenas. Ao mesmo
tempo, ndo sdo muitas as referéncias a utopia franciscana que alguns historiadores tém
vislumbrado na obra evangelizadora da Ordem no Novo Mundo e, mais concretamente, nos
territorios do Vice-Reino da Nova Espanha.

A partir da perspectiva das cartas privadas — magistralmente recopiladas por Enrique
Otte no livro Cartas privadas de emigrantes a Indias 1540-1616 —, as informagdes sobre as
relacdes entre colonos e nativos sdo também muito vagas e, quando aparecem, ndo sdo para
falar muito bem dos homens com os quais supostamente teriam que conviver de um modo
cristdo e fraterno. Desta maneira, as poucas referéncias encontradas nas cartas familiares
somente revelam aspectos sombrios dessa “irmandade”.

A publicagdo dessas cartas, segundo Pilar Gonzalbo Aizpuru (2002), causou grande
entusiasmo e fez com que muitos historiadores buscassem novos materiais que pudessem
ilustrar com mais detalhes como foram os primeiros momentos da sociedade novo-hispanica
apds a tomada da capital mexica por Ferndo Cortés. Um dos frutos que nasceram dessa
iniciativa foi a publicagdo em 2004 da monumental cole¢do intitulada Historia de la vida
cotidiana en México, editada pelo Fondo de Cultura Econdmica, sob a dire¢do da propria
Pilar Gonzalbo.

No entanto, como adverte a escritora, muitas vezes as cartas ndo respondem as nossas
perguntas e acabam por informar-nos daquilo que nfo haviamos perguntado. No caso
particular das cartas familiares, a tematica normalmente se restringe a uma pequena relacéo de

assuntos. O mais comum ¢ o apelo para que o ente querido, destinatario da correspondéncia,



195

Lopez. J.1

empreenda a viagem para o Novo Mundo e, em alguns outros casos, diante das muitas
expectativas em relagdo a promissora terra americana, que venha acompanhando de toda a
familia. Em outros casos, o tom da carta ¢ menos otimista ¢ o autor enumera as dificuldades
pelas quais estava passando.

Nos ultimos anos, foram descobertas nos arquivos familiares — tanto das colonias
como da Peninsula — algumas cartas de resposta enviadas aos colonizadores nas quais
podemos observar que o tom afavel muda radicalmente e da lugar a uma tematica sombria de
reivindicagdes, por exemplo, de uma esposa abandonada ou sem noticias ha muito tempo do
esposo. Outras vezes, o apelo para a pessoa ausente ganha caracteristicas bem mais
dramaticas ¢ a esposa, diante da suspeita de adultério, ameaca o esposo com medidas
drasticas. Raras vezes uma reclamacdo desse tipo recebeu atengdo por parte dos legisladores
espanhois ou da Santa Inquisicdo. Naquele momento, as preocupagdes das autoridades civis
ou eclesiasticas ndo contemplavam as queixas feitas por uma esposa abandonada, pois era
mais urgente a procriagdo para garantir a futura mdo de obra — ja que houve um rapido
descenso demografico provocado pelas doengas. A partir da decis@o da Coroa espanhola, em
1514, de permitir os casamentos mistos entre espanhois e indigenas, o adultério passou a ser
mais tolerado.

No que se refere a atividade econdmica na colonia, como adverte Gonzalbo (2002),
poucas cartas davam detalhes sobre os negdcios empreendidos € muito menos informavam
sobre o montante dos lucros obtidos. A atividade econdmica dos colonos, pelos motivos ja
apontados anteriormente, permanecia obscura e, desta maneira, hoje sdo poucas as revelacdes
que as cartas tem feito nesse sentido.

Do mesmo modo, como observamos nos capitulos anteriores, muitas informac¢des
eram mantidas em segredo e ficavam restritas ao entorno familiar. Podemos deduzir que isso
se devia ao rigoroso controle da Coroa com os documentos oficiais ou privados que saiam da
colonia com destino a Peninsula. Porém, mesmo ndo fazendo parte do corpus da pesquisa,
essas cartas sdo muito reveladoras sobre alguns aspectos da convivéncia entre os espanhois e
os indigenas, que para os religiosos era fundamental para levar adiante os seus projetos. Prova
disso foi o experimento feito pelo padre dominicano frei Bartolomeu de Las Casas, em 1520,
na regido de Cumana: na tentativa de convivéncia pacifica, criou uma sociedade “nobiliaria”
chamada de “Los caballeros de las espuelas doradas” que era integrada por um grupo de
setenta camponeses espanhdis, mais especificamente, da cidade castelhana de Soria, que

receberiam terras em doagdo para serem trabalhadas em conjunto com os indigenas em



196

Lopez. J.1

pequenos povoados. Essas pequenas comunidades deveriam ser encabecadas por um
matrimonio cristdo que ensinaria os indigenas como cultivar a terra e os mistérios da fé crista.
Nao temos, infelizmente, um registro epistolar dessa aventura, porém, através do relato
romanceado da autobiografia do Padre Dominicano redigida por José¢ Luis Olaizola (1991)
podemos imaginar porque o projeto fracassou e serviu de argumento para desqualificar tanto a
utdpica tentativa do religioso quanto a possibilidade de integrar o indigena na sociedade dita
civilizada.

Esa expedicion fue causa de gran alegria en La Espafiola, cuando se supo
que en ella marchaban todos los labradores que debian haber venido
conmigo a la tierra firme. Hacian burla de mi, y me tenian por loco
considerando, por el contrario, que era muy cuerdo que aquellos pobres
Castellanos de Soria hubieran elegido ir tras el oro, en lugar de ser caballeros
de las espuelas doradas, pero con un azadon en las manos decian “No hemos
venido a cavar” decian alla los que en su patria no habian hecho otra cosa.
(OLAIZOLA, 1991, p. 190-1)

Praticamente todos os lavradores trazidos pelo religioso dominicano abandonaram a
lavoura, a qual haviam dedicado toda a sua vida, ¢ passaram a fazer parte da expedigdo de
Ponce de Leon a Florida. Somente alguns homens retornaram dessa aventura e, pouco tempo
depois, todos eles foram atacados pelos indios Timucuas e foram, entdo, exterminados.

Desta maneira, a experiéncia de uma possivel harmonia entre lavradores e nativos
havia acabado da pior maneira devido principalmente a cobica daqueles que dificilmente
aceitariam algum dia enxergar o indigena como um irmo e as novas terras como um espago
para continuar o trabalho que realizavam na sua patria. Melhor sorte teria anos mais tarde o
projeto empreendido por Vasco de Quiroga, Bispo de Michoacan dos povos-hospitais; um
precedente das futuras e miticas missdes jesuiticas.

Nas cartas que integram o corpus desta tese, que poderiam ser consideradas dentro da
tipologia epistolar feita por Erasmo de Rotterdam como deliberativas, podemos encontrar
mais facilmente referéncias ao mundo indigena e a outros assuntos que raramente aparecem
na carta familiar. Como ja foi observado antes, a caracteristica hibrida dessas epistolas — entre
o informe e a denuncia — permite que apare¢am numerosas referéncias a vida na colonia.

Nas paginas seguintes empreenderemos a andlise da correspondéncia de alguns dos
membros da Ordem de Sio Francisco que se estabeleceram nos dominios do futuro Vice-
Reino da Nova Espanha apos a conquista da capital mexica por Ferndo Cortés. A partir de

uma perspectiva cronoldgica (1523—-1583), a analise pretende mostrar a trajetéria das



197

Lopez. J.1

multiplas relagdes humanas estabelecidas entre os diferentes grupos que participaram do
processo de formagéo da sociedade novo-hispénica.

E importante destacar a divisdo que foi feita no periodo da chamada Idade de Ouro das
ordens mendicantes: nos primeiros momentos, havia o entusiasmo dos recém-chegados pelo
inicio da atividade evangelizadora e por contarem com o apoio fervoroso do monarca nio sé
ao projeto catequizador como também ao estudo das culturas locais; posteriormente,
estabeleceu-se uma constante tensio entre os religiosos e a Coroa.

Tal mudanga de postura da monarquia pode ser observada detalhadamente nas muitas
denuincias que aparecem nas cartas enviadas a Coroa pelos membros da Ordem. A tensdo nas
terras mexicanas deu-se praticamente desde os primeiros anos do dominio espanhol:
inicialmente houve a revolta contra o poder cada dia mais forte de Ferndo Cortés e, mais
tarde, contra a obra missiondria de protecdo aos indigenas. Ao mesmo tempo, esses momentos
foram influenciados pela nova postura tomada pela Coroa espanhola a partir da segunda
metade do século e, principalmente, depois da coroagio de Felipe Il como monarca. Isso se
deveu também a chegada do poder juridico espanhol que até ent@o ndo havia sido estruturado
nas novas terras. Em conseqiiéncia disso, ocorreram fatos ndo repetiveis na historia da
America Latina, envolvendo as ordens mendicantes e, mais concretamente, a Ordem
Franciscana.

Da perspectiva peninsular, os momentos iniciais da evangeliza¢do no Vice-Reino da
Nova Espanha coincidem com os primeiros anos do reinado de Carlos V (1520 -1555).
Durante o periodo em que o monarca esteve no poder, nomes marcantes se destacaram: Santo
Ignacio de Loyola, o poeta Garcilaso de La Vega, os irmaos Juan e Alfonso de Valdes, Juan
Luis Vives, além de grande parte dos futuros conquistadores da América. Ao mesmo tempo,
se vivia também o auge das idéias humanistas que o proprio monarca — ¢ anteriormente, o
eminente cardeal Cisneros — promovia trazendo entre seus cortesdos alguns dos humanistas
mais proeminentes da época, favorecendo a atividade intelectual dos humanistas nacionais e a
influéncia de pensadores da gerag@o anterior como Martinho Lutero, Thomas More e Erasmo
de Rotterdam.

Se o humanismo pagdo ndo havia encontrado uma aceitacdo adequada entre os
espanhdis, o erasmismo teve, conforme ja observamos, uma grande acolhida. O humanismo
cristio teve na Espanha uma série de adeptos antes mesmo da chegada do monarca. E
justamente nas fileiras da Ordem Franciscana que estavam alguns dos principais

incentivadores do erasmismo espanhol. Irmaos seraficos como o ja citado cardeal e posterior



L=
L=
e

198

UFPE

Lopez. J.1

regente da Coroa espanhola Francisco Jiménez de Cisneros, Antonio de Guevara e intelectuais
como os irmdos Valdés acolheram essa vertente do humanismo e lhe atribuiram
caracteristicas proprias. Foi por meio desses intelectuais que os ideais do pensamento
humanista encontraram um caminho para o Novo Mundo, marcando profundamente as
relagdes entre os religiosos da Ordem Serafica e os indigenas. A instrucdo do imperador aos
irmdos da Ordem para que estudassem as culturas locais, por exemplo, tem todos os tragos da
cultura humanista; um dos seus principais propositos era colocar a ciéncia a servigco do
proprio homem a fim de estudar a sua natureza e a sua esséncia.

Muy singular y esclarecido Principe, Emperador e Rey: - Después de haber
escripto una carta los padres dominicos e nosotros juntamente a V. M.
nuestro emperador y rey, nos fue mostrada una instrucciéon que Luis Ponce,
santa gloria haya, trajo, por la cual, sefior, sois visto querer e desear saber y
ser alumbrado cerca de lo que conviene a esta tierra e Nueva Espafia para
que ansi a todo Y. M. provea, maxime al provecho y conversion de estos
naturales infieles. (Carta de Frei Martin de Valencia, y otros misioneros al
emperador. 1° de setembro de 1526)

Por outro lado, o rigor dos observantes e seu evangelismo renovado chegaram ao

Novo Mundo trazendo alguns ideais que, em pouco tempo, passaram a ser considerados

heréticos e que deveriam, portanto, ser erradicados. Em alguns textos redigidos por membros

da Ordem podemos perceber vestigios de idéias alumbradas, semiticas ou judaizantes. Um

exemplo disso surge na Doctrina breve do primeiro Bispo de México Frei Juan de Zumarraga.

O controverso tema da tradugfo dos livros sagrados as linguas vulgares, um dos motores da

reforma luterana, ¢ defendido abertamente por Frei Juan. E importante ressaltar que esta obra

foi redigida num momento em que a Vulgata ou Biblia poliglota, editada pela Universidade de

Alcala de Henares em 1517 com o incentivo do Cardeal Cisneros, perdia a sua importancia
inicial.

No apruebo la opinién de los que dicen que los idiotas no leyesen en las

Divinas Letras traducidas en la lengua que el vulgo usa: porque Jesucristo lo

que quiere es que sus secretos muy largamente se divulguen. Y asi desearia yo

por cierto que cualquier mujercilla leyese el Evangelio y las Epistolas de San

Pablo. Y atn digo mas: que plugiese a Dios que estuviesen traducidas en todas

las lenguas de todos los del mundo, para que no solamente las leyesen los

indios, pero aun otras naciones barbaras las pudiesen leer y conocer.
(Zumarraga Apud XIRAU, 1973, p. 111)

A celebragdo do Concilio de Trento (1545-1563) e, principalmente, a postura do novo
monarca Felipe II durante seu reinado (1556-1598) marcaram o fim de uma época, que ja

estava anunciada desde os ultimos anos do reinado de Carlos V.



199

Lopez. J.1

El evangelismo catdlico es el nombre que los investigadores modernos le
han asignado a todo un conjunto de movimientos relacionados entre si, que
surgieron principalmente en la Europa latina desde la primera década del
siglo XVI y empezaron a decaer especialmente a partir de 1542 cuando fue
restaurada la inquisicion papal.[...]JEn Espafia el movimiento florecio
notablemente y ha sido conocido bajo los nombres de evangelismo,
iluminismo, encarnado en los conventiculos de los alumbrados espafioles y
valdesianos (por Juan de Valdés, su principal exponente). (DRIVER, 1997,

p- D

O avango das ideias reformistas por toda Europa e o temor de que elas pudessem
ultrapassar a fronteira dos Pirineus foram criando, paulatinamente, um clima hostil ndo apenas
em relagdo as idéias humanistas, mas a qualquer outro movimento de cunho renovador que se
afastasse do ideal cristdo determinado pelo papado de Roma. Em um primeiro momento,
Erasmo de Rotterdam havia recebido uma grande acolhida e muitas de suas obras foram
traduzidas para o castelhano, contribuindo para a rapida influéncia dos ideais erasmistas.
Porém, pouco depois da morte do pensador holand€s, parte da sua obra foi relacionada com o
movimento reformista ¢ considerada herética. As obras dos principais representantes do
movimento passaram a integrar a lista de livros proibidos pela inquisi¢do e, algum deles,
como aconteceu nas produgdes coloniais, passaram varios séculos no esquecimento.

Fazendo referéncia ao movimento anteriormente citado do evangelismo catdlico, mas
extensivel a quase todos os outros movimentos de renovagdo, Driver (1997) observa:

En una época en que la uniformidad politica y religiosa se trataba de
imponer por la fuerza, mediante una coaccion inquisitorial, este movimiento
era altamente pacifista. En una época en que la ortodoxia se consideraba la
norma para medir la autenticidad de los cristianos, este movimiento era
notablemente adogmatico. [...] En una época en que el clero ejercia un
monopolio sofocante, no solo sobre la espiritualidad del pueblo, sino sobre
practicamente todo aspecto de la vida, y mantenia bajo su control absoluto
toda esperanza de salvacion, este movimiento era decididamente laico y
anticlerical en su orientacion. En una época en que la nacionalidad espafiola
se equiparaba con con la catolicidad del cristianismo, este movimiento atraia
en su seno a conversos hostigados, procedentes del judaismo y el islam. [...]
En una época en que la conquista imperial se justificaba en nombre de una
“evangelizacion de las Indias”, este movimiento rechazaba toda coaccion de
parte de los cristianos en la mision evangelizadora de la iglesia. (DRIVER,
1997, p. 1-2)

Assim, considerando os aspectos apontados por Driver, ndo ¢ dificil imaginar que no
seio da Igreja, que viajou as terras americanas no mesmo periodo em que o evangelismo
catdlico propagava as suas idéias a uma cristandade marcada pela ansia de renovagao, tivesse

alguns simpatizantes com esses movimentos anteriormente citados. E surpreendente como a



200

Lopez. J.1

Igreja espanhola, que desde os primeiros momentos teve o maior cuidado para selecionar os
candidatos que integrariam a missdo apostdlica do Novo Mundo, deixou que alguns dos
postulados desses movimentos alcangassem as terras de ultramar.

A resposta a esse lapso historico pode ser encontrada no ambito da propria reforma
que possuia o incentivo das mais altas esferas da Igreja espanhola. Prova disso foi, como ja
notamos previamente, o importante papel desempenhado pelo confessor da rainha catdlica, o
cardeal e futuro regente Francisco Jiménez de Cisneros, para zelar pela moral do clero secular
e a sua declarada posi¢éo a favor do clero regular.

En general el clero secular no estaba a la altura de la mision que le estaba
encomendada. Esta es una de las razones del progreso de las drdenes
religiosas, especialmente de los mendicantes, que se convirtieron en una elite
espiritual, siendo consideradas por los laicos como los auténticos
representantes del ideal cristiano. También en ese sector eran necesarias las
reformas, pero las perspectivas eran mas favorables y la resistencia menos
obstinada. Cisneros contando con el apoyo de la corona y la sancion de
Roma, comenzd a elevar el nivel de las casas religiosas, con algunas
dificultades en el caso de los benedictinos, pero con mayor éxito entre sus
comparfieros franciscanos, donde sus métodos consistieron en dar
preeminencia a los observantes en lugar de los conventuales. (LYNCH,
2007, p. 173)

Apesar de o cardeal ter morrido em 1517, seis anos antes da saida do primeiro grupo
de irmdos franciscanos liderados pelo frei Pedro de Gante para o México, a postura de
Cisneros ajuda a entender a privilegiada posi¢do que esta divisdo da Ordem Serafica teve,
durante a primeira metade do século XVI, no processo de evangelizagdo americana. A obra
dos irmaos menores de Sdo Francisco foi responsavel por quase toda a acdo evangelizadora
desse periodo e, conseqiientemente, houve predominancia das produgdes bibliograficas da
Ordem em relagdo a das outras ordens como a agostiniana e a dominicana.

Porém, nem todos os que ocupavam altos cargos ao lado do imperador viam com bons
olhos o trabalho dos irmaos menores. O trabalho de protecdo aos indigenas empreendido
pelos religiosos ¢ a continua dentincia dos abusos dos governantes que os padres faziam ao
monarca nas suas cartas ndo eram do agrado dos novos donos da terra. Uma das brigas mais
importantes foi entre o presidente da Primeira Audiéncia Nufio de Guzman e o bispo
Zumarraga. Uma das razdes, entre muitas outras, que levaram o presidente a ser afastado de
seu cargo foi o controle do envio de correspondéncias redigidas pelos irmaos de S&o
Francisco com destino a Coroa espanhola. Felizmente, como veremos, nem todas as cartas

foram interceptadas e algumas chegaram ao seu destinatario.



201

Lopez. J.1

Foi, de certo modo, resultado dessa proibigdo que ndo tenha chegado até nés uma
completa cronologia histérica examinada a partir da produgdo epistolar no Vice-Reino da
Nova Espanha. Infelizmente, sdo poucos os documentos relativos aos primeiros anos da
presencga da Ordem no Vice-Reino a disposi¢do do pesquisador.

O texto mais relevante que corresponde a esse periodo ndo pertence ao género
epistolar, porém, pela sua importancia para preencher esse vazio documental serd também
analisado em nossa pesquisa. Nas décadas seguintes e, principalmente, a partir da primeira
metade do século, a correspondéncia da Ordem € mais abundante e permite-nos uma analise
mais completa dos fatos desse periodo tdo crucial.

Como ja observamos, grande parte dos membros da Ordem Franciscana que chegou
aos territorios da Nova Espanha tinha uma formag¢do humanista e trazia a forte influéncia da
proposta de renovacdo religiosa do cardeal Francisco Jiménez de Cisneros e do holandés
Erasmo de Roterdam. Essas caracteristicas sdo observadas nos primeiros trés franciscanos que
chegaram em 1523, liderados por frei Pedro de Gante, e nos integrantes do grupo dos doze
com frei Martin de Valencia a frente, um ano depois. Tal projeto, embora tivesse como alvo
as proprias ordens religiosas por serem gananciosas ¢ terem se afastado dos principios basicos
do cristianismo primitivo, ndo afetou todos os membros da Ordem Franciscana da mesma
maneira.

A Ordem Serafica havia sofrido uma importante diviséo entre os ndo observantes e 0s
ndo-observantes e, inclusive, entre estes ultimos houve também algumas diferencas
dependendo da maior ou menor observancia a regra. Segundo Melquiades Andrés Martin
(1998), a observancia e o humanismo caminharam paralelamente ¢ surgiram quase ao mesmo
tempo.

Observancia es un término andlogo que afecta a casi todas las drdenes
religiosas a partir de la renovacion eclesial que siguio a la peste negra, desde
el primer momento de recuperacion, a finales del siglo XIV, hasta la
aplicacion de los decretos tridentinos y las ultimas manifestaciones de la
descalcez, uno de los impulsos mas complejos y esforzados de reforma. El
movimiento de las observancias marcha casi paralelo con el humanista y
renacentista y el de recuperacion demografica y econémica. (MARTIN,
1998, p.468)

Esse ultimo fato permite-nos aproximar o espirito dos irmaos menores dos preceitos
do humanismo cristdo, sem medo de coloca-los em uma ou em outra corrente de pensamento.
Caminhando juntos nos seus ideais, humanismo e observancia ajudam-nos a tracar um perfil

das motivagdes dos primeiros religiosos que empreenderam a conquista espiritual



202

Lopez. J.1

considerando o indigena como a oportunidade que a cristandade tinha para redimir o seu
passado e construir o futuro nos moldes de um “novo mundo” espiritual. Porém, como ja
dissemos, nem todos os religiosos traziam esse espirito e, em alguns casos, o radicalismo de
uma postura contraria aos indigenas era evidente em alguns deles. A famosa polémica entre o
padre franciscano Jacobo de Tastera e o padre dominicano frei Domingo de Betanzos ¢ um
perfeito exemplo dessas duas posi¢des antagonicas que a Igreja tomou. Diante do Conselho
das Indias o religioso dominicano declarou:

Que los indios eran incapaces de la fe y que en cinco afios se habian de
acabar y que aunque el emperador y papa con todos sus poderes ni la Virgen
con toda la corte celestial entendiesen no eran bastantes porque eran docti in

reprobum sensum in consilio sanctissimae trinitatae perpetuo in acta
percata sua. (HANKE, 1937, p. 73)

Esse pensamento, que poderiamos considerar anti-indianista, ndo foi exclusivo de um
unico religioso; foram muitos os que apoiaram a concepg¢o do indio como um ser indolente,
incapaz e de atitudes bestiais. Um ser que dificilmente poderia ser convertido a fé crista e
integrado em uma sociedade que primava pela justi¢a, pelo trabalho que dignifica o0 homem e
pela crenca no tnico Deus verdadeiro.

De outro lado, estavam os irmaos menores que tentaram, do melhor modo possivel,
entender a alma indigena. Foi nesse contexto, entdo, que a volta ao evangelismo e o sonho de
uma renovada cristandade entraram em jogo.

Em junho de 1526, trés anos apds sua chegada, o pioneiro da Ordem Franciscana, frei
Pedro de Gante, lembra as suas primeiras impressdes a respeito dos indigenas, do seu carater e
dos seus modos de ser:

Los nacidos en esta tierra son de bonisima complexion y natural, aptos para
todo, y mas para recibir nuestra santa fe. Pero tienen, de malo el ser de
condicidn servil, porque nada hacen sino forzados, y cosa ninguna por amor
y buen trato; aunque en esto no parecen seguir su propia naturaleza, sino la
costumbre, porque nunca a obrar por a obrar por amor a la virtud, sino por
temor y miedo. (Carta de Frey Pedro de Gante, 27 de junho de 1529)

Essa condigdo servil, observada pelo religioso, ndo parece ser para frei Pedro um
obstaculo no processo de evangelizacdo, mas, sim, um meio para alcancar a fé, desde que o
indigena fosse guiado adequadamente. Derivada dessas idéias, como ja salientamos, foi a
redagdo e promulgacdo em 1537 da Bula Papal Sublimis Dei, que tinha entres as suas bases a
necessidade de permitir que o indigena alcangasse a fé por si mesmo e, como se refere frei

Pedro, ascendesse a Deus pelo amor e¢ ndo pelo temor do castigo. Isso foi uma das



203

Lopez. J.1

reivindicagdes que impulsionou a reforma protestante a fim de moralizar a Igreja e acabar
com o comércio de indulgéncias e peniténcias.

As idéias apresentadas por Erasmo de Rotterdam se adaptaram perfeitamente aos
principios da observancia, porém, como afirma o professor Del Val (2002), dentro da propria
observancia.

Espaiia al final de la Edad Media es un terreno abonado para la actividad de
los Menores Observantes que hacen valer su ideal e influencia,
imponiéndose definitivamente a los Menores “Conventuales” o
“Claustrales”, es decir a los no “reformados”. Conocemos bastante bien al
mas ilustre de estos observantes, el cardenal Ximénez de Cisneros, y el papel
excepcional que desempefiard en los negocios del imperio. [...] Cisneros va
incluso a proceder, a peticion de Isabel la Catdlica a una reforma del clero
regular. [...]Los establecimientos de los menores son clausurados, el ideal de
pobreza apostdlica con el descubrimiento de América conoce un impulso
vigoroso y las interpretaciones escatologicas de la historia son revalorizadas.
A decir verdad, estas ultimas van a conocer un rebrote de vitalidad
extraordinario que explica bastante el impacto provocado por la aparicion
del Nuevo Mundo en la organizacion cosmografica medieval. (DEL VAL,
2002, p. 373)

Em alguns casos, como afirma Battaillon (2007), os postulados apresentados pela
reforma ja estavam presentes entre os observantes franciscanos, como, por exemplo, o
principio de uma espiritualidade interior e mais sincera. Essa seria uma forma de moralizar a
Igreja a partir de uma aproximacdo mais verdadeira do idedrio cristao.

El recogimiento es la espiritualidad que florece entonces entre los
franciscanos reformados de Castilla la Nueva. Es un florecimiento del
misticismo alentado por Cisneros, que encontrard su expresion mas rica y
mas matizada en el Tercer abecedario espiritual de Francisco de Osuna. Es
un método por el cual el alma busca a Dios en su propio seno, en un
desprendimiento tan total del mundo, que deja a un lado el pensamiento de
toda cosa creada, y hasta todo pensamiento discursivo. (BATAILLON, 2007,
p- 1666)

A observancia dos principios cristdos e da regra foi vista com maior ou menor rigor
por parte dos diferentes grupos de cada ordem religiosa. No caso da Ordem Franciscana, o
modo de observar os principios impostos pelo proprio Sao Francisco foi motivo de polémica
entre seus membros e esse conflito embarcou, poucos anos depois, com 0s primeiros irmaos
rumo ao Novo Mundo.

Foi nessa época que surgiram algumas correntes que derivaram da idéia de renovagéo
interna da Igreja e que, anos depois, foram contestadas por Lutero no seu movimento
reformista. Entre essas correntes renovadoras estavam os alumbrados, pertencentes a um

movimento surgido do espirito de renovacdo da época, que teve grande importancia na



204

Lopez. J.1

Peninsula durante as primeiras décadas do século XVI e, principalmente, na Espanha, pais em
que o movimento foi um claro precursor dos movimentos reformistas que dividiram a religido
cristd a partir da proposta luterana. No grupo dos alumbrados destacavam-se nomes como
Pedro Ruiz de Alcaraz, Isabel de la Cruz e Juan de Valdés, que mantinham, segundo Driver
(1997, p. 2), uma postura radical em relagdo ao modo de entender a vida cristd defendida por
Roma. A interpretacdo pessoal da Biblia, a negagdo da presenca de Cristo na eucaristia, assim
como o questionamento de velhos preceitos cristdos como o jejum, a peniténcia e as
indulgéncias propostos por Alcaraz s@o um claro antecedente do ideéario reformista que so foi
formulado por Lutero anos depois.

Embora fossem perseguidos ¢ condenados ao desterro ¢ até mesmo, algumas vezes, a
serem queimados na fogueira, os alumbrados criaram um campo propicio para a entrada de
movimentos renovadores na Espanha e, por outro lado, assim como o erasmismo, deram
esperanca para os setores marginalizados de uma sociedade que defendia a unidade nacional e
na qual os judeus conversos e 0s descendentes dos arabes ndo tinham espaco.

Los cristianos nuevos ejercitaron un papel muy importante para el
establecimiento de la idea erasmiana en Espafia. [...] después de haber
convivido tres castas — cristianos, judios y moros — durante mas de cinco
siglos, se produjo en Espafia un conflicto y una politica intolerante, una de
cuyas manifestaciones fueron los estatutos de limpieza de la sangre. En
aquella época el tener ascendencia judia o morisca significaba la muerte
social. Estos cristianos nuevos, que sufrian la desigualdad social,
encontraron su esperanza en la philosophia Christi de Erasmo, puesto que el
humanista holandés insistia en fraternidad de la humanidad mediante la
metafora del cuerpo mistico de Cristo. (ANDO, 1997, p. 61-62)

A influéncia do pensamento erasmista ndo afetou somente o lado espiritual da ordem
religiosa e sua forma de entender a vivéncia cristd e o sacerddcio, pois o lado humano também
foi modificado pelas idéias do controverso holandés que, naquele momento, era o escritor
mais famoso na Europa e, principalmente, na Espanha, onde o seu pensamento havia recebido
uma forte acolhida.

Um dos aspectos mais importantes do humanismo foi a relevancia que os diferentes
intelectuais haviam dado a literatura e, mais especificamente, aos géneros que remetiam a
oralidade. Para que a literatura estivesse a servico da formago do proprio homem ela deveria
ser pratica, porém, como observamos ao fazer referéncia ao resgate da retorica tradicional, a
mensagem ndo deveria ser transmitida de forma objetiva, mas, sim, de um modo que

permitisse que o destinatario alcange por si mesmo o objetivo. A retdérica como a arte da



205

Lopez. J.1

persuasdo discursiva aproxima-se, assim, da oralidade para disseminar de modo mais eficiente
0 seu ensinamento provocador.

Assim, os didlogos, os coloquios, os sermdes e, principalmente, as cartas familiares
ganharam um papel de destaque no projeto educativo dos pensadores humanistas. Segundo
Bataillon (apud ANDO, 1997, p. 63), a literatura proposta pelos humanistas deveria ser ao
mesmo tempo festiva, verdadeira, substancial e eficaz para orientar os homens no encontro da
sabedoria e da piedade.

Desta maneira, os géneros derivados da oralidade cumpriram uma fungio didatica e
critica que, como afirma Concejo (1985), foram o prentincio do ensaio critico que, nos século
seguintes, foi o grande protagonista do pensamento ocidental ¢ chegou as terras americanas
pelas maos de nomes tdo importantes como Alexander Von Humboldt ¢ Charles Darwin,
entre muitos outros.

Essa outra fung¢fo do género epistolar, como ja examinamos nos capitulos precedentes,
afetou consideravelmente a estrutura da carta que, sob o olhar do proprio Erasmo, foi
revisitada para ganhar novas formas e uma linguagem mais clara de acordo com a sua fungéo
didatica e exemplar. O resgate da retorica, a arte da persuasdo, determinou as bases da
evangelizacdo americana por ser o meio perfeito para divulgar a espiritualidade religiosa e, ao
mesmo tempo, amenizar os terriveis efeitos da recente conquista militar. Assim, o género
epistolar serviu de apoio para o desenvolvimento de uma das tarefas menos gratas dos
religiosos que chegaram ao Novo Mundo: a denuncia das injusticas cometidas contra os
nativos € a procura urgente de uma solugdo para evitar o desastre que se anunciava desde as
primeiras décadas.

Diante do clima hostil que se instaurou porque os novos governantes € os colonos se
opunham a atitude desafiante dos irmaos menores de enviar correspondéncia a Coroa, 0s
franciscanos tiveram que adotar uma estratégia discursiva de usar a persuasdo para evitar um
ataque frontal, evitando, assim, o comprometimento da continuidade da evangelizagdo. Pelo
menos, como ja vimos e agora voltaremos a considerar, durante os primeiros anos ¢ da méao
de uma serie de nomes.

Nas proximas paginas analisaremos algumas das mais reveladoras epistolas redigidas
pela Ordem Serafica durante o periodo estabelecido pelo recorte temporal da tese. No quadro
a seguir apresentamos a relagdo cronologica de todas as cartas analisadas na pesquisa

documental.



e
=4
e

Urpe 206
Lopez. J.1
Autor Destinatério Data Procedéncia
1 | Fray Martin de Valencia Carlos I de Espanha 1-IX-1526 | Cidade de
México
2 | Fray Pedro de Gante Companheiros da | 27-VI-1529 | Cidade  de
Prov. de Flandées. Meéxico
3 | Fray Juan de Zumarraga Carlos I de Espanha 7-X1I-1530 | Cidade  de
Meéxico
4 | Fray Pedro de Gante Carlos I de Espanha 31-X-1532 | Cidade  de
Meéxico
5 | Fray Martin de Valencia Carlos I de Espanha 17-X1-1532 | Guatitan
6 | Fray Jacobo de Tastera Carlos I de Espanha 6-V-1533 | Rexuncinco
7 | Fray Juan de Zumarraga Juan de Salamano 20-XII- Meéxico
1537
8 | Fray Juan de Zumarraga Seu Sobrinho 23-VIII- Cidade  de
1539 México
9 | Fray Juan de Zumarraga Seu sobrinho 18-VIII- Cidade de
1541 México
10 | Carlos I de Espanha Fray Juan de | 1-V- 1543 | Barcelona
Zumarraga
11 | Fray Juan de La Puerta Real Conselho de | 1-1I-1547 | Mérida
Indias
12 | Fray Juan de La Puerta Francisco de Montejo | 1-11I-1547 | Nueva
Espafia
13 | Fr. Lorenzo de Bienvenida | Felipe Il de Espanha 10-11-1548 | Yucatan
14 | Fray Toribio Motolinia Felipe II de Espanha 25-11-1548 I%I’Fr.anCiSCO de
€X1CO
15 | Fray Alonso de Veracruz | Principe Maxiliano 1-X-1549 | Nueva
Espafia
16 | Cabildo  Catedral  de | Real Conselho de | 24-X-1550 | México
México I1ndias
17 | Fray Pedro de Gante Carlos I de Espaiia 15-11-1552 ;,FtanCiSCO de
€X1CO
18 | Fray Angel de Valencia Carlos I de Espafia 8-V-1552 | Guadalajara
19 | Fray Fco. de Bustamante Carlos I de Espaiia 20-X-1552 | México
20 | Fray Toribio Motolinia Carlos I de Espaiia 2-1-1555 Taxcala
21 | Fray Andrés Olmos Carlos I de Espafia 25-X1-1556 | Nueva
Espafia
22 | Fray Francisco de Toral Real Consejo de las | 25-V-1558 | México
Indias
Fray Pedro de Gante Felipe 11 13-VI-1558 | San
23-VI-1558 | Francisco de
México
23 | Fray Francisco. de Toral Felipe 11 20-11-1559 | San
Francisco de
México
24 Provi.nciais das Order_les de Santo Felipe 11 01-V-1559 | Tlaxcala
Domingo, S3o Francisco e Santo
Agostinho.
25 | Provinciais das Ordenes de | Felipe II 07-I11-1560 | ~==mmmemmmmeeem

Santo Domingo, Sdo Francisco




=g
L=
e

UFre 207
Lopez. J.1
e Santo Agostinho.
26 | Ordenes de Santo Domingo, | Felipe II 25-11-1561 | México
San Fracisco y San Agustin
27 | Fray Jeronimo de | Felipe II 01-01-1562 | Toluca
Mendieta
28 | Fray Juan de Mansilla Felipe 11 24-V-1562 | Xalapa
29 | Fray Francisco de Toral Pedro Menendez de | 5-1V-1567 | Merida  de
Avilés Yucatin
30 | Fray Francisco de Toral Felipe 11 20-IV-1567 | Merida  de
Yucatan
31 | Fray Miguel Navarro Consejo de las Indias | 24-V-1568 I?/I Francisco de
€X1CO
32 | Fray Miguel Navarro Felipe 11 06-X1-1569 | Francisco de
Mexico
33 | D.Pedro de Moya y Contreras Felipe 11 24-1-1575 México
34 | D.Pedro de Moya y Contreras Felipe 11 24-111-1575 | México
35 | D.Pedro de Moya y Contreras Felipe 11 24-1V-1579 | México
36 | Philipe d Escalante Felipe 11 1581 | cmmmmmmo o
37 | D.Pedro de Moya y Contreras Felipe 11 26-X-1583 | México

O epistolario franciscano: estudo cronologico

Avaliar um periodo tdo controverso e complexo como o tratado nesta tese obriga-nos a
fazer uma breve contextualizagdo historica e identificar qual foi a sua repercussdo direta no
corpus epistolar que sera analisado a seguir.

Até agora observamos alguns dos momentos mais relevantes desse periodo a partir da
perspectiva da cronologia franciscana na Nova Espanha. Agora, esses momentos serdo vistos
década a década do ponto de vista da influéncia exercida no tom das correspondéncias que

compde o corpus do nosso estudo.

A primeira década e as primeiras letras

Sem considerar a presenga dos padres Diego Altamirano y Pedro Melgarejo, que
acompanharam Cortés durante a conquista do México, mas que foram obrigados a voltar para
a Espanha por desavencas com o conquistador, a Ordem de Sdo Francisco se fez
verdadeiramente presente na Nova Espanha no dia 13 de agosto de 1523 com a chegada do
primeiro grupo de padres enviados pelo monarca espanhol apos a reiterada solicitacdo de
Cortés.

Desse grupo inicial, destaca-se a figura do frei Pedro de Gante, pioneiro e verdadeiro
motor da primeira evangelizagdo nos territorios recém-conquistados pelas tropas cortesianas.
Um ano depois, no dia 18 de junho, chegou o famoso grupo dos doze, com nomes tdo

importantes como frei Martin de Valencia e frei Toribio de Benavente. Em 1529,



208

Lopez. J.1

acompanhando outro grupo, chegou uma das figuras mais importantes da chamada Idade de
Ouro das ordens mendicantes: frei Bernardino de Sahagiin. Outra chegada de vital
importancia nessa primeira década foi a do recém-nomeado primeiro bispo do México frei
Juan de Zumarraga, que viajou aproveitando a expedicdo que trazia os membros da Primeira
Audiéncia, com os quais, como veremos, o bispo teve sérios conflitos.

Ap06s um breve tempo de adaptagdo, os primeiros irmaos foram separados e cada um
foi enviado a uma regido diferente. Todos eles deixaram registros escritos da sua presenca e,
principalmente, da sua obra. Contudo, como ja notamos, ndo sdo muitos os documentos
epistolares desses primeiros anos encontrados. Apesar disso, esses poucos dados nos sdo
suficientes para mostrar o espirito desses primeiros anos em trés aspectos principais: o
entusiasmo diante das muitas perspectivas; a surpresa diante das novidades da terra e das
gentes; e os primeiros registros das dentiincias das atividades pouco cristds dos espanhois no
relacionamento com os naturais.

Os primeiros registros que temos da chegada das tropas espanholas as terras nahuas
pertencem aos soldados que entraram e sitiaram a capital. Ndo sdo registros epistolares, em
alguns casos, porém nos ajudam a entender o discurso narrativo da conquista, segundo o
denominou Pastor (1993). Dentre eles, destacam-se as Cartas de Relagdo de Ferndo Cortés e
as Cronicas De Bernal Diez ou de Andrés de Tapia, entre outros. Alguns desses textos foram
jé contemplados no comego da segunda parte desta tese e nos serviram entfo de base para
mostrar a grande diversidade do discurso dos cronistas na hora de narrar um mesmo episodio.
Tais textos pertencem majoritariamente ao género derivado — se € possivel utilizar essa
nomenclatura no campo literario — da conquista militar.

No que se refere a conquista espiritual nos primeiros anos ap6s a chegada do grupo
dos doze (1524), infelizmente encontramos poucos documentos epistolares de membros da
Ordem de Sao Francisco durante a nossa pesquisa. A citada interceptacdo de muitas cartas,
assim como alguns outros episddios histdricos posteriores como a queima de arquivos durante
o periodo de independéncia, impediu a conservacdo e o acesso a muitas dessas
correspondéncias. Podemos imaginar que muitos documentos ainda permanecem esquecidos a
espera de serem encontrados um dia por algum pesquisador que se aventure nas montanhas de
papéis velhos das muitas bibliotecas e arquivos da Europa e da América.

Somente tres cartas — a primeira de 1526, escrita por frei Martin de Valencia; a
segunda de frei Pedro de Gante de 1529; e uma de Juan de Zumarraga de 1530 — sdo os

registros dessa primeira década da presenca da Ordem na Nova Espanha. Em nenhum dos



209

Lopez. J.1

documentos aparece qualquer alusdo ao reino milenarista ou a utopia. O estilo das cartas esta
bem mais proximo a sua verdadeira fungdo que € a de informar e ndo especular um modo
mistico ou providencial sobre a presenca da Ordem no mais novo dominio da Coroa. Por esse
motivo, a estratégia discursiva tem um carater mais pratico ¢ proximo do espirito humanista
que, como vimos, foi “trazido na bagagem” desses irmaos menores.

A primeira carta selecionada foi datada no dia primeiro de setembro de 1526, na
cidade do México, somente dois anos apds a chegada do grupo dos doze, que era liderado
justamente pelo frei Martin de Valencia, autor da mesma. No fim da carta, constam as
assinaturas de alguns dos outros onze companheiros de frei Martin. A missiva inicia, como ¢
habitual, com um solene salutio, de acordo com a importancia do destinatario “Muy singular y
esclarecido Principe, Emperador y Rey Carlos V. A seguir, na introdutio, o religioso expoe
ao monarca espanhol, em poucas linhas, as boas novas sobre a perspectiva positiva da
conversdo dos indigenas. Frei Martin nota também a importancia da presenca da Igreja nessas
terras, destacando a prioridade do repartimento das terras e a criacdo de povoados para ajudar
na conversdo dos nativos — tal tema foi motivo de grande controvérsia entre os governantes e
até entre os proprios irmaos. Ja no inicio, o religioso destaca o pedido do imperador de ser
informado sobre as necessidades da Nova Espanha para conseguir a conversdo dos naturais:

Muy singular y esclarecido Principe, Emperador e Rey: - Después de haber
escripto una carta los padres dominicos e nosotros juntamente a V. M.
nuestro emperador y rey, nos fue mostrada una instruccién que Luis Ponce,
santa gloria haya, trajo, por la cual, sefior, sois visto querer e desear saber y
ser alumbrado cerca de lo que conviene a esta tierra e Nueva Espafia para
que ansi a todo Y. M. provea, maxime al provecho y conversion de estos
naturales infieles.(Carta de Frei Martin de Valencia, 1° de novembro de
1526)

Essa solicitagdo por parte do monarca, com o tempo, incentivou alguns membros da
Ordem Serafica a iniciar o estudo das culturas locais como uma forma, de um lado, de
“diagnosticar a doenga” para depois “receitar e curar”’, de acordo com Bernardino de
Sahagun; e de outro, de adaptar os desenhos dos codices pré-hispanicos para a edigdo dos
catecismos que ajudariam nesses primeiros momentos da evangelizacdo, como fez Pedro de
Gante.

A insisténcia do monarca para que fosse feito um estudo das culturas locais nos remete
a preocupag¢do dos humanistas em obter conhecimento mais aprofundado da natureza humana.
Tal interesse, como ja foi observado, determinou que campos do saber como a medicina e a

navegacdo avangassem consideravelmente. O encontro do quarto continente ¢ o contato com



210

Lopez. J.1

novas culturas provocou um duplo interesse desde os primeiros anos da descoberta
colombiana: primeiro, a erradicacdo do paganismo indigena e, segundo, o conhecimento da
cultura dos nativos.

Por determinagdo do rei Carlos V e da rainha Dona Joana e incentivado pelo
presidente da segunda audiéncia do México Sebastian Ramirez de Fuenleal, os religiosos, na
figura de Frei Juan de Zumarraga, foram levados a um estudo sistematico das culturas locais.
Ironicamente, Frei Diego de Landa, na regido de Yucatan, que pouco tempo apds sua
chegada, como forma de erradicar as antigas crencas dos indigenas, mandou queimar os
codices assim como o resto dos documentos, decidiu posteriormente apoiar a iniciativa de
seus companheiros da Ordem a empreender uma pesquisa que se estendeu pelas décadas
seguintes ¢ deu como resultado um excelente estudo sobre a cultura Maia.

Em um segundo momento, frei Martin de Valencia, por solicitagdo do monarca, fez
um parecer sobre um dos assuntos que, desde os primeiros contatos com os naturais,
preocupava todos que tinham a missdo de doutrina-los, ndo apenas afastando-os das antigas
crencas como também fazendo-os viver em sociedade com os recém-chegados.

Pero porque alli se platicé si seria bien que alguna ciudad se quedase sin
repartimiento para V. M., diremos lo que sentimos, y crea V. M. que a
ninguno més afladimos ni queremos mas su bien que el de nuestro
emperador y rey, y por tanta nos parece que todos se deben de repartir y
encomendar, porque todas han de tener y estar en nombre de V. M., y
ninguno tener, como dicen, horca y cuchillo. [...] La tierra toda es de V. M.;
ponga en ella la imposicion que le pluguiere, pero nada quede sin se
encomendar, si ansi a todos paresciere convenir. (Carta de Frei Martin de
Valencia. 1° de novembro de 1526)

Frei Martin, ao fazer um parecer favoravel sobre o que mais convém a nova terra e a
sua gente, cita o tema do repartimento. Tal instituicdo tinha como objetivo frear os graves
problemas derivados da politica de encomendas, que desde a colonizagdo das ilhas colocava
em risco a existéncia indigena. A diferenca entre a encomenda e o repartimento remete-nos
aos primeiros momentos da coloniza¢do, quando os indigenas eram repartidos entre o rei, os
conquistadores e os vizinhos. Em muitas ocasides, os termos encomenda e repartimento foram
empregados como sindnimos, mas considerando que nos territorios da Nova Espanha o mais
usual era o de encomenda, a escolha do religioso pelo outro substantivo ndo nos parece
casual. O repartimento recuperado na carta do religioso evoca o inicio da colonizacdo e faz
referéncia de forma quase melancolica ao desejo da rainha catdlica Isabel de Castela, avo do

monarca, de oferecer ao indigena a oportunidade de serem cristianizados e, a0 mesmo tempo,



211

Lopez. J.1

civilizados, podendo, deste modo, garantir aos naturais os mesmos direitos do resto de seus
suditos.

Assim, a andlise da primeira carta traz a tona dois assuntos fundamentais para entender
a problematica da convivéncia entre os naturais e os espanhois nas primeiras décadas da
coloniza¢do americana. O autor faz um alerta para que o chamado periodo continental ou
intermédio, segundo a denominag¢do de Cuetos (1996, p. 22), ndo repetisse 0S mesmos erros
da conquista anterior chamada antillana ou temprana, que foi desastrosa e ja deixava claro
que se continuasse com as mesmas praticas, em pouco tempo ndo haveria mais indigenas para
encomendar e muito menos para cristianizar.

No dia 27 de junho de 1529, frei Pedro de Gante escreveu aos seus irmaos da Ordem
da provincia de Flandes para informar sobre o andamento da evangelizag@o. Essa carta, que ja
foi citada anteriormente, tem um singelo tom familiar que a diferencia do estilo mais sdbrio
das outras cartas enviadas a Coroa. Porém, todas elas revelam-nos um religioso carregado de
humildade para reconhecer os seus méritos e a dificil missdo que lhe foi atribuida.

Como j& observamos linhas acima, frei Pedro faz observagdes sobre a qualidade da
terra e das gentes que a habitam, dando énfase as manifestacdes religiosas dos naturais e ao
seu medo natural dos deuses.

Los demonios de esta tierra tenidos por dioses eran tantos y diversos, [...] A
ciertos de ellos sacrificaban corazones de hombres, a otros sangre humana; a
cuales sus propios hijos; a cuales algunas codornices; pajaros a otros [...]y
tenian entendido que de no ofrecerles lo que pedian, serian muertos por ellos
y consumidos en cuerpo y alma. Creyendo tal, sacrificaban a sus dioses, que
no eran sin demonios, no por amor sino por miedo. (Carta de Frey Pedro de
Gante, 27 de junho de 1529)

Nesse breve fragmento, podemos observar uma das principais idéias subjacentes ao
ideario erasmista e, posteriormente, a reforma proposta por Martinho Lutero: a idealizagdo de
um Deus bondoso que seria adorado pelo seu amor aos homens e ndo pelo temor ao castigo.
E nesse ponto que os reformistas criticavam abertamente a venda de indulgéncias e de
perddes. A imagem de um Deus misericordioso que ama todos os seus filhos e ¢ adorado sem
temor estava entre as reivindicagdes dos reformistas e parece estar latente no conteudo da

carta de frei Martin.



212

Lopez. J.1

Sahagun e os Coloquios dos Doze

Talvez o documento mais importante da primeira década seja aquele que recolhe o
resultado dos primeiros coldoquios estabelecidos entre os principais senhores indigenas e o
grupo dos doze em 1524, pouco apds a sua chegada.

Embora tenha sido redigido quarenta anos apds o acontecimento € por uma pessoa que
nio estava presente, o texto apresenta um retrato perfeito dos primeiros momentos da
colonizagdo, sendo fiel & complexidade do encontro das duas culturas antagénicas que
tentavam se aproximar por meio do dialogo — este era, por sua vez, um dos géneros por
exceléncia do pensamento humanista.

Os Coloquios poderiam ter sido a ocasido perfeita para anunciar diante dos principais
representantes da comunidade nahua o carater divino da missdo dos religiosos. Porém,
aconteceu o contrario: desde as primeiras palavras, os franciscanos deixaram claro que eram
tdo homens quanto os que escutavam, ndo tinham nada de deuses e nem vieram do céu.

O texto prossegue, capitulo a capitulo, explicando os diferentes aspectos que
justificam a sua presenga na terra indigena, sem que em momento algum se fizesse referéncia
a temas como utopia, novo mundo ou milenarismo. Até porque os indigenas supostamente
ndo teriam entendido esses assuntos, embora possuissem crengas baseadas em pressagios que,
como puderam observar os proprios religiosos, em muitos pontos tinham uma dramatica
semelhanga com a que ndo podiam ou ndo queriam revelar. Por extensdo as religides
mesoamericanas eram de carater antropocéntrico ¢ assim proximas do pensamento humanista
vigente naqueles momentos.

Embora o evento tenha sido documentado por Frei Bernardino de Sahagiin quase
quatro décadas apos a realizagdo dos encontros, podemos supor que ele tenha sido fiel ao que
foi tratado nos coldquios. Caso o relato tivesse sido falsificado — algo que nfo parece ter
muita afinidade com o carater de Sahaglin —, ele teria ajudado a solucionar a situagéo critica
pela qual a Ordem passava naquele momento em que o texto foi redigido porque a questdo da
sagrada missdo manteria o interesse da Coroa espanhola pela evangelizagdo proposta pela
Ordem Serafica. Apesar da dificuldade que os principais devem ter tido para entender o que
os religiosos estavam contando sobre a fé cristd e seus mistérios, a réplica deles, por irénico
que possa parecer, foi de um tom marcadamente mistico e com grandes doses de supersti¢éo.

Tais referéncias misticas vdo desde a origem de deus até os elementos que

supostamente ele traz consigo tais como pedras preciosas dos mais diversos tipos, as quais



213

Lopez. J.1

lhes foram entregues dentro de um estojo ricamente ornamentado como presente do monarca
espanhol e que os principais consideraram como um cofre de riquezas divinas. O valor
mistico das pedras preciosas nas culturas mesoamericanas reforcava a idéia dos indigenas de
que os recém-chegados tinham uma missdo divina — essa oportunidade, porém, ndo foi
estrategicamente aproveitada pelos missionarios. Nas décadas seguintes, como analisaremos
mais atentamente depois, as cartas mostraram uma paulatina mudanga de estilo: foi da
adverténcia prudente até os ataques mais diretos, encabecados pelo padre Jeronimo de
Mendieta. O religioso, como adverte Cordiviola (2009), € o verdadeiro porta-voz das ilusdes
perdidas: “Mendieta seiiala el melancolico fin y cierra a la vez un proyecto”.

Podemos vislumbrar através da obra deixada por Mendieta o periodo da Idade de Ouro
da evangelizacdo. Suas cartas talvez apresentem a chave para entender que o chamado Reino
Milenario e a sublimacdo do desejo de um Novo Mundo, conforme afirma Phelan (1973) foi
mais o produto de um determinado momento, de uma determinada situagdo e de um
determinado grupo de pessoas do que propriamente produto de um desejo coletivo como

parece evidente nos estudos desse autor e de alguns outros.

Os anos trinta: entre o sol e a lua, a Virgem de Guadalupe

A segunda década da presenca da Ordem na Nova Espanha foi marcada por fatos
importantes como a chegada da Segunda Audiéncia, presidida por Ramirez de Fuenleal, ¢ a
consequente instauragcdo do Vice-Reino em margo de 1535, com a chegada do primeiro vice-
rei Dom Antonio de Velasco no mesmo ano.

Porém, certamente, o acontecimento mais importante para impulsionar a crenga no
Novo Mundo foi a controversa aparicdo da Virgem de Guadalupe no Monte Tepeyac em
dezembro de 1531. Tal fato foi, sem duvida, um dos pontos altos da tentativa de colonizagio
do imaginario nas terras da Nova Espanha. Diante das muitas dificuldades enfrentadas tanto
pelos religiosos como pelos naturais, a aparicio de Nossa Senhora foi decisiva para o
processo de interacdo das duas culturas antagOnicas. A historia dita oficial ndo discute a
veracidade da presenca da Virgem no Monte Tepeyac, porém, muitos outros duvidam dessa
apari¢@o e consideram o milagre como um recurso estratégico para atrair os indigenas para a
fé cristd. A questdo ganha maior controvérsia quando pensamos numa estratégia ideada por
quem e com que objetivo. A primeira vista esta pergunta e a sua conseguinte resposta
parecem obvias. Nas proximas linhas, no exame da epistola de Zumarraga, descobriremos que

nio ha tanta obviedade assim.



214

Lopez. J.1

Também nessa década houve um momento de inflexdo entre dois periodos. A morte de
Erasmo de Rotterdam em 1536 marcou o inicio do desprestigio do seu pensamento e da
proibicdo de suas obras na Peninsula e nas colonias. Nas décadas seguintes, a aproximacao de
alguns dos postulados do pensador holandés do movimento reformista e, por extensdo, da
estrita observancia da regra de ordens religiosas como a franciscana favoreceu o
distanciamento entre o velho e o novo modo de entender a evangelizagdo americana, bem
como permitiu uma nova postura da Coroa espanhola em relacdo ao clero regular.

Veremos na seqiiéncia, a partir da analise da epistolografia franciscana, como o exame
de fontes documentais pode mostrar uma visdo diferente dos fatos. Tal perspectiva coloca
Antonio Valeriano, autor do Nican Mopohua, como o mais provavel incentivador da historia
através da obra ficcional.

Embora a carta a qual nos referimos antes tenha sido escrita na década anterior, no dia
sete de dezembro de 1530, ela serd incluida nesse momento pela importancia do seu conteudo
nos acontecimentos posteriores a segunda década da presenga dos espanhdis nos territdrios do
atual México.

O texto do padre Zumarraga mostra-se um bom exemplo de epistola humanista, tal
qual examinamos por meio da carta redigida pelo préprio Erasmo de Rotterdam apresentando
ao pensador espanhol Juan Luis Vives. Obedecendo ao preceito de Erasmo, a carta que
analisamos de Frei Juan, primeiro bispo do México e uma das vozes mais importantes da
comunidade novo-hispana, trata de diferentes aspectos da evangelizacdo com uma estrutura
simples, elegante e de carater exemplar.

A intencdo do autor ¢ mostrar, através dos diversos incisos, as vicissitudes pela quais
passa a sua missdo junto de seus irmaos nas terras americanas, a fim de persuadir o monarca
sobre as possiveis solugdes dos varios conflitos. Essa carta, sem duvida, confirma-se como
uma das mais importantes do epistolario franciscano, tanto pela riqueza de dados que nos
oferece como por ser uma das primeiras, sendo a primeira, carta americana a fazer referéncia
ao mito da aparig¢do da Virgem de Guadalupe. Porém, como poderemos ver ao confrontar a
epistola com a conhecida histéria do milagre da apari¢do, alguns dados nos oferecem novas
interpretacdes da historia do mais famoso mito latino-americano.

Frei Juan de Zumarraga, como ja foi observado, chegou ao México em 1527, ainda
com o titulo de bispo sem consagracdo, o que s6 aconteceu oficialmente em 1533. Desde o

primeiro momento, teve que enfrentar a hostilidade dos governantes do futuro Vice-Reino da



215

Lopez. J.1

Nova Espanha, especialmente do governador do Panuco e presidente da Primeira Audiéncia
(1527) Blasco Nuifio de Guzman.

Essa audiéncia enviada pelo monarca Carlos V tinha como um dos seus principais
propositos neutralizar o crescente poder de Ferndo Cortés e, ao mesmo tempo, fiscalizar se as
ordens enviadas pela Coroa estavam sendo obedecidas.

O autor da carta divide as suas idéias em diferentes paragrafos e cada um deles oferece
uma série de informagdes. Os dados se sucedem e se complementam para confluir na tematica
central da missiva: informar ao monarca espanhol sobre os avangos no processo de
evangelizacdo dos naturais e sobre os obstaculos encontrados por parte dos indigenas e dos
proprios espanhdis. Nas proximas linhas vamos mostrar, de modo fragmentado, o texto da
carta com a correspondente analise dos seus aspectos mais importantes. Esta carta pode ser
encontrada também nos anexos.

Antes de comegar propriamente a analise, ¢ importante observar como a epistola
redigida por um dos principais envolvidos no assunto pode ter sido indiretamente a fonte de
inspiragdo do que até hoje ¢ considerado um dos mitos mais importantes da historia da Igreja
na América Latina: a Virgem de Guadalupe.

Como identificado no texto Nican Mopohua, escrito pelo ex-aluno e posteriormente
professor do Colégio de Santa Cruz e governador de Tenochtitlan Antonio Valeriano, a
Virgem apareceu ao indio Juan Diego em dezembro de 1531. Vejamos, entdo, o relato da

primeira apari¢do contido no Nican Mopohua:

Passados dez anos da conquista da cidade México, jazem ja por terra e
o escudo, por todos os cantos estdo rendidos os habitantes do lago e do
monte.

Desse modo teve comeco, deu flores, abriu seus brotos a fé, o
conhecimento daquele por quem vivemos, o verdadeiro Deus Téotl.
Exatamente no ano de 1531, quando se tinham passado poucos dias do
més de dezembro, sucedeu que havia um pobre digno, camponés do
lugar. Seu nome era Juan Diego, segundo consta, habitavam em
Cuaubhtitlan.

E no que se refere as coisas de Deus, tudo aquilo pertenecia a
Tlatilolco. Era pois um sabado, ainda era noite. Vinha em busca das
coisas de Deus e de suas mensagens. E quando chegou ao lado da
pequena colina, no lugar chamado Tepeyac, ja estava amanhecendo.
Ouviu cantar no cume da pequena colina: como se distintos passaros
preciosos cantassem e se alternassem [...]Juan Diego estacou e disse a
si mesmo: "Porventura eu mereco? E por dignidade minha que o
ougo? Sera que ndo estou sonhando? Sera que o que estou vendo néo ¢
uma miragem? Onde me vejo que estou?



216

Lopez. J.1

La onde que ficaram nossos passados, 0s ancidos, os nossos avos? La
na terra da flor, na terra de nossa carne? La dentro do céu? Eu tinha os
olhos fixos no cume da pequena colina, no rumo por onde sai o sol de
14 para c4 saia o precioso canto celestial.

E quando finalmente o canto cessou, quando tudo ficou em paz ouviu
que o chamavam la do cume da colina, e lhe diziam: “Digno Juan,
digno Juan Diego” foi entdo que ousou ir para onde o chamavam. Seu
coracdo em nada se alterou, nem teve temor algum. Ao contrario, se
sentiu muito contente, muito alegre. Foi ao subir a colina que viu uma
senhora que estava ali de pé, que o chamava para que fosse a ficar ao
seu lado. Quando chegou a sua presenca, muito se admirou de sua
perfeita autoridade. Sua roupa langava raios. E ja a pedra e os
penhascos onde estava de pé, ao receber como flechas os raios e a
claridade, pareciam de esmeraldas preciosas, joias pareciam, a terra
resplandecia com os resplendores do arco-iris. [...]Jinclinou-se diante
dela, ouviu seu pensamento e sua palavra sumamente recriadora,
muito esclarecedora, como algo que atrai e procura amor.

Disse-lhe: “ouve, filho meu, o mais desamparado, digno Juan: para
onde vais?” e ele respondeu: “senhora e rainha minha, menina: tenho
de chegar a tua casa de México Tlatelolco, para seguir as coisas
divinas que nossos sacerdotes, que sdo imagens de nosso senhor nos
dao”.

Entdo ela conversou com ele e lhe revelou sua preciosa vontade.
Disse-lhe: “sabe e guarda seguro no teu coracdo, filho meu o mais
desamparado, que eu sou a sempre Virgem, Santa Maria, Mae do
Deus de Grande verdade, Teotl, Daquele por quem vivemos, do
criador de pessoas, do dono de tudo o que esta proximo e longe, do
Senhor do Céu e da Terra.

“Quero muito e desejo vivamente que neste lugar construam minha
ermida. Nela mostrarei e darei as gentes todo o meu amor, minha
compaixdo, minha ajuda e minha defesa. Porque eu sou a mae
misericordiosa, tua e de todas as na¢des que vivem nessa terra, que me
amem, que me falem, me busquem e em mim confiem. Ali hei e ouvir
seus lamentos e prover remédio e curar todas as suas misérias, penas e
dores.

E para que essa misericordia se realize, vai ao palacio do Bispo do
Meéxico, e lhe diras de que modo eu te envio como mensageiro, para
que lhe reveles o muito que desejo que aqui me faga uma casa, que
levante meu templo no plano. “Tu lhe contaras tudo o que viste e
admiraste € o que ouviste...”. (MULTHAUPT, PREGARDIER, 1989,
p. 14-15)

Como veremos a seguir, 0s protagonistas, assim como os fatos mais marcantes da
apari¢do, estdo presentes na carta, porém, em momento algum se faz referéncia ao milagre.
Ao contrario, o bispo acusa os indigenas de engana-los com diferentes estratégias para
continuar adorando seus idolos anteriores, afirmando que um deles era situado no Monte

Tepeyac, exatamente onde a Virgem se apareceu a Juan Diego.



217

Lopez. J.1

A carta inicia, como ¢ de praxe em todas as cartas destinadas a Coroa, com o
cumprimento oficial ao monarca espanhol e, nesse caso particular, acompanhado da
informacédo sobre o local e o santo correspondente ao dia em que foi redigida.

Santificada, Cesarea, Catdlica Majestad, el Emperador Don Carlos,
nuestro Sefior Rey:

Mas Sublime y Augusta Majestad, desde esta Ciudad de México,
capital de la Nueva Espafia, en el dia de San Ambrosio, en el afio de
Nuestro Sefior Jesucristo de mil quinientos treinta, os saludo. (Carta
de Frey Juan de Zumarraga. Sete de dezembro de 1530)

No primeiro paragrafo é enfatizado o objetivo principal da carta que ¢é, como ja foi
dito, informar sobre o processo de evangelizagdo dos naturais. O religioso revela sutilmente
que um dos problemas para cristianizar os indigenas ¢ sua grande supersti¢do, mas, por outro
lado, essa mesma crenga tem ajudado a persuadi-los.

Su gente siempre ha sido despreciablemente supersticiosa, viendo
siempre malos agiieros y portentos [...]JEsa tendencia hacia Ia
supersticion y la credulidad, ambas cosas, nos han ayudado, e
impedido a la vez, a continuar con nuestra campafia de hacer que la
adoracion al demonio se troque en Cristianismo. (Carta de Frey Juan
de Zumarraga. Sete de dezembro de 1530)

Desta maneira, Zumarraga justifica, por um lado, as dificuldades na evangelizacio e,
por outro, antecipa a solucdo dada: o uso da supersticdo indigena a favor do trabalho dos
missionarios. Esse tipo de arguicia retorica responde ao principio idealizado por Ainsa (1998,
p.56) da “fuga hacia adelante” que marcou intensamente o discurso americano, como ja
observamos.

No paragrafo seguinte, o autor ndo deixa de fazer um comentario, que surpreende por
partir de um religioso que se diz protetor dos indigenas: “Los conquistadores espaiioles, en
sus primeras matanzas en estas tierras, hicieron una admirable labor”. Podemos imaginar
que esse admiravel trabalho, como o proprio autor esclarece posteriormente, seja a destruicdo
dos templos e idolos pagédos, porém, a palavra matanga ndo nos parece entdo muito acertada.
Ela nos remete ao pensamento citado anteriormente de Joseph Perez (2001, p. 98) sobre a
correspondéncia existente entre a agdo evangelizadora e a conquista: a campanha militar era
legitimada pela conquista espiritual e o saque das riquezas era compensado pelo fato de darem
aos indigenas a possibilidade de conhecer a palavra de Deus ¢ a vida crista.

Igualmente, em outra parte da carta, o bispo faz referéncia aos nativos de um modo um

tanto inadequado: “Esos hipocritas salvajes, escondieron sus impias imdgenes en esos lugares



218

Lopez. J.1

santos, creyendo que nunca se descubririan”. Podemos ver nessa pequena observagdo do
Bispo o fendmeno conhecido no dmbito dos estudos culturais como ambivaléncia, que se
caracteriza por produzir no individuo um processo simultdneo de nega¢do e de identificagio
com o outro. Por um lado, ha uma aproximacdo e valoriza¢do da cultura e dos costumes
indigenas, mas, por outro, um efeito contrario de desprezo e desvalorizacdo. Esse processo se
difere bastante da demonizacdo praticada pelos colonizadores, para quem era preciso
considerar o indigena com desprezo, afastando-o do convivio. Essas duas formas de entender
a natureza do indigena configuram os modos de relagdo estabelecidos entre os principais
envolvidos no processo de colonizagdo e os novos suditos da Coroa.

A destrui¢do dos templos e dos idolos, e, principalmente, a construcdo de igrejas sobre
as ruinas dos edificios anteriores — em alguns casos usando as mesmas pedras — simboliza
esse processo de reconstrucdo material e espiritual do Novo Mundo. O modelo adotado seguiu
0s passos dos primeiros cristdos com uma possivel interferéncia do pensamento erasmista que
propunha a volta ao evangelismo inicial: “Sin embargo, nos, sélo emulamos a esos primeros
evangelistas Cristianos, que levantaron sus altares en donde los romanos, griegos, sajones,
etcétera”.

No entanto, no proximo pardgrafo o autor deixa transparecer que a substituicdo dos
cultos nem sempre foi bem sucedida. Como podemos ver nas linhas abaixo, a carta aborda um
dos maiores obstaculos para a evangelizagdo: a perpetuagio dissimulada dos cultos anteriores
por parte dos indigenas, aproveitando a inocéncia inicial dos religiosos.

Ya os hemos mencionado acerca de nuestro éxito, durante nuestro
primer aflo o algo asi, en esta Nueva Espafia, al encontrar y destruir
miles de idolos que los conquistadores habian visto. Cuando al fin, ya
no estaba a la vista ninguno de ellos y cuando los indios juraron antes
nuestros Inquisidores que ya no habia ni uno en lugares escondidos,
nos, no obstante, sospechamos que los indios todavia seguian
venerando a esas viejas deidades prohibidas, en privado. [...]
Nosotros, nos sentimos muy satisfechos de haber vuelto a descubrir y
destruir, otra vez, tantos objetos sacrilegos... Hasta que, después de
algun tiempo, nos dimos cuenta de que los indios sélo buscaban
apaciguarnos y mofarse de nos. Esto no tiene la menor importancia, ya
que en ese caso, lo mismo nos hubiera ofendido su impostura. Parece
que nuestros severos sermones, provocaron una verdadera industria
entre los artesanos indigenas, ya que apresuradamente fabricaron esas
figuras, s6lo con el tinico propdsito de que fueran mostradas y rotas
delante de mnos, en una aparente sumision ante nuestras
amonestaciones. (Carta de Frey Juan de Zumarraga. Sete de dezembro
de 1530)



219

Lopez. J.1

Observando ainda essa mesma questdo, podemos entender porque a carta de
Zumarraga se confirma como uma das mais interessantes do corpus epistolar desta tese: ela
contempla multiplos aspectos referentes as primeiras relacdes entre os indigenas e os
religiosos. Como mostramos no inicio desta andlise, o episddio da apari¢cdo da Virgem —
posteriormente chamada de Guadalupe — foi um dos momentos mais relevantes da
evangelizagdo mexicana. A histdria foi narrada pela primeira vez pelo professor do Colégio
Franciscano de Santa Cruz Antonio Valeriano e € até hoje motivo de grande controvérsia, pois
parece que uma parte foi extraida da carta e foi reelaborada para construir um dos mais
importantes milagres da cristandade.

Objeto de dentincia por parte dos franciscanos, a continuagdo dissimulada dos cultos
pré-hispanicos parecia estar presente no episddio da apari¢do, pois a escolha do local ndo
parece fortuita ja que era onde acontecia o culto da deusa-mae Tdnatzin. Esse fato, no entanto,
ndo tem importancia para o bispo porque, segundo ele, edificar onde antes se venerava um
culto pagdo era uma forma de terminar com a falsa idolatria. Vale reiterar que em momento
algum o religioso faz referéncia a aparicdo de Nossa Senhora.

En un punto de la tierra llamada Tepeyaca, al norte de aqui y al otro
lado del lago, habia un lugar en donde los indios adoraban a Ténatzin,
una especie de Madre Diosa, y nos, hemos mandado construir alli un
santuario a la Madre de Dios. A peticion del Capitan General Cortés,
le hemos dado el mismo nombre de Santuario de Nuestra Sefiora de
Guadalupe, como el que esté situado en el lugar de donde €l proviene,
la provincia de Extremadura en Espafia. (Carta de Frey Juan de
Zumarraga. Sete de dezembro de 1530)

Vale também ressaltar que a Virgem de Guadalupe tinha uma especial importancia
para os franciscanos, pois a maior parte dos irméos enviados a Nova Espanha perteneciam a
da provincia Sao Gabriel na regiao de Extremadura, na Espanha. Regido onde o culto
guadalupano, na sua forma peninsular, tinha grande importancia. Ao mesmo tempo grande
parte dos conquistadores do Novo mundo, entre eles o proprio eram procedentes de esta
regiao extremenha.

Em outro fragmento da carta, Zumarraga agradece ao monarca por ter enviado varios
enxertos de rosa que, como menciona o autor, adaptaram-se muito bem ao clima da regido,
brotando durante todo o ano. Esta informagdo contradiz a historia de Nican Mopohua que
disse que quando a Virgem apareceu ndo era época de florescimento das rosas.

Enviou-me ao cume da colina, onde antes a vira, para que ali colhesse
diferentes flores de Castela. Depois que as colhi, trouxe-as para baixo,



220

Lopez. J.1

ao sopé do cerro. E ela, com as suas maozinhas, as recolheu; outra vez
coloquei-as na dobra de minha manta, para vir trazé-las a ti, ¢ a ti, em
pessoa as entregar.

Ainda que eu soubesse que o topo da colina ndo ¢ lugar onde brotam,
que ali é s6 pedra, nem por isso me surpreendi ou duvidei.
(MULTHAUPT, PREGARDIER, 1989, p. 21-22)

Contudo, ndo estamos analisando a carta de Zumarraga para questionar a veracidade
do milagre e sim para observar os detalhes do acontecimento que, sem duvida, possui relagio
com o conteudo da epistola. No seguinte fragmento da carta surge o nome de Juan Diego, um
simples e devoto indigena que cuida das flores. Mais uma vez, em momento algum o
personagem ¢ associado ao milagre da apari¢cdo da Virgem.

Queremos dar las gracias a Vuestra Generosa Majestad por vuestro
regalo, que ha sido traido por la ltima carabela: los muchos injertos
de rosas que nos habéis mandado de vuestro Real Invernadero para
suplir aquellas que nos trajimos en un principio. [...]JQuizas interese
saber a Vuestra Majestad que nunca antes crecieron rosas en estas
tierras, y que las que nos plantamos, han florecido tan
exuberantemente como nunca antes nos lo hemos visto, ni siquiera en
los jardines de Castilla. El clima aqui es tan saludable como el de una
eterna primavera, y por eso las rosas florecen abundantemente durante
todo el afio, incluso en este mes (que es diciembre cuando nos os
escribimos) que de acuerdo a nuestro calendario es mitad del invierno.
Y nos, nos consideramos muy afortunados en tener a un jardinero
altamente capaz, en la persona de nuestro fiel Juan Diego. (Carta de
Frey Juan de Zumarraga. Sete de dezembro de 1530)

A carta estd configurada, conforme ja dissemos no inicio desta andlise, como um
informe e mostra diversos aspectos referentes ao processo de evangelizacdo, desde as
dificuldades enfrentadas pela resisténcia dos indigenas para abandonar suas antigas crengas e
a forma dissimulada de perpetua-las até a esperanca de supera-las, “edificando” novas crengas
sobre as antigas. O bispo também aproveita a correspondéncia para agradecer a grande ajuda
do monarca e, particularmente, o envio dos enxertos de rosas.

A retorica empregada pelo religioso persuade o destinatario da carta sobre os
problemas enfrentados e, com um tom sereno e carregado de esperanca, mostra as possiveis
solucdes para superar os obstaculos. Porém, reiteramos que a importancia da carta reside no
fato de que ela apresenta os elementos e as circunstancias historicas envolvidas na construgio
do mito da Virgem de Guadalupe; ao mesmo tempo, a partir dos detalhes que nos fornece,

podemos entender como a nova sociedade hispano-indigena foi surgindo.



L=
L=
e

221

UFPE

Lopez. J.1

Confrontando, entfo, o conteido da carta com o texto do Nican Mopohua e também

com os fatos ja conhecidos que propiciaram a adoragdo da Virgem de Guadalupe como

padroeira dos mexicanos, atrevemo-nos a afirmar que o surgimento do mito foi obra dos

proprios indigenas como uma forma de adaptar as suas crengas a nova religido. A nosso favor

temos a dentiincia do padre franciscano Bernardino de Sahagun contra o modo como os

indigenas empregaram o mito da apari¢cdo para continuar a sua idolatria pagd. A escolha da

imagem da Virgem de Guadalupe para enfeitar o estandarte dos revolucionarios que lutaram

pela independéncia da Espanha ¢ também sintomatica da relagdo do culto com o mundo

indigena.

Cerca de los montes hay tres o cuatro lugares donde solian hacer muy
solemnes sacrificios, y que venian a ellos de muy lejas tierras. El uno
de estos es aqui en México, donde estd un montecillo que se llama
Tepeacac y los espafioles llaman Tepeaquilla, y ahora se llama
Nuestra Sefiora de Guadalupe. En este lugar tenian un templo
dedicado a la madre de los Dioses, que ellos la llamaban Tonantzin,
que quiere decir nuestra madre. Alli hacian muchos sacrificios a honra
de esta diosa, y venian a ellos de muy lejas tierras, de mas veinte
leguas de todas estas comarcas de México, y traian muchas ofrendas:
venian hombres y mujeres y mozos y mozas a estas fiestas. Era grande
el concurso de gente en estos dias; y todos decian «vamos a la fiesta
de Tonantzin»; y ahora que esta alli edificada la Iglesia de Nuestra
Sefiora de Guadalupe, también la llaman Tonantzin, tomando ocasion
de los predicadores, que a Nuestra Sefiora la Madre de Dios la llaman
Tonantzin. De donde haya nacido esta fundacion de esta Tonantzin no
se sabe de cierto; pero esto sabemos de cierto, que el vocablo significa
de su primera imposicion a aquella Tonantzin antigua; y es cosa que
se deberia remediar, porque el propio nombre de la Madre de Dios,
Sefiora nuestra, no es Tonantzin sino Dios y Nantzin. Parece esta
invencion satanica para paliar la idolatria debajo la equivocacion de
este nombre Tonantzin; y vienen ahora a visitar a esta Tonantzin de
muy lejos, tan lejos como de antes; la cual devocion también es
sospechosa porque en todas partes hay muchas iglesias de Nuestra
Sefiora y no van a ellas, y vienen de lejas tierras a esta Tonantzin
como antiguamente. (SAHAGUN, 2001, p- 1050)

Tal estratégia de acomodagéo religiosa ndo foi exclusiva dos mexicas, mas também foi

adotada por muitos outros povos como uma forma de sobrevivéncia das suas antigas crengas.

Por estas distintas razones, que son siempre dificil de distinguir en la
practica, los historiadores indigenas nahuas y mayas adoptaron lo que
hoy llamariamos de “mito cristiano” del origen del hombre y de la
historia de la salvacion cristiana y procuraron adaptar a €l las historias
de su pueblo. Estas adaptaciones tomaron formas distintas y siguieron
estrategias diversas segun el autor o el pueblo. En fin, se trato de un



222

Lopez. J.1

proceso dialégico en que los indigenas supieron escuchar a los
espafioles y en que estos también supieron atender la razén de los
primeros. (NAVARRETE, 2000, p. 17)

Independente de o mito ser uma adaptagio indigena ou cristd — ou talvez uma apari¢do
real da Virgem — o importante é que ele ajudou os religiosos a introduzir o culto cristdo entre
os nahuas e, a0 mesmo tempo, estes ultimos puderam manter o culto 8 Deusa Mae na figura
de Nossa Senhora, sem muitas interferéncias dos religiosos. Este foi o inicio do sincretismo —
ou da transculturagdo religiosa — que até hoje predomina nas religides americanas, como uma
forma encontrada pelos dois lados para evitar grandes conflitos nas primeiras décadas.

Para alguns religiosos havia a necessidade de um evento para firmar o elo entre a fé
cristd e os indigenas, porém, entre os franciscanos, liderados por frei Juan de Zumarraga,
como ja observamos hé pouco, a idéia de um estratégico milagre ndo era bem vista.

Era preciso ndo somente que os indios pudessem decifrar as imagens,
mas que elas se tornassem, para eles, portadoras de uma parcela de
divindade. Se o primeiro obstaculo implicava apenas acostumar-se
progressivamente com os cddigos icOnicos e iconograficos do
Ocidente, o segundo exigia que os indios tivessem a experiéncia
subjetiva do sobrenatural cristdo. Ora, de inicio a igreja foi contra os
milagres, que, aparentemente, s6 desempenhavam um papel
secundario na conversdo dos indigenas. A rejeicdo dos milagre,
manifesta em Franciscanos como Motolinia, Sahagliin e o arcebispo
Montufar, correspondia a uma concepg¢do otimista, triunfalista, até da
evangelizacdo. Refletia e sustentava uma opinido indigenista segundo
a qual o entusiasmo dos indios em receber a fé tornara desnessaciarias
intervencdes religiosas. Percebe-se ai igualmente a influencia secreta,
mas incontestavel do erasmismo, que inspirou algumas inquietagdes
no Arcebispo de México Juan de Zumarraga. (GRUZINSKI, 2003, p.
277)

No dia dezessete de novembro de 1532, menos de dez anos depois da chegada do
grupo de “Los Doce”, o frade franciscano frei Martin de Valencia, lider do grupo, redigiu uma
nova carta-informe que pode nos servir também de exemplo destes primeiros anos de
convivéncia entre espanhdis e indigenas.

Na carta, frei Martin agradece primeiramente a boa vontade do monarca em “avernos
traydo a este Nuevo Mundo” e por ter dado a oportunidade de evangelizar um povo que, ainda
com as marcas da luta nos seus corpos e nas suas almas, aceitaram de bom grado a palavra do
unico Deus verdadeiro: “abemos procurado de traer d estos gentiles el verdadero

conocimiento y corral de las obejas christianas” (TORENO, 1877, p. 55).



223

Lopez. J.1

O religioso mostra detalhes da recep¢do que a missdo franciscana teve por parte dos
indigenas nos primeiros momentos da evangelizagdo, com a destrui¢do sumadria dos idolos e
templos pagdos. Registra também o numero de batizados realizados pelos doze: chega a cem
mil por cada religioso. A conversdo em massa dos indigenas sera um dos principais feitos da
Ordem nos primeiros momentos ¢, a0 mesmo tempo, uma das causas da acusagdo contra a
Ordem Serafica por parte das outras ordens. Além disso, o estudo das linguas locais ¢
mencionado na carta como um meio de aproximar a palavra de Deus dos indigenas. Com o
passar do tempo, o objetivo de evangelizar nas linguas nativas foi motivo de polémica por
parte da Coroa espanhola, mas o uso generalizado das linguas indigenas na colonia s6 foi
abandonado varios séculos depois.

Depois do informe do bom andamento da missdo evangelizadora, frei Martin louva a
figura do primeiro bispo da Nova Espanha, Frei Juan de Zumarraga, a quem agradece a
grande ajuda para conter a furia contra as ovelhas cristds por parte dos lobos — nome usado
para referir-se aos espanhdis. O proprio bispo sofreu varias graves acusacdes por parte dos
espanhois e, por isso, Frei Martin oferece na carta o seu apoio, assim como o de seus irmaos,
ao companheiro da Ordem, colocando-se como testemunha de que todas as ag¢des
empreendidas pelo bispo foram justas e necessarias. A presenca de ouvidores reais criou um
grande mal-estar entre os membros da Ordem e, em um tom que combina o discurso oficial
com a acusacdo atenuada diante do que consideravam uma intromissdo, com o tempo, foi um
verdadeiro problema, colocando em risco o futuro das ordens mendicantes no novo programa
evangelizador da Coroa.

Em outra correspondéncia enviada pelo pioneiro frei Pedro de Gante a Coroa
espanhola no dia 31 de outubro de 1532, foram solicitadas provisdes de milho para a
alimentagdo dos nativos e, além disso, o religioso repassou alguns dos assuntos sobre o
processo da evangelizagdo, tais como a necessidade de apreender as linguas locais e a
importancia da construcdo de escolas formadoras para as criangas e, conseqiientemente, para
toda a comunidade. Pedro de Gante foi um dos principais incentivadores da educacdo dos
indigenas e o criador das escolas nas primeiras décadas do século, priorizando os meios
pedagogicos para a catequizacdo como cartilhas e pequenos doutrindrios. A escola de
Texcoco, fundada em 1523, ano da sua chegada, é antecessora direta da Escola de Santa Cruz
de Tlatelolco, aberta treze anos depois, expoente claro da preocupacdo do religioso com a

educacdo dos indigenas para integra-los a nova sociedade.



224

Lopez. J.1

A educacio franciscana, como ja observamos, teve uma dupla influéncia: por um lado,
a das escolas pré-hispanicas e, por outro, o modelo trazido pelos religiosos inspirado nos
“Irmdos da vida em comum”, que eram institui¢des pedagdgicas destinadas a criancas e
jovens nas quais os alunos viviam sem votos, porém, na pobreza, na castidade ¢ na
obediéncia. Nessas instituigdes européias, estudaram alunos como Erasmo, Calvino e Santo
Inacio de Loyola, fundador da Ordem Jesuita. Por irénico que parega, pode ter sido através
dessas instituicdes pedagdgicas que as ideias humanistas encontraram um caminho para a
Nova Espanha por meio de alunos como frei Diego Valadés, por exemplo.

E curioso observar na carta a humildade de frei Pedro para fazer o pedido de ajuda ao
monarca, fazendo uso de uma alusdo biblica que ndo condiz em nada com a conduta mostrada
pelo religioso na ultima década.

Le parecié a mi prelado que a mi me convenia escribir esta, como &
persona que mas he usado del oficio de Marta en este propdsito, y por
eso me atrevo a decirlo & V. M., considerando también que V.M.
ajeno de aceptacion de personas, no mirara la letra ni la insuficiencia
del que la envia, sino de lo que en ella & V.M. se suplica, y con
humildad en limosna se le pide. (Carta de Pedro de Gante. 31 de
outubro de 1532)

O citado “oficio de Marta” faz uma referéncia ao papel de Marta, que serviu a Maria
ajudando-lhe a cuidar de seu filho Jesus Cristo. Nesse caso, o papel empregado pelo padre
seria o de humilde protetor “na sombra” dos indigenas.

Em 1533, uma carta redigida pelo custédio da Ordem, Frei Jacobo de Tastera,
apresenta um detalhado informe da situagdo e das noticias sobre a receptividade dos indigenas
para aceitar a palavra de Deus ¢ a dificuldade que tinham de se aproximar de Cristo por causa
da condigdo de escravos imposta pelos espanhdis. Para tentar dar a esse problema uma
possivel solugdo baseada nos textos sagrados, frei Jacobo compara a situacdo com a dos
cristdos primitivos. Porém, em momento algum o frei faz referéncia a missdo divina da
Ordem nem ao messianismo, ndo apontando explicitamente quem faz mal aos indigenas e
deixando, assim, duvida sobre a origem real dos problemas pelos quais passavam os nativos.
Ao fazer referéncia aos textos sagrados, frei Jacobo langa uma das questdes que mais lhe
preocupam: como uma pessoa pode evangelizar um indigena fazendo-o de escravo?

Qué maravilla es que fuesen (los naturales) grandes pecadores los que tienen
por dioses a los demonios...? ;Qué fueron los trabajos de los Apdstoles traer
los gentiles a la fe? De cuan grandes pecados fueron los gentiles
inficionados, vean al apostol San Pablo, escribiendo & los romanos, que los
declara alli a la letra “no fueron por eso hechos esclavos, mas llamados a la



225

Lopez. J.1

fe y recibidos a misericordia [...] y el Sefior dice en el Evangelio: “venid a
mi los que estais cargaos etc., que yo os refecionare”; no dijo yo os haré
esclavos. (Carta de Frey Jacobo de Tastera. 6 de maio de 1533)

Tal pensamento estava presente nas bases da Bula Sublimis Dei, promulgada pelo
Papa Paulo III quatro anos depois. Como j4 mencionamos, uma vez determinada a sua
humanidade, o indigena deveria dispor dos meios para alcangar o bem supremo: a luz da fé.
Assim, a escraviddo e os maus exemplos ndo ajudariam o indigena a abragar a fé, encontrando
por si mesmo o caminho da salvacdo.

Com muita sutileza, o religioso, que nessa mesma época manteve um importante
enfrentamento com o padre dominicano Frei Domingo de Betanzos devido aos ataques
verbais deste ultimo contra os indigenas, indaga sobre a natureza do adversario € o acusa,
fazendo alusdo direta as palavras do padre Betanzos diante do Conselho das Indias sobre a
presumida incapacidade dos naturais: “Pues vemos que nuestro adversario no cesa de poner
estorvo com relaciones no verdaderas, queriendo dar a entender que los yndios desta Nueva
Esparia son incapaces”.

Nas proximas linhas segue a critica inicial contra o religioso dominicano de forma
sutil e sem dar o nome dos autores da vileza, contra aqueles que, sem ter tido a preocupagio
de tentar entender a lingua ¢ a alma dos indigenas, os acusam sem conhecimento. Tal
sentimento, observado por Frei Jacobo, remete-nos diretamente ao processo ja citado de
demonizag¢do que mostra como era mais Util criar uma imagem estereotipada e negativa dos
indigenas do que tentar entender a sua natureza. Para tanto, era empregada de modo
estratégico a calinia contra os nativos porque era uma forma mais rdpida de neutralizar os
efeitos negativos do trabalho for¢ado e, a0 mesmo tempo, um meio adequado de desqualificar
as dentincias dos religiosos.

[...] si fue religioso, si aprendio la lengua de los indios, ¢ que los sermones
que escribio, € que los sudores € afanes que paso para que les fuese abierta la
puerta, [...] é pues esta puerta no les fue abierta para entrar 4 contemplar los
secretos desta gente, ni los sentimientos de sus animas, porque quieren ser
testigos dormidos de lo que nunca vieron [...] é pues no se aserraron los
dientes para pronunciar la lengua de los indios, callen y tapen la boca a
piedralodo; é pues no les aprovecharon predicando el Evangelio, 4 lo menos
no les dafien con falsa relacion en la presencia de su principe, que no es
chico dafio. (Carta de Frey Jacobo de Tastera, 6 de maio de 1533)

A vinda da Segunda Audiéncia, somente dois anos antes, ¢ destacada pelo religioso
para mostrar as boas relagdes que ela manteve com os franciscanos € como antecipou a

afinidade entre os irmaos e os vice-reis Antonio de Mendoza e seu sucessor Luis de Velasco.



226

Lopez. J.1

A conversdo dos naturais, tema recorrente em muitas cartas de religiosos, ganhou no
texto de Frei Jacobo grande relevancia diante da exigéncia cada dia maior por parte dos
indigenas da confissdo e do batismo. Conforme relatado, aparecem suspiros, gemidos e
lagrimas quando era solicitado o perdao de Deus pelos pecados anteriores.

E surpreendente se contrastamos a carta com a anteriormente analisada de frei Juan de
Zumarraga, na qual o bispo denuncia a “hipocrisia” dos indigenas ao disfarcar os antigos
cultos para evitar abandonar as suas crengas e serem descobertos pelos religiosos. Como se
explica que os indigenas da mesma procedéncia e na mesma época tenham atitudes tdo
diferentes? A resposta pode ser a tentativa de camuflar a religido pré-hispanica no culto
cristdo. Porém, devemos analisar a questdo a partir da perspectiva de que a aceitacdo da fé
cristd era a Unica saida em um mundo que se desmoronava.

No dia 20 de dezembro de 1537, O bispo Frei Juan de Zumarraga escreve ao secretario
do monarca, Dom Juan Samano, uma carta para detalhar a situagdo no Vice-Reino e solicitar
providéncias. Conforme relata o bispo, as coisas nas novas terras ndo estavam muito boas e as
dificuldades com as linguas provocavam uma completa falta de entendimento entre uns e
outros, além de salientar a teimosa atitude dos indigenas em persistir com seus antigos cultos
e também os problemas com os espanhois que insistiam em voltar para a sua terra de origem.

Parece-nos que as muitas dificuldades pelas quais passou o Vice-Reino nos anos apds
a sua instituicdo fizeram com que o bispo adotasse uma linguagem mais humilde e moderada
para informar sobre os assuntos que lhe preocupavam. Apesar dos conflitos enfrentados por
frei Juan nos anos anteriores com a Primeira Audiéncia, parece que a chegada da Segunda
freou, ao menos temporalmente, neatralizou os problemas entre as autoridades locais e os
religiosos, ja que a carta ndo faz mencao alguma a relagdo entre os governantes € 0s irmaos.

Com um estilo de panegirico que ocupa quase toda a epistola, o bispo faz uma
laudatoria a generosa — em todos os sentidos — ajuda prestada pelo monarca para consolidar a
evangelizacdo dos nativos.

Aunque indigno, en mis sacrificios y pobres oraciones encomendarle
siempre a Nuestro Sefior, que le dé su gracia para que se salve y sirva como
lo hace a sus CC. MM., bienaventurados nuestros reyes y seflores, pues en
tanto la tienen y estiman como v. m. y de la sefiora dofia Juana e hijos, su
estado, e por el acrecimiento y prosperidad para que haga el bien que puede
a muchos que lo han menester [...] (Carta de Frey Juan de Zumarraga. 20
de dezembro de 1537)

As muitas dificuldades enfrentadas pelos irmdos na evangeliza¢do dos naturais, como

¢ exposto em outras cartas enviadas pelo bispo ao monarca, seriam vencidas em curto prazo



227

Lopez. J.1

com um pouco de apoio por parte da Coroa. Como ja observamos anteriormente, a “fuga
hacia adelante” descrita por Fernando Ainsa (1998, p. 56) esteve sempre presente no discurso
tanto de viajantes, de cronistas, como de religiosos. Assim, para Zumarraga, a ajuda solicitada
ao monarca, seja a continuagdo do uso dos dizimos reais ou o envio de alguma quantia,
permitiria a tdo sonhada construcdo de escolas e conventos, onde as criangas seriam afastadas
do convivio das suas familias e, consequentemente, das antigas crengas. Desta maneira, seria
possivel erradicar o paganismo nas novas terras, algo que até aquele momento nio havia sido
alcancado ja que os fatos evidenciavam que era muito dificil afastar os adultos das suas
crengas ancestrais.

Y que cada uno de ellos, bien fundados primero en la religion cristiana,
desde chiquitos, con medianas letras, seran antes creidos en la condenacion
de sus errores y vanidades y ritos gentilicios que tenian, tan fuera de razén y
haran mucho mayor fruto que ahora hacen muchos religiosos, porque vemos
que los mayores todavia estan en sus trece y quieren tener y no dejan sino
por fuerza los idolos y ritos acostumbrados, especial de tener muchas
mujeres, poca enmienda sentimos, y en sus casamientos que se han hecho,
muy poca permanencia. (Carta de Frey Juan de Zumarraga. 20 de
dezembro de 1537)

A imposi¢do da fé cristd aos naturais provocou, conforme observamos, inusitadas
formas de adequacdo da nova crenca aos cultos anteriores. Tal adapta¢do nem todos os
religiosos tinham a perspicacia de identificar. Na carta ja examinada anteriormente, Frei Juan
observa o disfarce dos indigenas para manter seus antigos idolos, que eram ocultados em
lugares dificeis de achar e, inclusive, dentro dos recintos sagrados.

Esses “hipocritas selvagens”, como foram chamados por Frei Juan, custaram a aceitar
a fé e os sacramentos da Igreja. Alguns religiosos, como Frei Toribio de Benavente, em uma
atitude no minimo ufanista, elogiava a sinceridade das conversdes que os naturais solicitavam
chorando ou de joelhos. Contudo, para Frei Juan, observador mais realista, uma das grandes
dificuldades era a falta de sinceridade das conversoes.

A instituicdo do matrimonio foi instaurada na Nova Espanha em 1537, apos o
reconhecimento da tdo discutida humanidade dos indigenas pelo Papa Paulo III. O proprio
Zumarraga havia participado do debate que tentava determinar a validade dos casamentos
anteriores dos indigenas. Essa questdo de dificil solugdo levou anos para chegar a uma
possivel solucdo, que passava pelo estudo caso a caso dos casais que seriam batizados.

O problema que se apresentava era como convencer os indigenas a desistir da

poligamia e passar a viver somente com uma mulher. Sem querer ater-nos muito no assunto,



228

Lopez. J.1

mas a titulo de ilustrar a trapaga e a astlicia dos indigenas, vale dizer que eles aceitavam
aparentemente a fé para ter um beneficio a seu favor: muitos indigenas casavam a moda
cristd, ndo porque tivessem aceitado sinceramente os preceitos da Igreja, mas com a finalidade
de afastar as suas esposas ja velhas e ficar com alguma mais moga. A poligamia indigena
provocou também um grande problema para abandonar as outras mulheres e aceitar uma so,
pois, afinal, qual seria a esposa legitima? A questdo causou grande debate até que o Papa
Paulo III concluiu: dariam liberdade para que o indigena escolhesse a sua futura esposa
conforme ele lembrasse quem era a primeira. Tal solugdo, como observa Ricard (1947),
também ndo ajudou muito.

La decision de Paulo I1I no zanjo6 todos los problemas: motivd, incluso serios
problemas de conciencia y escripulos entre los misioneros por la resistencia
de los indios a aceptar esta solucion. Los abusos a que dio lugar la aplicacion
de esta Bula fueron numerosos: a veces el indio mentia acerca de cudl habia
sido la primera mujer; otras veces afirmaba no recordar cudl habia sido
con el propdsito de quedarse con la que mas le agradara; o bien, después de
celebrar cristianamente un matrimonio, venia a descubrirse que ésta no era la
primera mujer, por lo que habia que dar por nulo dicho matrimonio y
comenzar de nuevo; o lisa y llanamente, no querian convivir con la mujer
que les habia sido asignada y seguian con la que ellos querian. (RICARD,
1947, p. 235)

A questido do matrimdnio indigena se arrastou ainda por varias décadas, envolvendo
varios papas, como Paulo III, Pio IV e Inocéncio III, chegando ao final do século sem obter
uma posi¢cdo clara. Porém, como ja notamos, esse assunto, assim como a sobrevivéncia dos
antigos cultos, fez com que o bispo comecasse a perder a esperanca na evangelizacdo dos
adultos e apostasse com maior firmeza na educacdo das criangas para que elas um dia
fizessem parte verdadeiramente de uma comunidade crista.

Y por esto los sefiores obispos, mis colegas y yo, habiendo platicado sobre
ello con los dichos religiosos que tienen experiencia de las cosas de estos
naturales y oyen sus confesiones, acerca del remedio que en ello podia
haber, no hallamos otro, salvo el que suplicamos a S.M., que se hagan casas
encerradas con buenas paredes e guarda, y que en la catedral de cada
obispado, en sitio que esté entre los mismos indios, no entre los espafioles,
donde mejor disposicion haya, se edifique, a lo menos, un monasterio grande
y espacioso [...] y en el dicho monasterio haya algunas monjas profesas que
guarden clausura y no salgan, con algunas beatas, tales personas, que hayan
prometido los votos de la religién [...] Y las hijas de los naturales no salgan
del monasterio hasta que venidas a la edad de los doce afios, sean
desposadas, y con las bendiciones de la iglesia sean entregadas a sus esposos
que se crian en los monasterios; y de esta manera pensamos que se plantara
la cristiandad. (Carta de Frey Juan de Zumarraga. 20 de dezembro de
1537)



229

Lopez. J.1

O fim da convivéncia com os espanhois e a estrita vigildncia na educagdo dos naturais
era, a0 menos para os irmaos menores, o0 melhor modo de salvar ndo s6 as almas, mas também
os corpos diante da cada vez mais necessaria mdo de obra indigena, ja que a forca bracal
comegava a ficar escassa naquele momento na Nova Espanha. Como adverte Frei Juan, ¢
preciso ndo so6 dar abrigo, mas também educagfo. Por este motivo, o religioso reitera na carta
seu pedido para a fundag@o de colégios e oferece até¢ mesmo seu proprio dinheiro para a
construcao.

A figura de Juan de Zumarraga, junto com a de Pedro de Gante, ¢ fundamental para
entender o desenvolvimento da educagdo no Vice-Reino. O primeiro foi o responsavel pela
fundag¢do, um ano antes da carta, do Colégio de Santa Cruz e pelo projeto da primeira
universidade do continente, na capital mexicana. Ja Frei Pedro providenciou a edificacdo da
primeira escola de oficios denominada Escuela de Artes y Oficios de San José de los
Naturales em 1523, além de ter incentivado a construgo de varios colégios no mesmo ano de
sua chegada e de ter se dedicado a elaboragdo de métodos catequizadores adequados a
realidade indigena das primeiras décadas.

A iniciativa dos franciscanos no que se refere a educagéo dos nativos encontrou, desde
os primeiros momentos, uma clara oposi¢do das autoridades espanholas, pois ndo viam com
bons olhos uma escola que queria fazer dos indios “novos Ciceros” (CAYOTA, 1992, p. 394).
Por outro lado, os proprios indigenas mostraram resisténcia no inicio para entregar seus filhos
para serem instruidos em uma fé que ndo entendiam e nem queriam entender. Ao mesmo
tempo, a reclusdo dos nativos n3o adiantou muito ¢ foram poucos os ex-alunos que se
destacaram posteriormente na sociedade novo-hispanica.

A solicitagdo feita pelo monarca ao Frei Juan foi de que se edificasse uma
universidade para educar os indigenas recém-convertidos. Porém, ndo demorou muito tempo
para que o acesso a esta fosse restringido aos filhos dos espanhdis e da elite mestica,
terminando por criar uma nova divisdo social.

A dureza do trabalho e a falta de missionarios ocupam a parte final da carta. O ultimo
fato fazia com que os padres que se ocupassem concomitantemente da catequizagdo dos
indigenas e dos demais assuntos, ficando extenuados e, em alguns casos, levando-os a morte,
como no caso do Frei Martin de Valencia, lider do grupo dos doze. Zumarraga, entio,
solicitou o envio de mais religiosos — “quantos frailes quieran venir” — para ajudar nos

trabalhos. Frei Juan repetiu 0 mesmo argumento para a construg¢éo dos mosteiros e conventos,



230

Lopez. J.1

colocando-se a disposi¢do para subsidiar a vinda de mais religiosos: “Tomaré cargo del
pasaje de otros los frailes”

Y crea V. M. que solas las confesiones de los indios y aprender su lengua,
con andar a pie y comer tortillas y agua, desmayan en el espiritu y cuerpos; y
si los de aca se nos mueren y dalla no vienen, yo y todos desmayaremos, que
los obispos daca ;Qué somos sino ciegos que nos guian estos? Y faltdindonos
ellos. (Qué serd de nos sino que nos guien ciegos para ir todos a la hoya del
infierno? (Carta de Frey Juan de Zumarraga. 20 de dezembro de 1537)

Os anos 40 e as Leis Novas: cumpri-las, mas nio obedecé-las

A terceira década da presenca da Ordem Franciscana no recém-instaurado Vice-Reino da
Nova Espanha foi marcada pela continuacdo da obra evangelizadora e pela redacdo de duas
das obras mais representativas de toda a produgdo dos irmdos seraficos no Novo Mundo. A
década abriu com o inicio dos estudos e da compilagdo dos cultos e costumes locais por parte
de Frei Bernardino de Sahagtn, que consistiu em uma ardua tarefa que culminou décadas
depois com a edi¢do do monumental volume Historia General de las cosas de Nueva Esparia.
Um ano mais tarde, em 1541, o franciscano Frei Toribio de Benavente escreveu sua particular
visdo da histéria local na obra Historia de los indios de Nueva Esparia.

No entanto, sem duvida, o fato mais importante da década foi a promulgagdo em 1542
das Leis Novas das Indias, que era um conjunto de leis compostas por 47 disposicdes que
reforgavam as anteriores Leis de Burgos de 1512 e procuravam oferecer um maior amparo ao
indigena, revisando aspectos como a encomienda, que se pretendia extinguir. Os protestos
contra essas leis e, principalmente, contra as encomiendas, foram muito intensos, provocando
a morte do bispo Valdivieso, acusado pelos encomenderos de ser o responsavel pela
elaborac¢do, e levando o vice-rei a anular varias das disposi¢cdes. As Leis Novas, para desgosto
dos religiosos, ficaram mais no aspecto teorico do que no pratico e, em muitos casos, foram
descumpridas, sem que as autoridades pudessem ou quisessem fazer algo para remediar a
situagdo.

Em 1546 foi conquistada a provincia de Yucatan e, no ano seguinte, foi constituida a
primeira provincia franciscana com Frei Juan de la Puerta como comissario. A provincia de
Yucatan foi o cenario das primeiras conquistas continentais dos espanhois e serviu de
caminho para as tropas cortesianas, porém, os espanhois nunca deram muita importancia a
regido pela falta de matérias primas e também pela rebeldia de seus habitantes. Nos anos
seguintes, a regido ficou conhecida pela célebre obra do controverso missionario franciscano e

futuro bispo da regido Frei Diego de Landa, que fez com que quase praticamente toda a



231

Lopez. J.1

cultura maia recolhida nos cédices fosse destruida no fogo. Ironicamente, parte dessa grande
cultura foi, anos mais tarde, resgatada no seu livro Relacion de las cosas del Yucatan.

Em uma carta datada em primeiro de fevereiro de 1547, poucos meses depois da
conquista da regido, o religioso e comissario da provincia Frei Juan de la Puerta, um dos
grandes esquecidos da histéria colonial americana, escreveu ao Real Conselho das indias para
informar sobre o andamento da evangelizacdo e “las cosas...Y vistas y examinadas todas las
cosas que al presente sentimos ser provechosas y muy necesarias para que la obra vaya
delante de la predicacion evangelica y permaneza y no se impida, hallamos seis muy
sustanciales”.

Analisando o contetdo da carta, podemos dizer que os pontos que Frei Juan, bem
como seus irmaos, considerava importantes para a evangelizacdo da regido servem-nos para
identificar os principais problemas pelos quais passou a colonizag¢@o nas primeiras décadas e
como alguns religiosos pensavam que a solu¢do desses problemas estava na sujei¢c@o ao estrito
aparelho juridico peninsular.

Entre os pontos que o religioso considerava essenciais para o bom caminhar da
evangelizagdo, destaca-se primeiramente a submissdo da provincia a jurisdigdo do México,
que era a capital do vice-reino, pois assim seria mais facil o envio e a chegada de noticias da
Corte espanhola. Mas, se por um lado, as noticias poderiam chegar de forma mais rapida e
sem obstaculos e, conseqiientemente, as denuncias chegariam ao seu destino sem muitas
interferéncias; por outro lado, a paulatina instalagio do aparelho juridico e a perda de
independéncia das ordens mendiacantes significariam, com o tempo, o fim da época dourada
destas.

Em um segundo aspecto, o religioso solicita o envio de um bispo que pudesse cuidar
dos assuntos da Igreja na provincia e, principalmente, punir aos falsos clérigos, como os
chama Frei Juan. A solicitagdo, duas décadas atras, feita por Ferndo Corté€s de missionarios
regulares e, especialmente, da Ordem de Sdo Francisco que tivessem boa conduta e vida
exemplar, tinha entre outros objetivos evitar que o tradicional controle por parte da Igreja se
instalasse nas terras recém-conquistadas. O desejo de Cortés se realizou durante um tempo,
mas, como ja observamos, com o passar dos anos, a Igreja, aliada aos interesses da Coroa, que
tinha também o direito de escolher os candidatos para os cargos eclesiasticos, tinha cada dia
mais forca na Nova Espanha. O clero regular teve grande importancia na fundacdo da Igreja
mexicana, mas foi pouco a pouco perdendo for¢a até que, com a chegada da Ordem jesuitica,

o periodo &ureo das ordens mendicantes chegou ao fim.



232

Lopez. J.1

Os frequentes conflitos entre regulares e seculares, praticamente desde os primeiros
anos de evangelizago, fizeram com que o monarca, como uma forma dissimulada de ter
maior controle sobre a Igreja, favorecesse os seculares em relagdo aos regulares, que agora
deveriam retirar-se nos conventos. Na carta de Frei Juan, a solicitagdo de um bispo traria um
problema indireto para as ordens mendicantes. Como observa (PIHO, 1991, p. 18): “El clero
secular estaba inmediatamente subordinado a los obispos por derecho comin, mientras que
los regulares habian desarrollado un gran poder independiente”. Esta independéncia, com o
tempo, provocaria a mudanga de postura da Coroa espanhola e determinaria os novos rumos
da evangeliza¢do no Novo Mundo.

Assim, a chegada de bispos e de outras autoridades eclesiasticas sujeitas direitamente
ao controle da Coroa provocou a perda de poder por partes dos regulares e, em conseqiiéncia,
seu progressivo declinio. Se a postura do primeiro bispo Juan de Zumarraga foi favoravel aos
irméos regulares, com os quais trabalhou lado a lado, o seu sucessor Alonso de Montufar,
membro da Ordem dominicana, ndo teve a mesma atitude favoravel em relacdo aos regulares
e, principalmente, com os franciscanos.

La critica a la que estaban sujetas las ordenes religiosas por parte del
arzobispo Montufar estaba dirigida en forma especial contra los
franciscanos, a quienes consideraba como los mas rebeldes. [...] por un lado
las ordenes religiosas pugnaban a toda costa por estar fuera de la jurisdiccion
de los obispos, por otro lado los tltimos insistian en poner sus propios curas
aun en lugares donde habia religiosos. En este conflicto ganaron los frailes,
porque el gobierno espafiol prohibié que entrasen curas seculares en lugares
donde hubiera representantes del clero regular, aunque no tuviesen caracter
de curas. (PIHO, 1991, p. 19)

O terceiro aspecto abordado pelo religioso ¢ a taxacdo dos nativos. O tema da
tributagcdo dos indios foi, desde o inicio, um assunto controverso que estava vinculado
direitamente ao dilema da legitimidade da presencga dos espanhdis no continente americano e
também aos deveres dos naturais, que passaram a ser 0s novos suditos da Coroa espanhola. O
famoso dizimo que os indigenas deveriam pagar foi também um tema de confronto entre
seculares e regulares. Aos indios que viviam em comunidades administradas por seculares a
taxacdo era cobrada normalmente, mas, nas comunidades onde os regulares dominavam, os
naturais ficavam isentos de pagar em troca de alguns trabalhos. Esta medida que em um
principio foi aceita pela Coroa, com o tempo provocou um enfrentamento entre os religiosos
que, na intermediacdo do Monarca, terminou por privilegiar os clérigos em relacdo aos

regulares. Talvez se devesse a isso a preocupacdo de Frei Juan com a taxagdo dos indigenas,



233

Lopez. J.1

pois estes, pagando os tributos, passariam a ser considerados suditos com todos os deveres e
direitos. Diante de uma administracdo que se anunciava cada vez mais poderosa era
importante que o indigena tivesse a precaugdo de estar em dia com as suas obrigacdes.

Dois anos depois da redacio dessa carta, a Audiéncia de Oaxaca determinou que a
tributacdo das terras administradas pelos franciscanos passasse a ter um taxa unica,
consistente em uma sementeira de milho. Posteriormente, outras regides tiveram a mesma
tributacao.

Em uma cédula real de 26 de maio de 1536, enviada pelo monarca Carlos I ao recém-
empossado vice-rei Antonio de Mendoza, € ressaltada a importancia da taxacdo dos indigenas
para colocar fim aos abusos cometidos pelos espanhdis que aproveitavam a falta de uma
definicdo da tributag@o indigena.

Nos somos informados que por haber estado todos los indios de esa tierra
encomendados a diversas personas y no estar tasados los tributos que los
indios de cada pueblo han de pagar, los espafioles que los han tenido
encomendados les han llevado y llevan muchas cosas de mas cantidad de lo
que deben y buena mente pueden pagar, de que se han seguido y siguen
muchos inconvenientes en gran dafio de los naturales de esta tierra, lo cual
cesaria si por nuestro mandado estuviese tasado y sabido los tributos que
cada uno habia de pagar, porque aquello y no mas se les llevase. (Cédula
Real de 26 de maio de 1536)

A regulamentagdo da taxa que cada indigena deveria pagar asseguraria, como observa
o religioso na sua carta, “las consciencias de los esparioles, y los indios sepan lo que tienen
que dar y se asosieguen y asienten”. O fato de a cédula ter sido escrita onze anos depois da
solicitacdo de frei Juan confirma um dos aspectos mais comuns no que se refere a ordenagéo
juridica do Novo Mundo: as leis existiam na teoria, porém, poucas vezes eram colocadas em
pratica. A distancia espacial causava a falta de uma efetiva fiscalizag@o e havia um sentimento
de impunidade entre os espanhdis. Exemplo claro disso foram as Leis Novas, promulgadas
em 1542, as quais foram efetivadas com grande dificuldade e, quando finalmente foram
colocadas em pratica, pouco serviram para melhorar as condi¢des de vida dos naturais.

De aqui en adelante por ninguna causa de guerra ni otra alguna, aunque sea
su titulo de rebelion, ni por rescate ni de otra manera, no se pueda hacer
esclavo indio alguno, y queremos que sean tratados como vasallos nuestros
de la Corona de Castilla, pues lo son. (Leyes Nuevas de Indias, 1542)

No quarto aspecto contemplado, o religioso observa um problema que tem origem nas
antigas tradigdes pré-hispanicas: a escraviddo entre os proprios indigenas. Tal costume,

presente em todo o continente americano, serviu de base para que os indigenas a



234

Lopez. J.1

continuassem e a adaptassem a nova realidade imposta pela conquista. A procura por um
espaco na nova sociedade e a crescente falta de mdo de obra fez com que os indigenas
adotassem a pratica de escravizar seus proprios irmdos. Na analise da proxima carta, escrita
por Frei Lorenzo de Bienvenida um ano depois, no dia 19 de fevereiro de 1548, sera tratado
mais detalhadamente esse ponto.

No quinto aspecto, o religioso solicita que os indigenas passassem a ser tutelados pelo
proprio monarca, o que significaria que eles, presumidamente, teriam maior protecdo em
relacdo ao trabalho escravo imposto pelos encomenderos.

No sexto e ultimo aspecto, o frei franciscano solicita a0 monarca que continue a dar
esmola. O estremecimento das relagdes entre os religiosos regulares ¢ a administragéo
espanhola e novo-hispanica, e as dificuldades financeiras da Coroa determinaram uma série
de mudangas que colocaram em risco a continuidade das ordens mendicantes. Estas
dificuldades foram pré-anunciadas com a paulatina perda das vantagens econdmicas ¢ da
independéncia das ordens mendicantes por parte da Coroa.

No dia primeiro de mar¢o de 1547, Frei Juan de La Puerta dirige-se, em uma breve carta, ao
imperador Dom Carlos suplicando que fizesse mercedes a Dom Francisco de Montejo pelos muitos e
bons servigos que prestou. A carta é surpreendente ao contrasta-la com a que analisaremos de Frei
Lorenzo de Bienvenida, companheiro de Ordem e provincia de frei Juan, na qual o religioso se
manifesta contra Francisco de Montejo Filho e toda a sua familia.

Somente um ano depois, no dia dez de fevereiro de 1548, na mesma provincia de
Yucatan, o padre franciscano Frei Lorenzo de Bienvenida redige uma carta de informe e
dentiincia que reforca a mesma preocupacdo que, duas década antes, manifestava o bispo do
Meéxico Juan de Zumarraga por causa da interferéncia dos membros da Primeira Audiéncia no
destino de suas cartas — o que gerava duvida sobre a recepg¢io das cartas pelo monarca.

O tom da carta se distancia do entusiasmo manifestado nos primeiros anos e,
principalmente, difere no que diz respeito a citar os nomes dos acusados. A carta de Frei
Martin de Valencia, fazendo analogia a parabola biblica do lobo e das ovelhas, critica a
atuacdo dos espanhdis contra os indigenas. Ao contrario, a carta de frei Lorenzo acusa
diretamente o governador Montejo de nepotismo. Da mesma maneira, na carta anteriormente
analisada, frei Jacobo de Tastera acusa sem mencionar os responsaveis. ““;Qué sefiores fueron
mads servidos in Toto urbe terrarum questos?”

Em uma extensa epistola, Frei Lorenzo ressalta na introdutio a sua preocupagdo com a

a veracidade do narrado e também com a falta dela por parte dos espanhdis:



235

Lopez. J.1

Gracia et pax a Deo patre et domino nostro Jhesuschristo. Ya por otras dos
cartas e informado a V.M., mas como en estas partes, por nuestros pecados,
hay poca fidelidad y menos cristiandad en los espafioles, y menos verdad, no
pienso que ha aportado ninguna de ellas alld, y también la mar es incierta y
peligrosa; por eso no dejaré siempre de informar la verdad ( y si yo no la
dijere, la verdad, que en nuestro gran Dios no me valga ni me dé la gloria)
hasta que sepa que mis cartas 6 alguna de ellas han aportado a manos de
V.A. (Carta de Frey Lorenzo de Bienvenida. Dez de fevereiro de 1548)

A verdade procurada pelo religioso estava muito distante daquela que era anunciada
por Gonzalo Fernandez de Oviedo no prologo do seu Sumario de la natural historia de las
Indias escrito menos de duas décadas antes. Para o cronista oficial da Coroa, a preocupagio
com a verdade tinha relagdo com os relatos fantasticos que alguns outros cronistas (ndo
oficiais) haviam escrito em um processo de deformacdo da realidade americana. Para Oviedo,
a verdade — ao menos aquela que pode ser confirmada através dos olhos — era fundamental
para dar a perspectiva mais clara possivel da realidade americana. Para Frei Lorenzo, a nogéo
de verdade confronta-se direta e explicitamente com a de mentira a fim de evidenciar as
palavras caluniosas dos encomenderos que tentavam arranhar a imagem dos religiosos que
procuravam proteger os indigenas.

A constante dentincia da desobediéncia dos espanhois em relagdo as ordens da Coroa
colocou os religiosos em uma posi¢cdo dificil diante daqueles que eram agora os donos da
terra. Em muitas ocasides, somente a mediagdo do vice-rei podia contornar a situacdo cada dia
mais tensa entre eles: “Mas sus justicias no hazen lo que les es mandado ni son fieles a Dios
ni mucho menos a su rey y seitor. Como esta tan lejos Espaiia, piensan que no se sabran sus
cosas, o ya que se sepan, que quien pasa punto pasa mucho”.

Assim, a dentncia de Frei Lorenzo concentra-se principalmente na figura de Francisco
Montejo, conquistador e entdo governador da provincia. A acusac¢do de nepotismo que o
religioso fez contra Dom Francisco pelo fato de ele ter repartido os indigenas entre os seus
familiares remete-nos a Ley de Mayorazgo promulgada em 1529. De acordo com essa lei, que
beneficia alguns representantes das familias mais ilustres de cada provincia, os bens da terra,
assim como a sua gente, eram pertencentes a esses representantes, € os titulos ndo poderiam
ser vendidos, passados ou hipotecados, ficando liberados do pagamento de impostos. 4 Lei do
Mayorazgo, que Frei Lorenzo questiona indiretamente na sua carta tomando como exemplo o
nepotismo cometido por Francisco de Montejo, marcou o inicio de uma relagdo desigual entre
os indigenas e os espanhois e até entre os proprios espanhois e foi o inicio do sistema

latifundiario e oligarquico que caracteriza a América Latina até hoje.



236

Lopez. J.1

Ella esta repartida; la més de la tierra tienen cinco o seis personas. El uno es
el gobernador, el segundo la mujer del gobernador, el tercero el hermano de
la mujer del gobernador, Alonso Loépez, y el cuarto don Francisco Montejo
hijo del gobernador, y el quinto Francisco de Montejo, sobrino del
gobernador, el sexto Juan de Esquivel hijo de la mujer del gobernador, este
nunca conquisto nada y tiene lo mas. (Carta de Frey Lorenzo de Bienvenida.
Dez de fevereiro de 1548)

A dentincia continua com a descricdo das acdes reprovaveis de cada um dos
envolvidos e com a relagdo das cidades que foram tomadas por eles sem respeitar as novas
leis que estavam vigentes havia seis anos, e visavam proibir que os governadores tivessem
indios e cobrassem tributos deles.

Para o religioso, assim como para tantos outros irmaos, a solugdo passava por retirar a
obriga¢do, ao menos temporalmente, do pagamento de tributos e que os indigenas passassem
a ser propriedade do proprio monarca, pois com o amparo do rei eles seriam mais bem
tratados e poderiam no futuro formar uma comunidade cristd que pagaria entdo os tributos. O
isolamento dos indigenas parecia ser para Frei Lorenzo a solu¢do para protegé-los das
crueldades infringidas pelos espanhdis

Yo me atrevo, con la ayuda de Dios, de traerlos a plantar a esta tierra, y sera
gran misericordia que V.A. hard, que se salvaran muchos de ellos que tenian
doctrina, y asi no es posible, si Dios no obra milagro con ellos para que se
salven, y después, estando bien poblados, podran dar tributo o hacer algunas
granjerias, donde S. M. pueda ser aprovechado. (Carta de Frey Lorenzo de
Bienvenida. Dez de fevereiro de 1548)

A reclamacgdo do religioso, no entanto, ndo se restringe unicamente as acusacdes
contra o governador, a sua familia e as demais autoridades. Frei Lorenzo também adverte o
monarca sobre graves problemas entre os préprios indigenas, que mantinham uma antiga
tradicdo pré-hispanica: a escravidao entre eles. Tal qual observa na carta anterior Frei Juan de
la Puerta, o problema principal no que se referia a escraviddo entre os indigenas era a atitude
de tomarem outros nativos para o seu servi¢o pessoal. E importante ressaltar que o conceito
de escravo para os mexicas antes da chegada dos espanhodis era bem diferente ao aplicado
posteriormente pelos conquistadores.

Quando os espanhdis, depois da conquista, introduziram no México a
escravatura & moda de Europa, os infelizes indios marcados na face com
ferro em brasa, lancados no fundo das minas, tratados mais duramente que
animais, tiveram ocasido de invejar a sorte dos escravos antigos. Nao tinham
ganho com a troca. (SOUSTELLE, 1962, p. 114)



237

Lopez. J.1

Na sociedade mexica, o escravo ou fatlacotin podia ter bens proprios e até ascender
socialmente por meio de um bom casamento ou de negocios, mas essa realidade mudou
radicalmente com a chegada da nova ordem imposta pelos espanh6is. Um dos meios para
passar a ser escravo nessa nova ordem era a venda pelo pai, por vontade propria ou motivada
pela fome ou necessidade, de seu proprio filho. A busca cada vez mais intensa por mao de
obra fez com que os espanhois incentivassem os indigenas a procurar escravos, tal como
aconteceu posteriormente no continente africano. A a¢do do indio contra o préprio indio
determinou uma nova forma de relacdo entre os nativos, que enxergavam seus irmaos como
produtos de troca. Alguns antigos senhores da terra se sentiam no direito de negociar com os
indios como se fossem propriedades particulares.

Porém, apesar da denuncia por parte de alguns religiosos como Frei Juan ou Frei
Lorenzo, a escraviddo foi vista, em alguns casos, como uma forma de trazer os indigenas para
a fé cristd ou pelo menos para libera-los da sua vida selvagem. Seja por parte do conquistador
ou por parte do proprio indigena, a escraviddo que se tentava proibir era a mostra do pouco
valor que a vida dos nativos tinha para os espanhois, cujo dever era presumidamente inclui-los
na nova sociedade. Assim, a postura de violéncia dos colonizadores foi, sem duvida,
aprendida rapidamente pelos nativos. Uma das piores marcas deixadas pela colonizagdo foi o
confronto entre os proprios indigenas para encontrar um espago em um mundo no qual nio
eram bem-vindos.

Y otro mayor mal que anda en esta tierra, entre los naturales, que el que mas
puede hace esclavo al otro y andan tan encarnizados los principales y
caciques en esto, que si no es con recio castigo, no se desarraigara.

Sabra V.A que en esta tierra apenas hay una casa que tenga solo un vecino,
sino cada casa tiene dos, tres o cuatro, seis y algunas a mas, y entre ellos hay
un padre familiar, que es el principal de la casa. Muerto este, el que mas
puede de los que dan hace esclavo al otro, y sobre todos se matan los unos a
los otros. [...]Conque V.A mande que al que tomen haciendo esclavo, que lo
ahorquen: a tres que ahorquen, se remedia, porque es gente que teme la
muerte, 0 ya que no sea esto, que Le den la pena del talion, que lo hagan
esclavo al que haga esclavo, y que sean de V.A. (Carta de Frey Lorenzo de
Bienvenida. Dez de fevereiro de 1548)

Nao encontramos muitas informagdes sobre o que teria levado Frei Lorenzo a redigir
essa dramatica carta somente um ano depois de seu companheiro e comissario da Ordem ter
enviado uma carta téo elogiosa como a anterior. Muito provavelmente, aconteceu algum fato
que distanciou os irmdos seraficos de Francisco de Montejo. E dificil acreditar que a carta de
denuncia de Frei Lorenzo tenha partido de uma iniciativa particular e ndo de um consenso dos

irmdos franciscanos da provincia de Yucatan.



238

Lopez. J.1

Em uma singela e breve carta enviada em 25 de julho de 1548 ao principe da Espanha
Dom Felipe, Frei Toribio de Benavente Motolinia suplica para que continuasse socorrendo
com a esmola de azeite e vinho os monastérios franciscanos da Nova Espanha. Essa carta
aparentemente sem maior importancia anunciava um problema que, com o tempo, terminaria
por prejudicar as ordens mendicantes que haviam se instalado nas diferentes regides da Nova
Espanha. Tal problema aparece também na carta anteriormente analisada de Frei Juan de la
Puerta. As regalias que os franciscanos tiveram desde os primeiros anos passaram a ser um
problema para a Coroa espanhola. Pela ordenagdo feita nos primeiros anos, o dizimo que os
indios pagavam s6 poderia ser cobrado nas comunidades administradas pelo clero secular e,
assim, a manutengdo dos religiosos ¢ os gastos derivados da celebragdo das missas ou da
construcdo de Igrejas ou casas para os religiosos eram pagos com fundos das cajas reales
(PIHO, 1991, p. 15). Com o tempo, o clero secular foi favorecido e o regular, por sua vez,
cada vez mais afastado e por ordem do monarca foram intimados a abandonar as pardquias
para viver em conventos, onde poderiam levar uma vida mais retirada conforme a sua

vocacao.

Os anos cinquenta: conflitos entre o vice-rei e a Audiéncia, e o fim da encomienda

A metade do século foi marcada pelas relagcdes cada vez mais dificeis entre o vice-rei e
a Audiéncia. Havia uma falta de liberdade por parte deste primeiro para tomar decisdes, pois
tudo deveria ser aprovado primeiramente pela Audiéncia, limitando a possibilidade de a¢@o do
vice-rei.

Apesar do desejo dos religiosos franciscanos de que o cargo fosse ocupado pelo filho
de Antonio Mendoza, o novo vice-rei foi Luis de Velasco, que assumiu em 1550 apds a saida
do seu antecessor, que fora designado para ocupar a fungdo de governador do Vice-Reino do
Peru, criado em 1542.

Outro fato que marcou a metade do século foi a crescente tensdo entre os regulares,
que haviam sido os grandes protagonistas do periodo anterior, e os seculares, que comegavam
a ganhar importancia e, com isso, se evidenciava o periodo de decadéncia das ordens
mendicantes.

La segunda mitad del siglo XVI se caracterizd, sobre todo, por el
crecimiento de la complejidad de la organizacion eclesidstica. Esta tenia
como consecuencia el aumento de tension, las divergencias de opinion y las
rivalidades hostiles entre el clero regular y secular, como también entre las
tres ordenes mendicantes entre si. El clero secular estaba inmediatamente
subordinado a los obispos por derecho comun, mientras que los regulares



239

Lopez. J.1

habian desarrollado un gran poder independiente. Ambos empezaban a
crecer en numero, el clero regular en plan de defensa y los seculares con el
fin de cobrar mas fuerza como conjunto. Se desato una serie infinita de
alegatos a favor o en contra de las metas de cada uno de los grupos, que no
se detenia para desacreditarse mutuamente asi, tanto ante la poblacion en
general como ante sus propios dirigentes. (PIHO, 1991, p.18)

A escolha do novo arcebispo do México, frei Alonso de Montufar, como observa Piho
(1991, p. 19) ndo foi muito favoravel para os regulares e, especialmente, para os franciscanos.
O desentendimento entre o novo prelado e os irméos seraficos tinha uma motivacdo que ia
além do aspecto meramente religioso e estava relacionada com a declarada perseguicdo do
erasmismo a partir da segunda metade do século. A propria eleicdo de Montufar para suceder
Juan De Zumarraga, que havia mostrado, junto com alguns de seus irmdos da Ordem, grande
afinidade com alguns dos ideais do pensador holandés, parece ter relacdo com a nova postura
da Coroa espanhola. A obra de Erasmo foi considerada herética e préxima dos movimentos
reformistas que tanto perseguiu Felipe II. Como ja consideramos anteriormente, a
demonizagdo praticamente imediata da figura de Lutero nas colonias foi seguida de uma
campanha de desprestigio dos postulados erasmistas.

Como observa Medrano, o bispo Montufar tinha um especial apego aos negocios. Em
1562, o vice-rei chegou, inclusive, a cobrar providéncias sobre os suspeitos interesses
particulares do bispo para exercer suas fungdes. Com isso, a tensdo entre regulares e seculares
foi ficando cada vez mais acirrada, conforme podemos confirmar através das cartas redigidas
ao longo dessa década.

A primeira carta correspondente a essa década ¢ enviada pelo cabildo do México ao
Real Conselho das Indias no dia 24 de outubro de 1550 para solicitar novamente a vinda de
um bispo que reunisse certas qualidades que tradicionalmente ndo eram muito comuns no
clero secular:

Ya vuestra sefioria y Mercedes son ciertos de la muerte del arzobispo,
Nuestro perlado, que haya gloria, y porque S.M. est4 en partes tan remotas, y
con nuestra poca posibilidad no podemos ocurrir a demandar lo que tanto
nos conviene por nuestras propias personas, suplicamos a vuestra sefioria y
mercedes sean servidos de tener memoria de esta iglesia, para que S.M. nos
haga merced de enviarnos prelado con toda brevedad [...]Jque sea prelado
escogido en vida, costumbres y letras, y con otras condiciones que antes de
ésta hemos descrito, de que vuestra sefloria y mercedes tendran noticia.
(Carta del cabildo de México. 24 de outubro de 1550)

A rivalidade entre o clero regular e o secular também levantou a polémica sobre as

qualidades dos religiosos enviados a Nova Espanha. Desde a Idade Média, o clero regular era



L=
L=
e

240

UFPE

Lopez. J.1

formado por pessoas de classe média com evidente inclinagdo intelectual; ja os integrantes do
clero secular provinham das camadas mais humildes e eram, freqiientemente, analfabetos. O
crescimento dos seculares em relacdo aos regulares foi motivo de preocupacgdo por parte de
varios religiosos, como veremos em algumas cartas.

Como antecedente, debe mencionarse que en Europa existia la costumbre de
reclutar el bajo clero secular, por lo general, entre las clases mas humildes,
sobre todo entre el campesinado, mientras que las ordenes mendicantes
mostraban su predileccion por llenar sus filas entre los extractos inferiores de
la poblacion urbana. De acuerdo con las circunstancias se seguia la misma
pauta de reclutamiento también en la Nueva Espafia (PIHO, 1991, p. 21)

A escolha do novo bispo do México nio foi muito adequada para os regulares e, como
j& notamos em cartas anteriores, a conduta de Frei Alonso de Montufar foi motivo de
controvérsia. Se por um lado, alguns elogiaram a sua atuagdo, outros observaram o seu
excessivo gosto pelos negdcios em prol de interesses pessoais (MEDRANO, 1992). E, mais
uma vez, o tema do dizimo apareceu na carta do cabildo:

Los diezmos y rentas de esta iglesia han dado gran baja, y por esta causa
todos tenemos mucha pobreza: suma toda la renta de este afio de cincuenta,
ocho mil quinientos pesos de minas; cabe al arzobispo de su cuarta dos mil
cien pesos. Tenemos creido, que tan gran baja y tanta pobreza ha procedido
de no nos haber hecho S.M. merced, como solia [...] suplicamos a vuestra
sefloria y mercedes sean servidos mandarnos proveer la dicha cedula por
algunos afios y a nosotros limosna, bien y merced. (Carta del cabildo de

Meéxico. 24 de outubro de 1550)

O controverso tema da apari¢do e do posterior culto da Virgem de Guadalupe, ja
tratado aqui na analise da carta de Juan de Zumarraga de 1530, foi um dos assuntos, segundo
Medrano (1992, p. 76), nos quais o bispo Montufar viu possibilidade de negdcios. A grande
ambi¢do do bispo fez com que os vizinhos da cidade formassem uma confraria para cuidar do
bom destino das esmolas, que até entdo sempre tinha um destino certo: o bolso do bispo.

No dia vinte do més de janeiro de 1552, frei Francisco de Bustamante, junto com
outros irmaos da Ordem de Sdo Francisco, entre eles frei Bernardino de Sahagun, escreve ao
imperador uma carta de informe e de dentincia dos sérios problemas que enfrentava o vice-rei
Luis de Velasco por causa da Audiéncia e sua dificuldade de colocar em pratica as decisdes.

Reunidos en nuestra congregacion capitular, y conversando sobre lo dicho,
pareci6 saber a V.M. como al presente hay gran confusion en esta tierra, asi
entre indios y espafioles, como entre el Virrey y la Audiencia. Porque él,
como gobernador, quiere proveer lo que parece que mas conviene a la
utilidad y buen gobierno de la tierra, y la Audiencia, por via de apelacion,
deshace lo que nuestro Virrey manda y provee. (Frei Francisco Bustamante.
Carta de 20 de outubro de 1552)



241

Lopez. J.1

As relagdes entre os religiosos € 0 novo vice-rei, como ja notamos previamente, foram
muito amigaveis e isso criou um clima de constante hostilidade entre ele 0 os membros da
Audiéncia. A falta de autoridade do mais alto representante do governo da Nova Espanha
dificultava o trabalho de evangelizacdo dos religiosos, que possuiam total apoio do vice-rei.
Ao mesmo tempo, por incentivo do vice-rei Mendoza, foi tomada a decisdo de criar um 6rgéo
juridico exclusivo para os indigenas que seria um claro precedente do futuro Juizado Geral de
Indios que comegou a funcionar na ultima década do século XVI. Para permitir que o
indigena fosse julgado de um modo mais justo, ele apresentaria as suas queixas ao proprio
vice-rei, que seria o responsavel por decidir o melhor meio para resolver a situacdo. Deste
modo, os naturais passaram a ter um juizado exclusivo e, portanto, sem a interferéncia
daqueles que, freqiientemente, eram os provocadores das queixas dos indigenas.

Em 1552, duas décadas depois da carta anteriormente exposta, o franciscano e, ao
mesmo tempo, pioneiro da evangelizagdo na Nova Espanha frei Pedro de Gante escreve outra
carta-informe ao monarca Carlos I. Analisando o seu conteudo, podemos identificar grande
parte dos problemas que levaram os franciscanos e as outras ordens a decadéncia.

Em poucas linhas, o religioso observa as sérias dificuldades pelas quais passavam os
indigenas devido ao tratamento recebido por parte dos espanhois ¢ a impossibilidade ndo so6
de fazer parte do mundo cristdo, mas também de sobreviver exercendo um trabalho sub-
humano. O frei destaca ainda que se tudo continuasse da mesma maneira, em pouco tempo as
novas terras ficariam sem os nativos, antes mesmo que eles pudessem ser convertidos a fé
cristd: “Y asi le suplico que como piadoso los remedie y no consienta que se acaben, como
llevan el camino sino les viene remédio .

Pedro de Gante faz uma clara alusdo a Bula Papal Sublimis Dei, que em 1537 havia
concluido o controverso debate sobre a humanidade dos indigenas e determinado o melhor
modo de aproximagio do indigena, ressaltando a idéia da antropogenesis e a acdo do Espirito
Santo que ajuda o homem a encontrar o caminho desde que o ser tenha condi¢des favoraveis
para o encontro

Pues esta gente de estos indios de la Nueva Espafia son vasallos de V.M.
justa cosa es que del sean favorecidos como tales, y pues los religiosos
estamos en esta tierra para su conversion e amparo, V.M. asi lo quiera, me
atrevo a suplicar por el remedio de ellos, pues, para poder salvarse esta
gente, han merecer mucho ser sobrellevados para que vaquen algun tanto a
las cosas de la fe, pues no fueron descubiertos si no para buscarles su
salvacion. [...] Cierto yo bien creo que la intencion de V.M. es que se saben



242

Lopez. J.1

y que conozcan a Dios. (Frei Pedro de Gante. Carta de 15 de fevereiro de
1552)

A carta prossegue com uma dura critica aos procedimentos dos espanhois de tomar as
terras dos indigenas e escraviza-los, o que apenas faria com que eles terminassem no inferno
sem ter encontrado a verdadeira fé. Da mesma forma, Frei Pedro critica a injusta tributag@o
dos indigenas: “nunca em parte del mundo se vio tributar los hombres de lo que no tienen”. A
partir das reformas efetuadas em 1550, os indigenas passaram a vender seus produtos aos
espanhdis, que pagavam pelas manufaturas e, assim, permitindo que pagassem seus tributos
sem problemas. Porém, o que era considerado como uma solu¢do dos problemas de tributa¢do
dos naturais terminou por ser outra forma de exploracdo da mio de obra indigena. Finalmente,
o indigena por ndo ter como pagar o tributo, passa a viajar para as capitais para vender o seu
trabalho bragal a fim de ter subsidios para poder dar de comer aos seus, mas a obrigagdo de
tributar ndo lhe permite cuidar da sua familia. Esse modo de vida dos naturais, na sua terra nas
minas ou longe dela vendendo seu trabalho bracal causou uma grande queda demografica que
ndo deixou de ser notada pelo religioso que outrora viu a terra densamente habitada e entdo vé
a populacdo diminuindo tragicamente:

Quise enviarle ésta, aunque breve, porque si Dios fuese servido de
llevarme, se descargue mi consciencia con V.M. suplicandole, como
al vicario de Cristo, por el remedio de estas animas recién convertidas,
para que de V.M. reciban favor, y su doctrina y conversion vaya
adelante, y V.M. pueda haber el premio de tanta multitud de animas
que a Dios son convertidas. Y asi le suplico que como piadoso los
remedie y no consienta que se acaben, como llevan el camino sino les
viene remedio. (Frei Pedro de Gante. Carta de 15 de fevereiro de
1552).

O modo como Frei Pedro expde a solicitagio de ajuda para a constru¢do de um
hospital parece mais querer mostrar, com alguma boa a¢do, que 0 monarca esta presente e tem
a intengdo de dar apoio as desgragas dos naturais do que propriamente executar a edificacdo
do hospital. O discurso ganha aqui um tom suasorio que faz com que o destinatario precise
completar a mensagem por si mesmo para que este ganhe o sentido subjacente. Uma vez
completado o sentido do texto ¢ dificil negar o pedido implicito. A arte da retoérica ganha aqui
verdadeira forca persuasiva.

Por reverencia a Dios, que pues es tan necesario, V.M. merced al
dicho hospital de alguna limosna para su sustentacidn y cura, y
haciéndoles merced a estos pobrecitos de alguna limosna especial, y
de constituirse V.M. por patron de dicho hospital, para que estos



243

Lopez. J.1

indios sean consolados y entiendan las mercedes y conozcan lo que
V.M. les quiere y hace por ellos, segiin que yo espero de su gran
misericordia que usara con ellos. (Frei Pedro de Gante. Carta de 15 de
fevereiro de 1558).

Em outro momento, Frei Pedro ja ndo compara os indios as ovelhas que devem ser
protegidas dos lobos como fez Frei Martin de Valencia em uma clara intertextualidade com a
parabola do bom pastor pronunciada por Jesus aos seus discipulos. O termo de comparacio
utilizado s@o os cachorros que, segundo ele, se alimentam melhor que os indios.

Por cierto que en lo que se refiere a la sustentacion, mejor lo pasan los
perros que los indios, porque a los perros les dan de comer, mas a
estos se sirven de ellos y no se la dan, pues como sea gente ésta de
esta ciudad de México tan pobres, por no tener tierras, ni de que se
mantener sino del trabajo de sus manos, vea. V.M. lo que padeceran.
(Frei Pedro de Gante. Carta de 15 de fevereiro de 1558)

O tom da carta esta muito distante do tom esperangoso empregado na carta de Frei
Pedro de 1532, quando informou ao monarca sobre as necessidades para o trabalho de
evangelizagcdo dos naturais e sugeria a extingdo do repartimento das terras entre os espanhdis.
O religioso voltou a tratar desse assunto na sua carta de 1558, que analisaremos
posteriormente.

Grande incentivador da educagdo dos indigenas, Frei Pedro ndo deixou de notar na
carta de 1552, como j& havia feito vinte anos antes, a prioridade que deveria ser dada a
instrugdo tanto profissional como cristd das criangas para que os nativos se integrassem
plenamente na sociedade novo-hispanica e fossem bons vassalos do rei.

Y porque por la gran pobreza que entre estos indios miserables hay,
no van adelante con esto de la escuela, por causa de no tener
mantenimientos ni que comer; y para que esto fuese adelante y la
dicha escuela no feneciese, pues tan necesaria es, donde aprenden los
nifios y mancebos indios la doctrina y se les ensefia a leer y escribir y
cantar y tafier, y son causa de que se les celebre los oficios divinos
devotamente, pues ellos sirven la misa; que V.M., como
misericordioso, les hiciese mercedes, a estos indios y a la dicha
escuela. (Frei Pedro de Gante. Carta de 15 de fevereiro de 1552)

No dia oito de maio de 1552, o custddio Frei Angel de Valencia, junto com os outros
franciscanos, escreve ao Monarca para informar sobre o meio mais adequado para doutrinar

os naturais dos reinos de Nova Espanha e de Nova Galiza.



244

Lopez. J.1

Como havia feito anteriormente Frei Juan de la Puerta, Frei Angel estrutura a sua
epistola em dezoito pontos. O exaustivo repasse dos pontos, dos problemas e das possiveis
solugdes € realizado de um modo bem mais objetivo do que na carta de Frei Juan. Isso porque
ja se anunciava o fim do periodo dureo das ordens mendicantes e, a0 mesmo tempo, uma nova
postura da Igreja e da Coroa em relacdo aos modos da evangelizagdo. A carta perde, no
entanto, assim como na anteriormente analisada de Frei Pedro de Gante, o tom persuasivo que
os humanistas haviam imprimido aos seus textos através do resgate da retdrica classica. A
epistola ja ndo pretende persuadir, sugerir ou mesmo, em um espirito mais puramente
franciscano, seduzir ou contagiar. A eloquotio da carta ¢ agora apresentada de maneira
mordaz de modo que até poderia magoar a consciéncia do destinatario real. Naquela altura, a
utopia e a esperanga do homem eram ja mais uma quimera do que um desejo de reforma.
Como veremos, Frei Jeronimo de Mendieta foi esse porta-voz das ilusdes perdidas.

O primeiro dos dezoito pontos observado na carta remete a um assunto que desde os
primeiros anos se revelou como o grande obstaculo para a idonea evangelizagcdo dos naturais:
a falta de religiosos. Mas, o pedido de novos irméos ¢ feito, pela primeira vez, desassociando
a conquista espiritual da militar. Tal tema, como ja vimos, foi tratado por Borges Moran
(1988) para associar as duas conquistas e mostrar como pela primeira vez na histéria a
conquista militar foi legitimada pela conquista espiritual. As palavras de Frei Angel parecem
uma tentativa de esclarecer o espirito que havia por trds da evangelizagdo e revelam as
nefastas conseqiiéncias da conquista pelas armas.

Nuestro sefior es servido cada dia a aumentar en estas partes El
nimero de nuestros vasallos, convirtiéndose al conocimiento de
nuestra Santa Fe Catoélica, dando la obediencia y sujecion a Dios
Nuestro Sefior y a V.M. [...]sin otras armas mas de la cruz de Cristo y
la palabra evangélica, han atraido gran nimero de indios de paz, los
cuales antes (aunque por via de guerra habian sido debellados y
conquistados de espafioles con costa de Vuestra Real hacienda) no se
habian sujetado al yugo de vuestra Real imperio, como ahora han
venido. (Frei Angel de Valencia. Carta de 8 de maio de 1552)

Com os problemas derivados do enfrentamento entre o clero regular e o secular e,
conseqiientemente, com o progressivo afastamento dos regulares por causa da isencdo de
tributacdo dos indigenas nas comunidades dirigidas pelas ordens mendicantes, Frei Angel
associa a falta de religiosos e a conseqiiente conversdo de um niimero maior de naturais com a

subjecdo, a obediéncia e, claro, com a tributacdo.



245

Lopez. J.1

Suplicamos a V. M., por amor de Nuestro Sefior, sea servido mandar y
dar orden como, para esta nueva custodia del Nuevo Reino de Galicia,
vengan por lo menos cien frailes; pues con semejantes obreros, no
menos cierto y seguro podra estar V. M. sacaran tan grandes riquezas
y tesoros en lo espiritual, como de sus quintos y rentas en lo temporal.
(Frei Angel de Valencia. Carta de 8 de maio de 1552)

Depois da conquista do Império Inca pelas tropas de Francisco Pizarro e dos outros
territérios andinos, o periodo da conquista militar estava chegando ao seu fim e, portanto, a
conquista espiritual deveria desempenhar intensamente o seu trabalho de catequizacido e
socializag@o dos indigenas. Tal conquista das almas, no entanto, ndo seria feita do modo que
0s iIrmaos menores pensavam.

No segundo ponto da carta ¢é tratado um tema que ja foi motivo de muita polémica em
outras cartas examinadas anteriormente: a ingeréncia das proprias autoridades nos assuntos
relativos apenas aos religiosos. Se em epistolas anteriores observamos a intromissdo da
Audiéncia nas decisdes tomadas pelo vice-rei Velasco, nessa carta a interferéncia foi no
trabalho dos proprios religiosos, seja por meio da negacdo de ajuda ou da difamacdo, como
veremos no quarto ponto.

Suplicamos a V.M. sea servido enviar a mandar a vuestros oidores,
alcaldes mayores de este reino, que son y fueren, y al que hubiere en
vuestro Real nombre que en las causas de la instruccion de la Santa Fe
catdlica y conversion de estos naturales, nos den mas calor, favor y
ayuda [...]pues no sélo por vias indirectas nos impiden que hagamos el
fruto que deseamos y somos obligados, pero atn por vias directas lo
impiden y estorban, dando entender a los naturales indios, que no nos
obedezcan ni cumplan lo que a su buena instruccion ordenamos, pero
aun permiten y consienten, y aun algunos de ellos tratan habilitar y
deshonrar a los ministros siervos de Dios [...] por cerrarnos la puerta
que, acosados de deshonras del mundo, dejemos los pueblos y
doctrina cristiana, y mas libremente se pueda destruir y asolar la tierra
y los naturales de ella. (Frei Angel de Valencia. Carta de 8 de maio de
1552)

Com a presenga, cada dia mais intensa, do poder juridico vindo da Peninsula e as
disputas entre os dois cleros, os primeiros religiosos iam se conformando como os obstaculos
da nova realidade colonial.

Tal situagfo era evidente também no terceiro ponto levantado por Frei Angel: a grande
necessidade da esmola tradicionalmente enviada pelo monarca para ajudar no sustento dos
religiosos e nos apetrechos para a celebracdo da missa e dos sacramentos. A falta de ajuda por

parte do monarca ¢ o fato de privilegiar as comunidades nas quais estivesse estabelecido o



=g
L=
e

v

UFPE

246

Lopez. J.1

clero secular e, portanto, o monarca sim recebesse o seu dizimo por parte da populagdo
indigena, fez com que a area de concentracdo dos regulares fosse cada vez mais reduzida.

No quarto ponto, como ja observamos, o religioso menciona a injusta campanha de
difamac¢do da Ordem de Sdo Francisco nos ultimos tempos. Quanto a isso, Frei Angel
demonstra a sua preocupagdo por causa das informac¢des que poderiam ter chegado aos
ouvidos do monarca sobre as grandes edificagdes que supostamente os irmaos seraficos
estariam levantando na Nova Espanha: “Segun por cédulas de V. M. hemos visto se colige
Haber informado a V. M. que nosotros en los edificios de nuestros monasterios hemos
excedido con curiosidad y grandeza”. (Carta de Frei Angel de Valencia. 8 de maio de 1552).

Essa observagdo de Frei Angel ndo deixa de surpreender, pois casualmente no mesmo
ano de redacdo da carta foi inaugurado na cidade de Cholula um dos maiores templos
edificado pela Ordem em todo o periodo colonial: o templo de San Gabriel, que comegou a
ser construido em 1529 e foi concluido em 1552, tendo o importante incentivo do vice-rei
Antonio de Mendoza. A imponente estrutura lembra mais uma fortaleza militar do que
propriamente um centro religioso e estava muito longe daquelas construgdes de adobe e barro
citadas por Frei Angel na sua carta. Quando o monarca Felipe II ficou surpreso com a
grandeza do projeto e com outras edificacdes franciscanas, os religiosos responderam que a
igreja foi feita desse modo porque se um dia o rei decidisse visitar o México, as construgdes

lhe serviriam como fortaleza militar.

Convento de San Gabriel, Cholula, México.

No quinto ponto é considerada a questdo da morte do bispo de Nova Galiza, Pedro
Gomez de Maraver, ocorrida um ano antes, € a sua conseqiiente sucessio. Mais uma vez os
religiosos franciscanos mostram a sua preocupacdo com o novo representante do Bispado de
uma das regides do Vice-Reino. A mesma preocupacdo aparecia em cartas anteriores quando
a questdo era quem sucederia ao bispo Zumarraga e, como ja notamos, a eleicdo do bispo

Montufar ndo favoreceu muito os franciscanos. Agora, o religioso escolhido pelo monarca foi



247

Lopez. J.1

o franciscano Pedro de Ayala, que assumiu o cargo em dezembro de 1562 e, depois de muitos
problemas com a Audiéncia, foi exonerado do cargo e morreu em 1569.

Sea servido mandar proveer para semejantes dignidades en estas
partes, personas que pretendan mas la cristiandad de esta nueva
iglesia, y cumplan guarden lo que el oficio pastoral debe y son
obligados; y nos parece seria muy acertado en que se proveyesen
personas que tuviesen experiencia ya de esta tierra, y noticia particular
de las miserias y trabajos de estos naturales. (Frey Angel de Valencia.
Carta de 8 de maio de 1552)

A solicitacdo de religiosos com experiéncia nas novas terras ¢ que conhecessem as
peculiaridades da regido e da sua gente parece-nos evidenciar dois aspectos que, a partir da
metade do século, comegavam a aparecer. A disputa entre o clero regular e o secular estava
deixando de lado os pioneiros da evangelizacdo para dar maior espago aos sacerdotes, parocos
e demais eclesiasticos do clero regular — um corpo secular que ndo conhecia as peculiaridades
da realidade americana e ndo enxergavam do mesmo modo a evangelizacdo. Para Frei Angel,
a falta de vocag@o de quem ele chamou de falsos clérigos era uma forte ameaca para o projeto
iniciado por Frei Pedro de Gante e, pouco depois, pelo grupo dos doze.

Y puesto que V. M. tiene provisto que sin su licencia no pasen
clérigos a estas partes, por los grandes inconvenientes que de lo
contrario resultan, no siendo cuales conviene, guardase tan mal, que
sin mandado de V. M. pasan a estas partes muchos en habitos
disfrazados, solo color de legos y titulos de mercaderes y por otras
vias, y lo que peor es, que algunos de ellos vienen suspensos
apostatas, y con otras maculas grandes y graves. (Frey Angel de
Valencia. Carta de 8 de maio de 1552)

No sexto ponto, a carta segue com a dentncia dos clérigos que, desobedecendo a
decisdo do monarca, continuam cobrando tributos dos indigenas e os roubando: “y de los tales
clérigos, casi ninguno hay que sepa lengua, ni predique, ni confiese, y asi no se hace el fruto
necesario”. A partir de 1542, com a promulgacdo das Leis Novas, o sistema de encomenda e
tributagdo indigena entrou em crise. Porém, muitos encomenderos ndo aceitaram as leis e, do
mesmo modo, muitos religiosos seculares adotaram o pagamento de tributos indigenas como
uma forma de controle e enriquecimento.

O sétimo ponto da carta refere-se a necessidade de um 6rgdo repressivo eficaz para
colocar fim nos atos praticados pelos “malos christianos”. Esse 6rgdo seria, de acordo com o

religioso, o Tribunal do Santo Oficio, ou seja, propriamente a inquisi¢cdo, pois o temor que ela

causa faria com que parassem os desacatos a fé e ao poder real. A inquisicdo episcopal (1535-



L=
L=
e

L

UFPE

248

Lopez. J.1

1571) chegou ao Vice-Reino inicialmente com os religiosos, mais especificamente, pelas
maos do bispo Zumarraga, e, finalmente, em 1571 o Tribunal do Santo Oficio se instalou
definitivamente na Nova Espanha. Até entfio, a inquisicdo na regido havia assumido o seu
papel de protetora da moral, da blasfémia e, principalmente, da pratica da feiticeira entre
colonos e indigenas. S6 em 1571 a solicitagdo de Frei Angel foi ouvida e o Tribunal chegou
as terras novo-hispanas com toda a sua forca. O primeiro Inquisidor Geral foi Pedro Moya de
Contreras, responsavel por atualizar todas as listas dos processos anteriormente e cuidar de
que todos eles cumprissem as suas peniténcias, além de atualizar o indice de livros proibidos e
lutar energicamente contra os possiveis simpatizantes dos movimentos reformistas.

As relagdes entre o inquisidor ¢ o vice-rei Martin Enriquez nunca foram muito
satisfatorias, ja que as afinidades entre o tribunal e o clero, especialmente o regular, também
ndo foram muito favoraveis para os ultimos. A solicitacdo de Frei Angel, em alguns casos,
voltou-se contra os seus irmaos da Ordem.

El clero diocesano tenia una representacion formal en el tribunal de la
Inquisicidn; en cambio los frailes servian mas bien como calificadores
o consejeros especializados en la ley canonica. Llego a ser evidente
que el tribunal y la jerarquia eran los agentes principales de la
Contrarreforma despué¢s de 1571, y que los frailes continuaron
perdiendo su autonomia doctrinal. La mayor parte de los juicios contra
el clero durante las tres ultimas décadas del siglo XVI fueron en
desmedro de los clérigos regulares. La jerarquia ain veia el espectro
del luteranismo entre sus colegas de las drdenes. (GREENLEAF,
1981, p. 172-173)

A inquisi¢do também havia sido instalada para cuidar dos casos de corrupcdo das
autoridades do vice-reino. Desde o vice-rei até o ultimo sudito, todos eles eram entdo
provaveis alvos do temivel tribunal, criando um clima de instabilidade. O préprio Felipe 11
advertiu as autoridades locais de que era melhor obedecer a autoridade do Tribunal
(GREENLEAF, 1981, p. 169).

No ponto oito da sua carta, frei Angel solicita ao monarca que revise o papel
desempenhado pelos ouvidores do rei e o constante desacato as Leis Novas. O tema da
tributagcdo foi novamente abordado, assim como o trabalho for¢ado dos nativos. O religioso
ndo poderia imaginar que o monarca escutaria a sua solicitacdo, compartilhada por outros
tantos religiosos, ¢ que uma das medidas tomadas para moralizar a regido seria a implantagdo
definitiva do Tribunal do Santo Oficio. Tal decis@o marcou definitivamente os novos rumos

da colonizag¢do americana e, por conseguinte, da evangelizagdo. A proibi¢do imposta por meio



249

Lopez. J.1

de cédula real assinada pelo monarca Felipe II, em abril de 1577, a Bernardino de Sahagun de
continuar seus estudos sobre os costumes ¢ os rituais locais tem uma base na instalagdo do
Tribunal do Santo Oficio.

Os mandamos que luego que recibais esta nuestra cédula, con mucho
cuidado y diligencia procuréis haber estos libros, sin que de ellos
quede original ni traslado alguno, los enviéis a buen recaudo en la
primera ocasion a nuestro Consejo de Indias, para que en él se vean; y
estaréis advertido de no consentir que por ninguna manera persona
alguna escriba cosas que toquen a supersticiones y manera de vivir
que estos indios tenian, en ninguna lengua, porque asi conviene al
servicio de Dios Nuestro Sefior y nuestro (Cddice Franciscano, 1941,
p. 249-50).

Do mesmo modo que outros religiosos da Ordem de Sao Francisco fizeram em outras
correspondéncias a0 monarca, nos pontos nove ¢ dez da sua carta, Frei Angel indica o nome
do licenciado Lebron de Quifiones para a fung¢do de governador e ouvidor pelas suas
reconhecidas qualidades, além da sua lealdade com a Coroa espanhola. A boa relacdo com os
franciscanos e como vice-rei Luis de Velasco ndo impediu que fosse processado e afastado de
seu cargo até que, com ajuda deles, conseguiu provar a sua inocéncia ¢ recuperar seus
privilégios. A vinculagdo com os irmdos menores ficava cada vez mais perigosa e pouco a
pouco o apoio a eles ia chegando ao fim.

Nos seguintes pontos da carta, segue uma sériec de denuncias as autoridades e de
recomendagdes para ocupar fungdes que até entfio, segundo o religioso, estavam ocupadas
por, entre outras caracteristicas, pessoas “libres de interes y pasion” ou integrantes de
monipddios. As diferencas irremediaveis entre regulares e seculares continuam alimentando o
conteudo da carta, bem como o de tantas outras examinadas anteriormente.

O apelo critico do discurso de Frei Juan cita um dos nomes mais censurados na
Espanha filipina, que perseguia ferozmente os movimentos reformistas: trata-se de Martinho
Lutero, que serve ao religioso para comparar e agrupar alguns dos servidores do rei.

Porque algunos de los que ahora sirven a V. M., o por mejor acertar,
desirven en esta Audiencia, tienen por amparo no guardar, ni guardan
las leyes que V. M. ha hecho y las demas provisiones provistas para
estas partes, diciendo que no conviene y que todos cuantos fueron en
suplicar a V. M. las hiciese, fueron muy errados y no supieron lo que
hacian. Y con esta secta, pero que la de Lutero, ejecutan por ley la
voluntad de algunos espafioles y encomenderos (....) (Frey Angel de
Valencia. Carta de 8 de maio de 1552)



250

Lopez. J.1

No pemiltimo ponto da carta, o religioso faz um pedido que ndo parece ter saido da
pena de um servidor de Deus: um panegirico aos conquistadores mortos e uma exaltacdo para
que, ja que ndo o foram no temporal, sejam pelo menos remunerados no aspecto espiritual.
Essa solicitagdo, a primeira vista, poder parecer atualmente fora de tom, considerando como a
conquista militar das novas terras foi realizada e quais foram as terriveis conseqiiéncias para
os nativos, porém, ¢ importante considerar que o religioso estd querendo enfatizar ndo os atos
derivados da campanha militar, mas a paixdo e a entrega de alguns homens que, em muitos
casos, deixaram as suas vidas para salvar aqueles que até entfo viviam na ignorancia da & e
no pecado. O proprio Ferndo Cortés seria, segundo Jeronimo de Mendieta, o novo Moisés que
conduziria e salvaria o povo oprimido. A figura do conquistador apaixonado ¢ dedicado de
corpo e alma na luta contra o paganismo para a instaura¢@o de uma nova cristandade contrasta
para Frei Angel com a daqueles servidores do rei pouco interessados nos bens espirituais e
com muito apego aos bens materiais.

No dia dois de janeiro de 1555, 31 anos apos ter pisado pela primeira vez em solo
americano, o integrante do famoso grupo dos doze e um dos mais empenhados
evangelizadores da Nova Espanha, Frei Toribio de Benavente ou Motolinia — como foi
chamado pelos indigenas por causa de seu aspecto humilde e pobre — escreve ao monarca
Carlos V uma das cartas mais conhecidas da colonizacdo de Nova Espanha.

Na longa epistola, Frei Toribio, motivado, como ele mesmo diz, por trés importantes
assuntos, faz um repasse de alguns dos momentos mais relevantes da historia tanto no periodo
pré-hispanico, como no periodo posterior j& com a presenga espanhola, quando ele mesmo
teve a oportunidade de ser testemunha. Essas trés coisas que motivaram o frei a escrever
poderiam ser perfeitamente resumidas em uma s6: a defesa da causa dos espanhodis diante das
calunias pronunciadas pelo padre dominicano Frei Bartolomeu de Las Casas.

Tres cosas principalmente me mueven a escribir esta & V. M., 1 creo
seran parte para quitar parte de los escripulos que el de las Casas,
Obispo que fue de Chiapas, pone a V. M. y a los de vuestros Consejos,
y mas con las cosas que ahora escribe y hace imprimir: (Carta de Frei
Toribio de Benavente. 2 de janeiro de 1555)

A primeira versdo do opusculo de Frei Bartolomeu de Las Casas foi publicado em
1552 e teve, em muito pouco tempo, uma rapida difusdo, ndo s6 na Espanha, como em toda a
Europa e. como podemos constatar pela carta de Benavente, nas colonias também. E muito
provavel que algumas copias do texto tenham sido introduzidas no Vice-Reino pelas maos

dos proprios dominicanos ou de outros religiosos. A repercussdo da dentiincia do dominicano



251

Lopez. J.1

foi tdo grande que foi dificil deixar alguém indiferente. Nas demais poténcias européias, o
texto foi lido como a perfeita prova de acusacdo contra o imperador ¢ os modos como a
presumida colonizag¢do cristd do Novo Mundo estava acontecendo. Assim, o restante da
Europa tinha um motivo de peso para questionar o papa ¢ o proprio imperador sobre a
legitimidade dos privilégios concedidos a Espanha e a Portugal para a exclusiva exploragdo
das terras do Novo Mundo. As outras ordens religiosas, entre elas a Ordem Franciscana, viam
o texto de Las Casas como uma ofensa aos conquistadores que haviam deixado as suas vidas
para abrir o caminho para a conquista espiritual. Ao desprestigiar Ferndo Cortés que havia
escolhido, entre todas as ordens, a franciscana e, mais especificamente, os observantes, Frei
Bartolomeu estava ofendendo o proprio Motolinia e os seus companheiros da Ordem.

Contudo, ¢ justo dizer, que o texto em momento algum critica abertamente a Ordem de
Séo Francisco. Pelo contrario, segundo Las Casas, em muitas ocasides, somente a intervengo
dos irmfos seraficos conseguiu impedir algumas das muitas injusticas denunciadas pelo
dominicano.

Hechas las grandes crueldades y matanzas dichas y las que se dejaron
de decir en las provincias de la Nueva Espafia y en las de Panuco,
sucedi6é en la de Panuco otro tirano insensible, cruel, el afio de mil
quinientos veinticinco, que haciendo muchas crueldades y herrando
muchos y gran numero de esclavos de las maneras susodichas [...] que
si dios no les atajara con la resistencia de los religiosos de San
Francisco y luego con la nueva provision de una audiencia real buena,
amiga de toda virtud, en dos afios dejaran la Nueva Espafia como esta
la isla Espafiola. (LAS CASAS, 1986, p. 59)

Apesar dessa defesa da Ordem franciscana e de outras alegacdes a favor dos irmaos
menores, a denuncia de Frei Bartolomeu contra os conquistadores e seu modo desalmado de
tratar os naturais atinge indiretamente Frei Toribio e seus companheiros, pois competia a eles
observar e denunciar as tropelias infringidas pelos espanhdis contra os novos suditos da
Coroa. Como observamos no inicio, o religioso ¢ motivado a escrever a epistola por trés
assuntos principais. Vejamos nas proprias palavras do Frei quais sdo:

La primera sera hacer saber 4 V. M. Como el principal sefiorio de esta
nueva Espafia cuando los Espafioles en ella entraron, no habia muchos
afios que estaba en México 6 en los Mexicanos, y como los mismos
Mexicanos lo habian ganado ¢ usurpado por guerra; [...] (Frei Toribio
de Benavente. Carta de dois de janeiro de 1555)

Toda a introdutio da carta é dedicada a repassar alguns momentos da histéria das

comunidades indigenas que Cortés encontrou no caminho até a capital mexica e como elas



252

Lopez. J.1

estavam organizadas antes da chegada dos espanhois, comentando os seus rituais diabdlicos
com sacrificios coletivos que chegavam, segundo o religioso, a mais de oitenta mil indios
numa unica cerimonia. Diante dessa barbarie, o franciscano ressalta que foram edificados
mais de cinqiienta monastérios s6 nas terras do México e que a vida cristd ia pouco a pouco
substituindo os cultos pagdos. Para Frei Toribio, a campanha militar era justificada pela
necessidade de ocupar os territorios tomados pelo grande adversario, o demonio, para sé
depois, mostrar a palavra de Deus e a verdadeira fé. Na sua carta de 1530, Frei Juan de
Zumarraga deixava entrever um pensamento parecido:

Los conquistadores espafioles, en sus primeras matanzas en estas
tierras, hicieron una admirable labor, destruyendo sus templos
mayores, sus idolos y poniendo en esos lugares la Cruz de Cristo y la
imagen de la Virgen. Nosotros y nuestros hermanos de héabito, hemos
continuado y mantenido esa destruccién y erigido en esos mismos
sitios mas iglesias Cristianas, en donde de otra manera se estuvieran
adorando a todos los diablos y diablesas.

(Y esta es la segunda cosa que yo pobre de parte de Dios a V. M.
suplico.)

[...] Por amor de Dios V. M. se compadezca de aquellas dnimas, y se
compadezca y duela de las ofensas que alli se hacen & Dios, e impida
los sacrificios ¢ idolatrias que alli se hacen 4 los demonios, y mande
con la mas brevedad y por el mejor medio que segundo hombre y
ungido de Dios y Capitan de su Santa Iglesia, dar orden de manera que
aquellos Indios infieles se les predique el santo evangelio, y no por la
manera que el de las Casas ordend, que no se gand mas que de echar
en costa & V. M. de dos 0 tres mil pesos de aparejar y proveer un
navio, en el cual fueron unos Padres Dominicos a predicar a los Indios
de la Florida con la instruccion que les dio, y saltando en tierra sin
llegar & pueblo, en el puerto luego mataron la mitad de ellos, i los
otros volvieron huyendo 4 se meter en el navio, [...]Jconfio en nuestro
Sefior que muy en breve se siga una grande ganancia Espiritual y
temporal, y acé en esta nueva Espafia hay mucho caudal para lo que se
requiere, porque hay religiosos ya experimentados, que mandandoselo
la obediencia irdn y se pondran 4 todo riesgo para ayudar a la
salvacion de aquellas danimas: asimismo hay muchos espafioles, que no
son pocos, desean volver alla por la bondad de la tierra: y esta salida
de gente conviene mucho, para esta tierra, porque se le dé una puerta
para la mucha gente que hay ociosa, cuyo oficio es pensar y hacer
mal. Y esta es la segunda cosa que yo pobre de parte de Dios a V. M.
suplico. (Juan de Zumarraga. Carta de sete de dezembro de 1530)

Como ja mencionamos anteriormente, Bartolomé de Las Casas, apos o “fim” da
encomenda e ja como protetor dos indigenas, empreendeu uma missdo colonizadora na regido

de Cumana e tentou erguer algumas aldeias onde conviriam os espanhdis e os naturais



253

Lopez. J.1

trabalhando juntos. O fracasso da missdo terminou com a morte de alguns religiosos que
possuiam pouca experi€éncia com os indigenas e com o abandono dos espanhdis e do projeto
colonizador de Las Casas. Esse parece, entdo, ser o argumento por tras da segunda questio
que Frei Toribio trata na sua carta: a falta de experiéncia de alguns religiosos que cruzavam o
Atlantico para trabalhar na evangelizacao.

Como ja foi amplamente tratado em correspondéncias anteriores, ndo € preciso voltar
ao tema da mudanga de postura da Coroa que resultou a partir da segunda metade do século
XVI no privilégio do clero secular para neutralizar o crescente poder dos regulares no Novo
Mundo. A visdo de Las Casas, que teve grande influéncia sobre os monarcas desde o tempo
do rei catolico Fernando de Aragdo, ndo parece ser muito agradavel para frei Toribio ja que
ele acusa o dominicano de incentivar o envio de religiosos despreparados e com pouca paixdo
evangelizadora.

La tercera cosa es rogar por amor de Dios & V. M. que mande ver y
mirar 4 los Letrados, asi de vuestros Consejos como a los de las
universidades, si los conquistadores encomenderos y mercaderes de
esta nueva Espafia estan en estado de recibir el sacramento de la
penitencia y los otros Sacramentos, sin hacer instrumento publico por
escritura y dar caucion juratoria [...] (Frei Toribio de Benavente. Carta
de dois de janeiro de 1555)

A mudanca de posi¢do da Coroa espanhola foi anunciada nos tempos da Primeira
Audiéncia e refor¢cada a partir da segunda metade do século, ndo sendo muito favoravel a
manter o cada dia mais amplo poder dos conquistadores. Os soldados, seja através de escritos
como as Cartas de |Relagdo de Cortés ou por meio de intermindveis pleitos, reivindicavam
direitos que, naquela altura, a Coroa considerava dificilmente outorgaveis sem afetar os seus
proprios interesses. O periodo da conquista militar havia entrado em decadéncia e¢ o valente
conquistador de outrora significava agora mais um obstaculo que do exatamente uma ajuda.
Grande parte deles, comeg¢ando pelo proprio Colombo, havia morrido pobre ou no
esquecimento, e 0s sobreviventes eram pouco a pouco abandonados a sua propria sorte.

Nas paginas finais da sua longa carta, Frei Toribio acusa Las Casas de desonrar o
nome de Ferndo Cortés e protege a boa memdria do conquistador com a garantia de que o
conheceu e de que presenciou algumas das suas decisdes.

Dios me libre de quien tal osa decir; el yerro que se llama de rescate
de V. M. vino 4 a esta nueva Espafia el afio 1524, mediado Mayo;
luego que fue llegado a México el Capitan D. Hernando Cortés que a
la sazoén gobernaba, ayuntd en San Francisco con Frailes y los letrados



254

Lopez. J.1

que habia en la Ciudad, y yo me hallé presente y vi que le paso al
Gobernador por el yerro que venia y lo contradijo, y desde que mas no
pudo limité mucho la licencia que traia para herrar esclavos, y los que
se hicieron fuera de las limitaciones fue en su ausencia, porque se
parti6 para las Higueras: y algunos que murmuraron del Marques del
Valle, que Dios tiene, y quieren ennegrecer y escurecer sus obras, yo
creo que delante de Dios no son sus obras tan aceptas como lo fueron
las del Marques; (Frei Toribio de Benavente. Carta de 2 de janeiro de
1555)

A despedida da epistola ¢ um elogio a Ferndo Cortés em resposta aos desagravos
pronunciados pelo padre Las Casas. A defesa do conquistador pelo Frei Toribio evidencia,
como ja observamos, algo que vai além da prépria figura do Marques do Vale ¢ incide sobre
toda uma época que aos poucos chegava ao seu final.

E nesse ponto que podemos visualizar que tanto a reivindicagdo de Frei Toribio de
Benavente, como representante da Ordem de S&o Francisco, como a de Frei Bartolomeu de
Las Casas, como protetor declarado dos indigenas, tinham mais pontos em comum do que
propriamente divergéncias. A posicdo de cada um como representante de um clero que
pretendia, de diferentes formas, valorizar e integrar o indigena em uma sociedade que
comecava a enxergar os antigos donos das terras como obstaculos para seus planos — ou,
parafraseando Frei Angel de Valencia, estavam mais voltados ao temporal que ao espiritual.
Na atualidade, tanto o religioso franciscano como o dominicano sio considerados pioneiros na
luta pelos direitos humanos e na implantacdo do futuro direito natural.

No dia 25 de novembro de 1556, Frei Andrés de Olmos, conhecido por redigir a
primeira gramatica do ndhuatl, escreve uma breve carta informe ao monarca Carlos para
comunica-lo sobre os assuntos referentes a evangelizagdo dos naturais e agradecer os grandes
servigcos do rei a favor dessa dificil tarefa. Escrita em um estilo simples, claro e conciso, a
carta do religioso relata o avangco da evangelizagdo realizada na regifo Chichimeca,
conduzida, segundo ele, na base do didlogo e, como em quase todas as regides novo-hispanas,
baseada em uma concepg¢io piramidal que, comegando pelo batizado dos principais senhores,
termina por converter o resto da comunidade pacificamente.

No entanto, a histdria somente confirma o otimismo da carta de frei Andrés no que se
refere a colonizagdo e a posterior evangelizagdo dos territorios Chichimecas. A regido foi uma
das mais dificeis de conquistar, dada a forte resisténcia dos naturais até o 1585, ano em que
um surpreendente plano de pacificacdo baseado no Evangelho foi colocado em pratica. A

idéia basica era fundar uma série de povoados ao longo da fronteira Chichimeca, nos quais os



=g
L=
e

L

UFPE

255

Lopez. J.1

indigenas assentados teriam sempre o assessoramento de religiosos. Tal plano de ocupagdo
pacifica deu alguns frutos nos anos seguintes e, gracas ao apoio do vice-rei Luis Velasco, a
conversdo dos nativos foi finalmente iniciada.

Pode ser que a carta de Andrés de Olmos ndo seja condizente com a historia da
colonizag¢do da regido Chichimeca como um todo, porém, o seu registro ¢ um exemplo de
como poderia ter sido feita a colonizagdo e como, efetivamente, duas décadas depois da
tentativa bem sucedida de frei Andrés, toda a regido foi ocupada de forma pacifica. Com a
autorizag¢@o do vice-rei, o religioso fundou a cidade de Tampico, em 1560. Até hoje o antigo
convento dos franciscanos, construido em 1570 por ordem de frei Andrés esta conservado em

perfeitas condigdes.

Convento de San Francisco de Asis, Tampico, México

Em 1558, dois anos depois da carta de Frei Andrés de Olmos, seu companheiro de
Ordem da provincia do Santo Evangelho e posteriormente bispo de Yucatan em 1571 Frei
Francisco Del Toral. O religioso escreve uma breve, porém incisiva, carta de informe e
dentincia ao Conselho das Indias. O contundente conteudo da epistola é apresentado no
melhor estilo humanista, com um tom persuasivo ¢ moderado, acusando sem citar nomes ¢
apresentando ao destinatario argumentos irrefutaveis.

Las cosas de Nueva Espafia han sido hasta ahora en incremento por
tres cosas: la primera, por haber tenido a S. M. singular cuidado de
mantenerla en justicia, y la segunda, por haber tenido buenos prelados,
y la tercera, por haber enviado a menudo S. M. religiosos que, después
de Dios, han hecho a los naturales de bestias hombres, y de idolatras
cristianos. (Frei Francisco del Toral. 25 de maio de 1558)



256

Lopez. J.1

A partir dessa introdutio ¢ dificil pensar que o conteudo da carta prossiga com uma
critica aberta aos rumos da evangelizagdo. Varios motivos provocaram uma grande baixa nas
filas do clero novo-hispano, tais como: o desparecimento de bispos como Juan de Zumarraga,
a desacertada eleicdo de bispos como Alonso de Montufar ou a idade avangada ¢ os eternos
pleitos do bispo de Michoacan, Dom Vasco de Quiroga, entdo com 78 anos.

El sefior arzobispo de México y El Obispo de Michoacan. Este sefior
es viejisimo y no entiende en cosas de drdenes ni de sacramentos, sino
en pleitos y diezmos. El sefior Arzobispo, que estd mas mozo y podria
ayudar, no quiere, porque no le dan los diezmos los naturales; y asi
creyendo que los religiosos no le ayudamos en esto, ha venido a tanta
ceguera, que ha jurado por su consagracion, de no ordenar a
sacerdotes. (Frei Francisco del Toral. Carta de 25 de maio de 1558)

A carta continua com as dentincias contra o bispo que através de um vicario ordenava
aos irmaos do convento Franciscano de Cuernavaca que ndo administrassem os sacramentos,
ameagando-os de serem excomungados. Para os religiosos que ha mais de trinta anos se
dedicavam a acdo evangelizadora, tal situacdo era insuportavel e muitos dos religiosos mais
jovens tinham a vontade de abandonar a terra e a sua obrigagdo, porém, seu espirito os
mantinha firmes na sua missdo, como observa frei Francisco:

Los religiosos que hemos fundado y sustentado, estamos ya
cansadisimos, viejos y necesitados, y hemos gastado en esta tierra
nuestras fuerzas en vuestro servicio sin ningln interés mas que el de
Jesucristo, no lo hemos de dejar, ni hemos de volver atras hasta acabar
la vida: pero los que vienen de nuevo, desmayan y no los podemos
tener aqui, diciendo que se quieren ir a Espafia. (Frei Francisco del
Toral. Carta de 25 de maio de 1558)

Para Frei Francisco, bem como para outros irmdos da Ordem como Jer6nimo de
Mendieta e, no século seguinte, Frei Juan de Torquemada, fatos como o relatado
preanunciavam o fim de uma época dourada da evangelizacdo e o inicio de um novo periodo
que pouco se pareceria com o anterior. O advento dos funciondrios reais, a perda da
independéncia das ordenes regulares e a consolidacdo de um clero secular anunciavam uma
mudanga de mentalidade da Coroa espanhola e da propria Igreja Catodlica.

Frei Juan de Torquemada deixou, através de seus escritos, um triste epilogo dessa
época de ouro que ele viu desaparecer.

Francisco del Toral teve a incumbéncia de ser o incentivador, no ano de 1558, do Frei
Bernardino de Sahagun para que iniciasse os estudos das culturas locais. Como resultado da

pesquisa, foi redigido o Codice Florentino ou Historia geral das coisas de Nova Espanha. O



257

Lopez. J.1

proprio Sahagun deixa registro dessa solicitagdo no prélogo do seu segundo livro do Caodice
Florentino: “El padre Francisco Del Toral, el cual me impuso esta carga”’(SAHAGUN,
2001, p. 108).

Pouco menos de dez meses depois de ter enviado a correspondéncia anterior, Frei
Francisco escreveu novamente uma carta, dessa vez destinada ao monarca espanhol Felipe 1I,
alguns meses depois da morte de seu pai, o imperador Carlos. Em um estilo similar ao da
epistola anterior, o religioso parece querer descarregar a sua consciéncia e informar sobre uma
grave situagdo do vice-reino, embora tivessem afeicdo pelo vice-rei Luis de Velasco. Mas o
que preocupava o religioso era que as diferencas entre o vice-rei e os espanhdis continuavam
provocando sérias injustigas, com constantes problemas no relacionamento com os indigenas
e a conseqiiente queda demografica da regido.

Esto lo vi yo y entendi. El valle que se dice de banderas, porque salian
tres mil banderas cuando fueron los espafioles hace ahora veinte afios,
y con los cascabeles y minas y otros servicios, han quedado en menos
de trescientos hombres, que Negros por su parte y espaifioles por la
otra los consumen, y no hay justicia que vele por ellos. (Francisco del
Toral. Carta de 20 de fevereiro de 1559)

O tdo discutido tema do dizimo continuou, segundo Frei Francisco, fomentando as
diferencas entre os prelados e os religiosos. O frei defende a manutenc@o dessa ajuda para os
regulares para cobrir as despesas derivadas da administracdo dos sacramentos, atividade que
ndo era realizada pelos prelados. Como ja observamos, esse debate provocou que o proprio
monarca solicitasse para que os regulares ficassem nos conventos € permitissem que o clero
secular cuidasse da administracdo dos sacramentos. Porém, em uma primeira instancia, os
regulares ganharam o debate e o monarca ndo permitiu que se instalassem seculares nas
comunidades onde ja houvesse regulares. Mas o problema continuou e prelados como Alonso
de Montufar tentaram proibir, por iniciativa propria, que os regulares de administrarem os
sacramentos, ameagcando excomungar os desobedientes. Nessa altura, em 1559, Frei Francisco
sugere uma possivel solucdo ao velho problema do dizimo:

Estas diferencias cesarian, si V. M. proveyese de Obispos de anillo
para confirmar, consagrar aras y calices, bendecir oleo y crisma y
ordenar, y todo esto s6lo con darles las candelas en la confirmacion se
sustentarian; de arte que cada uno por afio, con mediano trabajo, les
valdria seis mil ducados s6lo de las candelas. (Francisco del Toral.
Carta de 20 de fevereiro de 1559)



258

Lopez. J.1

De forma indireta e persuasiva, o religioso sugeriu que a solugdo para o problema dos
prelados e da ganancia de dinheiro seria dar poder a eles para que pudessem desenvolver
algumas fungdes lucrativas e, assim, por um lado, nio pleiteariam pelo dizimo e, por outro,
permitiram que os religiosos que “entienden de la conversion de los naturales” trabalhassem.
A solugfo parecia simples para o religioso, porém, a realidade era bem mais complexa para
que sua proposta surtisse efeito.

No dia 13 de junho, festividade de Santo Antdnio, Frei Pedro de Gante enviou a que
certamente era a sua primeira correspondéncia ao novo monarca Felipe II. Como nas ocasides
anteriores, o pioneiro da evangelizacdo fez um breve informe de sua trajetéria, desde que
chegou, 34 anos antes, até o momento. Na sua carta s@o relatados momentos importantes do
processo, como a recolhida dos filhos dos principais ¢ a educacdo deles, ¢ o projeto de
conversdo piramidal proposto pela Ordem diante da grande quantidade de almas para levar até
o conhecimento da verdadeira fé. A idolatria, os cruéis rituais de sacrificios humanos e outras
barbaridades também deram espago, segundo Frei Pedro, a uma vida cristd marcada pela
devogdo a Deus e pela obediéncia aos preceitos da Santa Igreja.

Depois da longa louvagdo as qualidades dos naturais, a carta muda de tom e mostra um
lado pouco habitual do espirito franciscano e, especialmente, de um religioso que sempre
mostrou prudéncia no seu discurso.

Ya que V. M. no quiera mirar a mis trabajos, que han sido, como El
sefior del mundo lo sabe, muy mortales y de gran peso y muy
diversos, mire la obligacion que tiene de que estos pobrecitos se
salven, ya porque no puede por falta de quien de aviso a V. M., yo
como padre he sido de sus antepasados y de los presentes, querria
suplicar a V. M. que porque yo estoy viejo y cansado, y casi ya en lo
ultimo de mi vida, que V. M. me conceda este ultimo galardon por
ultima merced de mis servicios [...]J(Carta de Frei Pedro de Gante. 13
de junho de 1558)

O apelo de Frei Pedro ao monarca ganha um tom de suplica e de acusacdo que era
pouco freqliente no epistoldrio franciscano e muito menos quando o destinatario era o
monarca. Tal atitude parece-nos resultado de um estado de desespero de um irmdo menor que
podia considerar-se o porta-voz de uma época que, como ja dissemos, chegava ao seu final. O
apelo a idade avangada ndo ¢ exclusividade de Frei Pedro, pois, em uma correspondéncia
anterior, Frei Francisco del Toral fez também referéncia a esse ponto. A mengdo a velhice dos

primeiros religiosos vai muito além de uma mera lamentacdo pela idade; a referéncia a



259

Lopez. J.1

situacdo dos pioneiros tem maiormente um tom de epilogo e de constatacdo das ilusdes
perdidas, as quais Jeronimo de Mendieta se referira nas proximas cartas.

Em primeiro de maio de 1559, pela primeira vez, as trés ordens religiosas escreveram
juntamente uma carta ao monarca para que ele pedisse ao pontifice a revisdo da decisdo dos
prelados da Nova Espanha de proibir a administragcdo dos sacramentos por parte dos membros
das ordens. Essa dificil situagdo passou a ser sufocante para o clero regular e muitos
religiosos, diante das constantes interferéncias no seu trabalho evangelizador, decidiram
desistir. Além disso, a carta solicita também o envio de novos religiosos.

Y con todo esto hay necesidad, que V. M. envie religiosos de todas
tres ordenes, porque de estas pres provincias se provee para la Florida,
y para la China y otras partes; y también, porque se mueren unos, y
otros con los excesivos trabajos se hieren y se vuelven a esa vieja
Espafia, y otros muchos estan desabridos y descontentos, por las
molestias que de los prelados reciben; y es menester que, antes que los
que aqui perseveran se mueran, vengan otros, que queden introducidos
y enseflados como llevar esta obra adelante. (Provinciales das trés
Ordens religiosas. Carta de primeiro de maio de 1559)

Os anos cinqiienta se encerraram com uma série de reivindicagdes muito parecidas nas
diferentes cartas analisadas: os problemas com os prelados, a falta de assisténcia ao clero
regular em comparacdo com a pujanca do clero secular e os continuos enfrentamentos entre os
encomenderos e as autoridades. Ao mesmo tempo, a figura do vice-rei, que durante a década
foi complacente e benéfica com o trabalho dos religiosos, teve continuos enfrentamentos com

a Audiéncia, que, por meio de apelagdo, vetou quase todas as decisdes tomadas por ele.

Os anos sessenta: a utopia diabélica de frei Jeronimo de Mendieta

Os anos sessenta foram marcados pela consolidacdo do poder real na Nova Espanha
através da figura do novo monarca Felipe II e de seu novo modo de governar e entender as
relacdes entre os indigenas e a Coroa. Nesse periodo, também um novo setor da populagéo
anunciou seu cada vez mais notério poder: los criollos, € a populagdo indigena, por sua vez,
foi paulatinamente relegada a uma posi¢cdo mais discriminada na nova sociedade mestica.

A quinta década da presenca da Ordem Seréfica nos territorios da Nova Espanha
seguiu com uma série de problemas nao solucionados e herdados da década anterior, que os
religiosos apontaram na suas cartas. Os anos cinqlienta terminaram com a ades@o dos
representantes de cada uma das trés ordens mendicantes para realizar um apelo desesperado

ao monarca, contudo, a unido dessas vozes ndo surtiu o efeito desejado ¢ os mendicantes



L=
L=
e

260

L

UFPE

Lopez. J.1

perderam a independéncia, que lhes caracterizava nos primeiros anos. A voz que teve mais
evidéncia nesse periodo foi a de frei Jeronimo de Mendieta, cuja longa epistola de 1562
comporta um completo dossi€ dos principais problemas enfrentados na Nova Espanha, bem
como as possiveis solu¢des e detalhes sobre o controverso culpado. Para Mendieta (apud
PHELAN, 1972, p. 117), a evangelizagdio na Nova Espanha girava em torno de dois
momentos definidos: o primeiro corresponde ao periodo entre 1524 e 1564, que foi, segundo
o0 autor, a época dourada das ordens mendicantes, o segundo momento corresponde aos anos
que analisaremos a partir de agora, desde 1564 até 1596, quando se da definitivamente a
decadéncia da Igreja indiana.

A década foi também marcada por outros fatos importantes e determinantes para a
decadéncia como a proibicdo promulgada pelo monarca Felipe II de que os membros de
ordens mendicantes possuissem mais bens raizes provenientes de doacdes. Os religiosos
imediatamente replicaram que eram pobres e tinham necessidades. A resolugcdo do monarca
ndo conseguiu resolver o problema da acumulag¢io de bens das ordens e, de acordo com
Konetzke (1979, p. 45), no comeco do século XVII, um ter¢o de todas as terras, solares,
prédios e demais imdveis da Nova Espanha pertenciam as ordens religiosas. Esse fato explica
a grande preocupacdo da Coroa espanhola para limitar o poder e a independéncia dos
mendicantes. Mendieta, o grande protagonista da década, ndo culpou o monarca pela situagéo
e sim os seus servidores e aduladores que o enganavam (PHELAN, 1973, p. 118).

Em 1562, na regido de Yucatan, o bispo Frei Diego de Landa, cansado da persisténcia
dos indigenas de idolatrarem seus deuses, decidiu realizar um auto de fé no qual foram
executados varios indigenas e a grande maioria dos registros da cultura pré-hispanica maia foi
queimada.

Em 1568, o velho capitdo de Cortés, Bernal Diaz Del Castillo, publica a sua
Verdadeira Historia da Nova Espanha com a intengdo de refutar a publicagdo anterior de
Lopez de Gémara, a qual considerou demasiado parcial e muito distante dos fatos relativos a
participacdo dos capitdes de Cortés na Conquista do México.

A primeira carta da década foi uma nova versdo da epistola anterior de 1559, escrita
em conjunto pelos representantes das trés ordens presentes na Nova Espanha. A carta, que
apresenta poucas alteracdes em relacdo a anterior ressalta com novas palavras a questio das
infAmias contra as ordens e o desentendimento com os prelados. Como em outras cartas ja

analisadas, os religiosos sugerem a visita de uma pessoa para comprovar pessoalmente a



261

Lopez. J.1

falsidade das acusa¢des. O nome sugerido foi o de Hortufio de Ibarra, novamente uma pessoa
bem relacionada na Corte e com boas relagdes com o vice-rei Velasco.

A partir da metade da carta, o texto € repetido na integra. Podemos supor que isso se
devia a constante preocupacdo dos religiosos com a interceptacdo das cartas por partes dos
funciondrios novo-hispanos e a grande dificuldade para fazer as dentincias chegarem ao
monarca.

Novamente, um ano depois, trés representantes das trés ordens se uniram para escrever
ao monarca a fim de rebater as acusag¢des contra os mendicantes que os prelados faziam.
Seguindo o estilo das duas correspondéncias anteriores, o grupo informa que, depois de uma
reunido das trés ordens para encontrar a motiva¢do dos desentendimentos entre prelados e
regulares, concluiram que a raiz do problema era que os mendicantes defendiam os indios que
ndo pagavam os dizimos aos prelados. O eterno problema da tributacdo indigena e do
pagamento do dizimo mais uma vez foi motivo de divergéncia entre regulares e seculares. A
situacdo chegou a um ponto tdo insuportavel que os irmios solicitaram que fosse formada
uma comissdo formada por um tedlogo, um canonista, dois membros escolhidos pelas ordens,
o vice-rei ou a Audiéncia para chegar a uma conclusdo sobre os privilégios das ordens. Os
prelados, no entanto, ndo tinham o mesmo parecer:

A todo lo sobredicho respondieron, que no habia lugar, ni quisieron en
ello, lo cual visto, para justificar mas nuestra causa y mostrar nuestra
inocencia en esta Real Audiencia de México, peticidn y peticiones
mandasen cumplir lo que nosotros tan justamente pedimos.[...] Porque
nosotros no deseamos ni pretendemos otra cosa mas de cumplir la
voluntad de Dios y V. M. (Carta dos tres provinciales das Ordens de
Sdo Francisco, Santo Agostinho ¢ Santo Domingo. 25 de fevereiro de
1561)

Os freqiientes enfrentamentos e as muitas queixas por parte dos religiosos com destino
a Corte fizeram com que o monarca proibisse que qualquer correspondéncia lhe fosse enviada
sem antes ser examinada pela Audiéncia. Desta maneira, como veremos na proxima carta de
Jeronimo de Mendieta, o canal de comunicag¢do entre os irmdos menores ¢ a Coroa ficou
comprometido.

A carta dos trés representantes segue com a defesa das ordens, argumentando contra as
calunias feitas ao monarca. Ao fim, fazem uma suplica para que, nas proximas décadas, sejam
atendidas as reivindica¢des dos religiosos.

Humildemente suplicamos a V. M. mande no se den oidos a
informaciones que contra nosotros se hicieren, pues son contra



262

Lopez. J.1

derecho divino, levantandonos mucho de lo que no hacemos; haciendo
las informaciones sin parte y sin ser oidos, a aun sin autoridad de

plena justicia. . (Carta dos trés provinciales das Ordens de Sédo
Francisco, Santo Agostinho e Santo Domingo. 25 de fevereiro de
1561)

O desespero dos religiosos com as calunias alcangou um limite t3o insuportavel que
eles entendem que todo “El tiempo que tratemos de ayudar y defender a estos pobres
naturales, seremos calumniados, si de parte de V.M. no se nos hace toda merced y favor que
hasta ahora”.

O estado de desesperanga trouxe um novo argumento para o discurso dos religiosos.
As constantes referéncias a submissdo e ao eterno e sincero agradecimento ao monarca pela
forma como cuidava da evangeliza¢do dos naturais deram espago inicialmente a uma, embora
timida, contundente acusagio ao monarca pela falta de aten¢do com as dendncias dos
religiosos e pela tolerdncia com os atos reprovaveis dos civis e das autoridades novo-
hispanicas. Com o passar do tempo, o tom dessa timida acusacdo mudara radicalmente.

Diante de tantas infimias, a imagem dos religiosos comecou a ficar ameacada,
inclusive entre os indigenas, que ja ndo os enxergavam como 0s Seus protetores, mas como
aqueles que enganosamente lhes prometeram um paraiso e na verdade os colocaram em uma
situacdo da qual so lhes restava fugir.

También se quejan de nosotros, y es lenguaje, y aun muy general, que
los hemos sacado de los montes y quebradas, y de venados, hechos
corderos mansos, y recogidos en poblaciones y policia, diciéndoles ser
para su bien espiritual y temporal: dicen ahora que les hemos
engafiado, que no ha sido sino para contarlos cada dia, como se hace,
y afiadir tributos y servirse de ellos los cristianos, de los cuales habian
huido, y por tomarles las tierras que en sus valles y quebradas las
labraban para estancias y pastos de ganados, y no les queda sino
volverse otra vez a los montes. (Carta dos tres proviciales das Ordens
de Sao Francisco, Santo Agostinho e Santo Domingo. 25 de fevereiro
de 1561)

A carta finaliza com um ultimo apelo ao monarca. Tal solicitagdo vai além das
proprias palavras do texto e resume o compromisso assumido pelos religiosos desde os
primeiros anos de contato com os indigenas, expressando a tentativa dos pioneiros de tratarem
0s naturais com amor ¢ compreensdo — esse propdsito, como ja observamos, mudou muito
naquela altura do século.

A V. M. humildemente suplicamos se les dé todo favor, y sean lo
posible relevados, porque es ahora la llave del ser de ellos en lo



263

Lopez. J.1

espiritual y temporal; y si con amor y suavidad son ahora tratados y
relevados, se aumentaran en conocimiento de Dios y en niimero y
policia para servir a V. M.; y si lo contrario sienten, como son tan
flacos y pobrecillos, todo nuestro trabajo habrd sido en vano. Y
cierto, en lo que toca a los indios, se nos deberia dar todo crédito y
favor, porque es verdad que se van consumiendo, especialmente en
tierra caliente, donde vemos que faltan muchos y cada dia no nos
damos para enterrar hombres y nifios. (Carta dos tres provinciales das
Ordens de Sao Francisco, Santo Agostinho ¢ Santo Domingo. 25 de
fevereiro de 1561)

A proibi¢do por parte do monarca dos religiosos de enviarem cartas que ndo tivessem
passado previamente pela mao da Audiéncia fez com que o discurso das epistolas se
transformasse radicalmente. Apelos carregados de sensibilidade, como os da carta que agora
terminamos de analisar, deram lugar a um tratamento mais pratico dos pros e dos contras dos
assuntos referentes a organizagao civil e religiosa da Nova Espanha.

O representante absoluto desse novo modelo das correspondéncias enviadas ao
monarca ¢ as autoridades foi, sem duvida, Frei Jeronimo de Mendieta, que possuia uma visdo
mais objetiva que seus antecedentes, ndo reclamando desesperadamente ao monarca por uma
época que terminou. O frei entendia que os tempos mudaram em relagdo ao Novo Mundo e
ele incorpora também esse clima de mudanga, fazendo de um modo pratico um balango
histérico do periodo através de sua Historia eclesiastica indiana, de seus memoriais e de suas
cartas.

Em seguida serda analisada uma das suas cartas mais conhecidas, datada no dia
primeiro de janeiro de 1562 e enderegada a Frei Francisco de Bustamante, comissario geral da
Ordem na Nova Espanha. Ja analisamos uma carta de Frei Francisco redigida juntamente com
outros religiosos da Ordem de Sao Francisco, em 1552.

Em 1556, Frei Francisco de Bustamante, entdo comissario da Ordem, teve uma
importante disputa com o bispo Alonso de Montufar porque este ultimo incentivava o culto a
Virgem de Guadalupe, que para alguns religiosos franciscanos, entre eles Bernardino de
Sahagtin e o proprio Bustamante, era um culto idolatrico e uma criagdo demoniaca. O debate
foi alimentado pelo sermdo pronunciado por Frei Francisco em 1556, constituindo um
capitulo intenso do enfrentamento entre regulares e seculares, mais especificamente, entre
seraficos e prelados, conforme observamos no epistolario da ordem.

Ao lado de Frei Juan de Torquemada e¢ de outros religiosos, Frei Jeronimo de

Mendieta foi um dos espectadores dos ultimos momentos do que ele mesmo chamou de Idade



264

Lopez. J.1

de Ouro das ordens mendicantes. Ele chegou ao Vice-Reino em 1554, quando o periodo de
mudangas mais intensas na atuagdo da Ordem ja& havia comecado, fazendo-o adotar um
discurso diferenciado em relag@o aos seus predecessores. Desta maneira, a vis@o saudosista do
passado ja ndo motivava as cobrangas ¢ as referéncias aos primeiros anos, bem como aos
pioneiros da evangelizacdo. Essa era entdo uma evocagdo sem propdsito, pois era um espirito
de esperanga que se perdeu e que certamente ndo voltaria: “Porque el fervor y ejercicio en la
obra de la salvacion de las animas, ya parece que del todo ha cesado: ya murio el primitivo
espiritu”. Era, segundo o frei, tempo de fazer um balango e enxergar o que dessa experiéncia
se podia resgatar para encontrar solucdes praticas e factiveis. Porém, isso ndo exime o
religioso de emitir as suas criticas, ainda que possam ofender alguém. No fim da carta, o autor
deixa entrever essa preocupacdo de possivelmente ter ofendido alguém:

Esto he escrito con harta priesa y no menos inquietud, por la brevedad
del tiempo y ocupacion de negocios. A V. R. suplico me perdone la
prolijidad, aunque esta sé que no le diera mucha pesadumbre, si el
proceso fuera bien articulado; mas ya digo que no lo he podido hacer a
mi contento. De sola una cosa estoy cierto, que aunque podria ser que
algo de lo que aqui va escrito ofendiese los oidos de alguno, no ha
sido mi intento ser a nadie pesado ni molesto, sino contar y tratar la
verdad y lo que cierto me parece ser Evangelio. (Carta de Frei
Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A carta de frei Jeronimo, como a de tantos outros irmaos da Ordem e de seus proprios
memoriais, apresenta uma estrutura simples e objetiva, dividindo os assuntos de modo que a
relacdo dos problemas seja apresentada em primeiro lugar e, em seguida, as suas possiveis
solugdes. Desta maneira, o religioso enumera alguns aspectos que dificultavam o trabalho dos
religiosos na Nova Espanha, fazendo uma critica direta aqueles que provocaram as
dificuldades. Critica que inclui o monarca, a Audiéncia e o Conselho das Indias.

Después que faltdé esta ocasion, sucedid otra, que fue mandar S. M.
que nadie le escribiese, si no fuese refrendada la carta por su real
audiencia de México. Y como las necesidades que en estas partes hay
para haber de recurrir con ellas a la propia persona real, sean en
defecto de la misma audiencia, no es de maravillar que ni yo ni otro
alguno perdiese en balde su vergiienza, en especial entendiendo el
poco crédito y reputacion que de algunos dias a esta parte de los
religiosos de esta Nueva Espafia se ha tenido, y el poco caso que de
sus escritos y dichos en las audiencias y consejos se ha hecho. (Carta
de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)



265

Lopez. J.1

Como chegou quando a queda da Ordem ja se anunciava, Frei Jerénimo tem a
capacidade de enxergar o seu tempo de uma perspectiva panordmica e tem consciéncia dos
acontecimentos passados, vislumbrando com desconfianga uma saida se ndo fossem adotadas
medidas urgentes. A critica a0 monarca foi feita abertamente, algo incomum e de certa
maneira inédito na seqiiéncia de cartas do nosso corpus.

Ahora viendo que ya el remedio o total perdicion de esta tierra estan
puestos tan en balanza, que no pende todo sino de un solo hilo, que es
inclinarse de nuevo S. M. a desear y pretender puramente la honra y
servicio del altisimo Rey y Sefior nuestro, y salvacion de estas miseras
animas que estan a su cargo. (Carta de Frei Jeronimo de Mendieta. 1°
de janeiro de 1562)

A critica segue por varias paginas e, em uma concep¢do piramidal da hierarquia,
foram incluidos os representantes da Coroa, do Vice-Reino e as demais autoridades locais.

Si preguntais al virrey que como consiente y pasa por muy muchas
cosas que sabe ¢l manifiestamente que son de directo contra el
servicio de Dios y de S. M. y bien de los naturales que estan a su
gobierno, y dandole voces sobre ello se hace del sordo, o cumple con
palabras de espera, y ya que dé sobre ello sus mandamientos, no se
ponen en efecto ni ejecucion, ni €l se cura de ello; dird que S. M. no le
da mas poder, antes lo tiene atado a los oidores, y que ellos son
muchos y él es uno solo, y que asi hace lo que puede y no lo que
quiere, ni lo que bien le parece. De manera que todos se descargan y
disculpan lo mejor que pueden, y echan toda la culpa y carga a quien
sin duda creen que no lo sabe ni alcanza ni viene, a su noticia. (Carta
de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

Como foi observado nas denuncias de varios religiosos a Coroa, o poder do vice-rei,
desde os tempos de Dom Antonio de Mendoza, foi sempre limitado pela acdo apelatoria da
Audiéncia e dos ouvidores reais. Tal limitagdo do poder de acdo afetava diretamente o
desempenho da missdo das ordens. Isso era bem conhecido e foi constantemente denunciado
pelo proprio vice-rei e pelos religiosos, porém, o monarca nunca era alvo das criticas. O
singular e esclarecido principe, imperador e rei, como o Frei Martin de Valencia se referia a
Carlos V na sua carta de 1526, foi acusado de estar de modo indireto a frente das decisdes
tomadas pelos seus subordinados. A insinuagdo surge, como podemos ver, através de uma
pergunta retorica:

(Quién creerd que un rey tan catdlico y cristianismo, que tanta
vehemencia, y solicitud ha puesto en extirpar y desarraigar los errores
levantados entre sus vasallos ya cristianos viejos, habia de permitir ni
por maneras indirectas, que se pongan estorbos ni impedimentos para



266

Lopez. J.1

que nunca lo sean los recién convertidos? (Carta de Frei Jeronimo de
Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A questfo estava lancada a espera de uma resposta, mas a resposta ja estava presente
na propria pergunta. Somente ao monarca competia decidir quais medidas seriam tomadas
para cuidar, do melhor modo possivel, de seus suditos. Embora houvesse assumido o poder
somente seis anos antes, em 1556, parece que a lembranga de seu pai ja& comegava a pesar
sobre 0 novo monarca.

[...] para que la obra de la conversién y mantenencia de ellas vuelva
al pristino fervor y calor con que se comenzd y sustentd en vida del
cristianisimo y muy catolico nuestro Emperador Don Carlos, de
inviolable memoria, o inclinarse a la voz del mundo, que por
sugestion diabdlica, solapada debajo de buenos y provechosos colores,
(Carta de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A luta encarnicada do monarca contra toda e qualquer forma de heresia havia levado o
seu governo a ser considerado tirdnico, intolerante e, principalmente, sufocante para os
suditos de seu extenso império. Com o lema “A religido € o primeiro” o monarca havia
empreendido uma interminavel campanha militar que consumiu em muito pouco tempo todas
as reservas reais. A necessidade de recursos para sustentar as guerras de religido causou uma
situacdo insuportavel para seus suditos.

Em resposta a uma carta de 1591 ao seu secretario privado, o monarca trata sobre a
dificil situagdo pela qual passava seu reino e seus suditos, e respondeu: “Me duele mucho ver
el estado en que estd la cristianad”. A urgéncia do financiamento das guerras provocou o
aumento constante dos impostos sobre os cidaddos. Apesar dessa pesada carga e da
importante entrada de riquezas provenientes do Novo Mundo, durante o reinado de Felipe 1I,
foram declaradas trés faléncias — em 1557, 1575 ¢ ja no final de sua vida, em 1596. Muito
provavelmente essa dramadtica situagdo afetou também as suas colonias e seus mais novos
vassalos, porém, as denuncias dos religiosos sobre a caotica situacdo dos indigenas e as
continuas diferengas entre eles na Nova Espanha certamente ndo agradaram muito ao
monarca.

Felipe nunca soportd este tipo de critica y ordeno que las cortes fuesen
amonestadas por su insolencia. Dio instrucciones a un ministro para
que les dijera a los diputados lo siguiente: los diputados, pues, pueden
y deben fiar de mi y del amor que tengo a estos reinos y larga
experiencia del gobierno de ellos, que siempre hago lo que mas
conviene en beneficio de ellos. (PARKER, 1995, p. 26)



267

Lopez. J.1

A intolerancia religiosa do monarca suscitou comentarios e traigdes como a de seu
proprio secretario pessoal Antonio Perez que, diante de uma condenacdo a morte, decidiu
fugir do reino. Em meio a um coro de vozes que criticavam a controversa politica interna e
externa do soberano, o discurso de Frei Jeronimo ndo deixa de surpreender, pois mostra no
seu balanco histdrico o suposto responsavel pelas muitas vicissitudes pelas quais passou a
evangelizacdo e trata minuciosamente sobre os demais assuntos relacionados com a
famigerada conquista — palavra esta, alids, que, por decreto oficial, passou a ser proibida a
partir de 1556 e substituida por descoberta; e os conquistadores, por sua vez, passaram a ser
chamados de colonizadores (VOGT, 1982, p. 100).

Segundo Frei Jerdnimo, se fosse possivel encontrar um culpado para a situacdo, seria,
sem duvida, o demonio, que despejado das terras anteriormente dominadas por ele, ndo
deixava em paz quem passou a ocupa-las.

Asi que yo la culpa principal de todo esto no la echo sino a quien la
tiene, que es el demonio maldito, el cual como se vio tan apoderado y
aposesionado en este su antiguo reino, y se ha visto después tan
despojado y alanzado de su sefiorio, por medio de los religiosos y
siervos de Dios que en esta su vifia han fidelisimamente trabajado, que
no solamente le han quitado el servicio de las idolatrias y sacrificios
de sangre y carne humana, y las tiranias y vicios nefandos, mas aun
estaba en disposicion la masa de los indios para ser de la mejor y mas
sana cristiandad y policia del universo mundo; (Carta de Frei
Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

O demoénio era presente, segundo os espanhdis, em quase todos 0s costumes e rituais
indigenas, ndo sendo exclusividade dos colonizadores. Para os naturais, a presenca do ser
maligno estava também na alma dos espanhdis e em quase todos os seus atos. Assim, cada
grupo social interpretou os males de acordo com a sua crenga.

No entanto, no discurso de Mendieta, essa concepgdo da presenga do demdnio ¢ da
culpa foi muito além. A influéncia nefanda do “senhor das trevas” serve de argumento para
repassar minuciosamente os problemas, mais uma vez, de um modo retdrico e fazer o seu
interlocutor pensar. E importante lembrar, como ja advertimos no estudo preliminar, que a
carta humanista ndo € concebida para ser lida por um unico destinatario, ela ¢ dirigida a um
amplo nimero de leitores, guardando também um nimero aberto de interpretagdes. Como o
proprio religioso podia prever, a contundéncia de seu discurso e os ataques diretos e indiretos

ndo deixariam os seus possiveis leitores indiferentes.



268

Lopez. J.1

O uso da figura demoniaca serviu para deixar um registro escrito das muitas
interferéncias que o trabalho missionario das ordens sofria e que continuavam até o momento
da redacdo da carta. Frei Jeronimo atribui ao maléfico a desordem, a inveja, a paixéo, a falta
de preparacdo de alguns religiosos, as desavengas entre o clero motivado pela presenca de
alguns maus clérigos, entre tantos outros problemas. Fazendo uso da estratégia retorica, o
religioso, como um Pilatos humanista, lava as maos e deixa que o leitor decida.

Apés enumerar os problemas que afetavam o trabalho dos religiosos e a missdo
colonizadora e tentar persuadir o leitor de “que el bien general de esta tierra, que puramente
bien mirado y tanteado depende de los religiosos”, Frei Jeronimo teve a capacidade de
sugerir ainda algumas possiveis solugdes, que enumerou de forma clara e ordenada.

A carta de Frei Jerébnimo ¢ como se fosse um epitome das tematicas analisadas nas
cartas anteriores e, a0 mesmo tempo, um apelo final para a urgente solu¢do de uma série de
problematicas que em reiteradas ocasides foram destinadas ao monarca. O religioso faz
referéncia sobretudo a necessidade de independéncia da ordem para exercer a sua fungdo sem
obstaculos.

Por tanto, lo que mas conviene llevar por delante V. R. para alcanzar
el sosiego que no tenemos, y el remedio de los males que ya vemos ir
tan adelante, es que en nombre de esta santa provincia del Santo
Evangelio se desapropie de estos intereses y propios negocios, y nos
ponga en la libertad evangélica y apostdlica que Jesucristo nos dejo
[...] y que sepa y entienda por muy averiguado, que por esta misma
libertad con que tratamos sin ningun interese, y con que descargamos
su real conciencia, sin tener mas de a solo Dios por delante. (Carta de
Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A paulatina perda de independéncia que as ordens vinham sofrendo nos ultimos anos
era resultado de uma tatica para tentar conter o seu cada vez mais vasto poder. Além disso,
havia a inteng@o de substituir os regulares por membros do clero secular que, por um lado,
estavam sujeitos a uma hierarquia perfeitamente organizada e tinham como maximo
representante o Papa e deviam obedecer a cardeais e arcebispos, todos vinculados ao Estado e,
por outro lado, ndo tinham, ao que parecia, sonhos de grandeza de teor utdpico, milenarista ou
escatologico. Era, portanto, facil pedir por mais liberdade, mas era dificil concedé-la. Frei
Jeronimo, nessa altura, devia estar consciente disso e seu discurso novamente faz um apelo
retorico a logica para reforgar os seus argumentos. Definitivamente, o tempo do apelo suave e

compreensivo havia acabado.



269

Lopez. J.1

Mas que si al contrario no le es aceptable este nuestro servicio, ni
quiere que lo ejercitemos con esta evangélica libertad y autoridad,
creyendo a los que piensan y dicen que en pedir esto pedimos y
buscamos nuestros intereses propios de mando y sefiorio; S. M. puede
descargar su real conciencia con otros ministros y capellanes que le
sean mas fieles, y mandar nos dar licencia a nosotros para volvernos a
Espaiia, porque no hemos de administrar los santos sacramentos con
oprobio y escarnio del oficio sacerdotal y de la doctrina de Jesucristo
(...)Ni tampoco es razén que quedemos por testigos y consentidores
de la destruccion de esta nueva planta que nos ha costado nuestros
trabajos y sudores, y que el diablo se ria en nuestra presencia de
quedar mds victorioso dandole guerra, (Carta de Frei Jeronimo de
Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

O argumento a favor da independéncia era que haveria como conseqiiéncia beneficios
para o Vice-Reino e para seus novos vassalos do reino. O religioso finaliza com uma solugdo
dréstica: “con sdlo tener S. M. en cada provincia de ella un fraile de los muchos que en esta
tierra estan echados por los rincones, con tener las espaldas seguras, y toda autoridad y
poder para hacer lo que conviniese”.

Tal argumento ¢ reforcado imediatamente com a apresentacdo de outro assunto que,
pelo o que vimos até agora no epistolario e no estudo prévio, estava presente no modelo
evangelizador franciscano: a tabula rasa do conhecimento dos naturais, ou seja, os indigenas
entendidos como criangas a quem era preciso ensinar tudo.

Alberro (2000) discute a generalizada opinido de que do mesmo modo que nas outras
ordens mendicantes durante as primeiras décadas, os irmdos seraficos praticaram a teoria da
tabula rasa. Com o exame que fizemos, nesta altura, de quase todo o epistolario da Ordem de
Sdo Francisco, podemos acrescentar ao que defende a historiadora francesa que
provavelmente a adesdo dos franciscanos, segundo Frei Jerénimo, foi uma tentativa de
encontrar um argumento que ajudasse a ordem no momento dificil pelo qual passava.

La razon de esto y no poderlo negar, fuera de lo que la experiencia nos
ensefia, es porque estos naturales son puramente nifios, naturalmente
sujetos y timidos, y asi con tener padre y maestro verdadero cristiano
y prudente, que los amase como a hijos y como a tales los corrigiese, y
como maestro los ensefiase y instruyese en la fe cristiana y policia
humana, (Carta de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A fundag@o de escolas para criancas desde as primeiras décadas da presenga da ordem
no México ndo foi uma exclusividade dos irmados menores. Isso era uma pratica habitual dos

religiosos em todos os lugares que pretendiam evangelizar, pois as criangas tém mais



270

Lopez. J.1

facilidade com as linguas e, por estarem na escola, teriam menor interferéncia das crencas dos
seus pais. Porém, como pode ser confirmada nos estudos locais empreendidos pelos
religiosos, a intencdo deles era integrar os indigenas no novo modelo de sociedade,
aproveitando o que pudesse ser benéfico dos tempos pré-hispanicos. A respeito da concepgao
de historia e fazendo alusdo ao termo mito, Rubial (2002) afirma no seu magnifico ensaio
Angeles em carne mortal: Viejos y nuevos mitos sobre la evangeluizacion em Mesoamérica:

Desde el siglo XVI hasta nuestros dias, el tema de la evangelizacion
de Mesoamérica ha sido uno de los mas historiados y estudiados,
considerado como hecho fundacional de la nacion ha sufrido una
continua reelaboracion y revaloracion. En este sentido que se utilizara
la palabra mito en este ensayo, como una construccion que convierte
la historia en un discurso surgido de los intereses y necesidades de
cada época grupo o individuo. (RUBIAL, 2002, p.19)

Segundo autor, a nova elaboracdo comegou ja nas primeiras décadas por religiosos
como Frei Toribio de Benavente, para depois seguir com Jerdnimo de Mendieta e Juan de
Torquemada a partir da segunda metade de século. E motivo também de controvérsia entre
historiadores, como Gomez Canedo ou o préprio Rubial, a justificativa messianica, utdpica ou
milenarista da presenca da Ordem na Nova Espanha.

Nao cabe aqui, pelo recorte tematico da nossa pesquisa, indagar sobre essa questdo em
particular. Porém, se examinarmos de uma perspectiva discursiva, atrevemo-nos a afirmar que
a mengdo a tabula rasa como forma de educagdo foi um recurso empregado por Frei Jeronimo
para mostrar através da carta a mudanca de postura que a ordem religiosa pretendia adotar de
acordo com o novo tempo. Tal mudanca se evidencia no uso constante das formas verbais do
pretérito — era, hiciera, pretendia, vinieron — formas que serviam como marcas discursivas
para enfatizar a separacdo dos dois periodos: o periodo de “los que puramente vinieron a
buscar a Dios sin ningun interes” e o periodo de “aquel que no confiese haber militado
debajo de la bandera de la codicia”.

Concluyo este punto que toca a lo que habia de ser y no es,
amonestando a V. R. de parte de Dios, que para honra y gloria suya y
no en propia alabanza, que no lo es, no deje de dar a entender a S. M.
la verdad, siquiera que sea a todo el mundo odiosa, afirmando que si
no es por medio de los frailes no puede por via ninguna descargar en
esta tierra su real conciencia. (Carta de Frei Jeronimo de Mendieta. 1°
de janeiro de 1562)



271

Lopez. J.1

Na ultima observacdo da primeira parte da carta, Frei Jeronimo faz uma referéncia, até
entdo inédita, nas correspondéncias da ordem: o importante papel desempenhado pelos irmaos
de Sdo Francisco para conter os levantamentos de espanhdis contra o seu proprio monarca.

(Qué hubiera sido de la Nueva Espatfia, sino lo que del Pirt ¢ islas de
Santo Domingo? De las cuales regiones, en la una nunca han faltado
espafioles levantados contra su seflor y principe, y en la otra apenas
dejaron de los naturales (que eran innumerables) dnima viviente.
(Carta de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

Esse novo argumento junta-se aos anteriores e serve de prova final da importancia dos
religiosos de bom carater e de comportamento exemplar para a consolidacdo do projeto
colonizador do Novo Mundo.

A partir dessa parte, o religioso inicia uma relagdo de possiveis solugdes para os
problemas anteriormente expostos, apresentando ponto por ponto: o primeiro ¢ o reiterado
pedido por mais autoridade e liberdade para o exercicio da missdo religiosa. O segundo trata
do vice-rei, com quem os religiosos desde o tempo de Antonio de Mendoza sempre tiveram
boas relagdes, ressaltando a necessidade de que ele possa também exercer sua fungdo sem as
constantes interferéncias da Audiéncia e das demais autoridades. O terceiro ponto aborda a
relacdo com os indigenas ¢ seu desmedido gosto pelos pleitos contra as autoridades e até
contra os proprios religiosos — isso seria estimulado pelos proprios espanhois para criar um
constante estado de perturbac@o que, sem duvida, deveria trazer beneficios para aqueles que o
acicatavam.

A grande quantidade de pleitos, de queixas e de causas civis provocou uma
instabilidade politica e uma confusdo tdo grande para julgar as causas que Frei Jerénimo
propunha terminar com um plano simples: as causas dos espanhois seriam separadas das dos
indigenas, assim como as causas graves das simples.

O quarto ponto tratado pelo religioso faz referéncia a intromissdo da Audi€ncia em
assuntos que ndo correspondem somente ao governo, confundindo o indigena e fazendo com
que o vice-rei perdesse a credibilidade

En el pueblo ha acaecido (y en otros también habra sido lo mismo)
visitar el virrey y mandar a los indios lo que le parecia cumplir para su
bien y asiento, y después de se le haber desvergonzado delante, decir
publicamente en volviendo las espaldas, los que traian revuelto y
alborotado el pueblo, hablando con gente del vulgo: «No hagais
cuenta de lo que este os ha dicho, ni de lo que deja mandado, que no
es sino un hombrecillo que pasa de camino y no puede nada; (Carta de
Frei Jerénimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)



272

Lopez. J.1

O quinto ponto refere-se as muitas leis e ordens que, de acordo com Frei Jeronimo,
poderiam ser unificadas. Ja o sexto ponto € talvez um dos mais controversos, pois trata das
terras que pertenciam aos antigos senhores indigenas e que foram arrebatadas pelos espanhdis.
O autor faz uma solicitagdo para que essa situacdo fosse revista porque deixou muitos
senhores, como ele mesmo diz “a las buenas noches” e, alguns casos, na escraviddo e na
tributacdo forcada.

No sétimo ponto, o frei expde a necessidade de cada cidade ou povoado fundado de ter
uma junta para tomar as decisdes que concernem a organizacdo social e juridica. O autor
alerta, porém, para que se tomasse muito cuidado na escolha dos seus membros. Por outro
lado, o religioso sugere de fundar um novo povoado e, assim, evitar os conflitos por ndo ter
acabado de inicio com o problema da antiga propriedade.

Concluyo, pues, este requisito con que se tenga entendido que es
imposible hacer junta ni poblacion nueva, sin que se derriben las casas
derramadas y viejas, y que en dar S. M. mandato para que se junten
los naturales, se entienda dar licencia para los medios necesarios a este
fin, de los cuales el principal es derribarles las casas antiguas y viejas,
que por no se ejecutar esto, ni atreverse el virrey a mandarlo, no se
hace pueblo de nuevo que sea fijo, ni acaba ninguno de ellos de tener
asiento, porque andan los indios (como ven que no hay fuerza)
vagueando y jugando a me pago, no me pago, (Carta de Frei Jeronimo
de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

A picaresca, que em pouco tempo os indigenas apreenderam a usar com os espanhois,
tanto para esconder seus antigos idolos, como para criar inimeras asticias para enganar
aqueles que se sentiam tdo superiores, determinaram, com o tempo, o modo de relacionar-se,
deixando marcas que perduram até hoje na relacdo entre nativos e estrangeiros e até entre
nativos de diferentes grupos sociais.

O oitavo ponto propde um repartimento justo das terras entre todos os nativos. Sem
querer prolongarmos nesse aspecto, pois ja o consideramos anteriormente, somente
lembraremos que o repartimiento foi o sistema de distribuicdo de terras que substituiu a
encomienda. Nessa nova forma, o indigena recebia uma parcela de terra para lavrar em troca
de uma minima retribuicdo em dinheiro com o qual deveria pagar os seus tributos. Esse
sistema de trabalho, que foi estabelecido por cédula real doze anos apos a redagdo da carta,
revelou-se com o tempo uma nova forma de exploragdo da mio de obra indigena e o que

seria, na perspectiva de Frei Jeronimo, uma forma possivel de erradicar a escravatura dos



273

Lopez. J.1

nativos no passou de uma nova injustica. Apesar disso, a vigéncia do repartimento foi até o
século XIX de forma oficial e até o século passado extra-oficialmente.

A nona questdo € apresentada, mais uma vez, por meio de uma pergunta retorica e, ao
mesmo tempo, cruel, envolvendo novamente o monarca.

(Pues qué sentira un juicio cristiano de que los espafioles pidan a S.
M. con cara muy descubierta, que no se dé sitio de estancia a indio
ninguno, sino que todas las tierras de los pobres naturales se queden
para repartir entre los extranjeros espafioles? (Carta de Frei Jeronimo
de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

Os dois ultimos pontos tratados por Frei Jeronimo fazem referéncia a assuntos
religiosos. O décimo € sobre a necessidade de ter uma forma mais criteriosa de selecionar os
clérigos enviados as Indias, pois desta maneira se evitaria que pessoas de baixa indole
provocassem grandes perdas no aspecto temporal e espiritual aos naturais.

Por fim, o ultimo ponto tratado na carta é um tema presente em muitas das
correspondéncias enviadas ao monarca nas décadas anteriores por diversos representantes da
Ordem: as continuas disputas entre os irmdos menores € 0s bispos. A critica ao episcopado ¢
centrada na figura do bispo do México Alonso de Montufar, com quem a Ordem de Sdo
Francisco teve sérios enfrentamentos. A censura ao bispo tem origem no conflito entre o clero
regular e o secular devido aos privilégios concedidos pela Coroa e pelo, como ja observamos,

excessivo gosto de Frei Alonso pelos negocios que trouxessem beneficios pessoais.

Ejemplo tenemos de esto en el sefior arzobispo de México, que con ser
tan sabio como es, y letrado, y de su natural condicion un manso
cordero, recién venido de Espafia, por algunos afios que ha sido nuevo,
no ha habido tigre para con nosotros mas fiero, hasta que poco a poco
ha venido a caer en cuenta de los negocios por curso de tiempo; mas
es el negocio que para cuando se viene a caer en estas cuentas ya
tenemos todos quebradas las cabezas. (Carta de Frei Jeronimo de
Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

Antes de terminar a carta, frei Jeronimo adverte sobre uma questdo de grande
relevancia que tratamos no estudo preliminar desta analise: as conseqiiéncias da falta de um
clero indigena. No entanto, Ricard (2005, p. 30) observa sobre essa questdo que pouco teria
mudado na composi¢@o da nova sociedade e na resolucéo dos problemas a permisséo para que
os indigenas pudessem formar parte do clero. Quatro séculos antes, Frei Jeronimo considerava

do mesmo modo que os naturais ndo deviam ser aceitos na igreja novo-hispana, pois a sua



274

Lopez. J.1

natureza os leva a reincidir nas suas antigas crengas e, dessa maneira, nunca poderiam ser
bons religiosos.

La razoén de esto es, porque aunque algunos de los aca nacidos hayan
salido buenos hijos y virtuosos, finalmente por la mayor parte toman
del natural y costumbres de los indios, como nacidos en los mismos
climas, y criados entre ellos. (Carta de Frei Jerénimo de Mendieta. 1°
de janeiro de 1562)

A falta de confianca nos indigenas e na sua capacidade de aceitar, de forma definitiva,
a palavra de Deus para poder exercer o sacerdocio retirou dos naturais uma das possibilidades
de inclusdo na nova sociedade mista. Ao cumprirem a sua divina missdo, do mesmo modo
que os primeiros evangelizadores o fizeram, os clérigos indigenas poderiam ter sido o vinculo
necessario entre os dois mundos que ndo se entendiam, chegando a um entrosamento de
vastas e favoraveis conseqiiéncias para todos.

A carta, conforme ja foi observado, oferece uma retrospectiva praticamente completa
de todas as reivindica¢des feitas anteriormente por outros membros da Ordem de Séo
Francisco. Na sua longa epistola, Frei Jeronimo faz uma sintese de quase quatro décadas de
solicitacdes ao monarca e a outras autoridades, revelando em seu discurso a mudanga na
forma de dirigir-se aos destinatarios. Do tom austero das primeiras cartas de Frei Martin de
Valencia ¢ Frei Pedro de Gante, nas quais se privilegiava a denuncia persuasiva, até os
reiterados pedidos do Frei Francisco del Toral para observar as intolerantes atitudes do bispo
Montufar, todos os discursos convergem em um s6 sentido. Porém, apesar das criticas e
sugestdes de Frei Jeronimo terem sido recebidas, como pode ser comprovado por algumas
modificagdes na legislacdo das Indias aceitas pelo monarca, outras muitas precisavam ser
revistas se consideramos que no memorial escrito pelo religioso em 1585 para o III Concilio
Provincial do México muitas das reivindicagdes da carta de 1562 que acabamos de analisar
estdo presentes novamente. Segundo Phelan (1972, p. 119) Mendieta nunca abandonou a
esperanca de conseguir persuadir os seus opositores no Conselho das Indias sobre os
problemas e as suas solugdes — prova disso foram os varios memoriais, como o de 1585, que
foram redigidos com esse objetivo. A sua Historia eclesidstica indiana também foi um meio
de tentar apontar uma solugao.

No dia 24 de maio de 1562, Frei Juan de Mansilla escreveu uma breve carta informe
ao monarca Felipe Il para expor os problemas provocados pela explora¢do dos naturais no
porto mexicano de Veracruz, pois a insalubridade e o trabalho for¢ado estavam, como em

tantos outros lugares, dizimando a populacdo indigena. Nessa ocasido, registra um apelo



275

Lopez. J.1

piedoso para que o monarca tomasse providéncias para remediar a critica situacdo — o que
certamente surtiria pouco efeito ja que a monarquia, como ja notamos, interessava-se mais
pelos fins do que pelos meios. Desta maneira, do mesmo modo que Mendieta na carta
anterior, o religioso apela as perdas que o Patrimdnio Real teria se ndo reagisse contra o
problema e faz pouca referéncia a perda de almas.

Y viene en ello gran prejuicio al Patrimonio Real en dos cosas: la una,
que vienen pocos navios al puerto, y si se despachasen con brevedad,
mientras que hacen un viaje, harian dos, y se doblaria la renta. (Carta
de Frei Juan de Mansilla. 24 de maio de 1562)

Tal argumento de tom econdmico serve para reforgar as solicitacdes do religioso: o
primeiro pedido era para que se construisse um novo emprazamento para a cidade, em um
lugar mais salubre, indenizando os indigenas para que pudessem edificar as suas novas casas.
O segundo pedido do religioso atinge diretamente os irmdos menores, que diante do novo
modo de tributagdo indigena, ndo tinham como tirar a sua parte do dizimo para o proprio
sustento e, por isso, passavam por momentos dificeis.

De lo cual y de otras cosas personalmente iremos a dar cuenta a V.
M., a la cual suplicamos que, pues somos jornaleros de esta vifia de V.
M., descargandole con tanto cuidado su real consciencia, que de las
migajas de las muchas mercedes que con tan larga mano hace a sus
vasallos, sustente estos pobres capellanes de un poco de jerga y pan y
vaca, con que poder llevar el trabajo tan grande que tenemos. (Carta
de Frei Jeronimo de Mendieta. 1° de janeiro de 1562)

Desde 1560 o monarca através de cédula real havia proibido os membros das ordens
que tivessem bens raizes. Essa decisdo havia colocado alguns dos religiosos em uma dificil
posicdo econdmica, principalmente aqueles que viviam fora das capitais. A medida, com o
tempo, se revelou uma boa maneira de limitar o poder e a independéncia do clero regular.

Em abril de 1567, o ja eleito novo bispo de Yucatan escreveu ao adelantado da Florida
Pedro Menendez de Avilés para aconselhar sobre o governo da provincia e informar sobre o
envio de mantimentos. Os conselhos do bispo, como ja foi notado, causou importantes
conflitos com as autoridades e, principalmente, com o bispo do México Alonso de Montufar,
constituindo-se um precioso documento procedente das maos de quem, depois de mais de
trinta anos na Nova Espanha, tinha uma vasta experiéncia das muitas dificuldades que uma
pessoa que queria governar com honestidade e justica tinha de enfrentar.

No desmayen a V. S. los contrastes, trabajos, necesidades y
propiedades de algunos de los suyos, ni las traiciones de los naturales,



L=
L=
e

276

L

UFPE

Lopez. J.1

porque, por una parte el demonio, enemigo de todo bien, desviara
cuanto pueda y sea en si la conclusion de esa santa empresa, viendo lo
que pierde adonde tenia tanto ganado y estaba tan arraigado y tan
seflor desde hace tanto tiempo. Por otra parte, la flaqueza de ,los
hombres, que no tienen cuenta en el bien futuro, sino s6lo en el trabajo
perenne, olvidados de Dios, dardn mil molestias a V. S., asimismo los
naturales, temiendo perder sus tierras, han de usar mil traiciones y
embustes, que todo ha de cargar sobre V. S.. (Carta de Frei Francisco
del Toral. 5 de abril de 1567)

As duras palavras de Frei Francisco revelam uma desilus@o e uma completa falta de
confianca naqueles que deveriam juntar as suas for¢as para criar uma comunidade uniforme.
Porém, depois de décadas de luta contra as injusticas, o religioso, ainda com a intenc¢do de ser
ouvido pelo monarca, escreve uma nova carta para denunciar a administragdo do governador
Luis de Céspedes, da provincia de Yucatdn, regido na qual Frei Lorenzo era entdo bispo.

Como ele mesmo enfatiza, a luta empreendida durante décadas para garantir a justica e
o direito do indigena de ter uma vida digna somente lhe deu inimizades e ¢dios.

Yo no aprovecho en esta tierra, por no ser lengua; estoy afligido: V.
M., sea servido de removerme adonde pueda ayudar, que estoy en
odio de espaifioles y religiosos: el porqué sabra V. M. del que venga a
tomar residencia; que hace veinticinco aflos que sirvo a V.M. en
Indias, y siempre fui amado de todos, si no es después que vino Don
Luis. (Carta de Frei Francisco Del Toral. 20 de abril de 1567)

Frei Francisco Del Toral morreu quatro anos depois de ter tentado, sem sucesso,
deixar o bispado de Yucatdn, desaparecendo, assim, um dos religiosos que, com maior
empenho, tentou evitar o fim de uma época.

[...]lo nombro la Majestad Catdlica por Primer Obispo de Yucatan.
Aceptd el Obispado, y antes de consagrarse vino a Espafia a ciertos
negocios de importancia a donde se consagro. Volvio a su Iglesia. Y
siendo Obispo, deseando enteramente dedicarse a la conversion de las
almas, renuncié al Obispado. Lo cual no se le admiti6. Y habiendo ido
a Méjico a negocios preciosos, paso de esta vida, y fue sepultado en el
Convento de San Francisco de aquella ciudad en medio de la capilla
mayor en el afio de 1571. (NAVARRETE, 2005, p.621)

No dia 24 de maio de 1568, Frei Miguel Navarro, junto com outros irmaos da Ordem
Franciscana, escreveu ao Real Conselho das Indias para, como tantas vezes ocorreu,
recomendar uma pessoa que lhes parecia adequada para solucionar os graves problemas. A
pessoa indicada era o licenciado Alonso Mufloz, quem no seu cargo de membro do Conselho

das Indias atuou com desmedido rigor para punir os que foram considerados traidores do



277

Lopez. J.1

monarca. Depois dos juizos, varias personalidades foram executadas e outras, torturadas.
Denunciado diante do Monarca, Mufioz foi chamado na Semana Santa de 1568 para ser
ouvido por Felipe II, que reprovou energicamente a sua atitude. No dia seguinte, Alonso
Muiloz apareceu morto no seu quarto € nunca se provou ou se quis provar a participacdo do
monarca na sua morte, porém, se especulou que o monarca o puniu pelo modo como havia
sufocado a rebelido no México. (PERISSINOTO apud RIOS, 2002, p. 42)

A escolha de Alonso Mufioz para colocar ordem na Nova Espanha mostra o estado da
situacdo que os religiosos enfrentavam e qual era a possivel solugdo considerada mais
adequada naquela altura. Os elogios a pessoa do licenciado e a sua ag@o, que tanto foi
reprovada pelo monarca, revelam-nos indiretamente que tipo de procedimento os membros da
Ordem desejavam para remediar os males que prejudicavam a missdo evangelizadora havia
quase meio século. E possivel que pela proximidade das datas e pela demora em chegar as
noticias, os autores da carta ndo tivessem consciéncia do fim que teve o licenciado. Porém, o
que sim € certo € que se a carta chegou ao seu destino, ela teria cumprido, como observa
Gonzalbo (2002), outra missdo ndo desejada: as cartas muitas vezes ndo respondem as nossas
perguntas, porém, dizem aquilo que ndo queremos contar.

Y es que en lo que el licenciado Muiloz, oidor de ese vuestro Consejo
Real de Indias, hemos conocido en pocos dias que goberno la Nueva
Espafia, tenemos por cierto que, si fueron como dos meses, fueran dos
o tres afios, dejara la tierra la mas concertada y puesta en orden, de
cristiandad y justicia que jamas ha estado después que se gano. (Carta
de Frei Miguel Navarro. 24 de maio de 1568)

A associagdo de alguns setores da Ordem Serafica com pessoas ndo gratas para o
monarca ndo deve ter ajudado muito a recuperar a imagem dos religiosos naquele momento
de decadéncia e de perda notoria de protagonismo. O conteudo da carta certamente deve ter
reativado a onda de aversdo que havia na Nova Espanha contra os protetores de indios porque
eles prontamente notificavam a Coroa sobre o que faziam os chamados oficialmente de
colonizadores. No ano anterior, o presidente do Conselho das Indias Tello de Sandoval tinha
deixado seu cargo para assumir o arcebispado da cidade espanhola de Osma. Sandoval foi um
dos visitadores reais que fiscalizavam se as Novas Leis de Indias de 1542 eram obedecidas na
Nova Espanha. Desde os primeiros momentos, mostrou ndo ter grande simpatia pelo vice-rei
Antonio de Mendoza, e podemos imaginar também que as suas relagdes com os franciscanos

nido deveriam ser muito amigaveis, j4 que os irmdos de S&o Francisco, com Juan de



278

Lopez. J.1

Zumarraga como representante, estavam envolvidos nas reclamagdes que os espanhdis
fizeram a Tello de Sandoval, devido a imposicdo de leis que lhes prejudicavam gravemente.

Um ano depois, no dia seis de novembro de 1569, Frei Miguel Navarro escreve
novamente, dessa vez diretamente ao monarca Felipe II, para expor os motivos pelos quais
ndo podia admitir no seu mosteiro um grupo de monjas que o rei tinha a intengdo de enviar
para que os irmdos oferecessem amparo e prote¢do. Depois de uma longa explicagdo, o
religioso conclui seus argumentos com uma clausula que nos remete diretamente aos
primeiros anos de evangelizacdo:

El ministro general de esta orden, Fray Francisco de los Angeles,
cuando envio a estas partes los primeros doce frailes que aqui pasaron,
les dio toda su autoridad plenisima in viraque foro, salvo dos casos
solos que reservo para si: el uno de los cuales era que los frailes en
estas partes no pudiesen recibir mujeres, de cualquier estado o
condicion que fuese [...]J(Carta de Frei Miguel Navarro. 6 de
novembro de 1569)
A fundag¢@o de conventos na Nova Espanha havia iniciado em 1540, no tempo em que
Frei Juan de Zumarraga era bispo do México, e, em poucos anos, foram abertos varios novos
mosteiros em diferentes regides da Nova Espanha. A solicitagdo do monarca era um sinal da
mudanca que ja se anunciava havia varios anos ¢ que a ordem teria que acatar de qualquer

maneira.

Os anos setenta: os jesuitas e a inquisi¢cio na Nova Espanha

Quando se completam cinqiienta anos da chegada de Cortés as terras do futuro Vice-
Reino da Nova Espanha, o clima ndo era o melhor para os irmdos menores. A consolidagdo do
clero secular, a vinda dos jesuitas solicitada por alguns membros da ordem franciscana para
cuidar da educacdo dos naturais e a consolidagdo do aparelho juridico foram fatores
determinantes para a definitiva perda de importancia e de expansido da ordem em novos
territorios.

O répido aumento da populacdo escrava negra, que chegou a quarenta mil pessoas,
contrasta com o rapido descenso demografico da populagdo indigena. Uma forte epidemia de
peste em 1576 e outras doengas contagiosas em poucas décadas causaram a morte de mais de
oitenta por cento da populagdo indigena, conforme pode ser comprovado no quadro

anteriormente mostrado.



279

Lopez. J.1

Em 1578, o cabildo do México escreve ao monarca Felipe I pedindo para controlar as
aquisi¢oes de terra por parte dos religiosos. O crescente poder econdmico dos religiosos
seculares na Nova Espanha foi um dos motivos mais polémicos entre os dois tipos de clero e
dividiu, inclusive, os préprios seculares. A afinidade dos ultimos com as autoridades e as
classes mais favorecidos foi também um dos fatores que ajudaram na perda de prestigio dos
mendicantes. Observancia e ostentacdo nunca foram e nem serdo termos analogos.

Nao sdo muitos os registros epistolares da década de setenta em comparag@o ao grande
namero de cartas, memoriais e relatorios redigidos pelos religiosos nas décadas anteriores. De
maneira geral, o ultimo ter¢o do século XVI apresenta poucos documentos.

A primeira carta da década, encontrada em nossa pesquisa, pertence a Pedro de Moya
y Contreras, entdo arcebispo do México. Frei Pedro havia chegado a Nova Espanha em 1570
como presidente do recém-instituido Tribunal do Santo Oficio. Em 1573 foi nomeado bispo
do México e nesse mesmo ano, devido & morte de Alonso de Montufar, foi consagrado
arcebispo e nesse cargo presidiu o primeiro Auto de Fé que se realizou na capital novo-
hispanica.

No dia 24 de janeiro de 1575, o arcebispo escreve ao presidente do Conselho das
Indias para informar sobre diferentes assuntos e, dentre eles, os problemas surgidos pela
apresentacdo de uma pequena obra de teatro e as medidas que o vice-rei tomou. Esse
argumento serve ao arcebispo para enumerar as diferencas entre ele e o vice-rei Martin
Enriquez de Almanza.

El papel de Moya como instrumento politico del Estado le inclind a
sentirse director de la politica a realizar en Nueva Espafia, a
convertirse en un superconsejero y director de la conducta del virrey.
Se habia dado cuenta de que su papel de inquisidor en Murcia, le
otorgaba una autoridad superior a la de todos los demas funcionarios,
excepto a la del rey. El temor que inspiraba la Inquisicion era un
temor superior al de todas las autoridades constiguidas, pues ademas
del apoyo estatal y la ayuda que debia prestarle al brazo secular para
ejecutar sus decisiones, tenia a la denuncia y al sigilo como
instrumento de su accion. El inquisidor va a sentir que no puede hacer
cumplir su mision inquisitorial de censura politica sin chocar con la
autoridad constituida, con un virrey celoso de sus atribuciones, sujeto
tan s6lo a las instrucciones recibidas del rey y su Consejo.

La posicion de Moya era la que provocaria mas tarde, entre otros
gobernantes civiles y eclesiasticos, graves dificultades que
perjudicaron no solo a ambos poderes, sino a la sociedad, pues se puso
en peligro su paz y tranquilidad. Esas dificultades también
disminuirian la opiniéon que el pueblo tenia del poder eclesiastico.
(Disponivel em: <http://www.pedrocheenlared.com/pers/moyal.pdf>)



280

Lopez. J.1

Pertence a essa época uma das mais extensas carta, escrita no dia quatro de marco de
1575. Dom Pedro envia a0 monarca um exaustivo informe reservado sobre cada um dos 180
clérigos de arquidiocese que ele entdo dirigia. Nesse informe, Dom Pedro identifica todas as
qualidades dos seus subordinados, valorizando os conhecimentos deles e, assim, as suas
aptiddes para continuarem nos cargos. A nova Igreja optava por um clero mais preparado em
assuntos teoldgicos, gramaticais, juridicos e ndo tanto nos conhecimentos indigenas. Por
irbnico que pare¢a, como observamos anteriormente, o clero regular possuia uma melhor
formacdo intelectual que o secular, contudo, ndo estavam preparados para esses requisitos que
0S8 Novos tempos exigiam.

No dia 24 de abril de 1579, Dom Pedro escreve mais uma vez ao monarca Felipe 11
para relatar a sua visita a Huasteca e a provincia de Panuco. Em uma breve epistola, o
arcebispo informa ao rei sobre o contato com duas regides que, pela insalubridade e idade
avangada de seus dois antecessores, nunca haviam recebido a visitagdo de um alto
representante do clero secular. Os comentarios do arcebispo sobre a pomposa visita, assim
como a piedosa recepgdo por parte dos indigenas, sdo um bom exemplo da nova Igreja que se
inaugurava no Novo Mundo.

Se bautizaron muchos indios adultos y viejos, y se confirmaron todos,
con que recibieron gran devocidn y consolacion, y de ver bendecir sus
iglesias que, como gente nueva y de sumario entendimiento, gusta de
ceremonias y actos exteriores, y asi se les correspondié con las
demostraciones posibles, para mas confirmarlos en la fe. (Carta de
Pedro de Moya y Contreras. 24 de abril de 1579)

Essa demonstracdo de ostentagcdo contrasta com a chegada, 55 anos antes, do grupo
dos doze franciscanos que foram solicitados por Cortés para dar inicio a evangelizacdo dos
naturais. Apesar da solenidade preparada pelo conquistador para enfatizar a importancia do
grupo, o aspecto dos religiosos com seus habitos rasgados, descalcos e de uma magreza
evidente fez com que os indigenas se dirigissem a um deles com o nome de motolinia, que
quer dizer “pobre” em lingua nahuatl. A impressdo que causaram nos mexicas em 1524
certamente foi muito diferente da causada pelo arcebispo nessa visita que relatou ao monarca.

Podemos considerar esses dois momentos historicos como o inicio e o final do periodo
que frei Jeronimo de Mendieta chamou de Idade de Ouro das ordens mendicantes. Embora

frei Jeronimo considere 1596 o ano que fecha o ciclo, eventos como essa visita de Frei Pedro



281

Lopez. J.1

podem ser considerados como antecedentes do momento final dessas ilusdes perdidas que
Frei Jeronimo teve o privilegio — ou a desgraga — de presenciar e relatar.

Na sua Historia eclesiastica indiana, Frei Jeronimo deixa registrado esses dois
momentos, dando-nos um retrato desolador. O tom triste de seu discurso fala por si mesmo e
serve-nos praticamente de conclusio do nosso estudo:

Quien vio (como yo vi) en esta Nueva Espafia hervir los caminos
como hormigueros de gente, y en las calles de México no poder pasar
sin encontrarse los unos con los otros; todas las ciudades y pueblos
autorizados con muchedumbre de principales viejos venerables que
representaban unos romanos senadores; los patios de las iglesias (en
especial los dias de fiesta), antes que Dios amaneciese, no caber de
gente; la musica de la doctrina cristiana entonada en devoto canto [...]
y quien ve lo que (por nuestros pecados) vemos en la era de ahora, que
en las ciudades y pueblos de mayor nombradia de esta Nueva Espafia
no haya por maravilla quedado indio principal ni de lustre, los
palacios de los antiguos sefiores por tierra o amenazando caida, las
casas de los plebeyos por la mayor parte sin gente y desportilladas, los
caminos y calles desiertas, las iglesias vacias en las festividades,
excusandose los pocos indios que avecindan los pueblos con sus
propios naturales criados en obrajes y estancias de espafioles, que les
roban lo que tienen mientras acuden a oir misa, porque aquellos tales
viven en la ley y vicios que quieren con la sombra del espafiol a quien
sirven, y no son poderosos los ministros de la Iglesia para reducirlos a
la observancia y vida cristiana, ni que oigan misa, ni que sepan
doctrina, porque antes han de faltar a Dios todo el afio y toda la vida,
que faltar un dia al servicio de sus amos. (MENDIETA, 1972, p. 223)

Os anos oitenta: a administracio indiana e a crise

A ultima década do século XVI caracterizou-se pela forte crise econdmica, com duas
faléncias, e a instalacdo definitiva da complexa maquinaria juridica espanhola. Alguns
acontecimentos marcaram o final do século no vice-reino tais como a retomada da conquista
dos territorios do Novo Meéxico (1598), a instalagdo do primeiro consulado em terras
mexicanas (1592) e a morte de alguns dos pioneiros da evangelizagdo como frei Bernardino
de Sahagun (1590). Na Peninsula, houve a unido das duas coroas (1580-1640), a espanhola e
a portuguesa, na figura de Felipe II, sendo o momento de maior expansdo territorial do
império espanhol. Porém, nio se pode dizer o mesmo no aspecto econdmico e,
principalmente, nas suas relagdes com o império colonial, pois € justo nesse momento que se

inicia a decadéncia econOmica.



282

Lopez. J.1

Las quiebras financieras de 1557, 1575 y 1597, El desastre de la
Armada em 1588, El paulatino cambio Del sistema de administracion
por el de asiento en lo concerniente a la gestion del estado, tuvieron
directa proyeccion sobre lo americano y fueron causas de lo que a la

postre se resume en una decadencia de las relaciones entre metrépoli y
colonias. (VIVES, 1997, p. 19)

No que se refere ao aspecto religioso e, mais concretamente, a ordem franciscana,
muitos historiadores, inspirados nos textos de Mendieta, analisaram o fim da Idade do Ouro
das ordens mendicantes, mostrando como o fim do século XVI e praticamente todo o século
XVII caracterizaram-se pela decadéncia que decorreu do momento de tensdo sdcio-economica
do extenso império espanhol.

No entanto, o historiador Lino Gomes Canedo (1989) ndo compartilha dessa idéia;
segundo o irmdo da Ordem e dos maiores pesquisadores dos assuntos franciscanos no século
passado, ndo ¢ possivel dizer que aquele momento fosse também para os seraficos um tempo
de decadéncia, pois uma vez terminado o periodo aureo, o clima entre os religiosos era de
mudanca ¢ de adaptagdo ao novo modo de conceber a evangelizacdo. O revanchismo, a
revolta ou a desisténcia ndo existia dentro do espirito franciscano.

Assim, com a chegada dos jesuitas e com o crescimento dos seculares, os irmaos
menores iniciaram a sua expansio por novos territérios como o Novo México e o sul dos
Estados Unidos. Nas grandes capitais como México, as bibliotecas franciscanas tiveram o seu
momento de maior apogeu, ja que ao acervo doutrinal se somaram importantes obras de
cultura classica e contemporanea. Na arquitetura, o barroco amerindio propiciado pelos
religiosos teve também o seu momento de esplendor e foi um claro exemplo do fendmeno da
transculturaco.

No campo epistolar, assim como na década anterior, encontramos poucos documentos.
A primeira carta pertence a dois escoltas dos irmios que acompanharam os primeiros irmaos
menores em uma missdo evangelizadora no Novo México. Nenhum dos trés irméos voltou
dessa viagem porque morreram nos meses seguintes, mas ficou essa carta como um exemplo
do processo de expansdo da Ordem Serafica depois da famigerada Idade de Ouro.

A segunda carta da década, e a ultima desta andlise, foi escrita novamente pelo
arcebispo Pedro de Moya y Contreras, em 1583 e encerra um periodo de 57 anos, que se
iniciou com a primeira carta de Frei Martin de Valencia. O objetivo da carta do arcebispo era
acusar o envio dos informes da visita da Real Audiéncia, denunciado abusos ¢ informagdes

sobre a descoberta do Novo México. Apesar da expedicdo a esses territorios ter contado com



283

Lopez. J.1

a participagdo de trés irmdos, conforme vimos na carta anterior, ndo aparece na epistola
nenhuma mengéo a eles, assim como o tema da evangelizacdo e a preocupagdo com o bem-
estar dos naturais ndo ocupa uma unica linha. Considerada um sinal dos novos tempos, a carta
somente trata de assuntos relacionados com a administragdo juridica: escrivdes, oficiais da
Real Fazenda e o receptor geral da Alcavala sdo os novos protagonistas do epistolario Novo-
hispano.

Todos — ou quase todos — os grandes evangelizadores que escreveram epistolas, das
quais tratamos nas paginas anteriores, morreram, € as novas geracdes, como foi dito em
algumas cartas, ndo tinham o mesmo fervor dos seus antecessores.

Assim, a obra de Juan de Torquemada, Monarquia Indiana, baseada na Historia
eclesiastica indiana, de Frei Jeronimo de Mendieta, se converteu no epilogo desse periodo ao
fazer um estudo historico e sociologico da evangelizagdo dos seus irméos seraficos na Nova

Espanha.



284

Lopez. J.1

CONCLUSAO

Para qualquer pessoa de mais de quarenta anos que tenha escrito e recebido cartas —
durante as férias ou as viagens de estudos, cartas de trabalho, cartas de amor ou qualquer
outro tipo de correspondéncia pessoal — encontrar o seu epistolario abandonado em uma
gaveta pode ser uma aventura incrivel. Basta ler as primeiras linhas de uma carta para que em
poucos minutos comece uma sequéncia de imagens de momentos da vida que seguramente ja
estavam perdidos na memoria ha muitos anos. Esses detalhes esquecidos da nossa biografia
levam-nos a outros, compondo um idilico — ou talvez catastrofico — retrato do nosso passado.

A palavra escrita, como afirma Bakthin, ¢ uma multiplicadora de sentidos. Assim, a
carta enquanto manifestacdo da escrita ¢ um dispositivo automatico que nos conduz a
momentos especiais da nossa vida. Os substantivos, os adjetivos, os advérbios, os verbos,
enfim, toda a construgdo propriamente linguistica das correspondéncias desperta as nossas
emocdes. Nesse sentido, a linguagem epistolar carrega muitos significados e, se examinada
com atengdo, oferece-nos uma visdo mais ou menos nitida da nossa existéncia.

A nossa histdria ¢ construida e reconstruida ao longo dos anos. Pelo efeito de certa
“erosdo do tempo”, estamos sujeitos ao esquecimento ou a desmedida fantasia, e, deste modo,
os fatos do passado transformam-se para forjar uma nova biografia de acordo com 0s nossos
interesses, ja que todos nds temos a necessidade de adequar os fatos da nossa vida.

Do mesmo modo, a histéria da humanidade também passa por essa transformagéo
discursiva. Ao longo dos anos e dos séculos a perspectiva historica muda juntamente com as
geragdes.

A célebre maxima do escritor espanhol Valle Inclan, “as coisas séo
ndo talvez como as vemos, mas como as recordamos”, convida-nos a
encarar com ceticismo os relatos de testemunhas oculares como Diaz
del Castillo. O mais importante, contudo, ¢ que o aforismo também
nos adverte de que ¢ dentro destas lembrangas que a histdria persiste,
mitos sdo concebidos e verdades de algum tipo aguardam para serem
descobertas. (RESTALL, 2003, p. 20)

Valle Inclan, sempre irdnico e sarcastico, ao referir-se ao desastre que marcou o fim
do grande império espanhol, pronunciou outra célebre maxima — uma das muitas que fizeram

com que ele fosse considerado uma das figuras mais irreverente de sua geracdo: “Lo mismo



285

Lopez. J.1

da triunfar que hacer gloriosa la derrota”. Na perspectiva dos estudos epistolares, atrevemo-
nos a completa-la: a histéria ndo é somente como a lembramos, mas como queremos lembra-
la.

No entanto, parece haver algo na literatura epistolar que nos compromete com os
fatos. Como ja observamos anteriormente, ndo é o nosso papel questionar a verdade dos
relatos dos cronistas, dos navegantes e até¢ dos religiosos que participaram do periodo
historico abordado por esta tese. O nosso proposito € analisar os textos do corpus e confronta-
los com o contexto em que foram produzidos a fim de encontrar informagdes que nos ajudem
a atingir o objetivo desta pesquisa, qual seja o de entender como foram os primeiros
momentos da evangelizacdo no Vice-Reino da Nova Espanha, especialmente o que diz
respeito a presenga da Ordem de S&o Francisco e as suas consequéncias no processo dessa
controversa cristianizacao.

Na busca desse objetivo, a carta abre-nos um caminho direto a diversos momentos da
nossa historia porque o discurso epistolar coloca-nos justamente no meio dos acontecimentos
e permite-nos ser por um momento testemunhas de um determinado fato histdrico. A carta nos
convida, enfim, a reexaminar a historia com um olhar diferenciado e, muitas vezes, exclusivo.

A sensag@o que temos quando visitamos o nosso proprio passado através da leitura de
nossa correspondéncia ¢ muito parecida com a que se tem quando exploramos um epistolario
de outra pessoa. Os registros deixados nas folhas da carta nos introduzem na vivéncia da
pessoa ou de determinado grupo de pessoas que, como nos, passaram por momentos bons,
ruins, de alegria, de tristeza ou de duvida. A epistola encontra-se aparentemente inerte, mas,
ao contato com os nossos olhos, volta a ganhar vida e ressuscita emogdes esquecidas no
passado. Porém, como avisa Gonzalbo (2002), ¢ importante considerar que uma carta oferece-
nos uma visao parcial, pois estamos diante apenas do ponto de vista do remetente da noticia,
que escreve a partir de determinadas circunstancias e de acordo com certas finalidades.

Faltando pouco menos de sete anos para a mais nova comemoracio de quinhentos
anos, as veias da América Latina continuam abertas. Em 1519, as tropas cortesianas
avancavam pela peninsula de Yucatan em direcdo a grande capital dos nahuas ou mexicas. As
noticias que Ferndo Cortés ouvia sobre as terras do grande Moctezuma sé aumentavam o seu
desejo de conquistar as riquezas do imperador. Durante todo o trajeto da viagem, o seu
estandarte pessoal estava enfeitado com imagens sagradas, pois Deus acompanhava a

expedi¢cdo e lhe ajudava no encontro com os povos do caminho. Apds muitas vicissitudes,



286

Lopez. J.1

dois anos depois, finalmente a cidade foi conquistada e as riquezas sonhadas imediatamente
passaram a ser do conquistador.

Essa controversa aquisicdo ficou em segundo plano no discurso dos vencedores.
Diante da memoravel acdo civilizadora, o roubo dos bens era algo menor. O que ficou
registrado na historia foi que o ato piedoso justificou a cruel conquista bélica. Levar a palavra
de Deus a todos os lugares era um dos principios do cristianismo primitivo que continuava
vigente 15 séculos depois do seu surgimento.

Para os conquistadores, governantes e religiosos, enfim, para a historia oficial, a cruz e
a espada eram elementos inseparaveis para erradicar o paganismo das novas terras ¢ trazer a
luz do unico deus verdadeiro — pelo menos durante as primeiras décadas. Depois, ao longo das
proximas décadas, a conquista passou a ser considerada de pacificag@o e os conquistadores
eram entdo colonizadores, de acordo com o contetido de uma cédula real.

Foi assim que o discurso sobre o0 Novo Mundo foi sendo construido, fazendo com que
a América sinta até hoje as suas veias abertas devido aos primeiros momentos da colonizagéo.
Muitos aspectos decorrentes desse periodo continuam em evidéncia no continente americano:
educacdo, religido, sociedade, cultura, entre muitos outros, pois todos eles sofreram o forte
impacto do choque cultural provocado pelo encontro das duas civilizagdes. Como ficou
evidente mais tarde, os dois povos tinham mais em comum do que imaginavam, porém,
naquele momento ndo foi possivel constatar isso.

Como em um quadro antigo que tivesse recebido, ao longo dos séculos, repetidas
camadas de verniz, a histéria colonial americana foi coberta e recoberta por diversas
interpretacdes. Do mesmo modo, a presenca de religiosos na América também sofreu o efeito
dessas repetidas re-elaboragdes. Como afirma o professor Antonio Rubial Garcia (2002, p.
19), o tema da evangelizagdo americana foi e ainda é um dos mais historiados dos ultimos
cinco séculos.

Desta maneira, tanto a conquista militar como a espiritual t€ém sofrido uma continua
re-elaboragdo e revalorizagdo a partir dos interesses ¢ das necessidades de cada época e de
cada grupo ou individuo. Fruto desse processo foi a fabricagdo do conjunto de mitos da
genealogia do continente, evidenciando que tudo ¢ na verdade um discurso construido.

Um dos grandes forjadores do mito da missdo messianica das ordens mendicantes no
Novo Mundo foi o frei franciscano Jeronimo de Mendieta, principalmente na sua obra

Historia Eclesidstica Indiana. Para Rubial (2002), o papel assumido por Mendieta no seu



e
=4
e

=

287

c
il
bl
m

Lopez. J.1

discurso foi decorrente da urgente necessidade de evitar o fim de uma época e de uma
aspiragdo que poderia ter dado certo.

As analogias mostradas por frei Jeronimo fazem parte do pensamento messidnico que
existiu praticamente em todo esse periodo historico, acompanhando cada uma das agGes
empreendidas pelas tropas imperiais. Tudo era inspirado pelo messianismo ¢ pela divina
missdo de defender a unica fé verdadeira dos ataques de reformistas, judeus, arabes e qualquer
um que se opusesse a ela. Isso foi evidente desde os tempos da reconquista na Peninsula
Ibérica, passando pelas batalhas religiosas por todo o continente europeu até a conquista do

Novo Mundo.

Ticiano: La religion socorrida por Espanha (1566)

Examinando o discurso de frei Jeronimo de Mendieta a partir dessa perspectiva, ja ndo
nos parece tdo descomedido seu aparente exercicio retorico. Trata-se na verdade de mais uma
estratégia discursiva, como afirma Rubial, do que propriamente uma tentativa de manipular os
fatos.

La primera era un reflejo del cristianismo primitivo apostolico
(los doce frailes que llegan al mando de fray Martin de Valencia son
equiparados por su numero y cualidades a los apdstoles, y el nombre
del Santo Evangelio que recibio la provincia novohispana tiene
relacion con el espiritu que los animaba); los misioneros se nos
presentan como santos entregados a duras disciplinas, a una caridad
ilimitada y logrando conversiones milagrosas con escasos recursos,
verdaderos “angeles en carne mortal”. Aunque hubo durante esa edad
dorada algunos conflictos con las autoridades (sobre todo con la
Primera Audiencia por la defensa que los franciscanos hicieron de los



288

Lopez. J.1

indios), las relaciones de los religiosos con virreyes y obispos fue
armonica. La misma conquista militar es vista como una necesidad y
Hernan Cortés es llamado Nuevo Moisés, pues sacd al pueblo
indigena del cautiverio de la idolatria para llevarlo a la tierra
prometida de la verdadera fe. (RUBIAL, 2002, p. 23)

Se, como ja ressaltamos, a histdria é produto de re-elaboragdes continuas, podemos
afirmar que as cartas representam um grande auxilio documental de um determinado periodo
historico, pois, ao contrario da histdria oficial, elas s6 foram redigidas uma tnica vez e isso
nos da a excelente oportunidade de nos aproximarmos dos fatos sem as interferéncias do
tempo e as re-elaboragdes posteriores.

Conforme vimos na andlise epistolar, a cronologia dos eventos mostra-nos uma
paulatina mudanga no discurso dos religiosos: desde o tom de entusiasmo dos primeiros anos,
passando pelas primeiras dendncias até os continuos obstaculos ao trabalho evangelizador,
que obrigaram os religiosos nas ultimas décadas do século XVI a se adequar as mudangas de
comportamento em um clima extremamente hostil.

No periodo histoérico que abordamos nesta tese, encontramos trés momentos diferentes
e cada um corresponde a um reinado. A primeira etapa, que coincide com a chegada de
Cristovao Colombo ao Novo Mundo, vai até 1516 e corresponde ao periodo dos Reis
Catélicos e da presenca do cardeal Jiménez de Cisneros. A segunda etapa refere-se ao reinado
do primeiro monarca da Casa de Asturias, o rei Carlos I de Espanha e também conhecido
como Carlos V, Imperador do Sacro Império Romano-Germanico (1519-1556). A terceira e
ultima etapa corresponde ao reinado de Felipe II e se estende até o final do século.

Cada um desses periodos, como observamos anteriormente, teve caracteristicas
especiais: o primeiro periodo foi marcado pelo desejo de unificagdo dos monarcas e pelos
movimentos internos de reforma da Igreja peninsular, tendo como principal incentivador o
regente ¢ futuro cardeal Francisco Jiménez de Cisneros. O cardeal tinha o anseio de moralizar
a Igreja, que era considerada ent@o corrupta e cobigosa, o que lhe fez aproximar-se das ideias
humanistas cuja voz principal na Europa era Erasmo de Rotterdam. Por outro lado, tal desejo
lhe aproximou do clero regular e, em especial, dos observantes, que passaram a ter uma
importancia cada vez maior dentro do projeto de renovacdo religiosa. Esse projeto, com o
tempo, se expandiu por todo o império e, principalmente, pelo Novo Mundo.

A segunda etapa, como ja nos referimos, corresponde ao reinado de Carlos V, um
monarca nascido e educado na corte borgonhesa entre ideais cavalheirescos, forte devogéo

cristd e preocupacdo por manter a sua dinastia (LYNCH, 2007). O rei levou consigo a



289

Lopez. J.1

Espanha uma corte de humanistas que se juntou a algumas das personalidades ja presentes na
Peninsula como os Irmdos Valdés, Antonio de Guevara ou Juan Luis Vives, entre outros. O
humanismo cristdo estava ent@o no seu apogeu e isso favorecia o trabalho evangelizador dos
irmdos menores nas terras americanas. Os humanistas tinham um profundo interesse no
estudo do homem e nas suas infinitas possibilidades de desenvolvimento ¢ isso se reflete no
incentivo do monarca para que os franciscanos estudassem as culturas locais e deixassem
registro de um passado que de outro modo teria se perdido inevitavelmente.

Alguns fatores, porém, fizeram com que o reinado de Carlos I ndo fosse facil. Por ser
um monarca estrangeiro, ndo agradou a muitos e, pouco apds chegar & Espanha, enfrentou
graves problemas internos como a luta dos comuneros de Castela e das Germanias em
Valéncia. Ao mesmo tempo, o rapido crescimento dos movimentos reformistas preocupava
seriamente o monarca e, assim, para evitar que tais ideais se propagassem pelo seu dilatado
reino teve que se envolver em uma sucessdo de guerras por toda a Europa. Além disso, os
altos gastos de recursos humanos e financeiros também ndo ajudaram para que fosse muito
admirada no pais. A consequéncia direta desses movimentos reformistas foi a convocagdo do
Concilio de Trento entre os anos 1545 ¢ 1563, que determinou as bases da Contra-reforma e,
ao mesmo tempo, prenunciava os novos rumos da Igreja no vasto império carolingio.

Esse turbulento periodo, marcado por enfrentamentos bélicos dentro e fora da
Peninsula Ibérica, ndo permitiu que o monarca assumisse adequadamente o controle de seu
extenso império. Isso ajudou indiretamente as ordens religiosas a desenvolverem a sua missao
no Novo Mundo. A falta de uma sélida autoridade nos territdrios americanos permitiu que
ordens como a serdfica empreendessem sua divina missdo sem grandes interferéncias, pelo
menos por parte dos 6rgdos juridicos, que ainda ndo haviam sido instalados no Vice-Reino.
Como ja notamos previamente, as queixas dos franciscanos foram materializadas na carta-
dentncia de frei Juan de Zumarraga, que conseguiu derrubar a Primeira Audiéncia presidida
por Nufio de Guzmian. Nas décadas seguintes, contudo, foi mais dificil para os irmaos
menores conseguirem fazer com que suas dentincias fossem ouvidas.

A ultima etapa inicia com a chegada ao poder do monarca Felipe II, filho de Carlos I.
O herdeiro do império havia recebido uma esmerada educacdo cristd e a sua formacdo foi
marcada pelo espirito da contra-reforma iniciado pelo pai. Porém, Felipe II, ao contrario,
possuia um carater mais fechado e seu reinado se caracterizou pela austeridade e profunda
religiosidade que provocou uma dura perseguicdo ao paganismo. Ao mesmo tempo, imp0s um

forte sistema burocratico em relacdo ao espirito humanista que marcou o reinado de seu



290

Lopez. J.1

predecessor. Se para Carlos I o ideal de seu reinado estava perfeitamente representado na
figura de Garcilaso de la Vega, o poeta e soldado que por meio de seu amigo Boscan
introduziu os metros italianos que revolucionaram a poesia nacional, para Felipe II o
protagonista era o poeta e religioso frei Luis de Leon. Tal escolha ndo era produto de uma
casualidade, pois o reinado do pai foi marcado pelo humanismo e o consequente clima de
mudanga trouxe a renascenga. Ja o filho viveu o tempo da contra-reforma, do isolamento
cultural espanhol e das graves crises econdmicas.

Uma vez repassados alguns dos fatores que influenciaram o periodo correspondente ao
nosso recorte temporal, tentaremos, entdo, juntar todas as pegas do enorme quebra-cabega
composto por questdes juridicas, culturais e religiosas do século XVI. Deste modo, talvez seja
possivel entender o contexto histérico em que se produziu a presumida utopia franciscana,
identificando o que a influenciou e quais foram as suas consequéncias no processo de
transformacgdo das comunidades indigenas pré-hispanicas no Vice-Reino da Nova Espanha.

Outras pegas que fazem parte desse quebra-cabeca sdo, sem duvida, o messianismo, a
tradicdo milenarista ¢ a concepcdo particular do Novo Mundo da Ordem Franciscana. Ao
mesmo tempo, o humanismo, nas suas diversas manifestagdes, causou uma revolugdo no
pensamento europeu que repercutiu diretamente na planificacdo do Novo Mundo, propagando
concepgoes de intelectuais do porte de Erasmo de Rotterdam ou Thomas More. Além disso,
foi refor¢ada a esperanca de redengfo na volta ao cristianismo primitivo em contraste com a
muitas vezes repetida conversdo cristd por conveniéncia e ndo por convicgdo. Na Espanha, ja
se vislumbrava uma ebulicdo de ideias havia vérias décadas, que encontraram o seu apogeu no
reformismo cisneriano. Foi através desses idearios que a concep¢do do Novo Mundo se
fortaleceu e encontrou o seu lugar: as terras e as gentes americanas propiciavam a sublimacao
fantasiosa do velho desejo de humanidade. Assim, até mesmo o termo cunhado poucos anos
depois da descoberta ja tinha na sua origem esse ideal de renovagfo, de uma nova chance
oferecida para a humanidade: Novo Mundo.

A América foi tomada como esse espaco para a sublimacdo do desejo cristdo, pois
muitos enxergaram nas novas terras a oportunidade ha muito tempo esperada de recomegar. E,
deste modo, a quase sempre forcada adaptag@o dos indigenas ao novo modelo de sociedade e
de crengas religiosas fizeram com que o quebra-cabeca comegasse a fazer sentido ja poucos
anos depois da chegada dos primeiros europeus & América.

O espirito da utopia americana tem, na sua trajetoria ao longo do século XVI, o

mesmo sentido do texto de Thomas More, passando de uma critica velada a viciada sociedade



291

Lopez. J.1

europeia até alcangar seu auge com o advento dos novos modelos de sociedade amparados no
clima de mudanga religiosa e social.

Para historiadores como John Elliot (1972, p.104), a conquista do Novo Mundo trouxe
possiveis beneficios para determinados estratos da sociedade europeia. Os principais
beneficiados dessa stbita nova ordem mundial foi a Igreja, que viu a oportunidade de
recuperar a imagem perdida no ambito do humanismo pagao.

Contra estas realidades subyacentes del escenario politico europeo, la
conquista y colonizaciéon de América introdujeron todo un abanico de
posibilidades, de las cuales unas fueron aprovechadas y otras no. Esto
se puso de manifiesto especialmente en las relaciones entre la Iglesia y
el Estado. A primera vista el descubrimiento de incontables millones
de seres que vivian en una oscuridad espiritual parece que pudo haber
ofrecido a la Iglesia extraordinarias posibilidades de recuperar su
prestigio y su autoridad. (ELLIOT, 1972, p. 102)

Como afirma Elliot, a Igreja Catolica quis tirar proveito dessa situacdo para se redimir
de seus pecados e, ao mesmo tempo, ganhar um grande nimero de fiéis ja que naquele
momento a contra-reforma provocava muitas perdas para o catolicismo.

A utopia religiosa americana passou por uma trajetoria similar: nos primeiros anos, as
terras americanas foram uma magnifica fonte inspiradora para a sublimacdo desse eterno
sentimento utdpico que acompanha o homem. Quase todos os registros, desde Colombo até
Oviedo, passando evidentemente pelos cronistas da Conquista do México, enxergavam nas
novas terras o espago da utopia. Esse devaneio dos primeiros momentos — compreendendo o
reinado dos Reis Catdlicos e do neto Carlos I — pode ser identificado nos textos redigidos
pelos religiosos, bem como pelos cronistas militares, como Ferndo Cortés. Suas cartas estdo
marcadas pelo aspecto idilico da utopia, ou seja, os autores possuiam um olhar mais tedrico
do que pratico, e, em muitos casos, havia um suporte discursivo por tras de outros anseios
menos piedosos.

E ¢ justamente nesse ponto que devemos distinguir a utopia dos navegantes, cronistas,
sonhadores e até buscadores de tesouros da utopia dos padres franciscanos que chegaram ao
continente durante a primeira metade do século XVI.

Para religiosos como Pedro de Gante e, principalmente, para irmios como 0s que
compunham o famoso grupo dos doze apdstolos da América, o sonho de uma cristandade
renovada e a idealizagdo de uma nova forma de entender a religidio ja estavam nas bases do

franciscanismo bem antes da partida para o Novo Mundo.



292

Lopez. J.1

O encontro dos irmios menores, mais concretamente, dos observantes com a realidade
americana impulsionou o projeto de renovagdo religiosa que tanto o mentor da ordem, séculos
antes, como o cardeal Cisneros e tantos outros irméos seraficos ansiavam colocar em préatica
desde o fim da Idade Média.

A diferenga fundamental entre a utopia dos cronistas e a imaginada pelos religiosos foi
que a dos primeiros ndo passou, na maioria dos casos, do campo da teoria. No caso dos
religiosos, teoria e pratica se fundiram em um projeto catequizador que, ainda que fosse
somente por um periodo de umas poucas décadas, idealizou uma republica indiana, na qual o
indigena ja convertido a fé seria o protagonista de uma nova idade da cristandade. E esse foi
exatamente o grande problema que inviabilizou a utopia franciscana, pois a teoria abria
espago para sonhar, mas tentar colocar esse ideal na pratica era muito dificil.

O imaginario americano foi construido a partir de imagens emprestadas e adaptadas a
uma nova realidade. Porém, isso ndo significa que nesse exercicio de adequagcdo o mundo
indigena fosse considerado. O prdprio conceito de Novo Mundo ja dizia tudo: era preciso
apagar um passado, que, segundo Navarrete (2000), as vezes ndo guardava nem o decoro e,
entdo, forjar um novo imaginario.

Porém, diante das necessidades suscitadas pelo aproveitamento das multiplas riquezas
das novas terras, poucos pararam para pensar na incompatibilidade da teoria idilica e as
condi¢des a que foi submetido o indigena para fazer com que a produgfo nunca cessasse.

Quando nos deparamos pela primeira vez com o epistolario franciscano da Nova
Espanha esperdvamos encontrar uma série de documentos que retratassem o ideal da ordem
serafica e que expressassem o sonhado evangelismo do pensamento reformador, porém, isso
dificilmente acontece. Sao poucos os registros epistolares que nos oferecem essa idilica visdo
do Novo Mundo. O discurso dos religiosos estd mais marcado por um necessario carater
pratico que ndo deixa muito espaco para o sentimentalismo. Somente algumas cartas das
primeiras décadas apresentam esse ideal humanista que nos remete aos primeiros momentos
da cristandade — um discurso que alimentou futuramente a estratégica lenda rosa da conquista
de América.

Alguns exemplos desse otimismo discursivo podem ser encontrados em algumas das
cartas analisadas nesta tese, como as primeiras de Frei Pedro de Gante e de Juan de
Zumarraga, que nos conduzem a um otimismo muito proximo a lenda rosa. Essas epistolas,

contudo, contrastam muito com as redigidas pelos mesmos religiosos décadas depois.



293

Lopez. J.1

Em pouco tempo, o discurso persuasivo e até¢ contagiante dos primeiros anos mudou
radicalmente, dando lugar a uma denuncia cada vez mais direta em uma aporética busca por
solugdes. Deste modo, o espirito critico superou rapidamente o tom idilico das primeiras
cartas.

O sonho de uma renovada cristandade encontrou no Novo Mundo uma série de
obstaculos que, em pouco tempo, fez com que os religiosos sentissem que, como na Europa, a
realizacdo do desejo nas novas terras nio seria uma tarefa facil. As relagdes com os espanhdis
desde os primeiros anos foram marcadas pelos diferentes pontos de vista para enxergar o
processo de integracdo do indigena. A denuncia dos abusos contra os naturais ficou cada vez
mais constante nas epistolas dos religiosos. Tal atitude dos irmaos menores ndo lhes ajudou
muito na sua relacdo com os encomenderos e, a0 mesmo tempo, a aproximagao dos religiosos
com os indigenas também ndo foi muito bem vista pelos espanhdis. Mas, nos primeiros anos,
as correspondéncias de personalidades como Frei Pedro de Gante e Frei Juan de Zumarraga
foram bem recebidas na Coroa e formaram um grito unanime na tentativa de mudar a precaria
situacdo dos naturais. Fruto desses ¢ de outros protestos foi a promulgacdo das novas Leis de
Indias de 1542, que, entre outras coisas, tentavam finalizar com o inumano método da
encomienda, procurando proteger os direitos dos indigenas com uma forma de trabalho, o
repartimento. Contudo, as novas leis ndo mudaram muito a dura situacdo enfrentada pelos
nativos e nem o repartimento solucionou a questio do trabalho escravo.

Assim, os religiosos acabaram por deixar de lado a tematica da misséo divina e da
necessidade de uma nova cristandade para ser uma critica aberta as injusticas. Se os graves
problemas com a Primeira Audiéncia enfrentados pelo Frei Juan de Zumarraga foram tratados
dentro do moderado espirito franciscano, as dificuldades provocadas pela méa gestdo do novo
bispo Frei Alonso de Montufar ndo foram denunciadas com o mesmo tom compreensivo e até
tolerante de Zumarraga. Para Frei Francisco del Toral, a atitude do bispo Montufar ndo era
muito condizente com o seu cargo e comecava a evidenciar, entre outras coisas, as diferencas
entre os regulares ¢ os seculares. Novos tempos se aproximavam € era preciso agir
energicamente contra os que mostravam no ter muita afinidade com o projeto evangelizador.

Frei Jeronimo de Mendieta faz a sua andlise da situagdo de uma perspectiva
milenarista que parecia retomar o espirito dos primeiros momentos, quando o mais importante
era salvar as almas dos indigenas e afastar a barbarie e o paganismo. Porém, o discurso de
Mendieta ndo era senfo uma estratégia de resgate em um momento muito particular em que a

decadéncia das ordens mendicantes era algo mais que evidente. O estilo do autor da Historia



294

Lopez. J.1

eclesiastica indiana se impde como uma miscelanea dos discursos anteriores, apontando para
o sentido logico do assunto em questdo: a salvagdo dos naturais de uma ameaga que ja néo era
unicamente espiritual, mas que se podia dizer propriamente humana.

Assim, podemos complementar e concluir que a trajetoria do discurso epistolar da
Ordem Franciscana teve trés momentos fundamentais, que podemos atrelar, por outro lado,
ndo ao periodo marcado pelos reinados de Carlos I e Felipe II, mas pela promulgagdo das
diferentes leis das indias que tentaram colocar ordem no mundo indigena: as Leis de Burgos
de 1516, as Leis Novas de 1542 e, finalmente, as Ordenangas de Populagdes de 1573. Cada
uma dessas leis marca um dos momentos expostos anteriormente.

As Leis de Burgos, promulgadas 24 anos ap6s a descoberta de Colombo ¢ cinco antes
da conquista do México, correspondem, como Afirma Bernat (2002), as necessidades
derivadas da conquista, do desenvolvimento colonial e, a0 mesmo tempo, do desejo de
cumprir os designios divinos de converter os naturais. Resultados dessas necessidades entre
humanas e espirituais foram medidos, como ja foi citado, pelo requerimiento ou encomienda.

As novas Leis das Indias, promulgadas em 1542 diante das dentincias cada vez mais
frequentes por parte dos religiosos, tentaram colocar ordem na colonia e frear o poder dos
conquistadores ¢ do clero regular. Nessa época ocorreram a tentativa de terminar com a
encomienda, a elei¢do de frei Alonso de Montufar como novo bispo do México e a proibicdo
das ordens de terem bens raizes.

As Ordenangas de Populagdes, assinadas por Felipe II em 1573 tinham como principal
objetivo terminar com o periodo chamado de conquista e iniciar o de pacificagdo.
Correspondem a esse periodo a implantacdo da Santa Inquisi¢do, a chegada da Ordem Jesuita
e a proibi¢do a Frei Bernardino de Sahagin de continuar com seu trabalho de estudo das
culturas locais.

A soma de todos esses fatores examinados nos da o suporte necessario para responder
com firmeza a alguns questionamentos que ja se esbogavam antes mesmo de iniciarmos a
pesquisa: como imaginar uma sociedade integrada harmoniosamente por espanhdis e
indigenas se estes ultimos eram submetidos a ser mao de obra for¢ada e imprescindivel para o
sucesso do desenvolvimento comercial da colonia? Ou, entdo, por quanto tempo se poderia
sustentar um projeto catequizador baseado nos ideais evangélicos de pobreza, humildade,

educacdo integradora dos naturais e anseio de formar uma republica indigena?



295

Lopez. J.1

A solugfo dessas questdes nos leva novamente as perguntas retéricas que, de acordo
com a base humanista, Frei Jeronimo de Mendieta colocava no corpo de suas epistolas: a
resposta nem era necessaria, pois estava implicita na propria pergunta.

O sonho de uma nova cristandade em um Novo Mundo durou somente as primeiras
décadas apods a conquista militar. Apds a adequacdo da organizagdo juridica peninsular a
realidade indigena, os irmdos de Sdo Franciscano entenderam perfeitamente o seu papel nessa
outra missdo e se adequaram as mudangas. Adaptaram o tom de seu discurso, do ufanismo a
critica, e da demiincia ao tom pratico e reconciliador de quem havia protagonizado uma época
que chegava irremediavelmente ao seu fim.

As cartas nos contam, com um olhar microscdpico, sobre uma série de aspectos: a facil
catequizacdo dos naturais observada por Colombo; o codicilo do testamento da rainha Isabel
I; a sucessdo de bulas papais; o debate entre Las Casas e Gines de Sepulveda e,
principalmente, por que aqueles membros da ordem de Sdo Francisco que sonharam com o
Novo Mundo ndo conseguiram que o indigena se integrasse a essa nova oportunidade do
homem e passasse, entdo, de anfitriio a um mero convidado molesto.

(Pues cdmo, Sefior, permitiste que cayese y se destruyese el valladar con que
estaba cercada, para que todos los caminantes la vendimiasen? Entré en ella
el jabali y bestia fiera de la codicia, que la tiene cuasi del todo pacida y
consumida. Y aunque t0, Sefior, por tus secretos juicios también la
vendimias llevandonos la gente, poderosa es tu mano para de presto
multiplicarla en mas copioso nimero. Pues humildemente te suplicamos que
des la vuelta y te conviertas para nosotros, y mires del cielo, y veas y visites
esta tu vifia, y acabes en ella la obra que comenzaste a plantar, poniéndola en
perfeccion, para honra y gloria tuya y del Hijo de la Virgen y Hijo tuyo
sacratisimo, al cual ordenaste, determinaste y confirmaste por Salvador del
género, humano. Abrasada estd la vifla, y poco le falta para ser a remate
perdida; mas como ti vuelvas tu rostro en nuestro favor, y contra la bestia
fiera causadora de tanto mal, luego pereceran sus fuerzas y nosotros
cobraremos aliento. Pon, Sefior, tu mano sobre el varén que tu diestra
escogid para encomendarle esta parvula gente (que es el rey de Castilla),
dandole tu gracia y espiritu ferventisimo de desterrar la pésima fiera de la
codicia que tiene inficionados sus reinos y puestos en mucho peligro, y de
desear, pretender y buscar (en especial en esta nueva gente) sélo lo que es
honra y gloria tuya y salvacion de sus almas, dandoles la libertad en que ta
pusiste a tus racionales criaturas, porque con este medio cese tu ira, y los
miserables afligidos respiren, y a todos nos hagas singulares mercedes. Esto
esperamos, Sefior, de tu mano, con entera confianza, sin apartarnos de ti, ni
buscar otro socorro, y hasta lo alcanzar, no cesaremos de invocar tu
santisimo Nombre. Por tanto, Sefior Dios de las celestiales virtudes,
conviértenos a ti, y muéstranos tu serenisimo rostro, y seremos salvos.
Amen. (MENDIETA, 1973, p. 223)



296

Lopez. J.1

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ACOSTA, José de. Predicacion del Evangelio en las Indias. Disponivel em: <http://
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/12926285889081497420624/p0000001.ht
m>.

’»

AGRA, Juan Olabarria. “Identidad colectiva y derecha politica”. Cuadernos de Alzate:

Revista vasca de la cultura y las ideas, n° 24, Madrid, 2001.

AINSA, Fernando. De la Edad de oro a el Dorado: Genesis del discurso utopico americano.
México D.F: Fondo de Cultura Econdémica, 1998.

ALBERRO, Solange. Los Franciscanos y la tabula rasa en la Nueva Espaiia del siglo XVI:
un cuestionamiento. Em El teatro franciscano en la Nueva Espaiia, ed. 6scar Armando Garcia
y Alejandro Ortiz Bullé-Goyri (Mexico D.F: Universidad Nacional Auténoma de México,
CONACULTA, 2000) Disponivel em:
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/Studia_Historica/article/view/4651/4667

ALACAIDE, Elisa Lugue. EI Memorial inédito de Jeréonimo de Mendieta al Il Concilio
Provincial de México. Estudio preliminar y transcripcion. Disponivel em:
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1209299

ALVAR, J. Cristianismo primitivo y religiones mistéricas - Madrid: Catedra, 1995.
ANCHIETA, José¢ de. Teatro de Anchieta. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 1977.

ANDO, Shinjiro. “El Erasmismo espariol: una tradicion humanista espariola”. Cuadernos
Canela, vol. XIX, p.57-69, Nagoya, 1997.

ARRESE, Miguel Cortés. El Renacimiento. Cuadernos Historia 16. Vol. 24. Madrid. Historia
16. 1995.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Traduzido por Myriam Avila, Eliana Loureiro de
Lima Reis e Glaucia Renate Gongalves. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2003., p. 113)

BANOS, Pedro Martin. El arte epistolar en el Renacimiento europeo. 1400-1600. Serie
Letras, vol. 37. Bilbao: Ed. Universidad de Deusto, 2005.

BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e filosofia da linguagem. Sdo Paulo: Editora Hucitec
Annablume, 2002.

BARRANON, Armando. Légica y Mistica en la Bula Sublimis Dei. Disponivel em:
<http://razonypalabra.org.mx/anteriores/n34/abarranon.html>.

BARES, Pedro Barruso . “Memoria e historia de vida” Tipologias documentales en los
procesos represivos del primer franquismo: El caso de Guiptizcoa. (1939-1945) em



L=
L=
e

L

UFPE

297

Lopez. J.1

Cultura escrita & sociedad. N° 6. Revista internacional de historia social de la literatura
escrita. Gijon. Ed. Trea 2008.

BATAILLON, Marcel. Erasmo y Espaiia. México D.F.: Fondo de Cultura Econémica, 2007.

BELLO, Andrés. “Autonomia cultural de América” [1848]. Prologo de Gabriel Méndez
Plancarte. México: Ediciones de la Secretaria de Educacion Publica, 1943.

BERNAT, Gabriel. La legislacion colonial espafiola de Indias. 2003 Disponivel em:
http://www.gabrielbernat.es/

BLANCARTE, Roberto. (Org.) Cultura e identidad. nacional. México, D.F.: Fondo de
Cultura Economica, 1994.

BRAVO-VILASANTE, Carmen. 25 mujeres a través de sus cartas. Madrid, Editorial
Almena, 1975.

CERVANTES, Miguel de, El ingenioso hidalgo Don Quijote de la Mancha. M. Aguilar,
editor. Madrid. 1947.

CONTRERAS. Biografia de Pedro Moya Contreras, hijo ilustre de Pedroche. Disponivel em:
http://www.pedrocheenlared.com/pers/moyal.pdf

CORTES, A.; BENNASSAR, B.; EGIDO. T.; CONCHA, V.G. “Santa Teresa y su época’.
Cuadernos Historia 16, vol. 110, Madrid, 1985.

CORTES, Hernan. Cartas de relacién. Madrid. Ed. Sarpe. 1986.

CORTES, Hernan. Cartas de la conquista de México. Madrid. Ed. Dastin. 2000.
CAMARGO, Diego Muifioz. Historia de Tlaxcala. Madrid. Ed. Dastin. 2002.
CANCLINI, Nestor Garcia. La globalizacion imaginada. Buenos Aires: Paidos, 1999.

CANEDO. Lino Gomez. Milenarismo, escatologia y utopia en la evangelizacion de América.
México. 1990

CANEVACCI, Massimo. Sincretismos: Uma exploragdo das hibridagdes culturais. Sao
Paulo: Studio Nobel, 1995.

CARPENTIER, Alejo. El arpa y la sombra. México D.F: Siglo XXI editores, 1987.

. De lo real maravilloso americano. Buenos Aires: Calicanto Editorial, 1976, pp. 83-
99.

. El reino de este mundo. Col. Ideas, Letras y Vida Cia. México D.F.: General de
Ediciones, S.A, 1967.

CASTANEDA, Paulino. (Org.) Los Franciscanos en el Nuevo Mundo. Siglo XVI. Actas del IT
Congreso Internacional. Madrid: Editorial Deimos, S.A., 1988.

. (Org.) Los Franciscanos en el Nuevo Mundo. Siglo XVII. Actas del III Congreso
Internacional. Madrid: Editorial Deimos, S.A., 1991.



L=
L=
e

L

UFPE

298

Lopez. J.1

CASTILLO, Bernal Diaz del. Historia de la conquista de Nueva Espaiia. México. D.F. Ed.
Porrtia. 1983

CASTILLO, Bernal Diaz del. Historia de la conquista de Nueva Esparia. Madrid.. Ed. Dastin.
2000

CASTILLO. Darcie Doll. “La carta privada como prdctica discursiva: Algunos rasgos
caracteristicos”. Revista Signos, versdo on-line, Valparaiso, Chile, 2002.

CAYOTA. Mario. Semeando entre brumas. Utopia franciscana e humanismo renascentista:
uma alternativa para a conquista. Trad: Fr. Jose Carlos Correa Pedroso. OFM. Cap. Ed.
Cefebal. Petropolis. 1992

CERVIGON, José Ignacio Ortega. EI mito milenarista en la Europa medieval. s/d.
Disponivel em: <http://usuarios.lycos.es/historiador1969/milenarismo.htm>.

CHAMORRO, German Vazquez. La vision de los vencidos. Cuadernos Historia 16, n° 162,
Madrid, 1985.

CHANCA, Diego Alvarez. Carta de Diego Alvarez Chanca. Versdo integral. Disponivel em:
<http://www.fortunecity.com/victorian/churchmews/1216/Chanca. html>.

CHIAPPINI, Ligia. AGUIAR, Flavio Wolf. (Orgs) Literatura e historia na América Latina.
Seminario Internacional. 9 a 13 setembro de 1991. Ed. Univ, de Sdo Peulo. Sdo Paulo.
2001.

CHIAVENATO, Julio José. Colombo. Fato e mito. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1992.
CERVANTES, Miguel de. Don Quijote de la Mancha. Madrid. ED. Aguilar. 1947.
CODICE FRANCISCANO. Siglo XVI. México. Editorial Salvador Sanchez Hayhoe.
1941

COLON, Cristébal. Diario. Relaciones de viajes. Madrid: Sarpe, Biblioteca de la historia,
1992.

. La Carta de Colon anunciando el descubrimiento. Disponivel em:
http://www.ensayistas.org/antologia/XV/colon/

. Libro de las profecias. Volume preparado por Juan Ferndndez Valverde. Madrid:
Alianza Editoria, Universidad de Sevilla, 1992.

CONCEJO, Pilar. Antonio de Guevara. Un ensayista del siglo XVI. Madrid: Ediciones
Cultura Hispanica, 1985.

CORDIVIOLA, Alfredo. Um mundo singular. Imaginacdo, memoria e conflito na literatura
hispano-americana do século XVI. Recife, Programa de Pds-graduagdo em Letras. UFPE.
2005

. Las ilusiones perdidas, Jeréonimo de Mendieta y el ocaso de un proyecto
evangelizador. Anais do V Congresso Brasileiro de Hispanistas. Belo Horizonte:
Faculdade de Letras da UFMG. 2009.



L=
L=
e

Lopez. J.1

L

UFPE

299
CORTES, Hernan. Cartas de relacién. Edicdo de Mario Hernandez Sanchez-Barba, Col.
Cronicas de América. Madrid: Dastin Historia, 2000.

1999.

COTTEREL, Arthur (Org.) Enciclopedia de la mitologia universal. Barcelona: Ed. Parragon,

CUETOS, Maria Luisa Laviana. La América espaiiola, 1492-1898. De las Indias a nuestra
Ameérica. Historia 16, Col. Temas de hoy, Madrid, 1996.
franciscanos

DE LA CIRVA, Ricardo. Yo, Felipe II. Barcelona. Editorial Planeta. 1997.
DEL VAL, José Maria Alonso.

en América.
http ://dialnet.uniroja.es/servlet/articulo?/codigo=563039

El milenarismo en la primera evangelizacion de los
1999
Ariel, 1984.

Disponivel

cm

DEYERMOND, A.D. Historia de la literatura espaiola. La edad media. Barcelona: Editorial

Espariia.

Edi¢do de German Goméz Chamorro. Madrid: Dastin Historia, 2002.
DOMINGUEZ. Javier. Santiago Mataindios: La continuacion de un discurso medieval en la
Nueva s/d.

DIAZ, J.; TAPIA, A. de; VAZQUEZ, B.; AGUILAR, F de.; La conquista de Tenochtitlan.

Disponivel em:

Disponivel em: www.menonitas.org

aleph/al8 1/apache media/3R833TA3LU78HREXUG2T3XEIPX74HK. pdf).

<http://codex.colmex.mx:8991/exlibris/

DRIVER, Juan. El evangelismo catdlico y Juan de Valdés. Ed, Serrilla. Guatemala. 1997.
de Cultura Econdémica, 1987.

DUVERGER, Christian. La Conversion de los indios de Nueva Espaiia. México D.F.: Fondo
ELLIOT. J. H. El Viejo y el Nuevo Mundo. Madrid: Alianza Editorial, 1972.
ESCUDERO, Ana L. Baquero. La técnica epistolar en la novela sentimental de La Edad
Media. Estudios romanticos, Vol. II, 1999. Ed. Digital disponivel em:
FERNANDEZ, Luiz Estevam de Oliveira. O Franciscanismo espanhol em terras americanas:

os irmdos menores na Nova Espanha do século XVI. Edicdo digital disponivel em:
www.archive.org/stream/MN5088ucmf.../MN5088ucmf 0 djvu.txt
Terra, 1978.

GALEANO. Eduardo. As veias abertas da América Latina. 4* ed. Rio de Janeiro: Ed. Paz e
GANIVET, Angel. Granada la bella. Ed. Digital:

http://www.todoebook.net/ebooks/Ensayo/Angel%20Ganivet%20-
%20Granada%201a%20Bella%20-%20v1.0.pdf

GIL, Antonio Carlos Amador. O choque cultural e a questdo do outro. Disponivel em:
<http://tomgil.sites.uol.com.br/colombo.htm>.

GOMARA, Lépez de Francisco. La conquista de México. Madrid: Austin, 2001.



L=
L=
e

L

UFPE

300

Lopez. J.1

GOMEZ, Cesar Chaparro. El humanismo en Nueva Espaiia. La técnica de persuasion segun
Diego Valadés. Disponivel em:
http://docubib.uc3m.es/ WORKINGPAPERS/IECSPA/iescpA060101.pdf

GONZALBO Aizpuru, Pilar. La intimidad divulgada. La comunicacion escrita en la vida
privada en la Nueva Esparia Estudios de Historia Novohispana 2002, (julio-diciembre)
Disponible en:
<http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/src/inicio/ ArtPdfRed.jsp?iCve=58702701> ISSN
0185-2523

GREENLEAF, Richard E. La inquisicién en nueva Espafa. Siglo XVI. México D.F. Fondo
de Cultura Economica. 1981.

GREIFF, Maria Clara de. La biblioteca Franciscana y su contribucion a La preservacion del
patrimonio bibliogrdfico. 2003. Disponivel em:
<http://ciria.udlap.mx/franciscana/conferencias/degreiff.pd f>.

GRUZINSKI, Serge. 4 colonizagdo do imagindrio. Sociedades indigenas e ocidentaliazagdo
no México espanhol. Séculos XVI — XVIII. Tradugdo: Beatriz Perrone-Moisés. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2003.

. Do barroco ao neobarroco. In: CHIAPPINI, Ligia; AGUIAR, Flavio Wolf (Orgs.).
Literatura e historia na América Latina. Sdo Paulo: EAUSP, 1993.

. El pensamiento mestizo. Cultura amerindia y civilizacion del renacimiento.
Barcelona: Ed. Paidés, 2007.

HANKE, Lewis. La lucha por la justicia en la conquista de América. Col. Mundus Novus,
vol. 5. Madrid: Ediciones Isto, 1988.

HAUBERT, Maxime. La vida cotidiana de los indios y jesuitas en las misiones del Paraguay.
Madrid: Ediciones Temas de Hoy, 1991.

HERREN, Ricardo. La conquista erdtica de las Indias. Madrid: Planeta Agostini, 1997.

HEYDER Nicola Kuehne. La Religion en la Nueva Espaiia del siglo XVI. s/d. Disponivel em:
<http://revistas.ucm.es/ghi/02116111/articulos/QUCE8989110149 A.PDF>.

HOLANDA, Sergio Buarque de. Raizes do Brasil. 14* ed. Rio de Janeiro: J. Olympio, 1981.
HUBER, Siegfried. O segredo dos Incas. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 1958.

ICAZBALCETA. J. Garcia. Fray Juan de Zumdrraga. Primer Obispo y Arzobispo de México.
Col. Austral, vol. 1106. Buenos Aires: Espasa Calpe, 1952.

. Nueva Coleccion de Documentos para la Historia de Mexico Ed. Digital:
http://bib.cervantesvirtual.com/FichaAutor.html?Ref=720

IRABURU, José Maria. Hechos de los apostoles de América. Ed. Digital em:
http://www.gratisdate.org/nuevas/hechos/default.htm

IXTLILXOCHITL. Fernando de Alva. “Historia de la nacién Chichimeca”. Historia 16,
Madrid, 1985.



L=
L=
e

301

L

UFPE

Lopez. J.1

JUDERIAS, Julian. La leyenda negra. Barcelona: Casa Editorial Araluce, 1917.
KAMEN, Henry. Império. 2* ed. Madrid: Aguilar, 2003.

KONETZKE, Richard. Descubridores y conquistadores de América. Madrid: Editorial
Gredos, Biblioteca Universitaria, 1968.

. Historia de América Latina Vol.2. Madrid: Editorial Historia Universal Siglo XXI.
1979

LA CONQUISTA cultural de la América Precolombina. Disponivel em: <http://
educacion.idoneos.com/index.php/198531#La conquista cultural de la Am%C3%A9ric
a_Precolombina>.

LANDA, Diego de. Relacion de las cosas Del Yucatan. Co. Crénicas de América. Madrid:
Dastin Editora, 2001.

LAS CASAS, Bartolomé de. Brevisima relacion de la destruccion de las Indias. Madrid:
Sarpe, Biblioteca de la Historia de Espafia, 1986.

LEMA, Marqués de. La Iglesia en la América Espariola. Conferencia pronunciada en el
Ateneo de Madrid. 3 de mayo de 1892. Ed. Digital disponivrl em:
http://www.ateneodemadrid.net/biblioteca digital/folletos/Folletos-0049.pdf

LEON-PORTILLA, Ascension Hernandez de. Bernardino de Sahagiiin. Diez estudios acerca
de su obra. México D.F. Fondo de Cultura Econémica. 1990.

LEON-PORTILLA, Miguel. El destino de la palabra. De la oralidad y los glifos
mesoamericanos a la escritura alfabética. México D.F.: Fondo de Cultura Econdmica,
1996.

. Vision de los vencidos. Col. Cronicas de América. Madrid: Dastin Historia, 2000.
LIMA, Luiz Costa. O controle do imagindrio. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1984.

. Terra Ignota. A construgcdo de Os sertdes. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira,
1997.

LOCKART, James. Los Nahuas después de la Conquista. Historia social de la poblacion
indigena del Meéxico central, siglos XVI-XVIII. México D.F.: Fondo de Cultura
Economica, 1999.

LOPEZ, José Garcia. Historia de la Literatura Espariola. Barcelona: Ed. Vicens-Vives, 1973.

LOPEZ, Juan Ignacio. Jurado-Centurion. A formacdo da identidade nacional vista através da
literatura brasileira. (De Ferdinand Denis a Afranio Coutinho). Trabalho apresentado como
conclusdo da disciplina: Literatura e identidade. UFPE. Recife. 2005.

. A forja da identidade na literatura colonial dos séculos XV e XVI. Navegantes,
cronistas e religiosos no Novo Mundo. Dissertagdo de mestrado. UFPE. Recife. 2006. Ed.
Digital disponivel em:
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/id/29388450.html



L=
L=
e

L

UFPE

302

Lopez. J.1

LOSADA, Angel. La huella americana del humanista Francisco Antonio de Guevara. Em
Actas del II Congreso Internacional sobre los Franciscanos en el Nuevo Mundo. La Rabida,
21-26 septiembre 1987. Pags.: 807-818. Madrid. Ed. Deimos S.A. 1988

LUKACS, Georg. A teoria do romance. Sdo Paulo: Editora 34, 2003.

LYNCH, John. Monarquia e Imperio. El reinado de Carlos V. Col. Historia de Espafa.
Madrid: Ed. El Pais, 2007.

MABORDI, Sabine. Interrogando a identidade. Trad. Mariana Lustosa. Disponivel em:
<www.ufrgs.br/cdrom/bhabha/comentarios.htm>

MAQUIAVEL, Nicolau. Serie Os pensadores. Sdo Paulo. Nova Cultural. 2000.

MARTIN-BARBERO, Jesus. Medios y culturas en el espacio iberoamericano. Revista
Cultural Pensar Iberoamérica. N° 5 Enero Abril 2004. Ed. Digital disponivel em:
http://www.oei.es/pensariberoamerica/ric05a01.htm

MARTIN. Ramén Hernandez. Francisco de Vitoria y su “releccién sobre los indios” Los
derechos de los hombres y de los pueblos. Madrid. Edibesa. 1988

MARTIN, Melquiades, Andrés. La espiritualidad franciscana en tiempo de las
observancias. (1380-1517) Revista Studia historica. Historia Moderna. Vol. 6 Ed.
Universidad de Salamanca. Salamanca 1998, Disponivel em:
http://campus.usal.es/~revistas_trabajo/index.php/Studia_Historica/article/viewFile/4651/
4667

MATEOQO, Rogelio Garcia. Ignacio de Loyola y la libertad. Em Ignacio de Loyola y la gran
crisis del siglo XVI. Congreso Internacional de historia. Madrid 19-21 Noviembre 1991.
Universidad Complutense. Madrid. Mensajero Sal Terrae. 1993.

MAYER, Alicia. Lutero en el paraiso. La nueva Espaiia en el espejo del reformador Alemdn.
México D.F.: Fondo de Cultura Econémica, 2008.

MENDIETA, Jeronimo de. Historia eclesidstica Indiana. Madrid. Biblioteca de autores
espafioles. 1973.

MENDONCA, Wilma Martins de. Memoria de nos. O discurso possivel e o siléncio
Tupinamba nos relatos de viagem do século XVI. 2002. Tese (Doutorado) — Universidade
Federal de Pernambuco, Recife, 2002.

MEDRANO, Ethelia Ruiz. Los negocios de un arzobispo: El caso de Fray Alonso de
Montufar. Estudios de historia novohispana Vol.12. Universidad Nacional Autonoma de
México Edicao digital disponivel em: http://ejournal.unam.mx/ehn/ehn12/EHNO01203.pdf

MIGNOLO, Walter. Espacios geogrdficos y localizacion epistemologicas: La ratio entre la
localizacion geogrdfica y la subalternizacion de conocimientos. Disponivel em:
Http://www.javeriana.edu.co/pensar/Rev34.html

. Logica das diferencas e politica das semelhancas: da literatura que parece historia
ou antropologia e vice-versa. In: CHIAPPINI, Ligia; AGUIAR, Flavio Wolf (Orgs.).
Literatura e historia na América Latina. Sdo Paulo: EQUSP, 2001, p. 115-135.



e
L=
e

Lopez. J.1

e 303
LLI.LL.L. Madrid. 1980.

. Texto Contexto em La literatura ibero-americana. Memoria Del XIX Congreso Del

. Postoccidentalismo: el argumento desde América latina. 1998. Disponivel em:
http://www.ensayistas.org/critica/teoria/castro/mignolo.htm
MOLINA, Mario Gomez.

disponivel em: www.aztlanvirtual.com

El eclipse de Quetzaolcoatl. Revista Aztlan. 2009. Ed. Digital
MORAN, Pedro Borges. Conquista y evangelizacién: influencias mutuas. Em: La huella de
Esparia en América. Descubrimiento y fundacion de los reinos de Indias (1475-1560)
Colegio oficial de doctores y licenciados de Madrid, Madrid, 1988.
MORE, Thomas. A Utopia. Col. Obra prima de cada autor. Sao Paulo: Martin Claret, 2005.

MORNER, Magnus. La importancia biologica Del Mestizaje. Europa América 1492 — 1992.
La historia revisada. Direcdo de John. H. Elliot. Ediciones El Pais, 1992.

MULTHAUPT, Hermann. Elizabeth PREGARDIER, Elizabeth. Nican Mopohua A Virgen de
Madrid, 1987.

Guadalupe. Trad. José A. Ceschim e Marcos Marcionilo. Ed. Loyola, Sao Paulo, 1989
MURILLO, Fernando. Andrés Bello. Historia 16, Quérum, Serie Protagonistas de América,
NAVARRETE, Federico. Como ser indigena, humano y cristiano. Revista Ciencias, n° 60-61,
Universidad Autonoma de México, México D.F., 2000.
NAVARRETE, Ginés de la Jara Torres. Historia de Ubeda en sus documentos. Tomo L.
Ubeda, 2005. Disponivel em: http://www.vbeda.com/gines/tomo2/b0606.pdf

O’GORMAN, Edmundo. La invencion de América. 7* ed. Col. Tierra firme. México. D.F.:
Fondo de Cultura Econdémica, 2001.

OLAOZOLA, José Luis. Bartolomé de Las Casas, cronica de un suefio. Col. Memoria de la
historia. Madrid. Editorial Planeta. 1991.
Disponivel

ORTEGA, Ma. Teresa Jarquin, Educacion franciscana. El Colegio Mexiquense, A.C. 2010.
em:
Franciscana/518755.html

http://www.buenastareas.com/ensayos/Educacion-
Cultura Econémica, 1993.

OTTE, Enrique. Cartas privadas de emigrantes a Indias. 1540-1616. México D.F.: Fondo de

OVIEDO, Gonzalo Fernandez de. Sumario de la natural historia de las Indias. Col. Crénicas
de América. Madrid: Dastin Historia, 2002.

http:// www.ems.kcl.ac.uk/content/etext/E026.html

OVIEDO, Gonzalo Fernandez de. Sumario de la natural historia de las Indias Ed. Digital:
Universidad de Sevilla, 1990.

PADRON. Francisco Morales. Primeras Cartas sobre América. Col. Bolsillo. Sevilla: Ed.



L=
L=
e

L

UFPE

304

Lopez. J.1

PAGDEN, Antonhy. Ameérica en la conciencia europea. Europa América 1492 — 1992. La
historia revisada. Dire¢do de John. H. Elliot. Ediciones El Pais, 1992.

. El imperialismo espaiiol y la imaginacion politica. Col. Memoria de la historia.
Barcelona: Ed. Planeta, 1991.

PARKER, Geoffrey. Felipe II. Cuadernos Historia 16 Vol.9. Madrid. Historia S. L 1995.

PASTOR, Beatriz. Discurso narrativo de la conquista de América. Ciudad de la Habana:
Casa de las Américas, 1983.

PAZ, Octavio. Los signos en rotacion. Madrid. Alianza Editorial. 1971.

PEREIRA, Trinidad Arcos. De Ciceron a Erasmo: La configuracion de La epistolografia
como género literario. 2008. Disponivel em: <dialnet.unirioja.es/
servlet/fichero articulo?codigo=2864456&orden=0>.

PEREZ. Joseph. La Espaiia del siglo XVI. Col. Austral, vol. 518. Madrid: Anaya, 2001.

PHELAN, John L. El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo. México D.F
Universidad Nacional Autonoma de México. Historia Novohispana. 1972

PIHO, Virve. La organizacion eclesidstica de la nueva Esparia durante los siglos XVI y XVII.
Estudios de historia novahispana.Vol.10. México D.F.: 1991. Disponivel em:
http://www.ejournal.unam.mx/ehn/ehn10/EHNO01002.pdf

PINEIRO, Antonio. Los inicios de la concepcion del mesias en el Antiguo Testamento (1) (2-
27-10). Disponivel em: <http://www.tendencias2 1.net/crist/Los-inicios-de-la-concepcion-
del-mesias-en-el-Antiguo-Testamento-1-2-27-10 _al198.html> .

PIQUERAS, Ricardo. La conquista de América. Antologia del pensamiento de Indias.
Barcelona: Ediciones Peninsula, 2001.

PIZANO Maria Ospina. Las cartas sobre la mesa: la escritura epistolar y su publico.
Disponivel em: <http://www.lablaa.org/cartas-de-la-persistencia/exposicion.html>.

POLO, Marco. O livro das maravilhas: a descri¢do do mundo. 5* ed. Porto Alegre: L&PM,
1996.

QUIROGA, Vasco de. La utopia en América. Col. Cronicas de América, Ed. de Paz Serrano
Gassent. Madrid: Dastin Historia, 2002.

RAMOS, Antonio Larios. Jerdnimo de Mendieta, cronista e historiador de Indias. Estadios
alaveses.
Disponivel em: http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=157505

RESINES, Luis. Catecismos pictogrdficos de Pedro de Gante, incompleto y Mucagua.
Madrid: Fundacion Universitaria Espafiola, 2007.

RESTALL, Matthew. Sete mitos da conquista espaiiola. Rio de Janeiro. Civilizacao
brasileira. 2006.

RODRIGUEZ. Elizabeth Gémez. La diversidad discursiva del género epistolar. Disponivel
em: www.destiempos.com/n8/irmagomez_n8.htm



e
L=
e

Lopez. J.1

L

FPE
RICARD, Robert.
Econdémica, 1986.

305
La conquista espiritual de México. México D.F.: Fondo de Cultura

RICARD, Robert. La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los
Papirus, 1985.

métodos misioneros de las ordenes mendicantes en la Nueva Espafia de 1523-1524 a
1572. México D.F.: Trad. de Angel Maria Garibay. Ed. Jus, 1947.

Caravaca:

2002.
f

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa. vol 1. Tradugdo de Marina Appenzeller. Campinas, SP:
RIOS, Carmen Martinez. Alonso Muiioz. Consejero de Indias. Revista Historia y patriménio.

Edicao

Millenium, 1999.

digital disponivel
http://servicios.laverdad.es/fiestas/caravaca02/revista/pdf/tomo1/Alonso%20Mu%F1oz.pd

em:
ROTTERDAM, Erasmo de. Elogio de la locura. Prélogo de Fernando Arrabal. Madrid: Ed.

RIBER, Lorenzo. Erasmo: Obras escogidas Madrid: Ediciones Aguilar, S.A., 1956,
México

RUBIAL, Garcia, Antonio. Angeles en carne mortal. Viejos y nuevos mitos sobre la
D.F. Digital

evangelizacion de Mesoamérica. Rev. Signos historicos. N° 7. Enero — Junio 2002.
Ed. disponivel em:

http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/pdf/344/34400702.pdf

Meéxico Disponivel em:

SAHAGUN, Fray Bernardino de. Historia General de las cosas de Nueva Espafia. Col.

Cronistas de América. 2 Vols. Madrid: Dastin Historia, 2001.

SAHAGUN Carta acerca del origen de la imagen de Nuestra Seiiora de Guadalupe de
http://forocristiano.iglesia.net/showthread.php/14742-Carta-

Acerca-del-Origen-de-la-Imagen-de-Nuestra-Sefiora-de-Guadalupe-de-

Meéxico?s=5192941b2653c7ea7363ece2ebb43d36

SAID, Edward. Cultura e imperialismo. Madrid: Editorial Anagrama, S.A, 1996.

SANCHEZ, Eduardo Chévez.

Maria:
http://www.slideshare.net/utpl/2maria-devocion-popular

devocion popular.

2010.
SANCHIZ. Pilar. RODRIGUEZ, Salvador. ESTEVA, Claudio. América Colonial. Cuadernos
Historia 16 Vol. 84. Madrid. Historia 16. 1985.

cm:

Disponivel
Ed. Akal, 1988.

SANTAMARIA, J. A. Fernandez. El estado, la guerra y la paz. Col. Universitaria. Madrid

SILVA, Victor. La compleja construccion contempordnea de la identidad: habitar “el entre”
Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 1962.

Disponivel em: <http://www.ucm.es/info/especulo/numero 18/compleja. html>.

SOUSTELLE, Jacques. A vida cotidiana dos Astecas nas vésperas da conquista espanhola

SUETONIO, Cayo. Vida de los Doce Césares. Disponivel em: <http://www.antorcha
net/biblioteca_virtual/historia/suetonio/1.html>.



L=
L=
e

Lopez. J.1

L

UFPE

Ed. Optima, 2003.

306
TERRERO, J.; REGLA, J. Historia de Esparia. De la prehistoria a la actualidad. Barcelona:

www.fflch.usp.br/dh/ceveh/public_html/biblioteca/livros/ab//>.
Fontes, Sao Paulo, 1999.

THEODORO, lJanice. América barroca: tema e variacoes. Disponivel em: <http:/

TODOROV, Tzvetan. A Conquista de Ameérica. A questdo do outro. Sdo Paulo: Martins
1974.

TORENO, Conde de. (Org.) Cartas de Indias. vol.1. Madrid: Biblioteca de autores espafioles,

XIRAU, Ramon. Idea y querella de La Nueva Espafia. Madrid. Alianza Editorial. 1973.

UNAMUNO Miguel de. Pronunciamento no dia 12 de outubro de 1936 no Paraninfo da
ranja.com/phu-utopia.htm/>.

Univ. de Salamanca. Disponivel em: www.terra.es /personal/waffen3 1/unamuno.htm)
URENA, Pedro Henriquez. Utopia es América. Disponivel em: http://www.cielona

VARON, Beatriz ; Aracil, Herndn Cortés y sus cronistas : la ultima conquista del heroe.

Revista Atenea n 499. Universidade de Concepcion. Chile. 2009. Disponivel em :
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=32811385004

VIVES, Juan Luis. Epistolario. Edicion preparada por José Jiménez Delgado. Madrid :
Editora Nacional, D. L. 1978.
16. 1997.

VIVES, Pedro. A. Los Virreinatos coloniales. Cuadernos Historia 16 Vol. 9. Madrid. Historia

comentada. Sdo Paulo: Abril Educagio, 1982.

VOGT, Carlos; LEMOS, José¢ Guimardes de. Cronistas e viajantes. Col. Literatura
www.elaleph.com

WEBER, Max. Sociologia de la religion. Ediciones elaleph.com. 1999. Disponivel em:



307

Lopez. J.1

ANEXOS

1) CARTAS DE INDIAS - OS FRANCISCANOS

Carta de Fray Martin de Valencia, y otros misioneros al emperador.

Este es un traslado bien e fielmente sacado de una carta mesiva que el R. P. Fr. Martin de
Valencia, custodio de la orden de Sr. S. Francisco desta Nueva Espafia, enviaba ante S. M.
con ciertos padres de la dicha orden, firmada de su nombre e de otros religiosos, su tenor de la

cual, de verbo ad verbum, es este que se sigue:

Muy singular y esclarecido Principe, Emperador e Rey: - Después de haber escripto una carta
los padres dominicos e nosotros juntamente a V. M. nuestro emperador y rey, nos fue
mostrada una instruccion que Luis Ponce, santa gloria haya, trajo, por la cual, sefior, sois visto
querer e desear saber y ser alumbrado cerca de lo que conviene a esta tierra ¢ Nueva Espafia
para que ansi a todo Y. M. provea, maxime al provecho y conversion de estos naturales
infieles; mira circa nos los frailes pietatis dignatio, porque ninguna otra cosa ansi nos
consuela, ni alivia nuestros muchos trabajos, ni responde a nuestras consolaciones, que han
sido asaz muchas, y dejo de decir las cabsas, como vernos ser ayudados en esta obra de Dios
nuestro Seflor, y tener confianza que ha de venir a efecto la conversion destos naturales, la
cual bien parece vos, principe bendito, por vuestra instruccion desear. Gaudeat terra nostra, et
maxime nos los frailes, pues tal e tan grand ayudador tenemos, y de hoy mas no haya lugar ni
se le dé posada a la desconfianza cruel e descomulgada, la cual muchas veces ha atentado a
nos combatir e derrocar, porque ansi desconfiados torndsemos la mano atras, ya una vez
puesta al arado, y no fuésemos dignos de nuestro Dios y obra tan grand e tan bendita como
esta, volviéndonos, no sin gran tentacion de nuestro adversario, a nuestro natural y esas
partes. Siendo, pues, llamados del gobernador y oficiales de V. M. para que diésemos nuestro
parecer, y viendo que en algo, aunque en poco, habia diferencia de pareceres, como seamos
enemigos de muchas altercaciones, escogi tomar el parecer de mis frailes y hermanos, que ya
mucha noticia tienen de las cosas desta tierra, y con brevedad por la presente presentar
nuestro parecer a V. M., y es, y en esto todos vienen sin faltar ni uno, que estos naturales se
den o encomienden perpetuamente. La manera y el como, por evitar prolijidad dejamos a los

padres que inviamos para se platicar con V. M. y Consejo, si fuere menester; y para que ansi



308

Lopez. J.1

se haga no damos razon, por ser muy clara e magnifiesta a los que aca son. Y porque alla se
podra dar, queriéndola saber, con lo dicho pensamos cumplir a lo que V. M. nos manda por la
dicha instruccion, e si algo falta, remitimosnos a los padres que alld van, con los cuales hemos
muchas cosas platicado cerca de lo que desta obra de nuestro Dios e Sefior conviene. Pero
porque alli se platic si seria bien que alguna cibdad se quedase sin repartimiento para V. M.,
diremos lo que sentimos, y crea V. M. que a ninguno mas afiadimos ni queremos mas su bien
que el de nuestro emperador y rey, y por tanta nos parece que todos se deben de repartir y
encomendar, porque todas han de tener y estar en nombre de V. M., y ninguno tener, como
dicen, horca y cuchillo; salvo si no quisiese a alguno por sus grandes servicios, desta
jurediscion civil e criminal V. A. hacer merced; pero la principal razén que nos hace esto asi
sentir, es porque mucho se impidiria el bien de las dnimas(4). Desta manera las cibdades que
quedasen sin repartimiento nunca serian pobladas de los cristianos; no se poblando, quitase la
conversacion dellos y los infieles, la cual, siendo razonable, hace mucho para su conversion;
quitase que no habiendo pueblo cristiano no hay oficios divinos, ni cantos, ni cerimonias en
las iglesias, ni ven ni entienden lo que la santa Iglesia representa por todo el afio; ni basta
decir que habra monesterios, porque sin pueblo no pueden bien los flayres solos hacer
aquellas cerimonias y representaciones que la Iglesia santa representa: lo cual todo pensamos
ser ayuda a su conversion. ftem, pues es un solo pastor nuestro Dios, que ansi fuese un solo
corral, unum ovile et unus pastor; y que el un pueblo y el otro se juntase, cristiano y infiel, e
contrajesen unos con otros matrimonio, como ya se comienza a hacer; lo cual todo se impide
quedando sin repartirse algun pueblo; y si a los que son de este parecer, que son bien pocos
(tres o cuatro, segund entonces parescid), mueve alguna codicia para V. M., no aciertan,
porque en la verdad las rentas verdaderas y que han de ser grandes para V. A. en esta tierra,
no ha de ser de lo que los naturales de presente tratan, porque todo es una muy gran miseria,
pero de los tratos e crianzas que adelante han de tener los cristianos e comunicar a sus
pueblos: ansi que los pueblos y ciudades que menos contribuirian serian los que quedasen sin
se repartir, e no se ha de mirar a sdlo lo presente. La tierra toda es de V. M.; ponga en ella la
imposicion que le pluguiere, pero nada quede sin se encomendar, si ansi a todos paresciere
convenir. Pero como ya hemos dicho, alla van esos padres, de los cuales V. M. se podra de
muchas cosas informar y ser ayudado, que a este fin son escogidos y enviados; y por tanto y a
esta cabsa no mas, antes lo dicho podra ser haber cabsado fastidio; pero perdone V. M. al gran
deseo que tenemos de la salvacion de todos, y mayormente y con mas especialidad de la de V.

M.; y ansi quedamos muy deseosos della, e muy humildes capellanes. Fecha en esta cibdad de



L=
L=
e

L

UFPE

309

Lopez. J.1

Meéxico, afio de veinte e seis. -Muy humildes capellanes de V. M., que sus pies y manos
besan. -FR. MARTINUS, Custos. -FRAY TORIBIO, guardian. -FRAY MARTIN DE LA
CORUNA, guardian. -FRAY LUIS DE FUENSALIDA, guardian. -FRAY FRANCISCO DE
SOTTO, guardian. -FRAY FRANCISCO XIMENEZ.

Fecho e sacado, corregido e concertado fue este dicho traslado con la dicha carta oreginal, en
la dicha cibdad de Tenustitan, primero dia del mes de Setiembre de mill e quinientos e veinte
e seis afios. Testigos que lo vieron sacar, corregir e concertar con el oreginal, Francisco de
Medina ¢ Juan Sanchez, estantes en la dicha ciudad. -E yo Pedro del Castillo, escribano
publico ¢ del concejo de la dicha ciudad lo fice escrebir, e fice aqui este mio signo atal. -(Un

signo).

Carta del Obispo Zumarraga sobre el mito guadalupano

http://foros.forosmexico.com/showthread.php7t=42400

Santificada, Cesarea, Catolica Majestad, el Emperador Don Carlos, nuestro Sefior Rey:

Mas Sublime y Augusta Majestad, desde esta Ciudad de México, capital de la Nueva Espaiia,
en el dia de San Ambrosio, en el afio de Nuestro Sefior Jesucristo de mil quinientos treinta, os
saludo.

En nuestras ultimas cartas, Sefior, nosotros nos extendiamos sobre nuestras actividades como
Protector de los Indios. Permitidnos detenernos aqui sobre nuestra principal funcion, la del
Obispo de Mexico, y sobre nuestra labor de propagar la Verdadera Fe entre estos indios.
Como Vuestra Percipiente Majestad puede discernir en las siguientes paginas de la cronica de
nuestro Mexica, su gente siempre ha sido despreciablemente supersticiosa, viendo siempre
malos agiieros y portentos, no solamente en donde hombres razonables pueden verlos —como
en un eclipse de sol, por ejemplo—, sino también en cualquier simple coincidencia, en
cualquier fenémeno comun de la naturaleza. Esa tendencia hacia la supersticion y la
credulidad, ambas cosas, nos han ayudado, e impedido a la vez, a continuar con nuestra
campafia de hacer que la adoracion al demonio se troque en Cristianismo.

Los conquistadores espafioles, en sus primeras matanzas en estas tierras, hicieron una

admirable labor, destruyendo sus templos mayores, sus idolos y poniendo en esos lugares la



310

Lopez. J.1

Cruz de Cristo y la imagen de la Virgen. Nosotros y nuestros hermanos de habito, hemos
continuado y mantenido esa destruccion y erigido en esos mismos sitios mas iglesias
Cristianas, en donde de otra manera se estuvieran adorando a todos los diablos y diablesas.
Gracias a que los indios prefieran obstinadamente congregarse para hacer sus adoraciones en
los viejos sitios en que acostumbraban a hacerlo, ahora han encontrado esos lugares libres de
seres deseosos de sangre como sus Huichilobos y Tlaloque, y en lugar de ellos han encontrado
a Jesus Crucificado y a su Bendita Madre.

Para citaros solo alguno de los muchos ejemplos, el Obispo de Tlaxcala esta construyendo
una iglesia a Nuestra Sefiora, en lo alto de esa pirdmide gigantesca de Cholula —que era
como la arrogante Torre de Babel de Shina —y en donde se rendia adoracion a Quetzalcoatl,
La Serpiente Emplumada. Aqui, en la capital de la Nueva Espafia, nuestra casi totalmente
construida iglesia-catedral de San Francisco, ha sido deliberadamente edificada (como casi lo
pudo determinar el arquitecto Garcia Brayo) en el sitio en donde una vez estuvo la Gran
Pirdmide de los Mexicas. Nos, creemos que incluso se utilizaron algunas de las piedras con
que estaba construido ese monumento de atrocidad, ya demolido. En un punto de la tierra
llamada Tepeyaca, al norte de aqui y al otro lado del lago, habia un lugar en donde los indios
adoraban a Toénatzin, una especie de Madre Diosa, y nos, hemos mandado construir alli un
santuario a la Madre de Dios. A peticion del Capitan General Cortés, le hemos dado el mismo
nombre de Santuario de Nuestra Sefiora de Guadalupe, como el que esta situado en el lugar de
donde €l proviene, la provincia de Extremadura en Espafia.

Quizas a algunos les pueda parecer indecoroso que nos, construyamos nuestros Cristianos
tabernaculos sobre las ruinas de esos templos paganos que todavia estin manchados con
sangre derramada en esos sacrificios sacrilegos. Sin embargo, nos, sélo emulamos a esos
primeros evangelistas Cristianos, que levantaron sus altares en donde los romanos, griegos,
sajones, etcétera, etcétera, habian estado adorando a Jupiter, Pan y a Eos tras, etcétera... para
que esos demonios fueran echados fuera por la divina presencia de Cristo Crucificado, y esos
lugares que una vez fueron sitios de abominacion e idolatria, han llegado a ser lugares
santificados, en donde el pueblo puede ser inducido, de una manera mas rapida, por los
ministros del Verdadero Dios, a adorarlo conforme a su Alta Divinidad. En eso, Sefior, las
supersticiones de los indios nos han ayudado mucho. Sin embargo, en otras cosas que hemos
emprendido, no; porque ademas de estar muy cefiidos a ellas, son tan hipocritas como los
fariseos. Muchos de nuestros aparentes con versos, incluso aquellos que dicen ser devotos

creyentes de la Fe Cristiana, todavia viven con un temor supersticioso hacia sus viejos



311

Lopez. J.1

demonios. Ellos piensan que son muy prudentes al conservar cierta reverencia hacia
Huichilobos y toda la demas horda; asi, ellos lo explican con toda solemnidad, pueden evitar
toda posibilidad de que esos demonios celosos tomen venganza por haber sido suplantados.
Ya os hemos mencionado acerca de nuestro éxito, durante nuestro primer afio o algo asi, en
esta Nueva Espafia, al encontrar y destruir miles de idolos que los conquistadores habian
visto. Cuando al fin, ya no estaba a la vista ninguno de ellos y cuando los indios juraron antes
nuestros Inquisidores que ya no habia ni uno en lugares escondidos, nos, no obstante,
sospechamos que los indios todavia seguian venerando a esas viejas deidades prohibidas, en
privado. Asi es que, nos, predicamos mas estrictamente e hicimos que nuestros sacerdotes y
misioneros hicieran lo mismo, ordenando que ningtn idolo, ni siquiera el mas pequefio, ni
siquiera un amuleto ornamental, deberia existir. Y asi, confirmando nuestras sospechas, los
indios empezaron a traer otra vez, humildemente, a nos, y a otros sacerdotes, gran nimero de
figuras de barro y ceramica y ante nuestra presencia renunciaron a ellas y las rompieron en
pedazos.

Nosotros, nos sentimos muy satisfechos de haber vuelto a descubrir y destruir, otra vez, tantos
objetos sacrilegos...

Hasta que, después de algin tiempo, nos dimos cuenta de que los indios s6lo buscaban
apaciguarnos y mofarse de nos. Esto no tiene la menor importancia, ya que en ese caso, lo
mismo nos hubiera ofendido su impostura. Parece que nuestros severos sermones, provocaron
una verdadera industria entre los artesanos indigenas, ya que apresuradamente fabricaron esas
figuras, sélo con el unico proposito de que fueran mostradas y rotas delante de nos, en una
aparente sumision ante nuestras amonestaciones.

Al mismo tiempo, para nuestra mayor pena y afrentamiento, nos, supimos que numerosos
idolos verdaderos, o sea las antiguas estatuas no las falsas, habian sido escondidas a los ojos
de nuestros frailes. ;Y donde supondriais vos, Sefior, que las escondieron? Ellos las
escondieron en los cimientos de nuestros santuarios, de nuestras capillas y de otros
monumentos Cristianos, jque fueron construidos por trabajadores indios! Esos hipdcritas
salvajes, escondieron sus impias imagenes en esos lugares santos, creyendo que nunca se
descubririan. Y peor todavia, creian que podrian adorar alli a esas monstruosidades
escondidas, mientras aparentaban rendir homenaje a la cruz, o a la Virgen o a cualquier santo
que estuviera visiblemente representado alli.

Nuestra repulsion hacia esas revelaciones horribles, solamente se vio un poco mitigada por

haber tenido la satisfaccion de decirles a todas nuestras congregaciones —y del placer de ver



312

Lopez. J.1

como se sentian avasallados cuando se los dije— que el Demonio y otros Adversarios del
Verdadero Dios, sufrian una angustia indescriptible con la proximidad de la cruz Cristiana y
de otros objetos santos de la Fe. Desde entonces, y sin ninguna incitacién, esos indios
albafiles, que habian ayudado a esconderlos, resignadamente revelaron donde estaban los
idolos, y muchos de ellos, no los hubiéramos podido encontrar sin su ayuda.

Temiendo tantas evidencias de que tan sdlo unos pocos indios han despertado totalmente del
suefio de su error —a pesar de todos nuestros esfuerzos y de los esfuerzos de otros—, nos,
tememos que sdlo pueden ser despertados con una sacudida, como lo fue Saulo en las afueras
de Damasco. O quizés ellos se puedan inclinar mas suavemente a tomar el saivatio omnibus
por medio de un milagro como aquel que hace mucho tiempo nos dio a la Santa Patrona de
Vuestra Majestad y principal Patrona de Cataluiia en el reino de Aragoén: el descubrimiento
milagroso de la imagen negra de la Virgen de Montserrat, a no mas de cien leguas de donde
nosotros nacimos. Sin embargo, no podemos rezar para que la Virgen Bendita nos conceda
otro milagro, o incluso la repeticion de uno en que Ella se manifieste a si misma.

Queremos dar las gracias a Vuestra Generosa Majestad por vuestro regalo, que ha sido traido
por la Gltima carabela: los muchos injertos de rosas que nos habéis mandado de vuestro Real
Invernadero para suplir aquellas que nos trajimos en un principio. Los injertos seran
concienzudamente distribuidos entre los jardines de todas nuestras propiedades eclesiasticas.
Quizas interese saber a Vuestra Majestad que nunca antes crecieron rosas en estas tierras, y
que las que nos plantamos, han florecido tan exuberantemente como nunca antes nos lo hemos
visto, ni siquiera en los jardines de Castilla. El clima aqui es tan saludable como el de una
eterna primavera, y por eso las rosas florecen abundantemente durante todo el aflo, incluso en
este mes (que es diciembre cuando nos os escribimos) que de acuerdo a nuestro calendario es
mitad del invierno. Y nos, nos consideramos muy afortunados en tener a un jardinero
altamente capaz, en la persona de nuestro fiel Juan Diego.

A pesar de su nombre, Seflor, €l es un indio como lo son todos nuestros domésticos y como
todos nuestros domésticos, es un Cristiano de una piedad y una conviccion intachable (no
como esos de los que hemos hablado en parrafos anteriores). Ese nombre bautismal le fue
dado algunos afios atrds por el capellin que acompafiaba a los conquistadores, el Padre
Bartolomeo Olmedo. El Padre Bartolomeo tenia una forma muy practica de bautizar a los
indios; no lo hacia individualmente sino que los juntaba a todos en grandes multitudes, para
que asi fueran muchos los que recibieran la gracia de este sacramento lo mas pronto posible.

Y naturalmente, por conveniencia, él daba a cada indio, aunque fueran cientos de ellos, de



313

Lopez. J.1

ambos sexos, el nombre del santo que correspondia a ese dia en particular. Habiendo una
multitud de San Juanes en el calendario de la Iglesia, ahora parece, para nuestra confusion y
aun molestia, que en la Nueva Espafia, de cada dos indios Cristianos, uno se llama Juan o
Juana.

Quitando eso, nosotros estamos muy complacidos con nuestro Juan Diego. El camina entre
las flores, con un caracter servicial y humilde, y con sincera devocion por el Cristianismo y
por nosotros.

Que Vuestra Real Majestad, a quien nos servimos, sea bendecida con la continua benignidad
de Nuestro Dios a Quien ambos servimos, es la oracion incesante de Vuestro S.C.C.M.,
respetuoso vicario y legado,

(ecce signum) ZUMARRAGA



314

Lopez. J.1

2) Cronologia americana Orientiva (1492-1600)

1492 - Retomada de Granada pelos Reis Catolicos. Cristovam Colombo alcanca as Antillas.

Nascimento de Bernal Diaz Del Castillo. Expulsao dos judeus da Espanha.

1493 - Se promulgam as bulas Alejandrinas de Alejandro VI, que entre outras coisas obrigara
a levar a cabo a evangelizacdo das terras descobertas. Primeira epidemia de gripe en La

Espatiola.

1494 - Tratado de Tordesillas entre Castilla e Portugal pelo qual se repartem as areas de

influencia atlantica.

1495- Se emitem as primeiras licencas para navegar ao Novo Mundo, quebrando o

monopolio colombino. Os primeiros escravos indios chegam a peninsula.

1496 - Chegada da variola nas Antillas.

1497- Vasco da Gama chega a India circuvalando o continente Africano.

1498 - Terceira viagem de Colombo que chega em Trinidad e na desembocadura do rio

Orinoco.

1499 - Comegam as viagens andaluzas de descoberta e resgate.

1500 - Nascimento de Carlos V. Colon volta encadeado a Castilla. Juan de la Cosa finaliza o

primeiro mapa das terras indianas descobertas até a data. O portugués Cabral chega as costas

do Brasil.

1501 - Se autoriza a introdu¢@o de escravos negros nas Indias.

1502 - Moctezuma II elegido Tlatoani dos Nahuas.

1503 - Se funda em Sevilha a casa de contratacdo para a regularizagdo do comercio com o

Novo Mundo. Se autoriza a esclaviddo dos indios Caribes presos em guerras justa.

1504 - Morre Isabel a Catodlica. As Indias sdo incorporadas juridicamente a Coroa de

Castilla.

1506 - Morte em Valladolid de Cristdvam Colombo.

1507 - Comega a difusdo pela Europa do nome da América.

1508 - Diego Coldn, filho do Almirante, Governador de La Espaiihola.

1509 - Conquista da Jamaica por Juan de Garay.

1510 - Fundag&o de San Juan de Puerto Rico.

1511 - Inicio da conquista de Cuba. Sermdo de Antonio de Montesinos em Santo Domingo,

contra os abusos dos encomenderos.




e
e
e

315

L

UFPE

Lopez. J.1

1512 - Formulag@o juridica de requerimento dos indigenas, previndo a sua conquista.

1513- Las Casas decide abragar a causa e defesa dos indios.Vasco Nufiez de Balboa alcanca

0 Oceano Pacifico.

1515 - Fundacdo da cidade de Havana.

1516 - Morte do Rei Fernando o Catolico.

1517 - Comega a exploracdo agucareira em Antillas uma vez esgotado o ciclo do ouro.

1519 - Inicio da empresa de conquista de Mexico por Hernan Cortés. Fundagdo de Panama.

Carlos v elegido imperador. Primeira epidemia de viruela em La Espaiihola.

1520 - Morte de Moctezuma II, Governador dos Mexicas, em poder dos espanholes.

Descobrimento do Estreito de Magalhaes.

1521 - Toma definitiva da cidade de México-Tecnochutitlan pelas tropas de Cortés.

1522 - Primeiro levantamento de escravos negros em Santo Domingo.

1523 - Conquista de Guatemala por Pedro de Alvarado. Chegada dos primeiros franciscanos

aos territorios conquistados por Cortés.

1524 - Se funda o Real e Supremo Conselho da Indias, novo 6rgdo reitor de politica indiana.
Chegada do famoso grupo dos Doze Franciscanos no México, encarregados de continuar o

processo de evangelizagéo.

1525 - Fundagdo de Santa Marta ( Colombia).

1526 - Os primeiros dominicanos chegam a Nova Espafia.

1528 - Os banqueiros alemaes Welser obtem permisio de exploracdo e conquista do territorio

da Venezuela.

1529 - Hernan Cortés obtem de Carlos I o Marquesado do Vale de Oaxaca.

1530 - Morte da india Malintzin (Dofia Marina), companheira e intérpetre de Cortés na

conquista de México.

1532 - Captura do Inca Atahualpa em Cajamarca, fato que selard o destino do império Inca.

Se funda Cartagena de indias (Colombia).

1533 - Tomada de Cuzco por Francisco de Pizarro. Ejecucdo de Atahualpa em Cajamarca.

Levantamento do cacique indigena Enriquillo em La Espariola.

1534 - Fundagdo de Quito (Equador).

1535 - Antonio de Mendoza, primeiro vicerei da Nova Espanhola. Fundagio de lima.

1536 - Expedicdo de Pedro Mendoza ao Rio de La plata e primeira fundagdo de Buenos
Aires (Argentina).




e
e
e

L

UFPE

316

Lopez. J.1

1537 - Em sua bula sublimis Deus, Paulo III reconhece que os indios sdo seres humanos.

Comegam as guerras civis em Pert. Fundag@o de Asun¢do (Paraguay).

1538 - Fundagdo de Santa Fé de Bogota (Coldmbia). Hemando de Soto explora o sul do atual

Estados unidos.

1539 - Introdugéo da imprensa em Nueva Espafia.Nasce Garcilaso de La Vegas “ El Inca”.

Publicagao da primeira doutrina cristiana criada para a catequizacao dos indigenas.

1540 - Expedicdo de Pedro de Valdivia a Chile e de Vazquez de Coronado por Arizona e

Novo México.

1541 - Assasinato de Francisco de Pizarro por Almagro “El mozo”. Funda¢@o de Santiago de

Chile. Guerras de Mixton na Nueva Espaifia contra os Chichimecas.

1542 - Promulgacdo em Valladolid das chamadas Leis Novas, sob encomendas e estatuto

legal dos indios.Criag@o do vicereinado de Pert.

1544 - Fundagdo da Paz (Bolivia).

1545 - Uma epidemia de variola dizima a populacdo indigena do Peru. Inicio da exploragéo
das minas de prata de Potosi. Rebelido de Gonzalo Pizarro.

Os franciscanos se estabelecm em Yucatan.

1546 - Descobrimento de minas de prata em Zacatecas, México.

1547 - Morte de Hernan Cortés.

Redagdo da primeira Gramatica do Néhuatl por Andrés de Olmos.

1548 - Com a batalha de Juquijaguana e a vitoria do poder civil, terminan as guerras civis

peruanas. A Corda espanhola proibe oficialmente a escraviddo indigena.

1550 - Descobrimento das minas de prata de Guanajuato, México. Rebelido dos irmaos
Contreras em Guatemala.

Disputa Sepulveda — Las Casas.

1551 - Se funda a Universidade de Sdo Marcos de Lima. Primeiro Conselho de Lima.

1552 - Vitoria araucana em Tucapel. Morre Pedro de Valdivia, Governador do Chile. Criag&o

da Universidade de México.

1554 - Rebelido de Francisco Henandez Giron em Cuzco contra a abolicdo dos servicos

pessoais dos indios.

1555 - Primeiro Conselho de México.

1557 - Morre o Cronista oficial das Indias, Gonzalo Fernandez de Oviedo.

1558 - Morte de Carlos I no Monastério de Yuste.




e
e
e

L

UFPE

317

Lopez. J.1

1560 - Sublevacdo de Lope de Aguirre na jornada de “Los Marofiones”

Se proibe as ordens mendicantes de terem bens raizes.

1561 - Criagdo do sistema de flotas e galeras de Indias.

1562 - Comega a Construgdo da catedral do México,que se durara durante um século.

1563 - Se descobre a mina de mercurio de Huancavélica em Pert.

1565 - Inicia suas viajes desde México a galera de Manila. Se implantam os corregidores dos

indios em Peru. Concilio de México

1567 - Se funda a cidade de Santiago de Léon de Caracas.

Primeira chegada dos jesuitas.

1569 - Se estabelece a Inquisicdo na América. Francisco de Toledo novo Vice-rei de Pert.

1570 - Se estabelece a mita indigena para as minas de Potosi e Huancavélica.

1571 - Ejecucdo em Cuzco del sublevado indigena Tupac Amaru I. Comeca a funcionar o

tribunal da Inquisi¢do em México.

1573- Promugagio de novas ordens do Descobrimento e populagéo.

1576 - Uma forte epidemia de peste assola Nova Espafia.

1579 - Morte do conquistador Gonzalo Jiménez de Quesada. Sublevagdo jibara em Equador.

1580 - Segunda e definitiva fundagdo de Buenos Aires (Argentina).

1582 - Unido monarquica entre Espafia e Portugal, baixo o reinado de Felipe II.

1584 - Primeira imprensa em Lima. Funda¢do de Portobelo em Panama.

1585 — Declinio do mayorazgo.

1586 - Fracis Drake se apodera de Cartagena e Santo Domingo. Se funda a Universidade de

Quito.

1588 - Derrota da Armada Invencivel que pretendia a invasdo da Inglaterra.

1589 - Epidemia de sarampo em Chile ¢ de peste no Paraguay que dizima a populagio

indigena.

1590 - Morte do Franciscano Bernardino de Sahagtn.

1591- Primeira venta de oficios nos cabildos americanos

1592- Se alcanca a maxima produg¢do de prata nas minas de Potosi.

1595 - E criado em Chile o primeiro exército profissional que atuara em America.

1597 - Criagao da Junta de Guerra das Indias.

1598 - Conquista do Novo México, por Juan de Ofate. Morte em El Escorial de Felipell.

1599 - Levantamento geral araucano.




e
e
e

L

UFPE

318

Lopez. J.1

1600 - A Corte se transfere temporariamente a Valladolid.

3) A ORDEM FRANCISCANA Séculos XI-XVI

REFERENCIAS CRONOLOGICAS (Na Europa e expansio mundial)

Fontes: http://www.franciscanos.org/sfa/menud.html

Agradecimentos a Professora Consuelo Varela da Universidade de Sevilla pelos dados.

ANO

1182

Nascimento de Francisco na cidade italiana de Assis

1206

Trabalha na restauragdo das ermitas de S3o Damido, Sdo Pedro e Santa
Maria dos Anjos ou da Porciincula

1208

No més de abril, ouvindo missa na Porciincula, escuta o evangelho do
envio dos discipulos em missdo, na qual descobre a sua vocagdo. Pouco
depois comegam a juntar se os seus futuros companheiros.

1209

Fundacdo da ordem por Francisco de Assis. O Papa Inocéncio I1I aprova
oralmente a Regra. Esta sera oficializada pelo Papa Hondrio IIT em 1223.

1212 | Primeira viagem de Francisco a Siria.

1219 | Viagem a Oriente para tentar converter os mugulmanos.
1226 | Morte de Francisco.

1318 | Missdes na China e Jap3o.

1329

1404 | Primeiro bispado nas Ilhas Canarias.

1415 | Missao e primeiro Bispo em Ceuta.

1421

1418 | Madeira e Agores.

1450 | Funchal.

1462 | Cabo Verde. Santo Tomé e Principe.

1482 | Congo

1503 | India.

1578 | Primeiro convento franciscano em Filipinas.

1579

Tentativa sem sucesso de entrada na China pelo Padre Pedro de Alfaro.

1593

Missdo permanente em Japao.




e
e
e

319

L

UFPE

Lopez. J.1

4) CRONOLOGIA FRANCISCANA EM AMERICA (1492 - 1600)
Agradecimentos a Professora Consuelo Varela da Universidade de Sevilla pelos dados.

1493 Dois leigos acompanham a Colombo na sua segunda viagem.

1500 Ilha da Espanhola. Miss@o Frey Alonso Del Viso.

1502 Frey Alonso Del Espinar, Comissario e quatro leigos.

1505 Juan de Trasierra, Comissario geral. E erigida a Provincia de Santa
Cruz.

1510 Concepcion de la Vega, Santa Maria de la Vera. Xaragua, Santo
Domingo.

1511 Puerto Rico: Caparra e San Agustin.

1515 Frey Juan de Quevedo. Primeiro Bispo do Novo Mundo.

1514 Cumana: Colégio para criangas.
Instaura-se o casamento entre espanhdis e indigenas.

1519 - 1521 Diego Altamirano e Pedro Melgarejo acompanham a Cortés.

1523 Chegada de Frey Pedro de Gante, Frey Juan de Tecto e Frey Juan de
Aora.

Inauguracio da primeira escola formadora em Texcoco a instancias
de Frey Pedro de Gante.

1524 Chegada do grupo dos doze, liderados por Frey Martin de Valencia.
Se instaura o Conselho de Indias.

1524 Primeiros Coloquios entre os Franciscanos e os Senhores principais.
Enfrentamentos civis entre espanhois. Mediacdo dos irmdos de Sao
Francisco.

1525 Publicagdo em Amberes da Doctrina Cristiana de Frey Pedro de
Gante.

1526 Instaura-se o Sacramento da Penitencia.

1527 Chegada da Primeira Audiéncia com Nuflo de Guzman a frente.

Chegada de Frey Juan de Zumarraga, primeiro Bispo de México e de
outros irmdos menores, entre eles Frey Bernardino de Sahagtn.

1528

1529 Enfrentamentos entre Zumarraga ¢ a Primeira Audiéncia.
Grito de Ortiz.

1530 Chegada da Segunda Audiéncia, liderada por Sebastian Ramirez
Fuenleal.

Inauguracdo do Centro para criangas...
Inicio das missdes em Guatemala por incentivo de Motolinia.

1531 Apari¢do da Virgem de Guadalupe no monte Tepeyac. Inicio da
adoragdo de Nossa Senhora.

Fundag@o da cidade de Puebla.

Primeiro missionario franciscano no Peru: Frey Marcos de Niza.
Posteriormente chegaram Jodocko Ricke, Pedro Gosseal y Pedro

Rodeiias.
1532 Inauguracgio do primeiro Pueblo-hospital por Vasco de Quiroga
1533 Frey Juan de Zumarraga ¢ consagrado como Bispo.
1534 Missdes em Yucatan por incentivo de Frey Jacobo de Testera.

Morte de Fray Martin de Valencia.




=g
L=
e

Urpe 320

Lopez. J.1

1535 Proclamagio do Vice-reino de Nova Espanha. E empossado como
Vice rei Dom Antonio de Mendoza.

1536 Instaura-se o sacramento da comunhao.
Inauguragdo do Colégio de Santa Cruz de Tlatelolco.

1537 Bula Papal de Paulo III Unigenteus Deus
Bula Papal Sublimis Deus.
Por solicitagdo de Frey Juan de Zumarraga chega a Nova Espanha a
primeira imprensa.

1541 Nova missdo a Guatemala por incentivo de Frey Jacobo de Testera.
Missdes em Tamico.

1544 Publicagdo da Doctrina Breve de Frey Juan de Zumarraga.

1545 Primeira expedicdo de 12 franciscanos a Peru.

1546 Expedi¢éo de vinte franciscanos a Peru liderados por Pedro de Zayas.

1548 Morte de Frey Juan de Zumarraga.

1549-1551 Frey Andrés de Olmos em Tampico.

1551 Fundacdo da Universidade de México com incentivo de Frey Juan de
Zumarraga.

1564 Publicagdo por parte de Frey Bernardino de Sahagtin do Livro dos
Coloquios, acontecidos em1524.

1566 Redacdo final da Historia General de las cosas de Nueva Espariia de
Frey Bernardino de Sahagtn. A primeira publicacdo em castelhano
foi em 1830.

1569 Morte de Frey Toribio de Benavente. Motolinia.

1571 Morte de Frey Andrés de Olmos.

1572 Morte de Frey Pedro de Gante.

1579 Publicacdo da Rethorica Christiana de Frey Diego Valadés.

1589 Missdo de Frey Francisco Solano e oito franciscanos a Tucuman,
Chaco paraguaio, Uruguai, Rio de la Plata, Santa Fé e Cérdoba na
Argentina

1590 Morte de Frey Bernardino de Sahagtin.

5) A Bula Sublimis Deus de Paulo III.

A todos los fieles cristianos que lean estas letras, salud y bendicion apostolica. El Dios
sublime amo tanto la raza humana, que cred al hombre de tal manera que pudiera participar,
no solamente del bien de que gozan otras criaturas, sino que lo dotd de la capacidad de
alcanzar al Dios Supremo, invisible ¢ inaccesible, y mirarlo cara a cara; y por cuanto el
hombre, de acuerdo con el testimonio de las Sagradas Escrituras, fue creado para gozar de la
felicidad de la vida eterna, que nadie puede conseguir sino por medio de la fe en Nuestro
Sefior Jesucristo, es necesario que posea la naturaleza y las capacidades para recibir esa fe;
por lo cual, quienquiera que esté asi dotado, debe ser capaz de recibir la misma fe: No es
creible que exista alguien que poseyendo el suficiente entendimiento para desear la fe, esté
despojado de la mas necesaria facultad de obtenerla de aqui que Jesucristo que es la Verdad
misma, que no puede engafiarse ni engafiar, cuando envié a los predicadores de la fe a cumplir
con el oficio de la predicacion dijo: Id y ensefiad a todas las gentes, a todas dijo, sin
excepcion, puesto que todas son capaces de ser instruidas en la fe; lo cual viéndolo y



321

Lopez. J.1

envidiandolo el enemigo del género humano que siempre se opone a las buenas obras para
que perezcan, inventé un método hasta ahora inaudito para impedir que la Palabra de Dios
fuera predicada a las gentes a fin de que se salven y excité a algunos de sus satélites, que
deseando saciar su codicia, se atreven a afirmar que los Indios occidentales y meridionales y
otras gentes que en estos tiempos han llegado a nuestro conocimientos -con el pretexto de que
ignoran la fe catolica- deben ser dirigidos a nuestra obediencia como si fueran animales y los
reducen a servidumbre urgiéndolos con tantas aflicciones como las que usan con las bestias.
Nos pues, que aunque indignos hacemos en la tierra las veces de Nuestro Sefior, y que con
todo el esfuerzo procuramos llevar a su redil las ovejas de su grey que nos han sido
encomendadas y que estan fuera de su rebafio, prestando atencion a los mismos indios que
como verdaderos hombres que son, no solo son capaces de recibir la fe cristiana, sino que
segun se nos ha informado corren con prontitud hacia la misma; y queriendo proveer sobre
esto con remedios oportunos, haciendo uso de la Autoridad apostolica, determinamos y
declaramos por las presentes letras que dichos Indios, y todas las gentes que en el futuro
llegasen al conocimiento de los cristianos, aunque vivan fuera de la fe cristiana, pueden usar,
poseer y gozar libre y licitamente de su libertad y del dominio de sus propiedades, que no
deben ser reducidos a servidumbre y que todo lo que se hubiese hecho de otro modo es nulo y
sin valor,[asimismo declaramos que dichos indios y demas gentes deben ser invitados a
abrazar la fe de Cristo a través de la predicacion de la Palabra de Dios y con el ejemplo de una
vida buena, no obstando nada en contrario. Dado en Roma en ¢l afio 1537, el cuarto dia de las
nonas de junio (2 de junio), en el tercer afio de nuestro pontificado.
http://es.wikisource.org/wiki/Sublimis_Deus




