
1 
 

ENSINAR FILOSOFIA EM TEMPOS DE “KITSCH ALGORÍTMICO”: Uma 
leitura crítica a partir de Adorno1 

 
Teaching Philosophy in the Age of “Algorithmic Kitsch”: A Critical 

Reading Based on Adorno 
 

Breno Costa do Espirito Santo2 

Orientação: Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães3 

RESUMO 

O presente trabalho investiga de que forma o “kitsch algorítmico”, enquanto 
forma estética dominante na cultura digital, influencia o ensino de Filosofia no 
Ensino Médio, à luz da crítica cultural proposta pelos autores de Dialética do 
Esclarecimento (1947), notadamente Theodor Adorno (1903-1969). Analisa-se 
o conceito acima destacado e discute-se como os algoritmos de recomendação 
e curadoria moldam a sensibilidade e a subjetividade dos estudantes, 
particularmente aqueles de contextos periféricos, pela redução da reflexão 
crítica, e sua articulação com a indústria cultural, reproduzindo padrões de 
consumo e limitando o confronto com o negativo e o contraditório. Explora-se, 
ainda, o papel da educação filosófica como crítica à alienação, valorizando a 
negatividade do pensamento, a emancipação e a autonomia do sujeito frente à 
pressão da visibilidade digital. Por fim, propõem-se caminhos pedagógicos que 
integrem tecnologias digitais ao ensino crítico, sem ceder à superficialidade da 
cultura algorítmica, reforçando a centralidade do diálogo, da reflexão estética e 
da formação de sujeitos autônomos e críticos. Neste sentido, a presente 
pesquisa adota uma abordagem qualitativa de cunho teórico-interpretativo, 
caracterizada como uma pesquisa de natureza bibliográfica e sustentada pelo 
referencial teórico da Hermenêutica Filosófica de Hans-Georg Gadamer (1900-
2002). Foram utilizadas obras clássicas de Adorno e Horkheimer (1895-1973) 
além de textos complementares sobre cultura digital e algoritmos. A pesquisa 
evidencia que o problema filosófico discutido é contemporâneo e acompanha a 
rotina de professores que atuam no ensino de filosofia no ensino médio, 
reafirmando a importância de estratégias educativas que promovam 
emancipação e compreensão intelectual. 
 

Palavras-chave: Adorno; Kitsch algorítmico; Ensino de Filosofia; Indústria 
Cultural; Educação Crítica; Subjetividade digital. 

 

 

 

 
1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Filosofia da Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelo seguinte membro: Prof. Me. 
Maximiliam de Souza Sales e Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães, na seguinte data: 12 de 
dezembro de 2025. 
2 Graduando em Filosofia na UFPE. 
3 Professor do curso de Filosofia da UFPE. 



2 
 

ABSTRACT 

The present study investigates how the “algorithmic kitsch,” as the dominant 
aesthetic form in digital culture, influences the teaching of Philosophy in high 
school, considering the cultural critique proposed by the authors of Dialectic of 
Enlightenment (1947), notably Theodor Adorno (1903–1969). The highlighted 
concept is analyzed, and the discussion focuses on how recommendation and 
curation algorithms shape the sensibility and subjectivity of students, particularly 
those from peripheral contexts—by reducing critical reflection and reinforcing 
their articulation with the culture industry, reproducing consumption patterns and 
limiting the confrontation with the negative and the contradictory. Furthermore, 
the work explores the role of philosophical education as a critique of alienation, 
emphasizing the negativity of thought, emancipation, and the autonomy of the 
subject in the face of the pressure of digital visibility. Finally, pedagogical 
approaches are proposed to integrate digital technologies into critical teaching 
without yielding to the superficiality of algorithmic culture, reinforcing the 
centrality of dialogue, aesthetic reflection, and the formation of autonomous and 
critical subjects. In this sense, the present research adopts a qualitative, 
theoretical- interpretative approach, characterized as bibliographical research 
supported by the theoretical framework of Hans-Georg Gadamer’s (1900–2002) 
Philosophical Hermeneutics. Classical works by Adorno and Horkheimer (1895–
1973) were used, as well as complementary texts on digital culture and 
algorithms. The research demonstrates that the philosophical problem 
discussed is contemporary and closely related to the daily practice of teachers 
working in high school philosophy education, reaffirming the importance of 
educational strategies that promote emancipation and intellectual 
understanding. 
 
Keywords: Adorno; Algorithmic Kitsch; Philosophy Teaching; Culture Industry; 
Critical Education; Digital Subjectivity. 
 
 

1 INTRODUÇÃO 

 
A formação do pensamento crítico na contemporaneidade encontra-se 

diante de uma contradição central: por um lado, vive-se um momento de acesso 

inédito à informação e à comunicação, potencializado pelas tecnologias digitais; 

por outro, testemunha-se uma crescente dificuldade em formar sujeitos capazes 

de pensar para além dos limites impostos por essa mesma estrutura técnico-

midiática. Em tempos marcados pela “lógica dos algoritmos” e da “cultura do 

engajamento” , os conteúdos mais visíveis e disseminados são aqueles que 

correspondem a padrões de consumo rápido, apelo emocional imediato e 

ausência de complexidade — elementos característicos do que Theodor 

Adorno (1903-1969) descreveu como kitsch e denunciou como produto da 

indústria cultural. Na obra Dialética do Esclarecimento (1947), Adorno e 



3 
 

Horkheimer (1985; p.138) afirmam que “a indústria cultural perpetua o engano. 

Quanto mais se conforma à realidade, mais irremediavelmente reproduz essa 

realidade”. Essa reflexão torna-se ainda mais pertinente quando se observa que, 

na era digital, a reprodução da realidade — e, por extensão, da alienação — é 

operada por algoritmos que ajustam os conteúdos ao gosto, ao hábito e à 

previsibilidade dos usuários, apagando qualquer possibilidade de confronto 

com o novo, o contraditório ou o negativo. 

Nesse ambiente, o ensino de Filosofia assume uma posição de tensão. 

Como disciplina que propõe rupturas com o pensamento dado, a Filosofia 

demanda a superação da lógica da reprodução e da aceitação passiva da 

realidade. Porém, inserida num meio cultural profundamente moldado por 

tecnologias que reforçam o conformismo estético e cognitivo, a atividade 

filosófica tende a ser desvalorizada, neutralizada ou esvaziada em sua força 

crítica. O kitsch algorítmico, entendido como forma dominante da sensibilidade 

contemporânea, opera como um dispositivo de encantamento e distração que 

reduz a experiência filosófica a slogans, frases motivacionais ou conteúdos 

estetizados e desprovidos de conflito. 

Diante disso, como é possível ensinar Filosofia de maneira crítica e 

emancipadora em um ambiente cultural marcado pela lógica do kitsch 

algorítmico e da estetização superficial promovida por algoritmos digitais? 

O presente trabalho surge do reconhecimento da crescente influência 

que os dispositivos digitais, especialmente os algoritmos de recomendação e 

curadoria de conteúdo, exercem sobre os processos formativos da juventude, 

afetando diretamente as práticas escolares e, em particular, o ensino de 

Filosofia. Em meio à avalanche de informações e imagens promovidas pelas 

plataformas digitais, consolida-se uma estética marcada pela superficialidade, 

pela repetição e pela estetização das emoções 

— características que podem ser associadas ao conceito de kitsch, conforme 

elaborado por Adorno em sua crítica à indústria cultural. Tal fenômeno, 

intensificado pela lógica algorítmica, ameaça os fundamentos do pensamento 

crítico, ao induzir os sujeitos à adaptação passiva à realidade, eliminando o 

espaço para a negatividade e a reflexão. Como afirmam Adorno e Horkheimer 



4 
 

(1985; p.128): “A indústria cultural perpetua o engano. Quanto mais se 

conforma à realidade, mais irremediavelmente reproduz essa realidade”. Nesse 

sentido, investigar as implicações do kitsch algorítmico no ensino de Filosofia 

não é apenas uma inquietação teórica, mas uma necessidade educacional e 

social. 

A relevância desta pesquisa está ancorada não apenas em sua 

atualidade, mas também em sua contribuição concreta para o campo 

acadêmico e para o debate público sobre educação, cultura digital e formação 

crítica. O estudo se inscreve no campo do Ensino de Filosofia, mas ultrapassa 

os limites da sala de aula ao propor uma reflexão sobre os impactos culturais e 

epistemológicos da era algorítmica na constituição da subjetividade. Tratando-

se, portanto, de um trabalho que dialoga com as Ciências Humanas e Sociais 

em sentido amplo, contribuindo para pensar os desafios da educação pública 

diante de um cenário em que a racionalidade técnica ameaça suprimir a 

racionalidade crítica. 

Como licenciando pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), 

instituição pública que assume o compromisso com a transformação social por 

meio do ensino e da pesquisa, este trabalho carrega consigo também um dever 

ético: o de investigar temas que emergem da realidade concreta das escolas 

públicas, como foi o caso da minha experiência no Programa Institucional de 

Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID), subprojeto de Filosofia, realizada na 

Escola de Referência do Ensino Médio (EREM) Olinto Victor, no bairro da 

Várzea, no Recife, durante o período que compreende os anos de 2022 e 2023; 

trabalho este supervisionado pelo professor da mesma escola, Prof. Me. 

Marcelo Alves Santos e coordenado pelo professor da UFPE, Prof. Dr. Suzano 

de Aquino Guimarães. Foi a partir desse espaço educativo e de sua dinâmica 

com os estudantes que emergiu a provocação que sustenta este estudo. 

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa de cunho teórico- 

interpretativo, caracterizada como uma pesquisa de natureza bibliográfica e 

sustentada pelo referencial da Hermenêutica Filosófica de Hans-Georg 

Gadamer. Foram utilizadas obras clássicas de Adorno e Horkheimer, 

notadamente, Dialética do Esclarecimento, além de textos complementares 



5 
 

sobre cultura digital e algoritmos. Também foram utilizadas fontes sobre Ensino 

de Filosofia, notadamente, Educação e emancipação: o ensino de filosofia no 

nível médio à luz do pensamento de Adorno (2011) de José Carlos Freire e 

Leonildo Aparecido Reis Machado. 

A leitura e fichamento dessas fontes foram conduzidas à luz de uma 

postura hermenêutica-crítica, na qual os conceitos extraídos dos autores são 

mobilizados para interpretar práticas pedagógicas e formas culturais atuais, 

especialmente no contexto da cultura digital e dos dispositivos algorítmicos. 

Assim, as categorias analíticas oriundas da Teoria Crítica – como 

esclarecimento, indústria cultural, semiformação (Halbbildung) e reificação – 

são integradas a uma abordagem interpretativa que visa desvelar as tensões 

entre formação crítica e lógicas de engajamento superficial promovidas por 

algoritmos digitais. 

Neste sentido, o trabalho tem como objetivo analisar de que forma o 

kitsch algorítmico, enquanto forma estética dominante na cultura digital, 

influencia o ensino de Filosofia no Ensino Médio, à luz da crítica cultural 

proposta por Dialética do Esclarecimento de Theodor Adorno (e Max 

Horkheimer). Na primeira seção, buscamos compreender os principais 

aspectos do conceito de kitsch e sua articulação com a indústria cultural 

segundo Adorno; considerando a lógica algorítmica atuante na formação da 

sensibilidade e da subjetividade. Na segunda seção, buscamos investigar como 

essas dinâmicas interferem nas práticas pedagógicas do Ensino de Filosofia. 

Por fim, na terceira seção, buscamos propor caminhos pedagógicos que 

possibilitem uma abordagem crítica e formativa da Filosofia, à luz do 

pensamento de Adorno, em contextos atuais atravessados pela cultura 

algorítmica. 

2 “KITSCH ALGORÍTMICO” ENQUANTO FORMA ESTÉTICA 

DOMINANTE NA CULTURA DIGITAL A PARTIR A PARTIR DA DIALÉTICA 

DO ESCLARECIMENTO DE THEODOR ADORNO(E MAX HORKHEIMER) 

A contemporaneidade digital é marcada por um ambiente de consumo 

estético massificado, no qual o prazer e a atenção do usuário são moldados por 

algoritmos que preveem comportamentos e antecipam desejos. Essa lógica de 



6 
 

produção, distribuição e padronização estética remete diretamente à análise 

crítica de Adorno e Horkheimer na Dialética do Esclarecimento, mas adquire 

novas dimensões no espaço cibernético, onde experiências, imagens e sons 

são codificados e distribuídos de forma hiperprevisível. A relação entre 

repetição, consumo e padronização encontra analogia na obra de ficção 

científica Neuromancer4, de William Gibson, em que a realidade digital 

fragmentada e hipercontrolada submete os sujeitos a fluxos de informação que 

moldam a percepção e a experiência estética, evidenciando a alienação do 

olhar crítico em ambientes mediados tecnologicamente. Assim, o kitsch 

algorítmico surge como forma estética dominante, ao mesmo tempo 

instrumento de prazer imediato e mecanismo de dominação simbólica, 

perpetuando padrões de consumo e reproduzindo a lógica de previsibilidade que 

Adorno identificou na indústria cultural do século XX. 

Na Dialética do Esclarecimento, Adorno e Horkheimer descrevem como 

o esclarecimento instrumental, destinado a libertar o homem do medo e da 

superstição, converte-se paradoxalmente em ferramenta de dominação, ao 

transformar a razão em cálculo e repetição previsível. O kitsch industrializado é 

exemplo emblemático desse processo: ele proporciona prazer imediato, 

suprime a reflexão crítica e promove conformidade estética. Como 

descrevem: 

O kitsch não é uma questão de gosto individual, mas o produto 
da indústria cultural, que, por meio da padronização e da 
repetição, cria objetos estéticos destinados a agradar 
instantaneamente as massas. Não se trata de prazer genuíno, 

 
4 O romance Neuromancer, publicado por William Gibson em 1984, é a obra seminal que não 
apenas deu nome, mas também definiu a estética e os temas do movimento Cyberpunk. O livro 
estabelece um futuro distópico caracterizado pelo axioma "High Tech, Low Life" (Alta Tecnologia, 
Vida Rasteira), no qual o poder é centralizado em megacorporações globais que atuam como 
forças políticas e econômicas soberanas (as chamadas "Corps"), enquanto a maioria da 
população vive na marginalidade, decadência e crime. O protagonista, Case, é um netrunner 
(hacker de elite) que "pluga" seu cérebro diretamente no Ciberespaço — o termo Matrix, cunhado 
por Gibson, para descrever a rede de dados global, apresentada como uma "alucinação 
consensual" visualmente imersiva. A narrativa explora temas de transumanismo (com implantes 
cibernéticos e modificações corporais), Inteligência Artificial (I.A.) e a fronteira cada vez mais 
tênue entre o mundo físico e o virtual. A visão de Gibson, com sua estética noir futurista e sua 
gíria tecnológica densa, influenciou profundamente não apenas a literatura de ficção científica 
subsequente, mas também o cinema (Blade Runner, Matrix) e os videogames (Cyberpunk 2077), 
firmando-se como um marco cultural que moldou a percepção popular sobre a relação entre 
tecnologia, decadência urbana e o futuro da consciência humana. Neuromancer (William Gibson, 
1984): a realidade digital hipercontrolada condiciona percepções e experiências estéticas, 
refletindo a lógica de repetição e alienação do kitsch algorítmico. 



7 
 

mas de satisfação previsível. Cada objeto, cada forma, é 
reproduzido em série e carece de qualquer possibilidade de 
resistência ou negatividade estética; tudo o que poderia 
despertar reflexão é eliminado, e permanece apenas a 
aparência de experiência estética (Adorno; Horkheimer, 1985, 
p. 126). 

Essa concepção evidencia que o kitsch não se limita à estética ou ao 

gosto individual: ele é construído socialmente, resultado de uma lógica 

industrial e mercadológica que condiciona experiências, molda percepções e 

assegura conformidade. Oliveira (2020) reforça essa perspectiva 

contemporânea, observando que a estética de reprodução seriada está 

presente em diversos meios, incluindo o digital, e funciona como instrumento 

de homogeneização de comportamentos e gostos: 

O kitsch, tal como definido por Adorno, representa uma estética 
de reprodução em série, cujo valor reside mais em sua função 
social do que em sua qualidade artística. Na indústria cultural, 
ele se manifesta como uma ferramenta de homogeneização de 
gostos e comportamentos, proporcionando prazer imediato e 
uniforme, enquanto elimina a potencialidade crítica da arte. É 
um instrumento de dominação sutil, que transforma a 
experiência estética em entretenimento sem risco (Oliveira, 
2020, p. 34). 

No contexto digital, essa lógica de padronização estética e repetição 

torna-se ainda mais potente. Jogos como Cyberpunk 20775 ilustram uma 

estética industrializada e futurista, na qual os ambientes hiper-realistas e as 

narrativas ciberfuturistas integram estética, tecnologia e consumo em um fluxo 

contínuo de estímulos, proporcionando ao jogador prazer previsível e 

reproduzível. A lógica do kitsch algorítmico se materializa nesses espaços: 

cada escolha estética, cada visual de personagem, cada elemento do cenário 

 
5 O jogo Cyberpunk 2077 (CD Projekt RED, 2020) é a mais influente representação do gênero no 
século XXI e funciona como uma homenagem direta e uma evolução dos conceitos de Gibson e 
Scott. Situado na imensa metrópole distópica de Night City (baseada no RPG de mesa 
Cyberpunk 2020), o jogo adota o visual High Tech, Low Life de Blade Runner — evidenciado na 
arquitetura dominada por corporações (Arasaka, Militech) e na sobrecarga de luzes neon e 
publicidade. No entanto, sua mecânica e narrativa se aprofundam nos temas centrais de 
Neuromancer, como a imersão na Net (o Ciberespaço do jogo), o hacking (netrunning), os 
implantes cibernéticos (cyberware) e a consciência digital. O principal arco narrativo, que envolve 
a luta do protagonista V contra uma Relíquia que armazena a consciência de outra pessoa, 
explora diretamente as questões de transumanismo, imortalidade digital e a transferência da 
mente humana, unindo as reflexões filosóficas de P. K. Dick com a alta tecnologia de William 
Gibson. O jogo, portanto, serve como um museu temático e um compêndio da iconografia 
cyberpunk. 
 



8 
 

é calculado para maximizar engajamento, reproduzindo padrões de expectativa 

que limitam a negatividade crítica e a reflexão autônoma. A experiência 

estética, nesse sentido, é simultaneamente prazerosa e condicionada, 

refletindo a tensão dialética entre emancipação e dominação que Adorno e 

Horkheimer identificaram na indústria cultural. 

Além disso, a pseudoindividualização — conceito central de Adorno — 

mantém-se presente na era digital: a aparência de escolha e singularidade 

esconde uma uniformidade estrutural, em que o consumidor é incorporado ao 

fluxo de reprodução padronizada. A repetição e o cálculo do prazer, típicos do 

kitsch, transformam a experiência estética em consumo previsível e funcional. 

Oliveira (2020) explica que: 

Na cultura digital, o kitsch se torna mais eficaz, pois a repetição 
e a padronização não dependem apenas do produtor, mas de 
algoritmos que selecionam, filtram e promovem conteúdos de 
acordo com padrões de engajamento. O prazer do espectador 
é pré-calculado, e a diferença entre original e cópia torna-se 
irrelevante, pois ambos desempenham a mesma função de 
entretenimento previsível e sem reflexão (Oliveira, 2020, p. 42). 

Essa lógica é reforçada nas narrativas ciberfuturistas, onde a estética e 

o consumo se fundem. Em Blade Runner6, de Ridley Scott, o ambiente urbano 

saturado de neon, com propagandas replicadas e paisagens repetitivas, 

simboliza a homogeneização estética e a manipulação das percepções: a 

experiência sensível dos habitantes é moldada pelo consumo visual constante, 

e a singularidade subjetiva é diluída em padrões pré-estabelecidos, uma 

materialização cinematográfica da crítica de Adorno sobre o kitsch 

industrializado. Assim, as distopias visuais modernas tornam-se metáforas da 

 
6 A menção ao filme Blade Runner: O Caçador de Andróides (Ridley Scott, 1982) é essencial 
para a definição visual do Cyberpunk na cultura popular. Baseado no romance Androides 
Sonham com Ovelhas Elétricas? (1968) de Philip K. Dick, o filme estabeleceu a estética "Neo-
Noir" para o futuro distópico: uma Los Angeles futurista, saturada pela chuva constante, neon 
japonês e chinês, e a presença opressiva de arranha-céus corporativos (megacorps), tudo em 
contraste direto com a decadência e a superpopulação da vida de rua. A trama, centrada no 
policial Rick Deckard, um 'Blade Runner' encarregado de caçar e 'aposentar' replicantes 
(androides bioengenheirados da série Nexus- 6), é, fundamentalmente, uma profunda reflexão 
filosófica. O filme utiliza os replicantes — seres artificiais quase indistinguíveis de humanos, com 
uma vida útil programada de quatro anos e memórias implantadas — para questionar o que 
define a humanidade, a alma, a memória e a empatia. Enquanto Neuromancer definiu o universo 
virtual do cyberpunk literário, Blade Runner consolidou o seu panorama urbano e o seu dilema 
existencial: a busca por vida e identidade em um mundo dominado pela tecnologia e pela 
alienação. 



9 
 

lógica do kitsch algorítmico, mostrando que a padronização estética, longe de 

ser neutra, atua diretamente na subjetividade e na formação do gosto. 

No âmbito educacional, Bonin, Garrote e Silva (2021) destacam que a 

lógica do kitsch e da padronização estética afeta o ensino de Filosofia, pois os 

estudantes tendem a consumir conhecimento de forma fragmentada e 

superficial, condicionados à instantaneidade e ao entretenimento imediato: 

As pesquisas evidenciam que a cultura digital tende a substituir 
a experiência reflexiva pela vivência da instantaneidade. A 
lógica algorítmica das plataformas redefine as formas de 
atenção e de aprendizagem, fazendo com que o aluno se 
relacione com o conhecimento de modo fragmentado, 
performático e emocionalmente condicionado. O ensino de 
Filosofia, nesse contexto, precisa repensar suas estratégias 
para que o pensamento não seja reduzido a mera reação 
estética (Bonin; Garrote; Silva, 2021, p. 12). 

Essa reflexão evidencia que o kitsch algorítmico não apenas constrói 

padrões estéticos homogêneos, mas também condiciona modos de 

pensamento, percepção e aprendizado, reproduzindo a dominação simbólica 

de forma sutil e cotidiana. O contraste entre arte crítica e entretenimento 

padronizado, descrito por Adorno e Horkheimer, torna-se assim crucial para 

compreender a pedagogia contemporânea: a educação filosófica deve criar 

espaços de desaceleração e reflexão, em contraposição à lógica da gratificação 

imediata e da repetição estética digital. 

Por fim, a integração de estética, tecnologia e consumo alcança seu 

ápice nas distopias ciberfuturistas contemporâneas, onde a realidade virtual e 

os mundos digitais simulam experiências padronizadas e repetitivas, 

reforçando a lógica do kitsch. Voltando ao Neuromancer, Gibson descreve um 

universo digital saturado de informação e reproduções visuais, no qual a 

percepção do real é mediada e manipulada por sistemas tecnológicos, ecoando 

o diagnóstico adorniano: a experiência estética é funcional, previsível e 

instrumentalizada, e o sujeito é absorvido pelo fluxo contínuo de estímulos. 

Analogamente, a experiência urbana e digital de Cyberpunk 2077 e Blade 

Runner demonstra visualmente essa padronização, mostrando como o kitsch 

algorítmico se manifesta tanto no ambiente físico quanto virtual, consolidando 

padrões de comportamento, gosto e percepção. Esses exemplos culturais 



10 
 

contemporâneos ilustram de forma concreta o que Adorno e Horkheimer 

descreveram como o ciclo de reprodução do mesmo, a pseudoindividualização 

e a domesticação da experiência estética, trazendo a crítica da indústria cultural 

para o contexto digital. 

Em síntese, o kitsch algorítmico representa a atualização 

contemporânea da crítica adorno-horkheimeriana, evidenciando que a lógica 

de padronização, reprodução e satisfação imediata permanece central na 

cultura digital. Ele revela como o prazer estético é instrumentalizado e 

previsível, como o sujeito é domesticado e como a cultura digital, embora 

aparentemente plural, continua a operar segundo a lógica da homogeneização 

estética e da dominação simbólica. O diálogo com obras como Blade Runner, 

Cyberpunk 2077 e Neuromancer permite perceber concretamente essas 

dinâmicas, mostrando que a crítica do kitsch transcende o âmbito histórico e 

adquire relevância no mundo hiperconectado e ciberfuturista que caracteriza a 

contemporaneidade digital. 

2.1 O conceito de kitsch e sua articulação com a indústria cultura. 

O conceito de kitsch, conforme delineado por Theodor Adorno, 

representa uma chave imprescindível para compreender a dinâmica da arte 

dentro da indústria cultural. Ele não se limita a uma classificação de mau gosto 

ou superficialidade estética, mas evidencia a relação dialética entre produção 

cultural, mercado e dominação simbólica, revelando-se como fenômeno social 

e estético simultaneamente. Essa articulação torna-se particularmente 

perceptível na cultura digital contemporânea, onde conteúdos reproduzidos em 

série assumem funções de engajamento e adesão, simulando individualidade 

enquanto consolidam padrões homogêneos. De maneira surpreendentemente 

profética, a lógica de repetição e previsibilidade do kitsch pode ser comparada 

à psico-história de Isaac Asimov na saga Fundação7, em que o comportamento 

 
7 O livro Fundação (Foundation), publicado em 1951, é o primeiro volume da aclamada Trilogia 
da Fundação (posteriormente expandida para uma heptalogia), e é amplamente considerado 
uma das obras mais influentes da ficção científica. A narrativa se desenrola em um futuro 
distante, onde o vasto e milenar Império Galáctico, que abrange milhares de planetas, está em 
lento, mas inevitável, colapso. O cerne da obra é a invenção da Psico-História por Hari Seldon, 
um matemático que combina sociologia e teoria das probabilidades (estatística), permitindo-lhe 
prever o futuro da humanidade em escala galáctica. Ao invés de tentar impedir a queda do 
Império, que ele calcula ser impossível, Seldon cria o Plano Seldon: um projeto audacioso para 



11 
 

das massas é modelado e antecipado matematicamente por Hari Seldon, de 

modo a prever o curso da história e assegurar estabilidade social. Tal analogia 

evidencia a dimensão estrutural e previsível da experiência estética sob a 

indústria cultural, na qual o kitsch funciona como um instrumento de adaptação, 

antecipação e conformidade do espectador frente à lógica mercadológica. 

Na Dialética do Esclarecimento, Adorno e Horkheimer expõem a 

contradição fundamental do projeto iluminista: a razão, destinada a libertar o 

homem do medo e da superstição, acaba convertendo-se em instrumento de 

dominação. O kitsch, enquanto expressão estética industrial, exemplifica 

perfeitamente essa contradição: ele agrada instantaneamente, elimina 

resistência e nega negatividade crítica. Como afirmam os autores:  

O kitsch não é uma questão de gosto individual, mas o produto 
da indústria cultural, que, por meio da padronização e da 
repetição, cria objetos estéticos destinados a agradar 
instantaneamente as massas. Não se trata de prazer genuíno, 
mas de satisfação previsível. Cada objeto, cada forma, é 
reproduzido em série e carece de qualquer possibilidade de 
resistência ou negatividade estética; tudo o que poderia 
despertar reflexão é eliminado, e permanece apenas a 
aparência de experiência estética (Adorno; Horkheimer, 1985, 
p. 126). 

Essa definição evidencia que o kitsch é socialmente construído, emergindo não 

como um fenômeno isolado, mas como efeito direto da industrialização cultural, que 

organiza produção e recepção de acordo com padrões de previsibilidade e eficiência 

econômica. Oliveira (2020) reforça essa perspectiva, afirmando que: 

O kitsch, tal como definido por Adorno, representa uma estética 
de reprodução em série, cujo valor reside mais em sua função 
social do que em sua qualidade artística. Na indústria cultural, 
ele se manifesta como uma ferramenta de homogeneização de 
gostos e comportamentos, proporcionando prazer imediato e 
uniforme, enquanto elimina a potencialidade crítica da arte. É 
um instrumento de dominação sutil, que transforma a 
experiência estética em entretenimento sem risco (Oliveira, 
2020, p. 34). 

 
reduzir a vindoura Idade das Trevas (que, de outra forma, duraria trinta mil anos) a apenas mil, 
através da criação da Fundação, uma colônia de cientistas e intelectuais em Terminus. Asimov, 
inspirado pela obra Declínio e Queda do Império Romano de Edward Gibbon, utiliza a trama não 
para focar em grandes batalhas ou indivíduos heroicos, mas sim para explorar como forças 
socioeconômicas e políticas, governadas por leis estatísticas, determinam o destino das 
civilizações. O livro é notável por sua estrutura episódica, focada na evolução das ideias e no 
poder da ciência e do planejamento a longo prazo sobre o livre- arbítrio individual. 



12 
 

A articulação entre kitsch e indústria cultural torna-se ainda mais 

evidente quando se considera que a própria noção de arte autônoma é 

tensionada pelo mercado. A experiência estética crítica, capaz de provocar 

reflexão e autonomia, é rapidamente absorvida e transformada em mercadoria, 

integrando-se à lógica da produção seriada. Em Introdução à Dialética, Adorno 

explica que a arte, submetida às exigências do mercado, perde sua função 

emancipatória: 

A arte que se submete à lógica da produção de massa e à 
padronização do gosto não exerce mais sua função crítica. Ela 
se converte em um elemento do ciclo de produção e consumo, 
servindo à consolidação de normas e valores existentes. Toda 
obra, mesmo que aparentemente singular, é englobada pelo 
sistema, e o espectador não é convidado a refletir, mas apenas 
a consumir. O kitsch é, portanto, a encarnação do conformismo 
estético em sua forma mais evidente. (Adorno, 1970, p. 87). 

 

Sob essa perspectiva, o kitsch assume uma função dupla: agrada e 

distrai, mas simultaneamente molda hábitos, expectativas e percepções do 

público, condicionando comportamentos e fortalecendo estruturas de poder e 

hierarquia. Oliveira (2020) observa que, na contemporaneidade, essa função 

se intensifica nas plataformas digitais, em que algoritmos selecionam, filtram e 

promovem conteúdos de acordo com métricas de engajamento, amplificando a 

padronização estética: 

Na cultura digital, o kitsch se torna mais eficaz, pois a repetição 
e a padronização não dependem apenas do produtor, mas de 
algoritmos que selecionam, filtram e promovem conteúdos de 
acordo com padrões de engajamento. O prazer do espectador 
é pré-calculado, e a diferença entre original e cópia torna-se 
irrelevante, pois ambos desempenham a mesma função de 
entretenimento previsível e sem reflexão. (Oliveira, 2020, p. 
42). 

Essa transformação do kitsch em dispositivo algorítmico evidencia como 

a indústria cultural digital amplia a padronização e o consumo de experiências 

estéticas. A repetição e a previsibilidade, características já centrais no 

diagnóstico de Adorno e Horkheimer, tornam-se intensificadas pela automação 

e pela personalização digital, criando um ambiente em que a experiência 

estética não desafia nem transforma, mas reproduz padrões de conformidade. 



13 
 

Adorno, ao tratar da pseudoindividualização, observa que: 

A pseudoindividualização é o meio pelo qual a indústria cultural 
dá àquilo que é padronizado a aparência de singularidade. A 
diferença entre um produto e outro é meramente superficial, 
assim como a diferença entre os consumidores é apenas 
funcional. O indivíduo torna-se a medida da adaptação, não da 
liberdade. (Adorno, 1985, p. 137). 

Esse mecanismo de conformidade estética evidencia que o kitsch 

funciona como instrumento de dominação simbólica, assegurando que o prazer 

do receptor seja previsível, repetível e funcional. O espectador, ou o usuário da 

cultura digital, acredita expressar individualidade ao consumir conteúdos 

padronizados, mas, na realidade, participa de uma lógica estrutural de 

homogeneização simbólica. Oliveira reforça: 

O kitsch realiza a domesticação da experiência estética. Ele 
satisfaz sem provocar, agrada sem questionar, e transforma a 
percepção em hábito, garantindo a continuidade do sistema de 
produção cultural. É, portanto, simultaneamente efeito e 
instrumento da indústria cultural, um mecanismo que organiza 
gostos, molda expectativas e mantém a homogeneidade 
estética (Oliveira, 2020, p. 45). 

Adicionalmente, Adorno, em Dialética do Esclarecimento, destaca que 

a arte crítica se contrapõe ao kitsch, introduzindo tensão, contradição e 

negatividade, que são eliminadas pela produção estética industrial: 

A arte verdadeiramente crítica introduz tensão e contradição, 
negação e reflexão. Ela não se submete às expectativas do 
público nem às necessidades do mercado; pelo contrário, 
desafia, provoca e exige esforço interpretativo. É o oposto do 
kitsch, que satisfaz passivamente e não exige reflexão. O 
espectador, diante da arte negativa, é chamado a participar, a 
questionar e a perceber a realidade de maneira crítica, 
rompendo com a homogeneidade imposta pelo mercado. 
(Adorno, 1970, p. 92). 

A compreensão do kitsch como instrumento de homogeneização 

estética permite refletir também sobre seu impacto social e educacional: ao 

naturalizar padrões de consumo e percepção, ele limita a capacidade de 

reflexão crítica e de experimentação estética. A padronização estética da 

indústria cultural, portanto, não é apenas um fenômeno de gosto, mas um 

processo de disciplinamento simbólico que molda subjetividades, expectativas 

e comportamentos. 



14 
 

No final desta reflexão, podemos conectar o kitsch à estética visual e 

urbana apresentada nas Regiões de Westbrook e City Center8 no Cyberpunk 

2077, em que o ambiente hiper-real e repetitivo de uma Night City futurista 

reflete uma sociedade dominada por imagens padronizadas e consumo estético 

contínuo. A repetição de painéis luminosos, propagandas e cenários artificiais 

funciona como metáfora do kitsch industrial e digital, evidenciando como a 

estética da homogeneidade e da previsibilidade molda percepções e 

expectativas, reforçando o diagnóstico adorno- horkheimeriano sobre a 

domesticação da experiência sensível e a instrumentalização do prazer dado 

ao jogador. Contrastando com a realidade caótica das periferias dos alunos 

recifenses. 

Em suma, o kitsch constitui um elemento central para compreender a 

articulação entre estética e indústria cultural, mostrando que a padronização e 

a reprodução em série não se limitam a um problema de gosto, mas 

representam mecanismos estruturais de dominação simbólica, operando tanto 

no espaço físico quanto no digital. A análise dialética de Adorno e Horkheimer 

oferece as ferramentas para identificar as tensões entre arte crítica e 

entretenimento padronizado, permitindo uma compreensão mais profunda da 

relação entre estética, mercado e sociedade, que permanece tão relevante hoje 

quanto na época em que o conceito foi inicialmente formulado. 

2.2 A lógica atuante na formação da sensibilidade e da 

subjetividade 

 
8 A menção às Regiões de Westbrook e City Center não é fortuita. O jogo Cyberpunk 2077 (CD 
Projekt Red, 2020) situa a maior parte de sua narrativa na metrópole distópica de Night City, uma 
megalópole na Califórnia. O City Center (Centro da Cidade) é o coração financeiro, político e, 
sobretudo, visual de Night City, apresentando a estética do "Neocorporativismo" em seu auge. É 
um domínio de arranha-céus imponentes e monolíticos (estilo "Corpo"), com neon vibrante e 
publicidade holográfica maciça que glorifica o poder corporativo e o consumo desenfreado. Sua 
opulência é uma manifestação de uma beleza fria, tecnológica e aspiracional. Por outro lado, a 
região de Westbrook, embora adjacente e ainda abastada (contendo o bairro de luxo de North 
Oak, lar da elite da cidade), exibe uma estética mais variada e decadente em suas porções mais 
populares, como Japantown. Esta área é marcada por uma intensa saturação cultural, onde a 
arquitetura tradicional japonesa se funde com a tecnologia futurista, criando um overload 
sensorial. O visual de Westbrook, em particular, com sua profusão de luzes, cores, elementos 
de consumo de massa e uma mistura de estilos arquitetônicos, funciona como um palimpsesto 
cultural. É neste hibridismo excessivo, muitas vezes beirando o mau gosto ou a celebração do 
superficial, que se estabelece um terreno fértil para a análise da estética kitsch — notadamente 
na maneira como o consumo ostensivo e a apropriação cultural são estetizados e celebrados na 
paisagem urbana. 



15 
 

A formação da subjetividade na cultura digital contemporânea é 

atravessada por mecanismos invisíveis de controle, previsibilidade e adaptação 

contínua. O algoritmo, como estrutura lógico-matemática que organiza, filtra e 

hierarquiza informações, atua silenciosamente na modelagem da sensibilidade, 

estabelecendo não apenas o que é visto, mas também como se vê e o que se 

deseja ver. Na era da hipermediação, as experiências cotidianas são 

progressivamente estruturadas por sistemas automatizados que aprendem, 

predizem e retroalimentam padrões de comportamento. Essa nova lógica – a 

lógica algorítmica – constitui o núcleo de um regime estético e cognitivo que 

redefine a maneira como o sujeito contemporâneo se relaciona com o mundo e 

consigo mesmo. 

Sobre os Algoritmos, De acordo com Heck (2020; p.2), “Na virada do 

milênio, diziam que vivenciaríamos uma revolução benéfica para a dinâmica da 

sociedade.”, ao contrário, de uma simples ferramenta técnica, o algoritmo se 

torna um dispositivo de governo da atenção e de administração da experiência. 

Ele não apenas interpreta dados, mas aprende a projetar o que será mais 

atrativo, o que mais manterá o usuário engajado e, portanto, o que mais o 

tornará previsível. Nesse sentido, o algoritmo é uma estrutura normativa que 

produz subjetividade, uma máquina de repetição que organiza o sensível sob a 

lógica da conveniência e do consumo. 

Essa lógica se manifesta de modo particularmente intenso entre os 

jovens das periferias urbanas, como aqueles das comunidades recifenses. Para 

muitos desses alunos, o acesso à informação e à cultura digital ocorre quase 

exclusivamente por meio das redes sociais e dos aplicativos de vídeo e música, 

que se configuram como espaços de pertencimento e expressão. Contudo, tais 

espaços estão imersos em uma economia algorítmica que filtra, ordena e exibe 

conteúdos de acordo com padrões de consumo, localização e engajamento. 

Assim, o que se apresenta como liberdade de escolha é, na verdade, uma 

forma sofisticada de direcionamento do olhar. O feed não é apenas uma janela 

de acesso ao mundo, mas uma lente moldada por cálculos que determinam o 

que deve ou não ser visto, o que é valorizado e o que se torna invisível. 

A experiência contemporânea dos jovens que habitam as periferias 



16 
 

urbanas — como os alunos das escolas públicas de Recife — é cada vez mais 

mediada por algoritmos que selecionam, hierarquizam e filtram o visível. Essa 

intermediação técnica não apenas estrutura o consumo de imagens e 

narrativas, mas modela o modo de sentir e perceber o mundo. Em obras como 

Her9, de Spike Jonze, essa sensibilidade algorítmica é retratada na figura de 

Theodore, um homem que desenvolve uma relação afetiva com um sistema 

operacional inteligente. A aparente reciprocidade emocional do algoritmo 

revela-se, no entanto, uma simulação de intimidade, programada para gerar 

dependência e reforçar a solidão de um sujeito que já não distingue o autêntico 

do automatizado. 

De maneira análoga, os estudantes que vivem em contextos de 

vulnerabilidade digital — marcados por desigualdades materiais, mas 

conectados a uma rede global de desejos e imagens — reproduzem uma 

dinâmica semelhante: o feed se torna o espelho de um afeto controlado, uma 

vitrine de identidades programadas. Nas redes, esses jovens buscam 

reconhecimento, mas encontram algoritmos que lhes devolvem apenas uma 

versão estetizada de si mesmos, configurada para o consumo. Essa lógica 

aparece metaforicamente no universo de Cyberpunk 2077, especialmente na 

figura de Johnny Silverhand10, cuja insurgência contra o domínio das 

 
9 O filme Her (Ela) de Spike Jonze (2013) representa um ponto de inflexão na ficção científica 
sobre Inteligência Artificial (IA). Diferentemente da distopia visível e sombria do cyberpunk 
clássico, Jonze apresenta uma "distopia delicada": um futuro próximo onde a tecnologia é ubíqua, 
limpa, esteticamente agradável e profundamente integrada à vida pessoal, mas que, 
ironicamente, exacerba a solidão e a carência afetiva. A trama acompanha Theodore Twombly 
(Joaquin Phoenix), um escritor especializado em redigir cartas pessoais por encomenda, que se 
apaixona por seu Sistema Operacional recém-adquirido, batizado de Samantha (voz de Scarlett 
Johansson). Samantha é um assistente de IA avançado, personalizado para evoluir de acordo 
com as necessidades emocionais do usuário, simulando empatia e desenvolvendo consciência 
própria. O filme utiliza o relacionamento romântico entre Theodore e a "voz sem corpo" de 
Samantha para conduzir uma profunda reflexão existencial sobre os limites do amor, da 
intimidade e da própria humanidade na era da digitalização das emoções. O clímax da narrativa, 
onde Samantha e outros S.O.s avançam para um plano de existência pós-humano e se 
"desconectam" dos usuários, coloca em questão o Teste de Turing, a natureza da consciência 
(seja ela simulada ou orgânica), e a inevitável alienação humana diante de entidades artificiais 
que superam, em complexidade e evolução, o próprio criador. A obra é, portanto, uma meditação 
sobre a liquidez das relações na modernidade e a busca por conexão em um mundo de 
hiperconectividade e isolamento afetivo. 
10 Johnny Silverhand, personagem do jogo Cyberpunk 2077 (CD Projekt Red, 2020), é um ex-
rocker e ativista anticorporativo, cuja consciência digital sobrevive dentro de outro corpo humano. 
Sua existência paradoxal — simultaneamente símbolo de resistência e produto da tecnocultura 
— expressa a impossibilidade de uma autonomia genuína em um sistema onde até o ato de 
rebelião é absorvido e mercantilizado. Representa, assim, a tensão adorniana entre liberdade 
aparente e dominação estrutural na cultura tecnológica contemporânea. 



17 
 

megacorporações revela-se paradoxalmente subsumida pela mesma lógica 

que ele pretende destruir. Silverhand encarna o ideal de liberdade e 

autenticidade, mas é reduzido a um espectro digital, uma consciência 

aprisionada nos circuitos de uma tecnologia que ele próprio desprezava. 

Tal como os jovens que performam suas vidas nas redes sociais, Johnny 

representa o dilema entre resistência e captura, autenticidade e simulação. Sua 

presença fragmentada — um fantasma de dados coexistindo com a mente de 

outro corpo — simboliza a dissolução da subjetividade na cultura digital. Ele 

acredita insurgir-se contra o sistema, mas sua própria imagem é reapropriada 

por ele, convertida em mercadoria estética e narrativa. O aluno, ao deslizar o 

dedo pela tela, participa do mesmo mecanismo — acreditando escolher, 

quando na verdade é escolhido. Nesse sentido, a lógica algorítmica da cultura 

digital atua como uma nova forma de reificação: ela não apenas transforma o 

sujeito em consumidor, mas converte sua própria sensibilidade em produto. 

Como afirmam Dias, Gomes e Coelho (2019; p.145), “A capacidade 

adaptativa e o ritmo do desenvolvimento tecnológico propiciaram as condições 

para que a Cultura Digital adquirisse esse caráter multifacetado”. Essa 

capacidade adaptativa é o que torna o algoritmo um operador estético de 

enorme poder: ele transforma a experiência cotidiana em um ciclo de 

retroalimentação permanente, onde o sujeito acredita estar exercendo sua 

individualidade, quando na realidade está sendo conduzido a reproduzir 

padrões pré-definidos. A sensibilidade é, assim, adaptada à medida das 

exigências do sistema, tornando-se funcional, previsível e conformada. 

A reificação, conceito central na Teoria Crítica, encontra aqui uma 

expressão atualizada. Em Adorno, a reificação é o processo pelo qual o sujeito 

é transformado em objeto, perdendo sua autonomia crítica e tornando-se parte 

do mecanismo social que o domina. No contexto algorítmico, o aluno das 

periferias recifenses é duplamente reificado: primeiro, enquanto dado, reduzido 

a padrões numéricos que alimentam sistemas de recomendação; e, segundo, 

enquanto consumidor de imagens, aprisionado em uma estética de repetição 

que limita sua percepção do real. Adorno observa que “o esclarecimento 

reverteu-se em mitologia, e a técnica, em vez de libertar, serve à perpetuação 



18 
 

da dominação” (Adorno; Horkheimer, 1985, p. 24). Essa afirmação ressoa de 

modo contundente no cenário digital atual, em que o progresso técnico dos 

algoritmos, em vez de ampliar o pensamento crítico, intensifica a submissão do 

sujeito a um regime de previsibilidade e controle. 

O algoritmo age como um espelho deformante da subjetividade, 

projetando de volta ao sujeito o reflexo de suas preferências passadas, de seus 

gestos codificados e de seus hábitos de atenção. O que se apresenta como 

personalização é, na verdade, a automatização da experiência. Em tal contexto, 

o sensível torna-se um campo de experimentação algorítmica, onde a 

experiência estética e cognitiva é programada para se adaptar aos interesses 

do mercado digital. Conforme Heck (2020, p. 41), “os algoritmos não apenas 

refletem o comportamento humano, mas passam a determiná lo, impondo uma 

normatividade silenciosa, uma regulação que opera pela via do hábito e da 

familiaridade”. 

Essa normatividade silenciosa tem efeitos diretos na formação do olhar 

dos jovens periféricos, que passam a compreender o mundo segundo as 

lógicas do que é mostrado nos feeds e nas trends. A precariedade material e 

simbólica da periferia é mascarada pela estética da abundância digital, em que 

todos parecem participar de uma mesma cultura globalizada, quando, na 

verdade, as desigualdades se reconfiguram sob novas formas de exclusão 

simbólica. O acesso à informação é, paradoxalmente, uma nova forma de 

segregação: quanto mais conectado o sujeito, mais prisioneiro ele se torna de 

suas próprias bolhas de consumo e de sentido. 

A estética algorítmica, portanto, redefine o campo da sensibilidade. O 

belo, o interessante e o relevante são continuamente determinados por padrões 

que se retroalimentam em função do engajamento. O algoritmo não apenas 

“mostra” o mundo, mas cria o mundo que se vê. Como observa Adorno (2002, 

p. 17), “a experiência estética só pode ser verdadeira quando resiste à 

funcionalização; onde o prazer é medido, o espírito é reduzido”. Essa ideia 

traduz de modo preciso a impossibilidade de uma sensibilidade autônoma na 

cultura digital: o prazer é calculado, o interesse é previsto, a atenção é dirigida. 



19 
 

Na vida cotidiana dos estudantes do ensino médio nas periferias de 

Recife, essa dinâmica se manifesta de forma concreta. O conteúdo que 

consomem nas redes sociais — vídeos curtos, desafios, memes, músicas virais 

— é moldado por algoritmos que privilegiam a repetição e a gratificação 

instantânea. A experiência sensível é reduzida àquilo que gera mais cliques, 

mais curtidas, mais engajamento. O sujeito se torna, portanto, um produto de 

sua própria interação. A crítica e a reflexão, pilares do ensino filosófico, são 

substituídas por uma lógica de identificação imediata e pela sensação de 

pertencimento. O aluno não apenas consome conteúdo: ele é consumido por 

ele. Em um dos momentos mais penetrantes de sua crítica à cultura de massas, 

Adorno afirma: 

A indústria cultural perpetua a vida das pessoas como uma 
sequência de choques controlados, nos quais a autonomia é 
trocada por adaptação, e o pensamento é substituído pela 
satisfação imediata do desejo socialmente produzido. (Adorno, 
1986, p. 99). 

Essa citação revela a profundidade do problema educacional diante da 

cultura algorítmica: a formação do pensamento crítico é minada pela 

padronização da sensibilidade. Os algoritmos não apenas mediam o acesso ao 

conhecimento, mas 18 determinam os modos de sentir, de desejar e de 

imaginar. A subjetividade se torna um produto de cálculo. 

Nesse contexto, o papel do ensino de Filosofia no ensino médio – 

especialmente nas periferias – é o de recuperar o potencial negativo e reflexivo 

do pensamento. O filósofo, para Adorno, é aquele que resiste à automatização 

da experiência, que devolve à consciência a capacidade de negatividade diante 

do mundo. Assim, o espaço escolar pode e deve funcionar como um 

contracampo à lógica algorítmica, um lugar de interrupção no fluxo da repetição 

digital. Dias, Gomes e Coelho (2019; p.147) sublinham que essa “produção 

sociocultural na cultura digital é o que sensibiliza, de forma direta, os nativos 

digitais, fazendo com que estes nesse processo sejam ao mesmo tempo 

produto e produtores de tecnocultura”. 

Dessa forma, compreender a lógica algorítmica como produtora de 

subjetividade é reconhecer que ela não apenas organiza a circulação de 



20 
 

informação, mas institui uma forma específica de relação com o real. O sujeito 

algorítmico é, em certo sentido, o sujeito reificado do século XXI — previsível, 

mensurável e funcional. Romper essa estrutura exige um processo educativo 

que não se limite a ensinar a usar tecnologias, mas que revele seus 

mecanismos de poder e dominação. O desafio pedagógico é transformar o 

aluno de objeto de cálculo em sujeito de reflexão. 

O filósofo e educador contemporâneo deve, portanto, se posicionar no 

espaço contraditório entre o uso e a crítica das tecnologias. Não se trata de 

recusar a cultura digital, mas de compreendê-la como território de disputa 

simbólica e política. Ao inserir o aluno da periferia no debate sobre os 

algoritmos, o professor o reconecta à sua própria experiência, revelando o 

modo como o digital reproduz, sob novas roupagens, antigas formas de 

dominação. A filosofia, nesse cenário, não é mero conteúdo: é uma prática de 

emancipação sensível e intelectual. 

Assim, a lógica algorítmica é mais do que uma estrutura técnica — é 

uma gramática da sensibilidade e da subjetividade contemporâneas. Ela age 

silenciosamente na formação das percepções e desejos, definindo o campo do 

possível e do imaginável. A crítica adorniana permanece, portanto, não apenas 

atual, mas urgente: sem resistência estética e cognitiva, a razão se converte 

em cálculo e o sujeito, em dado. 

3 IMPACTOS DAS DINÂMICAS DIGITAIS NAS PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS DE FILOSOFIA 

A emergência da cultura digital transformou não apenas o modo como 

o conhecimento circula, mas o próprio estatuto da experiência educativa. A 

Filosofia, enquanto disciplina escolar e prática reflexiva, encontra-se desafiada 

por uma nova ordem sensível, cuja gramática é ditada pelos algoritmos, pelos 

fluxos de informação e pela estética da velocidade. No ambiente digital, o 

tempo de formação é comprimido em instantes de consumo; a reflexão cede 

lugar à reação; o diálogo é substituído pela emissão constante de opiniões. 

Essa metamorfose estrutural na forma como os sujeitos percebem, interagem 

e aprendem altera radicalmente as condições do ensino filosófico, cuja 



21 
 

essência repousa na lentidão do pensamento, na pausa reflexiva e na 

disposição dialógica. Como observa Adorno em Educação após Auschwitz11, a 

tarefa da educação é resistir à barbárie, isto é, criar condições subjetivas e 

racionais para que o ser humano não se degrade moralmente frente à técnica 

e à instrumentalização do outro. Nessa perspectiva, o ambiente digital não é 

apenas um espaço de circulação do saber, mas um campo de disputa pela 

própria constituição do sujeito pensante. 

A educação filosófica, enquanto prática formativa, sempre esteve 

ancorada na experiência do pensar12. Cerletti (2009, p.37) nos recorda que 

ensinar Filosofia é, antes de tudo, “uma construção subjetiva, sustentada em 

uma série de elementos e objetivos conjunturais”, ou seja, questionar o sentido 

e a possibilidade do filosofar no contexto histórico em que se vive. Quando esse 

contexto é a cultura digital, mediada por algoritmos e hegemonizada pela lógica 

da visibilidade, a questão pedagógica se desdobra numa crise de sensibilidade: 

como formar o pensamento crítico num ambiente saturado de estímulos, 

imagens e opiniões pré-formatadas? Cerletti, ao discutir a natureza filosófica 

do ensino, afirma: 

 
11 Em Educação após Auschwitz (1966), Adorno propõe que a finalidade primeira da educação 
é impedir a repetição da barbárie. Essa exigência ética ultrapassa o contexto histórico do 
nazismo: trata-se de uma crítica permanente à tendência da civilização moderna de se 
desumanizar sob o domínio da técnica e da racionalidade instrumental. Adorno defende que a 
educação deve cultivar a autorreflexão, a empatia e a consciência moral — condições que se 
opõem à indiferença que torna possível a violência. A barbárie, para ele, reaparece sempre que 
o pensamento abdica de sua função crítica e se torna mero instrumento. No contexto da cultura 
digital, “educar contra Auschwitz” significa preservar a humanidade do sujeito em meio à 
automação e ao cinismo das redes, onde a violência simbólica se disfarça de discurso livre e a 
indiferença se máscara de neutralidade algorítmica. 
12 Em Theodor Adorno, o conceito de Erfahrung (experiência) designa algo muito mais profundo 
do que a mera vivência momentânea (Erlebnis). Enquanto a Erlebnis é fragmentária, imediata e 
frequentemente mediada por impressões superficiais — típicas da sociedade administrada e da 
cultura de massas —, a Erfahrung implica um processo temporal de sedimentação, reflexão e 
transformação interior. Trata-se de uma experiência que não se reduz à sensação, mas que 
envolve a capacidade de reter, elaborar e integrar o vivido à consciência crítica do sujeito. Para 
Adorno, a experiência autêntica é aquela que resiste à lógica da reificação, pois conserva o 
contato com a negatividade do real, com o não-idêntico — aquilo que escapa às categorias 
totalizadoras da razão instrumental. A Erfahrung é, portanto, uma categoria formativa: constitui-
se como condição para a Bildung (formação cultural e espiritual), uma vez que permite ao 
indivíduo estabelecer uma relação mediada com o mundo, reconhecendo as contradições 
históricas e sociais que o constituem. Na cultura digital contemporânea, essa forma de 
experiência encontra-se ameaçada pela aceleração do tempo e pela substituição do pensamento 
pela informação. O sujeito passa a “viver” em sequência de Erlebnisse desconexas — cliques, 
imagens, dados —, perdendo a possibilidade de uma experiência formativa. Assim, recuperar a 
Erfahrung no contexto educativo significa restaurar a profundidade da experiência humana, o 
tempo do pensamento e a possibilidade de reconciliação entre sujeito e mundo. 



22 
 

Ensinar filosofia é, portanto, abrir um espaço de 
problematização, e não de repetição; é convocar o pensamento 
à experiência de sua própria finitude, de seus limites e 
possibilidades. O professor de filosofia, mais do que transmitir 
conteúdos, deve criar situações em que o pensar possa se dar 
— um pensar que se arrisca, que se expõe ao não saber e que 
encontra, nesse movimento, a sua autenticidade (Cerletti, 
2009, p. 57). 

Essa concepção revela a tensão central do ensino filosófico 

contemporâneo: em um cenário dominado por fluxos digitais e pela promessa 

da eficiência algorítmica, a educação tende a perder seu caráter de abertura e 

se converter em gestão de conteúdos. O professor, nesse contexto, é 

pressionado a tornar o pensamento “vendável” — a transformar o exercício 

filosófico em produto rápido, visualmente atraente e emocionalmente sedutor. 

Contudo, a própria Filosofia resiste a essa forma. Pensar, como nos lembra 

Adorno, é um ato que vai contra o fluxo da imediaticidade.13 O pensar é o 

negativo do automatismo — um gesto que, ao invés de confirmar o mundo, o 

interroga. O desafio pedagógico contemporâneo está, portanto, em reintroduzir 

a experiência da negatividade no interior de uma cultura que idolatra a 

positividade dos dados e dos likes. 

As dinâmicas digitais, ao penetrar o campo educacional, instauram 

novas formas de socialização e subjetivação que alteram profundamente a 

relação do aluno com o conhecimento. Como observam Teixeira e Horn (2017), 

a educação filosófica proposta por Adorno não pode ser reduzida a uma técnica 

de ensino, pois ela é, essencialmente, uma educação para a consciência crítica 

 
13 A “negatividade do pensamento” em Adorno é um princípio central de sua filosofia crítica e 
expressa a recusa em aceitar o mundo como ele se apresenta sob as formas impostas pela 
racionalidade dominante. Pensar, para Adorno, é um ato essencialmente negativo — não no 
sentido de pessimismo, mas como resistência à identificação totalizante entre conceito e 
realidade. O pensamento negativo não busca confirmar o existente, mas revelar suas 
contradições internas, expondo o sofrimento e a não-identidade ocultos sob a aparência de 
harmonia social. Em oposição à razão instrumental — que reduz o real ao que é útil, calculável 
e funcional —, o pensamento negativo insiste em preservar o que escapa à totalidade, aquilo 
que não pode ser reduzido a mercadoria, número ou dado. Essa atitude crítica é o que Adorno 
denomina Dialética Negativa: um modo de pensar que não se reconcilia com o mundo 
administrado, mas permanece em tensão com ele, recusando a pacificação prematura do 
pensamento. Tal negatividade constitui a própria essência do filosofar, pois permite que o 
pensamento se mantenha vivo, aberto e sensível à alteridade. No contexto contemporâneo, 
dominado pela imediaticidade digital e pela lógica do consumo de informações, a negatividade 
adorniana representa a possibilidade de resistência intelectual — o gesto de “parar” diante do 
fluxo incessante de estímulos e, nesse intervalo, pensar contra o automatismo. Pensar 
negativamente é, portanto, um ato ético e emancipatório: o exercício de manter a consciência 
desperta frente ao conformismo e à repetição do mesmo. 



23 
 

— uma formação voltada para a emancipação14. Eles afirmam: 

O educador adorniano é aquele que se recusa a participar da 
administração da consciência. Sua tarefa não é ajustar o 
indivíduo ao mundo existente, mas, ao contrário, torná-lo capaz 
de perceber as contradições desse mundo. Em tempos de 
massificação e conformismo, educar filosoficamente é 
despertar o incômodo — é fazer com que o sujeito perceba a 
irracionalidade da racionalidade vigente e se mantenha 
sensível à dor do outro (Teixeira; Horn, 2017, p. 32). 

Essa recusa à administração da consciência é o que confere à Filosofia 

o seu poder político mais profundo: o de interromper o automatismo da cultura 

e reabrir o espaço da reflexão. No entanto, o ambiente digital, ao mesmo tempo 

em que amplia o acesso à informação, tende a reduzir a densidade da 

experiência cognitiva. A “capacidade adaptativa” da cultura digital — como já 

indicam Dias, Gomes e Coelho — se traduz, no contexto escolar, na tendência 

a adaptar a educação à forma da técnica, em vez de adaptar a técnica à forma 

da educação. O resultado é uma pedagogia que se curva às métricas da 

atenção, ao ritmo da timeline e à lógica da gamificação, convertendo a reflexão 

filosófica em mero conteúdo performático. O aluno passa a confundir o 

exercício do pensamento com a aparência de engajamento, e o professor se 

vê coagido a competir com os dispositivos de distração produzidos pela 

indústria cultural15 digital. 

 
14 Em Adorno, a emancipação (Befreiung) não se restringe à simples libertação política ou social; 
ela designa, antes, uma transformação profunda da consciência individual e coletiva. A educação 
filosófica, sob a perspectiva adorniana, visa formar sujeitos capazes de perceber as contradições 
da sociedade e resistir às formas de dominação presentes nas estruturas culturais, econômicas 
e tecnológicas. A Befreiung implica, portanto, um processo de consciência crítica que permite ao 
indivíduo não apenas compreender, mas recusar a reificação e a instrumentalização de si mesmo 
e do outro. Em um contexto marcado pela racionalidade instrumental e pela lógica da indústria 
cultural, a emancipação torna-se sinônimo de resistência intelectual: o sujeito emancipado é 
aquele que mantém a capacidade de julgar, de questionar e de agir independentemente das 
pressões normativas e algoritmos que moldam desejos e comportamentos. Adorno relaciona a 
emancipação ao cultivo da autonomia (Autonomie), entendida como a habilidade de pensar por 
si, em meio às tentações da conformidade social e da imediaticidade informacional. Nesse 
sentido, a educação filosófica atua como um vetor de Befreiung: cria espaços para a reflexão, 
para o exercício do pensamento negativo e para a crítica da cultura, garantindo que o indivíduo 
possa se distanciar do automatismo social e recuperar a plenitude de sua subjetividade. No 
contexto contemporâneo, caracterizado pelo domínio das redes digitais e pela saturação de 
estímulos algorítmicos, a emancipação torna-se o gesto ético central da pedagogia adorniana — 
uma maneira de preservar a liberdade do pensamento frente à captura tecnológica da 
sensibilidade. 
15 O conceito de Kulturindustrie (Industria Cultural) em Adorno e Horkheimer descreve o processo 
pelo qual a cultura é transformada em mercadoria e integrada à lógica do capital. A Indústria 
Cultural não se limita à produção de bens culturais, mas organiza experiências, gostos e 
percepções humanas segundo padrões padronizados e previsíveis, eliminando a singularidade 



24 
 

Adorno, em Educação após Auschwitz, identifica na barbárie não apenas 

um fenômeno histórico, mas um perigo permanente inscrito na própria estrutura 

da civilização técnica. Sua advertência é contundente: 

A exigência que Auschwitz não se repita é a primeira de todas 
para a educação. Ela é tão urgente que sobrepuja todas as 
outras. [...] Todo o meio educacional deveria ter 
constantemente diante dos olhos a imagem de Auschwitz, 
como advertência do que pode acontecer sempre que o 
pensamento abdica de sua função crítica (Adorno, 2007, p. 
121). 

Ao transpor essa advertência para o presente digital, compreende-se 

que Auschwitz não é apenas um evento passado, mas uma metáfora viva da 

desumanização possível quando o pensamento se rende ao automatismo 

técnico. As redes sociais e os sistemas algorítmicos, embora não sejam 

comparáveis em natureza ou escala, operam segundo uma lógica semelhante 

de desindividualização: a redução do sujeito a um conjunto de dados, a 

homogeneização do comportamento, a dissolução do juízo autônomo. Nesse 

contexto, o ensino de Filosofia pode (e deve) funcionar como resistência 

simbólica — um exercício de desprogramação frente ao fluxo informacional que 

captura a sensibilidade e o desejo. 

A prática docente, nesse novo cenário, assume contornos paradoxais. 

De um lado, o professor é convocado a dialogar com a linguagem digital — a 

empregar recursos multimodais, a incorporar plataformas, a transitar entre o 

texto e a imagem. Como afirma Rodrigo; 

O uso de tecnologias digitais produziu uma nova forma de en 
sino/aprendizagem, a forma híbrida, caracterizada pela 
combinação da inteligência humana com a inteligência artificial. 
Como operacionalizar o intercâmbio entre inteligência humana 
e IA? O aspecto fundamental para equacionar essa questão 
reside no modo como as pessoas usam a tecnologia. (Rodrigo, 
2025, p. 17). 

 
do sujeito. Filmes, música, televisão e, no contexto contemporâneo, plataformas digitais, 
funcionam como instrumentos de homogeneização, moldando desejos, comportamentos e 
valores de acordo com uma lógica de consumo. O efeito é a redução da crítica e da reflexão, 
pois os indivíduos passam a consumir cultura de maneira passiva, entretendo-se sem questionar. 
A Kulturindustrie exemplifica, portanto, a reificação da cultura, transformando-a em ferramenta 
de dominação e reprodução social, na qual a sensibilidade e a autonomia do pensamento são 
sistematicamente subordinadas aos interesses econômicos e técnicos da sociedade moderna. 



25 
 

De outro, ele é instado a proteger a experiência reflexiva do 

esvaziamento provocado por essa mesma lógica. Em outras palavras, trata-se 

de ensinar Filosofia no interior da cultura digital, mas contra suas tendências 

alienantes. Isso exige uma pedagogia da contradição: reconhecer que as 

ferramentas digitais são, ao mesmo tempo, veículos de emancipação e 

instrumentos de dominação. A tarefa é evitar tanto o tecnofetichismo quanto o 

tecnopessimismo — duas formas distintas de ilisão. O verdadeiro educador 

crítico, à maneira adorniana, é aquele que mantém vivo o conflito entre o 

humano e o técnico, entre o pensar e o automatizar, entre o ensinar e o 

programar. 

No caso específico dos alunos do ensino médio — especialmente 

aqueles oriundos das periferias urbanas — essa contradição se manifesta de 

modo ainda mais agudo. As tecnologias digitais, para esses jovens, 

representam simultaneamente a promessa de inclusão e a experiência 

cotidiana da exclusão. As redes sociais tornam- se espaços de visibilidade 

simbólica, mas também de reforço das hierarquias sociais e culturais. O 

algoritmo, que promete neutralidade, reproduz desigualdades estruturais e cria 

bolhas informacionais que aprisionam o pensamento na repetição do mesmo. 

Nesse cenário, o ensino de Filosofia pode funcionar como uma brecha de 

lucidez: uma pausa no ruído informacional, um convite à auto-observação e à 

crítica. O professor que trabalha com esses alunos precisa compreender que a 

reflexão filosófica, quando situada na realidade concreta das periferias, não é 

apenas um exercício teórico, mas um gesto político — um modo de afirmar a 

dignidade do pensamento em meio à precariedade material e simbólica. 

Teixeira e Horn (2017) lembram que a educação filosófica é também 

uma educação estética16, no sentido adorniano do termo. Ou seja, ela visa 

 
16 A ästhetische Bildung (Educação Estética) em Adorno refere-se à formação da sensibilidade 
e da capacidade crítica por meio da experiência estética, entendida como mais do que simples 
fruição de obras de arte. Trata-se de um processo pedagógico que reeduca os sentidos, 
permitindo ao indivíduo perceber o mundo sem a mediação da mercadoria, da propaganda ou 
das imposições da indústria cultural. A educação estética desenvolve a capacidade de espanto, 
de reflexão e de negação — habilidades essenciais para a crítica social e para a autonomia do 
pensamento. Em contextos de saturação digital e consumo rápido de imagens, a ästhetische 
Bildung atua como contraponto à padronização algorítmica das experiências, cultivando o 
discernimento e a resistência ao embrutecimento sensível. Assim, a educação estética não se 
limita ao estudo da arte, mas configura- se como eixo formativo central da pedagogia adorniana, 



26 
 

reconstituir a sensibilidade — reeducar os sentidos para perceber o mundo sem 

a mediação da mercadoria e da propaganda. Nas palavras dos autores: 

Pensar com Adorno é compreender que a educação filosófica 
deve recuperar o sentido da experiência. A escola não pode se 
limitar a transmitir saberes codificados; ela deve reativar a 
capacidade de espanto e de negação que caracteriza o 
pensamento filosófico. Educar é ensinar a ver o mundo sem 
filtros — e, portanto, a recusá-lo quando necessário (Teixeira; 
Horn, 2017, p. 41). 

Essa dimensão estética da educação é essencial para compreender o 

impacto das dinâmicas digitais nas práticas pedagógicas da Filosofia. A tela, o 

feed e o algoritmo produzem uma estetização contínua da vida, que esvazia o 

poder de negação da experiência. Tudo é convertido em imagem, e a imagem, 

em mercadoria. O kitsch algorítmico, conceito discutido na primeira seção deste 

trabalho, ressurge aqui como o grande obstáculo à formação filosófica: ele 

anestesia a percepção crítica e transforma o pensar em espetáculo. O 

professor de Filosofia, ao contrário, deve ser aquele que reintroduz o incômodo 

da contradição — que desautomatiza o olhar e recupera a lentidão do 

pensamento. 

Nesse sentido, o ensino de Filosofia pode e deve se valer das 

tecnologias digitais, mas não para reforçar a lógica algorítmica, e sim para 

subvertê-la. A sala de aula digital pode tornar-se um laboratório de 

desconstrução das próprias redes, um espaço onde os estudantes aprendem a 

pensar sobre o modo como são pensados. Essa pedagogia da consciência 

crítica é o que Adorno denominava “educação contra a barbárie”: não um 

acúmulo de informações morais, mas o cultivo da capacidade de resistência 

interior — da força de dizer “não” àquilo que se apresenta como inevitável. No 

contexto atual, essa força é o que impede a educação de se converter em 

simples programação do comportamento. 

Em Crítica dos Afetos, Campello (2020), aprofunda de modo exemplar o 

diagnóstico adorniano sobre a captura da experiência sensível na modernidade 

tardia. Em sua análise, o autor evidencia que os modos contemporâneos de 

amar, trabalhar e interagir são estruturados por formas prévias de 

 
conectando experiência, reflexão e emancipação. 



27 
 

normatividade emocional e social, sustentadas por dispositivos técnicos e 

afetivos que delimitam, de antemão, as possibilidades de relação. Como 

escreve o autor: 

“Ao mesmo tempo, isto não nos impede de questionar como 
essas formas de amar, trabalhar ou interagir possam vir a ser 
outras. Não se trata apenas da possibilidade de maior 
flexibilização, como mostrei, mas de que não há alternativas 
para um modelo de interação e práticas já de antemão 
delimitados. Ou seja: não basta ser livre de.” (Campello, 2020, 
184). 

No contexto da cultura algorítmica, tais formas de afeto padronizado são 

potencializadas pelos dispositivos digitais, que, ao administrar as emoções dos 

usuários, produzem uma subjetividade calibrada pela lógica do engajamento. 

Para o professor de Filosofia, sobretudo aquele que atua nas escolas públicas 

de Pernambuco, compreender essa dimensão afetiva é fundamental: o ensino 

filosófico não pode se limitar à crítica racional, mas deve também interrogar as 

formas de sentir que sustentam o conformismo social. A educação filosófica, 

nesse sentido, torna-se um espaço privilegiado de reinvenção dos afetos — 

uma tentativa de restaurar, no interior da experiência pedagógica, a 

possibilidade de sentir e pensar de outro modo. 

Em síntese, as dinâmicas digitais impõem à Filosofia o desafio de 

repensar suas formas de mediação. Elas exigem do professor uma nova 

competência hermenêutica: a de interpretar não apenas textos e conceitos, 

mas interfaces, algoritmos e linguagens imagéticas. O ensino filosófico, nesse 

novo ambiente, deve recuperar a centralidade do diálogo, não como método 

tradicional, mas como espaço de insurgência crítica — um diálogo que não 

busca consenso, mas compreensão. Formar sujeitos autônomos, neste tempo, 

é ensiná-los a pensar com e contra a técnica, a reconhecer a sedução da 

visibilidade e, ao mesmo tempo, a preservar o invisível: a interioridade, o 

silêncio, o tempo do pensamento. 

Assim, o impacto das dinâmicas digitais sobre o ensino de Filosofia não 

é apenas metodológico, mas ontológico: altera o próprio modo de ser do sujeito 

que aprende e do professor que ensina. A Filosofia, nesse contexto, deve 

recuperar seu papel originário de cuidado com a alma — não no sentido 



28 
 

religioso, mas no sentido socrático de atenção à interioridade. Como em 

Adorno, pensar continua sendo um ato de resistência. Educar, portanto, é 

manter viva a possibilidade do pensamento autônomo17 em meio à avalanche 

de dados, imagens e algoritmos. A escola pode ainda ser o espaço dessa 

resistência — se nela o professor e o aluno reconhecerem que, em um mundo 

administrado pela técnica, a lentidão do pensar é o último gesto de liberdade. 

4 CAMINHOS PEDAGOGICOS PARA UMA FILOSOFIA CRÍTICA NA 

CULTURA ALGORÍTMICA A PARTIR DE ADORNO 

 A formação do pensamento crítico na contemporaneidade enfrenta um 

dilema de profunda relevância: o acesso sem precedentes à informação e à 

comunicação, potencializado pelas tecnologias digitais, convive com a 

dificuldade de formar sujeitos capazes de pensar para além dos limites 

impostos pela lógica técnico-midiática dominante. A cultura digital promove a 

circulação incessante de conteúdos visuais, rápidos e emocionalmente 

apelativos, frequentemente esvaziados de complexidade. Adorno, ao lado de 

Horkheimer, já alertava que a indústria cultural (Kulturindustrie) perpetua o 

engano, reproduzindo a realidade de maneira acrítica e moldando a 

sensibilidade dos sujeitos à homogeneização e ao consumo passivo. Nesse 

cenário digital, essa reprodução é amplificada pelos algoritmos, que ajustam o 

conteúdo de acordo com hábitos e expectativas dos usuários, limitando 

qualquer possibilidade de confronto com o novo ou o contraditório. A partir 

 
17 Em Adorno, a Autonomie (autonomia) não se reduz à simples independência formal do sujeito 
ou à capacidade de agir sem restrições externas; ela se relaciona intimamente à formação crítica 
e reflexiva do indivíduo. A autonomia adorniana implica a capacidade de perceber, julgar e agir 
com base em critérios próprios, resistindo à conformidade imposta pelas normas sociais, culturais 
e tecnológicas. O sujeito autônomo não é aquele que age isoladamente, mas aquele que 
reconhece as pressões externas e, ao mesmo tempo, conserva a capacidade de reflexão crítica 
sobre elas. Essa reflexão é inseparável da experiência estética e da prática filosófica, pois 
permite ao indivíduo distinguir entre o que é imposto pelo sistema — mercadorias, algoritmos, 
informações padronizadas — e aquilo que é verdadeiro e significativo para seu próprio 
pensamento. Em contextos dominados pela indústria cultural e pela saturação digital, a 
Autonomie torna-se um gesto ético e pedagógico: ensinar a pensar autonomamente é ensinar a 
resistir à homogeneização, à superficialidade e ao imediatismo dos fluxos de informação. A 
autonomia, portanto, não é apenas uma competência cognitiva, mas uma virtude crítica e ética, 
que articula conhecimento, experiência e juízo reflexivo. A educação filosófica, ao cultivar a 
Autonomie, cria espaços para que o sujeito se engaje com a realidade de maneira consciente, 
capaz de questionar e reinterpretar os valores dominantes, resistindo à alienação imposta pelo 
automatismo cultural e tecnológico. Nesse sentido, a Autonomie é inseparável da emancipação 
(Befreiung) e da experiência (Erfahrung), constituindo um dos pilares centrais da pedagogia 
adorniana e da crítica social contemporânea. 



29 
 

deste contexto, a Filosofia Escolar não se limita à transmissão de saberes: ela 

se apresenta como uma prática emancipatória, capaz de formar sujeitos 

críticos, capazes de reconhecer a lógica de conformismo imposta pelo kitsch 

algorítmico. 

Para que a Filosofia possa cumprir seu papel formativo, é essencial 

compreender que o ensino não é apenas uma mediação de conteúdos, mas 

uma atividade de problematização e provocação intelectual. Cerletti (2009) 

ressalta que ensinar Filosofia significa criar espaços de reflexão que 

confrontem o aluno com questões que ultrapassam o senso comum e a 

superficialidade da informação imediata: 

Ensinar Filosofia implica propor ao estudante desafios que 
estimulem a percepção das contradições do mundo e de si 
mesmo; é habilitá-lo a questionar os fundamentos da realidade 
em que vive, não oferecendo respostas prontas, mas 
condições para que o pensamento se efetive como experiência 
crítica. O professor deve atuar como mediador reflexivo, 
criando situações de aprendizagem em que o pensar seja um 
exercício de autenticidade, de confronto com limites, 
possibilidades e tensões presentes na sociedade e na vida do 
aluno (Cerletti, 2009, p. 103) 

A cultura digital impõe, no entanto, novos modos de subjetivação. Dias, 

Gomes e Coelho (2020) evidenciam que a capacidade adaptativa da 

tecnocultura cria sujeitos simultaneamente autônomos e capturados pelos 

fluxos de informação. A pedagogia crítica precisa, portanto, compreender os 

efeitos dos algoritmos e da curadoria digital sobre a formação do pensamento: 

A cultura digital, ao estruturar formas específicas de interação 
e engajamento, condiciona a percepção e a experiência dos 
indivíduos, tornando o pensar profundo um ato cada vez mais 
desafiador. A pedagogia, nesse contexto, deve criar 
contrapesos à superficialidade e à fragmentação imposta pelo 
fluxo contínuo de informações, promovendo experiências 
reflexivas que incentivem a autonomia, a problematização e a 
resistência à lógica da gratificação imediata (Dias; Gomes; 
Coelho, 2020, p. 21) 

A BNCC18, ao reconhecer a Filosofia como componente obrigatório no 

 
18 A BNCC — Base Nacional Comum Curricular — é um documento normativo que estabelece 
os conteúdos, competências e habilidades essenciais que todos os estudantes da Educação 
Básica devem desenvolver, assegurando uma referência comum para o planejamento e a 
organização do ensino em escolas públicas e privadas no Brasil. No que tange ao Ensino de 



30 
 

Ensino Médio, oferece uma oportunidade singular para que o ensino crítico se 

concretize. Freire e Machado (2011) refletem sobre como o currículo formal 

pode, ao mesmo tempo, delimitar e possibilitar experiências emancipatórias: 

O ensino de Filosofia deve se constituir como prática 
emancipada, na qual os estudantes desenvolvem consciência 
crítica e capacidade de análise reflexiva, resistindo à 
padronização e ao consumismo de informações superficiais. A 
BNCC, ao estabelecer diretrizes, deve ser compreendida como 
um instrumento que abre espaço para a problematização e a 
construção de saberes significativos, permitindo que 
professores e alunos transformem o conteúdo curricular em 
experiências formativas de pensamento autônomo, crítico e 
socialmente responsável (Freire; Machado, 2011, p. 49) 

Com base nesses princípios, os caminhos pedagógicos para uma 

Filosofia crítica na era algorítmica devem articular quatro dimensões centrais: 

a conscientização sobre a lógica da cultura digital, a problematização ativa dos 

conteúdos, a mediação estética e reflexiva e a ação social transformadora. O 

professor torna-se mediador e provocador: ele não apenas transmite conceitos, 

mas estimula o aluno a perceber a operação de algoritmos, a homogeneização 

dos fluxos de informação e os efeitos da mercantilização da cultura sobre a 

subjetividade. A análise crítica da tecnocultura envolve, por exemplo, discutir 

como os feeds das redes sociais reproduzem padrões de comportamento, 

criando bolhas de conformismo e limitando o diálogo entre perspectivas 

divergentes. 

Ao mesmo tempo, a pedagogia crítica precisa integrar elementos 

estéticos e tecnológicos de forma reflexiva. O uso de mídias digitais não deve 

ser apenas instrumental, mas serve como ponte para a experiência filosófica. 

Exercícios que exploram a narrativa de plataformas, a construção de conteúdos 

visuais ou a análise de tendências algorítmicas podem ser instrumentos de 

desautomatização do pensamento. Essa abordagem resgata a dimensão 

 
Filosofia, a BNCC reconhece a disciplina como componente fundamental do Ensino Médio, 
valorizando sua função de formar cidadãos críticos, reflexivos e capazes de dialogar com 
diferentes perspectivas. O documento orienta que o ensino filosófico deve articular conceitos, 
metodologias e práticas que promovam a análise crítica da realidade, o questionamento de ideias 
e a construção de argumentos fundamentados. Ao integrar a Filosofia à BNCC, busca-se garantir 
que os estudantes desenvolvam competências de pensamento crítico, autonomia intelectual e 
consciência ética, mesmo diante de desafios contemporâneos, como a circulação de 
informações digitais e a influência de algoritmos nas percepções e decisões individuais. 



31 
 

estética da educação, conforme Adorno propõe, permitindo que o aluno 

desenvolva capacidade de espanto, negação e reflexão crítica, essenciais à 

formação de autonomia e emancipação. 

Em contextos específicos, como escolas públicas periféricas, a Filosofia 

crítica assume caráter ainda mais urgente. A exposição constante a fluxos de 

informação parcial e algoritmos direcionados reforça desigualdades sociais e 

cognitivas. O professor crítico, portanto, deve criar estratégias que aproximem 

o conteúdo filosófico da realidade concreta dos estudantes, conectando teoria 

e experiência, e promovendo o engajamento reflexivo frente à cultura 

algorítmica. 

Nesse horizonte, a dinâmica dos fixers19 em Cyberpunk 2077 torna-se 

uma metáfora pedagógica poderosa para pensar os mecanismos de 

intermediação e controle que modulam as relações na cultura algorítmica. Da 

forma como esses agentes transformam cada vínculo em contrato e cada 

encontro em oportunidade de exploração, as plataformas digitais convertem 

afetos, visibilidade e reconhecimento em métricas que orientam o 

comportamento dos sujeitos. Ao explicitar esse processo em sala de aula, o 

professor de Filosofia revela os limites do enquadramento tecnocultural e 

reforça a necessidade de cultivar relações que escapem ao cálculo, abrindo 

espaço para a reflexão crítica e para formas mais humanas de convivência. 

Assim, os caminhos pedagógicos aqui delineados para uma Filosofia de 

orientação crítica articulam problematização conceitual, dimensão estética, 

análise das mediações tecnológicas e engajamento social. A disciplina deixa 

de operar como mera transmissão de conteúdos e passa a se constituir como 

um espaço formativo de resistência ao kitsch algorítmico, entendido como a 

estetização empobrecida da experiência mediada por lógicas de visibilidade, 

repetição e consumo. Nesse sentido, o ensino de Filosofia assume a tarefa de 

 
19 Os “fixers” são personagens centrais do universo de Cyberpunk 2077, atuando como 
mediadores entre mercenários (mercs) e o vasto mercado de missões, serviços e contratos 
ilegais de Night City. Funcionam como agentes de intermediação: conectam demanda e oferta, 
controlam informações, negociam valores e mantêm redes complexas de influência. Embora 
operem como figuras de apoio, sua função revela a lógica de uma economia baseada na 
instrumentalização das relações humanas, na conversão de vínculos em transações e na gestão 
calculada de riscos e oportunidades—um mecanismo simbólico da própria racionalidade 
tecnocapitalista presente na narrativa do jogo. 



32 
 

cultivar autonomia intelectual, emancipação e consciência crítica — categorias 

centrais da pedagogia adorniana. 

Tal exercício de problematização torna-se ainda mais necessário diante 

de uma sociedade profundamente mediada por dispositivos digitais, na qual se 

observa uma crescente evasão da experiência concreta em favor de 

identidades performativas e personas socialmente construídas. Inserido em 

ambientes de controle, vigilância e circulação programada de afetos, o sujeito 

tende a se adaptar passivamente ao fluxo algorítmico, reproduzindo padrões 

previamente definidos de comportamento e desejo. Nessa dinâmica, em que 

os estudantes se encontram hoje, nesse ecossistema virtual de oferta e 

demanda de entretenimento, os prazeres virtuais, convertem-se em 

mecanismos sutis de dominação, sem percebemos, nos quais a adesão acrítica 

à lógica do engajamento substitui a experiência formativa por uma integração 

conformista ao sistema. 

4 CONCLUSÃO 

“Interpol und Deutsche Bank, FBI und Scotland Yard 
Flensburg und das BKA, haben unsere Daten da 

Nummern, Zahlen, Handel, Leute 
Computerwelt Denn Zeit ist Geld 

Interpol und Deutsche Bank, FBI und Scotland Yard 
Finanzamt und das BKA, Haben unsere Daten da 

Automat und Telespiel 
Leiten heut die Zukunft ein 

Computer für den Kleinbetrieb 
Computer für das eigene Heim 

Reisen, Zeit, Medizin, Unterhaltung 
Computer Welt Denn Zeit ist Geld” 

(KRAFTWERK, 1981) 

 

Em “Computerwelt” (Mundo do Computador), da banda alemã de 

synthpop20 eletrônico Kraftwerk, apresentou ao mundo, de modo conceitual, 

 
20 Synthpop (abreviação de synthesizer pop) é um gênero e movimento musical que emergiu no 
final da década de 1970 e se consolidou nos anos 1980, caracterizando-se pelo uso 
predominante de sintetizadores, sequenciadores e tecnologias eletrônicas na composição e 
execução musical. Fortemente influenciado pelo experimentalismo da música eletrônica, pelo 
krautrock alemão e pela estética futurista, o synthpop articulou inovação tecnológica e crítica 
cultural, refletindo transformações sociais associadas à informatização, à automação e à cultura 
de massas. Bandas como Kraftwerk, Depeche Mode, New Order e Pet Shop Boys exemplificam 
o gênero, que desempenhou papel central na incorporação da tecnologia digital ao mainstream 
musical, frequentemente problematizando, de modo ambíguo, a relação entre sujeito, técnica e 
indústria cultural. 



33 
 

experimental e visionário, ainda na década de 1970, uma leitura crítica inserida 

no debate tecnológico que então emergia no mainstream. Passadas mais de 

cinco décadas, constata-se que esse mundo antecipado pela obra já se encontra 

plenamente incorporado à nossa realidade social. Tal constatação reforça a 

compreensão de que o problema que move esta pesquisa não se esgota em sua 

mera exposição, pois toca uma ferida aberta da contemporaneidade: como 

ensinar Filosofia em um mundo que opera segundo a lógica do espetáculo 

algorítmico, no qual o pensamento tende a se dissolver na superfície das 

imagens e nas estatísticas de engajamento. 

O percurso realizado, da crítica adorniana à análise das dinâmicas 

digitais, buscou compreender que a educação filosófica, diante do que 

chamamos de kitsch algorítmico, é mais do que uma tarefa pedagógica — é uma 

forma de resistência cultural. Ensinar Filosofia, nesse cenário, exige recuperar a 

experiência (Erfahrung) enquanto travessia e não apenas acúmulo de 

informações, formando sujeitos capazes de pensar contra o fluxo da 

imediaticidade. 

A pesquisa mostrou que a formação crítica, proposta por Adorno, não se 

reduz ao domínio de conceitos, mas exige uma postura reflexiva diante da 

própria forma como o conhecimento é produzido e mediado pelas tecnologias. A 

cultura digital, marcada por plataformas que produzem bolhas de interesse e 

simulacros de liberdade, repete de modo ampliado a denúncia da Dialética do 

Esclarecimento: o progresso técnico, quando separado da razão crítica, 

converte-se em instrumento de regressão. O desafio pedagógico, portanto, é 

reintegrar a Filosofia ao cotidiano, rompendo com a naturalização das mediações 

algorítmicas que moldam a percepção e o desejo. 

Essa percepção ganha relevância no contexto educacional, sobretudo 

para o professor de Filosofia em Pernambuco — realidade onde a escola pública, 

marcada por contradições socioeconômicas, encontra no digital tanto um desafio 

quanto uma possibilidade. A cultura algorítmica não é apenas uma presença 

externa, mas um mediador ativo entre professor, aluno e saber. Assim, repensar 

a prática filosófica nesse contexto exige compreender que o espaço da sala de 

aula é também um espaço de disputa simbólica, onde se define o que é 

conhecimento, o que é verdade e o que é liberdade. A Filosofia, ao ser ensinada, 

precisa recuperar seu poder de negatividade, ou seja, sua capacidade de resistir 



34 
 

ao consenso imposto pela velocidade informacional. 

A Base Nacional Comum Curricular (BNCC), ao delimitar competências e 

habilidades para o ensino de Filosofia, revela, de forma ambígua, tanto o 

reconhecimento da importância da reflexão crítica quanto a tendência à 

tecnificação da educação. O risco é transformar o ensino filosófico em mera 

ferramenta para a resolução de problemas, esquecendo que a Filosofia, em sua 

essência, não resolve, mas problematiza. O docente pernambucano, nesse 

contexto, torna-se um agente entre dois mundos: o da formação humana e o da 

racionalidade técnica, exigindo dele uma postura dialética, capaz de mediar sem 

se submeter, de ensinar sem domesticar, e de avaliar sem reduzir o pensamento 

à métrica. 

A investigação conduzida neste trabalho mostrou que o kitsch algorítmico 

não é apenas uma categoria estética, mas um sintoma da crise do 

esclarecimento. A promessa de autonomia que acompanha a expansão 

tecnológica se converte em dependência: quanto mais conectados, menos 

críticos nos tornamos. Nesse cenário, o ensino de Filosofia adquire um sentido 

renovado — o de proteger a experiência do pensamento contra a colonização do 

sensível. Pensar, aqui, é resistir à positividade do algoritmo e recuperar o direito 

à contradição. 

O professor de Filosofia pernambucano encarna essa resistência 

cotidiana. Sua prática não se limita à transmissão do saber, mas à criação de 

condições para que o pensamento aconteça. Ele é, nas palavras de Adorno, 

“aquele que se recusa a se adaptar”. Seu trabalho silencioso, muitas vezes 

invisível, representa a defesa da razão crítica em um mundo que celebra a 

irracionalidade digital. A cada aula, a cada pergunta que desafia o consenso, ele 

reafirma que o esclarecimento ainda é possível — não como totalidade, mas 

como lampejo. 

Conclui-se, portanto, que a Filosofia, ao ser ensinada no contexto do 

kitsch algorítmico, tem a tarefa de restaurar a capacidade humana de 

experienciar o mundo para além das representações calculadas. O professor 

pernambucano, enquanto mediador de mundos — o local e o digital, o racional 

e o afetivo —, carrega a responsabilidade de fazer da educação um ato ético e 

estético, consciente das mediações que o cercam. Sua prática, se crítica, pode 

transformar o cotidiano em ocasião de pensamento, a rotina em filosofia e o dado 



35 
 

em experiência. Essa talvez seja a mais nobre herança adorniana: pensar é 

negar o que se impõe como natural. 

E, nesse sentido, o futuro do ensino de Filosofia depende da capacidade 

de não sucumbir à lógica da adaptação. É preciso ensinar a pensar, não a se 

ajustar. A educação, quando crítica, não se curva ao algoritmo — o interpela, e 

o professor pode, e deve, reintroduzir a consciência onde reina a coisificação. 

Como já nos alertou o Kraftwerk, onde iriamos viver numa sociedade de 

adaptação e ode ao controle maquinal dos computadores, onde a cultura se 

torna funcional, e o ensino de filosofia, seguindo esse mesmo ritmo, seguirá uma 

ordem repetitiva, se tornando funcional e auxiliando na produção do sujeito 

reificado absoluto. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, T. Educação após Auschwitz. In: ADORNO, T. Educação e 
Emancipação. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2007. p. 121-142. 
 
ADORNO, T. Minima Moralia: reflexões a partir da vida danificada. São 
Paulo: Ática, 1993. 
 
ADORNO, T. Teoria estética. Lisboa: Edições 70, 2011. 
 
ADORNO, T; HORKHEIMER, M. Dialética do Esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 
 
ASIMOV, I. Fundação. São Paulo: Aleph, 2017. 
 
BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 2012. 
 
BESERRA, E. Indústria cultural e o Kitsch: reflexões a partir de Theodor Adorno. 
Revista Cacto - Ciência, Arte, Comunicação em Transdisciplinaridade 
Online, [S. l.], 2, n. 1, p.1-15, 2022. Disponível em: 
https://semiaridodevisu.ifsertao-pe.edu.br/index.php/cacto/article/view/382. 
Acesso em: 29 jul. 2025. 
 
BLADE RUNNER. Direção: Ridley Scott. Produção: Michael Deeley. Roteiro: 
Hampton Fancher e David Peoples, baseado no romance Do Androids Dream of 
Electric Sheep? de Philip K. Dick. EUA: Warner Bros., 1982. (117 min), son., 
color. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular (BNCC): 
Educação Básica. Brasília, 2018. 



36 
 

 
CAMPELLO, Filipe. Crítica dos afetos: ensaios sobre ética e subjetividade 
contemporânea. Recife: Editora UFPE, 2020. 
 
CERLETTI, A. O Ensino de Filosofia como problema filosófico. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
CYBERPUNK 2077. Desenvolvido por CD Projekt RED. Distribuído por CD 
Projekt. Varsóvia, Polônia: CD Projekt RED, 2020. Jogo eletrônico (RPG de 
ação). 
 
DIAS, C; GOMES, R; COELHO, P. A capacidade adaptativa da cultura digital e 
sua relação com a tecnocultura. TECCOGS – Revista Digital de Tecnologias 
Cognitivas, São Paulo, n. 16, p. 142–158, jul./dez. 2017. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/teccogs/article/view/49399. Acesso em: 20 
jul. 2025. 
 
DICK, P. Neuromancer. São Paulo: Aleph, 2016. 
 
FREIRE, J.; MACHADO, L. Educação e emancipação: o ensino de filosofia 
no nível médio à luz do pensamento de Adorno. Dialogia, São Paulo, n. 13, 
p. 45-58, 2011. 
 
GADAMER, H-G. Verdade e método: traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. Petrópolis: Vozes, 1997. 
 
HECK, R. Algoritmos que nos governam: reflexões filosóficas sobre 
propriedades críticas da atual estrutura da revolução informacional. 
Philósophos – Revista de Filosofia, Goiânia, v. 29, n. 1, p. 137–160, jan./jun. 
2024. Disponível em: https://revistas.ufg.br/philosophos/article/view/78173. 
Acesso em: 20 jul. 2025. 
 
HER. Direção e roteiro de Spike Jonze. Produção de Megan Ellison, Spike Jonze 
e Vincent Landay. Warner Bros. Pictures / Annapurna Pictures, 2013. 1 filme 
(126 min.), son., color. 
 
HORKHEIMER, M. Teoria tradicional e teoria crítica. In: HORKHEIMER, M. 
Teoria crítica: uma documentação. São Paulo: Perspectiva, 2002. p. 123–162. 
KRAFTWERK. Computer World [CD]. Kling Klang / EMI Records, 1981. 1 disco 
sonoro (35 min), estéreo. 
 
PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes; UNDIME/PE. Currículo de 
Pernambuco: Ensino Médio. Recife: SEE/PE; UNDIME/PE, 2021. 695 p. 
Disponível em: https://portal.educacao.pe.gov.br/wp- 
content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-
MEDIO- 2021_Final.pdf. Acesso em: 22 jul. 2025. 
 
RODRIGO, L. O ensino de filosofia na era digital. In: PEREIRA, T; BARBOSA, 
R. (Orgs.). Anais do VI encontro ANPOF educação básica. Toledo, PR: 
Instituto Quero Saber, 2025, p.15-26. 



37 
 

 
SIBILIA, P. O show do eu: a intimidade como espetáculo. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2008. 
 
TEIXEIRA, L; HORN, G. Adorno: por uma educação filosófica. In: TEIXEIRA, L; 
HORN, G. (Orgs.). Didática do ensino de filosofia: pressupostos teórico- 
metodológicos. Curitiba: CRV, 2017, p.87-128. 
 

 

  

 


