
O  C A N T O

C O T O V I A
DA

a  n e g a ç ã o  d a  m o r t e  e  a  m e n t i r a  v i t a l



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO
DEPARTAMENTO DE ARTES CURSO DE

LICENCIATURA EM ARTES VISUAIS

O CANTO DA COTOVIA: 
A NEGAÇÃO DA MORTE E A MENTIRA VITAL

RECIFE
2025 



O CANTO DA COTOVIA: 
A NEGAÇÃO DA MORTE E A MENTIRA VITAL

THALITA GOMES PEREIRA BATISTA

Trabalho de Conclusão de Curso
apresentado ao Curso de Licenciatura em
Artes Visuais da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito parcial para
obtenção do título de Licenciada em
Artes Visuais. 

Orientador (a): Profª. Dra. Ana Elizabeth Lisboa Nogueira Cavalcanti

RECIFE
2025 





BANCA EXAMINADORA 

________________________________________ 
Profª. Dra. Ana Elizabeth Lisboa Nogueira Cavalcanti

 (Orientador) Universidade Federal de Pernambuco

 _________________________________________ 
Profª. Dra. Maria Betânia e Silva 

(Examinador Interno) Universidade Federal de Pernambuco

 _________________________________________ 
 Profº. Dr. Sérgio Sezino Douets 

(Examinador Externo) Universidade Católica de Pernambuco



AGRADECIMENTOS

    É fundamental destacar que trabalhos como O Canto da Cotovia não se constroem
sozinhos, foi preciso a união e colaboração de pessoas de conhecimentos e
competências diversas, tanto do ambiente universitário quanto externo. Por isso,
agradeço a Deus, cuja a presença constante guiou cada passo da minha jornada e por
colocar pessoas incríveis em minha vida.
    Sou grata ao apoio e orientação de Professores e técnicos da UFPE e UNICAP (Ana
Lisboa, Pedro Bezerra, Andrea Maria Ribeiro), estudantes do curso de Artes Visuais e
Eletrônica da UFPE (André Felipe, Arthur Silva, Ana Gracielle, Ana Larissa, Eliú
Damasceno e Gabriel Medeiros) e Artistas externos (Marcos Alberto e Pedro
Henrique) que o projeto pôde ganhar forma concreta e se desenvolver em tudo o que
propunha. 
    Entre essas presenças, é indispensável reconhecer, o papel de Eliú Damasceno,
Marcos Alberto (artistas coprodutores) e Pedro Henrique, que estiveram ao meu lado
de forma contínua e comprometida, atuando como verdadeiros braços direitos em
todas as etapas do processo. Seja na construção prática, na resolução de problemas, na
tomada de decisões ou no suporte emocional e técnico, ambos foram pilares
fundamentais para que a obra se realizasse.
    Registro também a importante participação de Gabriel Medeiros, cuja contribuição
na programação das luzes foi essencial para dar vida ao ambiente sensorial da
instalação, permitindo que a poética da obra se traduzisse em ritmo, brilho e
atmosfera.
Da mesma forma, reconheço a contribuição especial dos demais colaboradores, que
ofereceram suporte constante e auxiliaram ativamente na etapa de divulgação,
ampliando o alcance da obra e fortalecendo sua presença dentro e fora do ambiente
acadêmico. Somo também o valioso apoio dos professores, pelo apoio e incentivo ao
protagonismo estudantil e pela segurança oferecida nos momentos de maior
complexidade. 
    A contribuição de cada um, seja na pesquisa teórica, no planejamento conceitual, na
construção da ambientação, divulgação, produção técnica envolvendo elétrica e
eletrônica ou no trabalho manual de montagem, foi essencial para realização da
instalação. Foi por meio da partilha de saberes, extensos períodos de maturação
conceitual e a superação de inúmeros desafios técnicos inerentes à prática artística
que, permitiu a riqueza de perspectivas, proporcionando uma articulação maior entre
teoria, prática e sensibilidade estética. Sem essa rede de colaboradores, não seria
viável materializar tamanha complexidade simbólica e sensorial. 



    Por fim, agradeço profundamente à minha família: minha mãe, Luzinalva Gomes, e meus
irmãos Thiago Gomes, Felipe Gomes, Jackelyne Gomes e Lucas Gomes, pelo suporte
incondicional que me sustentou em todos os momentos. A cada gesto de cuidado,
compreensão e incentivo, encontrei a força necessária para atravessar este percurso e chegar
até aqui com firmeza e serenidade. Agradeço também ao meu marido, Gleyson Bernardes,
cuja parceria e presença constante foram fundamentais para que eu pudesse me dedicar
plenamente a este processo. 
    Aos meus amigos e aos demais professores, Julianna Schmitt, Suely Cisneiros e Maria
Betânia expresso igualmente minha gratidão. Cada aula, orientação, gesto de apoio e troca de
experiências contribuiu significativamente para meu amadurecimento enquanto artista e
pesquisadora, ampliando minha visão e fortalecendo meu processo criativo.



    morte tornou-se o lugar em que o
homem melhor tomou consciência
de si mesmo (Ariès, 2012, p. 58).

AA



RESUMO

    Esta pesquisa analisa O Canto da Cotovia, instalação artística concebida a partir de
experiências pessoais de luto e fundamentada em referenciais teóricos
multidisciplinares sobre a morte, a finitude e a construção da identidade humana. A
obra emerge como resposta sensível ao silenciamento contemporâneo da morte,
intensificado por transformações culturais, práticas sociais e episódios coletivos,
como a pandemia de Covid-19. A partir das contribuições de Philippe Ariès, Paula e
Souza e outros autores que abordam o tabu da morte na sociedade ocidental, o estudo
contextualiza a perda como experiência fundamental à formação do sujeito e como
elemento cada vez mais afastado das vivências sociais. 
    O eixo teórico central apoia se em Ernest Becker e em sua noção de negação da
morte, explorando conceitos como mentira vital, sistemas de heroísmo, narcisismo
simbólico e os mecanismos psíquicos que sustentam a ilusão de permanência. Esses
referenciais dialogam diretamente com a estética da obra, que incorpora imagens, sons
e símbolos para revelar a tensão entre o desejo humano de transcendência e a certeza
de sua limitação ontológica. Nesse contexto, a figura da Cotovia (inicialmente surgida
de modo intuitivo no fazer artístico) é ressignificada como mediadora entre vida e
morte, memória e esquecimento, expressando no canto fragmentado da instalação a
travessia possível diante do indizível. 
    O trabalho também descreve, com o máximo de fidelidade possível, o processo
criativo desenvolvido no Ateliê de Gravura da Universidade Federal de Pernambuco
(UFPE) e posteriormente ampliado com o apoio da Bolsa de Incentivo à Criação
Cultural (BICC), que exalta o papel da técnica, da experimentação e da subjetividade
artística na construção de um espaço imersivo de reflexão. A instalação, concebida
como uma “casa” simbólica, reúne gravuras que representam excessos de vida e de
morte, máscaras identitárias e criaturas híbridas que corporificam a fragilidade
humana e denunciam os artifícios que utilizamos para nos afastar da consciência da
finitude. Ao relacionar teoria e prática, o trabalho demonstra que O Canto da Cotovia
é uma obra aberta, que convida o espectador a confrontar suas próprias convicções
existenciais, desestabilizando as defesas que sustentam a negação da morte. 
    Assim, vê-se que falar de morte é, necessariamente, falar de vida; e que a arte, ao
criar espaços de suspensão e escuta, pode restituir à finitude seu papel essencial na
construção do sentido e da verdade de cada sujeito. O trabalho reafirma, assim, a
necessidade de recolocar a morte no campo da experiência humana, reconhecendo que
somente ao encará-la é possível viver de modo mais lúcido e integral. 

Palavras-chave: Mentira vital, Negação da morte, Cotovia, Instalação artística,
Processo de criação.



RESUMEN

    This research analyzes O Canto da Cotovia, an art installation conceived from
personal experiences of mourning and grounded in multidisciplinary theoretical
frameworks on death, finitude, and the construction of human identity. The work
emerges as a sensitive response to the contemporary silencing of death, intensified by
cultural transformations, social practices, and collective events such as the Covid-19
pandemic. Drawing on the contributions of Philippe Ariès, Paula e Souza, and other
authors who address the taboo of death in Western society, the study contextualizes
loss as a fundamental experience in the formation of the subject and as an element
increasingly removed from social life. 
    The central theoretical axis is supported by Ernest Becker and his notion of the
denial of death, exploring concepts such as the vital lie, heroism systems, symbolic
narcissism, and the psychic mechanisms that sustain the illusion of permanence.
These frameworks directly dialogue with the aesthetics of the artwork, which
incorporates images, sounds, and symbols to reveal the tension between the human
desire for transcendence and the certainty of ontological limitation. In this context, the
figure of the Lark (initially emerging intuitively within the artistic process) is re-
signified as a mediator between life and death, memory and forgetting, expressing in
the installation’s fragmented song the possible passage through the unspeakable.|
    The research also describes, with the greatest possible fidelity, the creative process
developed at the Printmaking Studio of the Federal University of Pernambuco (UFPE)
and later expanded with the support of the Cultural Creation Incentive Grant (BICC),
which highlights the role of technique, experimentation, and artistic subjectivity in
constructing an immersive space for reflection. Conceived as a symbolic “house,” the
installation brings together prints that represent excesses of life and death, identity
masks, and hybrid creatures that embody human fragility and expose the artifices we
employ to distance ourselves from the awareness of finitude. 
    By relating theory and practice, the study demonstrates that O Canto da Cotovia is
an open work that invites the viewer to confront their own existential convictions,
destabilizing the defenses that sustain the denial of death. Thus, it becomes evident
that to speak of death is necessarily to speak of life; and that art, by creating spaces of
suspension and listening, can restore to finitude its essential role in the construction of
meaning and truth for each subject. The study therefore reaffirms the need to
reposition death within the field of human experience, recognizing that only by facing
it is it possible to live more lucidly and fully. 

Keywords: Vital Lie, The Denial of Death, skylark, installation art, creative process. 



Figura 1 — Gravuras da edição do poema La Danse Macabre publicadas por Guyoyt
Marchant (1485) ......................................................................................................... 20
Figura 2 — Gravuras da edição do poema La Danse Macabre publicadas por Guyoyt
Marchant (1485) ......................................................................................................... 21
Figura 3 — Fotografia com interferência digital da frente da instalação do projeto
BICC ........................................................................................................................... 29
Figura 4 — Parte interna da instalação BICC ........................................................... 30
Figura 5 — Parte interna da instalação BICC (2) ..................................................... 31
Figura 6 — Parte interna da instalação BICC (3)................................................ 32
Figura 7 — Mascaras da parte externa da instalação BICC .................................. 34-35 
Figura 8 — Mascaras da parte externa da instalação BICC ....................................... 36
Figura 9 — Mascaras da parte externa da instalação BICC ....................................... 37
Figura 10 — Mascaras da parte externa da instalação BICC ..................................... 38
Parte interna iluminada da instalação projeto BICC .................................................. 37 
Figura 11 — Parte externa da instalação BICC .......................................................... 40
Figura 12 — Parte interna iluminada da instalação projeto BICC ............................. 41
Figura 13 — Parte interna iluminada da instalação projeto BICC ............................. 42
Figura 14 — Primeira gravura do pássaro desenvolvida em Gravura A com a técnica
de isogravura (técnica alternativa à xilogravura) ....................................................... 44
Figura 15 — Segunda gravura do pássaro desenvolvida em Gravura A com a técnica
de xilogravura.............................................................................................................. 45
Figura 16 — Ilustração da Cotovia para instalação do projeto BICC ........................ 46 

LISTA DE FIGURAS



1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 11 

2 A MOTIVAÇÃO CRIATIVA ................................................................................ 14 

2.1 Porquê falar sobre a morte (minha experiência pessoal) ................................ 14 

3 DA MORTE DOMADA À MORTE INTERDITA NO

OCIDENTE................................................................................................................ 17 

3.1 A Morte Domada ................................................................................................. 17 

3.2 A morte de Si e do Outro .................................................................................... 19 

3.3 A Morte Interdita ................................................................................................ 22 

4 A NEGAÇÃO DA MORTE E O CANTO DA COTOVIA ................................. 25 

4.1 A negação da morte ............................................................................................. 25 

4.2 O canto da Cotovia: a queda da autoconsciência e a Mentira Vital do eu .... 27

5 ONDE FALAR DE MORTE É FALAR DE

VIDA........................................................................................................................... 44 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 47 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 11 

2 A MOTIVAÇÃO CRIATIVA ................................................................................ 14 

2.1 Porquê falar sobre a morte (minha experiência pessoal) ................................ 14 

3 DA MORTE DOMADA À MORTE INTERDITA NO

OCIDENTE................................................................................................................ 17 

3.1 A Morte Domada ................................................................................................. 17 

3.2 A morte de Si e do Outro .................................................................................... 19 

3.3 A Morte Interdita ................................................................................................ 22 

4 A NEGAÇÃO DA MORTE E O CANTO DA COTOVIA ................................. 25 

4.1 A negação da morte ............................................................................................. 25 

4.2 O canto da Cotovia: a queda da autoconsciência e a Mentira Vital do eu .... 27

5 ONDE FALAR DE MORTE É FALAR DE

VIDA........................................................................................................................... 44 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 47 

S U M Á R IS U M ÁR I



I N TRODUÇÃO

    A obra O canto da Cotovia surgiu como consequência de experiências pessoais com
a morte. Por isso, é importante ressaltar que, como toda experiência singular, não
carrega a missão de esgotar o tema de modo a impor verdades absolutas sobre ela.
Bem como, não tem por objetivo fazer uma descrição histórica pormenorizada sobre a
morte no ocidente - apesar de utilizarmo-nos dela para ressaltar pontos convergentes
com a visão deste trabalho. Discorreremos sobre as inspirações para a criação do
projeto, a descrição do fazer prático da obra, a inspiração do tema da morte e seus
símbolos, e faremos uso, quando necessário, do contexto histórico, para firmar a
importância e necessidade da obra na sociedade contemporânea. 
    A morte, ainda que constitutiva da experiência humana, tornou-se um território
delicado, frequentemente silenciado e revestido por mecanismos de negação que
atravessam tanto a vida subjetiva quanto as relações sociais. É nesse cenário que
emerge O Canto da Cotovia, obra artística concebida a partir de vivências pessoais de
luto e atravessada por reflexões teóricas que articulam psicologia, filosofia,
antropologia, história cultural e poéticas visuais. A obra, concebida como instalação
imersiva, busca criar um espaço sensível capaz de reaproximar o sujeito da própria
finitude, reposicionando a morte não como objeto de afastamento, mas como
experiência constitutiva da identidade e da própria potência de viver.
    Ao longo deste trabalho, o leitor encontrará, primeiramente, a contextualização da
morte como elemento estruturante da consciência humana, apoiada em leituras de
autores como Philippe Ariès (2012), que desvela o percurso histórico da relação
ocidental com a finitude, e Blanches de Paula (2020) e Lindolfo Alexandre de Souza
(2020), que analisam o silenciamento contemporâneo do luto, especialmente
intensificado diante da pandemia de Covid-19. Essa contextualização serve para situar
o problema central do estudo: o apagamento progressivo da experiência da morte nas
práticas sociais (nos ritos, nos discursos e na própria imaginação cultural), que produz
um afastamento que enfraquece a relação do sujeito com sua verdade existencial (de
perecimento).
    Bem como, na sequência, o trabalho mergulha na noção de negação da morte,
principalmente a partir das reflexões de Ernest Becker (2023), cujo livro A Negação
da Morte fornece um eixo teórico que sustenta nossa análise. É nesse ponto que se
desenvolvem os conceitos de mentira vital, sistemas de heroísmo, narcisismo
simbólico e as formas pelas quais o ser humano constrói defesas psíquicas contra a 12
consciência da própria finitude. Esses referenciais são articulados às tensões internas
presentes na obra, que se expressam através de imagens, sons e composições visuais
que simbolizam tanto o desejo de transcendência quanto o colapso das defesas
existenciais. 

10



    A partir dessa fundamentação, o texto apresenta a gênese da Cotovia, figura que
inicialmente surgiu de modo intuitivo durante exercícios de gravura e que,
posteriormente, adquiriu contorno simbólico à luz do Dicionário dos Símbolos
(Chevalier & Gheerbrant (2001)). A Cotovia torna-se mediadora entre vida e morte,
entre o silêncio e a palavra, entre o movimento ascendente e o declínio, entre os
opostos mais fundamentais da existência, configurando-se como metáfora da travessia
e da revelação (o desnudar). Seu “canto”, expresso na instalação, em meio a vozes
sobrepostas e fragmentadas, serve de guia para o espectador e funciona como fio
condutor para a experiência do trabalho.
    O leitor encontrará também a descrição detalhada do processo criativo e construtivo
da obra, desde sua gestação no ateliê de gravura da Universidade Federal de
Pernambuco até sua ampliação por meio do edital do Bolsa de Incentivo a Criação
Cultural (BICC). Esse percurso é narrado não apenas como processo técnico, mas
como travessia subjetiva, marcada por ressignificações, reelaborações do luto e
descobertas sobre o próprio sentido da finitude. A instalação é apresentada como um
espaço íntimo, uma “casa” simbólica, cujas paredes exibem gravuras que representam
excessos de vida e de morte, tensões corporais, rostos mascarados, criaturas híbridas e
gestos insistentes que expressam o desespero humano diante da vulnerabilidade
ontológica.
    Ao analisar a obra, o estudo evidencia como cada componente visual, sonoro ou
espacial participa da construção de uma narrativa que denuncia as estratégias de
autopreservação simbólica - as máscaras, os papéis sociais, os rituais de disfarce - que
compõem as mentiras vitais às quais nos agarramos para suportar a consciência do
fim. O Mito da Queda, reinterpretado a partir de Becker, também ocupa lugar central
no texto, iluminando a dualidade entre a dimensão animal e simbólica do ser humano,
sua busca incessante por transcendência e o inevitável retorno à própria limitação.
Por fim, o trabalho conduz o leitor à compreensão de que falar de morte é,
inevitavelmente, falar de vida. Na medida em que a obra provoca a suspensão das
distrações que organizam a existência cotidiana, ela convida à exposição do que
preferimos ocultar: o desamparo, o medo, o desejo de permanência, a fragilidade e a
13 necessidade de olhar para si sem a mediação das máscaras heroicas. O Canto da
Cotovia não oferece respostas, mas abre um campo de tensões sensíveis, espaço de
conflitos intencionais, em que cada espectador pode confrontar sua própria narrativa
existencial, encontrando novas formas de sentido diante da finitude - o campo de
batalha foi previamente pensado, mas as batalhas internas não, preservando o
ineditismo da obra em cada expectador.

11



12

    Assim, esta pesquisa apresenta não apenas uma obra artística, como inicialmente
poderia eu mesma ter pensado, mas uma reflexão profunda sobre a condição humana
(proporção posterior que a obra tomou, quase que por si mesma), articulando
experiência pessoal, teoria multidisciplinar e elaboração estética para questionar o
modo como vivemos, morremos e narramos a nós mesmos. O percurso aqui
desenvolvido convida o leitor a adentrar essa “casa”, cômodo por cômodo, para
reconhecer na Cotovia (e em seu canto) a oportunidade de restituir à morte o lugar que
lhe cabe na compreensão da vida.
    Portanto, compreendo que na tentativa de narrar aquilo que é um tabu (tema
socialmente intocado) como a morte é preciso considerar o que Júlio Pimentel Pinto
aponta: “a experiência vivida, ao se tornar escrita, transforma-se, [...] a passagem da
‘dor sentida’, para a ‘dor escrita’” (2024, p. 16). No caso, a dor sentida para a dor da
criação artística (não como engano, para encobrir uma verdade, mas sim, como um
meio de transfiguração poética da experiência individual); assim, podendo relatar de
por meio da arte aquilo que era intocável. Uma necessidade de expor artisticamente o
que socialmente é escondido. Neste texto, busco traduzir a dor sentida em algo visível
e materialmente simbólico, estético e representativo de tudo o que nos cerca e constrói
nossa relação com a morte. 



2  A MOTIVAÇÃO CRIATIVA

2.1 Porquê falar sobre a morte (minha experiência pessoal) 

[...] a ideia da morte e o medo que ela inspira perseguem o
animal humano como nenhuma outra coisa (Becker, 2023,
p. 11). 

13

    Não saberia dizer quando a minha trajetória com a temática da morte começou,
porque, desde que me lembro, já no início da minha tenra infância, os pensamentos
acerca da finitude rondavam a minha cabeça. Dessa maneira, se seguiu até o dia que
cursei a disciplina A Morte e o Morrer no Ocidente, ofertada no curso de Artes
Visuais, ministrada pela historiadora Juliana Schmitt. Nesta, deu-se o contato mais
concreto que experienciei com a ideia de mortalidade. O que inicialmente eram apenas
pensamentos, ideias e achismos, que foram construídos ao longo de relações pessoais
e crenças religiosas, tomou um caráter mais factual e científico. A minha visão sobre o
mundo ampliou-se diante de toda uma história vivida pela humanidade.
     Consciente ou inconscientemente, na história da humanidade ocidental (no recorte
da idade média até a contemporaneidade), a morte e suas representações, símbolos e
significados estão encravados na condição do estar vivo. Ela, a morte, é um fenômeno
que transcende qualquer perspectiva ideológica ou religiosa. Ao mesmo tempo, o
entendimento sobre esse fato sofreu e sofre transformações conforme os modos de
vida que se configuram e reconfiguram. Para perceber essas mudanças, basta
olharmos para o passado, o que vemos durante séculos ou milênios, são pessoas
encarando a morte de uma maneira diferente da nossa atualidade¹.
    Houve um tempo em que “sociedades tradicionais tinham o hábito de rodear o
moribundo e de receber suas comunicações até seu último suspiro” (Ariès, 2012, p.
274), algo próximo da vida cotidiana e as pessoas estavam mais habituadas a ela. Por
outro lado, nos tempos modernos, a atitude em relação à morte mudou drasticamente.
Atualmente, a morte é frequentemente encarada com medo e ansiedade, a ponto de
evitarmos até mesmo mencionar. “Ariès conclui que o tabu da morte surge como uma
resposta à necessidade moderna de manter a aparência de felicidade constante”
(Vasconcelos; Miranda, 2023, p. 35). 

¹ Tema melhor explorado no capítulo 2 (Da morte domada à morte interdita no ocidente), onde será mostrada
diversas perspectivas sobre a morte historicamente.



14

    Esta mudança na atitude em relação à morte é atribuída à evolução das sociedades,
como por exemplo, à distância crescente das pessoas em relação aos rituais funerários
e à medicalização da morte², referindo-se ao processo no qual a morte e tudo que a
envolve, como o luto, é afastada da experiência humana de tal modo que passa a ser
encarada como um problema técnico e até patológico, colocando-a como uma doença,
a qual buscamos curar. Partindo desta perspectiva, analiso minhas experiências, me
inserindo nessa realidade contemporânea e me reconheço como um indivíduo que
evitou a morte. Mesmo que desde a infância já possuísse algum nível de consciência
de que um dia eu não estarei mais aqui, essa consciência incipiente não é comparável
a quando estamos diante da própria morte.
    Aos meus 15 anos de idade, em 2015, vivi a minha primeira grande perda, a perda
da minha amada avó - para outros indivíduos este primeiro contato com a morte pode
dar-se de modos diversos. O fato citado deu-me o contato vívido da experiência da
perda, por meio da morte, e aos meus 20 anos, em 2020, quando eu e o resto do
mundo nos vimos diante de uma pandemia, da Covid-19, é que essa visão da morte
potencial ou iminente tornou-se resolutamente palpável (época em que notícias de
óbitos tornaram-se corriqueiras). Nesse contexto, a morte torna a se fazer presente,
pois alcançou novamente meu contexto familiar, desta vez, meu pai veio a falecer.
    Em ambas as situações me deparei com uma figura que hoje entendo como uma
presença de ausências. Se na primeira experiência mostra-se a “presença de ausentes”
de modo individual e particular, na segunda ela se mostra num contexto coletivo. Para
entender essa “presença de ausentes”, devemos, primeiramente, esclarecer com Paula
e Souza (2020) que a pandemia intensificou o tabu com a morte, caracterizado pela
banalização das perdas e pelo silenciamento do luto. Com a proibição dos ritos
funerários, houve o silêncio, e com ele, findam a oportunidade de elaboração
simbólica do morrer, de acordo com Sanfelicio (2022) o interdito da visualização dos
corpos nos funerais — que ocorreu na pandemia, rompeu o vínculo entre presença
física e passagem. Como uma ruptura que apenas esses eventos podem cultivar “o
momento de criar significados que por meio de “uma imagem encontra o seu
verdadeiro sentido em representar algo que está ausente, e só pode estar aí em
imagem; faz aparecer o que não está na imagem, mas que só na e através da imagem
pode aparecer” (Sanfelicio, 2024, p. 9 apud Belting, 2014, p. 182), como uma
tentativa de restituir a existência daqueles que partiram. 

² Medicalização da morte, em termos gerais, significa que a morte, que antes era vivida socialmente,
espiritualmente ou no espaço doméstico (algo familiar e/ou comunitário), passou a ser tratada quase
exclusivamente como um problema médico. Em vez de ser um evento humano e comunitário, virou um “caso
clínico” a ser administrado em hospitais, tecnologias e por meio de procedimentos de especialistas médicos.



15

    Assim, a distância que foi criada entre vivos e mortos nesse período, da pandemia,
nos evidenciou socialmente algo que era experienciado apenas internamente, um
distanciamento compulsório e intransponível; uma tensão criada entre a existência e o
desaparecimento, a presença substituída pelas imagens à distância dos caixões
lacrados. Víamos os enterros coletivos e os noticiários que não nos deixavam esquecer
o crescente número de vítimas, acompanhado da falta de rituais fúnebres e despedidas
dignas.
    Desta feita, em minha experiência de silenciamento da morte e do luto, me levou a
experimentar as presenças e ausências com profundidade, uma inquietude gerada por
toda dor, solidão e descaso com a vida e a morte. De modo simbólico, a “presença”
converteu-se no meu reconhecimento de incapacidade de mudar a existência da morte,
pois ela sempre estará lá. Sendo a “ausência” uma marca de uma cicatriz deixada
pelas partes de mim que se foram com aqueles que partiram (e com eles o que vivi).
Foi pela efervescente angústia de minhas ausências, melhor elucidadas com a
disciplina A morte e morrer no ocidente, que hoje persigo o entendimento do morrer,
tendo como entendimento fundamental que ela é “uma proposição universal da
condição humana” (Becker, 2023, p. 11).



16

    “Você já pensou na morte hoje?” Uma pergunta que para alguns pode ser esquisita,
repleta de aversão e superstição, outros podem responder de modo
surpreendentemente simples com um “sim” ou um “não”. Quando olhamos para
sociedade atual que valoriza a produtividade, a positividade, a corrida por uma vida
perfeita e obcecada por uma estética corporal, completamente cronometrada e
metrificada, vemos que há uma busca por “lançar o temido para longe das vistas
sustenta a ilusória exclusão da ideia da possibilidade da morte e do morrer de qualquer
fase ou momento do cotidiano” (Almeida, 2021, p. 46). Esse panorama, faz-nos
refletir como essa situação nos leva ao esquecimento de que não possuímos o real
controle de nossas vidas - onde tudo pode mudar, tudo pode acabar a qualquer
momento. 

3 DA MORTE DOMADA À MORTE INTERDITA NO OCIDENTE 

Falar sobre a morte é um tabu para mais de 73% dos
brasileiros. É o que mostra a pesquisa inédita, encomendada
pelo Sindicato dos Cemitérios e Crematórios Particulares do
Brasil (Sincep) e realizado pelo Studio Ideias, divulgada na
segunda-feira (24) na abertura do evento "Inspirações sobre
vida e morte", em São Paulo (G1, 2018, s/p). 

    As estatísticas reveladas pelo site do G1 no ano de 2018 denunciavam o cenário
brasileiro, mas que se reverberaram em muitas culturas ocidentais. Entretanto, a
história nos mostra que não foi sempre assim. O autor Philippe Ariès apresenta através
de seu livro chamado História da Morte no Ocidente que, ao longo do tempo, a
relação do homem com a morte mudou conforme as transformações e fenômenos
sociais que se desdobram lentamente ao longo dos séculos, por meio de um panorama
traçado na Alta Idade Média até o século XIX, nos oferece um caminho de
entendimento sobre como começamos a lidar com a morte como um tabu. Com isso
faremos um breve levantamento das mudanças na relação do homem com a morte
para entendermos o papel do projeto O canto da Cotovia.

3.1 A Morte Domada

    Entre o período da Alta Idade Média até o século XII, as relações com a morte
costumavam ser compartilhadas familiarmente e socialmente (Ariès, 2012). “A morte
do moribundo era assistida por parentes e amigos, inclusive pelas crianças” (Silva,



17

O rei Ban teve uma queda grave. Quando voltou a si, percebeu
que o sangue escarlate lhe saía pela boca, pelo nariz, pelas
orelhas: “Olhou o céu e pronunciou como pôde […] ‘Ah,
Senhor Deus, socorrei-me, pois vejo e sei que meu fim é
chegado’.” (Ariès, 2012, p. 31–33).

    As pessoas medievais viviam de forma tão íntima com a morte que quando
percebiam a sua chegada iniciavam de imediato seus rituais. Vale ressaltar que não
significa que o medo de morrer não existia, mas, como relatado, era mais controlado.
E isso se deve a influência da Igreja Católica, disseminado costumes dotados de
orientações espirituais e rituais fúnebres com promessa de salvação como um
caminho de uma boa morte (Ariès, 2012). A ideologia cristã presente na época, gerava
a ideia de que a morte era apenas uma passagem, o caminho para a vida eterna.
    A crença de que o que vem após a morte será melhor, cultivou durante muito tempo
um significado tranquilizador perante a morte, mesmo com uma expectativa de vida
baixa e poucos recursos medicinais; a morte era um evento frequente, ainda sim, as
pessoas reuniam-se com seus familiares e vizinhos em seus momentos finais, para
realizarem seus rituais conforme os preceitos religiosos cristãos (Ariès, 2012).

2017, p. 6), ou seja, havia um senso de comunidade onde a morte costumava ser
apenas mais um evento comum da vida, compartilhado sem restrições. Tão próximo
que havia ritos de preparação para uma boa morte, coletivamente e individualmente,
que eram antecipados graças aos anúncios que advinham de “sonhos e presságios e o
sujeito tomaria as providências para a sua própria morte” (Silva, 2017, p. 6).
    Para entendermos melhor essa percepção, Ariès exemplifica com romances de
cavalaria medieval, nos situando como morriam os antigos:

    Havia uma consciência diante de um destino irremediável, e por isso só resta
abraçá-lo e aguardá-lo, assim, com o objetivo de achar sua salvação, iniciavam-se
seus preparativos ao lado dos entes queridos:

Em 1874 ela pegou uma colerine (uma doença má). Ao fim de
quatro dias, disse: ‘Ide buscar o senhor cura, avisar-vos-ei
quando for necessário’, e dois dias depois: ‘ide dizer ao senhor
cura que venha dar-me a extrema-unção (Ariès, 2012, p. 36). 



18

    Tal realidade revela uma parte dos costumes dos que viviam nessa época sobre a
morte, e como a morte ritualizada permitia um cuidado com seus mortos, desde o
velório ao sepultamento - e com aqueles que permaneciam. Tratava-se de 19 um
evento coletivo em que todos da comunidade participavam. Aceitar a morte como
algo intrínseco da vida é nomeado por Ariès (2012) como morte domada — aquela
que acompanha um ritual de passagem baseado na resignação passiva e confiança
mística, cultivado pelo costume e aceitação do fim. 

    As relações com a morte alteram-se com o passar das eras e das localidades em
que ocorrem. Assim, sendo elucidada a visão da morte na Alta Idade Média, devemos
saber que a visão dela na contemporaneidade é de silenciamento; mas antes de
adentrarmos nesse silenciamento, é preciso entender que para sair de uma experiência
de morte compartilhada em coletivo, foram necessárias uma série de transformações
histórico-culturais que foram ganhando mais espaço entre os séculos XIX e XX.
    Bem como, acentuaram-se na Baixa Idade Média alguns eventos que foram
alterando os rituais e, principalmente, a percepção da morte por parte do indivíduo
moribundo. Eventos esses que conduziram os sujeitos até o isolamento
contemporâneo sobre a morte, e 

mesmo persistindo até o século XIX, a solenidade ritual da
morte no leito tomou, no fim da idade média, entre as classes
instruídas, um caráter dramático, uma carga de emoção que
antes não possuía. [...] esta revolução reforçou o papel do
moribundo nas cerimônias de sua própria morte. Ele prossegue
no centro da ação que não só preside como anteriormente, mas
também determina sua vontade (Ariès, 2012, p. 57). 

3.2 A morte de Si e do Outro 



    Por meio de novas representações do juízo final³, o que era inicialmente partilhado
entre amigos e familiares, situado no fim dos tempos, posteriormente adquire
interpretações mais pessoais, uma espécie de juízo particular, vivenciado por cada
sujeito na hora de sua morte, inteiramente responsável pelos atos de sua biografia -
alimentando o imaginário de medo do inferno, incentivando a necessidade de
confissão. O leito de morte outrora compartilhado, tornou-se intimamente decisivo,
pois a alma do moribundo se apresenta diante de Deus sozinho. Esse novo modo de
compartilhar e encarar a morte, da transição da Alta para a Baixa Idade Média, deu
início a uma visão de um morrer mais interiorizado e de autorresponsabilidade pela
salvação. Outro marco que reforçou essa interiorização e colocou a consciência
humana face a face à sua própria limitação do corpo (que encarcera a alma (espírito)),
foi a Peste Negra, ao trazer uma experiência de morte súbita, estimulando cada vez
mais a salvação individual - sem tempo para preparações e ritos. Então, se o homem
pode perecer subitamente, não restando nada ao corpo e incertezas à alma, “A
decomposição é o sinal do fracasso do homem, e neste ponto reside, sem dúvida, o
sentido do macabro, que faz desse fracasso um fenômeno novo e original” (Ariès,
2012, p. 59).
    Um episódio que mudou para sempre a visão e tratamento do homem com a morte
foi um evento de morte em massa, repentina e de formas nunca vistas. Esse foi o
cenário de uma morte rápida e violenta. O grande surto que aconteceu na Europa a
partir de 1347 e, posteriormente, nomeado de Peste Negra. As pessoas não tinham
mais tempo de “sentir” a chegada do fim, não tinham tempo de iniciar seus
preparativos, porque o contato com a morte era intermitente. Morriam com medo de
chegar perto de seus familiares por causa do alto contágio. Agora, os moribundos
morriam sozinhos, abandonados. Este panorama provocou um impacto no imaginário
da época, destruindo os rituais da boa morte. Iniciando uma nova interpretação social
e mental sobre o morrer.

³ A transição do paradigma quanto a visão do Juízo Final por parte da Igreja Católica não será debatida aqui (da
transição da morte compartilhada e serena para a morte individualizada e como luta de salvação), este debate é
de ordem teológica; então, apenas pegaremos o fato como dado histórico e utilizaremos em nossa argumentação,
mas Ariés (2012) analisa em seu livro alguns pontos mais a fundo, como “Os fenômenos que escolhemos para
esta demonstração são: a representação do Juízo Final, no final dos tempos; o deslocamento do juízo para o fim
de cada vida, no momento exato da morte; os temas macabros e o interesse dedicado às imagens da
decomposição física; e a volta à epígrafe funerária e a um começo de personalização das sepulturas” (p. 50, cf.). 

19



O tratamento dado às pessoas mais pobres, e a maioria da gente
da classe média era ainda de maior miséria. Em sua maioria, tal
gente era detida nas próprias casas, ou por esperança, ou por
pobreza. Ficando deste modo, nas proximidades dos doentes e
dos mortos, os que sobreviviam ficavam doentes aos milhares
por dia; como não eram medicados, nem recebiam ajuda de
espécie alguma, morriam todos quase sem redenção. Muitos
eram os que findavam seus dias na rua, de dia ou de noite. [...]
A tal estado chegou a coisa, que não se tratava, quantos aos
homens que morriam, com mais carinho do que se tratava agora
das cabras (Boccaccio, 1971, p. 17–18, apud Schmitt, 2017, p.
20).

    Este ocorrido negativo para a humanidade, do homem com a peste negra, gerou
posteriormente, contrariando o contexto histórico, muito conteúdo para a arte e
literatura, como as danças macabras (Figuras 1 e 2) — gênero literário comum entre
21 os séculos XV e XVI, o qual denunciava a soberania da Morte sobre a
humanidade, sem distinções de classe, gênero ou cor (Schmitt, 2016). 

Figura 1 — Gravuras da edição do poema La Danse Macabre publicadas por Guyoyt Marchant (1485) 

Fonte: Disponível em: http://www.lamortdanslart.com/danse/France/Paris/dm_paris00.htm. Acesso em: 20 out.
2025

20



A primeira, ao mesmo tempo a mais antiga, a mais longa e a
mais comum, é de resignação ao destino coletivo da espécie e
pode ser resumida da seguinte fórmula: Et moriemur, morremos
todos. A segunda, que aparece no século XII, traduz a
importância, reconhecida durante toda duração dos tempos
modernos, da própria existência e pode-se traduzir nesta outra
fórmula: a morte de si mesmo. A partir do século XVIII, o
homem das sociedades ocidentais tende a dar à morte um
sentido novo. Exalta-a, dramatiza-a impressionante e
arrebatadora. Mas ao mesmo tempo, já se ocupa menos da sua
própria morte, e, assim, a morte romântica, retórica, é antes de
tudo a morte do outro — o outro cuja saudade e lembrança
inspiram, nos séculos XIX e XX, o novo culto dos túmulos e
dos cemitérios (2012, p. 65–66). 

    A dança macabra é apenas um exemplo de como visualizarmos um novo tipo de
sentimento sobre a morte. Revelando agora um homem frágil, ciente de seu destino
finito, não mais pertencente à ordem coletiva. “Ele seria o resultado dos
questionamentos acerca de Deus e do lugar do homem no mundo" (Schmitt, 2017, p.
23). Uma percepção verdadeiramente fatalista, demasiada dramática, mas ao mesmo
tempo importante, pois o homem estava colocando-se no centro de si. Como bem
resume Ariès:

Figura 2 — Gravuras da edição do poema La Danse Macabre publicadas por Guyoyt Marchant (1485) 

Fonte: Disponível em: http://www.lamortdanslart.com/danse/France/Paris/dm_paris00.htm. Acesso em: 20 out.
2025

21



    A análise de Ariès, mostra a transição das relações com a morte marcada por
mudanças profundas na sensibilidade ocidental, acentuando os séculos XVIII e XIX, a
morte de si o centro do drama era o indivíduo moribundo, que se preparava para o
próprio julgamento e vivenciava a morte como momento decisivo de sua biografia
espiritual, na morte do outro ocorre um deslocamento do foco para aqueles que
permanecem. A experiência de morte torna-se sobretudo uma experiência de luto, de
saudade e de culto à memória, consolidada na personalização dos túmulos, nos
cemitérios–jardins e na preservação sentimental dos vestígios do falecido. Assim, o
Ocidente passa de uma morte que exigia introspecção e vigilância espiritual para uma
morte que exige lembrança, elaboração emocional e continuidade afetiva, revelando
uma profunda reorganização cultural na forma de sentir e significar a finitude.

3.3 A Morte Interdita 

A morte, tão presente no passado, de tão familiar, vai se apagar
e desaparecer. Torna se vergonhosa e objeto de interdição
(Ariès, 2012, p. 84).

    Após entendermos o percurso medieval que a história humana passou com a morte,
chegamos ao século XIX para nos estendermos aos dias atuais. Para isso, façam-se as
seguintes perguntas: quantos de nós gostamos de ir ao hospital? Quantos de nós
visitamos algum ente querido no asilo ou até mesmo em seu túmulo? Quanto
consumimos de produtos estéticos e remédios para garantir uma boa aparência e
saúde? Como agimos quando temos algum enfermo dentro de casa?
    Todas as questões levantadas nos apresentam locais de dor, doenças e sofrimento.
Ou seja, são cenários onde nos deparamos com a realidade da qual jamais nenhum ser
vivo escapou, o seu fim. A sociedade contemporânea ocidental vem se tornando cada
vez mais industrializada, tecnológica e acelerada; a cultura vem sofrendo com isso em
muitos aspectos, em especial, a maneira que lidamos com o luto. Um dos fatores
ressaltados por Ariès é a transição do local de morte, aquela morte coletiva, familiar
que ocorria na intimidade de um lar, é substituída pela frieza de um espaço hospitalar.
Cada vez mais terceirizado, racionalizado, oculto. Morrer em um hospital passa a ser
um privilégio, afinal, morrer em casa tornou-se um infortúnio, como descreve Ariès
(2012, p. 86): 

22



Uma família na qual tinha então toda a confiança. Hoje, a
iniciativa passou da família, tão alienada quanto o moribundo,
ao médico e à equipe hospitalar, são eles os donos da morte, de
seu momento e também de suas circunstâncias.

    Geramos uma cadeia de falácias para si, nos convencendo de que medicamentos,
procedimentos, rotina saudável pode fazer milagres. Nos prendemos a coisas, a
trabalho, a rotina, é a emoção que se é preciso evitar, tanto no hospital quanto na
sociedade de um modo geral, destaca Ariès (2012, p. 87). Disseminamos isso quando
faltamos com a verdade para o outro, em especial, o enfermo, que está em um leito
lutando pela vida. Essa falta com a verdade está atrelada a uma motivação para a
omissão do enfermo do seu estágio final, a desculpa disfarçada da boa intenção para
poupá-lo dessa provação.
    Têm-se tornado cada vez mais difícil pensarmos e falarmos na morte porque a
nossa cultura atual cria e promove mecanismos ocultadores da passagem do tempo, da
realidade da vida, das coisas realmente importantes; seja algo simples como, quando
compramos um produto de beleza qualquer, para disfarçar rugas para enganar as
sequelas dos anos vividos, até a adesão de sistemas complexos, como os planos
funerários, que abordam os

Rituais tradicionais, como o velório e a visita ao cemitério,
permanecem, mas com significativas transformações. O
embalsamamento, por exemplo, preserva a aparência do corpo,
criando a ilusão de que o falecido ainda está vivo e apagando
simbolicamente o caráter definitivo da morte (Vasconcelos e
Miranda, 2023, p. 34). 

    Estas são apenas algumas das práticas que nos afastam da imagem provocada pela
mudança natural das fases da vida (ou da morte). Todo ser humano necessitaria, para
cumprir o ciclo da vida, nascer, crescer e morrer; mas, infelizmente, o último ponto
está sendo apagado de nossas relações e memórias. E é por isso que projetos como O
Canto da Cotovia se fazem necessários, pois são espaços criados para conduzir o
espectador a recobrar essas experiências da finitude — morte, luto, perda, entre
outras. 

23



4  A NEGAÇÃO DA MORTE E O CANTO DA COTOVIA 

4.1 A negação da morte

“[...] no passado, hoje e no futuro, será sempre uma hostilidade
contra o reconhecimento de que o homem vive à custa de
mentir para si mesmo sobre si mesmo e sobre o mundo […] é
uma mentira vital” (Becker, 2023, p. 76).

    Ernest Becker (1924–1974), um antropólogo norte-americano, autor da obra A
negação da morte (2023), propõe que, o medo da morte e a angústia que ela inspira, é
aquilo que movimenta o ser Humano. Para o autor, o que assola os homens é
justamente o temor que eles têm da morte. Por conseguinte, diz ele que a morte se
apresenta de uma forma muito mais aceitável nos homens primitivos — para o termo
“homens primitivos” Ernest quer se referir a homens não necessariamente pré
históricos, mas às gerações antepassadas que se estendem até meados da Idade Média,
sem necessariamente fazer uma delimitação histórica desse termo —, pois, para estes,
carrega um significado de elevação, uma passagem para outro mundo e talvez uma
vida muito melhor; bem como, visto no capítulo passado, morte domada, por meio da
análise de Ariès (2012).
    Por sua vez, a morte passa a ser encarada com outros dilemas pelo homem
contemporâneo, a qual desempenhará um papel fundamental em sua estrutura
psíquica. A relação, na morte, do homem e seu encontro com o sobrenatural, passa a
ser de difícil aceitação no homem contemporâneo.
    Nesse contexto, Becker apresenta um termo que, utilizado por ele em face da visão
contemporânea da morte, para mim, revelou o caminho para o objetivo final do meu
trabalho, o conceito de mentira vital; termo que se refere à tendência humana de negar
ou evitar conscientemente, ou inconscientemente, a realidade da morte para conseguir
viver com uma sensação de segurança e significado.
    A ciência da finitude se apresenta como uma das angústias mais fundamentais da
existência humana e que, para lidar com ela, os seres humanos recorrem a
mecanismos psicológicos de autoengano (Becker, 2023). Isso porque, para Becker,
vivemos em um dilema travado pela compreensão da mortalidade e a limitação em
aceitar com plenitude essa verdade, “[...] esse paradoxo existencial de condição de
individualidade dentro da finitude” (Becker, 2023, p. 48)”.

24



    Uma intrinsecidade, entre a ciência da mortalidade e a aceitação de que a morte é
inevitável, incontrolável que tenta elaborar meios de defesa para não sucumbir em
uma desconsolação, expressadas por meio da cultura, ambiente social e subjetividades
— compondo nossas crenças, valores e identidades. Essa aparente contradição nasce
“dado o fato de ser ele metade animal e metade simbólico” (Ibid., p. 48).
    Dessa dualidade de construções, surgem diversas tensões como, por exemplo,
administrar o percurso da própria vida, com a ciência de ser dotado de inteligência e
imaginação para interferir, construir e destruir seu habitat, como um tipo de Deus,
porém, do tipo que sangra e definha. É nesse espaço que são desenvolvidos conceitos
fundamentais a toda raça humana, como: heroísmo, narcisismo e significância
cósmica. Que são verdadeiras engrenagens psicológicas que oferecem aos sujeitos
sensação de sentido e valoração.

O fato é que a sociedade é assim e sempre foi: um sistema de
ação regido por símbolos, uma estrutura de condições sociais e
de papéis, de costumes e regras de comportamento, destinada a
servir de veículo para o heroísmo dos seres terrestres. Cada
roteiro é único e singular, já que cada cultura tem um sistema
de heroísmo diferente. O que os antropólogos chamam de
“relatividade cultural” é, na verdade, a relatividade dos
sistemas de heróis em todo mundo (Becker, 2023, p. 23). 

    Becker parte da premissa de que todo ser humano tende a se sentir especial,
detentor de uma singularidade inigualável, único. Isso se deve ao seu eu simbólico,
“que parece dar ao homem um valor infinito num esquema de coisas atemporal”
(Ibid., p. 50), como um desejo de afirmar a importância de sua existência na criação e
acima dela, sendo esse o gerador de todas as feituras humanas, desde a arte, à política,
religião, avanços científicos, entre outras coisas.
     Esse desejo é o que origina, como determina Becker, o heroísmo, o impulso de se
destacar e sobressair perante outros, e a chave para isso é o narcisismo — “a ânsia
natural do homem pela atividade de seu organismo, seu prazer em incorporar e
expandir-se podem ser alimentados ilimitadamente no terreno dos símbolos e, com
isso, passar à imortalidade” (Ibid., p. 21). São termos apresentados para entendermos
a necessidade humana de mostrar e comprovar seu lugar de importância no mundo,
como formas de proteção psicológica contra o fato da mortalidade. As pessoas criam
narrativas sobre si mesmas e sobre o mundo na tentativa de tornar-se menos
vulneráveis à consciência de sua própria finitude.

25



    Com isso, Becker também apresenta a importância do papel do caráter neste
contexto. Argumentando que o caráter trata-se de uma construção psicológica que as
pessoas desenvolvem para lidar com a angústia de morrer. Ele descreve o caráter
como “uma desonestidade necessária e básica acerca da própria pessoa e de toda sua
situação" (Becker, 2023, p. 80). Ou seja, o caráter entra como uma forma de defesa,
quase obsessiva, contra o desespero provocado na existência paradoxal humana.
    As pessoas forjam seus caracteres e personalidades para se protegerem do pavor
existencial que sente sobre a sua incapacidade de controlar o seu fim, enganando a si
mesmas sobre suas forças, capacidades, importâncias e valores, criando e tentando
reafirmar uma significância cósmica que manifesta-se de várias maneiras, como
comportamentos de busca por poder, status e reconhecimento — uma concepção
pessoal e ilusória da verdade constitutiva da Mentira Vital —; porque, “para o homem
é muito difícil reconstituir a totalidade da condição humana. Ele quer ter o seu mundo
seguro, feito para o prazer, quer culpar os outros pelo seu destino” (Ibid., p. 91). Ou
seja, a problemática da finitude vai muito mais além do que a morte do corpo físico,
significa para o homem, antes de tudo, o fim de sua personalidade, seus atos,
conquistas e tudo o que foi capaz de realizar em vida. Com ele, sequer, conseguindo
imaginar que suas construções, enquanto vivente, irão simplesmente ter fim, abaixo
de sete palmos da terra, junto à sua “persona ímpar”, pois essa situação seria como um
atestado de furto existencial, nada pior do que o fardo do esquecimento. 

4.2 O canto da Cotovia: a queda da autoconsciência e a Mentira Vital do eu 

o homem é uma união de contrários, de autoconsciência e de
corpo físico”, um ser que experimenta o paradoxo de ser meio
anjo, meio besta, um animal com um rosto único e um nome
próprio, mas que tem “consciência do terror do mundo e de sua
morte e deterioração” (Becker, 2023, p. 95 apud Menezes,
2016, p. 4). 

    A ideia de um trabalho imersivo surgiu dentro do Laboratório/Ateliê de Gravura da
Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), administrado pela professora Doutora
Ana Elizabeth Lisboa Nogueira Cavalcanti, responsável por cultivar um espaço de
aprendizado, experimentação e troca de conhecimentos, sendo este um ambiente
fundamental para minha formação e construção enquanto artista. 

26



    O Laboratório/Ateliê foi o local onde pude compreender e desenvolver a técnica da
gravura não somente como linguagem artística, mas como um modo de pensar arte.
Com ela, aprendi a ter paciência com o processo de criação e a reconhecer os
pequenos “erros” como potência criativa. Foi nesse contexto que participei do projeto
de extensão Arte e Tecnologia: uma experiência de expansão da gravura, também
coordenado pela professora Ana Lisboa no Laboratório de Gravura.
    Este projeto de extensão, realizado na UFPE (em parceria com o curso de Ciências
da Computação da Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP), este
coordenado pela Profª. Dra. Andrea Maria Nogueira Cavalcanti Ribeiro, por sua vez),
fundamentou-se na integração das técnicas tradicionais da gravura com elementos
tecnológicos contemporâneos — como o aprendizado de utilização de sensores, LEDs
e dispositivos eletrônicos em meio às artes. A partir de então, pude iniciar a
elaboração de minha identidade artística, que cresceu e expandiu-se com o tempo,
transformando-se com as conexões entre tecnologias e artes, possibilitadas nesse
espaço. Assim, a primeira centelha para a criação de um local interativo com gravura
e tecnologia se deu, a qual, posteriormente, teve sua elaboração aprofundada e
construção possibilitada por meio do edital da BICC.
    A proposta de projeto enviada ao BICC consistia em dar continuidade ao que já
estava sendo elaborado na extensão, um projeto multidisciplinar unindo gravura
tradicional e novas tecnologia interativas, a fim de criar um ambiente imersivo e
intimista, onde as pessoas poderiam conectar-se consigo mesmas e elaborar reflexões
acerca da sua finitude, por meio de representações simbólicas da mortalidade, uma
obra multissensorial de cunho poético, surgindo assim, O canto da Cotovia.
    A construção deste projeto, da BICC, levou cerca de nove meses, nesse ínterim
houve um trabalho intenso de construção manual e processos de ressignificações
internas sobre as minhas experiências com o luto, as quais me ajudaram a entender o
real significado do tema do projeto.
    É nessa perspectiva, que o meu trabalho, O canto da Cotovia, trata-se de uma
transfiguração das minhas experiências e necessidades de falar sobre a finitude e tudo
que ela implica desde a minha infância. Uma pulsão que me levou a buscar sentido
por meio da arte para sentimentos silenciados, como um caminho para dar forma e
corpo ao indizível; assim como destacado por Rueda e Costa Ferreira (2016), em sua
publicação A experiência artística como fundamento no processo de individuação,
onde a arte se apresenta como um acontecimento que reorganiza a subjetividade,
movendo os processos de ressignificação simbólica das experiências conscientes e
inconscientes.

27



    Por esse prisma, o fazer artístico não é apenas representação, mas experiência
vivida, integrada ao corpo, memória e imaginação. É o momento em que o processo
de criação constrói quem o realiza, nos obrigando a ter um tipo de coragem que nasce
da capacidade de vulnerabilidade. A dificuldade maior não foi construir a obra em si,
mas sim, permitir dar voz ao silêncio e entender o porquê dentre todos os temas
possíveis a morte foi o que me abraçou.
    No início do processo de construção do projeto prático, passado o ímpeto teórico e
estritamente interno, havia uma insegurança de transformar algo tão pessoal e íntimo
em matéria pública, além do receio de enfatizar a dor de tal forma que isso pudesse
atraí-la ainda mais. Eu não podia parar, mas, ao mesmo tempo, eu precisava continuar,
havia dias em que o trabalho acontecia com fluidez, em outros bastava olhar para o
material para sentir todo peso e desespero de tudo o que estava sendo evocado. Criar
também pode ser um processo doloroso, sendo preciso matar, ou pelo menos
enfrentar, o que nos paralisa — o perfeccionismo, a necessidade de controle, de ser o
herói da sua própria história, o medo de falhar e de não ser suficiente —, ou seja,
encarar nossas mentiras vitais que nos resguardam de todo sofrimento. Houve
momentos em que foi necessário me afastar, porque o processo parecia querer me
engolir, mas estava nítido: algo precisava morrer para que eu pudesse continuar, era
preciso transformar toda densidade emocional em algo maior.
    A produção artística, todo estudo, esforço físico e psíquico que ela implica, ocorreu
pela necessidade de nomear os interditos da vida. Nesse ponto, a criação torna-se mais
desafiadora porque as estruturas e símbolos começam a se formar e fazer sentido. A
obra não é uma representação do luto, mas uma transfiguração simbólica de onde
guardamos nossas mentiras vitais para sobreviver.

28



Figura 3 — Fotografia com interferência digital da frente da instalação do projeto BICC

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

29



    Quando olhamos para a construção feita neste projeto (vista na Figura 3 acima) a
qual remete a um mausoléu, não se trata de túmulo para corpos, é uma representação
do nosso interior, onde enterramos os ecos, pesadelos, sonhos, memórias antigas,
silêncios e tudo o que foi emudecido. Estes ecos do interior humano foram
representados por imagens gravadas, no interior da construção, de corpos humanos e
antropomórficos (Figuras 4 a 6), apresentando-se das mais diversas maneiras, como
em figuras com rostos duplos, braços erguidos em um gesto de súplica, enrolados uns
nos outros, seres rastejantes, expressando em seus movimentos tanto o desespero
quanto a resistência, com olhares fixos e feições monstruosas repletas de tensão.
Imagens que não se mostram heroicas, controladas ou estáveis, são corpos que saíram
da encenação narrativa das mentiras vitais, já não podendo mais sustentar a fantasia
de imortalidade, lidando com o colapso de suas defesas existenciais, revelando-se em
seu estado mais cru, um corpo animal, mortal e limitado, desejando desesperadamente
a transcendência. As imagens estão lá para nos lembrar da nossa fragilidade e
desespero, denunciando o que queremos negar, são como espelhos; como diz Becker
(2023), elas são um lembrete inconveniente da nossa mortalidade. Assim, as imagens
contidas dentro da construção do cômodo realizado no projeto d’O Canto da Cotovia
contém ilustrações que escolhi (consciente ou inconscientemente) para evidenciar o
alijamento das mentiras vitais. 

Figura 4 — Parte interna da instalação BICC 

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

30



Figura 5 — Parte interna da instalação BICC (2)

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

31



Figura 6 — Parte interna da instalação BICC (3)

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024. 

32



    Soma-se a isso outro ponto fundamental, o “Mito da queda” é apresentado na
narrativa desta obra, A negação da morte de Ernest Becker, e cativou-me na
construção do meu trabalho. Antes de continuar a explanação sobre esse mito, é lícito
enfatizar que o livro de Becker possui uma abordagem multidisciplinar, incorporando
conhecimentos da psicologia, antropologia, psicanálise e filosofia para analisar as
condições humanas em sua relação com a morte — não restringindo-se a uma área
apenas de conhecimento, como é o escopo da própria vida. Em meio às abordagens
que competem à filosofia, o autor nos conduz até Soren Kierkegaard, apresentando o
como um dos grandes estudiosos da condição humana e precursor da moderna
psicologia clínica; assim, após o adendo, retomamos ao Mito da queda por meio da
voz de Becker que afirma que

A pedra fundamental da visão do homem de Kierkegaard é o
mito da Queda, a expulsão de Adão e Eva do Jardim do
Paraíso. Nesse mito se contém, como vimos, o entendimento
básico da psicologia de todos os tempos: a de que o homem é
uma união de contrários, de autoconsciência e de corpo físico
(Becker, 2023, p. 95). 

    O Mito da Queda descreve a trajetória do homem a partir de um estado de
inocência para o pecado e mortalidade, em outras palavras, a saída da ignorância de
sua condição, para a pavorosa responsabilidade de autoconsciência sobre seu destino
imutável; onde o

foco do pavor não é a ambiguidade em si, é o resultado do
julgamento a que o homem é submetido: o de que, Adão comer
o fruto da árvore da sabedoria, Deus lhe dirá: ‘Terás morte
certa’. Em outras palavras, o terror final da autoconsciência é o
conhecimento da própria morte (Becker, 2023, p. 96).

    Quando Kierkegaard parte da ideia de que o homem é uma síntese entre o finito e o
infinito, temporal e eterno, nada mais é que, uma união instável provocada pelo
conflito existencial, o paralelo de um corpo limitado, mortal, mas dotado de liberdade
e imaginação suficiente para refletir sobre o eterno.

33



    Ernest Becker retoma essa análise como uma narrativa simbólica para explicar o
surgimento da consciência, do eu e sobretudo dos mecanismos cultivados pelos
indivíduos para negar a morte. Nada mais do que as vicissitudes da dualidade entre a
inocência/ignorância e a autoconsciência/consciência da morte que desembocará na
Mentira Vital. Sendo esse o reflexo em essência do caminho da Mentira Vital, traçada
e apontada nas descobertas dos sistemas inventados para desviar o olhar do abismo,
nos fazendo questionar

Que estilo essa pessoa usa para funcionar automaticamente e
sem espírito crítico no mundo, e de que modo esse estilo mutila
o seu verdadeiro crescimento [...] até que ponto uma pessoa
está sendo escravizada pela sua mentira caracterológica a
respeito de si mesma? (Becker, 2023, p. 97). 

   Essas indagações permeiam a existência do O canto da Cotovia. Nesta obra, O
Canto da Cotovia, o mito é apenas uma referência de como essa duplicidade revela as
várias nuances do caráter humano, ou, como gosto de interpretar, são como máscaras
que usamos para lidar com as diversas situações da vida, incluindo a morte. Trago
essa representação na parte externa da instalação artística (Figura 7, 8, 9 e 10): rostos
como lembrete das ações e memórias figurativas, construídas e reconstruídas
diariamente para encobrir a possibilidade de lidar com situações limites (como a
morte).

34



Figura 7 —
 M

ascaras da parte externa da instalação B
IC

C
 

Fonte: A
cervo da autora. R

ecife, 2024.
35



Figura 8 —
 M

ascaras da parte externa da instalação B
IC

C
 

Fonte: A
cervo da autora. R

ecife, 2024.
36



Figura  9 —
 M

ascaras da parte externa da instalação B
IC

C
 

Fonte: A
cervo da autora. R

ecife, 2024.
37



Figura 10 — Mascaras da parte externa da instalação BICC 

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

38



    As máscaras que moldamos e trocamos, são como ferramentas que usamos para
contar nossas Mentiras Vitais. Como em um teatro de angústias que acarreta a
construção de diversas identidades imaginárias, sendo tentativas de recuperar a
ignorância perante a mortalidade desde a “queda da consciência”  .
    A obra O Canto da Cotovia nos traz projeções visuais, no interior da sua estrutura,
da tensão humana presente no Mito da Queda. A tensão entre um corpo que apodrece
e o eu simbólico desejando ser imortal; batalha essa que está representada por
ilustrações de corpos animalescos no interior da instalação construída , mas como
gosto de pensar, uma “casa” (Figura 11), pela simbologia que a palavra carrega:

Como a cidade, como o templo*, a casa está no centro do
mundo, ela é a imagem do universo. A casa tradicional chinesa
(Ming-t’ang) é quadrada; ela se abre para o Sol nascente, o
dono da casa se volta para o sul, como o imperador em seu
palácio: a implantação central da construção se faz segundo as
regras da geomancia*. O teto é furado com um buraco para a
fumaça; o solo, com um buraco para drenar a água da chuva; a
casa tem, assim, o seu centro atravessado por um eixo que
reúne os três mundos. A casa árabe também é quadrada,
fechada em torno de um claustro quadrado que encerra em seu
centro um jardim* ou fonte*: é um universo fechado em quatro
dimensões, cujo jardim central é uma evocação do Éden, aberto
exclusivamente à influência celeste. A iurte mongol é redonda,
em relação com o nomadismo, pois o quadrado orientado
implica a fixação espacial; o mastro central, ou apenas a coluna
de fumaça, coincide com o Eixo do mundo (Chevalier;
Cheerbrant, 2001, p. 196). 

   O termo é utilizado por Becker para referir-se como a consciência humana é grande demais para o animal que
somos, onde percebemos nossa vulnerabilidade, insignificância e morte inevitável, em oposição a inocência
original (pré-queda do pecado original, como visto no Mito da Queda).
  A instalação cúbica possui dimensões de 2,20 m x 2,20 m x 2,20 m, totalmente construída com madeirite e
barras de ferro para oferecer uma melhor sustentação. Seu acabamento externo foi realizado com massa corrida
e tinta branca, enquanto que na parte interna apenas foram necessárias três demãos de tinta preta para
proporcionar um ambiente mais escuro, além de massa de modelagem para escultura para evitar completamente
qualquer entrada de luz que pudesse escapar nas brechas internas da instalação. 

4

5

4

5

39



Figura 11— Parte externa da instalação BICC

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

40



    Revelando-se de fora para dentro como um convite ao seu interior o local onde
ocorre o cerne de toda sua narrativa imersiva e interativa, a casa, foi construída
internamente com luzes que piscam, personagens que brilham no escuro ao serem
iluminados (figuras 12 e 13) e sons que remetem às figuras, todos esses elementos
com o intuito de levantar um dos questionamentos mais fundamentais da vivência
humana: 

Fi
gu

ra
 1

2 
—

 P
ar

te
 in

te
rn

a 
ilu

m
in

ad
a 

da
 in

st
al

aç
ão

 p
ro

je
to

 B
IC

C
 

Fo
nt

e:
 A

ce
rv

o 
da

 a
ut

or
a.

 R
ec

ife
, 2

02
4.

41

QUEM É VOCÊ?



Figura 13 — Parte interna iluminada da instalação projeto BICC 

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

42



43

   Essa dinâmica apresenta-se como uma possibilidade de encontrar seu eu verdadeiro.
A obra, O Canto da Cotovia, como um campo de tensões que caracteriza o luto e a
finita condição humana, encerradas com excessos de vida e excessos de morte. Os
excessos de vida, excesso de distrações e atividades práticas durante a vida fática que
levam à distração constante da mente, nos afastam da consciência de finitude, estão
representados nas ilustrações gravadas na casa, nestas veem-se gestos insistentes dos
corpos híbridos que se levantam e nas suas formas multiplicadas; enquanto que o
excesso da morte, visto pela decadência, imobilidade, esvaziamento, silenciamento,
desagregação da forma (uma presença insistente de signos de carência que não
deixam esquecer a mortalidade), também faz-se presente nas ilustrações da casa,
manifestadas no desespero dessas criaturas perante a sua vulnerabilidade ontológica.
Como proposto por Becker, a consciência da morte, intensifica a vida, e a vida,
quando atravessada pela perda, pode tornar-se insuportável, pois “se engana acerca de
suas forças e capacidades, de sua importância e valor, para não sucumbir ao completo
desespero em um mundo que pode engolfá-lo a todo momento” (Menezes, 2019, p. 3).
    Sendo a casa uma travessia simbólica, de recolhimento das experiências humanas,
percebi que faltava uma presença que pudesse trazer um respiro para toda a narrativa,
uma intermediadora, a personificação de um guia que dá esperança (um operador
metafórico que leva da constatação da morte para a possível resposta em vida do
inevitável), denominada de Cotovia. Ela é responsável por guiar aqueles que se
permitem aventurar em seu lado íntimo.
    Vale destacar que a Cotovia não surgiu como um conceito pronto, ela é fruto de um
gesto espontâneo, do fazer artístico e aprendizado da gravura, oriundos do processo
criativo vivenciado no Ateliê de Gravura. Quando ainda estava aprendendo sobre as
técnicas de xilogravura no componente curricular de Gravura A, ofertada pela
professora Ana Lisboa, a personagem veio como uma sensação, uma expressão, de
modo não intencional, a representação simples de um pássaro (provavelmente, pelo
desejo de infância de querer voar) (Figuras 14 e 15).



Figura 14 — Primeira gravura do pássaro desenvolvida em Gravura A com a técnica de isogravura
(técnica alternativa à xilogravura) 

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

44



Figura 15 — Segunda gravura do pássaro desenvolvida em Gravura A com a técnica de xilogravura

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

45



    Algo que estava no inconsciente foi traduzido para o consciente por meio do fazer
artístico. A Cotovia era apenas uma silhueta, uma ave sem espécie, até o momento do
contato com o Dicionário dos Símbolos de Jean Chevalier e Alain Gheerbrant, em
meio a uma pesquisa despretensiosa, mas curiosa, me deparei com um pássaro, agora
delimitado, e o significado do seu nome: 

A cotovia, por sua maneira de elevar-se muito rapidamente no
céu ou, ao contrário, de deixar-se cair bruscamente, pode
simbolizar a evolução e a involução da Manifestação. Suas
passagens sucessivas da terra ao céu e do céu à terra unem os
dois pólos da existência: ela é uma espécie de mediadora
(Chevalier; Cheerbrant, 2001, p. 296). 

    Foi nesse momento em que a imagem ganhou nome e sentido e se encaixou
perfeitamente na proposta da obra, a Cotovia (Figura 16) é, portanto, a representação
de um pássaro-guia que habita entre polos opostos, aquela que pode fazer o
intermédio entre a vida e a morte; assim, posteriormente, a obra recebeu o seu nome
no título: O canto da Cotovia, firmada na “interação da criatura viva com as
condições que a rodeiam está implicada no próprio processo da vida” (Dewey, 1985,
p. 89 apud Rueda; Costa Ferreira, 2016, p. 45). Esse insight, do surgimento do
pássaro à obra, pode ser explicado pela crença de que quando o sujeito criador e a
obra estão alinhados de modo permissivo, surgem símbolos representantes da criação,
seja dos males seja dos desejos da alma (antes mesmo de serem compreendidos), “é
um momento no qual acontece a mobilização, transformação e criação do homem e do
mundo, de forma integral e concomitante” (Rueda; Costa Ferreira, 2016, p. 48). 

Figura 16 — Ilustração da Cotovia para instalação do projeto BICC

Fonte: Acervo da autora. Recife, 2024.

46



    Logo, a Cotovia entra como o símbolo guia que dentro da dinâmica da experiência
da casa ganha voz, para representar seu “canto” ela recita o pai-nosso (reza católica)
que se perde (ou esconde-se) numa série de frases e sons de vozes simultâneas,
gravadas anteriormente e reproduzidas numa miríade de vozes humanas interpoladas
para representar o lamento das outras figuras presentes na instalação. O seu canto
anuncia a oportunidade de enfrentar, combater, os excessos, de vida e de morte,
provocados pelas vivências dos vários eus, ou seja, o canto da cotovia nos guia para o
combate aos excessos, enquanto a multiplicação das máscaras que criamos nos
distancia desse embate (levando a perdição de si mesmo). O canto da cotovia:

Na luz da manhã, a cotovia, qual ventura desencarnada
levantando vôo, simboliza o impulso do homem para a alegria.
Na opinião dos teólogos místicos, o canto da cotovia significa a
prece clara e jubilosa diante do trono de Deus (Chevalier;
Cheerbrant, 2001, p. 296). 

    A cotovia não é a morte, é a figura que circula entre a vida e a morte, a voz que
rompe o silêncio interior entre a memória e o esquecimento, entre o que permanece e
42 o que se perde, criando a oportunidade para que o silenciado encontre expressão. É
o contraponto às mentiras vitais, descrita por Becker, pois não mascara a finitude, ela
revela-a, por meio do seu canto, em meio a vozes que tentam se sobrepor a sua
oração, ela se mantém entre ruídos que misturam confissões, sentenças e a insistente
indagação de “quem é você?”, fomentando um ambiente de tensões psíquicas, um
espaço limítrofe entre os conteúdos visíveis e os invisíveis, demandando uma
necessidade de reflexão do espectador.
    Assim, a morte é elaborada, a identidade interrogada e a Cotovia apresentam se
como a figura capaz de atravessar o caos, trazendo luz ao indizível. Mais que uma
personagem, a Cotovia, é uma resposta sensível e palpável ao tumulto interno,
portanto nasce da escuta sensível das vozes desordenadas e a possibilidade de
ressignificação.
    Agora, esclarecendo a sequência dos fatos, para elucidar como se deu a importância
e surgimentos dos elementos do projeto, coloco-os em ordem cronológica:
primeiramente, cursei o componente curricular de Gravura A no ano de 2021, onde
pude conhecer as técnicas tradicionais da gravura e surgiu a mim a imagem do
pássaro; posteriormente, no ano de 2022–2023 entrei no projeto de extensão Arte e
Tecnologia,  onde aprofundei os conhecimentos da gravura e obtive conhecimentos
tecnológicos aplicados à arte, e, no desenrolar da prática da Extensão, nascendo a
ideia da casa (para unir tecnologia e arte com o meu olhar); concomitantemente à 

47



Extensão eu estava cursando a disciplina de A Morte e Morrer no Ocidente, a qual
deu-me o tema para realização dessa empreitada (de união de tecnologia e arte); e, por
fim, em minhas pesquisas pessoais fecha-se o ciclo, pois identifiquei o significado do
pássaro, como sendo a Cotovia.
    Desse modo, mesmo que a Cotovia tenha surgido anteriormente à casa, ela não se
coloca fora das inquietações que me levaram à construção da obra que queria unir
tecnologia e arte e o tema da morte, pois, foi dessa angústia que minha própria
experiência evocou a sua aparição, a mesma que posteriormente estruturou-se na
construção da obra.
    Assim, após descrever todo o passo a passo da inspiração até o início do processo
de construção da casa, o ponto chave de ligação entre esse itinerário descrito acima e
a conceituação da necessidade de criação da obra está nos excessos (de vida e de
morte), que ao serem cultivados nos prendem na nossa própria ilusão criada -
descoberta esta feita após pesquisas feitas para o fundamento teórico do projeto. Essa
descoberta, dos excessos, fazia-se evidente a ser exposta, pois nos faz abandonar a
consciência de nossa condição real, ignorando a tensão vital que nos move. Então, a
conceituação teórica quase obriga a sua realização prática.
    O projeto propõe, assim, uma reflexão sobre o viver com um eu fragmentado, com
todo tipo de defesas, sejam os papéis sociais que assumimos, trabalho, estudo, status,
relacionamentos, prazeres etc., submersos em um mundo de distrações para suportar a
vida finita, apegando-se aos artifícios religiosos, políticos e culturais; agarrando-se a
qualquer coisa como se fosse sua salvação, sua fuga, porém, completamente
insensíveis à chegada do fim. Para isso, “a casa” carrega em seu âmago imagens que
viabilizam uma narrativa alegórica dos excessos, mas sempre deixando margem para a
imaginação e interpretação pessoal. 
    É por meio da união entre teoria e prática que tracei a minha jornada em busca de
desenvolver um espaço de reflexão e denúncia da mentira vital humana. Revelar o
desespero das distrações organizadas, habituados à fabulação de que se é mais que um
animal mortal. Desnudar a narrativa que seguimos contando e recontando para nós
mesmos a fim de esquecermos a nossa verdadeira face, alheios de que somos seres
finitos, incapazes de dominar a morte, porém, com a potencialidade latente de que
somos capazes de viver de modo alinhado consigo, lúcidos diante do fim. Esse é o
clamor da Cotovia, para que olhem para si e reconheçam em sua vida a verdadeira
condição de sua existência. Afinal, todos nós vamos morrer, mas a forma com a qual
escolhemos viver pode ser a chave para que não pereçamos ainda em vida. 

48



    Minhas reflexões atuais sobre O Canto da Cotovia espelham minha visão sobre
morte — após experiências que tive com ela, e com base em todos os autores que li
(como Philippe Ariès, Juliana Schmitt, Ernest Becker e outros, até mesmo diálogos
que tive com diversas pessoas sobre o tema). Foi com base nisso, que hoje, posso
dizer que falar de morte é inevitavelmente falar de vida. Só podemos entendê-la
quando olhamos para vida. Quando analisamos os desdobramentos das relações
humanas com os acontecimentos que surgem diante de nossa existência enquanto
atuamos entre os palcos da vida e da morte procurando entender e conhecer a si
mesmo.

5 ONDE FALAR DE MORTE É FALAR DE VIDA

    Viver implica necessariamente conviver com a certeza silenciosa da morte, não
queremos lembrar que aqueles com quem convivemos, inclusive nós mesmos, temos
prazo de validade, embora a sociedade contemporânea mova-se para ocultar esse fato.
Estamos dentro de uma casa que pode desabar a qualquer momento, e negar isso é
uma das vias que pode assegurar a nossa sanidade, por isso, grande parte do
comportamento humano, desde a busca por poder até as ações simplórias do dia a dia,
nasce da tentativa de tornar-se imortal (ir além do prazo de validade desconhecido),
mesmo que seja através de uma breve memória de um amigo, em fotos postadas em
redes sociais, quando deixamos o nome gravado em uma árvore do parque, quando
fazemos arte ou quando simplesmente deixamos registrado em uma lápide: “aqui jaz o
(parente) amado”, esses são mecanismos que fazem parte do nosso imaginário
heróico, como aponta Becker (2023), as pequenas marcas de permanência que
eternizamos ao dar significância cósmica.
    Fica claro, portanto, que o terror da morte não paralisa, ele movimenta o mundo.
Tão intensamente que nos fez construir, enquanto humanidade, instituições que
moldam e direcionam o mundo, construindo diferentes subjetividades que sustentam
toda narrativa simbólica social.
    Por meio da criação de um imaginário de excessos, como denunciado neste
trabalho, vê-se a busca incessante em preencher a nossa breve vida de “propósitos”,
atreladas a discursos acelerados e encorajamento de ideias de que sempre existe algo a
ser alcançado, nunca satisfeitos, sempre em busca do impossível, vestindo nosso fardo
com o discurso de amor à vida, mas, no fundo, encobrindo o temor da morte. Essa é a
grande mentira que cria o paradoxo da existência humana - a aparente, e ilusória,
dualidade entre vida e morte.
    

49



    Em minha experiência pessoal, faço uma analogia simbólica com a ideia de uma
casa, podemos pensar nas paredes da casa erguida como atos heróicos, onde
penduram-se as cabeças de quimeras narcísicas, para afirmar a existência; protegida
por um telhado de significâncias cósmicas, encobrindo-o de sentido, para proteger-se
do vazio oferecido pelo céu. Um espaço edificado no medo e disfarçado com
símbolos e reforçados à luz do caráter, numa tentativa de resguardar-se do frio
externo da finitude.
    Nesse sentido, concluo que negar a morte apenas nos distância de nós mesmos.
Quando Becker fala da mentira vital, reconheci em minhas vivências, que também
construí as minhas próprias narrativas, máscaras e ideias de heroísmo. E a sociedade,
ao reforça-las, acaba transformando a morte em um território desconhecido e
amedrontador, onde as pessoas evitam entrar a todo custo. É, portanto, uma obra que
denuncia os excessos que nos prendem no decorrer do espetáculo das distrações
chamado “vida”, tornando visíveis estruturas psíquicas nas imagens das máscaras, nos
corpos híbridos entalhados na madeira, na presença do pássaro Cotovia em seu clamor
e nas vozes aterrorizadas, que são emitidas pela dinâmica de sons, ou seja, um retrato
da fragilidade que nos constitui.
    A obra O Canto da Cotovia também evidencia a urgência de recolocar a morte no
centro da experiência social contemporânea, especialmente em um contexto que
insiste em silenciá-la. Como discutido no desenvolvimento do trabalho, a pandemia da
Covid-19 escancarou o apagamento dos rituais de despedida, a impossibilidade de
velórios, a impessoalidade dos números e o luto interrompido que marcou milhares de
famílias. Somam-se a isso as transformações culturais que privatizam a dor, o
afastamento dos ritos comunitários e a hegemonia dos discursos que incentivam a
produtividade constante como forma de afastar a consciência da finitude. Nesse
cenário, a obra se coloca como espaço de resistência sensível e palpável, oferecendo
ao espectador a possibilidade de restituir à morte seu valor simbólico e sua função
estruturante na identidade humana, iluminando a fragilidade compartilhada que o
tecido social insiste em ocultar.
   Valendo ressaltar que embora as dinâmicas colaborativas e trajetórias do projeto
tenham desempenhado papel decisivo no desenvolvimento e construção da instalação,
não foram aqui todas examinadas em sua totalidade, uma vez que outras abordagens
possíveis ultrapassam o escopo delimitado para este Trabalho de Conclusão de Curso
(TCC). 
    

50



Longe de encerrar a discussão, este estudo abre espaço para que tais dimensões sejam
aprofundadas por novos pesquisadores e por investigações pessoais posteriores, seja
no âmbito de pós-graduações, artigos acadêmicos ou outras produções que venham a
dar continuidade às reflexões inauguradas neste percurso. Assim, O Canto da Cotovia
não encerra sua importância neste escrito, mas permanecerá como obra e campo de
pesquisa em expansão, convidando a desdobramentos futuros.
   Desta feita, defendo a importância de recuperarmos a presença simbólica da morte
no cotidiano, para que possamos aprender a encará-la com lucidez. Não para
voltarmos a costumes passados como da era medieval, mas reconhecer que o tabu em
torno do luto pode limitar a experiência humana, é preciso aceitar que assim como a
vida, a morte também cumpre seu papel. A arte nesse contexto, se apresenta, para
mim, como um lugar de encontro comigo mesma e com a responsabilidade de
enfrentar as dores da vida de modo a não temê-la, mas aceitar que tudo e todos tem
seu tempo. Assim, a obra O canto da Cotovia, se coloca como um gesto artístico
contra as narrativas que interditam a morte, reconduzindo-a para o campo da
experiência, retirando-a do exílio que a modernidade lhe impôs. É preciso encarar o
medo do fim, para construir uma vida menos pautada nas elaborações heroico
narcisísticas e mais consciente do que realmente importa. Ao invés de ocultar a morte,
convidá-la a falar; encará-la como é, ao invés de romantizá-la. A obra não tem o
objetivo de oferecer respostas prontas, mas levantar o questionamento: quem é você
diante da certeza da morte?
   Assim, este trabalho se encerra reafirmando que enfrentar a morte não significa
dobrar-se diante dela, mas reconhecer, com lucidez, o que sustenta a própria vida. O
Canto da Cotovia torna-se, então, mais que uma instalação: é um convite a escutar o
que permanece quando todas as defesas se desfazem. Ao permitir que o canto da
Cotovia atravesse o silêncio imposto à finitude, a obra aponta para uma verdade
simples e inevitável: somente quem ousa olhar para a morte pode finalmente aprender
a viver.

51



REFERÊNCIAS 

ARIÈS, Philippe. História da morte no Ocidente. Traduzido por Priscila Viana de
Siqueira. Ed. especial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012.

ALMEIDA, Alba Riva Brito de. Nas trilhas da pesquisa e extensão em tempos da
pandemia da Covid-19. Salvador, BA: Oxente, 2021. 

ALCANTARA, Luana Monar Sousa. A medicalização do luto. Leitura Flutuante, [S.
l.], v. 16, n. 2, p. 54–67, 2024. DOI: 10.23925/lf.v16i2.67414. Disponível em:
https://revistas.pucsp.br/index.php/leituraflutuante/article/view/67414. Acesso em: 29
nov. 2025. 

BECKER, Ernest. A negação da morte: uma abordagem psicológica da finitude
humana. Traduzido por Luiz Carlos do Nascimento Silva. 18º ed, Rio de Janeiro:
Record, 2023.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos. 16º ed, Rio de
Janeiro: José Olympio, 2001.

COELHO, Tatiana. Brasileiro não gosta de falar sobre morte e não se prepara para o
momento, revela pesquisa. G1, 26 set. 2018. Bem-estar, Disponível em:
https://g1.globo.com/bemestar/noticia/2018/09/26/brasileiro-nao-gosta-de-falar sobre-
morte-e-nao-se-prepara-para-o-momento-revela-pesquisa.ghtml. Acesso em: 5 set.
2025. 

MENEZES, Rodrigo. “Ernest Becker e a negação da morte”. ln: WordPress. Portal
E.M. Cioran Brasil. [S.l.]. 20 jul. 2009. Disponível em:
https://portalcioranbr.wordpress.com/2025/11/08/negacao-da-morte-ernest-becker/.
Acesso em: 05/08/2025. 

PINTO, Júlio Pimentel. Sobre Literatura e história: como a ficção constrói a
experiência. 1º ed, São Paulo: Companhia das Letras, 2024. 

PAULA, Blanches de; Souza, Lindolfo Alexandre de. O tabu da morte na
modernidade: a COVID-19 como um reforço ao interdito. Caminhos de Diálogo, [S.
l.], v. 8, n. 13, p. 165-176 2020. DOI: 10.7213/cd.a8n13p165-176.
https://periodicos.pucpr.br/caminhosdedialogo/article/view/27627. 01/10/2025.

52



RODRIGUES, Ricardo Alexandre. Arte e pandemia: enfrentamentos com a noção de
realidade. ARTEFACTUM – Revista de Estudos Interdisciplinares, [S. l.], v. 20, n.
1, n.p., 2021. Disponível
https://www.artefactumjournal.com/index.php/artefactum/article/view/2008. Acesso
em: 18 out. 2025. 

RUEDA, Carlos Velázquez; COSTA FERREIRA, José Krishnamurti. A experiência
artística como fundamento no processo de individuação. Revista de Humanidades
(Descontinuada), [S. l.], v. 30, n. 1, p. 32–50, 2016. DOI:
10.5020/23180714.2015.30.1.32-50. Disponível em:
https://ojs.unifor.br/rh/article/view/4747. Acesso em: 14 set. 2025.

SCHMITT, Juliana. O imaginário macabro: Idade Média – romantismo. São Paulo:
Alameda, 2017.

SCHMITT, Juliana. “Venez dames et demoiselles”: a Danse Macabre des Femmes e a
presença feminina na Baixa Idade Média. Todas as Musas, [s. l.], v. 7, n. 2, p. 214-
221, 2016. 2175-1277. Disponível em:
https://www.todasasmusas.com.br/14Juliana_Schmitt.pdf. Acesso em: 15/09/2025.

SILVA, Enock Douglas Roberto da; et al. A morte no ocidente: considerações sobre a
história da morte no ocidente e suas representações históricas. In: Congresso Nacional
de Educação, 4., 2017, Online. Anais eletrônicos [...] [S. l.]: Conedu, 19 dez. 2017.
Tema: História da Educação. Disponível em:
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/35481. Acesso em: 15 set. 2025.

SANFELICIO, Marianna Knothe. Fotografando o impossível: :Ritos e imagens da
morte produzidas durante a pandemia de Covid-19 no Brasil. Ponto Urbe, [S. l.]:
Núcleo de Antropologia Urbana da Universidade de São Paulo, ed. 30, ano 2022, n. 1,
p. 1–14, 26 maio 2022. Disponível em: https://doi.org/10.4000/pontourbe.11882.
Acesso em: 10/08/2025.

VASCONCELOS, Janaine; MIRANDA, Valtair. A morte com tabu contemporâneo:
representações sociais e a negação da finitude. Teológica – Revista Brasileira de
Teologia, Rio de Janeiro: Faculdade Batista do Rio de Janeiro, ed. 1, ano 2023, n. 11,
p. 25-42, jan./jul. 2023. Disponível em:
https://revistas.seminariodosul.com.br/index.php/teologica/article/view/204. Acesso
em: 20/09/2025.

53



VERAS, Lana. A MEDICALIZAÇÃO DO LUTO E A MERCANTILIZAÇÃO DA
MORTE NA SOCIEDADE CONTEMPORÂNEA. Fenomenologia e Psicologia, v. 3,
n. 1, p. 29–44, 3 dez 2015. Disponível em:
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/fenomenolpsicol/article/view/4150.
Acesso em: 10 nov. 2025.

54



THALITA GOMES


