
NA SOMBRA DE NIETZSCHE: A AUSÊNCIA DE LOU ANDREAS-SALOMÉ NAS 

AULAS DE FILOSOFIA1 

IN NIETZSCHE'S SHADOW: THE ABSENCE OF LOU ANDREAS-SALOMÉ IN 

PHILOSOPHY CLASSES 

 

Gabriela Borges Casé de Vasconcelos2 

Orientação: João Evangelista Tude de Melo Neto3 

 

 

Porque há o direito ao  

 grito. Então eu grito.  

—  Clarice Lispector, Água Viva.  

 

 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço, em primeiro lugar, ao meu orientador, professor Dr. João Evangelista, pelo 

acolhimento das minhas ideias desde o meu primeiro período na universidade e pelo 

acompanhamento, dedicação e companheirismo nas diversas etapas acadêmicas da minha 

trajetória. 

Agradeço ao GEN pela colaboração e discussões com a minha pesquisa, em especial, a 

Leovan Morais, por todo carinho, cuidado e atenção que exerceu comigo.  

Agradeço às duas grandes mulheres da minha vida, a minha avó, Terezinha de Jesus 

Borges Casé, e a minha mãe, Renata Borges Casé, que estiveram ao meu lado durante todo 

esse processo, mesmo quando os tempos foram difíceis, me ensinando sobre o amor, a 

coragem e a persistência. 

Agradeço ao meu pai, Franco Vasconcelos, por todo suporte durante esses quatro anos 

e por, apesar de todas as nossas divergências, ter amado e acolhido a filosofia em sua vida. 

3 Prof. Dr. adjunto do Centro de Filosofia e Ciências Humanas, compõe o Departamento de Filosofia. Email: 
joaonetofilosofia@gmail.com 
 

2 Graduanda do curso de Licenciatura em Filosofia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 
Federal de Pernambuco – UFPE. Email: gabriela.case@ufpe.br 

1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Licenciatura em Filosofia da Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelos seguintes membros: Dr João Evangelista Tude 
de Melo Neto e Dra Gabriela da Nóbrega Carreiro, na seguinte data: 12 de dezembro de 2025. 

 



Agradeço aos meus primos, João Victor Casé e Sérgio Lyra, por apoiarem todas as 

minhas teimosias desde quando eu era criança, até quando uma delas se tornou cursar 

filosofia. 

Agradeço ao meu companheiro, Matheus Pereira, por ter sido um lindo presente da 

filosofia na minha vida, compartilhando todo o seu apoio comigo, seja na vida pessoal ou 

acadêmica. 

Agradeço a minha amiga de infância, Luiza Ferraz, que apesar de seguirmos caminhos 

distintos, sempre esteve, mesmo de longe, torcendo por mim e fazendo questão de estar 

presente em cada momento da minha vida.   

Agradeço a todos os amigos e professores que cruzaram o meu caminho, tornando 

todo esse ciclo extremamente único. Em especial, agradeço ao professor Dr. Suzano Aquino 

Guimarães, ao professor Marcelo Alves Santos, à professora Dra. Gabriela Carreiro e à 

professora Dr. Roberta Damasceno, que mesmo quando o ambiente era inóspito e exigia 

frieza, me ofereciam afeto, carinho e amparo.  

Por fim, dedico esse Trabalho de Conclusão de Curso à minha irmã mais nova, Letícia 

Vasconcelos. Espero que com esse simples trabalho, eu possa ter contribuído, de alguma 

forma, para que ela se sinta sempre legitimada e respeitada enquanto mulher. 

 

RESUMO 

O nosso trabalho tem como objetivo examinar a ausência da filósofa Lou Andreas-Salomé do 

cânone curricular de Filosofia, investigando as causas que justificam o apagamento de seu 

pensamento. Apesar de sua produção intelectual abordar temas centrais e que estão de acordo 

com as competências e habilidades previstas no Currículo de Filosofia do Estado de 

Pernambuco (2021), como a crítica ao racionalismo, a emancipação das mulheres, a ética da 

empatia e a afirmação da vida, sua obra permanece excluída das salas de aula. Nesse sentido, 

uma problemática se faz presente: por que Lou Andreas-Salomé, cuja filosofia dialoga 

diretamente com os objetos de conhecimento propostos para a formação crítica do sujeito, não 

é estudada nas escolas? A nossa hipótese é que a filósofa foi historicamente colocada à 

sombra de Nietzsche, sendo tratada mais como personagem biográfica do que como 

pensadora autônoma, o que contribuiu para o apagamento de sua relevância intelectual. Para 

que seja possível levar a cabo a hipótese que propomos, dividimos nosso trabalho em três 

momentos, No primeiro momento, investigaremos como Lou Salomé é representada na 

história da filosofia. Depois, realizaremos um breve exame acerca da desigualdade de gênero 
 



no cânone filosófico e no currículo escolar. E, por fim, analisaremos como o pensamento de 

Salomé poderia integrar o ensino de Filosofia em Pernambuco, contribuindo para uma 

formação mais plural, crítica e inclusiva. 

 

Palavras-chave: currículo de filosofia; gênero; invisibilização; Lou Andreas-Salomé; 

Nietzsche. 

 

ABSTRACT 

Our work aims to examine the absence of the philosopher Lou Andreas-Salomé from the 

Philosophy curriculum canon, investigating the causes that justify the erasure of her thought. 

Despite the fact that her intellectual production addresses central themes that align with the 

competencies and skills outlined in the Philosophy Curriculum of the State of Pernambuco 

(2021)—such as the critique of rationalism, the emancipation of women, the ethics of 

empathy, and the affirmation of life—her work remains excluded from classrooms. In this 

sense, a problem arises: why is Lou Andreas-Salomé, whose philosophy directly engages with 

the knowledge objects proposed for the critical formation of the subject, not studied in 

schools? Our hypothesis is that the philosopher was historically placed in Nietzsche’s shadow, 

being treated more as a biographical character than as an autonomous thinker, which 

contributed to the erasure of her intellectual relevance. In order to carry out the hypothesis we 

propose, we divided our work into three stages. In the first stage, we investigate how Lou 

Salomé is represented in the history of philosophy. Then, we present a brief examination of 

gender inequality in the philosophical canon and in the school curriculum. Finally, we analyze 

how Salomé’s thought could be incorporated into the teaching of Philosophy in Pernambuco, 

contributing to a more plural, critical, and inclusive education. 

Keywords: philosophy curriculum; gender; invisibilization; Lou Andreas-Salomé; Nietzsche. 

 

1.​ INTRODUÇÃO 

O  intuito do nosso projeto é examinar a ausência de Lou Salomé do cânone curricular 

de filosofia. Enquanto pensadora, a filósofa possuiu uma produção extremamente vasta, desde 

 



livros de literatura e obras filosóficas até textos de psicanálise.  De igual modo, também 

encontra-se na conjuntura de seu pensamento diversos conceitos que se relacionam com temas 

de grande importância para a contemporaneidade e para a formação crítica do sujeito. 

Destacamos, por exemplo, sua crítica ao racionalismo, sua defesa de uma ética empática com 

tudo o que existe, sua luta pela emancipação das mulheres, o ensinamento de uma atitude 

criativa e autônoma do sujeito frente ao mundo e sua análise crítica frente aos valores 

tradicionais presentes na cultura ocidental e repassados através da educação. Tais conceitos 

estão presentes em obras, como: Minha Vida (1951), Sobre o problema do amor (1900), O 

erotismo (1910) e entre outras. 

 Considerando esse contexto, acreditamos que o pensamento da filósofa corresponde 

ao principal objeto de estudo da disciplina de filosofia, isto é, o estudo da condição da 

existência humana através de uma compreensão de mundo crítica e situada (PERNAMBUCO, 

2021, p. 249). Ademais, também se relaciona com as competências/capacidades intelectuais 

da educação filosófica determinadas pelo próprio Currículo de Pernambuco (2021), quais 

sejam: 1) Compreensão da Condição Humana, 2) Problematização da Racionalidade Teórica 

e, por fim, 3) Articulação da Racionalidade Prática, Comunicativa e Emancipatória. A partir 

dessa constatação, uma problemática vem à tona: apesar de se encaixar nos objetos de 

conhecimento, nas habilidades e nas competências da disciplina de filosofia, por que Lou 

Salomé não está presente no cânone selecionado para ser ensinado nas salas de aula? 

Acontece que, de maneira geral, quase não há citações e estudo de ideias de mulheres 

filósofas e raramente elas aparecem em livros de filosofia (ROSA, 2006, p. 19). Nesse 

sentido, a ausência de Lou, sem dúvidas, está ligada a essa desigualdade de gênero que ocorre 

na filosofia. No entanto, chamamos atenção para algo que, ao nosso ver, fundamenta a 

invisibilização do pensamento da filósofa: Lou Salomé encontra-se sempre à margem da 

figura de Nietzsche.  

Essa nossa hipótese sustenta-se pelo fato que, ao falar de Lou Andreas-Salomé, essa é 

sempre abordada pelo viés biográfico como “a mulher que seduziu Nietzsche”.  Nos poucos 

casos em que ainda é considerada dentro de um contexto filosófico, é descrita em um lugar 

passivo de mera receptora ou discípula do pensamento nietzschiano, nunca sendo levado em 

conta suas produções autônomas e que a própria Lou Salomé também pode ter exercido certas 

influências importantes no pensamento do filósofo. À exemplo dessa maneira pitoresca que 

Salomé costuma ser abordada, destacamos um trabalho que acabou por possuir bastante 

repercussão e que retrata bem o lugar sexualizado em que a filósofa foi colocada na história 

 



da filosofia. Trata-se da obra Viúvas abusivas de Anatole de Monzie. Nessa obra, ele dedica 

um capítulo inteiro para abordar sobre Lou Salomé. Monzie afirma:  

 
Lou Salomé tinha uma maneira deliciosa de ouvir e enquanto Nietzsche enlevado 
em vê-la atenta, tomava esperança, ela tomava notas: enquanto ele meditava um 
amor, ela premeditava uma tese… Essa manobra de coquete estudiosa era-lhe 
habitual – ela sabia usar de sedução para tirar de suas lições particulares o máximo 
lucro [...] Para Lou Salomé, o flerte tornava-se método de laboratório. (Monzie, 
2016, p. 85). 
 

Sob a ótica do que foi exposto, para que possamos examinar essa ausência de Lou 

Salomé do currículo de filosofia, dividimos nosso trabalho em três partes que consistem em : 

identificar a maneira como Lou Salomé é vista na história da filosofia, principalmente, a partir 

do seu relacionamento com Nietzsche e como isso reverbera no apagamento do seu 

pensamento; realizar um breve exame acerca da desigualdade de gênero presente no cânone 

curricular de filosofia, sendo Lou Salomé mais um caso da invisibilização de figuras 

femininas; e, por fim, investigar como a filosofia de Lou Salomé corresponde e se relaciona 

com os objetos de conhecimentos de filosofia presente no Currículo de Pernambuco. 

 

2.​ A MARGINALIZAÇÃO DE LOU SALOMÉ NA TRADIÇÃO FILOSÓFICA 

 

Ao realizar uma pesquisa preliminar acerca de Lou Salomé, a maioria dos resultados 

encontrados apontam para a relação biográfica e afetiva que ela manteve com Nietzsche. Isto 

é, não a abordam enquanto filósofa, mas sim pelo vocativo de “uma mulher sedutora” que foi 

a grande paixão do filósofo alemão. A exemplo disso, destacamos publicações em revistas e 

artigos dedicados para o grande público e que tiveram bastante repercussão, como o de 

Cynara Menezes, na Folha de S.Paulo, em 1998, em que apresenta Lou Salomé como “uma 

mulher de olhos azuis” e “lábios sensuais” que desiludiu Nietzsche. Ademais, um famoso 

texto de Márcio Mariguela, Os Amigos: Lou Salomé, Nietzsche e Paul Rée, evidencia essa 

preferência por uma abordagem pitoresca e prioritariamente biográfica ao enfatizar muito 

mais a existência de um triângulo amoroso entre os três amigos e o sofrimento de Nietzsche 

ao fim de sua amizade com Lou Salomé do que o pensamento e as obras da filósofa.  

​ Consideramos que esse cenário contribuiu para a construção de um imaginário popular 

em relação à pensadora. Ao pensar em Salomé, automaticamente a associamos a Nietzsche ou 

até mesmo com Freud, Paul Rée e Rilke. Dessa maneira, já que tradicionalmente sua figura 

está sempre ligada a homens, entendemos que o reconhecimento de Lou Salomé, por ela 

mesma, em suas obras e conceitos, permanece extremamente nebuloso. E a situação se torna 

 



ainda mais problemática quando nos voltamos para a tradução dos textos da pensadora. Nesse 

sentido, por exemplo, uma de suas principais obras filosóficas, Im Kampf um Gott (1885; Em 

combate por Deus), na qual estão presentes importantes conceitos de seu pensamento, como 

sua crítica ao cristianismo, a afirmação da vida imanente e a defesa de um comportamento 

empático com a existência, não possui tradução para o português, além de ser um livro 

extremamente difícil de ser encontrado.  

Diante desse contexto, evocamos a afirmação de Luzilá Ferreira (2000), no intuito de 

combater o ideário estereotipado e reduzido que gira em torno da figura de Lou Salomé. 

Ferreira comenta: 

 
Lou Andreas-Salomé é a autora de uns vinte livros, entre romances, poesia, peças de 

teatro e ensaios, e de uma centena de artigos e resenha em revistas de filosofia e 

psicanálise. Mas, uma mulher excepcional, antes de tudo, por amar a vida. E o amor 

à vida, e o desejo de o dizer, de criar, ela o transmitia àqueles aos quais chegavam 

suas obras. […] Por isso viajou pela Europa toda, buscando o melhor de seu tempo, 

livre, emancipada, muitos anos à frente das mulheres do seu século, e, por que não o 

dizer, do nosso século? (FERREIRA, 2000, p.12-13) 

 

De fato, tanto em suas obras quanto em sua vida pessoal, Salomé se mostrou “à frente 

do seu tempo” pela coragem de assumir uma postura completamente disruptiva em relação 

aos costumes predominantes. Isto é, mesmo em uma época em que a sociedade não enxergava 

as mulheres como intelectuais, na qual muitas tinham de utilizar pseudônimos em seus 

trabalhos, a filósofa russo-alemã sempre buscou estar ligada aos estudos, à produção e à 

publicação de textos. Além disso, em seu pensamento abordou o tema do feminino, 

oferecendo um lugar de grande valorização e importância para a mulher na sociedade, e 

realizou críticas ferrenhas ao cristianismo e à moral ocidental. 

Defendemos, sob esse viés, que Lou Salomé foi uma filósofa extremamente produtiva, 

mas, no entanto, ainda aparece atrelada à figura de Nietzsche na matriz teórica da filosofia. E, 

no que diz respeito à relação entre os dois pensadores, é possível afirmar que, apesar de o 

intercâmbio filosófico ter sido de mútua contribuição, Salomé ainda é enquadrada em uma 

posição passiva no diálogo com Nietzsche. Isso se demonstra pelo fato de que há fortes 

evidências de que a pensadora contribuiu de forma ativa para a construção das noções 

nietzschianas de amor fati e eterno retorno, mas, mesmo assim, essa não é uma questão 

 



suficientemente estudada. A ausência desse tema observa-se, inclusive, nos poucos trabalhos 

dos pesquisadores e comentadores da filosofia de Nietzsche a respeito do assunto.4 

É possível analisar a participação de Lou Salomé no desenvolvimento dos dois 

conceitos tanto nas semelhanças de pensamento presentes nas obras dos dois — como é o 

caso de Assim falou Zaratustra (1883-1885) e A Gaia Ciência (1882), em comparação com 

Im Kampf um Gott (1885; Em combate por Deus) e Sobre o amor e o erotismo (1910) — 

quanto em informações trocadas em cartas e correspondências. A exemplo disso, apoiamo-nos 

nos estudos de Dorian Astor (2018), que evidencia cartas de Nietzsche nas quais o próprio 

reconhece e assume a convergência de ideias com Salomé.  

Como é o caso de uma carta enviada por Malwida von Meysenbug a Nietzsche, em 

que ela afirma, antes mesmo do encontro pessoal entre os dois, que era notória a semelhança 

de pensamento entre Lou e o filósofo, de modo que Nietzsche certamente se identificaria com 

as ideias defendidas pela jovem escritora. Ademais, o mesmo autor apresenta um trecho de 

carta em que o próprio Nietzsche declara que A Gaia Ciência foi um prelúdio da chegada de 

Lou Salomé em sua vida. Ressalta-se a relevância dessa obra em particular, pois é nela que o 

filósofo introduz pela primeira vez noções centrais como amor fati, a figura de Zaratustra e o 

seu pensamento mais abissal: o eterno retorno. Acreditamos, nesse sentido, que a afirmação 

de Nietzsche de que A Gaia Ciência representava um sinal da chegada de Lou Salomé 

significa, em nossa interpretação, o reconhecimento de que a filósofa, por si só, já possuía 

pensamentos convergentes com sua postura de afirmação da vida. 

Nesse mesmo horizonte, Luzilá Ferreira (2000) apresenta uma série de 

correspondências em que Nietzsche enxerga em Lou Salomé uma interlocutora à altura de sua 

filosofia, expressando, inclusive, o desejo de tê-la como sua “discípula”, papel, contudo, que 

Lou jamais aceitou. Além disso, a pesquisadora destaca que o filósofo chegou a utilizar dois 

textos de Lou Salomé (Hino à vida e Hino à dor) como “um convite à minha filosofia”,  

inclusive musicando-os. 

Entretanto, a nosso ver, a evidência mais fundamental da contribuição de Lou Salomé 

nas noções de amor fati e eterno retorno é apresentada pelo próprio Nietzsche, quando assume 

a participação da filósofa na construção desses conceitos. Tal reconhecimento ocorre em sua 

autobiografia intitulada Ecce Homo (1908). Nesse sentido, ao relatar o surgimento do 

4 Apesar desse cenário escasso, enfatizamos os estudos realizados tanto por Scarlett Marton 
(1992) como por Paul Loeb (2022). Apesar de não se aprofundarem na possível influência de 
Lou Salomé na filosofia de Nietzsche, ainda sim, se dedicaram a abordar a relação entre os 
dois e a interpretação realizada por Salomé sobre a filosofia nietzschiana.  
 



pensamento do eterno retorno, o filósofo reconhece a participação de Lou Salomé e dá 

créditos ao seu poema, bem como expressa admirar sua postura de afirmação da vida. 

Nietzsche declara: 

De igual modo pertence a esse intervalo o Hino à vida [...] O texto, seja 
expressamente notado, porque corre um mal-entendido a respeito, não é meu: é 
assombrosa inspiração de uma jovem russa com quem então mantinha amizade, a 
srta. Lou von Salomé. Quem souber extrair sentido das últimas palavras do poema 
perceberá por que eu o distingui e admirei: elas têm grandeza. A dor não é vista 
como objeção à vida: “Se felicidade já não tens para me dar, pois bem!, ainda tens a 
tua dor...” (EH/EH, Assim falou Zaratustra 1, KSA 6.336) 

 
Diante do que foi apresentado, torna-se evidente que Lou Salomé permanece, ainda 

hoje, situada à margem da história da filosofia, sendo frequentemente reduzida a um papel 

secundário ou meramente biográfico. A insistência em vinculá-la prioritariamente às figuras 

masculinas com as quais se relacionou (sobretudo com Nietzsche) contribui para a construção 

de um imaginário que obscurece sua autonomia intelectual e silencia sua contribuição teórica. 

Sob esse viés, destacamos a necessidade de recolocá-la no palco filosófico como sujeito 

pensante e produtora de conceitos. Nesse sentido, estudar Lou Salomé é um exercício de 

revisão crítica da tradição filosófica, tarefa, sem dúvidas, necessária para ampliar o próprio 

horizonte do que entendemos por filosofia. 
 

3.​ BREVE EXAME ACERCA DA DESIGUALDADE DE GÊNERO NO 

CURRÍCULO ESCOLAR DE FILOSOFIA 

É impossível afirmar a neutralidade dos saberes, uma vez que há uma evidente 

articulação entre saber e poder. Essa relação é perceptível no próprio currículo escolar. A esse 

respeito, Graziele Rinaldi da Rosa (2024) relembra que não há educação neutra, a educação é, 

necessariamente, política. Nesse sentido, os conteúdos, projetos, o cânone selecionado e as 

práticas escolares são um reflexo direto de um cenário político hegemônico.  Sob esse viés, 

podemos associar não apenas o currículo escolar, mas também o cânone filosófico 

determinado para a disciplina de filosofia ao patriarcalismo e à colonialidade.  

O patriarcalismo, enquanto sistema social, político e cultural, oferece ao homem uma 

posição central e superior, produzindo uma hierarquia de gênero na sociedade. Já a 

colonialidade atua como a imposição de uma cultura considerada “superior”, criando um 

padrão mundial a ser seguido e marginalizando grupos não europeus e outras formas de 

existir. Ambas podem ser identificadas, ainda que de modo sutil, nas características de gênero, 

 



raça e território presentes no corpo teórico escolhido para o ensino de filosofia. Em relação a 

esse cenário, Joana Tolentino  afirma: 

 
 

Visamos evidenciar a intrínseca associação entre o cânone filosófico excludente, em 

suas características geográficas, raciais, de gênero e classe com toda a colonialidade 

do poder e sua classificação das sociedades e indivíduos, desde a modernidade e a 

instauração do mercantilismo/capitalismo, a partir de polos dicotômicos. Tais polos 

foram construídos de maneira excludente, em analogia ao polo central, que difere o 

ser de todo não ser: brancos X não-bracos, homens X não-homens, heteronormativos 

X não-heteronormativos, afirmando sempre um polo em detrimento do outro, numa 

hierarquização restritiva, que jamais poderia ser exemplo da neutralidade dos 

saberes. (TOLENTINO, 2019, p. 95) 

 

Esses polos dicotômicos citados pela autora são perceptíveis no cânone filosófico 

escolhido, na medida em que não brancos, não homens e não heteronormativos não se 

encontram presentes. Por isso, é possível caracterizar o currículo como excludente. Diante 

disso, a ausência de figuras femininas filosóficas dentro da sala de aula ocorre devido a esse 

contexto social, marcado pelo patriarcalismo e pela colonialidade, que promove um homicídio 

epistêmico de seus pensamentos, desconsiderando-as enquanto produtoras de saberes. 

Durante toda a história da filosofia, desde a antiguidade, as mulheres estavam 

presentes enquanto pensadoras, pesquisadoras e escritoras. No entanto, foram vítimas de uma 

invisibilização fruto de uma sociedade estruturada e fundada por paradigmas patriarcais e 

colonizadores. Rosa sustenta: 

 
As mulheres sempre estiveram presente nas discussões filosóficas em diferentes 

momentos da história da filosofia. o que pouco problematizávamos e sabíamos, era o 

lugar que os homens davam às mulheres na filosofia. A estrutura patriarcal e 

andocêntrica colocou as mulheres fora do cânone, e do debate. Elas eram mestras, 

professoras, pesquisadoras, mas não podiam protagonizar. Não assinavam seus 

estudos e pesquisas, ou ainda eram obrigadas a deixar que os homens assinassem por 

elas ou falassem suas ideias. (ROSA, 2024, p. 90)  

 

Portanto, embora as mulheres sempre estejam presentes na filosofia, suas 

contribuições foram silenciadas e o direito de ocupar um lugar de protagonismo foi negado. 

Trata-se, nesse caso, da desautorização de suas autorias, em que tantas vezes tiveram suas 

produções roubadas ou apropriadas por outrem — em geral, homens que orbitavam em torno 

 



delas (TOLENTINO, 2019). Considerando tal contexto, esse silenciamento e desautorização 

do pensamento de mulheres se evidencia tanto no cânone selecionado para a disciplina de 

filosofia quanto em materiais didáticos. Segundo Tolentino (2019), os manuais filosóficos, os 

livros didáticos e paradidáticos, bem como as coletâneas historiográficas da filosofia, 

confirmam empiricamente esse silenciamento das obras filosóficas das mulheres, pois é 

possível constituir um livro inteiro nesses formatos excluindo absolutamente qualquer voz 

feminina. Entendemos, diante do exposto, que Lou Andreas-Salomé é mais um caso dessa 

exclusão e apagamento de figuras femininas do debate e do palco filosófico. 

À luz desses fatos, é preciso, sobretudo, procurar justiça cognitiva em relação ao 

cenário de invisibilização do pensamento de filósofas na filosofia. Isso deve ser feito, 

principalmente, através das escolhas teóricas e metodológicas do currículo, adotando, assim, 

uma pluralidade e multiplicidade de modos de filosofar, marcados por uma diversidade de 

corpos e gêneros. Nesse sentido, a própria filosofia e o ato de filosofar se tornam responsáveis 

por desempenhar a transformação desse quadro. Em relação a isso, Tolentino apresenta um 

questionamento: 
Não seria um paradoxo a filosofia desempenhar tão raramente a autocrítica, a crítica 

a si mesma e aos dogmas que a sustentam, quando é tão acidamente crítica com 

todos os demais saberes? A partir de um movimento de autocrítica em relação ao seu 

próprio cânone filosófico, será capaz de enxergar a necessidade de autorizar como 

filósofas as várias mulheres que fizeram filosofia ao longo da história, afirmando 

como filosóficas suas produções, oriundas de distintas culturas e localidades 

geográficas. (TOLENTINO, 2019, p. 106). 

 

Sendo a filosofia marcada pelo questionamento, pelo pensamento crítico, pelo 

discurso argumentativo e pela criatividade na criação de conceitos, cabe à própria filosofia 

realizar a investigação e problematização de sua referência teórica dominante. É, nesse 

sentido, com sua criticidade inerente, que o tensionamento do cânone filosófico e a inclusão 

de outras vozes e epistemologias podem acontecer. O campo da filosofia, portanto, 

encontra-se diante de um exemplo fértil e de um convite para se reinventar para além da 

dicotomia entre prática e teoria, tendo a oportunidade de criar para si outros referenciais 

plurais, diversos e coloridos (TOLENTINO, 2019). 

​ Defendemos que o enfraquecimento do símbolo patriarcal que impera no currículo da 

disciplina de filosofia possui uma dimensão de extrema importância. Isso porque, ao trazer 

filósofas mulheres para o ensino de filosofia, impacta-se diretamente a possibilidade de 

 



identificação e reconhecimento por parte de alunas. Quanto a isso, endossamos o 

pensamento de Joana Tolentino: 

 

 Para as mulheres e meninas que se identificam com o saber filosófico ou que 

minimamente têm aulas de filosofia na educação básica ou no ensino superior, uma 

maior visibilidade e a valorização dos saberes das mulheres filósofas é uma ação 

reparadora. (TOLENTINO, 2019, p. 95) 

 

Desse modo, a presença de filósofas no currículo não apenas corrige uma 

invisibilização histórica, mas fortalece o processo de aprendizagem e de interesse, ao permitir 

que alunas se reconheçam como sujeitas possíveis de pensar e produzir filosoficamente. O 

ensino se torna, assim, mais inclusivo, significativo e formador. 

 

4.​ O PENSAMENTO DE LOU SALOMÉ COMO CORRESPONDENTE AOS 

OBJETOS DE CONHECIMENTO DA DISCIPLINA DE FILOSOFIA E A 

POSSIBILIDADE DE SUA PRESENÇA NAS SALAS DE AULA 

 

O principal objeto de estudo da disciplina de filosofia, segundo o Currículo de 

Pernambuco, é a condição da existência humana, analisada por meio de uma compreensão de 

mundo crítica e situada, e do homem em suas interações com o mundo, confrontando valores 

e projetos de sociedade, de modo que se torne apto a apreender o sentido de sua existência, o 

que deve ocorrer mediante um processo dialógico com sua experiência existencial 

(PERNAMBUCO, 2021, p. 249). 

Isso significa que o papel da filosofia no ensino médio é promover ao estudante o 

estudo da existência humana, considerando, sobretudo, uma reflexão crítica sobre a realidade, 

analisando os contextos históricos, sociais e políticos nos quais se vive. Diante disso, a 

atenção também deve se voltar para as interações do homem com o mundo, isto é, para suas 

escolhas, valores, modos de vida e projetos de sociedade, a fim de que o estudante desenvolva 

uma postura crítica frente a esses aspectos da existência. Assim, a finalidade fundamental 

desse objetivo é ajudar o aluno a compreender o sentido de sua própria existência. Ademais, 

como pontuado pelo Currículo, todo esse processo deve ocorrer por meio de um diálogo com 

a própria existência do estudante. 

A partir desse objetivo, competências e capacidades intelectuais próprias da educação 

filosófica são desenvolvidas. De acordo com o Currículo de Pernambuco (2021), essas 

 



competências e capacidades são: 1) Compreensão da condição humana, que se refere 

diretamente ao sentimento de existir do homem no mundo; 2) Problematização da 

racionalidade teórica, na qual se analisam o conhecimento, suas possibilidades, incertezas e 

limites da racionalidade humana; e, por fim, 3) Articulação da racionalidade prática, 

comunicativa e emancipatória, voltada para o aprendizado de saberes éticos e políticos que 

remetem à sobrevivência do homem, à condição de existência da pessoa e à vida cidadã. 

Contudo, uma exigência permeia toda a organização curricular. Trata-se de um dos 

temas transversais e integradores do Currículo: a Relação de Gênero (Parecer CNE/CEB nº 

07/2010, Resolução CNE/CEB nº 02/2012, Lei nº 11.340/2006 — Lei Maria da Penha, Plano 

Nacional de Educação em Direitos Humanos, 2006, Instrução Normativa da SEE nº 007/2017 

e Portaria MEC nº 33/2018). A presença da pauta sobre “Relação de Gênero” visa trazer uma 

perspectiva de sistema escolar inclusivo, que combata discriminações e desigualdades, 

oferecendo reconhecimento e valorização equivalentes para homens e mulheres. 

No entanto, quando olhamos para o currículo — neste caso, para o cânone selecionado 

de filosofia — e constatamos a ausência de filósofas, surge a necessidade de questionar se não 

há uma problemática frente às promessas e fundamentos que constituem o documento. Diante 

disso, uma maneira de levar essa exigência a sério e transformá-la em realidade concreta é 

atentar para a inserção de mais mulheres filósofas enquanto conteúdo da disciplina. Nesse 

sentido, proponho o pensamento de Lou Salomé como um conteúdo filosófico apto para ser 

ensinado no ensino médio e coerente com o objeto de estudo de filosofia determinado pelo 

Currículo, bem como com as competências e capacidades que o estruturam. 

Antes de demonstrar a maneira como o pensamento de Salomé se relaciona com o 

objeto de estudo de filosofia, as suas competências e capacidades e, portanto, a maneira como 

ela poderia ocupar o currículo e ser ensinada nas salas de aula de filosofia, é preciso, primeiro, 

entender o seu pensamento filosófico como um todo. Indiscutivelmente, o elemento que 

perpassa todas as produções de Lou Salomé e se revela como o traço marcante de sua filosofia 

é o amor à vida, seja na alegria ou no maior grau de sofrimento. Sob esse viés, buscamos 

evidenciar o caminho que ela percorre para realizar esse ato afirmativo da imanência, segundo 

o qual o valor da vida não reside em um além transcendental, mas sim na existência tal como 

ela é. 

Na concepção de Lou Salomé, a cultura ocidental impõe a necessidade de uma 

afirmação individual constante, resultando na perda do reconhecimento do mundo em sua 

totalidade e de si mesmo como parte constitutiva do cosmos. Por essa razão, ela afirma que o 

 



nascimento seria uma experiência de desaparição. Seguindo essa perspectiva, tornamo-nos um 

pequeno fragmento que deve lutar para afirmar-se em um mundo adverso. A relação da 

humanidade com o mundo exterior imanente, portanto, é diretamente afetada e, em 

contrapartida, surge o que a filósofa chama de “duplicata imaginária”, em que um mundo 

criado “de cima” ou “de lado” passa a ser considerado a verdadeira realidade. 

​Essa problemática apontada pela escritora refere-se, principalmente, à religião cristã. 

Segundo ela, a religião ocuparia o lugar de uma “fantasia” inserida na educação da criança de 

modo que ela absorve a crença religiosa involuntariamente. Sobre isso, Salomé afirma: 

  
Por isso é que também a uma criança de ontem ou de hoje — se, de algum modo 

estiver naturalmente cercada pela crença paterna, pelas 

“coisas-tidas-por-verdadeiras” — pode ocorrer que absorva a crença religiosa tão 

involuntariamente quanto as percepções objetivas. (SALOMÉ, 1985, p. 10) 

  

De forma geral, portanto, o diagnóstico da filósofa russo-alemã acerca da civilização 

ocidental é o de que, a partir do nascimento, ocorre uma ruptura entre dois mundos. Isso 

porque se perde a sensação fundamental de comunhão e pertencimento à realidade imanente, 

enquanto o conto de fadas da religião passa a ser tomado como o mundo verdadeiro. Sob esse 

viés, Lou Salomé defende que a figura de Deus seria uma espécie de “instância mediadora” da 

realidade imanente. Através de certos artifícios — como a onipotência e a onisciência, bem 

como orações e expressões como “como você bem sabe” ao falar com Deus, além da famosa 

prece “Seja feita a sua vontade” — Deus passa a ser o narrador e o ouvinte que legitima e dá 

sentido aos acontecimentos. Sobre isso, Lou comenta: 

  
 Para assegurar o caráter fantástico já bastava o Deus-Ouvinte, não era preciso 

acentuá-lo mais; ao contrário, tratava-se unicamente de convencer-se, por assim 

dizer, da realidade exata. Sem dúvida, nada podia ser narrado que Deus, onisciente e 

onipotente, já não soubesse (SALOMÉ, 1985, p. 12)  

  

No entanto, considerando tal cenário, ela ressalta que, em um indivíduo saudável, no 

momento em que este se depara com a transitoriedade da existência, naturalmente passa a 

questionar a existência de Deus. Acerca disso, aponta: 

 
Uma educação demasiada “religiosa” cede por si mesma diante da crítica crescente 

ao percebido, do mesmo modo como a preferência exclusiva pela crença nos contos 

 



de fadas cede diante do interesse ardente pela realidade. Se isso não ocorresse, 

haveria, na maior parte das vezes um atraso no desenvolvimento (SALOMÉ, 1985, 

p. 10)  

  

Nesse sentido, a escritora defende a necessidade da “hora sem Deus”. Isso porque, em 

sua visão, é preciso que o indivíduo perca Deus para que, finalmente, possa enxergar a vida 

em sua realidade sensível. A esse respeito, Lou afirma: “Como se alguém tivesse sido lançado 

outra vez no mundo e devesse experimentar, doravante e de um vez por todas, a crua 

realidade.” (SALOMÉ, 1985, p. 17).  Ou seja, Deus deve desaparecer, pois somente com o 

desaparecimento dessa instância fantasiosa a vida pode ser percebida tal como é, despojada de 

elementos transcendentes. Posto isso, com a ausência de Deus e a penetração irreversível na 

vida real, a existência passa a se manifestar como um ímpeto. Isso significa que, sob a 

concepção de Lou Salomé, tudo o que existe se dá de maneira intransigente e obrigatória. 

Aquilo que “é” de forma presente e imanente, ainda que mínimo, carrega em si a força da 

existência como se fosse o todo. Por isso, não demandaria nenhum tipo de justificação ou 

valoração frente à sua existência. Lou Salomé defende:  

 
Como se nada demandasse justificação, enaltecimento ou depreciação suplementar 

junto à circunstância de sua existência como presença — assim como a importância 

de algo não poderia ser suprimida nem pelo assassinato nem pelo aniquilamento, sob 

pena de se lhe negar esta última veneração diante do ímpeto de sua existência que 

ele reparte conosco, porque, como nós, ele “é”. (SALOMÉ, 1985, p. 19) 

  

A partir dessa perspectiva — segundo a qual, assim como tudo o que existe, nós também 

somos — o ser humano passa a ser visto como uma poeira cósmica pertencente ao todo. 

Dessa forma, surge uma sensação fundamental de comunhão com tudo o que existe. À luz 

disso, a filósofa indica um caminho de veneração minuciosa que resulta desse reconhecimento 

de pertencimento ao cosmos: 

  
É concebível a flama da pertinência sem que nela habite a veneração, ainda que 

entranhada no mais invisível, na mais incógnita profundezas de nossas emoções? 

Mesmo o que me propus a relatar aqui, relato-o com veneração. É possível mesmo 

que seja apenas dela que se fale, não obstante muitas outras palavras se atenham à 

multiplicidade circundante, enquanto essa, a mais simples, espera debaixo, 

impronunciável. (SALOMÉ, 1985, p. 19)  

  

 



Com base no pensamento de Lou Salomé, vimos que a vida se dá de maneira 

impositiva e obrigatória, dissociada de qualquer julgamento valorativo. Mas como, nesse 

sentido, seria possível afirmar a vida de maneira incondicional e sem reservas? Segundo a 

filósofa, por meio da criação. Ocorre que, em vista da existência ser um ímpeto, a realidade e 

seus acontecimentos se manifestam como uma exigência. Todavia, Salomé defende que é 

precisamente esse fragmento de realidade — no momento em que se choca com nossos 

desejos e sonhos particulares — que incita “o poeta a um poema”. Ela afirma: 

  
Somos todos mais poetas que homens sensatos, aquilo que poeticamente somos, no mais 

profundo dos sentidos, é mais do que nos tornamos – e aqui não se trata de questão de 

valores, mas de algo que coloca de forma subjacente a necessidade irrefutável que a 

humanidade tem de adequar-se àquilo para que é meramente levado, tendo que tentar, nesse 

processo, orientar-se por si mesma. (SALOMÉ, 1985, p.25) 

  

​Sendo assim, o ato criador se faz nesse encontro entre o ímpeto do acontecimento e 

nossa individualidade, quando nos deparamos com o real — com o acontecimento fatalmente 

dado e não escolhido — e o subscrevemos enquanto o “poeta” que somos: 

  
Mas o que há de perturbador no engendramento do ser humano não advém de 

considerações morais ou banais, mas sim da própria circunstância de sermos arrancados do 

pessoal e projetados no criatural, de sermos privados da própria decisão e dispensados dela, 

justamente no momento mais criador de nossa existência. Embora um equívoco parecido 

permeie inevitavelmente todos os nossos atos, já que subscrevemos aquilo que nos é 

imposto, esses dois elementos se entrechocam com extrema evidência naquilo que 

chamamos de ato criador. (SALOMÉ, 1985, p.25) 

  

Sob essa ótica, a vida humana é, em consequência, uma obra poética fruto de um 

ventre criador, em que o ímpeto do acontecimento é transcrito por nós mesmos. A filósofa 

não se preocupa em descrever o que seria um ato criativo ideal, mas em afirmar a 

necessidade de “agarrar” o que é a vida e permanecer, do início ao fim, produtivamente nela. 

É na criação que surge a possibilidade de transformar acontecimentos de sofrimento e dor em 

afirmação da vida. Dizer “sim” e abraçar a existência sem reservas é, para Lou Salomé, fruto 

da criação. Nesse contexto, ela escreveu um dos seus poemas mais conhecidos, o Hino à 

vida, que caracterizou profundamente sua afirmação da vida. O poema foi posteriormente 

musicado por Nietzsche e apresentado como um “convite à sua filosofia”. Segue o poema: 

  

 



Hino à Vida: 

Tanto como se ama dois amigos/Te amo, vida misteriosa/Que tragas choro ou 

regozijos/Horas de sorte ou dolorosas./Eu te amo e a teus dissabores/Mesmo que me 

tires o alento,/Deixo teus braços sem rancores/Com adeuses de amigo atento./Com 

força quero-te abraçar!/Acenda em mim as tuas chamas/No afâ da luta hás de deixar/ 

me abrir o enigma da tua trama./Milênios para ser e para pensar!/ Abraça-me tu com 

fervor /Se sorte não vais-me dar/Pois bem, inda tens tuas dor. 

(ANDREAS-SALOMÉ, 1985, p. 29) 

  

Ademais, Lou Salomé, em vários momentos de sua obra, transforma a dor em 

grandiosidade, que deve ser vivida em seu íntimo, assumindo, assim, uma postura afirmativa 

frente à vida em sua totalidade. 

Outra questão fundamental no pensamento de Salomé e que dialoga diretamente com 

o tema da afirmação da vida imanente é sua crítica ao racionalismo. A esse respeito, Krauss 

(2024) afirma que a filósofa se opõe à ideia de que a realidade pode ser plenamente 

apreendida ou explicada pela razão. Isso porque, em sua ótica, a razão não acessa a 

experiência vivida: ela a descreve e analisa. Ou seja, Lou Salomé entende o racionalismo 

como uma visão mecânica da existência, que fragmenta e reduz a realidade, sendo incapaz de 

captar sua totalidade. Ademais, quando a razão tenta explicar a realidade, acaba recaindo em 

contradições e absurdos que podem ser percebidos na moral, nas instituições e nas 

convenções da cultura ocidental, que, segundo a autora, são produtos dessa razão cristalizada 

e provocam uma negação da vida terrena. 

Em contrapartida a essa racionalidade que divide e exterioriza a vida, Salomé afirma a 

existência como experiência imediata, pautada não no conceito e na análise, mas no corpo, na 

sensação e no afeto. Dessa maneira, ela passa a valorizar o corpo, os impulsos e a sensação, 

em oposição à racionalidade intelectualizada. Para ela, conhecer a vida não é explicá-la por 

meio da razão, mas vivê-la em sua plenitude criadora. 

Diante dessa análise geral do pensamento de Lou Salomé, ao olharmos para o 

principal objeto de estudo da filosofia no Currículo de Pernambuco — que gira 

fundamentalmente em torno da condição da existência humana por meio de um processo 

dialógico com a experiência existencial dos estudantes (PERNAMBUCO, 2021, p. 249) — já 

é possível perceber a relação com a filosofia da autora russo-alemã. Isso porque ela defende 

uma existência que, em oposição ao racionalismo, deve ser vivida e compreendida a partir da 

experiência concreta do sujeito. Sob esse viés, é preciso experimentar e refletir sobre a 

própria vivência para compreender a condição existencial. 
 



Essa posição filosófica corresponde diretamente ao que o Currículo propõe ao aluno: 

refletir e compreender a condição humana por meio da própria experiência. Considerando 

isso, entendemos que o pensamento de Lou Salomé é capaz de corresponder integralmente às 

três competências da disciplina de filosofia, promovendo o reconhecimento da condição 

humana a partir da experiência existencial de cada estudante. 

No que diz respeito à competência da Compreensão da Condição Humana, o 

pensamento de Lou Salomé se apresenta como um conteúdo extremamente adequado para 

ser trabalhado e provocar reflexões nos alunos. Como vimos, a filósofa concebe o ser 

humano como parte do cosmos, um fragmento pertencente ao todo. Assim, é necessário 

afastar-se de valores transcendentes e observar a realidade tal como ela é, despojada de 

crenças pré-estabelecidas e de julgamentos morais. A partir disso, torna-se possível alcançar 

o sentimento de pertencimento e reconhecer a condição humana no mundo. Desse modo, 

apresentar essa visão conduz diretamente o estudante a refletir sobre perguntas como: “O que 

significa existir?” e “Qual é o meu lugar na existência?”, estimulando-o a analisar sua própria 

condição no mundo. 

Quanto à competência da Problematização da Racionalidade, que visa capacitar o 

estudante a questionar o conhecimento, suas possibilidades e limites, defendemos que a 

filosofia de Lou Salomé favorece esse processo. Isso ocorre na medida em que a autora 

critica o racionalismo ocidental, denunciando que essa racionalização fragmenta e aliena, 

sendo incapaz de abarcar a vida como um todo. Ela identifica a religião, os valores e a moral 

ocidental como produtos dessa razão cristalizada. Dessa forma, utilizar sua visão permite aos 

estudantes: 1) questionar os limites da racionalidade como único instrumento de 

conhecimento; 2) problematizar valores, ética e instituições da cultura; e 3) valorizar outras 

formas de relacionar-se com o mundo, por meio do corpo, da sensibilidade e dos afetos. 

Assim, é possível perceber que o pensamento da filósofa é compatível com essa 

competência. 

Quanto à última competência, referente à Racionalidade Prática, Ética e 

Emancipatória, que prepara o estudante — ética e politicamente — para o exercício da 

cidadania, também compreendemos que a concepção de Salomé pode funcionar como um 

conteúdo estimulante. Isso se evidencia, por exemplo, em sua crítica ao cristianismo: ela 

defende que é preciso afastar-se da instância mediadora (Deus) entre o sujeito e o mundo 

real, para que o indivíduo possa assumir sua existência, responsabilizando-se por seu viver, 

por interpretar e criar seu próprio sentido no mundo. Sem dúvidas, há um forte potencial 

emancipador nessa concepção. Assim, ao ser apresentada em sala de aula, pode contribuir 

 



diretamente para reflexões sobre autonomia existencial, pensamento crítico e protagonismo 

emancipador, na medida em que o estudante é instigado a interpretar e criar seus próprios 

valores. 

Em suma, diante do exposto, torna-se evidente que a filosofia de Lou Salomé, além de 

representar a presença de um pensamento feminino no cânone — atendendo, assim, ao tema 

transversal de gênero presente no Currículo — também se alinha diretamente ao objeto, às 

competências e às capacidades da disciplina de filosofia no Ensino Médio. Dessa forma, seu 

pensamento é plenamente cabível como conteúdo em salas de aula, ampliando o repertório e 

promovendo uma educação mais inclusiva e representativa. 

 

5.​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Nosso trabalho teve como objetivo evidenciar que a ausência de Lou Andreas-Salomé no 

currículo de filosofia não é um fenômeno isolado ou acidental, mas parte de um processo 

histórico marcado por apagamentos e hierarquizações, que silenciaram a participação de 

mulheres na história da filosofia. Como procuramos demonstrar, Salomé foi reduzida, 

sobretudo, a um papel biográfico, definida pela relação com figuras masculinas, 

especialmente Nietzsche, e raramente reconhecida em sua condição de filósofa autônoma, 

autora de uma obra vasta e profundamente original.  

Ao examinarmos a desigualdade de gênero presente no cânone filosófico e no 

currículo escolar, fica claro que essa ausência de mulheres filósofas é um sintoma da 

permanência de estruturas patriarcais e coloniais que determinam quais vozes são autorizadas 

a ocupar o espaço do saber. Em consonância com isso, a invisibilização de Lou Salomé revela 

um problema estrutural que demanda não apenas reconhecimento histórico, mas uma revisão 

crítica das escolhas curriculares que orientam o ensino de filosofia. Assim, superar esse déficit 

implica um trabalho, necessariamente, realizado pela própria filosofia, em que essa deve 

revisitar e criticar o próprio cânone, tensionar seus fundamentos e incorporar perspectivas 

plurais que reflitam, sobretudo, na identificação de alunas com figuras femininas intelectuais. 

Diante desse cenário, ao realizarmos uma análise acerca do pensamento filosófico de 

Lou Salomé em consonância com o objeto de estudo de filosofia, suas competências e 

habilidades de acordo com o Currículo de Pernambuco, tornou-se evidente que sua obra 

dialoga diretamente com as finalidades formativas do ensino médio. Além disso, também 

oferece contribuições valiosas para o desenvolvimento de uma compreensão ampla da 

condição humana, para o exercício da problematização crítica e para a formação ética e 

 



emancipadora dos estudantes. A atitude afirmativa frente à vida, sua crítica à alienação 

racionalista e sua defesa de uma existência sensível e criadora constituem conteúdos capazes 

de fomentar reflexões profundas, que correspondem a cada competência e de grande potência 

pedagógica. 

Esperamos, assim, que com este trabalho possamos colaborar para o fortalecimento do 

debate acerca da presença de mulheres filósofas na educação básica, incentivando a 

construção de um cânone filosófico que reconhece a diversidade do pensamento filosófico e 

assegura para as mulheres o direito de se verem representadas e legitimadas no âmbito do 

saber.  

 

6.​ REFERÊNCIAS 

 

ANDREAS-SALOMÉ, Lou. Minha vida. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1985. Tradução de 
Nicolino Simone Neto e Valter Fernandes. 

ANDREAS-SALOMÉ, Lou. Reflexões sobre o problema do amor e O erotismo. São 
Paulo: Landy Editora, 2005. Tradução de Antônio Daniel Abreu. 

ANDREAS-SALOMÉ, Lou. Sobre o tipo feminino e outros textos. 1. ed. São Paulo: 
Blucher, 2022. Tradução de Renata Dias Mundt. 

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Humana, demasiada humana. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

KRAUS, Katharina. Lou Andreas Salomé (1861–1973). In: GJESDAL, Kristin; NASSAR, 
Dalia (eds.). The Oxford Handbook of Nineteenth-Century Women Philosophers in the 
German Tradition, p. 195-219. Oxford: Oxford University Press, 2024. 

LIMA, Ana Lorena Bandeira. A participação das mulheres na filosofia: do silenciamento à 
visibilidade na escola. In: SEMINÁRIO REGIONAL DE DOCENTES, 2021, Santa 
Quitéria. Anais [...]. Santa Quitéria: CREDE 07, 2021.  

MECHIÇO, Rosa Alfredo. Ensino de filosofia face ao preconceito e exclusão da mulher no 
corpus filosófico. Problemata: Revista Internacional de Filosofia, v. 11, n. 3, p. 101-125, 
2020. DOI: http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v11i3.53845. 
 
PERNAMBUCO. Currículo de Pernambuco: Ensino Médio. Recife: Secretaria de 
Educação e Esportes, 2021. Disponível em: https://www.educacao.pe.gov.br. Acesso em: 12 
ago. 2025. 
 
ROSA, Graziela Rinaldi da. Gênero, Filosofia e a exclusão das mulheres filósofas. In: 
WILKE, Valéria Cristina L. (org.). Filosofia e gênero. 1. ed. e-book. Toledo: Instituto Quero 
Saber, 2024. p. 87-98. (Coleção do XIX Encontro Nacional de Filosofia da ANPOF). ISBN 
978-65-5121-059-4. DOI: https://doi.org/10.58942/eqs.103.05. 

 

http://dx.doi.org/10.7443/problemata.v11i3.53845
https://doi.org/10.58942/eqs.103.05


 
SILVA, Shayane Vitória; ALMEIDA JÚNIOR, José Benedito de. A filosofia e as mulheres: 
o apagamento do pensamento feminino na Filosofia. Revista Relicário, Uberlândia, v. 7, n. 
14, p. 45-60, jul./dez. 2020. ISSN 2358-8276. 
 
TOLENTINO, Joana. Entre filósofas: gênero, decolonialidade e o lugar de fala das 
mulheres na filosofia. Revista Estudos de Filosofia e Ensino, v. 1, n. 1, p. 92-103, 2019. 
ISSN 2763-5759. 
 
TOLENTINO, Joana. Existem filósofas? Vozes de mulheres invisíveis. Ensaios Filosóficos, 
Rio de Janeiro, v. XVI, p. 1-15, dez. 2017. 

 


