
1 
 

EDUCAÇÃO E TONALIDADES DE HUMOR: um estudo fenomenológico 

sobre atmosferas afetivas na atitude pedagógica1 

 

EDUCATION AND MOOD TONALITIES: a phenomenological study on 

affective atmospheres in pedagogical attitude 
 

Rhickson Charles Cipriano de Melo2 

Orientador: Dr. Sandro Márcio Moura de Sena3 

 
Resumo: O trabalho investiga as atmosferas afetivas no ensino e aprendizagem a partir de uma 
leitura fenomenológica fundamentada na analítica existencial de Martin Heidegger. Partindo de 
uma experiência formativa no PIBID, o estudo desloca o foco de uma análise psicopedagógica 
dos afetos para uma compreensão ontológica das tonalidades de humor que constituem o ser-
no-mundo. A partir da obra Ser e Tempo são analisados existenciais fundamentais: ser-no-
mundo, ser-com, tonalidades de humor, fala e escuta como condições estruturais que tornam 
possível o fenômeno educativo. A amizade, compreendida existencialmente como um modo de 
ser-com, é aprofundada mediante a noção proposta de amicente: o amigo que se antecipa no 
cuidado e permanece mesmo na ausência. Tal conceito é aplicado para pensar o professor como 
aquele que, ao ensinar, devolve ao aluno a responsabilidade por seu próprio poder-ser, 
instaurando uma relação formativa baseada no aprender. Ao fim, o trabalho identifica o 
thaumázein (maravilhamento) como afeto originário do filosofar e como fundamento do convite 
à aprendizagem filosófica. Assim, conclui-se que a educação, especialmente a filosófica, se 
compreende mais adequadamente quando pensada a partir das estruturas ontológicas do ser-aí, 
permitindo repensar a docência como um modo de liberar o outro para seu próprio aprender. 
 
Palavras-chave: Afetos; Aluno; Ensino de filosofia; Martin Heidegger; Tonalidades de humor. 
 
Abstract: This work investigates the affective atmospheres in teaching and learning from a 
phenomenological reading grounded in the existential analytic of Martin Heidegger. Starting 
from a formative experience in the PIBID (Brazilian Institutional Program for Teaching 
Initiation Grants), the study shifts the focus from a psychopedagogical analysis of affects to an 
ontological understanding of mood tonalities that constitute being-in-the-world. Based on the 
work Being and Time, fundamental existentials are analyzed: being-in-the-world, being-with, 
mood tonalities, discourse and listening as structural conditions that make the educational 
phenomenon possible. Friendship, understood existentially as a mode of being-with, is 
deepened through the proposed notion of amicente: the friend who anticipates in care and 
remains even in absence. This concept is applied to think of the teacher as one who, when 
teaching, returns to the student the responsibility for their own potentiality-for-being, 
establishing a formative relationship based on learning. In the end, the work identifies 

 
1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Licenciatura em Filosofia da Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelo seguinte membro: Dr. Suzano de Aquino 
Guimarães, na seguinte data: 15 de dezembro de 2025. 
2 Graduando em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). E-mail:rhickson.melo@ufpe.br. 
3 Professor do Curso de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). E-mail: 
sandrosena@gmail.com. 



2 
 

thaumázein (wonderment) as the primordial affect of philosophizing and as the foundation of 
the invitation to philosophical learning. Thus, it is concluded that education, especially 
philosophical education, is more adequately understood when thought from the ontological 
structures of Da-sein, allowing for a rethinking of teaching as a mode of releasing the other for 
their own learning. 
 
Keywords: Affects; Student; Teaching of philosophy; Martin Heidegger; Mood tonalities. 
 

 

INTRODUÇÃO 
 

O diálogo entre fenomenologia e educação, no que diz respeito à tentativa compreender 

filosoficamente essa última desde os seus fundamentos existenciais, tem se mostrado 

promissor e, nos anos mais recentes, um campo de estudos bastante fértil e bem consolidado 

(Kahlmeyer-mertens, 2008). Nos escritos do filósofo Martin Heidegger, massivamente 

oriundos de preleções e seminários junto a estudantes de graduação e pós-graduação das 

Universidades de Marburg e Freiburg, instituições nas quais foi docente durante décadas, 

encontram os seus intérpretes pistas, caminhos apenas esboçados, indícios e sugestões 

importantes para refletirmos acerca do sentido profundo das possibilidades humanas de ensinar 

e aprender. Bastante conhecida e explorada, é a caracterização heideggeriana, na preleção 

intitulada “A pergunta pela coisa” (1935/36), do conceito de “matemático” enquanto uma via 

de acesso para a essência da aprendizagem. Esse é o ponto de partida para pesquisas do gênero 

ao qual pertence o presente trabalho, porém os pontos de chegada são variados e fixaremos o 

nosso no decorrer desta introdução. 

Segundo o pensador, o “matemático”, na sua origem etimológica, deriva do grego τὰ 

μαθήματα4, que significa “o que se pode aprender”; μάθησις5 é lição num duplo significado; 

tanto possui o sentido de ir numa lição e aprender, quanto aquilo que na lição é ensinado. Este 

sentido do “matemático” enquanto “o que pode ser aprendido”, pode ser experimentado onde, 

e em relação a que, os gregos o delimitavam; τὰ μαθήματα6 para os gregos são: a) τὰ φυσικά7: 

as coisas que se produzem por si mesmas (os entes naturais); τὰ ποιούμενα8: as coisas, na 

medida em que são produzidas pelo homem; τὰ χρήματα9: as coisas, na medida em que estão 

 
4 Lê-se: mathémata. 
5 Lê-se: máthesis. 
6 Lê-se: tà mathémata. 
7 Lê-se: tà physiká. 
8 Lê-se: tà poioúmena. 
9 Lê-se: tà khrémata. 



3 
 

disponíveis (à mão), podendo ser ou φυσικά (a) ou ποιούμενα (b); e, por fim, τὰ πράγματα10: 

as coisas com as quais estabelecemos um constante comércio; as coisas que as trabalhamos, 

as transformamos, ou simplesmente as investigamos. Tudo isso são τὰ μαθήματα; mas essa 

caracterização serve para as coisas somente na perspectiva de que podemos aprendê-las; na 

medida em que delas nós podemos tomar conhecimento. Diante desta compreensão do 

“matemático”, não visualizamos nada relativo ao gênero do “numérico” e aos números em 

geral. Entretanto, os números e o “matemático” mantêm inegavelmente uma estreita relação; 

“Permanece a questão de saber se essa conexão reside no facto de o matemático ser qualquer 

coisa de numérico, ou se o que diz respeito aos números é qualquer coisa de matemático. 

Passa-se o segundo caso.” (Heidegger, 1992, p. 77) Os números são coisas “matemáticas”, 

mas apenas no sentido acima referido, a saber, de que nós podemos aprendê-los, podemos 

deles tomar conhecimento. Isso soa mesmo à obviedade. Esta constatação, sem dúvida, 

qualquer um poderia fazê-la. Certamente nada de especial haveria nisto, que podemos aprender 

números, se o filósofo não perguntasse ainda mais radicalmente: “Mas qual é [...] a essência 

do aprender no sentido próprio de μάθησις?” (Heidegger, 1992, p. 77) 

O conhecer “matemático” é aquele que se caracteriza pela determinação do que, de 

maneira ainda indeterminada, já possuímos antecipadamente; conhecimento que não vamos 

até as coisas buscá-lo, mas que, de algum modo, levamos até elas. É justamente por isso que 

os números são a forma mais conhecida do “matemático”. As coisas por si mesmas não são 

capazes de nos informar se são únicas, ou são em número de três, ou em quatro, mas estas 

podem ser apreendidas em certas quantidades e puras relações quantitativas pois, de alguma 

maneira, já possuímos um conhecimento acerca do que seja a unidade, triplicidade e a 

quadruplicidade. O número é, portanto, qualquer coisa que podemos aprender, e talvez a 

maneira exemplar do aprender no sentido de μάθησις, no sentido “matemático”. A pura 

essência do “matemático” não reside, pois, no número. A essência do numérico é 

“matemática”. Reflexões abstrusas, dirão as leitoras e os leitores. Pouco ou nada nos ajuda na 

tentativa de apreender o fenômeno da educação com tais afirmações eruditas. No entanto, essa 

interpretação heideggeriana da essência “matemática” traz consequências surpreendentes para 

a nossa compreensão da essência da atividade docente. Uma vez que o que há de ser ensinado 

pelo professor jamais se confunde com um determinado conteúdo doutrinal, o qual faltaria aos 

alunos, mas que estes já possuem de certa maneira, de uma maneira ainda não clarificada para 

eles mesmos.  

 
10 Lê-se: tà prágmata. 



4 
 

Os polêmicos discursos produzidos por Heidegger quando reitor da universidade, nos 

quais apresenta as suas ideias sobre o papel desta instituição perante a sociedade alemã da 

época e sua compreensão do corpo estudantil enquanto trabalhadores, bem como as suas 

interpretações da alegoria da caverna de Platão, são também constantemente considerados 

material relevante, com recursos conceituais importantes para a pesquisa que temos de levar a 

cabo, e serão abordados em momento oportuno. Contudo, escolhemos um outro caminho para 

pôr em diálogo a fenomenologia hermenêutica e o fenômeno da educação em seu caráter 

“matemático”. Este trabalho de pesquisa visa, a partir da analítica existencial heideggeriana, 

a compreender a educação em suas bases existenciais como um modo de ser-no-mundo com 

os outros, com foco naquilo que estrutura de maneira mais elementar as relações inter-

humanas – as tonalidades de humor; nós tentaremos compreender as atmosferas afetivas 

enquanto elementos estruturantes da atitude pedagógica. E a partir daí, da clarificação desse 

âmbito muito especial de fenômenos, refletiremos sobre o significado indicado acima acerca 

da essência “matemática” da educação e a sua consequência: ensinar nada é senão convidar a 

aprender. 

 

1. ENTRE A QUIDIDADE E O “COMO”: A FORMAÇÃO DOCENTE E O PIBID 

 

 As perguntas: o que significa ser professor? Que professor devo ser? Como me 

encontrar como professor? São questões que se fazem presentes no decorrer da graduação em 

licenciatura em filosofia. Ao ingressar em uma licenciatura compreendemos o que é ser um 

professor ou professora em suas atividades práticas. Se pesquisarmos o significado da palavra 

“docente”, temos o seguinte retorno: referente ao ensino ou aquele que ensina. Sabemos o 

“que”, a quididade, o que vamos exercer como professores, a função da atividade, as rotinas e 

“deveres”, que um professor ou professora deve preparar suas aulas para serem ministradas em 

determinado tempo. Estamos cientes das atividades corriqueiras da prática docente. Mas a 

pergunta que aparece confrontando essa compreensão que possuímos é o “como”.  

Como ser professor(a)? É a partir desse “como” que essa escrita se desenrola. Não temos 

a pretensão de esgotar o assunto, mas de apresentar uma via de resposta a partir desse 

questionamento. E essa via se apresenta através da política pública do programa de incentivo 

de bolsas de iniciação à docência (PIBID). Programa instituído pelo Governo Federal no ano 

de 2007. Queremos demonstrar como o PIBID é um caminho para responder nossa pergunta 

sobre o “como” por ser um programa que insere as(os) licenciandas(os) no contato com o 

cotidiano escolar. O que permite que a(o) pretendente a licenciatura se desenvolva como 



5 
 

uma(um) futura(o) educadora(o) através das variadas situações. E não só apenas por essa 

inserção rotineira, mas também por proporcionar a oportunidade dos ingressantes de irem mais 

além nesse encontro sobre o significado de ser professor ou professora. 

 

1.1. SOBRE O PIBID 

 

 Não pretendemos aqui demorar discorrendo sobre questões técnicas sobre o PIBID, mas 

acreditamos que se faz necessário ressaltar um pouco sobre o mesmo. O que seria, então, esse 

projeto que incentiva bolsas aos iniciantes na docência? No PIBID participamos do cotidiano 

escolar de uma escola pública de educação básica. Somos acompanhados(as) durante todo 

período por um supervisor que é a(o) professora(o), na escola, da mesma licenciatura que 

estamos cursando no ensino superior. Nesse trajeto podemos experienciar como esse docente 

supervisor se organiza com o currículo escolar, como planeja suas aulas, quais são os 

documentos normativos que ele utiliza, seus materiais didáticos, projetos, como monta sua 

estrutura didática e tudo o mais que puder ser compartilhado. Também nos é oportunizado 

conhecer a comunidade escolar, a direção, coordenação, secretaria, biblioteca, laboratório, 

corpo docente, profissionais que trabalham na limpeza, merenda escolar, segurança, portaria. 

Ou seja, o PIBID é viver “o chão da escola” nos primeiros passos da nossa formação docente. 

Estes são alguns requisitos que atendem ao projeto: 

 
O PIBID tem por finalidade proporcionar a inserção no cotidiano das escolas 
públicas de educação básica para os discentes da primeira metade dos cursos 
de licenciatura, contribuindo para o aperfeiçoamento da formação de docentes 
em nível superior. [...] São objetivos do Programa Institucional de Bolsa de 
Iniciação à Docência: [...] IV - inserir os licenciandos no cotidiano de escolas 
da rede pública de educação, proporcionando-lhes oportunidades de criação e 
participação em experiências metodológicas, tecnológicas e práticas docentes 
de caráter inovador e interdisciplinar que busquem a superação de problemas 
identificados no processo de ensino-aprendizagem [...] (Brasil, 2023.) 

 

 Os objetivos supracitados, estão aqui neste texto, pois foi desta maneira que 

experienciamos o PIBID. No PIBID foi acompanhada as aulas do professor mestre Marcelo 

Alves Santos (SEDUC/PE11) e o coordenador do projeto de filosofia foi professor doutor 

Suzano de Aquino Guimarães (UFPE12) que dividiu o percurso do PIBID em três fases, a saber: 

aproximação e investigação; investigação e produção; produção e avaliação. Essa tripartição 

 
11 Secretaria de Educação de Pernambuco. 
12 Universidade Federal de Pernambuco. 



6 
 

proporcionou uma melhor compreensão do que era o programa, dando-nos condições de nos 

situarmos de maneira confortável. Assim, foram observadas e acompanhamos as aulas, eventos, 

reuniões e conselhos de classe; foram produzidos materiais didáticos e projetos que foram 

utilizados em intervenções. A partir dessa experiência desejamos tecer mais algumas reflexões 

sobre um caminho que se abre nesse programa de iniciação à docência. 

 

1.2. ABRE-SE UM CAMINHO 

 

 Por que “um” caminho? Um caminho porque a docência apresenta mais de um trajeto, 

sendo o PIBID um desses, e por ter mais de um se faz necessário delinear “um” caminho dentre 

esses tantos (Heidegger, 2018) evitando desvios que podemos nos deparar mediante esta 

reflexão. Temos então o PIBID como um caminho para a docência, porém o que dá essa garantia 

para que esse programa se apresente desta maneira? De imediato a resposta parece já dada na 

própria descrição: “iniciação à docência”. É característico do programa, está em sua base. O 

“estar-aí” pelo simples fato de estar garante uma via de acesso a esta iniciação? O que valida 

que a(o) participante realmente será encaminhada(o) ao ensino? Seria tão somente frequentar 

em um período de tempo uma escola acompanhando uma(um) professora(o) em sua rotina, 

conhecer documentos normativos e o ambiente escolar que dá a validade de ser iniciado à 

docência? As perguntas elaboradas se mostram de certo modo como que já respondidas pelo 

próprio programa, todavia ao serem postas novamente em nossa dianteira, elas nos mostram 

uma carência de aprofundamento no que significa iniciação à docência no PIBID. Sendo assim, 

trazê-las aqui nesse texto não é aleatório em uma tentativa de fazer perguntas vazias ou já 

respondidas, pois são questões como essas que estão diante de participantes do programa. 

 O PIBID nos coloca no “chão da escola” em uma “prática passiva”, sendo assim, temos 

aqui o primeiro momento de contato que nos dará “pistas” ao que buscamos. Como vimos, é 

objetivo do programa a inserção, ou seja, por essa encaminha-se a(o) discente no exercício 

docente. Aqui se revela o “estar-aí”, simples e direto que se apresenta de imediato diante de 

nós. Se for assim, teríamos então que esse caminho docente é rotineiro, trivialidade. Admitir 

isso nos levará a cairmos em um desvio, pois, rotina faz parte da atividade escolar, porém à 

docência é mais do que internalizar padrões de ensino. Deveras, podemos falar em métodos, 

não em padrões. Rotina é parte do ambiente escolar com seus horários, intervalos, troca de aulas 

e programações, o docente está nesse sistema e não o contrário. Se mostra então que essa 

introdução é mais que ser inserida(o) no cotidiano escolar, o que não descarta essa inserção, 

pois é uma via de acesso, mas se expõe que ainda estamos diante do problema do começo de 



7 
 

nossa investigação. Tentamos novamente e vamos colocar mais uma vez a pergunta: o que 

significa ser introduzida(o) ao ensino pelo PIBID de modo que engasta o programa como um 

caminho para a docência? 

 Se a resposta à pergunta demanda uma justificação mais aprofundada que transpassa a 

simples rotina e a cotidianidade escolar, nos direciona para algo mais originário do que significa 

iniciar como docente. Nossa via de acesso se dá por participar do dia a dia escolar, o que coloca 

as(os) pibidianas(os) em diversas situações da educação. Essa diversidade de momentos se 

move e é caracterizada pelas relações interpessoais de ensino e aprendizagem com aqueles e 

aquelas componentes do “sistema” escolar. O ir e vir com suas trocas e situações diferentes 

despertam e movem os humores das(os) participantes. Estamos diante de circunstâncias que 

despertam nosso humor sobre o que envolve ser uma(um) docente. Por nossa primeira via de 

acesso chegamos em algo que precisa ser caracterizado. O que temos então: participar do PIBID 

nos coloca em contato com nossos humores na prática docente, pois “A faticidade do ser-aí é 

primordialmente aberta na abertura dos humores [...]” (Sena, 2019, p. 32). O PIBID nos 

proporciona uma abertura para o que significa ser professora(o).  

 
Todavia, a própria significância, com que a presença sempre está 
familiarizada, abriga em si a condição ontológica da possibilidade de a 
presença, em seus movimentos de compreender e interpretar, poder abrir 
“significados”, que, por sua vez, fundam a possibilidade da palavra e da 
linguagem. (Heidegger, 2015b, p. 138) 

 

 A partir da caracterização obtida pela primeira via de acesso responde-se então à 

pergunta: o PIBID se assenta como um caminho para a docência por nos lançar em humores 

que permitem abertura para o significado do que é ser professora(o). A participação no 

programa angaria um horizonte de possibilidades a quem está inserida(o) de modo a construir 

e significar através das aberturas de humores o que é ser uma(um) professora(o).  

 

1.3. REFLEXÕES PROVOCADAS PELA EXPERIÊNCIA NO PIBID 

 

 Surgiu a exigência de respostas sobre o que seria ser professor, e em específico professor 

de filosofia. Estar em sala de aula na universidade e absorver os conteúdos abordados são 

importantes partes da formação. Teorias, análises, métodos de outras(os) pensadoras(es) do 

ensino também apontam caminhos para a prática docente. Não desprezando tais aprendizagens, 

anelamos um passo a mais para ver mais de perto um vínculo entre os conhecimentos adquiridos 

e a prática da docência. O PIBID traz essa ligação, todavia se percebe que estar em contato com 



8 
 

o ambiente escolar ainda era somente parte do lidar com essa significação de ser professor. E 

assim se deu o desenrolar do problema “[...] pois, entendo que a tarefa maior da filosofia é ver 

e fazer ver os problemas, ali onde eles se ocultam ou se confundem na paisagem [...]” (Moraes, 

2001, p. 56). 

 Faz parte de uma(um) docente também aprender, Heidegger diz: “O verdadeiro 

professor diferencia-se do aluno somente porque pode aprender melhor e quer aprender mais 

autenticamente. Em todo o ensinar é o professor quem mais aprende” (1992, p. 80). A 

participação no PIBID evidenciou aspectos constitutivos da docência permitindo-nos ser 

lançado aos humores, e esse ser lançado direcionou nossa atenção para a relação entre 

professora(o) e aluna(o) dentro e fora da sala de aula. Nessa relação se apresentava uma 

disposição por parte do professor de conceder atenção e ouvir as(os) discentes. Uma disposição 

que não se caracterizava pela simples escuta, mas que levava a um cuidado de um mestre que 

se atenta aos pormenores de seus discípulos. Maria Cecília Gomes dos Reis descreve na sua 

apresentação que antecede o diálogo Fedro de Platão: 

 
O empreendimento filosófico, segundo Sócrates, fruto de um divino abandono 
do modo habitual de pensar (265a-b), é o jogo amoroso entre duas 
inteligências que conversam - a de um mestre e seu discípulo - e que consiste 
numa operação concomitante de analisar e distinguir as formas do que se quer 
conhecer, elevando-se assim a um plano superior de consideração do real. 
(Reis, 2016, p. 30) 
 

O cuidado nesse jogo de inteligências que conversam permite também a escuta, o que 

encaminhava a relação para uma amizade entre o docente e as(os) discentes. Na amizade o 

diálogo está presente, duas ou mais pessoas trocam informações, experiências, conhecimentos, 

se sentem instigadas em uma conversa que pode ser promissora. “Filosofia: uma expressão e 

um diálogo derradeiros do homem, que o transpassa e detém total e constantemente.” 

(Heidegger, 2015a, p. 6) O diálogo é constituído por discursos, o λογός13 filosófico. Pudemos 

ver nas aulas de filosofia o vínculo de amizade entre o professor e as(os) alunas(os) permitia o 

fomento da aprendizagem pelo diálogo. O professor Marcelo Alves Santos fala: 

 
Há um modo de propor os estudos de Filosofia a partir da História da Filosofia 
e outro a partir de discussões temáticas [...] Gosto dessa segunda abordagem 
porque ela permite perceber o desenrolar do pensamento sobre os assuntos em 
questão. [...] Na minha prática é comum convidar os alunos a pensarem formas 
diferentes de compreender um mesmo problema. (Santos, 2024, p. 137) 

 
13 Lê-se: logos; origem etimológica: palavra grega que significa “palavra, discurso, linguagem, estudo, teoria”. 
 



9 
 

 

Ao que diz também: 

 
O professor deve atuar como mediador qualificado, ideologicamente 
interessado, de processos educativos. O aprendizado acontece via processos 
de interpretação, em uma decifração de coisas que, muitas vezes, insistem em 
não se mostrarem. (Santos, 2021, p. 57) 

 

 O diálogo movido pelos discursos filosóficos do ensino e aprendizagem das aulas de 

filosofia não se davam soltos, sem direcionamento. Aqui se apresenta o(a) professora(o) como 

mediadora(o). A mediação através da amizade entra em concordância com a frase de Heidegger 

em seu livro “Que é uma coisa?”: “Ensinar é um dar, um oferecer […] ao aluno indicação de 

ele próprio tomar aquilo que já tem” (1992, p. 79). A(O) docente aponta aos estudantes o 

caminho para que esses se apropriem do conhecimento que possuem. “Saber que ensinar não é 

transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria produção ou a sua 

construção.” (Freire, 1996, p. 27) Parafraseando Freire: ensinar filosofia não é um simples 

repassar acontecimentos históricos, mas abrir caminhos para a filosofia e o filosofar intrínseco 

aos discentes. Uma vez mais se diz, isso não é ocasional, pois aqui se apresenta novamente o 

cuidado de um amigo que tem zelo pelo que faz. 

Retomemos o trecho da citação acima de Santos: “[...] ideologicamente interessado, de 

processos educativos”. O interesse é movido por quem tem zelo a algo, nesse caso, zelo no 

ensino. Ter este zelo nos permite mudar e repensar as dinâmicas de ensino e do nosso modo de 

ensinar. E tal zelo obtém resposta positiva por parte dos discentes que se mostram 

frequentemente dispostos em participar nas aulas. Desse modo, desperta pelo zelo o cuidado 

com o modo de ensinar movido pela relação de amizade. 

 Aqui estão algumas descrições e reflexões sobre o PIBID. Ao fim, podemos concluir 

que o PIBID é um caminho à docência que permite nos acharmos como professores e 

professoras no compreender à docência. 
 
 
2. BASES EXISTENCIAIS DA EDUCAÇÃO 

 

No capítulo anterior apresentamos o panorama que nos levou a reflexão deste trabalho e dos 

fenômenos apresentados em sala de aula. A partir deste ponto, queremos destrinchar através de 

uma análise existencial esses fenômenos acima citados e demonstrar como os mesmos 



10 
 

compõem o ambiente do ensino e são o trajeto para o convite a aprender. Porém, há de se admitir 

que tais fenômenos são perceptíveis por qualquer pessoa que esteja inserida na educação. Há 

diversos trabalhos e pesquisas sobre humores e sua relação com ensino/aprendizagem.14 

Pergunta-se então: o que justifica essa análise? Por partirmos de uma análise existencial a 

investigação não trata de características acidentais, mas de uma análise ontológica, em como o 

modo de ser do professor e do aluno se relacionam com as disposições afetivas.  

 Existenciais são os caracteres ontológicos do ser-aí, esses modos de ser compõem a 

estrutura da existencialidade, diz Heidegger: “Chamamos de existencialidade (N4) o conjunto 

dessas estruturas.” (2015b, p. 48). Trata-se, então, de uma análise dos modos de ser do ser-aí, 

neste trabalho em destaque, dos modos de ser que fundam as possibilidades de ser-aluno e ser-

professor enquanto modos de ser-no-mundo com os outros afetivamente determinados. Uma 

análise ôntica seria uma compreensão do que acontece factualmente, não revelando estruturas 

de ser, conforme Heidegger: “A compreensão de si mesma que assim se perfaz, nós chamamos 

de compreensão existenciária (N3). [...] A análise da existencialidade não possui caráter de uma 

compreensão existenciária e sim de uma compreensão existencial (N5).” (Ibid. p. 48-49). 

Todavia, o ser-aí é um ente que possui o modo de ser existência, ele é um ente que compreende 

ser. O ser-aí é um ente determinado em seu ser pela existência. Desse modo, respondemos à 

pergunta anteposta: nossa análise se justifica em um transpor uma análise cotidiana para uma 

analítica existencial. 

 

2.1. SER-NO-MUNDO, SER-COM E OUTROS FENÔMENOS DA AMIZADE 

 

O ser-aí é em sua estrutura fundamental ser-no-mundo, através das suas remissões 

“‘significa’ para si mesmo, ele oferece o seu ser e seu poder-ser a si mesmo para uma 

compreensão originária, no tocante ao ser-no-mundo.” (Heidegger, 2015b, p. 137). A expressão 

composta ser-no-mundo denota um fenômeno de unidade, todavia não exclui a multiplicidade 

de momentos estruturais. Segue então o achado fenomenal de Heidegger, ser-no-mundo é: em-

um-mundo; ente: que sempre é; ser-em como tal. (Ibid. p. 99) O ser-aí se move em um mundo 

que compreende previamente. Essa estrutura fundamental segundo Heidegger deve ser 

 
14 Sobre essa questão, ver: SILVA, Ueliton André dos Santos. Aprendizagem e afetividade: uma revisão da 
literatura. APRENDER – Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, v.19, n.34, p. 213–226, 2025.; 
SILVA, Leandro Batista da; ALMEIDA, Sandra Francesca Conte de. Afetividade, interação e prática docente. 
Revista Contexto & Educação, p. 1-15, 2023.; CLEMENTE, Marina. et al. Affectivity in teaching activity: 
reflections from the Clinic of Activity in the context of an inclusive classroom. The ESPecialist, 46(1), p. 498-
515, 2025. 



11 
 

compreendida a priori. Ressaltamos que ser-em-um-mundo não se trata do ponto de vista da 

analítica existencial de uma coisa dentro da outra, como dois entes distintos, pois esta é uma 

característica dos entes que tem o modo de ser simplesmente dado apreendidas enquanto 

caracteres ontológicos categoriais. 

 
O ser-em, ao contrário, significa uma constituição de ser da presença e é um 
existencial. […] O ente ao qual pertence o ser-em, neste sentido, é o ente que 
sempre eu mesmo sou. A expressão ‘sou’ conecta-se a ‘junto’; ‘eu sou’ diz, 
por sua vez: eu moro, detenho-me junto… ao mundo, como alguma coisa que 
deste ou daquele modo, me é familiar. […] como existencial, ser significa 
morar junto a, ser familiar com. O ser-em é, pois, a expressão formal e 
existencial do ser da presença que possui a constituição essencial de ser-no-
mundo. (Ibid. p. 100; grifos do autor) 
 
 

Sendo em um mundo, o ser-aí não é sozinho como em um solipsismo, mas junto com o ser-

no-mundo o ser-aí é com os outros (ser-com): com os outros entes que possuem o mesmo modo 

de ser do ser-aí (copresença). Ser-com é um existencial que determina a cotidianidade do ser-

aí, que Heidegger denomina de “sujeito” da cotidianidade, o impessoal. Com isto percebe-se 

que a constituição de ser-no-mundo determina todo e qualquer modo de ser do ser-aí. Os outros 

não significa os demais os quais destes estou isolado. Mas aqueles que na maior parte das vezes 

não consigo me diferenciar, aqueles entre os quais eu também estou. Com isto verificamos que 

o ser-aí é relacional, porém o estar com os outros não é um simplesmente dado, mas o “com” é 

um existencial que determina o mundo como compartilhado com os outros. (Ibid. p.175).  

É por meio desse modo de ser-com que se funda a relação de amizade. A amizade é uma 

possibilidade ôntica, existenciária, determinada pelo ser-com. Com os outros nós somos de tal 

e tal maneira que as relações de amizade se apresentam de formas distintas. O discurso trivial 

diz: “ninguém vive só”. Esse ninguém é modo de ser-com cotidiano, o impessoal, pois o ser-si 

mesmo cotidiano já está em relação com os outros, de diversas formas. A amizade deve ser 

entendida como ser-com junto a algo em comum, por exemplo: ao trabalho, no bairro, na escola, 

na universidade etc. A amizade é um modo de ser com o outro, a qual, quando autêntica, libera 

esse outro em seu ser-no-mundo para si mesmo, pois com os entes que possuem o mesmo modo 

de ser do ser-aí se preocupa. (Ibid. p. 177) Há modos de ser da amizade que trazem esse outro 

tão próximo de si mesmo que parece que a relação é mais familiar do que de uma convivência 

trivial. Por sua vez, o que convive trivialmente a fala coloquial já o conhece, é o colega. Quem 

seria esse então da relação mais familiar? Para o objetivo de nossa investigação tratemos das 

diferentes formas de amizade: amigo familiar é um modo de amizade mais próximo que um 



12 
 

colega, mas que é um modo menos próximo do que aquele que antecipa o outro em seu cuidado. 

Quem seria esse amigo? 

Investiguemos a partir do que é a amizade, do que significa ser amigo. Chamamos de amigo 

aqueles que convivem conosco, fazem parte de nosso dia a dia, o que não significa 

necessariamente uma aproximação íntima, estamos junto a algo em comum. Não significa 

também que o amigo que vá além da cotidianidade seja alguém por demais íntimo, mas é esse 

alguém que cuida, que se preocupa. Ele está lá dia após dia, não entre idas e vindas, mas mesmo 

que por vezes vá, esse amigo permanece em um modo de ser-com não mais presente. Todavia 

seu permanecer não exige presentificação. Há escuta sem sua voz, pois este já se antecipou em 

sua amizade. Buscamos, então: o amigo que se antecipa em seu cuidado de tal modo que 

permanece mesmo não estando presente, continuidade. Para esse o verbete que utilizaremos é 

o amicentis15. O amicentis é o amigo que se antecipou no cuidado com o outro de modo que 

permanece mesmo não presente, em sendo, o amicentis é amicente. Esse é o mais fundamental 

para aquilo que buscamos em nossa investigação deste trabalho e que na fala coloquial já se 

apontava quando se diz “que há amigos e amigos”. Assim caracterizamos a amizade em três 

modos: colega, amigo familiar e amicente. 

 

2.2. TONALIDES DE HUMOR 

 

No tópico anterior descrevemos a estrutura de ser-no-mundo e que a compreensão de mundo 

se dá em uma totalidade referencial que o ser-aí signi-fica por meio de sua compreensão prévia 

de si mesmo sendo-no-mundo. Falamos em compreensão e é sendo que o ser-aí em suas 

remissões no mundo se abre para compreender essa abertura prévia do mundo. A compreensão 

é um modo constitutivo do ser-aí se abrir no mundo, essa abertura pertence ao ser-em e além 

de ser compreensiva é, de igual modo, afetiva e discursiva. Este é o momento que interessa a 

nossa discussão: por ser-em-um-mundo o ser-aí se abre por meio das disposições de humor.  

As tonalidades de humor são um modo do ser-aí estar afinado deste ou daquele jeito, é o 

que dá o tom de sua afinação. Humor é uma caracterização ôntica para o que é cotidianamente 

conhecido, pois em seu aí (cotidianidade) o ser-aí se mostra deste ou daquele jeito e se desvia 

 
15 A palavra criada tem a pretensão de ser um termo técnico para diferenciar os modos de ser amigo. Essa 
diferenciação se faz necessária para aquilo que queremos apontar mais à frente nessa investigação. A palavra é um 
neologismo a partir da junção da palavra amigo em latim: amicus, e do sufixo entis/ente que possui sentido de 
continuidade sem presentificação. 



13 
 

dessa abertura no qual é lançado em sua fatualidade. Essa caracterização ôntica é um caminho 

para aquilo que buscamos, ela nos dá o fio: 

 
Constatar que a presença não “cede” a tais humores na cotidianidade, isto é, 
que não persegue a abertura por eles realizada e não deixa levar pelo que assim 
se abre, não constitui uma prova contra a fatualidade fenomenal de o humor 
abrir o ser do pre em seu “que é” (Dass; N48), mas sim um testemunho. 
(Heidegger, 2015b, p. 194; grifos do autor) 
 
 

O que Heidegger terminologicamente indica como humor agora é ontologicamente indicado 

como disposição, pois o modo de ser do ser-aí ser dispostamente afetado desta ou daquela 

maneira pode abri-lo para seu estar-lançado em um desvio ou esquiva, temos assim, o primeiro 

caráter ontológico da disposição. A disposição de humor não é um estado da alma nem uma 

apreensão reflexiva. É uma abertura do aí de modo mais originário e “Nisto mostra-se 

o   segundo caráter essencial da disposição: ela é um modo existencial básico da abertura 

igualmente originária de mundo, de copresença e existência, pois também este modo é em si 

mesmo ser-no-mundo.” (Ibid. p. 196). O terceiro momento da disposição de humor funda-se na 

abertura prévia do ser-em. Em suas remissões de ser-no-mundo o ser-aí se ocupa com os entes 

intramundanos que lhe vem ao encontro em sua circunvisão. Deixa vir ao encontro é um ser 

tocado (afetado) por... de modo que esse ser tocado se fundamenta na disposição. Esses três 

momentos estruturais da disposição de humor abre o ser-aí em seu estar-lançado no mundo 

previamente descoberto e em suas ocupações deixa ser tocado e se esquiva de si mesmo. 

 Por último, gostaríamos de caracterizar a estrutura dos afetos, cada disposição de afeto 

se apresentará de maneira fenomenologicamente indicada formalmente por sua estrutura. O 

afeto possui a seguinte estrutura tríplice: de que se afeta (diante de que); o ter afeto (sentir-se); 

pelo que se afeta. Para essa descrição Heidegger utiliza o medo como exemplo. No medo nós 

estamos diante de algo que nos amedronta, esse ente amedrontador é o que nos faz sentirmos 

medo e pelo qual o medo se faz sentir. A descrição foi posta aqui de maneira breve para que 

seja apenas uma simples demonstração que clarifique a compreensão do leitor, pois a pretensão 

mesma são os afetos que se encontram em sala de aula na relação entre professor e aluno que é 

o tema de nossa discussão. 

 

2.3. A FALA E A ESCUTA COMO POSSIBILIDADES EXISTENCIAIS 

 



14 
 

Chegamos ao último ponto do que pretendemos caracterizar como pertencente às bases 

existenciais da educação, trajeto que tem a pretensão de ser uma propedêutica para que o leitor 

esteja minimamente habituado com alguns conceitos da analítica existencial a fim de que seja 

mais bem compreendido o tópico final. Qual o nosso percurso até aqui? Caracterizamos que a 

estrutura fundamental do ser-ai é ser-no-mundo; ser-no-mundo é ser-em um mundo que não diz 

respeito a um lugar espacial; sendo em um mundo o ser-ái é junto, é ser-com os entes e a 

copresença; em suas remissões e significações o ser-aí se abre na compreensão e na disposição 

de humor. Nesse ser junto, caracterizamos a relação e pela relação destrinchamos modos do ser 

amigo. Quando investigamos o fenômeno da amizade nos valemos do discurso cotidiano e da 

fala trivial, ou seja, a fala é constitutiva de significados, ela é um modo do ser-aí articular o 

mundo: “A compreensibilidade do ser-no-mundo, trabalhado por uma disposição, pronuncia-

se como fala.” (Heidegger, 2015b, p. 224) A fala não é caracterizada pelo emitir palavras, pois 

as palavras não são dotadas de significados, é na compreensão que a fala se funda e significa. 

Se o significar da fala não é emissão de palavras, a fala é muito além do que emitir sons, ela é 

um existencial: “Existencialmente, a fala é linguagem porque aquele ente, cuja abertura se 

articula em significações, possui o modo de ser-no-mundo, de ser lançado e remetido a um 

‘mundo’.” (Ibid. p. 224) 

Vale ressaltar como Heidegger é um filósofo que percebe que a fala está além da emissão 

de sons, porque ele enxerga em sua análise existencial as pessoas surdas. Existencialmente, fala 

é linguagem. Pessoas surdas sempre se comunicaram de alguma forma e a língua de sinais é 

uma linguagem própria das pessoas surdas, isto é, a fala não pertence apenas aos falantes. Então, 

se fala, fala-se a alguém. E quem é esse? Não é outro senão a copresença. A fala é um partilhar 

de significações. E se fala a alguém, esse alguém é outro que escuta e assim como a fala não é 

um simples emitir sons, a escuta não é simplesmente ouvir sons. 

 
Escutar é o estar aberto existencial da presença enquanto ser-com os outros. 
[...] A presença escuta porque compreende. Como ser-no-mundo articulado 
em compreensões com os outros, a presença obedece na escuta à coexistência 
e a si próprio como ‘pertencente’ (N56) a essa obediência. (Ibid. p. 226) 
 
 

E acrescenta: “É com base nessa possibilidade de escutar, existencialmente primordial, que se 

torna possível ouvir. Trata-se de um fenômeno ainda mais originário do que aquilo que a 

psicologia determina ‘numa primeira aproximação’ como escutar, ou seja, a sensação de sons 

e a percepção de tons.” (Ibid. p. 226) A complexidade do ser-aí ser-no-mundo em sua abertura 

não para por aqui, dissemos: se fala é porque alguém escuta, e se escuta é porque alguém fala. 



15 
 

E se não há quem fale nem quem escute, o que há? O que há é o silêncio, e o silêncio também 

só é possível porque na compreensão que constitui a fala, se não há esta, o que há é o silêncio. 

O silêncio também é um existencial assim como a fala e a escuta, é um modo de ser-com o 

outro quando se falta a fala e “Quem silencia na fala da convivência pode ‘dar a entender’ com 

maior propriedade, isto significa, pode elaborar a compreensão por oposição àquele que não 

perde a palavra.” (Ibid. p. 228) 

 Desse modo, finalizamos esse tópico com as ferramentas dadas por Heidegger em sua 

análise da existência em Ser e Tempo. Nesta obra podemos achar a “caixa de ferramentas” que 

nosso filósofo deixou para refletirmos acerca dos diversos fenômenos que podem constituir 

nosso modo de ser-no-mundo. E é utilizando essas “ferramentas”, que procuramos deixar 

separadas aqui nesse tópico, que aplicamos nossa reflexão acerca do ensino/aprendizagem. O 

que caracteriza esses existenciais em sala de aula e como a partir deles podemos pensar o ensino. 

A partir do tópico a seguir queremos transpor uma reflexão que pense o aluno e o professor por 

meio das bases existenciais para que possamos enxergar novas formas do que significa 

apreender. 

 

3. O QUE SIGNIFICA ENSINAR? O CONVITE A APRENDIZAGEM NO ENSINO 

DE FILOSOFIA 

 

 

3.1. ATMOSFERAS AFETIVAS NO ENSINO DE FILOSOFIA 

 

Pensamos, seria necessária uma descrição de todos os afetos que envolvem o ensino-

aprendizagem? Teríamos espaço suficiente para tais descrições? Seria muito pretensioso tentar 

abarcar uma totalidade como esta, mas há alguns dentre tantos que parecem se apresentar de 

maneira mais constante. Nos anos anteriores fomos atingidos por uma pandemia global a qual 

nos forçou, por medidas de segurança, a ficarmos em nossas residências e nos comunicarmos 

somente por meios digitais. A utilização dos aparelhos eletrônicos se tornou mais constante em 

nosso dia a dia de tal modo que o uso destas ferramentas agora faz parte da sala de aula. 

Surgiram formas de aplicar aulas que envolvem o uso dos celulares: por quê? Porque somente 

o professor em sala não era mais o suficiente para prender a atenção dos discentes. A resposta 

imediata, e de igual modo válida, para essa questão era o crescimento de toda uma geração com 

o uso de telas. Mas qual a relação entre as telas, a aula, o discente e o professor? A resposta já 



16 
 

foi dada, a atenção. Ficar “preso” ouvindo determinado conteúdo durante 50 minutos de aula 

tornou-se mais maçante em contraposição ao fluxo de informações da internet. Esse fluxo de 

informação é tão alto que o ser-aí em sua decadência na curiosidade não se encontra entediado 

à espera de algo novo (Heidegger, 2015b). Eis aqui o primeiro afeto, mais presente e mais 

constante em nossa Educação brasileira, o tédio. 

 O tédio de aprender tomou copioso espaço em aula que levou o governo brasileiro a 

adotar medidas mais rígidas e proibir que os estudantes levassem seus celulares para o espaço 

das escolas públicas (Brasil, 2025). Nosso filósofo já nos apresentou de modo belíssimo como 

somos propensos a fugir do tédio ao primeiro aceno que nos faz. Não diferente seria em aula, o 

estudante desenha, conversa, joga, brinca e toma qualquer outra atitude que não o faça se 

entediar: o professor “desaparece”, o conteúdo não se sabe mais qual é. “Ser entediado é 

obviamente um ser-entediado por algo, entediar-se obviamente um entediar-se com e junto a 

algo.” (Heidegger, 2015a, p. 118; grifos do autor) O aluno se entedia junto a algo, e se entedia 

com o professor. O professor também se entedia com o aluno e junto a sua didática a ponto de 

levá-lo a mudar e adotar novas estratégias pensando conquistar algo: o aluno “desaparece”, o 

conteúdo não se sabe mais qual é. E assim, o tédio permanece. O que falta? Guardemos isto por 

hora e sigamos em nosso trajeto por meio dos afetos para ao final tentarmos encontrar uma 

linha que os conectem. 

 O que também nos marca contemporaneamente no cotidiano escolar, quais casos nos 

assombram e ameaçam? São os de violência, notícias recorrentes que envolvem agressões entre 

professores e alunos: a ira parece nos acenar. Ira de que? Do professor, do conteúdo, da escola. 

Se a escola é um ambiente de aprendizagem porque suscita tal afeto? Pretende-se que na escola 

os estudantes adquiram habilidades e conhecimentos no decorrer de sua formação, desde o 

primário até o médio, preparando-os para o nível superior e, em uma visão mais liberal (não é 

a que adotamos), para o mercado de trabalho. Sobre os estudantes é imposta uma expectativa 

por algo, que atinjam essas pretensões, por essa opressão o aluno sente-se irado. Métricas são 

impostas por avaliações quantitativas para que através destas possam ser avaliadas. Sim, é 

necessário que a escola desenvolva o aluno socialmente e cognitivamente, mas como fazer isto 

de um modo que determinadas opressões não aconteçam? O discente se vê cercado das 

exigências sociais e escolares a ponto de pôr não estar no padrão imposto, criar-se nele o meio 

pelo que ele se ira levando-o a ter atitudes inconsequentes. A ira nos cega do instante de tempo 

que vivemos e nada mais importa a não ser descarregá-la: o professor “desaparece”, o conteúdo 

não se sabe mais qual é. 



17 
 

 O que dizer do professor em situações como esta? O professor é cobrado por resultados 

pois somente em uma verificação quantitativa é que se pode dizer que há um progresso. Há 

resultados, precisa-se de dados, caso não haja, a educação é falha. Quem garante que dentre os 

tantos que são aprovados realmente aprenderam o que lhes fora ensinado? Mas o professor 

precisa mostrar seus números, seu nível de aprovação alto. E quando o aluno não deseja, o que 

fazer? O mestre é responsável, precisa “dar um jeito” nesse discente? O professor se ira porque 

ele tem que fazer algo, precisa se impor, caso não: não é educador: o aluno “desaparece”, o 

conteúdo não se sabe mais qual é. Que seja compreensivo que em nossa investigação não há 

uma tentativa de justificar determinados crimes cometidos em sala de aula, mas compreender 

que por determinadas atmosferas afetivas tais inconsequências podem ocorrer. 

 Fizemos uma análise de afetos negativos: tédio e ira. Todavia, sabemos que não são 

apenas estes que estão presentes no ensino-aprendizagem. As atmosferas são deveras ricas e 

variadas, nossa tentativa gira em torno de destacar aquelas que mais se apresentam. 

Perguntamos: dentre essas, quais são aquelas mais presentes? Pensemos no seguinte: uma sala 

com diversos alunos participando da ministração da aula, comentando, fazendo apontamentos, 

empolgados, participativos. O interesse predomina e a aula flui de uma maneira que o sinal toca 

sem nem se dar conta de que o tempo passou tão rápido. O desejo de quero mais é o que resta, 

pois, a aula é tão boa que somos tomados por ela. Os discentes saem satisfeitos da aula, 

inconformados que foi pouco tempo porque o assunto os deixou anelantes e felizes com a 

aprendizagem que os arrebatou. Uma tonalidade afetiva está intrinsecamente relacionada com 

o modo de se temporalizar do tempo: “se o tédio é uma tonalidade afetiva, então o tempo e o 

modo de ser do tempo, ou seja, o modo como ele se temporaliza, possuem uma parcela 

significativa na afinação do ser-aí em geral.” (Heidegger, 2015a, p. 131) A felicidade é uma 

tonalidade afetiva que nos afina de tal modo que o tempo escapa, ele some, e aquilo a que junto 

nos afeta é a única coisa que permanece: o professor “aparece”, o conteúdo se sabe qual é. 

 Uma satisfação copiosa de um ensinar pleno atinge o professor por uma aula que ocorre 

em uma atmosfera afetiva feliz. Repassar o conteúdo é como jorrar um rio de água doce que 

traz alento e refrigério. Exemplos vem, o diálogo se desenrola, o professor é tomado pela 

felicidade de ensinar. Vale ressaltar que não é uma escolha didática ou de uma abordagem que 

venha a tentar atingir tal objetivo durante a aula, pois “Uma tonalidade afetiva não apenas não 

se deixa constatar, mas também não deve ser constatada – mesmo que ela se deixe constatar. 

Pois toda constatação é um trazer-à-consciência. No que se refere à tonalidade afetiva, todo e 

qualquer tornar consciente significa uma destruição.” (Ibid., p. 85) O que Heidegger está nos 

dizendo é que é característica da tonalidade afetiva nos toma de tal maneira que não estamos 



18 
 

conscientes desse ser tomado. E assim é com o ensino, o professor conduz a aula de tal maneira 

que em uma atmosfera afetiva de felicidade excede a didática: o aluno “aparece”, o conteúdo 

se sabe qual é. Não se trata de metodologia, mas das condições de possibilidades para um ser 

tomado por tal e tal tonalidades de humor. 

 Há ainda uma tonalidade de humor nessa nossa análise que gostaríamos de destacar. É 

um afeto muito recorrente nos diálogos sobre educação e atitude pedagógica, muito se fala dela 

sempre em perspectiva de como agir, como avaliar, como educar. O afeto que falamos se trata 

do amor. O que acontece quando um aluno ama o que aprende, quando ama o conteúdo 

ministrado em sala de aula? Parece não ser tão diferente da felicidade, porém, a felicidade 

empolga, instiga, no que seria o amor diferente. A diferença consiste em: o estudante estará 

voltado a participar da aula, porém não necessariamente do mesmo modo quando tomado pela 

felicidade. No amor o silêncio predomina e silenciar não significa não participar da aula: “Como 

modo de fala, o estar em silêncio articula tão originariamente a compreensibilidade da presença 

que dele provém o verdadeiro poder escutar e a convivência transparente.” (Heidegger, 2015b, 

p. 228). Mas por que o silêncio? Porque quando somos tomados por uma atmosfera afetiva 

amorosa falta-nos a palavras, ela nos foge e temos a noção do tempo e o anelo para que este, 

mesmo sabendo que passará, que deslize lentamente: o professor “aparece”, o conteúdo se sabe 

qual é. O aluno quer permanecer ali junto ao conteúdo e junto ao professor que o ministra, pois 

está tomado pelo amor à aprendizagem. Não diferente, o professor também é tomado pelo 

lecionar amoroso, a fala dócil de quem ama o que ensina está em permanecer junto ao assunto 

ensinado pois se fala dele com amor e ternura: o aluno “aparece”, o conteúdo se sabe qual é. 

 Na análise dessas atmosferas afetivas destacadas aqui, ressaltamos a frase que se repete 

com destaque a palavra: aparecer. O aparecer ou não do aluno e professor na atitude pedagógica 

é um modo de ser-com da aprendizagem e é determinado pela atmosfera afetiva que toma o 

aluno e o docente na aula. O modo de ser-com do aparecer não indica um estar diante de algo 

que se vê presentificadamente, mas é um aparecer da possibilidade de aprender e de ensinar. 

Nessa possibilidade a fala e a escuta se abrem ou se fecham ao que se ensina, isto é percebido 

quando em atmosferas afetivas há diálogo. Como dissemos anteriormente, a fala é um 

existencial trabalhado por uma disposição afetiva e a escuta é um estar aberto existencialmente.  

Em atmosferas afetivas o aluno e o professor são tocados por aquilo que se ensina, pela 

aprendizagem e se abre a fala e a escuta. Nessa abertura em que o professor e o aluno aparecem, 

em seu modo de ser-com o outro, permite que cresça a amizade. O professor se torna amigo do 

aluno pois com ele não se ocupa, mas se preocupa e se antecipa a ele por meio de seu ensinar: 

“[...] subsiste ainda a possibilidade de uma preocupação que não tanto substitui o outro, mas 



19 
 

que salta antecipando-se a ele (N41) em sua possibilidade existenciária de ser, não para lhe 

retirar o ‘cuidado’ e sim para devolvê-la como tal.” (Heidegger, 2015b, p. 178-179; grifos do 

autor). Em meio ao ser tomado pela atmosfera afetiva em sala de aula o aluno se projeta em 

suas possibilidades de ser, o professor dá ao aluno a indicação daquilo que ele já tem: o 

aprender. A impessoalidade de aprender dar espaço a pessoalidade:  

 
Na relação discente/docente, isso se aplica pensando o segundo não como 
aquele que, antecipando-se ao aluno (o presumido desprovido de luz, como 
indica a composição latina do termo “alumnu”), predeterminaria a educação 
que lhe julgasse adequada, mas como aquele que estaria preocupado com o 
necessário para que o discente se descobrisse livre a um sentido próprio a si. 
O docente, então, passa a não ser mais o repetidor de lições ou o instrutor de 
matérias, mas quem oportuniza ao discente um encontro consigo mesmo, que 
promove a possibilidade desse se educar (ou, como também no latim 
“educare”), isto é, expor-a-si mesmo e descobri para si uma possibilidade 
capaz de liberá-lo para a significação necessária a uma existência singular. 
(Kahlmeyer-mertens, 2008, p. 32-33; grifos do autor) 
 

No devolver o cuidado e o encontro do aluno consigo mesmo tem como fundamento a relação 

de amizade. Não a simples amizade cotidiana, mas a que já caracterizamos, o professor se torna 

aquele que se antecipa no cuidado com o outro de modo que permanece mesmo não presente: 

o professor é o amicente e o que permanece é o aprender. Não é à toa que há professores e 

professoras dos quais não esquecemos, que marcaram nossas vidas, que nos inspiraram e que 

são exemplos de docentes. É sendo amicente que o professor também se apropria cada vez mais 

de seu poder-ser professor, pois aprender é mais difícil do que ensinar, por isso só quem aprende 

verdadeiramente pode verdadeiramente ensinar (Heidegger, 1992). 

 Assim, nessas páginas exploramos as atmosferas afetivas no ensino e o modo de ser 

aluno e de ser professor. Ainda queremos avançar em mais um ponto em nossa discussão diante 

de algo que compreendemos como mais um momento dentro dessa análise. Momento crucial 

para que o convite a aprender, e em específico, aprender filosofia, seja aceito.   

 

3.2. ΘΑΥΜΑΖΕΙΝ16 

 

Discorremos acerca de alguns afetos que destacamos no ensino/aprendizagem, mas há um 

que se destaca no ensino de filosofia que é o θαυμαζειν, o maravilhamento. Esse maravilhar-se 

estava presente quando a filosofia deu seus primeiros passos com os eleatas. Um maravilhar-se 

 
16 Lê-se: thaumazein; origem etimológica: palavra grega que significa “admirar, maravilhar, espanto”. 



20 
 

ante os entes e permanecer diante deles. Dirá Heidegger em Que é isto: a filosofia? que “O 

espanto carrega a filosofia e impera em seu interior.” (2018, p. 38). Se é intrínseco a filosofia o 

espantar-se, em seu ensino na contemporaneidade não há de ser diferente. O ensino de filosofia 

apesar de poder seguir uma abordagem histórica não se caracteriza apenas por repassar fatos. 

Se pertence à filosofia o maravilhar-se, esse espanto tem de tocar o aluno e o professor, é um 

afeto que impera no interior da filosofia: “A filosofia acontece sempre e a cada vez em uma 

tonalidade afetiva.” (Heidegger, 2015a, p. 9). 

Recapitulemos alguns passos: dissemos que as tonalidades de humor fazem parte do 

ensino/aprendizagem; caracterizamos alguns afetos e dentre eles afetos positivos; afetos 

positivos abrem a escuta e a fala proporcionando uma relação de amizade entre professor e 

aluno; na amizade o professor é o amicente e em uma troca libera o aluno para apropriar-se de 

sua aprendizagem. Pergunta-se: o maravilhamento seria um dentre tantos afetos que fazem parte 

dessa estrutura existencial do aprender? Prossigamos para a resposta. No liberar o aluno para 

apropriar-se de sua aprendizagem o aluno ouve pelo amicente o convite à aprender. Esse convite 

a aprender é dado pelo professor ao aluno formulado por meio do espanto filosófico. O 

θαυμαζειν não é um afeto dentre outros, mas é o convite a aprender intrínseco a filosofia: 

“Entretanto: o espanto [...] perpassa qualquer passo da filosofia. O espanto é πάθος17.” 

(Heidegger, 2018, p. 39). O professor e o aluno mais do que tocados por tonalidades de humor 

que o conduzem a ensinar/aprender, no ensino de filosofia aceitam o convite maravilhados pela 

aprendizagem filosófica. 

Desse modo, nosso percurso fica completo apresentando o convite à aprendizagem em sala 

de aula e sua especificidade no ensino de filosofia por meio do maravilhar-se. Essa constatação 

desse afeto na aprendizagem filosófica está nos mínimos detalhes e peculiaridades de cada 

filósofo e filósofa que filosofaram durante a história. Todos estes aceitaram esse convite que 

foi apresentado por outros, outros professores e professoras amicentes que se na anteciparam e 

liberaram a aprendizagem de seus alunos. Faço menção a frase de Kant para todo aquele e 

aquela que maravilhado aceita esse convite e diz: sapere aude!18 

 

4. CONCLUSÃO 

 

 
17 Lê-se: pathos; origem etimológica: palavra grega que significa “sofrer, aguentar, suportar, tolerar, deixar-se 
levar por, deixar-se convocar”. 
18 Expressão em latim que significa “ouse saber”.  



21 
 

Os afetos por meio de uma análise existencial possuem um campo vasto para ser explorados 

filosoficamente. Pensamos que abordar esse tema nesse trabalho pode contribuir para expandir 

o escopo de discussões sobre o ensino e as atmosferas afetivas em sala de aula. Acreditamos 

que atingimos nosso objetivo de modo satisfatório apresentando um indicativo formal que abre 

as portas para discussões mais aprofundadas sobre o ensino e o ensino de filosofia e em como 

as atmosferas afetivas fazem parte da estrutura da aprendizagem.  

Pudemos em nossa análise diferenciar o tratamento fenomenológico-hermenêutico das 

tonalidades de humor em contraposição ao seu tratamento filosófico-teórico tradicional. A 

psicologia e a pedagogia em muito contribuem com as discussões educacionais, todavia, aqui, 

pensando em como Heidegger construiu seu modo de fazer filosofia, demos um passo aquém 

dessa construção. Desse modo, pudemos estabelecer um diálogo produtivo entre a analítica 

existencial heideggeriana e a educação, pois não se trata de uma desconstrução pedagógica, mas 

de enxergar as estruturas existenciais do ensino/aprendizagem. 

Portanto, apontamos que essa estrutura é composta por tonalidades de humor que se 

apresentam no cotidiano escolar em sala de aula, que determinados humores podem abrir ou 

fechar o ser-aí para a escuta. A escuta é um modo do ser-aí estar aberto à fala, escuta essa que 

vai além de apenas ouvir sons, mas que despertam no ensino/aprendizagem a amizade. A 

amizade é uma relação que está imbricada no ser-com os outros do ser-no-mundo e esta última 

é o que desperta no educando a compreensão do convite a aprender, convite que o permite ser 

ele mesmo propriamente no deixar aprender. E por fim, caracterizamos o convite à 

aprendizagem na filosofia por meio do maravilhamento. Sendo assim, nosso trajeto se conclui 

aqui, que, ao mesmo tempo, é um ponto de partida para abrirmos mais reflexões sobre o que é 

isso, a aprendizagem. 

 

 

REFERÊNCIAS 
 

BRASIL, 2023. Disponível em: https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-
programas/educacao-basica/pibid/pibid. Acesso em: 24 mai. 2024 

 

BRASIL, 2025. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-
2026/2025/lei/l15100.htm. Acesso em: 31 mai. 2025 

 

CLEMENTE, Marina. et al. Affectivity in teaching activity: reflections from the Clinic of 
Activity in the context of an inclusive classroom. The ESPecialist, 46(1), p. 498-515, 2025 

https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-basica/pibid/pibid
https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/educacao-basica/pibid/pibid
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2025/lei/l15100.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2025/lei/l15100.htm


22 
 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 
Paz e Terra, 1996. 

 

HEIDEGGER, Martin. Conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude, solidão. 
Tradução de Marco Antônio Casanova - 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2015a. 

 
HEIDEGGER, Martin. Que é isto: a filosofia? Tradução de Ernildo Stein. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2018. 
 

HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa? Tradução de Carlos Morujão. Lisboa: 70, 1992. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução de Marcia Sá Cavalcante – 10.ed. – Rio de 
Janeiro: Editora Vozes, 2015b. 

 

KAHLMEYER-MERTENS, Roberto S. Heidegger & a Educação. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2008. 

 

MORAES, Alfredo. Dialética da Alteridade. Ägora filosófica, ano 1, n.1, p. 17-26, 2001. 

 
REIS, Maria Cecília Gomes dos. Apresentação. In: PLATÃO. Fedro. 1. ed. São Paulo: Penguin 
Classics Companhia das Letras, 2016. p. 9-35 
 
SANTOS, Marcelo Alves. Interpretações em conflito. 1. ed. Maceió, AL: Editora Café com 
Sociologia, 2021. (Coleção Filosofias no Chão da Escola). 
 
SANTOS, Marcelo Alves. Filosofia: Por que ensino? Como ensino? In: MATOS, Junot 
Cornélio (org.). Filosofia: Por que ensino? Como ensino? São Carlos: Pedro & João Editores, 
2024. p. 133-148 

 
SENA, Sandro Marcio Moura de. Nostalgia como Grundbefindlichkeit. Studia Heideggeriana, 
v. 8, p. 25-49, 2019. 
 
SILVA, Leandro Batista da; ALMEIDA, Sandra Francesca Conte de. Afetividade, interação e 
prática docente. Revista Contexto & Educação, p. 1-15, 2023. 
 
SILVA, Ueliton André dos Santos. Aprendizagem e afetividade: uma revisão da literatura. 
APRENDER – Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, v.19, n.34, p. 213–226, 
2025. 

http://lattes.cnpq.br/4020907438721922


23 
 

 
 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Meu primeiro agradecimento será para minha esposa Rafaela Andrade dos Santos Melo, 

que sempre me apoiou e incentivou meus estudos. Seu carinho e dedicação ao meu lado sempre 

foram importantes para mim em diversos momentos, inclusive em minha jornada na graduação. 

Deixo assim também registrado minha admiração pois você é minha inspiração. Também 

agradeço minha mãe Marinalva Cipriano Duda, uma mulher batalhadora que suportou as 

adversidades da vida e me criou com amor, carinho e dedicação. 

 Agradeço também ao departamento de filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco e todos aqueles e aquelas que o compõem. Sempre aptos e dispostos para atender 

as demandas dos estudantes. Destaco dentre esses, meu orientador professor Sandro Márcio 

Moura de Sena que é um modelo de educador e de conhecimento filosófico. Faço também 

menção a outro professor importante em minha formação, o professor Suzano de Aquino 

Guimarães que abriu as portas e me guiou no ensino de filosofia. Incluo de igual modo meus 

agradecimentos ao professor Marcelo Alves Santos que foi meu supervisor durante minha 

participação no PIBID. 

 

 


