Metamorfoses do Circulo:
as imagens circulares como instrumento de ensino-aprendizagem na obra Consolagdo da
Filosofia, de Boécio!
Metamorphoses of the Circle:
circular images as an instrument of teaching and learning in Boethius’ Consolation of

Philosophy

Douglas Xavier de Sousa?

Orientagdo: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa®

Resumo: Em A Consolagdo da Filosofia, Boécio recorre a imagens ou metdforas circulares para
elucidar os temas que aborda. No total, faz uso de trés delas: 1) A Roda da Fortuna; 2) O Circulo
admiravel da divina simplicidade; 3) O Centro estavel da Providéncia Divina, rodeado pelos circulos
giratorios do Destino. Cada uma dessas imagens, conforme aparece, reconfigura ou ressignifica a
anterior. Esse movimento, que acompanha o padrdo ascético da obra, ¢ denominado pelos principais
comentadores como Metamorfoses do Circulo. Nesta pesquisa, pretende-se analisar o significado
isolado e em conjunto de cada uma dessas imagens. Ademais, argumenta-se que, ao serem empregadas,
elas demonstram a sua aplicabilidade no ensino-aprendizagem. Afinal, Boécio as utiliza para esclarecer
a complexidade dos temas abordados. Assim, busca-se contribuir tanto para os estudos de Filosofia
Medieval quanto para as reflexdes contemporaneas sobre o ensino da Filosofia.

Palavras-chaves: Boécio; Consolacdo da Filosofia; Ensino-aprendizagem; Metamorfoses do Circulo.

Abstract: In The Consolation of Philosophy, Boethius employs circular images or metaphors to
elucidate the themes he addresses. In total, he makes use of three of them: 1) the Wheel of Fortune; 2)
the Admirable Circle of Divine Simplicity; 3) the Stable Center of Divine Providence, surrounded by
the revolving circles of Fate. Each of these images, as it appears, reconfigures or reinterprets the previous
one. This movement, which follows the ascetic pattern of the work, is referred to by major commentators
as the Metamorphoses of the Circle. This research aims to analyze both the individual and the collective
meaning of each of these images. Furthermore, it argues that, when employed, they reveal their
applicability to the teaching—learning process. After all, Boethius uses them to clarify the complexity of
the themes he discusses. Thus, this study seeks to contribute both to Medieval Philosophy scholarship
and to contemporary reflections on the teaching of Philosophy.

Keywords: Boethius; Consolation of Philosophy; Teaching and Learning; Metamorphoses of the Circle.

Introducio

Muitos foram os escritos que, durante longos séculos, formaram a cultura do Ocidente.
Comumente, eles sdo chamados de “classicos”, em virtude de seu brilhantismo, grandiosidade

e impacto cultural. Sdo escritos que carregam a tarefa de “[...] garantir, assim, a transmissao da

! Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado ao Curso de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco
(UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelos seguintes membros: Profa. Dra. Marcos Roberto Nunes Costa;
Prof. Dr. Rodrigo José¢ de Lima, na seguinte data: 12 de dezembro de 2025.

2 Graduando em Filosofia na UFPE.

3 Professor do curso de Filosofia da UFPE.



cultura classica as novas geragdes” (Gomez, 1997, p. 8)*. E dentre eles colocamos em pauta
aqui a obra Consolagdo da Filosofia, do filosofo Boécio, que na opinido do comentador Ricardo
da Costa, “pertence ao topo” (2023, p. 7). Isso se deve a varios motivos: desde a universalidade

de seus temas até o contexto problematico de sua elaboragao:

[...] encontrava-se na prisdo, e nio em sua documentada biblioteca de
Roma, sem mais apoio do que, provavelmente, algum material sobre o
que escrever e um instrumento de escrita. No entanto, a Consola¢do, como
destacado anteriormente pelos trabalhos de Peiper, Hiittinger, Galdi, Cooper e
Gruber, esta repleta de alusoes a textos poéticos e filosoficos precedentes. Esse
fato, entretanto, ndo deve ser motivo de surpresa se lembrarmos que Boécio,
como todos os antigos letrados, dispunha, em sua memoria treinada desde a
infancia, dos textos classicos (Gomez, 1997, p. 28, destaque nosso)’.

Para encontrar-se nesse quadro, Boécio, até entdo magister officiorum®, foi acusado de
trair o rei Teodorico. Contra ele, levantou-se uma tripla acusacdo: 1) crimen maiestatis, 2)
crimen perduellionis e 3) crimen sacrilegii (cf. Ibid., p. 16). A primeira dentncia consiste na
interdicdo de “[...] certos documentos, supostamente falsos, que comprometiam gravemente
todo o Senado, chegassem as mios do Rei” (Seib, 2003, p. 11)”. A segunda acusagio se baseia
em cartas escritas por Boécio, nas quais “[...] expressava suas esperancas de que Roma

recuperasse sua liberdade e de que ela teria caido em sacrilégio [...]” (Ibid.)®. A Gltima e mais

4“[...] garantizar asi la transmision de la cultura classica a las nuevas generaciones” (Goémez, 1997, p. 8).

5 “[...] se encontraba en la prision, no en su documentada biblioteca de Roma, sin mds Apoyo, probablemente, que
material sobre el que escribir y um instrumento de escritura. Sin embargo, la Consolacion, como han puesto de
relieve los trajabos de Peiper, Hiittinger, Galdi, Cooper y Gruber, esta llena de alusiones a textos poéticos y
filosoficos precedentes. Este hecho, sin embargo, no debe ser motivo de sorpresa si se recuerda que Boecio,
como todos los antiguos letrados, tenia a su disposicion, en su memoria entrenada desde la infancia, los textos
clasicos” (Ibid., p. 28).

¢ Segundo Leonor Gomez, “este cargo no tiene paralelo entre los gobiernos modernos. Creado orviginariamente
por Diocleciano, en un principio tenia uma funcion mds militar que civil, pero con el tiempo acabé como un
primer ministro encargado de la coordinacion entre las distintas partes de la administracion y de la provision
de cargos publicos, con funciones judiciales y administrativas y con acceso a toda la informacion - esse cargo
ndo tem paralelo entre os governos modernos. Criado originariamente por Diocleciano, de inicio teria uma fungao
mais militar que civil, mas, com o tempo, acabou como um primeiro-ministro encarregado da coordenagdo entre
as distintas partes da administragdo e da porvisdo de cargos publicos, com fungdes judiciais e administrativas,
com acesso a toda a informag@o” (/bid., p. 13, nota 16). Entretanto, se precisassemos tracar um paralelo, N. R.
Kaylor Junior assim descreve as competéncias desse cargo: “The purview of the magister officiorum ‘included
duties that in a modern state would be discharged, some by the Minister for Foreign Affairs, some by the Home
Secretary and others by the Postmaster-General. The Master of Offices was also chief of the whole Civil Service
and head of the Palace officials’ - As competéncias do magister officiorum ‘incluiam fungdes que, no Estado
moderno, seriam exercidas, algumas pelo Ministro das Relagoes Exteriores, outras pelo Ministro do Interior e
outras ainda pelo Diretor dos Correios. O Mestre dos Oficios também era chefe de todo o servigo publico e
dirigente dos funcionarios do Palacio’” (2012, p. 31 apud Barrett, Boethius, p. 46).

7¢[...] unos documentos, supostamente falsos, que comprometian malamente a todo el Senado, llegaran a manos
del rey” (Seib, 2003, p. 11).

8 «[...] expresaba sus esperanzas de que Roma recuperara su liberdad y haber caido em sacrilégio [...]” (Ibid., p.
11)



intrigante dentincia constitui-se em acusa-lo de “[...] invocar demonios em atos de magia negra,

por aspirar a um cargo publico” (/bid.)°. Segundo Leonor Gémez,

das trés, a ultima era a mais perigosa, pois era conhecido o interesse de Boécio
pelo estudo dos segredos da natureza e pela filosofia paga, um interesse que,
habilmente explorado, podia apresentar-se como a realizagdo de praticas
magicas por parte de Boécio. Na realidade, ainda que ndo haja provas do
interesse de Boécio por magia, algumas de suas afirmagdes no segundo
comentario ao Peri Hermeneias de Aristoteles, assim como certas passagens
da Consolagdo, no que mostra seu interesse pessoal pelos hordscopos, teriam
contribuido a avivar as suspeitas de Teodorico, cuja politica sucessoria se
havia visto conduzida ao fracasso (1997, p. 16-17)'°.

Provavelmente em 523 d. C., sem ter tido a chance de se defender (cf. Ibid., p. 17),

' ym ano depois'?. Nela, “durante uma sessio

Boécio foi encarcerado em Pavia, onde morreu
de tortura e outra” (Costa, 2023, p. 8), escreveu a Consolagdo da Filosofia (doravante
mencionada simplesmente por Consolacdo'?). Dessa forma, Luis Cerqueira considera que ela
pode ser entendida como “as palavras de um homem que esta no ‘corredor da morte’[...]” (2016,
p. 7). Isso justifica porque a sua infelicidade ¢ uma caracteristica tdo notdvel em toda a obra (cf.

Gomez, 1997, p. 31).

% “[...] invocar a los demdnios em actos de magia negra, por aspirar a un cargo publico” (Ibid., p. 11)

19 “De las tres, esta ultima era la mds peligrosa pues era conocido el interés de Boecio por el estudio de los
secretos de la naturaliza y la filosofia pagana, un interés que habilmente explotado podia presentarse como la
realizacion de prdcticas de tipo magico por parte de Boecio. Em realidade, aunque no hay pruebas del interés
de Boecio por la magia, algunas de sus afirmaciones en el segundo comentario sobre el Peri Hermeneias de
Aristoteles, asi como ciertos passajes de la Consolacion, en los que muestra su interés personal por los
horéscopos que habria contribuido a avivar las sospechas de Teodorico, cuya politica sucessoria se habia visto
conducionada al fracasso” (Gémez, 1997, p. 16-17).

' Segundo Luis Cerqueira, Boécio “foi executado de forma brutal nos ultimos meses de 524: depois de torturado
com uma corda apertada em volta das t€mporas e dos olhos, foi morto a golpes de maga, tipo de morte
extremamente cruel, que ndo se aplicaria normalmente a pessoas da sua condigdo social” (2016, p. 9).

12 Como observa Leonor Gémez, “aunque em ningiin lugar de la Consolacion da muestras Boecio de sentirse um
rehén en manos de Teorico en el complicado juego politico entre éste y el Imperio, es posible que la larga
estancia en prision de Boecio desde su condena hasta su ejecucion deba ser interpretada como uma maniobra
politica de Teodorico en tanto regresaba de Bizancio la embajada que, presidida por el papa Juan, intentaba
lograr la abolicion del decreto imperial sobre la confiscacion de las propriedades de las iglesias de rito arriano
v la devolucion a esta confesion de aquellas personas que habian sido forzadas a la conversion - ainda que em
nenhum lugar da Consolag¢do Boécio dé exemplos de se sentir um refém nas maos de Teodorico, no complicado
jogo politico entre ele e o Império, € possivel que a longa estadia de Boécio na prisdo, desde sua condenagio até
sua execugdo, deva ser interpretada como uma manobra politica de Teodorico enquanto retornava da embaixada
de Bizancio que, presidida pelo Papa Jodo, tentava obter a aboli¢do do decreto imperial sobre a confiscagdo das
propriedades das igrejas de rito ariano e a devolucdo, a essa confissdo, das pessoas que haviam sido forgadas a
conversdo]” (1997, p. 19).

13 J4 para efeito de referenciagdo das citagdes, seguiremos a adaptacio do que foi explicado pelo Juvenal Savian
Filho: “Nas citagdes, os numeros indicam, geralmente, os capitulos (ou o livro, no caso de CP, IA ou IPES), e os
indo-arébicos a numeragao interior aos paragrafos. Para as citagdes do CP acrescenta-se a especificacao “ps.”, a
fim de distinguir as poesias das prosas (por exemplo: CP III, 6 [15]-[20] corresponde a CP, livro III, prosa 6,
numeros 15 a 20; CP III, p. 9 corresponde a CP, livro III, poesia 9)” (cf. 2008). Ou seja, o CP €, na realidade,
uma abreviagdo do titulo original latino Consolatione Philosophiae. A unica modificacdo foi a adi¢dao do ano e
da pagina da edicdo da Consola¢do que foi utilizada, a saber: a edicdo da Fundag¢do Calouste Gulbenkian,
publicada em 2016.



Outro aspecto marcante da Consolagcdo é que, nela, do ponto de vista literario, “[...]
produz-se uma sintese de diferentes géneros. A mesma consideracdo pode ser feita a proposito
da representagio da Filosofia” (Ibid., p. 39)'*. Isso decorre do gigantesco repertério intelectual
de que Boécio pode desfrutar. Ele recebeu “a melhor educagdao possivel no seu tempo,
dedicando-se ao saber numa primeira fase da sua vida [...]” (Cerqueira, 2016, p. 9). Seu contato
com os classicos gregos provavelmente resulta de que seu sogro, Simaco'®, “[...] sabia grego e
estava profundamente interessado na filosofia neoplatdnica, duas caracteristicas que devem ter
influenciado bastante Boécio” (Gomez, 1997, p. 12, nota 10)'°.

Com base “numa carta dirigida a seu sogro Simaco com a sua primeira obra, uma
parafrase da Arithmetiké eisagogé de Nicémaco de Gerasa [...]” (Ibid., p. 20), sabemos que seu
projeto intelectual era “[...] traduzir ao latim e comentar a obra completa de Aristoteles e Platao”
(Ibid., p. 21)"7. Esse planejamento se dava a luz de demonstrar uma concérdia entre ambos os

autores (cf. Cerqueira, 2016, p. 11). O desejo de conciliar Platdo e Aristoteles era, de certa

forma, comum entre os neoplatdnicos'®, notadamente Plotino e Porfirio (cf. Gomez, 1997, p.

14 <[...] se produce una sinteses de diferentes géneros. La misma consideracion puede hacerce a propésito de la

representacion de la Filosofia” (Gémez, 1997, p. 39).

15 Apds a morte de seu pai, Flavio Narsete Manlio Boécio, a tutela de Boécio ficou encarregada de um ilustre
patricio romano, Quinto Aurelio Memio Simaco, donde recebeu educagao. Posteriormente, Boécio casou-se com
a filha de Simaco, Rusticiana, com quem teve dois filhos: Simaco e Boécio. Como observa Juan Seib, “el aprecio
de Boecio para con su suegro era muy grande, segun él mismo lo expresa em 1, 4, 40. Inclusive le dedica dos de
sus libros, De Trinitate e Institutio Arithmeticae - o apreco de Boécio para com seu sogro era muito grande,
segundo ele mesmo expressa em 1, 4, 40. Inclusive, dedica-lhe dois de seus livros, o De Trinitate ¢ o Institutio
Arithmeticae” (2003, p. 9, nota 3). A titulo de curiosidade: “40 Além disso, o imaculado recesso do meu lar, o
grupo de amigos de toda a probidade, até o meu sogro, homem integro, tdo veneravel como tu propria, me
defendem de qualquer suspeita de um crime destes” (Boécio, CP I, 4 [40], 2016, p. 34).

16 <[ ...] sabia griego y estaba profundamente interessado en la filosofia neoplaténica, dos caracteristicas que
debieron influir mucho en Boecio” (Gémez, 1997, p. 12, nota 10).

17 “en una carta dirigida a su suegro Simaco junto com su primera obra, una pardfrasis de la Arithmetiké eisagogé
de Nicomaco de Gerasa [...] " “[...] traducir al latin y comentar la obra completa de Aristoteles y Platon™ (Ibid.,
20-21).

18 Boécio ¢ comumente tido como um autor neoplatdnico — da vertente cristd. Isso se deve, sobretudo, ao seu
opusculo chamado De hebdomadibus. Nele, seu objetivo “consistia em saber como todas as substancias sdo boas
em virtude de ‘terem ser’ ou de simplesmente ‘serem’ [...]”” (Savian Filho, 2008, p. 20). Ele propde nove axiomas
ou principios, a fim de esclarecer essa questdo. O segundo axioma, o principal, € o seguinte: “Diversos sdo o ser
e isto que ¢é; com efeito, o ser mesmo ainda ndo €, mas, por certo, isto que €, recebida a forma de ser, é e subsiste”
(Boécio, DH [25], in Savian Filho, 2008, p. 287). Segundo Juvenal Savian Filho, “para interpretar esse axioma
nuclear, em torno do qual gravita toda a metafisica boeciana, os comentadores, na maioria das vezes, tomam o
texto do De hebdomadibus como Unica referéncia, deixando de focaliza-lo a partir do conjunto da obra de Boécio.
Dai ndo ser raro que esse texto seja classificado, por exemplo, como estritamente neoplatonico, pois trata da
processdo das substancias a partir do primeiro Bem, sem atribuir nenhum carater pessoal ou voluntarista a essa
realidade primeira. [...] Ocorre, entretanto, que ja a leitura do De hebdomadibus por ele mesmo indica uma série
de elementos que permanecem sem explicacdo caso se adote uma interpretacdo de Boécio como neoplatonico
estrito. E o cotejo com suas outras obras revela um trabalho razoavelmente uniforme de definicdo de um
vocabulario e de um quadro conceitual metafisico cuja investigagdo nao apenas auxilia no esclarecimento dessas
dificuldades, mas também permite supor certa continuidade 1éxico-conceitual que se foi impondo aos poucos em
sua obra, e que se deixa conhecer de maneira razoavelmente explicita no De hebdomadibus, além dos ultimos
textos por ele escritos” (2008, p. 15-16).



22, nota 33). Todavia, essa empreitada de Boécio foi interrompida'® por causa de seu
encarceramento.
Na prisao, beirando os quarenta anos, compo0s a sua magnum opus, a Consolagdo, onde
., . . .. . . ~ . . 20
apresenta um dialogo imaginario entre um prisioneiro ¢ a personificacao feminina“ da Senhora
Filosofia. Nesse didlogo, as suas duvidas — sobretudo com relagdo ao seu carcere — foram
respondidas “com uma reflexdo e didlogo interior com sua inspiradora: a Filosofia®!” (Ibid., p.

27)*. Portanto, como observa Juan Seib,

[...] a obra comega com um poema elegiaco, quando, de repente, aparece-lhe
uma dama misteriosa, que expulsa as musas da poesia e tenta dialogar com
Boécio. Porém, ao vé-lo incapaz de pronunciar uma palavra, observa-o ¢
percebe que sofre de lefargo ou amnésia depressiva. Mais adiante, a missdo
dessa misteriosa dama ser4 a de psiquiatra: curar sua alma (2003, p. 13)%.

A Senhora Filosofia apresenta-se ao prisioneiro de modo alusivo a deusa Atena, em
comparagdo com sua apari¢ao revelatoria a Aquiles ou Diomedes (cf. Helleman, 2024, p. 56).
Com certo temor, ele a visualiza na sua “ambiguidade” de ora se reduzir ao tamanho normal
dos homens, ora ultrapassar o proprio céu (cf. Boécio, CP 1, 1, [2], 2016, p. 18). Destarte,
entende-se que ambos o0s personagens ditam o ritmo da obra, ao transmitirem as ideias
principais do autor. Em especial, a Senhora Filosofia engaja uma jornada ascética para retornar

o prisioneiro a compreensao de si mesmo (cf. Coelho, 2018, p. 168; Savian Filho, 2005, p. 109).

,

E, nessa direcdo, que Diego Ferrante apresenta a obra, ao dizer que

[...] a Consolagdo trata de temas que se referem as condigodes e a vida de todos,
com os quais ndo sera dificil se identificar. E um texto cheio de dilemas e
sombras que, todavia, suscitam interrogacdes, apesar dos muitos séculos que
nos separam de sua composi¢do. Escritas com uma prosa elegante que se
alterna com breves poemas em verso, suas paginas nos apresentam um dialogo
imaginario entre o autor mesmo e (a Senhora) Filosofia, partindo das
perturbagdes da alma vividas por Boécio durante o periodo que transcorreu na
prisdo em Pavia, a espera de que se executasse a condenacdo capital. Se trata

19 Para mais detalhes acerca de quais obras foram traduzidas, cf. Gémez, 1997, p. 20-27; Seib, 2003, p. 31 e
Cerqueira, 2016, p. 11.

20 Para um estudo detalhado da figura feminina da Filosofia, cf. Helleman, 2024, p. 46-67.

2 A cristandade de Boécio foi bastante questionada. Aqueles que defendem que Boécio ndo era cristdo,
argumentam que, na Consolagdo, ele nao recorre a Teologia para ser amparado das injusticas que estava sofrendo,
“mas a verdade ¢ que ¢ a Filosofia, e uma Filosofia basicamente paga, que vem consola-lo no seu carcere, € ndo
a Teologia” (Cerqueira, 2016, p. 13). Entretanto, “o problema do seu cristianismo foi resolvido pela Igreja, ao
canoniza-lo: é S. Severino, cultuado em Pavia, cidade do seu martirio, tendo-se providenciado uma data para a
sua morte e festividade, vinte e trés de outubro ainda que sem fundamento historico” (/bid., p. 13). Dessa forma,
ele pode ser colocado como um “cristdo que argumenta com base na razao e na ordem do mundo, de forma que
por vezes se cruzam o Cristianismo e filosofia paga [...]” (Ibid.).

22 «[...] con uma reflexion y didlogo interior con su inspiradora, la Filosofia” (Gémez, 1970, p. 27).

2 “[..] la obra comienza con un poema elegiaco, cuando de repente se le aparece uma dama misteriosa, que
expulsa las musas de la poesia e intenta dialogar com Boecio. Pero al verlo incapaz de pronunciar palabra, lo
observa y percebe que sufre de letargo o amnesia depressiva. En adelante, la mision de esta misteriosa dama
sera la del psiquiatra, curar su alma” (Seib, 2003, p. 13).



de uma meditagao intima dirigida, antes de tudo, a si mesmo — exclusivamente
a si mesmo — e, portanto, ndo constitui uma elaboragao especulativa erudita.
Porém, justamente por essa caracteristica, ¢ um texto universal, capaz de
descrever os problemas essenciais do pensamento humano, sem outros fins ou
propositos, além de dar um sentido a vida e aclarar as proprias ideias (2016,
p. 72)*.

Dentro dessa pluralidade tematica, Boécio tem, curiosamente, um cuidado ainda mais
especial com algumas dessas questdes. Tal consideragdo demonstra a complexidade de
elementos sintéticos que penetram as linhas da Comnsola¢do. Porém, € justamente essa
abordagem particular que pretendemos investigar.

De modo geral, Boécio faz uso de figuras ou imagens circulares — a esfera e o circulo®
— para tornar as suas ideias mais compreensiveis. Essa pratica era comum entre os
neoplatdnicos, principalmente quando pretendiam esclarecer certos aspectos da natureza e da
providéncia divina (cf. Cvetkovi¢, 2024, p. 186). Ao todo, ele recorre a trés delas: i) a Roda da
Fortuna (cf. Boécio, CP II, 2 [9]-[11], 2016, p. 49), ii) o Circulo admiravel da divina
simplicidade (cf. Boécio, CP III, 12, [30], 2016, p. 122) e o iii) Centro estdvel da Providéncia
Divina, rodeado pelos circulos giratérios do Destino (cf. Boécio, CP IV, 6, 2016, p. 152-161).

No conjunto, elas apresentam um padrdo de ascensdo e progressio, a propor¢ao que
cada uma ressignifica a anterior (cf. McMahon, 2006, p. 226). Sendo assim, elas acompanham
a jornada ascética do prisioneiro, & medida que o didlogo progride. Ao serem empregadas,

demonstram a sua aplicabilidade no ensino-aprendizagem. Afinal, elas servem para elucidar a

complexidade dos temas que foram e serdo abordados.

24¢[...] la Consolatio afronta temas que se refieren a las condiciones y la vida de todos, con los que no serd dificil

identificarse. Es un texto lleno de dilemas y sombras que todavia suscitan interrogantes a pesar de los muchos
siglos que nos separan de su composicion. Escritas con una prosa elegante que se alterna con breves poemas en
verso, sus paginas nos presentan un dialogo imaginario entre el autor mismo y (la) Filosofia, partiendo de las
turbaciones del alma vividas por Boecio durante el periodo que trascurrio en la prision de Pavia, a la espera
de que se ejecutase la condena capital Se trata de una meditacion intima dirigida ante todo a si mismo —
exclusivamente a si mismo — y, por tanto, no constituye una elaboracion especulativa erudita. Pero justamente
por esta caracteristica es un texto universal, capaz de describir los problemas esenciales del pensamiento
humano sin otros fines y propositos aparte de dar un sentido a la vida y aclarar las propias ideas” (Ferrante,
2016, p. 72).

25 Severino Boécio, erudito € versado na cultura de seu tempo, enquadra-se no paradigma matemético euclidiano.
Na verdade, ndo poderia ser de outra forma, dado que Os Elementos de Euclides € tdo impactante que sua historia
se confunde com a historia da matematica grega, a ponto de “Euclides” tornar-se sindnimo de “geometria” (cf.
Bicudo, 2009, p. 16). Com base nele, distinguimos “circulo” de “esfera” da seguinte forma: a) “Circulo ¢ uma
figura plana contida por uma linha [que é chamada circunferéncia], em relacdo a qual todas as retas que a
encontram [até a circunferéncia do circulo], a partir de um ponto dos postos no interior da figura, sdo iguais entre
si” (Euclides, Os Elementos, Livro 1, Def. 15, 2009, p. 97); b) “Esfera ¢ a figura compreendida quando, o
diametro do semicirculo permanecendo fixo, o semicirculo, tendo sido levado a volta, tenha retornado, de novo,
ao mesmo lugar de onde comecou a ser levado” (Euclides, Os Elementos, Livro X1, Def. 14, 2009, p. 482). Essa
distingdo torna-se mais proeminente, no que concerne ao tema central deste trabalho, quando averiguamos a
diferenga entre a primeira e a segunda metafora — ou figura — circular.



Em face desse horizonte, o presente trabalho pretende i) esclarecer o significado e o
movimento das trés figuras circulares da Consolagdo, e, ii) demonstrar sua fungdo no ensino-
aprendizagem, ao dialogar com teoricos da educacao que discorreram acerca do uso de imagens
no ensino de Filosofia. Almeja-se, portanto, compreender a riqueza de elementos simbolicos da
obra, além de apontar sua pertinéncia pedagogica. Assim, contribui-se tanto para os estudos de

Filosofia Medieval quanto para as reflexdes contemporaneas sobre o ensino da Filosofia.

1 Metamorfoses do Circulo

R. McMahon afirma que “o circulo ¢ a figura imaginativa mais 6bvia na Consola¢do da
Filosofia” (2006, p. 226)%*. No entanto, ele também afirma que “Boécio, o autor, ndo afirmou
isso explicitamente, e, portanto, ndo pode ser discernido pelas praticas normais da filosofia
analitica” (Ibid., p. 227)*’. Entende-se, portanto, que, com relagio ao movimento de
ressignificagdo das figuras circulares, esse estudo se baseia nas implicitudes deixadas por
Boécio.

Nomeadamente, R. McMahon lista as imagens circulares da Consolagdo:

Ela aparece, de forma mais famosa, na Roda da Fortuna no Livro II. Mas
reaparece na ‘maravilhosa esfera da simplicidade divina' (III, 12, 30), no
climax do Livro III, e nos 'circulos giratorios' (IV, 6, 15) do Destino, em
contraste com o eixo imével da Providéncia, no Livro IV. A Roda da Fortuna,
assim, antecipa as imagens circulares posteriores na obra (Ibid., p. 226)*.

O uso do circulo e da esfera mostra certo apreco de Boécio pela matematica, da qual

possuia um vasto dominio®. Todavia, elas estdo ainda mais interligadas com as influéncias

26 “The circle is the most obvious imaginative figure in The Consolation of Philosophy” (McMahon, 2006, p. 226).

27 “Boethius the author did not state these explicitly, and so they cannot be discerned by the normal practices of
analytic philosophy” (Ibid.).

2 “It appears, most famously, in the wheel of Fortune in Book II. But it recurs in “the wondrous orb of the divine
simplicity” (IIl, 12, 30) at the climax of Book III and in the “revolving circles” (IV, 6, 15) of Fate, as distinct
from the unmoving axis of Providence, in Book IV. The wheel of Fortune thereby foreshadows the later circle
images in the work” (Ibid.).

2 O procedimento matematico €, enquanto tal, frequentemente utilizado por ele para a resolugdo de problemas,
como mostra Juvenal Savian Filho: “Nao se pode negar a originalidade de Boécio ao fundar a resolugdo de uma
questdo de carater filos6fico num tipo de matematizagdo do procedimento resolutivo que, privilegiando o aspecto
logico e necessario do qual depende o funcionamento regulador do aparelho proposicional organizado para a
resolugdo do problema, acaba por resultar numa espécie de ‘axiomatica’ de tipo euclidiano. [...] Parece possivel
dizer que nao apenas o De hebdomadibus, mas todos os Opuscula de Boécio (o De fide catholica com menos
evidéncia) entrecruzam os elementos da simbdlica do Ser e do Uno, tomando como modelo de procedimento
filoséfico-teologico o encaminhamento cientifico das disciplinas matematicas. A esse paradigma matematico de
metodologia Boécio une o instrumental 16gico de Aristoteles, e sua originalidade parece consistir justamente na
aplicagdo sistematica desse recurso a investigagdo metafisico-teologica” (2008, p. 23).



neoplatonicas em sua obra, particularmente o neoplatonismo de Proclo (cf. Cvetkovi¢, 2024, p.

195). E com base nele, diz o referido comentador, que Boécio utiliza, por exemplo,

[...] metaforas da esfera ou do circulo (1) para ilustrar como Deus é
completamente simples e, ainda assim, também possui, ou melhor, é, uma
multiplicidade de 'atributos' ou atividades e (2) para articular a relagdo entre
Deus e as criaturas em termos da triade neoplatonica da permanéncia,
processdo e retorno (1bid.)*.

A imagética circular, ja presente entre os antigos, consolidou um simbolismo em torno
dessa figura. Por ser um ponto estendido, o circulo participa dele, assumindo suas propriedades
simbdlicas, a saber: a perfei¢do, a homogeneidade, a auséncia de distingdo ou divisdo, entre
outras (cf. Chevalier et al., 2001, p. 250). No contexto da primeira figura circular da
Consolagdo, ele pode representar o tempo, imaginado como uma roda que gira (cf. /bid., p.
252). Ja no contexto da segunda imagem, a esfera pode simbolizar a semelhanca a si mesma,
juntamente com a perfei¢do e a totalidade (cf. Ibid., p. 388). No quadro da terceira figura, o
circulo pode representar o mundo, visto como efeito de uma Causa Primeira (o Criador) (cf.
1bid., p. 250). Todos esses simbolismos sdo evocados por Boécio ao tratar dos temas em
questao.

Por ora, pretendemos explicar o significado particular de cada imagem circular. Em
seguida, examinaremos como o movimento de ressignificacdo ou reconfiguragdo as conecta,

revelando um sentido mais amplo no conjunto.

1.2 A Roda da Fortuna

Fonte: https://www.culturaanimi.com.br/post/a-consola%C3%A7%C3%A30-da-filosofia-de-bo%C3%A9cio

30«1...] sphere or circle metaphors (1) to illustrate how God is both completely simple and yet also has, or rather

is, a multiplicity of “attributes” or activities and (2) to articulate the relationship between God and creatures in
terms of the Neoplatonic triad of remaining, proceeding, and reverting” (Cvetkovi¢, 2024, p. 195).


https://www.culturaanimi.com.br/post/a-consola%C3%A7%C3%A3o-da-filosofia-de-bo%C3%A9cio

A Roda da Fortuna, situada precisamente no livro II, ¢ a primeira imagem circular que
aparece na Consolag¢do. Nos tempos de Boécio, acreditava-se que a vida na “Terra era regida
por uma deusa cega, cruel e caprichosa. Era a antiga deusa Tyche dos gregos, que no latim, a
lingua de Boécio, era chamada Fortuna” (Gutiérrez, 2018, p. 41). Tyche ou Fortuna era a deusa
do acaso (/bid.). Isso significa dizer que, noutras palavras, a sabedoria popular considerava que
a vida terrena era governada pelo proprio acaso. Portanto, diz 0 mesmo comentador: “Isso dava
a vida um tom tragico, pois estava sujeita a grandes mudancas e viradas bruscas. O futuro era
algo imprevisivel, pois estava nas maos da propria incerteza” (/bid.).

Diante disso, Boécio caracteriza a Fortuna da seguinte maneira:

9 Entdo que coisa, 6 homem, te langou no luto e na tristeza? Estou em crer que
viste algo novo e inusitado. Tu pensas que a Fortuna mudou em relacdo a tua
pessoa: estas enganado. 10 Sao estes os seus costumes de sempre, esta a sua
natureza. O que ela fez foi manter em relacio a ti a constancia que lhe é
propria, que é a sua mutabilidade caracteristica. Ja era assim quando te
acariciava, quando brincava contigo com as armadilhas de uma felicidade
enganosa. 11 Viste o rosto inconstante de uma divindade cega. Aquela que
ainda oculta a outros a sua verdadeira face revelou-se-te completamente
(Boécio, CP 11, 1 [9]-[11], 2016, p. 46, destaque nosso).

Ao tratarmos da Fortuna, devemos sempre levar em consideracao que, com ela, nao ha
nada de perene ou estavel®!': “2 V4, entdo, se os dons da Fortuna niio fossem ja de si as coisas
efémeras e momentaneas, o que ha nelas que possa alguma vez tornar-se verdadeiramente vosso
ou ndo se mostre vil ao ser examinado e observado com atengao?”” (Boécio, CP II, 5 [2], 2016,
p. 59-60). Tendo isso em vista, pode-se sustentar que “a alegoria da Fortuna aborda trés temas
diferentes, mas intimamente relacionados entre si: a instabilidade das coisas humanas,
submetidas a uma continua mudanca; o carater efémero e falaz dos bens terrenos>?; e a vanidade

da gloria” (Ferrante, 2016, p. 83-84)*.

31 Todavia, na morte, a Fortuna parece encontrar uma certa “estabilidade”: “13 Na verdade, embora seja rara a
estabilidade e durabilidade das coisas que estdo sujeitas a sorte, o ultimo dia da vida é também uma espécie de
morte para a Fortuna, mesmo a que perdurou. 14 Que diferenca julgas tu que faz seres tu a abandona-la,
morrendo, ou ela a abandonar-te a ti, indo-se embora?” (Boécio, CP II, 3 [13]-[14], 2016, p. 53-54).

32 A Fortuna é vista como a Senhora das riquezas: “6 Porque te lamurias entdo? Nao cometemos contra ti nenhuma
violéncia: riquezas, honrarias e coisas quejandas caem sob a minha algada. As escravas conhecem bem a sua
senhora: vém comigo e, quando eu me afasto, também elas se vao” (Boécio, CP II, 2 [6], p. 2016, p. 48-49).

33 “la alegoria de la Fortuna afronta tres temas diferentes, pero intimamente relacionados entre si: la inestabilidad
de las cosas humanas, sometidas a una continua mudanza, el caracter efimero y falaz de los bienes terrenos; y
la vanidad de la gloria” (Ferrante, 2016, p. 83-84).



10

Todas essas caracteristicas levam Boécio a representar a Forfuna pela imagem de uma

roda (rota) que gira incessantemente*:

9 E esta a minha forca, é este 0 jogo que continuamente jogo: fago girar a roda
com o seu voluvel circulo, divirto-me a passar para cima o que esta em baixo
e para baixo o que estd em cima. 10 Sobe, se te apraz, mas com a condigdo de
depois ndo considerares injusto que as regras do meu jogo te facam descer
(Boécio, CP 11, 2 [9]-[10], 2016, p. 49).

Sem qualquer distingao, essas “regras” do seu “jogo” sdo aplicadas a todos que estdo ao
alcance de seu governo. Assim, no contexto das lamentagdes do prisioneiro, a Senhora Filosofia
se passa pela Fortuna, e declara: “De que te queixas tu, se esta mesma mutabilidade que me ¢é
propria € para ti justa causa de ter esperanca em coisas melhores? Nao desanimes, porém.
Querias, apesar de viveres num reino comum a todos os homens, viver segundo leis feitas so
para ti?” (Boécio, CP 11, 2 [14], 2016, p. 50).

Nessas circunstancias, “a Roda da Fortuna recordava a todos na Idade Média que tudo
poderia mudar num piscar de olhos, caso a Fortuna girasse sua roda” (Costa; Lemke, 2022, p.
28). Em vista disso, Boécio descreve o modo de agir da Fortuna dessa maneira: “Assim ela
brinca, assim experimenta as suas forcas, da grandes provas do seu poder, € mostra aos seus
servos um extraordinario prodigio, o de 0 mesmo homem surgir aos nossos olhos desesperado
e feliz no espaco de uma so6 hora” (Boécio, CP II, ps. 1, 2016, p. 48). Os termos dessas
afirmagdes levam R. McMahon a afirmar que ndo ha racionalidade alguma na acdo da Fortuna
(cf. 2006, p. 227-228). Ou seja, ndo ha logica nem ordem alguma, apenas caos, acaso €
imprevisibilidade.

No decorrer da obra, apresenta-se, entdo, a segunda imagem circular. Ela surge em

oposi¢ao a primeira figura; porém, mais do que isso, ilumina o seu significado.

1.3 O Circulo admiravel da divina simplicidade (imagem 2)

“O circulo admirdvel da divina simplicidade” é a segunda imagem circular da
Consolagdo. Ela ¢ introduzida quando o prisioneiro afirma que os argumentos da Senhora
Filosofia se assemelham a circularidade da simplicidade de Deus, da qual falaremos mais

adiante, a partir dos comentéarios de R. McMahon (cf. 2006, p. 228). Isso se da porque ela

34 Mas R. McMahon destaca: “[...] and the wheel itself barely emerges as a visualizable image, so rapid and
unceasing is its whirling - e a propria roda mal chega a emergir como uma imagem visualizavel, de tdo rapida e
incessante que € sua rotagdo” (2006, p. 227-228).



11

encadeia raciocinios®> de modo que cada um contém ou implica o outro — imitando um circulo.
Nas palavras do prisioneiro: “30 — Zombas de mim — disse eu — tecendo um labirinto
inextricavel com raciocinios, tu que parece entrar por onde saiste ou sair por onde entraste? Ou
serd que tracas de forma complexa o circulo admiravel da divina simplicidade?”” (Boécio, CP
111, 12 [30], 2016, p. 122).
Seguindo as indicacdes de Cvetkovic (cf. 2024, p. 189), eis a lista das conclusdes desses
raciocinios®¢:
(a) Embora com nomes variados, a autossuficiéncia, o poder, a ilustragdo, o respeito ¢ a
alegria (felicidade) sdo, em essé€ncia, a mesma coisa (cf. Boécio, CPII1, 9 [15], 2016,
p. 100);
(b) Deus e a verdadeira felicidade sdo a mesma coisa (cf. Boécio, CP 111, 10 [12], 2016,
p. 106);
(c) A felicidade €, em esséncia, a mesma coisa que o Bem (cf. Boécio, CP III, 10 [42],
2016, p. 110);
(d) O Uno e o Bem sdo a mesma coisa (cf. Boécio, CP III, 11 [9], 2016, p. 113);
(e) O Bem, que ¢ o Uno, ¢ a esséncia de Deus — que, por sua vez, ¢ a verdadeira

felicidade (cf. Boécio, CP III, 12 [33], 2016, p. 122).

Essa estrutura argumentativa alude, portanto, a esfera (orbis) da simplicidade divina. Essa
analogia ¢ muito bem descrita por R. McMahon, quando diz: “Tal como a ‘esfera’ divina ndo
necessita de nada extrinseco, sendo ela mesmo o Bem supremo, seus argumentos imitam a
plenitude divina ao desenvolver uma série de implicagdes, em que cada uma resulta em todas
as outras” (2006, p. 228)*7. Deste ponto em diante, a pauta do dialogo passa a ser a propria

natureza de Deus. A Senhora Filosofia declara:

37 Esta é, com efeito, a natureza da esséncia divina, que nem passa para coisas
externas nem ela propria recebe em si algo externo, mas, como disse dela
Parménides, "como o corpo de uma esfera, perfeitamente redondo por todos
os lados", faz girar o orbe das coisas enquanto ela propria se mantém imovel
(Boécio, CPIII, 12 [37], 2016, p. 122-123).

35 Segundo o prisioneiro, sdo raciocinios irrefutaveis: “2 - O tu, que preludias a verdadeira luz, tudo aquilo que até
agora o teu arrazoado me prodigalizou ndo s6 se mostrou divino ao ser contemplado, mas também irrefutavel
gracas aos teus argumentos” (Boécio, CP 1V, 1 [2], 2016, p. 127).

36 Em razdo da complexidade e da extensdo desses argumentos, ndo os apresentamos em sua completude.

37 “Just as the divine “sphere” needs nothing extrinsic, being itself the highest good, so her arguments imitated
the divine wholeness by developing a series of implications, each of which entailed all the others” (McMahon,
2006, p. 228).



12

Sendo assim, ela leva o prisioneiro a afastar-se das preocupac¢des humanas e a dirigir
sua atencao as reflexdes sobre o divino. Esse exercicio espiritual nos convida a
compreendermos e nos consolarmos a partir do ordenamento do cosmo, pratica comum entre
os estoicos e platonicos (cf. Uanini, 2023, p. 2-3). Tal iniciativa decorre do reconhecimento da
primazia do ordenamento do mundo supralunar em relacdo ao sublunar, conforme diz nas

proprias linhas da Consolagdo:

8 Contemplai a extensdo do céu, a sua estabilidade e célere movimento, e de
uma vez por todas deixai de admirar coisas vis. E o céu ndo € mais admiravel,
em boa verdade, do que a ordem com que ¢ governado (Boécio, CP 11, 8 [8],
2016, p. 96).

Conceitos estes que Boécio sente a necessidade de ressignifica-los, de fazer uma

interrelacdo entre os dois supramencionados tipos de imagens.

1.3.1 Primeira ressignificacio

De pronto, ha dois aspectos principais que distinguem a segunda imagem circular da
primeira: 1) ela € um orbis (circulo, esfera), em contraste com a rota (roda) da primeira figura
(cf. McMahon, 2006, p. 228); ii) ela ¢ estavel e constante, ao contrario da efemeridade e
instabilidade da primeira figura. No entanto, para além dos tragos contrastantes, o Circulo
admiravel da divina simplicidade ilumina o significado da Roda da Fortuna (cf. Ibid.). Esse
movimento €, na verdade, a parte mais importante do processo € o modo correto em que essas
duas imagens devem ser comparadas.

Ao captarmos que “a rapidez da Roda da Fortuna imita, embora de forma pervertida, a
estabilidade da bondade de Deus” (Ibid.)**, assimilamos o cerne dessa ressignificacdo. A
instabilidade de seus bens — a riqueza, a gloria, o poder etc. — s0 se torna estavel quando estdo
reunidas no summum bonum. Assim, eles “[...] apontam para esse bem supremo, ainda que
inconscientemente. Eles significam o summum bonum, mas os mortais errantes buscam os
significantes, em vez daquilo que ¢ significado” (Ibid., p. 229)%.

Sob essa perspectiva, conclui-se que

[...] os bens da Fortuna prometem felicidade, mas sua promessa revela-se
falsa. O que realmente buscamos ¢ a participagdo na orbita estavel da bondade
divina, pois somente ela pode nos conceder uma felicidade duradoura. A
mutabilidade da Fortuna, tdo dolorosa no Livro II, torna-se, no Livro III, um

38 “The rapidity of Fortune’s wheel imitates, albeit perversely, the stability of God s goodness” (Ibid.).
39°¢[...] point to this highest good, unbe knownst to themselves. They signify the summum bonum, but erring mortals
strive after the signifiers, rather than what they signify” (Ibid., p. 229).



13

sinal de que precisamos buscar nosso verdadeiro bem em outra diregdo. A
roda giratéria da Fortuna, assim, antecipa a 6rbita estavel da bondade de
Deus — e até mesmo a significa: a rapidez da roda tenta imitar a
estabilidade divina, como um pido que, ao girar muito rapido, parece
imével. Essa tentativa, é claro, fracassa, e por isso a imitacio se revela
perversa — e, justamente por isso, instrutiva” (/bid., destaque nosso)*.

Em sintese, constata-se que ambas as figuras revelam grandes li¢gdes sobre a verdadeira
natureza dos bens e da felicidade. A reflexdo sobre essas imagens revela que a aparente
instabilidade da fortuna funciona como um instrumento pedagdgico, pois, mesmo que de modo
enganador, ela nos condiciona a realidade estavel — a simplicidade divina. A etapa crucial do
processo consiste em contemplar o Bem em sua totalidade, evitando ser iludido por falsos bens.
Mas, “no limite, a propria defini¢ao de felicidade contém o antidoto contra esse erro, na medida
em que exige a completude e a perfeicao, ou seja, a presenca de todos os bens” (Savian Filho,

2005, p. 116).

1.4 O Centro estavel da Providéncia Divina e os Circulos méveis do Destino (imagem 3)

Schema huius pramiffe divifionis Sphararum .,

Fonte: https://it.wikipedia.org/wiki/File:Ptolemaicsystem-small.png

40<[...] Fortune'’s goods promise happiness, but their promise proves false. What we truly seek is participation in

the stable orb of the divine goodness, for only that can give us enduring happiness. The mutability of Fortune,
so painful in Book II, becomes in Book III a sign that we need to seek our true good in another direction. Fortunes
whirling wheel thereby foreshadows the stable orb of God s goodness, and even signifies it: the wheel s rapidity
attempts to imitate the divine stability, as a rapidly spinning top stands still. The attempt fails, of course, and so
the imitation proves perverse, and thereby instructive” (Ibid.).


https://it.wikipedia.org/wiki/File:Ptolemaicsystem-small.png

14

Fonte: https:/pt.wikipedia.org/wiki/Para%C3%ADso_%28Divina_Com%C3%A9dia%29

A terceira e Ultima imagem circular é o Centro estavel da Providéncia Divina, rodeado
pelos circulos moveis e giratorios do Destino (cf. Boécio, CP 1V, 6, 2016, p. 152-161). De longe,
ela € a figura mais complexa, em razdo das diversas referéncias que articula. Aqui, destacaremos
dois pontos: a) a terceira metafora circular € influenciada pelo modelo cosmolégico ptolomaico
e influencia a estrutura do Paraiso de Dante Alighieri (cf. McMahon, 2006, p. 229-231); b) ela
¢ uma forma de retomada da triade procleana*! processdo, permanéncia e retorno, estabelecida
na proposicao 35 (trinta e cinco) dos Elementos de Teologia (cf. Cvetkovi¢, 2024, p. 186-201).

A terceira imagem circular é engrenada, em seu devido contexto, quando prisioneiro
encontra-se resmungando acerca da seguinte injustica: frequentemente os homens bons sofrem

castigos ou penas, enquanto os maus ganham prémios ou recompensas. A esse respeito diz ele:

4 Muito me intriga por que razdo € que isto € invertido, e os castigos dos
crimes afligem os bons enquanto os maus arrebatam os prémios das virtudes,
e gostaria que me explicasses qual possa ser a causa de tdo injusta confusdo.
5 Em boa verdade, menos me admiraria se achasse que tudo acontece de forma
cadtica, devido a acasos fortuitos. Mas, assim, a no¢ao de um Deus que tudo
governa exacerba a minha perplexidade. 6 Visto que este atribui muitas vezes
coisas agradaveis aos bons e desagradaveis aos maus e, ao invés, concede
coisas duras aos bons e aos maus coisas que desejam, se nao se percebe a
causa, em que € que esta situacdo se apresenta como algo diferente dos acasos
fortuitos? (Boécio, CP IV, 5 [4]-[6], 2016, p. 150).

41 Referéncia direta a0 pensamento exposto na obra Elementos de Teologia, do filésofo neoplatdnico Proclo.


https://pt.wikipedia.org/wiki/Para%C3%ADso_%28Divina_Com%C3%A9dia%29

15

A Senhora Filosofia, entdo, o adverte de que “ndo duvides de que tudo acontece com
justica, pois existe um bom governante que orienta 0 mundo” (Boécio, CP IV, 5 [7], 2016, p.
150). No passo seguinte, dando sequéncia ao didlogo, ela lista uma série de topicos de altissima

complexidade:

2 Entdo ela, sorrindo levemente, disse: - Chamas-me ao assunto mais
ponderoso de investigar de todos, que dificilmente pode ser resolvido de forma
completa. 3 A matéria € de tal ordem que, resolvida uma davida, aparece logo
uma multidao delas, como se fossem as cabecas da Hidra, e ndo havera um
termo sendo se der o caso de alguém as dominar com o vivacissimo fogo da
mente. 4 Dentro deste problema é costume serem colocadas as questoes da
simplicidade da Providéncia, da cadeia do Fado, dos acasos repentinos,
do conhecimento e da predestinacio divinos, do livre arbitrio. Tu proprio
podes avaliar a natureza e a importancia destas questdoes” (Boécio, CP 1V, 6
[2]-[4], 2016, p. 152-153, destaque nosso).

Destaca, entretanto, que mesmo que sejam de uma dificuldade impar, o entendimento
dessas questdes faz parte do tratamento (cura)** do prisioneiro (cf. Boécio, CP 1V, 6 [5], 2016,
p. 153). Entre esses muitos temas de alta dificuldade, destacam-se aqueles diretamente ligados
as queixas que o prisioneiro frequentemente apresentou.

A partir desse ponto, a Senhora Filosofia encadeia longos raciocinios com a inteng¢ao de
explicar esses temas tdo complexos. Nesse processo, ela esboca a tematica geral da terceira

imagem circular da Consolagdo.

7 Entdo, como se comegasse a partir de um novo principio, assim dissertou: -
A geracdo de todas as coisas, o evoluir das naturezas mutaveis e tudo o
que de algum modo esta sujeito ao movimento, as causas, a ordem, as
formas, tudo ¢ determinado a partir da estabilidade da mente de Deus. 8
Esta, na cidadela serena da sua simplicidade, estabeleceu um muiltiplo
modo para as governar. Este modo, quando é contemplado na propria
pureza da inteligéncia divina, é chamado Providéncia; quando, por outro
lado, se refere aquelas coisas que move e dispoe, foi chamado Fado pelos

42 Em diversos momentos da Consolacdo (cf., p. ex., Boécio, CP 1, 2 [1], 2016, p. 22; 11, 3 [3], 2016, p. 51-52), a
Senhora Filosofia afirma que aplicara um tratamento ao prisioneiro, a fim de que ele obtenha a cura — em diversos
sentidos, mas sobretudo no existencial. Essa interacdo parece refletir certas concepcdes platonicas acerca da
“cura”, como as que encontramos, notadamente, no Cdrmides. Nesse didlogo, Platdo ensina que, para que haja a
cura do corpo, € preciso curar antes a alma. Isso deriva do seguinte ensinamento: ndo € possivel que uma parte
va bem se o todo vai mal. Adicionalmente, Platao explica que o remédio da alma sdo os belos argumentos, que,
ao atuarem sobre ela, geram a sophrosyne — ou temperanga. Com essa virtude, alcanga-se a satide da alma, a
qual, por sua vez, torna mais facil promover a saude do corpo. Nas palavras de Platdo, “porém, Zalmoxe,
continuou, nosso rei, que ¢ também uma divindade, acrescenta que assim como nio é possivel tentar a cura
dos olhos sem a da cabeca, nem a da cabeca sem a do corpo, do mesmo modo nio é possivel tratar do corpo
sem cuidar da alma, sendo essa a causa de desafiarem muitas doengas o tratamento dos médicos helenos, por
desconhecerem estes o conjunto que vai ser tratado, pois néo pode ir bem a parte, quando vai mal o todo. [...] E
aquela, por conseguinte, que, antes de tudo, precisamos tratar com muito carinho, se quisermos que a cabeca e
todo o corpo fiquem em bom estado. As almas, meu caro, continuou, sdo tratadas com certas formulas de
magia; essas formulas sdo os belos argumentos. Tais argumentos geram na alma a sofrosine ou
temperanca, e, uma vez presente a temperanca, é muito facil promover a satide da cabeca e de todo o
corpo” (Platdo, Carmides, 156e—157a, 1980, p. 135, destaque nosso).



16

antigos. 9 Facilmente se tomara claro que sdo coisas diferentes, se atentarmos
reflectidamente no poder de cada um deles. Na verdade, a Providéncia ¢ a
propria razio divina, apanagio do sumo principe de todas as coisas, que
tudo dispoe; o Fado é a disposicio inerente as coisas moveis, através da
qual a Providéncia integra cada coisa na sua ordem respectiva. 10 A
Providéncia, de facto, abarca todas as coisas a0 mesmo tempo, apesar da
sua diversidade e infinitude; o Fado, por seu lado, poe cada uma das
coisas em movimento, distribuindo-as por lugares, formas e tempos, de
tal modo que este desenvolvimento da ordem temporal, unido ao designio
da mente divina, é Providéncia, e a mesma relacio, quando distribuida e
concretizada nos tempos, é chamada Fado. 11 Estas duas coisas, embora
sejam diferentes, contudo, dependem uma da outra: na verdade, a ordem do
Fado deriva da simplicidade da Providéncia. 12 Com efeito, tal como o artifice
concebe primeiro na sua mente a forma da coisa que pretende fazer, e depois
a executa de forma concreta, transferindo para a ordem temporal aquilo que
de forma simples e atual tinha imaginado, assim Deus, através da Providéncia,
dispde de forma singular e estatica o que deve ser feito, e através do Fado
administra estas mesmas coisas, dispondo-as de forma multipla e temporal
(Boécio, CP 1V, 6 [7]-[12], 2016, p. 153-154, destaque nosso).

Cvetkovi¢ clarifica essa passagem, ao resumir que “a providéncia € o governo que rege
a criacdo visto na pureza da inteligéncia divina, sem mistura de movimento ou tempo. Enquanto
o destino ¢ esse mesmo multiplo governo considerado em relagdo as coisas que governa” (2024,
p. 190)*. Dessa forma, “a providéncia é a regra ou ordem em si, ontologicamente anterior as
coisas que ela ordena” (I/bid.)**. Essa relagdo pode ser mais bem compreendida a partir da

metéafora do general:

Essa disposicao, por si s, seria algo compreendido pelo general mesmo que
nenhum soldado se reunisse nessa formagdo no campo de batalha; e, se os
soldados realmente se juntam, € a disposi¢cdo na mente do general que os guia.
Assim, a Filosofia sustenta que a providéncia ¢é a regra ou ordem das coisas
espaciais e temporais tal como existe na razdo divina. O destino, em contraste,
¢ essa mesma regra ¢ ordem manifestada na maneira como as coisas se
desenvolvem em lugares e tempos especificos (Ibid., p. 190-191)%.

Tao decisiva quanto a primeira explicacdo da Senhora Filosofia ¢ a sua continuagdo, na
qual ela explicitamente compara a Providéncia e o Destino (Fado) a circulos concéntricos que
giram em torno de um mesmo eixo. A esse respeito, o proprio Boécio:

E claramente manifesto que a Providéncia é a forma imével e simples de

realizar as coisas, e que o Fado é o nexo movel e a ordem temporal daquelas
coisas que a divina simplicidade disp0s para serem realizadas. 14 Resulta

B«“Providence is the rule governing creation seen in the purity of divine intelligence, not mixed with movement or
time, while fate is that same manifold rule considered in relation to the things it governs” (Cvetkovi¢, 2024, p.
190).

4<«providence is the rule or order in itself, ontologically prior to the things it orders” (Ibid., p. 190).

$“That no soldiers ever came together into that arrangement on the battlefield; and if the soldiers do come
together, it is the arrangement in the mind of the general the guides them. Hence, Philosophy argues that
providence is the rule or order of spatial and temporal things as it exists in the divine reason. Fate, in contrast,
is that same rule and order found in the way things unfold in specific places and times” (Ibid., p. 190-191).



17

daqui que tudo o que esta sujeito ao Fado estd também submetido a
Providéncia, a qual o proprio Fado esta sujeito, mas algumas coisas que estao
sob a alcada da Providéncia superam a cadeia do Fado. Estas sdo as que,
estando mais proximas da primeira divindade e estavelmente fixas, excedem
a ordem da mobilidade do Fado. 15 Na verdade, podemos estabelecer uma
comparacio com circulos que giram em volta do mesmo eixo: o que esta
mais do lado de dentro aproxima-se da simplicidade do centro, e funciona
como uma espécie de eixo em volta do qual giram os circulos que estio
mais do lado de fora. O circulo mais exterior, rodando com maior
amplitude, afasta-se da unidade do ponto central tanto mais quanto
evolui por espacos mais largos. Se, por outro lado, se ligar e associar
aquele centro, é forcado a simplicidade e para de se espalhar e dispersar
no espaco. O mesmo acontece com aquilo que se afastou mais da mente
primeira: ¢ enleado por maiores liames do Fado. Uma coisa esta tanto mais
livre do Fado quanto mais se aproxima do eixo de todas as coisas. 16 E, se se
agarrar a firmeza da primeira mente, estando livre do movimento do Fado,
também supera a necessidade. 17 Portanto, tal como o raciocinio esta para o
intelecto, aquilo que é gerado em relacdo aquilo que existe, o tempo
relativamente a eternidade, o circulo em relacdo ao ponto central, assim esta a
movel cadeia do Fado em relagdo a estatica simplicidade da Providéncia
(Boécio, CP 1V, 6 [13]-[17], 2016, p. 154-155, destaque nosso).

Nessa passagem, Boécio delineia um modelo cosmologico que se apoia de forma
significativa no paradigma ptolomaico, no qual a Terra ocupa o centro do universo e é rodeada

por nove esferas movidas pelo primum mobile. Ao que comenta R. McMahon:

O primum mobile, “primeiro motor”, transmite seu movimento constante — o
Movimento do Mesmo — a todas as esferas abaixo dele, fazendo com que
todas girem ao redor da Terra uma vez a cada vinte e quatro horas. (Hoje
acreditamos que isso ocorre porque a Terra gira sobre seu proprio €ixo uma
vez a cada vinte e quatro horas.) Como o primum mobile esta mais distante da
Terra, sua velocidade diaria é a mais rapida, pois percorre uma distancia maior
nesse periodo. Inversamente, como a Lua estd mais proxima da Terra, sua
velocidade didria € a mais lenta. Em outras palavras, quanto mais proéxima
uma esfera celeste estd da Terra, mais lento é seu movimento diario no
Movimento do Mesmo; e quanto mais distante ela estd, mais rapido se move
(2006, p. 229-230)*.

Curiosamente, tanto o modelo cosmoldgico ptolomaico quanto o proprio texto da
Consolagdo influenciam decisivamente a estrutura do Paraiso de Dante Alighieri (cf. Ibid., p.
229). No entanto, ha uma mudanca decisiva: no paraiso, “[...] a velocidade de suas revolugdes

inverte a do cosmos material” (Ibid., p. 230)*". Isso se d4 porque, no paraiso, Deus estd no

4“The primum mobile, “first mover,” imparts its constant movement, the Motion of the Same, to all the spheres
below it, carrying them around the Earth once every twenty-four hours. (We believe that this occurs because the
Earth rotates on its axis once every twenty-four hours.) Because the primum mobile is farthest away from the
Earth, its diurnal speed proves the fastest, covering a greater distance every twenty-four hours. Conversely,
because the Moon is the closest to the Earth, its diurnal speed proves the slowest. In other words, the closer a
heavenly sphere is to the Earth, the slower its diurnal speed in the Motion of the Same, and the farther away it
is, the faster it moves” (McMahon, 2006, p. 229-230).

4741 ...] the speed of their revolutions inverts that of the material cosmos” (Ibid., p. 230).



18

centro e ¢ rodeado por nove esferas que representam a hierarquia celeste. Quanto mais proximo
de Deus, mais rapido gira a esfera, em virtude de arderem mais intensamente de amor e

conhecimento do Criador (cf. /bid., p. 230). Por correspondéncia, entende-se que,

na Consolagdo da Filosofia, o centro ¢ a Providéncia Divina, enquanto os
circulos em movimento representam o Destino, que medeia o plano da
Providéncia para o cosmos. [...] Tudo o que os circulos moveis do Destino
realizam esta implicitamente contido no Centro estavel da Providéncia Divina.
[...] O Destino esté sujeito & Providéncia eterna, e tudo o que esté sujeito ao
Destino, no tempo € espaco, estd assim também sujeito a Providéncia (14). A
imagem do circulo que segue ¢é tanto cosmoldgica quanto moral, como
frequentemente na tradi¢do platonica (Ibid., p. 231)*.

A forte relacdo que essa figura estabelece entre o Criador e a criatura, ou entre o
Governante e as coisas governadas, ecoa concepgdes tipicamente neoplatonicas®.
Precisamente, a triade processdao, permanéncia e retorno € central para entendermos essa
relacdo proposta por Boécio (cf. Cvetkovi¢, 2024, p. 187). Ela aparece na proposi¢do 35 (trinta
e cinco) dos Elementos de Teologia de Proclo, um dos maiores neoplatdnicos.

No contexto interno da obra, Proclo, da proposi¢ao 25 (vinte e cinco) a 39 (trinta e nove),

articula a noc¢do de que todo efeito permanece nas suas causas, avanga a partir
delas e se volta para elas, uma triade de relagdes fundamental para toda a
metafisica futura, por permitir distinguir e relacionar causas e efeitos até
mesmo em situagdes em que ambas estdo fora do tempo (Vargas, 2024, p.
439).

Todavia, continua 0 mesmo comentador, a proposi¢do 35 (trinta e cinco) parece ter um

carater especial, pois

[...] pela prop. 30 sabemos que todo efeito permanece e avanca de sua causa,
e pelas prop. 31 e prop. 34 sabemos que todo efeito se volta para sua causa;
juntando todas sabemos que todo efeito permanece, avanga e se volta para a
sua causa; no entanto Proclo parece na prop. 35 construir um argumento
disjuntivo inteiramente independente para provar seu enunciado (/bid., p. 456,
nota 1).

Entdo, ja havia advertido antes, “toda semelhanga permanece no seu original, avanga a

partir dele, e se volta para ele” (/bid., p. 107). Isso se da porque a semelhanga deve

#“In The Consolation of Philosophy, the center is Divine Providence, while the turning circles represent Fate
mediating the plan of Providence to the cosmos. Philosophy is speaking. All that the moving circles of Fate enact
is implicitly contained in the stable Center of Divine Providence. “Providence is the unmoving and simple form
of things to be accomplished; Fate, however, is the moving nexus and temporal order of those things which the
divine simplicity has planned to be accomplished” (IV; 6, 13). Fate is subject to eternal Providence, and whatever
is subject to Fate, in time and space, is thereby also subject to Providence (14). The circle image that follows
proves both cosmological and moral, as so often in the Platonist tradition” (Ibid., p. 231).

“Nio ¢ a toa que Cvetkovi¢ afirma que “[...] Proclus is the source of Boethius’ understanding of providence and
fate —Proclo ¢ a fonte do entendimento de Boécio acerca da providéncia e do destino.” (2024, p. 191 apud Gersh,
2012, 129).



19

necessariamente se relacionar desses trés modos com o seu original®®. Boécio aplica, portanto,
esses trés modos de relagdo da causa com o efeito a0 modo como Deus governa e cria o mundo.

Essa iniciativa também parece ter sido retirada de Proclo, quando diz:

A Providéncia ¢ desejada por todas as coisas no mundo; e tudo avanca partindo
da Providéncia; e o Mundo inteiro recebe a sua duracdo da providéncia,
embora dure perpetuamente. Nao € por ser perpétuo que o Mundo ndo avanga
desde a Providéncia. Tampouco deixa o Mundo de se voltar para a
Providéncia, por ser sempre ordenado. Porém o Mundo tanto avanca sempre
quanto dura perpetuamente [prop. 34; e tanto volta-se sempre para a
Providéncia quanto é indissoluvel na sua ordem [prop. 31] (Proclo, Elementos
da Teologia, prop. 34, corolario I, 2024, p. 107).

Em concomitancia, Cvetkovi¢ descreve como Boécio se utiliza dos ensinamentos de

Proclo:

dado que um efeito — por exemplo, a criagdo — se assemelha a sua causa —
por exemplo, Deus —, ele deve, em certo sentido, ser idéntico a sua causa e,
nesse sentido, permanecer nela; em outro sentido, ser diferente dela e, por isso,
proceder dela; e, ainda, em outro sentido, estar ordenado a sua causa como a
um fim, ou seja, retornar a ela (2024, p. 187)°".

Em sintese, percebe-se que Boécio assimila elementos centrais do neoplatonismo,
sobretudo de Proclo, para reinterpreta-los a luz de um horizonte teoldgico-cristdo. Decerto, ele
realiza uma reducdo na complexidade do sistema procleano, mas isso ocorre em razdo de um
projeto mais enxuto (cf. Cvetkovi¢, 2024, p. 201). O cosmo deixa de ser um plano submetido
aos caprichos da Fortuna e passa a expressar, no tempo, o designio eterno que € o principio, o

meio e o fim. Esse ¢, precisamente, o ponto da segunda ressignificagdo.

1.4.1 Segunda ressignificacio

R. McMahon afirma que “[...] essa imagem do circulo une a roda da Fortuna no Livro

Il e a “Orbita da simplicidade divina’ no Livro III, reinterpretando e transformando ambas”

S%Em casos contrarios, cairiamos em absurdos, tal como ocorre, por exemplo, “se [1.1] a semelhanga apenas
permanecesse no seu original, nada a diferiria dele; e, portanto, ela seria indistinguivel do original. Pois o avango
vai junto com a distingdo” (Proclo, Os Elementos da Teologia, prop. 35, 2024, p. 109). Ou, ainda, “se [2.2]
avangasse a partir do original e para ele se voltasse — sem nele permanecer —, entdo como ela (a semelhanga),
afastada do original, se apressaria em ligar-se a ele, tendo estado dele desligada mesmo antes de seu afastamento?
(Ibid., 109). Resta, entdo, dizer que “[...] tudo permanece na sua causa, avanga a partir dela e se volta para ela”
(Ibid., p. 109).

S “Given that an effect— for instance, creation— resembles its cause— for example, God it must in some respect be

identical to, and in that sense remain in, its cause; in another respect be different from, and in that sense proceed

from, its cause; and in another respect be ordered to its cause as to an end, which is to say, revert to its cause”

(Cvetkovi¢, 2024, p. 187).



20

(2006, p. 232)°2. Isso ocorre do seguinte modo: “a roda giratoria da Fortuna torna-se as
revolugdes cosmicas que implicam o Destino no tempo, enquanto a ‘Orbita da simplicidade
divina’ torna-se seu Centro, simbolizando a eterna Providéncia” (/bid.)>>. Dessa forma, a
Fortuna ndo ¢ mais entendida como uma operadora independente, pois, agora, ela esta
subordinada a Deus (cf. /bid.). Doutro lado, a esfera da simplicidade divina ¢ reinterpretada
como um centro (cardo) ou ponto (punctum)>* que retém os desdobramentos do Destino em sua
Providéncia (cf. Ibid.).

Esses termos levam R. McMahon a dizer que

no Livro IV, na imagem do circulo que acabamos de examinar, Deus € o centro
cosmico, ndo a Terra. A Providéncia Divina gera os movimentos celestiais que
envolvem o Destino, e a Terra estd em sua borda mais externa. A Terra apenas
recebe os movimentos do Destino: ndo tem nada propriamente seu para
contribuir com eles. Deus ocupa o centro do cosmos e do discurso da Filosofia,
enquanto Fortuna prova ser apenas seu tributario mais distante. De fato, Deus
como Providéncia compreende ¢ ordena tudo o que acontece no universo,
assim como o centro ‘contém’ o circulo (2006, p. 234) *.

52 «[...] this circle image unites the wheel of Fortune in Book I, and the “orb of the divine simplicity” in Book III,

and it thereby reinterprets and transforms them” (McMahon, 2006, p. 232).

33 “Fortune’s whirling wheel becomes the cosmic revolutions entailing Fate in time, while the “orb of divine
simplicity” becomes their Center, symbolizing eternal Providence” (Ibid.).

5% Sobre essa sutileza, Cvetkovié¢ explica: “Philosophy here represents the universe as a number of concentric
spheres with the same center (cardo) around which they rotate. The spheres are an image of fate and the center
an image of providence. That much is clear. Yet what exactly the center is in this representation is less clear. Is
the center the axis around which all the spheres rotate, as John Marenbon (2003a, 123) claims? Or is it the point
(punctum) at the middle of all the rotating spheres? [...] A closer reading of the passage, however, indicates that
the cardo here is not an axis. Instead, it is the indivisible point (punctum) at the middle of all the spheres. In a
secondary sense, the innermost sphere also appears like, or becomes manifest as, a cardo (veluti cardo quidem
...exsistit) relative to the spheres with greater circumference that surround it. Hence, the most fundamental cardo
is the indivisible point in the middle of the concentric spheres, while the innermost sphere is also a cardo
inasmuch as it resembles or approaches (accedit) the point in the middle and is, like that point, something around
which all the larger spheres turn — A Filosofia aqui representa o universo como um conjunto de esferas
concéntricas com 0 mesmo centro (cardo), em torno do qual elas giram. As esferas sdo uma imagem do destino,
e o centro, uma imagem da providéncia. Isso é claro. No entanto, o que exatamente o centro representa nessa
figuracdo ¢ menos evidente. O centro seria o eixo em torno do qual todas as esferas giram, como afirma John
Marenbon (2003a, p. 123)? Ou seria o ponto (punctum) no meio de todas as esferas em rotacdo? Uma leitura
mais atenta do trecho, porém, indica que o cardo aqui ndo € um eixo. Em vez disso, trata-se do ponto indivisivel
(punctum) situado no centro de todas as esferas. Em um sentido secundario, a esfera mais interna também se
apresenta como — ou torna-se manifestamente — um cardo (veluti cardo quidem ... exsistit) em relagdo as
esferas de maior circunferéncia que a envolvem. Assim, o cardo mais fundamental € o ponto indivisivel no meio
das esferas concéntricas, enquanto a esfera mais interna também € um cardo na medida em que se assemelha ou
se aproxima (accedit) do ponto central e €, como ele, algo em torno do qual todas as esferas maiores giram.”
(2024, p. 192-193).

35 “Then in Book IV, in the circle image we have just examined, God is the cosmic center, not the Earth. Divine
Providence generates the heavenly movements entailing Fate, and the Earth stands at their outermost edge. The
Earth only receives the movements of Fate: it has nothing properly its own to contribute to them. God occupies
the center of Philosophys cosmos and discourse, while Fortune proves only his most distant tributary. In fact,
God as Providence comprehends and orders everything that happens in the universe, as the center “contains”
the circle” (McMahon, 2006, p. 234).



21

Todo esse aparato pode ser encontrado implicitamente no proprio texto da Consolagao.
Por exemplo, ainda no livro I, Boécio antecipa a ideia de que a Fortuna ¢ subserviente a
Providéncia. Ele afirma: “19 porque te esqueceste dos ditames com que o mundo ¢ governado,
pensas que estas alternancias das Fortunas surgem ao acaso, sem alguém que as conduza, razdes
bastantes ndo s6 para a doenca mas até para a morte. Mas démos gragas Aquele que providencia
a salvacdo pelo facto de a natureza ndo te ter ainda abandonado por completo” (Boécio, CP I, 6
[19], 2016, p. 42).

Ele desenvolve, dessa forma, uma visdo cosmoldgica-moral-teologica®® sofisticada,
baseando-se em ideias consolidadas. Depreende-se que, por fim, o itinerario do prisioneiro na
Consolagdo culmina na contemplagdo desse centro imovel, onde cessam os revezes da Fortuna

e toda a multiplicidade do Destino ¢ reconduzida a simplicidade eterna da Providéncia.

1.4.2 Terceira ressignificacio

Por fim, hd uma ultima ressignificagdo, revelada somente no Livro V. Ele ndo contém
nenhuma figura circular, pois representa um estado mais avangado, no qual nio precisariamos
mais de representacdes (cf. McMahon, 2006, p. 227). A consideragdo da Eternidade da
Providéncia adiciona um elemento a mais nessas transformacodes dos circulos. A Senhora
Filosofia “[...] define a eternidade divina como “a posse inteira e perfeita, toda de uma vez, da
vida sem fim” (V, 6, 4) [...]. Tudo o que aconteceu no universo, esta acontecendo e acontecera
¢ conhecido por Deus no eterno ‘agora’, tudo de uma vez ‘em seu proprio pensamento simples’”
(Ibid., p. 234)*".

Levando a cabo, R. McMahon descreve a tltima e derradeira ressignificagdo do seguinte

modo:

Dessa forma, a Filosofia reinterpreta a imagem do circulo de IV, 6 enquanto
esclarece seu significado. Nessa imagem, Deus parece reinar no centro,
embora governe em toda parte. O plano da Providéncia, situado no centro, se
desdobra pela Fortuna através de circulos cada vez mais remotos, como se um
rei governasse por meio de intermedidrios em provincias distantes. Porque
essa imagem representa a Providéncia e a Fortuna espacialmente, Deus ndo
pode ser ao mesmo tempo centro e circunferéncia, pois esses se excluem
mutuamente. Portanto, Deus parece distante da Terra e das inconstancias da
Fortuna. Mas, como o climax da Consolac@o deixa claro, nada poderia estar
mais longe da verdade. Deus abraga todas as coisas (V, 6, 15) com sua “posse

56 Para um aprofundamento dessa temética, cf. Savian Filho, 2008, 12-18.

S7[...] defines the divine eternity as “the whole and perfect possession all at once of unending life” (V, 6, 4) [...].
Everything that has happened in the universe, is happening, and ever will happen is known by God in the eternal
‘now,”all at once ‘in its own simple thought” (McMahon, 2006, p. 234).



22

inteira e perfeita, toda de uma vez, da vida sem fim” (V, 6, 4). Ele ndo vé todas
as coisas de longe. Pelo contrério, elas estdo diretamente presentes a ele agora,
com todas as suas causas ¢ efeitos, ¢ assim ele estd intimamente presente a
elas. Deus ndo observa todas as coisas de longe. Pelo contrario, pode-se dizer
que elas acontecem nele. Seu conhecimento ndo ¢ como uma vVvisao
panoramica a distincia, mas, sim, uma vida que tudo abarca (2006, p. 235)%.

Em outras palavras, compreende-se que Deus observa, governa e providencia todas as
coisas em um unico e eterno presente. Esse remédio conduz o prisioneiro ao entendimento
ultimo das coisas, em suas mais intimas relagdes. O efeito disso ja fora antecipado no Livro III,
quando o prisioneiro afirma que agora suporta os golpes da Fortuna (cf. Boécio, CP III, 1 [2],
2016, p. 77). Porém, mais do que compreender e suportar a lei terrena, 0 movimento ascético
conduziu o prisioneiro aquilo que realmente importa.

Vimos, entdo, que esse movimento esteve inteiramente acompanhado pelas alegorias
das metamorfoses do circulo. A progressao das figuras circulares objetiva, em ultima instancia,
o entendimento de Deus e de seu governo. Afinal, até mesmo a Fortuna, que outrora era

considerada desgovernada, obedece a uma lei (cf. Boécio, CP 'V, ps. 1, 2016, p. 172).

2 O uso das imagens circulares para o ensino-aprendizagem

2.1 O uso das imagens em geral

O uso de imagens no ensino apresenta-se como um instrumento para a constru¢do de
conhecimento. Isso ocorre porque elas nos oferecem uma maneira de refletir e representar o
mundo (cf. Ghedin, 2009, p. 192). Em seu uso em geral, t€ém por finalidade “[...] provocar o
pensamento e desenvolver sua reflexividade e criticidade” (/bid., p. 196). Todavia, € importante
ressaltar que possuem a capacidade de “distorcer” aquilo que representam (cf. /bid., p. 194).

Afinal, as imagens sao representagdes, € ndo a propria realidade representada.

8<In this way, Philosophy reinterprets the circle image of 1V, 6 as she clarifies its meaning. In that image, God
seems to reign in the center, even though he rules everywhere. The plan of Providence, situated in the center, is
unfolded by Fate through ever more remote circles, as though a king were governing through intermediaries in
remote provinces. Because this image represents Providence and Fate spatially, God cannot be both center and
circumference, for these exclude each other. Hence, God seems remote from the Earth and the inconstancies of
Fortune. But, as the climax of the Consolation makes clear, nothing could be further from the truth. God
embraces all things (V, 6, 15) with his “whole and perfect possession all at once of unending life” (V, 6, 4). He
does not see all things from a distance. Rather, they are divectly present to him now, with all their causes and
effects, and so he is intimately present to them. God does not observe all things from far away. Rather, they can
be said to take place in him. His knowledge is not like panoramic vision from a distance but, rather, an all-
encompassing life” (Ibid., p. 235).



23

No ambito docente, as imagens também desempenham fungdes instrucionais, que
potencializam “[...] o processo de ensino-aprendizagem, visto que pode ser mais atrativa e
dinamica, a fim de atender as expectativas dos alunos que na atualidade vivem uma sociedade
midiatica [...]” (Mata et al., 2020, p. 294). Os alunos demonstram maior facilidade na
aprendizagem, pois as imagens despertam mais a sua atencdo, o que aprimora a memorizagao
(cf. Ibid., p. 296 apud Santaella, 2012, p. 108). Esses beneficios evidenciam, no fim das contas,

anecessidade do uso das imagens como auxiliadoras no ensino-aprendizagem (cf. /bid., p. 299).

2.2 Ainstrumentalizacio das imagens circulares da Consolagdo no ensino-aprendizagem

Ao considerar a dificuldade dos temas, Boécio apela a metaforas circulares para
transmitir suas ideias com mais facilidade. Essas consideragdes gerais sobre as imagens,
explicadas anteriormente, também se aplicam as da Consolagdo. Porém, em seu contexto, as
imagens circulares acomodam os leitores a discussdo em questdo e as discussdes mais
complexas posteriores.

Elas formam uma sucessao ascendente que pode ser interpretada como um itinerario
pedagogico. A primeira figura retrata a instabilidade das coisas terrenas; a segunda eleva o olhar
do prisioneiro a contemplagdo da esséncia divina; e a terceira explica como Deus abrange,
organiza e dispoe todas as coisas. Essas metamorfoses ndao apenas representam o itinerario
espiritual do prisioneiro, como também organizam um percurso formativo em Filosofia, no qual
somos gradualmente conduzidos do conhecimento sensivel ao conhecimento metafisico.

Adicionalmente, pode-se dizer que elas formam o olhar filosofico, i. e., as imagens
circulares ensinam a ver. Elas educam a percepg¢do, despertam a razao e integram o sensivel e
o inteligivel. Sua for¢a reside na capacidade de ressignificar e sintetizar as verdades filosoficas.
Essa exigéncia decorre de seu carater intrinsecamente didatico, seja pela complexidade dos
conteudos, seja pela simples intencao de figura-los. Por isso, sua instrumentalizagdo no ensino
revela-se fundamental, sobretudo em abordagens que pretendem articular reflexao, imaginagao

e argumentagao.

3 Consideracoes finais

Ao longo desta pesquisa, procuramos mostrar como as imagens circulares da

Consolagdo se ressignificam a medida que uma nova aparece. Ademais, buscamos demonstrar

sua funcionalidade no ensino-aprendizagem, quando tomadas como instrumento de elucidagao



24

ou explicagdo dos contetidos abordados por Boécio. Observou-se que seu processo de
ressignificagdo, denominado Metamorfoses do circulo, acompanha o itinerario ascético da obra.
Isso faz com que elas tratem de temas como a instabilidade dos bens terrenos — a gléria, o
prazer, o dinheiro etc. —, mas também de temas mais complexos, como a Providéncia divina.
Este ultimo tema, alids, ap6s as devidas consideragdes dadas por Boécio, conduz-nos a principal

licdo da obra:

47 Afastai, por conseguinte, os vicios, cultivai as virtudes, erguei o vosso
espirito para as esperancgas rectas, levantai humildes preces as alturas. 48 A
unica grande necessidade que realmente vos € imposta ¢ a de uma vida recta,
isto se ndo quiserdes fazer de conta de que ndo estais cientes da realidade, pois
as vossas acgoes estdo diante do olhar de um juiz que tudo vé (Boécio, CP V,
6 [47]-[48], 2016, p. 197).

Dessa forma, podemos dizer que as imagens circulares nos acompanham nas principais
ligoes da Consolagdo. Ensinar Filosofia com base nelas significa adotar um método
significativo, simbodlico e reflexivo, no qual o aluno niao apenas entende, mas também
experimenta os conceitos. Boécio reconhece sua relevancia para a explicagdo dos temas e, ao
utiliza-las, acompanha a tradi¢ao neoplatonica, que comumente recorria a metaforas circulares.

O uso de imagens no ensino representa a educagao do olhar. Isso esta, de certo modo,
presente na estrutura da Consolagdo. Afinal, as imagens circulares fazem parte do nivel da
intelligentia e nos conduzem ao nivel da ratio, que ja ndo necessita do uso de imagens. Elas
favorecem a mediacdo entre o visivel e o invisivel, o concreto e o abstrato, o sensivel € o
inteligivel. Sdo, portanto, um convite a sabedoria, tanto pela vastiddo dos contetidos que
abordam quanto por estarem internamente ligadas a obra.

Sendo assim, esta pesquisa contribui para os estudos boecianos ao iluminar uma
dimensdo pouco explorada da Comsolagdo: o papel estrutural e pedagdgico das imagens
circulares. Evidenciamos que tais imagens sao utilizadas como ferramentas que favorecem o
aprendizado experiencial, integrando razao e imaginacdo. Desse modo, o trabalho oferece
subsidios para novas investigagdes no campo da Filosofia Medieval e reforca a pertinéncia

contemporanea de Boécio para o ensino-aprendizagem filosofico.

Referéncias

BOECIO. A consolacio da Filosofia. Tradugdo de André Gongalves. Apresentacio de
Ricardo da Costa. Campinas: Vide Editorial, 2023.

BOECIO. Consolacio da Filosofia. Tradugdo: Luis M. G. Cerqueira. 2 ed. — Lisboa:
Fundacao Calouste Gulbenkian, 2016.



25

BOECIO. Escritos. Traducio, introducio, estudos e notas de Juvenal Savian Filho. Prefacio
de Marilena Chaui. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005.

BOECIO. La Consolacion de filosofia. Introduccion, traduccion, notas y subtitulos: Juan S.
Nadal Seib. 1 ed. — Editorial de la Universidad de Puerto Rico: 2003.

BOECIO. La Consolacion de la filosofia. Edicion de Leonor Pérez Gomez. Madrid:
Ediciones Akal, S. A., 1997.

CHEVALIER, J. et al. Circulo (v. quadrado, roda, cinto). /n: CHEVALIER, J. et al.
Dicionario de simbolos: (mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, figuras, cores,
numeros). Traducdo: Vera da Costa e Silva et al. 16 ed. — Rio de Janeiro: José Olympio, 2001,
p. 250-254.

CHEVALIER, J. et al. Esfera. In: CHEVALIER, J. et al. Dicionario de simbolos: (mitos,
sonhos, costumes, gestos, formas, figuras, cores, niimeros). Tradugdo: Vera da Costa e
Silva et al. 16 ed. — Rio de Janeiro: José Olympio, 2001, p. 388-389.

COELHO, C. D. Educacao e formagao de Boécio: fontes ocultas da Biblia em sua
Consolagdo. Guairaca Revista de Filosofia, Guarapuava-PR, v. 34, n. 2, 2018, p. 162-172.
Disponivel em: https://revistas.unicentro.br/index.php/guaiaraca/article/view/5722. Acesso
em: 03/11/2025.

COSTA, R; LEMKE, W. C. A Roda da Fortuna nos Dictats de Ausias March. Scripta -
Revista internacional de literatura i cultura medieval i moderna, n. 20, 2022, p. 27-51.
Disponivel em: https://turia.uv.es/index.php/scripta/article/download/25848/22092/86468.
Acesso em: 16/07/2025.

CVETKOVIC, V. Circle and Sphere Metaphors for God’s Nature and Providence in Boethius’
Consolation of Philosophy and Dionysius’ On Divine Names. In: WIITALA, M (ed.).
Boethius’ Consolation of Philosophy: A Critical Guide. Cambridge: Cambridge University
Press, 2024, cap. 11, p. 186-201.

EUCLIDES. Os elementos. Tradug¢ao e introduc¢ao: Irineu Bicudo. — Sao Paulo: Editora
UNESP, 2009.

FERRANTE, D. De consolatione philosophiae. In: FERRANTE, D. Boecio: la Consolacion
en la Filosofia. Traduccion: Jaime Gonzalez-Torres Domingo. — Barcelona: Bonalletra
Alcompas, S.L., 2016, p. 72-112.

GHEDIN, E. Epistemologia da pratica: a imagem como possibilidade de ampliacdo do
horizonte reflexivo no ensino-aprendizagem de Filosofia. /n: GHEDIN, E. Ensino de
Filosofia no Ensino Médio. 2 ed. — Sao Paulo: Cortez, 2009, cap. IV, p. 189-222.

GUTIERREZ, J. L. Severino Boécio: a liberdade e a Roda da Fortuna. Trama
Interdisciplinar, Sao Paulo, v. 9, n. 3, set/dez, 2018, p. 38-47. Disponivel em:
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/13264/10528. Acesso em:
16/07/2025.

HELLEMAN, W. E. Lady Philosophy as a Feminine Personification of Wisdom. /n:
WIITALA, M (ed.). Boethius’ Consolation of Philosophy: A Critical Guide. Cambridge:
Cambridge University Press, 2024, cap. 3, p. 46-67.


https://revistas.unicentro.br/index.php/guaiaraca/article/view/5722/3908
https://turia.uv.es/index.php/scripta/article/download/25848/22092/86468
https://editorarevistas.mackenzie.br/index.php/tint/article/view/13264/10528

26

KAYLOR, JR. N. H. Introduction: The Times, Life, and Work of Boethius. /n: KAYLOR, JR.
N. H; PHILLIPS, P. E (ed.). A companion to Boethius in the Middle Ages. Leiden; Boston:
Brill, 2012, cap. 1, p. 1-46.

MATA, M. S. et al. O uso de imagens no processo de ensino-aprendizagem: Reflexdes acerca
de um recurso midiatico de um curso ofertado na modalidade a distancia. Dominios da
imagem, v. 14, n. 27, 2020, p. 293-316. Disponivel em:
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/dominiosdaimagem/article/view/43448. Acesso em:
18/11/2025.

McMAHON, R. Recollecting Oneself: Meditative Movement in The Consolation of
Philosophy. In: McMAHON, R. Understanding the medieval meditative ascent:
Augustine, Anselm, Boethius, & Dante. Washington, D.C.: The Catholic University of
America Press, 2006, cap. 5, p. 211-266.

PLATAO. Carmides. In: PLATAO. Dialogos: Apologia de Sécrates, Critio, Menio, Hipias
Maior e outros. Traducao: Carlos Alberto Nunes. Vol. I-II. Belém: Universidade Federal do
Para, 1980.

PROCLO. Os Elementos da Teologia. Tradugdo: Antonio Vargas. 1 ed. — Sao Paulo:
Odysseus Editora, 2024.

SAVIAN FILHO, J. Boécio e a ética eudaimonista. Cadernos de Etica e Filosofia Politica,
2005, p. 109-127. Disponivel em: https://repositorio.ufsc.br/handle/praxis/365. Acesso em:
03/11/2025,

SAVIAN FILHO, J. Metafisica do ser em Boécio. Sao Paulo, SP: Edi¢des Loyola, 2008.

UANINI, F. Boecio y el problema de la voluntad. Los “ejercicios consolatorios” del
estoicismo em La Consolacion de la Filosofia. Topicos, revista de filosofia de Santa Fe, n.
45,2023, p. 1-10. Disponivel em:
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/pt BR/article/view/10434
. Acesso em: 03/11/2025.



https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/dominiosdaimagem/article/view/43448
https://repositorio.ufsc.br/handle/praxis/365
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/pt_BR/article/view/10434
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/pt_BR/article/view/10434

