
HABERMAS E O ENSINO DE FILOSOFIA: LIMITES E POSSIBILIDADES1 

 

HABERMAS AND THE TEACHING OF PHILOSOPHY: LIMITS AND POSSIBILITIES 
 

Discente: Fernando Eduardo Vieira De Arruda2 

Orientador: Prof. Dr. Tárik de Athayde Prata. 3 

Coorientador: Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães.4 

Resumo: A filosofia de Habermas (1929-) continua sendo muito impactante no nosso século 
em virtude da sua vasta produção bibliográfica e, sobretudo, pela criação de sua própria teoria 
crítica da sociedade, articulada ao seu conceito de razão comunicativa. Essa teoria concebe 
o nascimento das sociedades modernas a partir do processo de racionalização do mundo da 
vida, o que resulta no surgimento da esfera sistêmica. Assim, estabelecendo as categorias de 
mundo da vida e sistema como sendo centrais na sua teoria crítica. No contexto das 
sociedades modernas, reconhecemos a escola como um dos seus componentes mais 
importantes, sendo ela a instituição responsável pela educação formal. Nela insere-se o 
ensino de filosofia, o tema central da nossa reflexão. Neste sentido, o presente trabalho tem 
como objetivo refletir sobre o ensino de filosofia a partir dos conceitos habermasianos de 
mundo da vida, sistema, razão comunicativa e cognitivo-instrumental, com a finalidade de 
estabelecer os limites e as possibilidades dessa relação. Por se tratar de uma pesquisa 
teórica e bibliográfica, a metodologia adotada será a análise e compreensão dos seguintes 
textos: O que é a Pragmática universal? (2002, Habermas), Teoria da Ação Comunicativa 
Vol.1 (2022a, Habermas) e Vol.2 (2022b, Habermas), Pensamento Pós-metafísico (1990, 
Habermas), O ensino de filosofia como problema filosófico (2009, Cerletti), Notas sobre o 
Ensino de Filosofia como Problema Filosófico (2012, Patrícia Velasco), Educação e 
Racionalidade (1996, Prestes). 

Palavras chaves: Filosofia, Ensino de Filosofia, Habermas, Mundo da vida, Razão 

comunicativa. 
 
Abstract: The philosophy of Habermas (1929-) remains highly impactful in our century due 

to his extensive bibliographic production and, above all, for the creation of his own critical 
theory of society, articulated through his concept of communicative reason. This theory 
conceives the emergence of modern societies from the process of rationalization of the 
lifeworld, which results in the rise of the systemic sphere. Thus, it establishes the categories 
of lifeworld and system as central to his critical theory. In the context of modern societies, we 
recognize the school as one of its most important components, being the institution 
responsible for formal education. Within it lies the teaching of philosophy, the central theme 
of our reflection. In this sense, this work aims to reflect on the teaching of philosophy based 
on the Habermasian concepts of lifeworld, system, communicative reason, and cognitive-
instrumental reason, with the purpose of establishing the limits and possibilities of this 
relationship.As this is a theoretical and bibliographical research, the adopted methodology 
will be the analysis and comprehension of the following texts: What is Universal Pragmatics? 
(2002, Habermas), The Theory of Communicative Action Vol.1 (2022a, Habermas) and 
Vol.2 (2022b, Habermas), Postmetaphysical Thinking (1990, Habermas), Notas sobre o 
Ensino de Filosofia como Problema Filosófico (2012, Patrícia Velasco), Educação e 
Racionalidade (1996, Prestes). 
 
Keywords: Philosophy, Philosophy Teaching, Habermas, Lifeworld, Communicative Reason. 

                                                
1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de 2025 da Universidade Federal de 
Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelos seguintes membros: Profa. Dra. 
Gabriela Da Nobrega Carreiro; Prof. Dr. Suzano De Aquino Guimaraes e Prof. Dr. Tarik De Athayde 
Prata, na seguinte data: 12 de dezembro de 2025. 
2 Graduando em Filosofia na UFPE 
3 Professora do Curso de Filosofia da UFPE. 
4 Professora do Curso de Filosofia da UFPE. 



3 
 

1 INTRODUÇÃO 

 
O filósofo alemão Jurgen Habermas, nascido em 18 de junho de 1929, foi aluno 

e assistente de Theodor Adorno (1903-1969), maior figura, ao lado de Max Horkheimer 

(1895-1973), da primeira geração da teoria crítica), herdeiro e o maior expoente da 

segunda geração da escola de Frankfurt. Sua obra é de uma vastidão assustadora, 

ele investigou os mais diferentes temas, sem se limitar a um determinado campo 

disciplinar. E isso se verifica na divisão que se pode fazer da sua obra “[...] o primeiro 

Habermas dos anos 1960 e 70, que teria desempenhado um papel particularmente 

meritório na sociologia alemã, e o Habermas tardio dos anos de 1980 e 90, que 

aparentemente se teria retirado definitivamente para o reduto da filosofia.” 

(Pizani,2009, p.7). E seu fôlego se mantem até os dias atuais mesmo aos seus 96 

anos. 

Habermas é reconhecidamente um dos maiores filósofos do século XX e XXI, 

e sua influência é notória nos mais diversos eixos temáticos da filosofia, seja na 

Filosofia da Ciência, Filosofia da Linguagem, Epistemologia, Hermenêutica, Ética etc. 

Em meio a tamanha diversidade, poucos foram os temas que não foram investigados 

por Habermas. Em específico, gostaríamos de destacar o do Ensino de filosofia. Mas 

isso não surpreende, pois: 

A temática do ensino de filosofia foi usualmente tratada como 
uma questão educacional e, como tal, pesquisada por 
pedagogos e filósofos da educação. Pode-se afirmar que 
somente a partir da última década o ensino de filosofia passou 
propriamente a figurar como problema de pesquisa filosófica. 
(Velasco, 2012, p. 28). 

 

Após o grande esforço de vários filósofos e filósofas, o ensino de filosofia 

finalmente foi reconhecido como um problema filosófico. O ensino de filosofia deixou 

de ser tratado como uma simples atividade pedagógica de transmissão de 

determinados conteúdos . Essa constatação se segue nas questões que mediam o 

ensinar filosofia. Isto é, sempre nos deparamos com questões filosóficas 

incontornáveis ao se ensinar filosofia, como: “O que é filosofia?”; “Filosofia ou 

filosofias?”; “É possível ensinar filosofia?”. Reside na prática de todo professor de 

filosofia a necessidade de uma reflexão pontual quanto a essas questões 

(fundamentalmente filosóficas) antes mesmo de pisar na sala de aula. Em outras 

palavras, o ensinar filosofia sempre está mediado por uma pré-compreensão quanto 



4 
 

a tais questões. E a depender do que se entende por filosofia “[...] diferentes serão os 

significados e as direções do ensino de filosofia. Qualquer que seja a identidade da 

filosofia, a determinação do que se ensina e de como se o faz [...] não pode ser 

realizada exclusivamente a partir do campo da didática. (Velasco,2012, p.31)”. 

Portanto, sendo possível afirmar que o ensino de filosofia é um problema filosófico. 

Tendo isso em vista, perguntamos: Seria possível pensar o ensino de filosofia 

a partir de Habermas? 

Com a finalidade de responder tal questionamento, nossa pesquisa aparece 

com o objetivo de pensar o ensino de filosofia a partir dos conceitos habermasianos 

de mundo da vida, sistema, razão comunicativa e cognitivo-instrumental. Com a 

finalidade de refletir sobre os limites e as possiblidades dessa relação. A 

fundamentação teórica desta pesquisa se encontra bem delimitada nas seguintes 

obras principais: O que é a Pragmática universal? (2002, Habermas), Teoria da Ação 

Comunicativa Vol.1 (2022a, Habermas) e Vol.2 (2022b, Habermas), Pensamento Pós- 

metafísico (1990, Habermas), O ensino de filosofia como problema filosófico (2009, 

Cerletti), Notas sobre o Ensino de Filosofia como Problema Filosófico (2012, Patrícia 

Velasco), Educação e Racionalidade (1996, Prestes). 

Por se tratar de uma pesquisa teórica e bibliográfica, a metodologia adotada 

será a análise e compreensão dos textos indicados acima. Já que é a partir da análise 

que nos guiaremos pelas veredas das obras e nos permitirá uma melhor visão da 

ambientação que estamos estruturando, ou para melhor entender, identificar os 

principais conceitos que servirão ao propósito da pesquisa. Assim, com essa 

fundamentação e metodologia esperamos apresentar os pontos que permitem uma 

compreensão no que se refere aos limites e possibilidades da relação entre o ensino 

de filosofia e o pensamento de Habermas. 

2  RAZÃO COMUNICATIVA E COGNITIVO-INSTRUMENTAL 

 
Como já dito, Habermas foi aluno e assistente de Adorno e seguiu os passos 

do seu mestre até atingir sua maturidade intelectual. Em outras palavras, a estreita 

relação intelectual com seu mestre se esvaiu na medida em que Habermas passou a 

discordar da leitura de Adorno e Horkheimer quanto à modernidade e o diagnóstico 

quanto às sociedades burguesas. 



5 
 

Pois Adorno, na sua teoria de uma “dialética negativa”, parece 
tomar uma atitude fundamentalmente pessimista que via na 
realidade presente um mundo irreparavelmente corrompido pela 
visão e pelo modo de vida capitalistas e que quase não deixava 
esperança para uma possível emancipação humana. (Pinzani, 
2009, p.59). 

 

Esse diagnóstico negativo é intensificado quando levamos em consideração a 

denúncia realizada por Adorno e Horkheimer aos desdobramentos da racionalidade 

iluminista. Isso se verifica na obra Dialética do Esclarecimento em que os principais 

representantes da primeira geração da escola de Frankfurt buscaram “mostrar como 

o Esclarecimento, entendido como filosofia da razão, tinha-se transformado no seu 

contrário, isto é, em irracionalidade e autodestruição.” (Pinzani, 2009, p.17). Neste 

sentido, compreendendo que todas as tentativas de pensar uma emancipação por 

meio dos pressupostos da racionalidade iluminista estariam fadadas a mera 

adaptação às contradições da realidade e a repetição da lógica de dominação. 

Com esse diagnóstico, não só a emancipação passa a ser inviável, mas 

também a própria crítica. Pois, para Adorno, “a razão é única, ele é obrigado a opor 

a razão a si mesma, desqualificando com isso sua própria crítica. Pois, quanto mais 

eficazmente ele conseguisse mostrar a falsidade da razão[...] mais estaria 

desvalorizando a razão que realiza a crítica. (Rouanet, 1998,p. 334)”.Em virtude 

dessa leitura pouco esperançosa, Habermas busca novas alternativas a partir de uma 

cisão com seu antigo mestre. Neste sentido: 

Com a Teoria da Ação Comunicativa e o Discurso Filosófico da 
Modernidade, Habermas consuma o processo psicanalítico de 
assassinato simbólico do pai: a partir desse momento, a base de 
sua identidade passa pela ruptura com Adorno. Em nenhum 
outro tema essa ruptura é tão completa quanto no conceito de 

razão. (Rouanet, 1998,p. 331) 
 

 

Essa descontinuidade se deu, fundamentalmente, por causa da importância 

dada por Habermas à Razão e às potencialidades emancipatórias ligadas a ela. Em 

contraponto a Adorno, Habermas busca demonstrar a existência de dois tipos de 

Racionalidade a partir da análise de ações comunicativamente mediadas e 

comunicativamente não mediadas. 

Se partirmos do emprego não comunicativo do saber 
proposicional em ações dirigidas a objetivos, depararemos com 



6 
 

uma pré-decisão em favor daquele conceito de racionalidade 
cognitivo-instrumental que, através do empirismo, marcou 
fortemente a autocompreensão da modernidade. Ele leva 
consigo as conotações da autoafirmação bem-sucedida, a qual 
é possibilitada pela disposição informada sobre e pela 
adaptação inteligente às condições de um entorno contingente 
(Habermas,2022, v.1, p.56). 

 

Em outras palavras, a razão cognitivo-instrumental está pautada pela relação 

sujeito-objeto, tendo como télos o êxito. Esse modelo de racionalidade pode ser 

identificado nas ações “dirigidas à dominação da natureza e à organização da 

sociedade que visam à produção das condições materiais da vida e que permitem a 

coordenação das ações, isto é, possibilitam a reprodução material da sociedade.” 

(Nobre, 2004, p.37). A partir da racionalidade instrumental os indivíduos montam seu 

plano de ação tendo em vista o êxito, sem o submeter a avaliação crítica de outrem. 

Ou seja, ações pautadas pela racionalidade instrumental têm sua validade outorgada 

pelo próprio sujeito da ação, tornando-as autocentradas. Habermas reconhece a 

capacidade explicativa de tal modelo de racionalidade, mas acaba por compreender 

que esse conceito de racionalidade como sendo limitado quando tentamos analisar as 

ações sociais comunicativamente mediadas. 

Neste sentido, em contraponto à racionalidade cognitivo-instrumental, 

Habermas estabelece que nos deparamos com um conceito de racionalidade mais 

amplo quando analisamos ações linguisticamente mediadas: 

se partirmos do emprego comunicativo do saber proposicional 

em atos de fala¹, depararemos com uma pré-decisão em favor 
de um conceito de racionalidade mais amplo, que se reporta às 
antigas noções de logos². Esse conceito de racionalidade 
comunicativa leva consigo conotações que, em última instância, 
remontam à experiência central da força da fala argumentativa 
de acordar, de fundar consensos sem coerção, na qual diversos 
participantes superam suas concepções, de início apenas 
subjetivas, certificando-se ao mesmo tempo, graças à 
comunidade das convicções racionalmente motivadas, da 
unidade do mundo objetivo e da intersubjetividade de seu 
contexto de vida. ³ (Habermas, 2022, v.1, p.56). 



7 
 

Diferentemente da razão instrumental, a razão comunicativa tem como télos1 o 

entendimento, estando pautada diretamente pelo paradigma da linguagem. De 

maneira geral, a razão comunicativa está ligada a capacidade dos sujeitos de se 

comunicarem livremente sem qualquer tipo de coerção ou tentativa de manipulação, 

a fim de atingirem o entendimento mútuo mediante a exposição, problematização e 

aceitação das pretensões de validade levantadas. Essa racionalidade se reflete 

diretamente no agir comunicativo. 

O agir comunicativo pode ser entendido como um “exercício” hermenêutico 

dialógico, em que toda ação de fala é proveniente de um sistema referencial 

relacionado a três esferas mundanas: 

- com algo no mundo objetivo (enquanto totalidade de entidades 
sobre as quais são possíveis proposições verdadeiras); ou - com 
algo no mundo social (enquanto totalidade de relações 
interpessoais regulamentadas legitimamente); ou - com algo no 
mundo subjetivo (enquanto totalidade de vivências de acesso 
privilegiado que um falante pode exprimir articulada e 
sinceramente perante um público), afigurando-se as referências 
do ato de fala, para o falante, como algo objetivo, normativo ou 
subjetivo. (Habermas, 2017, p.223) 

 

 

Cada esfera mundana está ligada, ao menos, à uma das quatro pretensões de 

validade: 1) compreensibilidade, “o falante deve escolher uma forma de expressão 

inteligível (verstandlich), de forma que tanto ele como o ouvinte possam compreender- 

se um ao outro.” (Habermas, 2002 p.12); 2) Verdade, “O falante deverá ter intenção 

de comunicar uma proposição verdadeira (whara) - ou seja, um conteúdo 

proposicional, cujas pressuposições existenciais estejam satisfeitas - de forma a que 

o ouvinte possa partilhar o conhecimento do falante.” (Habermas, 2002 p.12); 3) 

Sinceridade, o falante “deverá assim pretender exprimir as suas intenções de uma 

forma verdadeira (wahrhaftig), de forma a que o ouvinte possa considerar o seu 

discurso credível (ou seja, digno de confiança).” (Habermas, 2002 p.12); 4) Correção 

Normativa, “o falante deverá escolher um discurso que esteja correto (richtig) no que 

respeita às normas e valores permanecentes, de forma a que o ouvinte possa aceita- 

 
 
 

 

1 Τέλος (telos) é um termo muito famoso na história da filosofia, que ganhou um grande destaque na obra 
de Aristóteles. Tal termo é comumente traduzido como fim ou finalidade. 



8 
 

lo e que ambos possam, nesse discurso, concordar mutuamente no que toca a uma 

base normativa reconhecida.” (Habermas, 2002 p.12). 

Essas quatro pretensões formam a base que alicerça toda e qualquer ação 

racional de fala. De tal modo que, independentemente do fato de determinadas ações 

linguísticas ressaltarem (ou não) uma dentre as quatro, as quatro pretensões sempre 

estão presentes no dito. Ou seja, toda ação de fala levanta, necessariamente, quatro 

pretensões de validade referentes às três esferas mundanas, mesmo quando 

determinado enunciado tenha um enfoque maior numa dessas três esferas. Neste 

sentido, os entendimentos linguísticos e os acordos se seguiriam mediante o 

reconhecimento intersubjetivo da validade das pretensões de validade levantadas. 

O entendimento é considerado um processo de obtenção de 
acordo entre sujeitos capazes de falar e agir. [...] Um acordo 
comunicativamente obtido, ou pressuposto em comum na ação 
comunicativa, é diferenciado em termos proposicionais. Graças 
a essa estrutura linguística, ele não pode ser induzido 
unicamente por influência de fora, ele precisa ser aceito como 
válido pelos participantes. Nesse aspecto, ele se distingue de 
uma mera concordância factualmente existente. (Habermas, v.1, 
2022a, p. 409-410). 

 

O entendimento mútuo se seguiria a partir do momento que os participantes, 

num determinado contexto de fala, concordassem quanto à validade de determinado 

enunciado, e “o consentimento significa o reconhecimento intersubjetivo da pretensão 

de validade levantada pelo locutor.” (Habermas, 2017, p. 223). Mesmo quando 

determinado enunciado tenha um enfoque maior numa das três pretensões de 

validade (sinceridade, correção e verificação), “Assim, na ação comunicativa, vale a 

regra de que um ouvinte que assente com uma pretensão de validade tematizada 

também reconhece as outras duas pretensões de validade, implicitamente levantadas; 

do contrário, ele tem de esclarecer seu dissenso” (Habermas, v.2, 2022b, p.194). 

Sendo assim, é condição necessária não só o reconhecimento da validade do que é 

dito, mas também uma apreciação crítica (livre de coerções) das pretensões de 

validades levantadas para que seja atingido o entendimento e, posteriormente, o 

acordo. 

Habermas também salienta que caso essas condições não sejam respeitadas 

durante as ações de fala, elas não poderão ser consideradas ações comunicativas. 



9 
 

Neste sentido, “Com ‘estratégico’ e ‘comunicativo’ a mesma ação pode ser descrita 

ora como influência recíproca de adversários que agem de maneira racional com 

respeito a fins, ora como processo de entendimento entre membros de um mundo da 

vida. (Habermas, v.1, 2022a, p.409)”. Em outras palavras, no bojo das ações de fala, 

podemos estabelecer uma distinção mediante a intencionalidade dos indivíduos. 

Processos de entendimento visam a um acordo que satisfaz as 
condições de um assentimento racionalmente motivado a 
respeito do conteúdo de um proferimento. Um acordo 
comunicativamente obtido possui um fundamento racional; pois 
ele não pode ser imposto por nenhum lado, seja 
instrumentalmente, pela intervenção na situação da ação de 
maneira imediata, seja estrategicamente, pela influência 
calculada, visando ao êxito, sobre as decisões de um adversário. 
Certamente, um acordo pode ser objetivamente coagido, mas o 
que visivelmente sucede por meio de influência exterior ou 
emprego de violência não pode contar subjetivamente como 
acordo. (Habermas, 2022, v.1, p. 410). 

 

Se os sujeitos partirem da premissa de que o entendimento (enquanto 

processo de obtenção de acordo entre sujeitos) é condição necessária para validar 

seus planos de ação, logo esses sujeitos estão agindo comunicativamente. Se os 

sujeitos privilegiam seus planos de ação em detrimento do processo de entendimento 

e/ou se utilizam da manipulação, coerção ou de meios não linguísticos para atingir 

seus objetivos, logo esses sujeitos estão agindo estrategicamente. 

Esse mero esboço referente a teoria habermasiana da racionalidade não é 

suficiente para se compreender seu projeto emancipatório como um todo. Isso se deve 

ao fato de ainda não termos abordado a teoria social de Habermas e, 

consequentemente, os conceitos de Mundo da Vida e Sistema. No próximo capítulo, 

abordaremos tais conceitos, juntamente com as patologias sociais do nosso tempo 

apontadas por Habermas e os fármacos apresentados por ele. 

3  MUNDO DA VIDA E SISTEMA 

 
O conceito de mundo vivido cumpre um papel fundamental na teoria 

habermasiana da ação e figura como ponto chave para a análise das sociedades em 

geral. Sendo, ao lado do conceito de razão comunicativa, o conceito mais importante 

da sua obra. Sem mais delongas, o conceito de mundo da vida surgiu primeiramente 

com o filósofo alemão Husserl que: 



10 
 

No seu tratado sobre "A crise das ciências europeias", [...] 
introduziu o [...] mundo da vida na perspectiva de uma crítica da 
razão. No âmbito da única realidade que as ciências naturais 
admitem, ele destaca o contexto preliminar da prática natural da 
vida e da experiência do mundo como sendo o fundamento 
reprimido do sentido. (Habermas,1990, p.88). 

 

De maneira geral, o conceito de mundo da vida figura como ponto de 

Arquimedes a partir do qual toda ação Humana racionalmente estruturada se seguiria. 

De modo que, nem mesmo a objetividade, tão vangloriada pelas ciências naturais, 

escaparia do seu solo fértil. Habermas reconhece a façanha de Husserl por criar tal 

conceito, todavia adverte: “a filosofia do sujeito é cega para o sentido próprio da 

intersubjetividade lingüística, Husserl não é capaz de reconhecer que o próprio solo 

da prática comunicativa cotidiana descansa sobre pressupostos 

idealizadores.”(Habermas, 1990, p. 88) Em seguida, Habermas propõem uma 

rearticulação do conceito de mundo da vida, legado pela fenomenologia 

transcendental, e o traz para o campo intersubjetivo da linguagem a partir da teoria do 

agir comunicativo. 

A teoria do agir comunicativo destranscendentaliza o reino do 
inteligível a partir do momento em que descobre a força 
idealizadora da antecipação nos pressupostos pragmáticos 
inevitáveis dos atos de fala, portanto, no coração da própria 
prática de entendimento. A idéia do resgate de pretensões de 
validez criticáveis impõe idealizações, as quais, caídas do céu 
transcendental para o chão do mundo da vida, desenvolvem 
seus efeitos no meio da linguagem natural. (Habermas, 1990, 
p.88-89). 

 

 

Habermas determina que essas idealizações, denunciadas por Husserl, já 

estão presentes na linguagem. E que, mesmo no uso cotidiano, seu ponto de 

sustentação se segue a partir de conteúdos não tematizados que podem ser válidos 

ou não a depender da sua exposição e posteriormente da aceitabilidade das 

pretensões de validade mediante a problematização. Ou seja, a própria prática 

comunicativa decorre de um adiantamento de “validez”, que são proporcionadas por 

certezas consentidas preliminarmente. Enquanto tais certezas não forem trazidas à 

baila por meio de uma ação de fala e, consequentemente, problematizadas, as 

mesmas conservariam um valor de “verdade” quase que absoluto, assim 

possibilitando nossas ações. 



11 
 

Mas a questão é: De onde vem essas certezas? Quanto a isso, Habermas 

responde: Do Mundo da Vida. 

Certamente que o caráter paradoxal dos saberes do mundo da 
vida – que conferem a impressão da certeza absoluta somente 
porque não se sabe deles – se deve à circunstância de o saber 
sobre aquilo com o que sempre se pode contar e sobre como se 
deve proceder, estar indiscernivelmente imbricado com aquilo 
que se sabe pré-reflexivamente. (Habermas, 2017, p.242). 

 

Em outras palavras, é plenamente plausível conceber que toda ação racional 

necessariamente parta de uma certeza imediata e irrefletida. O debate acerca das 

“certezas” é amplamente tradicional na história da filosofia, desde Pirro de Elis até os 

dias atuais. O problema da justificação, do niilismo epistêmico e/ou ético… são 

questionamentos resultantes de tal debate, que sempre aterrorizam quaisquer sujeitos 

que buscavam construir/justificar o conhecimento a partir de bases racionais. 

Parece certo afirmar que Habermas tem uma resposta ao problema da 

justificação. Pois, para ele, até mesmo as posições céticas mais radicais têm como 

subterfúgio certezas advindas do mundo da vida. E isso fica explícito num simples 

exercício mental: Para que seja possível levantar um simples questionamento a 

respeito de qualquer coisa, tem-se antes de supor sua própria existência, uma pré- 

compreensão do/de mundo, uma concepção normativa, sua capacidade de comunicar 

de maneira calara, o outro, as coisas etc. Isso se aplica a qualquer atividade racional 

simples da vida cotidiana, todavia essas certezas só vêm à tona mediante a prática 

comunicativa. É na comunicação que os conteúdos pré-reflexivos legados pelo mundo 

da vida, preenchidos pela história e conservados pela tradição são desvelados e 

acabam se tornando criticáveis. Em outras palavras, “o mundo da vida que serve de 

pano de fundo está presente de modo implícito e pré-reflexivo. O que o caracteriza, 

em primeiro lugar, é o modo de uma certeza imediata.” (Habermas, 1990, p.92). 

Uma segunda característica do mundo da vida seria sua força totalizadora. 

Quanto a isso, Habermas ressalta: 

 
[...] os saberes que servem de pano de fundo caracterizam-se 
através de sua força totalizadora. O mundo da vida forma uma 
totalidade que possui um ponto central e limites indeterminados, 
porosos e, mesmo assim, intransponíveis, que vão recuando. O 
saber-acerca-de-um-horizonte e acerca-de-um- contexto, que 



12 
 

aparece em primeiro plano, extrai o seu caráter do pano de fundo 
no qual se encontra enraizado. (Habermas,1990, p.92). 

 

Em outras palavras, o mundo da vida não possui limites determinados. O que 

acontece ao se executar uma ação de fala seria um recorte espacial e temporal desse 

pano de fundo totalizador intersubjetivamente compartilhado. Garantido assim que 

determinada ação de fala realizada em determinado contexto espaço-temporal 

assegure sua problematização com certa delimitação situacional. 

Como exemplo2, pouco antes do horário do almoço, um trabalhador mais velho 

na construção manda um colega mais novo comprar cerveja, dizendo que se deve 

comprar e voltar dentro de dez minutos. 

O conteúdo pré-reflexivo seria que o colega mais novo e os demais 

trabalhadores próximos tenham entendido o que foi dito, além de pressupor a validade 

normativa do pedido mediante ao fato do trabalhador mais velho ter solicitado algo ao 

trabalhador mais jovem, ou seja, mediante uma hierarquia informal do grupo (Quadro 

normativo). O tema, o almoço à espera; o fim, a compra das bebidas relacionado com 

este tema; A situação da ação seria definida temporalmente pela pausa no trabalho; 

espacialmente pela distância da barraca/bar mais perto da obra que tornaria possível 

ou não a realização do pedido em tempo hábil (dez minutos antes do almoço). O tema 

da pausa do almoço, o plano de comprar cerveja, as condições temporais e espaciais 

delimitam uma situação comunicativa no seio do mundo da vida. De modo que, 

qualquer deslocamento ou falta de entendimento quanto aos conteúdos pressupostos 

faz com que os participantes, enquanto intérpretes, reconfigurem tal situação a partir 

da prática comunicativa: seja atualizando o horizonte espacial subtendido pelo locutor, 

o jovem diz: “Não há como comprar cerveja em tempo hábil, pois o bar mais próximo 

está fechado”; ou por não reconhecer a validade do quadro normativo (hierarquia 

etária). 

Certamente que não se ‘definem’ situações no sentido de uma 
delimitação muito precisa. Situações têm o seu horizonte que se 
desloca juntamente com o tema em questão. Uma situação é um 
segmento, articulado pelos planos e pelas finalidades das 
respectivas ações e destacado pelo respetivo tema, de um nexo 
de relações no seio do mundo da vida, nexo esse que tem uma 

 

2 Esse exemplo é uma readaptação do exemplo dado por Habermas no segundo volume da Teoria da 
Ação comunicativa (Habermas, 2022b, p.194) 



13 
 

estrutura concêntrica que se torna cada vez mais anónima e 
difusa quanto maior a distância social e espácio-temporal. 
(Habermas, 2017, p.226). 

 

A partir do “choque” interpretativo daquilo que tange o horizonte de sentido 

regulado pelas três esferas mundanas (referentes ao mundo objetivo, subjetivo e 

normativo) de cada participante da comunicação, surge a necessidade de outra 

delimitação do horizonte situacional. Isto é, o locutor partiu do pressuposto de que o 

bar mais próximo estaria aberto e, portanto, tornando possível a realização do plano 

de ação. Todavia, o jovem ao dizer que o bar não está aberto, faz com que o horizonte 

espaço-temporal do locutor passa por uma atualização, pois seus pressupostos 

derivados do mundo objetivo foram questionados. Dessa forma, a possibilidade de 

realização de sua ordem também é revista e, se for sensato, entenderá que é 

impossível a sua realização. 

Em todos estes casos, o tema, e junto com este o horizonte 
situacional, se desloca, i.e., o segmento do mundo da vida que 
é relevante para a situação e com respeito ao qual existe a 
necessidade de alcançar um entendimento mútuo com vista a 
possibilidades atuais de agir. Situações possuem limites que 
podem ser ultrapassados em qualquer momento; daí a imagem 
do horizonte, introduzida por Husserl5, que se desloca em 
função do ponto de vista e que pode expandir ou encolher 
quando nos movemos em terrenos desnivelados. (Habermas, 
2017, p.227). 

 

Quando um horizonte espaço-temporal é delimitado numa ação de fala e um 

dos participantes problematiza algum conteúdo do mesmo, o horizonte de sentido se 

desloca no seio do mundo da vida. E aqui, mais uma vez, fica claro o caráter poroso 

do Mundo da vida e sua falta de limites. As situações de fala se desdobram em 

horizontes situacionais limitados, o mundo da vida enquanto condição de possibilidade 

de toda e qualquer situação de fala não pode, de maneira nenhuma, ter limites. 

Por fim, a última característica do mundo da vida seria o Holismo: 

 
Uma terceira característica é dada pelo holismo do saber que 
serve de pano de fundo, e que se relaciona com a totalização e 
a imediatez; esse holismo, apesar de sua aparente 
transparência, torna esse saber intransparente: o mundo da vida 
emaranhado. Nele os componentes encontram-se liqüefeitos, os 
quais são depois desdobrados em diferentes categorias do 



14 
 

saber, através de experiências problematizadoras. 
(Habermas,1990, p.93). 

 

O seu caráter holístico estaria relacionado as outras duas características, assim 

garantindo que a certeza imediata e sua força totalizadora, ausente de limites, estejam 

colocadas dentro de um repositório de saber não tematizado de maneira emaranhada. 

Ou seja, a pluralidade de certezas estariam todas emaranhadas. Contudo, viriam à 

tona mediante a uma ação linguística no seio de um horizonte de sentido que tematize 

determinados conteúdos. 

 

3.1 Estrutura do mundo da vida e seus mecanismos de 

reprodução 

Agora expostas as características do mundo da vida, nos resta apresentar suas 

estruturas simbólicas e os processos de reprodução. Como já dito, o agir comunicativo 

nos garante também a manutenção e renovação dos saberes culturalmente 

transmitidos, a possibilidade dos indivíduos coordenarem suas ações a partir de 

entendimentos e a conservação/formação de identidades pessoais a partir da 

socialização. 

Podemos imaginar os componentes do mundo da vida, a saber, 
os modelos culturais, as ordens legítimas e as estruturas de 
personalidade, como se fossem condensações e sedimentações 
dos processos de entendimento, da coordenação da ação e da 
socialização, os quais passam através do agir comunicativo. 
(Habermas,1990, p.96) 

 

 

De maneira “simples”, podemos entender a forma como se dá o processo de 

reprodução do mundo da vida e como seus componentes se articulam da seguinte 

maneira: O mundo da vida enquanto repositório de saberes historicamente 

acumulados serve de solo fértil para o agir comunicativo, que se desenvolve a partir 

da tematização de situações espacialmente e temporalmente delimitadas. No decurso 

dessas situações práticas, saberes são desenvolvidos mediante o reconhecimento 

mútuo quanto a uma determinada interpretação e acabam sendo acumulados. 

Esses saberes se consolidam e passam a ser reproduzidos no seio dos grupos 

sociais como modelos interpretativos válidos. Na rede de interpretação de cada grupo 

social, esses saberes se cristalizam e acabam ganhando um status normativo (valores 



15 
 

e normas sociais). A partir da disseminação desses saberes, pelos processos de 

socialização, se formam novas formas de perceber o mundo e novas identidades. De 

maneira geral, “os componentes do mundo da vida resultam da continuidade do saber 

válido, da estabilização de solidariedades grupais, da formação de atores 

responsáveis e se mantêm através deles.” (Habermas,1990, p.96). Sendo, a Cultura 

o componente responsável pelo armazenamento dos saberes; a Sociedade enquanto 

“ordens legítimas através das quais os participantes da comunicação regulam sua 

pertença a grupos sociais e garantem solidariedade.” (Habermas,1990, p.96); 

enquanto as Estruturas Da Personalidade são “todos os motivos e habilidades que 

colocam um sujeito em condições de falar e de agir, bem como de garantir sua 

identidade própria.” (Habermas,1990, p.96). Todavia, com o processo de 

desenvolvimento das sociedades modernas uma série de patologias acabam surgindo 

e o mundo da vida e seus mecanismos de reprodução acabam sendo afetados. 

3.2  Dissociação e racionalização x mundo da vida 

 
Com o desenvolvimento das sociedades modernas e de sua complexificação, 

uma série de patologias acabaram surgindo. Essas patologias são derivadas de 

ações comunicativas fracassadas que acabam abrindo margem para as ações 

estratégicas. Na medidada em que o agir estratégico começa a se reproduzir nas 

estruturas do mundo da vida, que foram previamente construídas mediante a ação 

comunicativa, uma cisão entre mundo da vida e sistema acabaria se intensificando. 

E a decorrência de tudo isso Habermas explica a partir da sua teoria da 

Modernidade: 

A Teoria da Modernidade de Habermas refere-se, pois, a uma 
série de transformações ocorridas no passado mais recente das 
formações societárias, dando destaque a quatro tipos de 
processos: os processos de diferenciação 
("Ausdifferenzierung"), de racionalização ("Rationalisierung"), de 
autonomização ("Autonomiserung") e de dissociação 
("Entkoppelung"). Enquanto a diferenciação e autonomização 
têm uma conotação positiva, os processos de racionalização e 
de dissociação ganham uma conotação negativa. [...] As 
patologias da modernidade se devem, em última instância, aos 
dois processos de transformação de conotação negativa 
discriminados por Habermas: a dissociação e a racionalização. 
(Freitag, 1995, p.143-145). 



16 
 

A 1) diferenciação, que nada mais seria do que o processo aprendizado coletivo 

que propicia a superação de uma concepção centrada em um princípio só, em prol de 

mais diversidade capaz de congregar diferentes perspectivas e práticas. Resultando 

na divisão de atividades/trabalho dentro as sociedades, que acabam garantindo maior 

eficiência no seu desenvolvimento. A 2) autonomização seria o processo de 

descentralização de certas instâncias da sociedade frente a outras, assim permitindo 

seu funcionamento a partir dos seus próprios princípios de verdade, moralidade, 

expressividade. Um exemplo claro seria a autonomia da política frente a religião, não 

havendo mais a necessidade das decisões políticas serem tomadas a partir da 

aprovação ou não de um determinado credo religioso. “Fiel à etimologia original da 

palavra, a autonomização significa um ganho relativo de liberdade das "esferas", 

subsistemas ou estruturas em questão.”(Freitag, 1995, p.144). A 3) dissociação faz 

com que haja uma desconexão entre a “produção material de bens e a dominação 

dos verdadeiros processos sociais que ocorrem na vida quotidiana, através da 

interação e ação comunicativa”. (Freitag, 1995, p.144). Fazendo com que o campo 

responsável pela produção material e de bens acabe por se colocar como uma 

realidade independente, assumindo “feições de uma realidade naturalizada, regida 

por leis imutáveis, comparáveis às leis da natureza.” (Freitag, 1995, p.145). E é 

nesse momento que surge a instância responsável pela reprodução material da 

sociedade, o sistema3. 

Por fim, o processo de 4) racionalização que: 

 
[...] expulsa dos espaços em que age a razão argumentativa, a 
racionalidade comunicativa que permitiria a negociação coletiva 
dos fins, dos "últimos fins" dó próprio processo de transformação 
societária. A rigor, ao se racionalizarem segundo princípios 
dessa razão instrumental, a economia e o estado transformam 
sua própria eficácia em "último fim", sem consultar ou considerar 
os envolvidos e atingidos, agindo ("Über ihre Kõpfe hinweg") 
sem dar-lhes satisfação e sem institucionalizar os mecanismos 
que permitiriam o questionamento de seu funcionamento. 
(Freitag,1995, p.144). 

 
 
 
 

3 “Trata-se de um conceito que não se opõe ao de "mundo vivido", mas o complementa. Com auxílio 
desse conceito é possível descrever aquelas estruturas societárias que asseguram a reprodução 
material e institucional da sociedade: a economia e o Estado. Trata-se, neste caso, de dois 
subsistemas da sociedade que desenvolveram certos mecanismos auto-reguladores: o dinheiro e o 
poder que asseguram a "integração sistêmica". No interior do sistema a linguagem é secundária, 
predominando a ação instrumental ou estratégica. O sistema é regido pela razão instrumental. 
(Freitag, 1995, p.141-142) 



17 
 

O que vemos é o surgimento de uma outra forma de relação agora mediada 

por uma outra racionalidade (razão instrumental) e reproduzia através de um outro 

tipo de ação (ação estratégica). Nessas situações o mundo da vida acaba por perder 

sua força conciliadora e coordenadora. De modo que, a própria relação entre os 

participantes acaba por se tornar instrumental, o outro deixa de ser visto como tendo 

um fim em si mesmo e passa a ser reconhecido como um meio para a realização de 

determinados objetivos. A mudança também se verifica no enfoque dado a meios não 

linguísticos (como dinheiro e poder) para se atingir determinados objetivos. 

Com esse cenário, duas enfermidades acabam por surgir: 1) Desengate entre 

mundo da vida e sistema. Com a dissociação e a racionalização há um rompimento 

entre mundo da vida e sistema, acarretando a marginalização do mundo da vida e o 

enfraquecimento de seu poder de integração social. Acarretando ações linguísticas 

fracassadas levam a intensificação da razão estratégica em detrimento da 

comunicativa, dando condições para que a mediação das ações deixe de ser o 

entendimento mútuo e passe a ser a busca pelo sucesso. Resultando no 

enfraquecimento da utilização de meios linguísticos, dando lastro para a utilização de 

meios não linguísticos (dinheiro e poder) para se obter os resultados desejados. 

Intensificando ainda mais o esfacelamento do papel do mundo da vida enquanto 

coordenador das ações. “faz com que os homens modernos submetam suas vidas às 

leis do mercado e à burocracia estatal, como se fossem forças estranhas contra as 

quais não há nada a fazer.” (Freitag, 1995, p.145); 2) Processo de colonização do 

mundo da vida pelo sistema. O sistema toma a dianteira e começa condicionar o 

mundo da vida as suas diretrizes e intensificando seu enfraquecimento, o que 

observamos é a criatura se voltando contra o seu criador: 

A colonização refere-se à penetração da racionalidade 
instrumental e dos mecanismos de integração do "dinheiro" e do 
"poder" no interior das instituições culturais. As galerias de arte, 
as feiras de livros, as universidades e academias, para 
mencionar somente alguns poucos exemplos, deixam nesse 
caso de funcionar segundo o princípio da verdade, 
normatividade e expressividade, passando a funcionar segundo 
o princípio do lucro e do exercício do poder, atuantes no sistema 
econômico e político. (Freitag, 1995, p.145). 

 

O que se segue na colonização é cooptação dos espaços do mundo vivido pela 

lógica do sistema. A razão instrumental acaba por ocupar os espaços da razão 



18 
 

comunicativa, fazendo com que esta recue para outros “‘nichos’ dentro das instituições 

e seu enclausuramento nas "concepções de mundo", preservadas como idéias não 

materializadas, conceptualizadas e institucionalizadas.” (Freitag, 1995, p.146). 

3.3  Preservação do mundo da vida 

 
Apesar do cenário pouco esperançoso, nosso filósofo aponta para um fármaco 

capaz de reverter os problemas derivados dos dois processos citados (Desengate e 

Colonização). Basicamente, nosso filósofo propõe um “reacoplamento” do sistema ao 

mundo da vida. Todavia, isso não se confunde com um tipo de movimento reacionário 

de volta a um modelo de configuração social anterior aos quatro processos acima 

citados (diferenciação, autonomização, dissociação, racionalização), não. Na 

realidade, “O ‘reacoplamento’ se impõe para manter a integridade e complexidade do 

todo, a ser controlado e corrigido por todos os ‘envolvidos’ ("Betroffene").” (Freitag, 

1995, p.146). Já a descolonização tem como finalidade recolocar a razão 

comunicativa numa posição privilegiada em todas as esferas da sociedade, sem 

nenhum tipo de limitação, reavendo assim sua função de conservação e de produção 

simbólica no mundo vivido. 

As regras do jogo, para a sociedade como um todo, precisam 
ser buscadas em processos argumentativos (tipo discurso) no 
qual todos participem, definindo os espaços de atuação e a 
fixação de objetivos do sistema. Em outras palavras, a razão 
comunicativa elabora coletivamente os espaços de atuação da 
razão instrumental. (Freitag, 1995, p. 146). 

 

Assim, o criador volta a ter as rédeas, mas sem se voltar contra sua criatura. 

Mundo da vida e sistema voltam a coexistir numa tensão harmônica. 

 
4  ENSINO DE FILOSOFIA NUMA PERSPECTIVA HABERMASIANA: 

LIMITES E POSSIBILIDADES 

Tendo exposto os conceitos norteadores, agora daremos início a nossa reflexão 

quanto aos limites e possibilidades de se pensar o ensino de filosofia a partir da 

filosofia de Habermas. De início, iremos estabelecer um questionamento quanto a 

possibilidade de se pensar a escola e a educação formal a partir de Habermas. Com 

a finalidade de avaliar se o ensino de filosofia, que acontece no campo da educação 

formal, pode ser pensado a partir da filosofia habermasiana. 



19 
 

Sem sombra de dúvidas um dos componentes mais importantes e necessários 

das sociedades complexas é a escola, enquanto instituição responsável pela 

educação formal. E, nesse contexto, se segue o ensino de filosofia enquanto tema 

central da nossa reflexão. Todavia, é verificável o fato de “Explicitamente não temos 

uma obra que fala sobre educação na perspectiva de Habermas abordada por ele 

mesmo [...]” (Tesser, 2012 p.114) e, muito menos, o ensino de filosofia nas suas obras. 

Surgindo assim um suposto impasse quanto a possibilidade de se pensar o ensino de 

filosofia de modo articulado com os conceitos chaves da filosofia habermasiana. 

Ainda assim, Prestes (1996, p.89) aparenta dissolver esse suposto impasse: 

 
Sendo a escola uma estrutura do mundo da vida, resultante da 
diferenciação dos processos de evolução social, ela é uma 
produção genuína da racionalidade comunicativa e seu 
atrelamento aos ditames do mundo sistêmico e da razão 
instrumental é indicativo de perturbação social. O resgate da 
função da educação como formador do sujeito (personalidade) 
requer uma ação pedagógica coordenada pela razão 
comunicativa. 

 

 

A partir de Prestes (1996) podemos perceber que o suposto impasse de se 

pensar a educação a partir da filosofia habermasiana não existe. Dessa forma, o fato 

de Habermas não ter abordado o tema da educação e, muito menos, o ensino de 

filosofia, não implica na impossibilidade de pensar tais questões a partir do seu 

arcabouço conceitual. Prestes nos abre essa possibilidade a partir compreensão da 

escola enquanto uma instituição ligada ao mundo da vida. Além dela, Mühl (2003a) 

também ressalta a possibilidade de se pensar o papel da educação a partir das 

categorias habermasianas: 

 
À educação cabe, nessa perspectiva, um papel determinante no 
trabalho de destruir o “brilho dogmático objetivista da 
racionalidade instrumental”, consequência de uma compreensão 
restrita de conhecimento e de ciência, bem como um papel 
reconstrutivo no sentido de buscar contribuir para a superação 
das patologias provocadas pela comunicação sistematicamente 
distorcida- neuroses e ideologias- e pelo restabelecimento da 
primazia do mundo da vida na determinação da validade dos 
conhecimentos e das normas sociais. (Mühl, 2003a, p. 268). 



20 
 

Mühl (2003a) acaba, assim como Prestes (1996), concebendo a educação 

como um campo de disputas entre a razão comunicativa e a razão cognitiva 

instrumental. Neste sentido, a educação então cumpriria um papel fundamental na 

socialização dos conteúdos do mundo da vida, na formação de novas personalidades 

e, consequentemente, na manutenção do mundo vivido. 

Mas esse também seria o caso do ensino de filosofia? 

 
De início, trazemos Cerletti (2009, p.69) para pavimentar nossa discussão: 

 
As escolas, ou as instituições educativas em geral, são lugares 
de encontros entre pessoas, saberes, tradições, pensamentos. 
Portanto, a dimensão eventual de toda prática educativa, e da 
filosófica em especial, constitui o suplemento permanente de 
toda repetição, por mais intensa ou fechada que aparente ser. 
Todo saber está sempre exposto a ser interpelado e nisso a 
filosofia joga sua condição de possibilidade. 

 

Entendemos que as instituições educativas estão ligadas ao mundo vivido e 

que a educação formal tem como finalidade garantir a reprodução do mesmo. “Hoje 

em dia, a tarefa de ensinar filosofia é levada adiante, formalmente, em instituições 

educativas que lhe outorgam um espaço e um tempo, definidos junto com o ensino de 

outras disciplinas” (Cerletti,2009, p. 69). Pode-se conceber também que as aulas de 

filosofia, enquanto momentos formativos, são espaços de disputas entre a razão 

comunicativa e a cognitivo instrumental. Logo, recaindo sobre si uma parcela de 

responsabilidade no que diz respeito a manutenção do mundo vivido. 

A escola [...] manteve quase que a mesma estrutura pedagógico- 
institucional de há mais de um século e, na reacomodação 
constante aos tempos que correm, joga sua capacidade 
reprodutora e sua eficácia integradora. Nesse marco, o sentido 
que pode ter ensinar filosofia na escola deve ser repensado de 
maneira substancial. Mas também deve pensar-se, 
fundamentalmente, que dimensão crítica cabe à filosofia e quais 
são os limites que sua inserção institucional lhe impõe. (Cerletti, 
2009, p. 75) 

Quanto aos seus limites institucionais, recai sobre si o que está posto nos 

documentos normativos que regem o ensino de filosofia a nível federal (BNCC) e 



21 
 

estadual (Currículo do Ensino Médio de Pernambuco e Organizador Curricular 

Trimestral4). Quanto a BNCC, destacamos o seguinte: 

No Ensino Médio, com a incorporação da Filosofia e da Sociologia, a 
área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas propõe o 
aprofundamento e a ampliação da base conceitual e dos modos de 
construção da argumentação e sistematização do raciocínio, 
operacionalizados com base em procedimentos analíticos e 
interpretativos. Nessa etapa, como os estudantes e suas 
experiências como jovens cidadãos representam o foco do 
aprendizado, deve-se estimular uma leitura de mundo sustentada em 
uma visão crítica e contextualizada da realidade, no domínio 
conceitual e na elaboração e aplicação de interpretações sobre as 
relações, os processos e as múltiplas dimensões da existência 
humana. (Brasil, 2018, p.472, grifo nosso) 

 

Nesse trecho é destacado a importância da Filosofia (enquanto pertencente a 

área do conhecimento referente as Ciências Humanas) no que se refere a garantir 

que os alunos tenham acesso à uma variedade de conceitos a partir dos quais eles 

poderão refletir sobre sua condição existencial e realidade em geral de forma  

crítica. A filosofia também cumpriria o papel de garantir que os discentes sejam 

capazes de construir tal reflexão de forma organizada (do ponto de vista 

argumentativo) e contextualizada. 

O Currículo de Pernambuco, em conformidade com a BNCC, diz o seguinte: 

 
Por essa razão, o ensino de Filosofia se faz imprescindível na formação 
do jovem aluno do Ensino Médio para que tenha domínio do pensar de 
modo analítico, através do domínio de um acervo conceitual e de 
determinadas competências/capacidades intelectuais próprias da 
Educação Filosófica, tais como: (1) Compreensão da Condição 
Humana (que se refere ao sentimento de existir do homem no mundo; 
a origem de possibilidade de toda pergunta, particularmente a pergunta 
pelo Ser, pelo seu modo de Ser ou a sua situação, marcada pela 
finitude); (2) Problematização da Racionalidade Teórica (que se 
refere ao problema do conhecimento, suas formas e possibilidades, 
sobre as incertezas e limites da racionalidade humana); (3) 
Articulação da Racionalidade Prática, Comunicativa e 
Emancipatória (que se refere ao aprendizado e saberes éticos e 
políticos que remetem à sobrevivência do homem, condição de 
existência da pessoa e da vida cidadã. (PERNAMBUCO, 2019, p. 250, 
grifo nosso). 

 

A fim de ressaltar o que há de diferente nesse documento em relação à BNCC, 

podemos afirmar que no Currículo de Pernambuco é destacado de maneira direta o 

papel do Ensino de Filosofia na formação dos alunos a partir das competências ligadas 

 

4 Objetos de conhecimento (2° TRIMESTRE): “Pós-modernismo. Existencialismo: Heidegger, Sartre, 
Camus/o sentido da vida. Habermas: ação comunicativa” (PERNAMBUCO, 2025, p.12, grifo nosso). 



22 
 

à disciplina5 Filosofia: 1) Compreensão da Condição Humana, 2) Problematização da 

Racionalidade Teórica, 3) Articulação da Racionalidade Prática, Comunicativa e 

Emancipatória. A primeira e a segunda competência estão em conformidade com o 

que é destacado na BNCC em relação ao papel da filosofia. A terceira competência 

também está em conformidade com a BNCC, mas com um certo aprofundamento no 

que diz respeito ao que se entende por racionalidade e isso consta nos três tipos de 

racionalidade destacados, em especial, a racionalidade comunicativa. 

O papel da filosofia destacado na BNCC e o do Ensino de Filosofia destacado 

no Currículo de Pernambuco estaria em plena conformidade com o que Habermas 

destaca na sua filosofia. Na perspectiva habermasiana, o papel da educação e, 

consequentemente, do ensino de filosofia é o de formar sujeitos competentes 

linguisticamente capazes de pensar sua realidade de maneira crítica e contextualizada 

tendo em vista a emancipação. E a emancipação só é possível mediante o exercício 

da razão comunicativa (que é destacada especialmente no Currículo de Pernambuco) 

nos espaços de formação. 

A mediação comunicativa pode tornar possível a superação dos 
domínios do poder e levar à constituição de consensos em que 
as diferenças culturais se mantêm tão-somente por razões de 
identidades próprias, por já manterem em si os princípios de uma 
convivência harmônica e universal (Gomes, 2007, p.148). 

Neste sentido, podemos admitir que há uma convergência entre o ensino de 

filosofia ,tal como é definido segundo os documentos normativos, e a dimensão 

crítica legada por Habermas. 

Cabe agora pensarmos o ensino de filosofia numa perspectiva habermasiana 

no “chão da sala de aula” e as problemáticas intrínsecas ao seu exercício dentro das 

instituições formais de ensino. Pois o próprio ensinar filosofia pressupõe uma “[...] 

atitude filosófica de reflexão e decisão sobre conteúdos e sobre as maneiras de 

transmissão de tais conteúdos [...].” (Velasco, 2012, p.30). Partindo disso, devemos 

pensar a figura do professor de filosofia e os compromissos intrínsecos ao 

 
 
 

 

5 No Currículo de Pernambuco é conservada a noção de disciplinas, diferente da BNCC que diluiu as 
disciplinas em quatro áreas do conhecimento (Linguagens, Matemática, Ciências da Natureza e 
Ciências Humanas e Sociais Aplicadas). 



23 
 

fundamentar sua prática a partir do agir comunicativo. Primeiro, partiremos de uma 

definição do que seja um professor ou profissional do ensino. 

Um profissional do ensino é alguém que deve habitar e construir 
seu próprio espaço pedagógico de trabalho de acordo com 
limitações complexas que só ele pode assumir e resolver de 
maneira cotidiana, apoiado necessariamente em uma visão de 
mundo, de homem e de sociedade. (Tardif, 2011, p.149). 

 

Admitindo a definição de Tardif (2011) e traçando um paralelo com a perspectiva 

de Habermas, podemos estabelecer que os professores de filosofia seriam aqueles 

que compreendem que sua prática pedagógica se manifesta numa instituição ligada 

ao mundo da vida, que tem como finalidade a formação de novas personalidades e 

estando à mercê da colonização sistêmica. Ao mesmo tempo, reconhece que o 

exercício da razão comunicativa no processo de ensino e aprendizagem como sendo 

fundamental para conter os avanços da racionalidade cognitivo-instrumental6. Para 

tanto, sua atuação em sala de aula se pauta por uma abordagem dialógica e crítica. 

Isto é, “Os professores devem, em diálogo com os alunos, submeter à crítica os 

conteúdos da tradição cultural e da ciência, de modo a obter uma avaliação daquilo 

que representa a continuidade da tradição cultural e a realizar novas aprendizagens” 

(Prestes, 1996, p.97). Garantindo assim, nas aulas de filosofia, o compromisso com a 

manutenção do mundo vivido e o enfrentamento das patologias sociais. 

É válido ressaltar que nem sempre o ambiente escolar onde acontece a prática 

docente oferece condições mínimas para uma abordagem pedagógica propriamente 

pautada pela razão comunicativa. Não é novidade para ninguém o fato de muitas 

escolas públicas sofrerem com problemas estruturais e com a falta de condições 

mínimas para o fazer docente. Seja por causa da superlotação das salas de aula, o 

quantitativo de turmas, a desvalorização da carreira docente etc. No caso do ensino 

de filosofia, o cenário aparenta ser ainda mais desesperançoso em virtude dos 

constantes ataques que a “disciplina” vem sofrendo ao longo dos últimos anos. 

 

6 É válido ressaltar que a razão instrumental não pode ser vista de forma puramente ruim do ponto de 
vista valorativo. Pois, ela não é em si ruim, mas se torna prejudicial para o mundo da vida quando é 
reproduzida em certos espaços que não lhe cabe. Quando pensamos na atuação docente, podemos 
afirmar que a razão instrumental é fundamental na realização de certas atividades, como: construção 
dos planos da aula, do plano de ensino, na escolha dos instrumentos avaliativos etc. Isso se segue 
porque a atuação docente também é técnica, no sentido de que os professores e professoras 
realizaram uma graduação que os tornam capacitados para executar a docência (que tem como 
finalidade garantir o processo de ensino e aprendizagem). 



24 
 

Podemos citar o “novo ensino médio”, a diluição das disciplinas em áreas do 

conhecimento por meio da BNCC e a redução da carga horária de filosofia nos 

currículos escolares. Sem falar dos constantes ataques dirigidos a existência do curso 

de filosofia7. Tudo isso impacta nas condições de possibilidade de uma ação 

pedagógica baseada na ação comunicativa. Entretanto, como bem disse Freire (1992, 

p.110-111): 

É preciso ter esperança, mas esperança do verbo esperançar 
porque tem gente que tem esperança do verbo esperar. E 
esperança do verbo esperar não é esperança, é espera. 
Esperançar é se levantar, esperançar é ir atrás, esperançar é 
construir, esperançar é não desistir!  

 

A atividade docente também é política e não deve se restringir ao espaço da 

sala de aula, mas também nas assembleias legislativas com a finalidade de debater 

melhores condições de trabalho, mais espaço para filosofia nos currículos do ensino 

básico etc. Tudo isso mediante o exercício da racionalidade comunicativa. De todo 

modo, obviamente, não é justo colocar toda a responsabilidade nas costas dos 

docentes no que diz respeito a possibilidade de melhoria das escolas e da educação 

em geral (sobretudo no contexto das escolas públicas) e, em específico, do ensino de 

filosofia. Ainda assim, é fundamental esperançar e buscar coletivamente melhorias 

para tal cenário. 

5  CONCLUSÃO 

 

Nossa pesquisa surgiu a partir do reconhecimento do crescente avanço de 

modelos pedagógicos de ensino pautados por fins mercadológicos, sem qualquer 

interesse com a formação integral e crítica dos alunos. A partir de uma reação em 

cadeia, o ensino de filosofia acabou sofrendo com essa lógica, de tal modo que a 

presença da própria filosofia nas escolas passou a ser questionada. Esse fenômeno 

pode ser muito bem concebido a partir das patologias sociais denunciadas por 

Habermas na sua teoria crítica. Dessa forma, com a finalidade de buscar alternativas 

 

7 "’Todas as universidades que a gente tem, não brota da terra o dinheiro, vem do imposto. Quando a 
gente for comprar pão, gasolina para a moto, telefone celular, vem imposto. E esse imposto é usado 
para pagar salário de professor, de técnico, bolsa, alimentação, tudo isso. Eu, como brasileiro, eu 
quero ter mais médico, mais enfermeiro, mais engenheiro, mais dentistas. Eu não quero mais 
sociólogo, antropólogo, não quero mais filósofo com o meu dinheiro’, disse o ministro da Educação, 
em vídeo publicado pelo perfil "Direita Raiz", no Twitter.” (Rezende, 2020, p.1) 



25 
 

epistemológicas, os conceitos de mundo da vida e de razão comunicativa se 

apresentam como uma opção muito profícua para se repensar ensino de filosofia. 

No primeiro capítulo, expomos de maneira sucinta como se deu a ruptura de 

Habermas com o diagnóstico de Adorno em relação a sociedade, sua leitura quanto à 

modernidade e em relação ao seu conceito de razão. Em contraposição a isso, 

Habermas propõe sua teoria crítica da sociedade, baseada numa leitura própria da 

modernidade a partir do seu conceito original de racionalidade. Nesse capítulo 

destacamos os conceitos de razão cognitivo-instrumental e de razão comunicativa. 

No capítulo seguinte, apresentamos o diagnóstico de Habermas quanto a 

sociedade a partir dos conceitos de mundo da vida e sistema. Neste sentido, foram 

apresentado os quatro processos que levaram a formação das sociedades modernas 

(processos de diferenciação, racionalização, autonomização e dissociação), as 

patologias sociais decorrentes desses processos e a saída emancipatória apontada 

por Habermas. 

No último capítulo, buscamos estabelecer uma reflexão quanto ao ensino de 

filosofia a partir dos conceitos habermasianos (apresentados nos capítulos 

anteriores). No primeiro momento analisamos o possível impasse em pensar o ensino 

de filosofia a partir da filosofia habermasiana apesar do próprio Habermas nunca ter 

tematizado tal tema. Em seguida, dissolvemos esse suposto impasse a partir do 

diálogo com Cerletti, Patrícia Velasco, Prestes e Mhül. No segundo momento, 

realizamos o objetivo central da nossa pesquisa: Estabelecer os limites e as 

possiblidades entre o ensino de filosofia e os conceitos habermasiano de mundo da 

vida, sistema, razão comunicativa e cognitivo-instrumental. 

Ao final da presente pesquisa, concluiu-se que uma prática pedagógica 

mediada pela filosofia habermasiana se relaciona muito bem com as determinações 

estabelecidas pelos documentos normativos (BNCC, Currículo Do Ensino Médio de 

Pernambuco e o Organizador Trimestral). Enquanto os limites dessa relação se 

manifestam propriamente nas condições estruturais nas quais os professores e 

professoras de Filosofia executam sua função: Salas de aula lotadas, grande 

quantitativo de turmas, baixa carga horária para a disciplina, pouca valorização da 

carreira etc. 



26 
 

Os desafios ligados ao ensino de Filosofia são diversos, todavia esperançar é 

algo fundamental para enfrentar tal realidade. A filosofia de Habermas se mostra muito 

rica no que diz respeito a possíveis soluções, mas é verificável a carência de 

pesquisas voltadas para o ensino de filosofia em diálogo com tal filósofo. Algo que não 

ocorre no campo da Educação/Pedagogia. Dessa forma, nossa humilde contribuição 

consiste em fomentar novas pesquisas no campo do ensino de filosofia a partir do 

pensamento habermasiano. 

 

 
REFERÊNCIAS 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: 
MEC, 2018. 
 
CERLETTI, A. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2009 Disponível em: https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/30269. 
Acesso em: 24/10/2025 
 
FGB – Fundação Getúlio Barros. Organizador Curricular de Filosofia Trimestral; 

coordenação estadual: Tárcia Regina da Silva; redator: Francisco da Silva Cardoso. 
[S.l.]: FGB, ano 2025. Disponível em: https://portal.educacao.pe.gov.br/wp- 
content/uploads/2025/01/Organizador_Curricular_Trimestral_da_FGB_Filosofia.pdf. 
Acesso em: 27/10/2025 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do 
Oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 1992. 

FREITAG, Barbara. Habermas e a teoria da modernidade. Caderno CRH., 
Salvador, n. 22. p. 138-163, jan/jun. 1995. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/crh/article/view/18781/12151. Acesso em: 
24/10/2025 
 
GOMES, Luiz Roberto. Educação e consenso em Habermas. Campinas: Alínea, 
2007. 
 
HABERMAS, Jürgen. O conceito de mundo da vida e o idealismo hermenêutico 
da sociologia compreensiva. In: Sylla, Bernhard et al. Filosofia da Linguagem Uma 
Antologia. 1. ed. Braga: Edição: © Centro de Estudos Humanístcos da Universidade 
do Minho (CEHUM). 2017. p. 221-261. 
 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísicos: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. 
 
HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e comunicação. Tradução de Pedro Bernardo. 

Lisboa: Edições 70, 2002. 

https://revistas.ufpr.br/educar/article/view/30269
https://periodicos.ufba.br/index.php/crh/article/view/18781/12151


27 
 

 
HABERMAS, Jürgen. Teoria da ação comunicativa - Vol.1. São Paulo: Unesp, 

2022a. 
 
HABERMAS, Jürgen. Teoria da ação comunicativa - Vol.2. São Paulo: Unesp, 
2022b. 
. 
MÜHL, Eldon Henrique. Habermas e a Educação: ação pedagógica como agir 
comunicativo. Passo Fundo: UPF, 2003. 

NOBRE, Marcos. A Teoria Crítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 
 
PERNAMBUCO. Currículo de Pernambuco: Ensino Médio. Recife: Secretaria de 

Educação e Esportes, 2021. 
 
PINZANI, Alessandro. Habermas. Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
PRESTES, Nadja Mara Hermann. Educação e Racionalidade: conexões e 
possibilidades de uma razão comunicativa na escola. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1996. 
 
REZENDE, Constança. Weintraub: "Não quero sociólogo, antropólogo e filósofo 
com meu dinheiro". UOL, São Paulo, 14 jun. 2020. Disponível 

em: https://noticias.uol.com.br/colunas/constanca-rezende/2020/06/14/weintraub- 
nao-quero-sociologo-antropologo-e-filosofo-com-meu-dinheiro.htm. Acesso em: 
27/10/2025. 

ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do Iluminismo. São Paulo :Companhia das 
Letras, 1987. 

TARDIF, Maurice. Saberes Docentes e Formação Profissional. 12. ed. Petrópolis; 
Vozes, 2011. 

Tesser, G. J., Horn, G. B., & Junkes, D. (2012). A Filosofia e seu ensino a partir de 
uma perspectiva da teoria crítica. Educar Em Revista, 28(46), p. 113–126. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/er/a/hLmLNb7ypmC4Q8fZzDsHFPn/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 24/10/2025 
 
VELASCO, Patrícia Del Nero. Notas sobre o Ensino de Filosofia como Problema 
Filosófico. Dialogia, [S. l.], n. 13, p. 27–34, 2012. DOI: 10.5585/dialogia. N13.2748. 
Disponível em: https://periodicos.uninove.br/dialogia/article/view/2748. Acesso em: 
18 nov. 2025. 

https://noticias.uol.com.br/colunas/constanca-rezende/2020/06/14/weintraub-nao-quero-sociologo-antropologo-e-filosofo-com-meu-dinheiro.htm
https://noticias.uol.com.br/colunas/constanca-rezende/2020/06/14/weintraub-nao-quero-sociologo-antropologo-e-filosofo-com-meu-dinheiro.htm
https://www.scielo.br/j/er/a/hLmLNb7ypmC4Q8fZzDsHFPn/?format=pdf&lang=pt
https://periodicos.uninove.br/dialogia/article/view/2748

	1 INTRODUÇÃO
	2  RAZÃO COMUNICATIVA E COGNITIVO-INSTRUMENTAL
	3  MUNDO DA VIDA E SISTEMA
	4  ENSINO DE FILOSOFIA NUMA PERSPECTIVA HABERMASIANA: LIMITES E POSSIBILIDADES
	5  CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS

