A INFANCIA E O SONO DA RAZAO: Uma investigacgao filoséfica sobre o ensino

de filosofia para criangas a partir de Jean-Jacques Rousseau’

Childhood as the Sleep of Reason: A Philosophical Inquiry into the Teaching of

Philosophy to Children in Light of Jean-Jacques Rousseau

Edelson Ramos Lima da Silva?

Orientagdo: Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimaraes?

RESUMO

Este trabalho investiga a possibilidade do ensino de filosofia para criangas numa
perspectiva contemporanea a partir da concepcéo de infancia elaborada por Jean-
Jacques Rousseau (1712-1778) em Emilio, ou da Educagao (1762), expressa na
seguinte maxima: “a infancia € o sono da razao”. Partindo de uma pesquisa
bibliografica de carater hermenéutico, investigamos os fundamentos da “educacao
negativa” rousseauniana, que preconiza o respeito ao desenvolvimento natural da
crianca e adia a instrucéo racional e moral em favor de uma formacao sensivel e
experiencial. Em um segundo momento, confrontamos essa visdo com a proposta
contemporanea de Filosofia para Criangas (FpC), enquanto propde a pratica do
filosofar por meio de comunidades de investigacao, elaborada por Mathews Lipman,
bem como sua recepgao no Brasil por Walter Kohan e Maria Reilta Cirino. O estudo
demonstra que, embora existam tensdes aparentes, como o carater individualizante
do modelo de Rousseau versus o aspecto comunitario da FpC, e a averséo aos livros
versus o uso de narrativas, a articulagdo entre ambos € n&o apenas possivel, mas
profundamente fértil. Conclui-se que a metafora do “sono da razdo” ndo é uma
vedacdo, mas um chamado a um filosofar adequado a infancia: um exercicio vivo,
sensivel e ndo doutrinal, que privilegia a formagao do juizo. A FpC, em sua melhor
expressao, surge assim como uma contemporizagao legitima do projeto educacional
de Rousseau, operacionalizando em contexto escolar aquele “filosofar como atitude
diante do mundo” prenunciado nas experiéncias do menino Emilio.

Palavras-chave: Infancia; Rousseau; Filosofia para Criangas.

ABSTRACT

This paper investigates the possibility of teaching philosophy to children from a
contemporary perspective, based on the conception of childhood elaborated by Jean

! Trabalho de Conclusdo de Curso apresentado ao Curso de Filosofia da Universidade Federal de
Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelos seguintes membros: Profa. Dra. Roberta
Liana Damasceno e Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimaraes, na seguinte data: 12 de dezembro de 2025.
2 Graduando em Filosofia na UFPE.

% Professor do curso de Filosofia da UFPE.



Jacques Rousseau (1712-1778) in Emile, or On Education (1762), expressed in the
following maxim: “childhood is the sleep of reason.” Drawing on a hermeneutical
bibliographic study, we examine the foundations of Rousseau’s notion of “negative
education,” which advocates respect for the child’s natural development and
postpones rational and moral instruction in favor of a sensitive and experiential
formation. In a second stage, we confront this view with the contemporary proposal of
Philosophy for Children (P4C), conceived by Matthew Lipman, which promotes the
practice of philosophizing through communities of inquiry, as well as its reception in
Brazil through the works of Walter Kohan and Maria Reilta Cirino. The study
demonstrates that, although there are apparent tensions, such as the individualizing
character of Rousseau’s model versus the communal aspect of P4C, and his aversion
to books versus the use of narratives, the articulation between both approaches is not
only possible but profoundly fruitful. It concludes that the metaphor of the “sleep of
reason” should not be read as a prohibition, but as a call for a way of philosophizing
proper to childhood: a living, sensitive, and non-doctrinal exercise that privileges the
formation of judgment. P4C, in its best expression, thus emerges as a legitimate
contemporization of Rousseau’s educational project, operationalizing within the school
context that “philosophizing as an attitude toward the world” foreshadowed in the
experiences of the boy Emile.

Keywords: Childhood; Rousseau; Philosophy for Children.

1 INTRODUGAO

A infancia sempre foi objeto de interesse filoséfico e pode-se observar esse
interesse nos enigmaticos fragmentos de Heraclito (500a.C.-450a.C.), os quais sao
minuciosamente analisados por Walter Kohan em Filosofia para Criangas (2008), a
infancia também era compreendida pelos gregos como uma fase distinta da vida; na
literatura classica, por exemplo, o poeta romano Ovidio (43a.C.-17d.C.), nas
Metamorfoses (1983), oferece breves mas simbdlicas imagens da infancia, como na
narrativa do jovem icaro, cuja inocéncia e entusiasmo s&o contrapostos ao aviso
cuidadoso de seu pai antes da tragica tentativa de voo*. E ainda no campo dos estudos
sobre infancia e filosofia, Kohan revisita, com rigor, diferentes momentos histéricos,
partindo dos fragmentos de Heraclito até a formulacdo classica da infancia que

prevaleceu até a Modernidade.

4 Enquanto trabalha, e admoesta, suas faces envelhecidas se umedecem e suas maos de pai ficam
trémulas. Beija o filho, beijos que néo iria repetir, depois; erguendo-se com as suas asas, voa na frente,
temeroso pelo companheiro, como a ave que, do alto ninho, ensina o filhote a voar pelos ares. (Ovidio,
1983, p.147).



Essa definicdo classica via a infancia como o estagio mais fragil da vida
humana, marcado pela auséncia de racionalidade, em que a crianga, sob muitos
aspectos, era vista como alguém que precisava ser corrigida para, entao, tornar-se
capaz de agir, pensar e viver plenamente. Segundo Kohan (2008, p. 12), “na
antropologia platénico-aristotélica, a crianga € o0 que o ser humano tem de pior, na
medida em que nela predomina aquilo que a alma humana tem de mais baixo: as
emocgoes, 0s desejos, as sensagdes que, nas criangas, seriam dominantes, acima da
razao.” Walter Kohan, professor da UERJ, vai apontar que entre as percepg¢des de
infancia ha um problema que surge por ela ser vista pelo prisma do olhar adulto, algo
que ja se aproxima muito de umas das mais belas — e corajosas — posi¢des ja tomadas

dentro da filosofia: a defesa da infancia como tempo singular.

Quando o professor Kohan enfaticamente defende que o grande erro de
muitos era descrever a infancia através do olhar adulto, ele se aproxima diretamente
de umas das passagens mais nobres de Jean-Jacques Rousseau (1712-1778)
(2017Db, p. 133) em Emilio: “Nenhum de nés € suficientemente filésofo para saber se
colocar no lugar de uma crianga.” Alias, Kohan e Rousseau n&o s&o dois estranhos
nessa conversa, o proprio Kohan na sua obra supracitada cita o fildsofo genebrino
nessas caminhadas pela infancia. O filésofo de lingua francesa tem um papel de
destaque no nosso assunto, ja que € ele o grande nome por detras da virada

copernicana na educagao e até mesmo na criacdo da infancia.

Aqui cabe ressaltar a posigao de Cambi que, em sua Histdria da Pedagogia
(1999), vai eleger Rousseau como o “Pai da pedagogia contemporanea”, como disse o
autor italiano: “O filésofo de lingua francesa, de fato, operou uma ‘revolugéo
copernicana’ em pedagogia, colocando no centro da sua teorizagao a crianga; opés se
a todas as ideias correntes (da tradicdo e do seu século) (...) elaborou uma nova
imagem da infancia.” (1999, p. 343). Rousseau foi o autor que, dentre varios, mais se
esforgcou em estabelecer os novos caminhos que garantiram um novo destino a
formagdo da humanidade. E, dentro das complexas ramificagbes de suas obras,
Rousseau vai delinear os elementos constitutivos a uma nova metodologia de ensino,
0 pobre cidadao suigo que se retirou do fundo do esquecimento em meio a um século
como o XVIII sé podia sofrer as represalias de seus contemporaneos, porque num

contexto de exaltagao ao racional, a previsibilidade, ao dominio técnico, Rousseau vai



se refugiar sob as asas do sentimento, sob as sombras da natureza — agora vista como
mero objeto de dominio — o autor genebrino vai se opor ao racionalismo cego, neste
sentido e na rede extensa das suas obras, Emilio vai ser a coroagao de todo o seu
pensamento filoséfico. Esse posicionamento marginal a vertente iluminista por parte
de Rousseau é perceptivel desde o seu primeiro e famoso escrito, o discurso vencedor
do prémio da académia de Dijon em 1750: O Discurso sobre as Ciéncias e as Artes
(2005).

A grande questédo aqui € a conceituagéo do ensino de filosofia e a concepgao
do raciocinar com criangas, visto que a “infancia € o sono da razdo.” (Rousseau,
2017b, p.123). Porém, a tarefa ndo se mostra muito complexa, pois em Emilio temos
muitos episédios em que Rousseau e o menino se encontram ante algum problema
que necessita de um grau maior de exercicio intelectual para o solucionar; sobre essas
capacidades intelectuais, a bandeira que alguns céticos no assunto podem levantar é
que a filosofia € algo muito complexo para ser abordado na infancia, sendo assim o
seu ensino inviavel. Essas colocagbes sdo pertinentes no assunto, mas, ainda
apoiando-se em Kohan, a filosofia € algo possivel e talvez necessario de ser
ambientado na infancia. Percebe-se, pois, que um dos estranhamentos com a filosofia
por parte dos jovens € o seu contato tardio com a area, perceba que eles nao
estranham calculos e outros elementos que, em grau de abstragao, sdo semelhantes a
filosofia, porém sao apresentados mais cedo na vida escolar, visto que a matematica e
a lingua portuguesa (no caso do Brasil) sdo ensinados desde o 1° ano do fundamental

| ao 3° ano do ensino médio.

Diante disso, a partir do Emilio, investigaremos: € possivel ensinar filosofia

para criangas a partir da concepg¢ao rousseauniana de infancia?

O texto busca contribuir com a area de filosofia e infancia, como o professor
Kohan menciona em seu Filosofia para Criancas: “Ha mais de trinta anos existe um
movimento que se propde a filosofia a educacgéo das criangas. A expressao filosofia
para criangas traduz essa tentativa.” (2008, p. 15), ja que € um campo novo e muito
fértil para novos métodos do pensar sobre o ensino de filosofia e infancia. E, de fato, a
area que busca essa aproximacao da filosofia com as criancas € uma novidade —

quando comparadas as outras areas da filosofia —, o professor Kohan ainda menciona



o criador da Filosofia para Criangas (em inglés: Philosophy for Children), Matthew
Lipman, que foi um filésofo norte-americano que se dedicou ja pelo final da década de

1960 a sistematizar a pratica da filosofia a educagao das criangas.

Tendo em vista a necessidade de uma ampliagao nas contribuicdes no campo
de filosofia para criangas, especialmente a filosofia na educagéao basica, o projeto visa
uma justificativa da presenca da filosofia na formacdo dos estudantes e,
consequentemente, um fortalecimento da importancia da filosofia na educagao

enquanto projeto de formacgéo integral.

Outro aspecto importante € que pesquisas como esta estdo alinhadas
perfeitamente com o objetivo da UFPE® e suas contribuigdes visam atender as
demandas da sociedade e fomentar o desenvolvimento civil em varias areas, neste
caso, a area filosofica. Além de trazer uma compreensao das querelas atuais

relacionadas diretamente a qualidade de ensino e vida dos cidadaos.

A fundamentacgao tedrica desta pesquisa se encontra bem delimitado dentro
dos campos que serdo tratados: grande parte sera fundamentada nas obras
rousseaunianas: Emilio e As Confissdes. A outra parte da fundamentacéao sera nos
escritos, principalmente Filosofia para Criangas (2008), de Walter Kohan, ele tem um
extenso numero de obras que tratam justamente do assunto da nossa pesquisa e
sera, sem duvidas, uma das fontes do assunto para bem sustentar toda a
concatenagao que sera feita, além de temos também a presencga de alguns autores
que fazem jus aos dialogos de Rousseau em seu tema, como Michel de Montaigne e
seus Ensaios (2000) e Cassirer que tem uma obra que se dedica a eliminar de vez os
problemas da interpretagdo dos textos rousseaunianos, a obra em questdo é A
Questao Jean-Jacques Rousseau (1999), sem surpresas Cassirer € um dos melhores
comentadores de Rousseau, tanto pela exceléncia de sua escrita como pelo carisma

transmitido por seu trabalho.

*> “Missdo. De acordo com Plano Estratégico Institucional (PEI) 2013-2027. Como instituigdo publica,
promover a formagao de pessoas € a construcdo de conhecimentos e competéncias cientificas e
técnicas de referéncia mundial, segundo sélidos principios éticos, socioambientais e culturais (...)”
(UFPE; 2025).



Admitindo o paradigma hermenéutico e por se tratar de uma pesquisa teorica
e bibliografica, a metodologia adotada sera a analise e compreensdo dos textos
indicados acima. Ja que € a partir da analise que nos guiaremos pelas veredas das
obras e nos permitira uma melhor visdo da ambientagao que estamos estruturando, ou
para melhor entender, identificar os principais conceitos que servirdo ao propdsito da
pesquisa. Assim, com essa fundamentagédo e metodologia esperamos poder deslindar
0s pontos que permitem uma compreensdo no que toca a filosofia, Rousseau e a

relagdo com a infancia.

Neste sentido, o trabalho tem como objetivo investigar o conceito de infancia
na obra Emilio de Rousseau e sua relagdo com o ensino de filosofia para em seguida
estabelecer uma critica a partir da proposta contemporanea de “Filosofia para
criangas”. Na primeira se¢ao, buscamos analisar a infancia como conceito filoséfico
rousseauniano e identificar como Rousseau estabelece as metodologias que formam
seu projeto educacional e suas aplicagdes no ensino de filosofia. Na segunda secéo,
buscamos apresentar a proposta de Filosofia para Criangas numa perspectiva
contemporanea. Por fim, na terceira se¢ao, buscamos elucidar limites e possibilidades
das relagdes entre Filosofia para Criangas e o Emilio de Rousseau numa perspectiva

contemporanea.

2 INFANCIA E ENSINO DE FILOSOFIA SEGUNDO ROUSSEAU

Para compreendermos de modo mais preciso a proposta de ensino de
filosofia para criangas a partir de Rousseau, é necessario entender, primeiramente, o
que o autor pretende realizar com sua obra Emilio. Jean-Jacques Rousseau ndo é um
autor simples de ser interpretado: seu pensamento estd marcado por aparentes
contradicbes e mudancas de posicdao que desafiam os comentadores. Um exemplo
classico é a tenséo entre o Discurso sobre a origem da desigualdade e O contrato
Social. Cassirer (1999) observa que essas reviravoltas ndo sdo casuais, mas revelam

a complexidade interna de seu projeto filosofico:

Logo depois de redigir o Discurso sobre a origem da desigualdade ocorre
neste pensamento uma reviravolta quase incompreensivel. Vemo-nos agora
levados a uma peripécia que continua despertando o assombro de todos os
intérpretes. Rousseau torna se autor do Contrato social: escreve justamente
para aquela sociedade, que ele repudiara e descrevera como causa de toda



perversdo e de toda infelicidade da humanidade, o seu coédigo de leis
(Cassirer, 1999, p. 52, grifos do autor).

Entre essas reviravoltas, o Emilio ocupa um lugar central. Embora traga o
subtitulo Da Educagao, nao se trata de um simples tratado pedagogico, mas da
sintese do pensamento filosofico e literario rousseauniano. O préprio Rousseau
considerava a obra como a melhor de todas, a qual as diferentes preocupacgdes

convergiam e se tornavam visiveis em unidade:

O préprio Rousseau viu nela a verdadeira coroagao do seu pensamento e de
sua criacao literaria; ele apontou reiteradamente que sé aqui se tornou visivel
o alvo que todas as diferentes diregdes de seu pensamento ambicionam
alcangar e no qual se unem (Cassirer, 1999, p. 113-114, grifo nosso).

Segundo Dent (1996, p. 116), Emilio é, antes de tudo, “um tratado metafisico
sobre a bondade humana”, mais do que um manual de educacdo. Ainda que
Rousseau tenha iniciado sua escrita a partir de uma demanda concreta — elaborar um
sistema de educacéao a pedido de uma amiga, madame de Chenonceaux —, o projeto
logo se expandiu, tomando contornos filoséficos mais profundos, sendo elaborado ao
longo de seis anos (1756—-1762), paralelamente ao Contrato Social, “(...) eu meditava
ha muito tempo sobre um sistema de educacdo que madame de Chenonceaux me
havia pedido para tratar, pois receava para o filho o sistema empregado pelo marido”
(Rousseau, 2018, p. 387). Para encerrarmos essa pequena apresentagao das
pretensdes de Rousseau com o seu Emilio, basta dizer que, visando um plano de

longo prazo, o que Rousseau fez

foi pegar a questdo da educacao infantil e coloca-la no contexto da vida
considerada a longo prazo; sua preocupagao era com 0s meios pelos quais
uma pessoa poderia chegar a viver a melhor vida para si mesma como ser
independente e como ser vivendo com outros em sociedade e no Estado. Sao
essas as questdes de suma importancia no Emilio (Dent, 1996, p. 120).

O ponto de partida do projeto educacional rousseauniano € a nogao de
educagdo negativa. E com ela que se inicia a construcdo do conceito moderno de
infancia. Ao romper com a tradicdo que via a crianga como um “adulto em miniatura”,
algo comum na Antiguidade e na Idade Média, Rousseau propde respeitar o tempo e o
modo proprio do desenvolvimento infantil. Essa nova visao de infancia, que, como ja
mencionado, representa a “revolugdo copernicana” de Rousseau na pedagogia,

coloca a crianga no centro da reflexdo educativa.



A educagao negativa ndo tem por objetivo inculcar conteudos ou formar
moralmente a crianga segundo padrdes externos. Ao contrario, trata-se de “proteger o
coragao contra o vicio e o espirito contra o erro” (Rousseau, 2017b, p. 107). Rousseau
insiste que a infancia € uma etapa em que a razédo ainda estda em formacao, devendo,

portanto, ser respeitada em sua natureza sensivel e intuitiva.

A metodologia educacional rousseauniana assenta-se em principios claros
que demarcam uma ruptura com a pedagogia tradicional. Rousseau propde uma
educagao negativa, que nao se trata de inculcar conhecimentos, mas de proteger a
crianga contra vicios e erros prematuros, permitindo que sua natureza se desenvolva

livremente.

Seus pilares metodolégicos incluem: Respeito ao desenvolvimento natural: A
crianga deve viver cada fase da infancia plenamente, sem antecipagcbes adultas;
Aprendizado pela experiéncia sensorial e pratica: O contato direto com o mundo é o
principal meio de aprendizado; Papel do educador como mediador discreto: O
preceptor ndo impde respostas, mas cria situagdes que permitam a crianga descobrir
por si mesma; Evitar a racionalizagao precoce: Conceitos abstratos e moralizantes
devem ser postergados até que a crianga atinja a idade da razdo; Valorizagdo do
brincar e da liberdade: O tempo da infancia é tempo de ser feliz, explorar e crescer

Sem pressa.

Essa abordagem tem implicagdes diretas para o ensino de filosofia: em vez
de introduzir sistemas filosoficos ou terminologias complexas, Rousseau sugere que
se cultive o filosofar como exercicio vivo do pensamento — por meio de perguntas,

experiéncias concretas e reflexdes nascidas da curiosidade infantil.

Desse modo, a filosofia emerge ndo como disciplina formal, mas como atitude
diante do mundo. O autor genebrino orienta que “A natureza deseja que as criangas

sejam criangas antes de serem homens” (Rousseau, 2017b, p. 103).

Nesse sentido, o papel do educador € acompanhar o desenvolvimento natural

da crianga, sem forgar precocemente a razdo ou exigir dela comportamentos tipicos



de adultos. Aprender, para a crianca, deve acontecer por meio do corpo, dos sentidos,
das experiéncias com o mundo, e n&o através de discursos abstratos ou de comandos

racionais que ela ainda nao pode compreender.

O mundo é, portanto, seu primeiro livro. Suas maos, pés e olhos sdo os
primeiros mestres. O equivoco de muitos educadores, segundo Rousseau, esta em
tentar substituir essa progressao natural por instrucbes precoces que apenas
distorcem o processo formativo. Ele escreve: “A obra-prima de uma boa educacao
consiste em fazer um homem razoavel, e pretende-se educar uma crianga pela razao!

Isso é comegar pelo fim” (Rousseau, 2017b, p. 102).

E nesse quadro que se torna possivel refletir sobre o ensino de filosofia na
infancia. Se, como diz Rousseau, a infancia € quando a razao dorme, isso nao implica
uma negagao absoluta das capacidades intelectuais da crianga, mas sim o
reconhecimento de que essas capacidades devem ser trabalhadas conforme o estagio

do desenvolvimento.

Em Emilio, o proprio Rousseau apresenta situagbes em que a crianga €
desafiada a resolver problemas, a fazer julgamentos, a desenvolver certa autonomia
de pensamento. Como na iconica passagem do menino Emilio, o jardineiro Roberto e
as favas®, o filosofo de Genebra consegue, de maneira muito simples, ensinar ao
menino um conceito de propriedade, a partir da vivéncia cotidiana com o trabalho no
campo, reforcando a ideia de que nado se deve usar de exaustivos discursos e

abstragdes na educagéao para criangas. Cita-se a passagem mencionada:

Todos os dias, vamos regar as favas, vemo-las germinarem com transportes
de alegria. Aumento essa alegria dizendo-lhe “isto vos pertence”; explicando-
Ihe entdo o termo “pertencer”, fago-a sentir que depositou nisso seu tempo,
seu trabalho, seu esforgo, enfim, sua prépria pessoa (Rousseau, 2017b, p.
113).

® Essa passagem revela certo senso de humor encontrado na obra, Rousseau consegue, de forma
excepcional, unir bom humor e narrativa filoséfica. Apos plantarem as favas, em um terreno perto de sua
casa, Rousseau e Emilio sao surpreendidos por um homem chamado Roberto, o qual cuidava daquele
terreno, inclusive, Roberto tinha ganhado certos graos raros de meldes de Malta e os plantados ali.
Emilio, inocente, planta seus gréos de favas naquele lugar, destruindo a plantagao do pobre jardineiro
(Ver ROUSSEAU, J-J. Emilio, ou Da Educagao. Sdo Paulo: Edipro, 2017b, p. 113 114).



Contudo, o pensamento na infancia ndo deve ser confundido com o raciocinio
l6gico-formal do adulto. Ele se d4 num outro registro, mais proximo do sensivel, do
imaginativo, da curiosidade espontanea. Aqui encontramos uma possivel
convergéncia com o movimento contemporéneo de Filosofia para Criangas: se a
filosofia pode ser entendida ndo apenas como sistema de conceitos, mas como
exercicio de pensamento, de questionamento e de didlogo, entédo ela pode — e talvez

deva — ser introduzida desde cedo.

A proposta de Rousseau, portanto, ndo exclui o filosofar na infancia, mas
propdée um caminho proprio para esse filosofar, respeitando o tempo da razéo, a
singularidade do mundo infantil e a importancia de uma formagao néo artificializada.
Com isso, a infancia deixa de ser uma mera espera pela vida adulta e passa a ser
compreendida como um tempo filosoéfico em si; um tempo de formacgdo da

sensibilidade, da escuta, do vinculo com o mundo e consigo mesmo.

Ao propor uma educacdo centrada na crianga, Rousseau nao apenas
modifica a forma de educar, mas também redefine o préprio conceito de infancia.
Trata-se de uma inflexao filosoéfica importante: a infancia deixa de ser vista como uma
mera transi¢ao para a vida adulta, um estado de falta ou incompletude e passa a ser
compreendida como uma etapa singular e legitima da existéncia humana. Como ja
mencionado antes, Kohan (2008, p. 12-13), considera que essa nova concepgao
implica uma revisao profunda da antropologia filoséfica classica, que, desde Platao e
Aristételes, associava a infancia ao predominio das paixdes, da ignorancia e da

irracionalidade, exigindo, portanto, corregao e repressao.

O autor suico rompe com essa logica. Ao afirmar que “a infancia tem
maneiras de ver, de pensar e sentir que lhe s&o proprias; nada € menos sensato do
que querer substitui-las pelas nossas” (2017b, p. 103), ele resgata o valor intrinseco
da infancia e denuncia os maleficios de uma educacdo que forca a maturidade
precoce. Para o autor, é preciso preservar a sensibilidade, a curiosidade e o vinculo
com a natureza, pois esses elementos sao a base de uma formagao moral genuina. A
infancia € o tempo de experimentar o mundo com o corpo, os sentidos e a imaginagéo

e nao de antecipar, de forma artificial, as exigéncias da razdo adulta.



H4, inclusive, uma passagem que tem um tom de adverténcia, nela ha um
reforgco explicito sobre a necessidade do cuidado com a infancia e que, muitas vezes,

certos avangos sao futuros atrasos. Disse o autor genebrino:

Respeitai a infancia e nao tenhais pressa em julga-la, bem ou mal. Deixais as
excegoes revelarem-se, provarem-se, confirmarem-se por muito tempo antes
de aplicar-lhes métodos particulares. Deixai agir a natureza por muito tempo
antes de vés meter a agir em seu lugar, temendo contrariar suas operagoes.
Dizeis conhecer o valor do tempo e nao quereis perdé-lo? Nao vedes que o
perdemos muito mais empregando-o mal que nao fazendo nada com ele, e
que uma crianga mal instruida se encontra mais distante da sabedoria que a
que de nenhuma maneira se instruiu? Estais alarmado por vé-la consumir
seus primeiros anos nao fazendo nada! Como! Ser feliz ndo é nada? Pular,
brincar, correr o dia todo ndo é nada? (Rousseau, 2017b, p. 123).

Essa valorizagdo da infancia como tempo préprio, € ndo como simples
caréncia, permite pensa-la como um espaco de formacao do juizo, ainda que nao nos
moldes da racionalidade l6gica. Como ja foi dito, em Emilio, Rousseau encena
diversas situagbes em que o jovem protagonista é confrontado com dilemas,
experiéncias sensoriais e pequenas descobertas. Tais experiéncias ndo sao
instrucdes diretas, mas oportunidades cuidadosamente construidas para que a
crianga desenvolva autonomia, reflexdo e sensibilidade moral. A figura do preceptor
(ou professor) aparece como mediador silencioso, que cria situagdes, mas nao impde

respostas.

E nesse ponto que se insinua, de forma ainda embrionaria, uma possibilidade
de filosofar na infancia. Embora Rousseau nao fale de “ensino de filosofia” em sentido
formal para criangas, seu projeto educacional sugere que o pensamento filosofico
pode emergir como experiéncia, como forma de lidar com o mundo, de observar, de
questionar e de sentir. Nao se trata de ensinar conceitos’ como “ontologia” ou
“epistemologia”, mas de cultivar o habito de pensar com o0 mundo, € ndo apenas sobre
o0 mundo. Isso nos permite ampliar a leitura de Rousseau: talvez o filosofar, entendido
como atividade reflexiva e experiencial, ja esteja presente desde cedo, mas de modo

diferente da racionalidade adulta.

7 Admitindo-se que tratamos do caso da educagao basica brasileira, podemos pontuar que, segundo a
Base Nacional Comum Curricular (BNCC), as aprendizagens essenciais visam o desenvolvimento de
dez competéncias gerais. A competéncia € a mobilizagdo de conhecimentos, habilidades, atitudes e
valores para resolver demandas da vida, cidadania e trabalho. Ou seja, desenvolve-se a formagao do
estudante a partir dessas competéncias, os conteudos fazem parte dessas competéncias.



Assim, ao considerar a infancia como o “sono da razdo” (Rousseau, 2017b, p.
123), o genebrino ndo a nega como sujeito pensante, mas como alguém cuja razao
ainda nao despertou plenamente. Isso nao significa que nao se pense, mas que se
pensa de outro modo, em outras linguagens, mais proximas da sensibilidade, do corpo
e do afeto. E possivel, portanto, reconhecer na infancia uma poténcia filoséfica que, se
respeitada, pode ser cultivada sem violéncia, sem antecipacdes forgadas, mas com

escuta, presencga e cuidado.

Essa concepcgao prepara o terreno para uma reflexdo contemporanea sobre o
ensino de filosofia na infancia. Se, para Rousseau, o filosofar na infancia nao deve ser
forcado como conteudo racional, mas pode emergir como experiéncia vivida, entao
surge uma pergunta inevitavel: € possivel ensinar filosofia a criangas nos dias de hoje
sem trair o tempo da infancia? Ou ainda: em que medida a filosofia pode se aproximar
da infancia sem anular sua linguagem prépria? Essas questbes encontram
ressonancia nas iniciativas mais recentes do campo da Filosofia para Criangas, que
surgem como tentativa de repensar ndo apenas o conteudo, mas o proprio modo de
fazer filosofia com e entre criancas. E esse movimento que sera analisado na secéo

seguinte.

3 ENSINO DE FILOSOFIA PARA CRIANCAS NUMA PERSPECTIVA
CONTEMPORANEA

Se Rousseau, no século XVIII, langou as bases para uma educacado que
respeita a infancia como tempo singular de desenvolvimento, o movimento
contemporaneo de Filosofia para Criangas (FpC) surge no século XX como uma
tentativa sistematica de operacionalizar o filosofar na educagéo basica. O movimento
que foi iniciado por Matthew Lipman, por volta dos anos 1970, assume um caminho
ousado: o de introduzir explicitamente a pratica filoséfica no cotidiano infantil. Lipman,
descontente com o ensino tradicional de filosofia, centrado na transmisséo de histéria
da filosofia e conceitos abstratos, desenvolveu um programa sistematico que visa

cultivar o pensamento critico, criativo e ético desde os primeiros anos de escolaridade.

Sua proposta ndo € que as criangas aprendam sobre filosofia, mas que facam

filosofia, engajando-se em didlogos abertos, investigagdes coletivas e



questionamentos radicais sobre o mundo que as rodeia. No Brasil, os professores
Walter Kohan e Maria Cirino, examinaram criticamente essa discussao e, além disso,
introduziram uma dimensao mais existencial e menos instrumental do filosofar com

criangas.

H4, inclusive, uma passagem bastante marcante no livro do professor Kohan,
Filosofia para Criangas (2008), que parece concatenar toda a nossa caminhada até
agora, segundo o professor da UERJ, “uma verdadeira educag¢ao nao pode deixar
de ser filos6fica e uma verdadeira filosofia nao pode deixar de ser educativa”
(Kohan, 2008, p. 21, grifo nosso).

Kohan (2003, 2008), por sua vez, radicaliza em um sentido que se distancia
da proposta de Lipman, o professor da UERJ vai defender que filosofar com criancas
nao deve ter um fim utilitdrio ou meramente cognitivo. Embora Lipman e Kohan
compartilhem o compromisso com um filosofar vivo e experiencial com criangas, suas
abordagens apresentam nuances significativas. Enquanto Lipman estruturou um
programa pedagogico sistematico, com novelas filosoficas e um método claro de
comunidade de investigagao focado no desenvolvimento do pensamento critico,
criativo e ético, Kohan reestrutura a proposta ao deslocar o foco de uma finalidade
cognitiva ou instrumental. Para o professor da UERJ, filosofar com criangas €, antes
de tudo, uma experiéncia de pensamento que nos permite um “devir-crianga”, isto €,
uma abertura ao inusitado, ao ndo sabido e ao espanto que caracterizam um modo de
existir mais livre e menos categorico. Assim, se Lipman oferece os instrumentos,

Kohan convida a uma mudanca de atitude.

Sua abordagem (tratando-se de Kohan) enfatiza menos a aquisicao de
habilidades e mais o0 encontro com o espanto e a construgdo de sentido por meio do
dialogo. Nessa perspectiva, o professor ndo € um facilitador, mas um coinvestigador

que também se pde em jogo, arriscando-se a pensar sem garantias prévias.

Existe, é claro, um vasto repertério que dialogam com o objetivo desta sec¢ao:
Apresentar a proposta de Filosofia para Criangas numa perspectiva contemporanea.
Porém, para evitarmos a fadiga, vamos nos ater aos principais conceitos da Filosofia

para Criangas, para nossa caminhada nao ficar massante.



Na pratica, a FpC pode ser aplicada por meio de diversas estratégias, como a
leitura compartilhada de histérias que envolvam dilemas éticos, jogos de imaginagao

L TS

ou discussdes sobre conceitos como “justi¢a”, “amizade” ou “liberdade”.

Essas atividades n&o apenas estimulam o raciocinio, mas também promovem
o desenvolvimento emocional e social das criancas. Uma sessado de FpC pode
comecgar com a leitura de um conto provocador, como O Patinho Feio, seguida de
perguntas abertas: O que é ser feio? Existe uma sé maneira de ser belo? Como nos
sentimos quando somos excluidos? O professor, entdo, media o dialogo, garantindo
que todas as vozes sejam ouvidas, ajudando a reformular perguntas e a aprofundar
argumentos. Outra estratégia € o uso de jogos filosdficos, como o “Jogo do Porqué”
(onde criangas precisam dar razdes para suas afirmagdes) ou a “Caixa de Mistérios”

(que contém objetos enigmaticos para estimular a curiosidade)?.

Naturalmente, a proposta de se fazer filosofia com criangas ndo esta isenta de
objecbes. Uma critica recorrente questiona a capacidade intelectual dos pequenos
para lidar com abstragdes complexas. Outra aponta o risco de a FpC substituir o
conteudo filosdfico tradicional por um conjunto de habilidades dissociadas da historia
da filosofia. No entanto, os proponentes da FpC argumentam que se trata menos de
antecipar conteudos e mais de cultivar uma atitude investigativa e um pensamento
autbnomo que serdo fundamentais em qualquer aprendizado posterior. Longe de
substituir o ensino de filosofia tradicional, a FpC atua como sua base preparatoéria e
vital, mostrando que a filosofia pode comegar ndo com respostas, mas com perguntas,

e que essas perguntas surgem naturalmente na infancia.

Vale notar que a FpC dialoga diretamente com as competéncias gerais da
BNCC e também, por exemplo, com as Politicas de Ensino da Rede Municipal do
Recife, que orientam praticas investigativas e dialégicas desde a Educacéo Infantil até

o Ensino Fundamental. De modo especial, a FpC contribui para o desenvolvimento

® Note que esse paragrafo vai apontar uma série de metodologias que podem, sim, compor uma sess&o
de FpC, porém, e este é o ponto que o leitor tem que se atentar, ndo se trata das metodologias
propostas por Lipman; pois como ja vimos, seu sistema metodoldgico tem ferramentas ja predefinidas e
que Lipman achava imprescindiveis para o desenvolvimento da FpC. Sobre o uso destas ferramentas,
como as novelas filosdéficas, havera criticas posteriores.



das competéncias (BNCC): 2 (pensamento cientifico, critico e criativo), 4
(comunicagdo) e 9 (empatia e cooperagédo), promovendo o questionamento, a

argumentacao e o dialogo como eixos formativos.

Ao favorecer o pensamento autbnomo e o trabalho coletivo, a Filosofia para
Criangas oferece um caminho filoséfico e pedagdgico concreto para implementar
essas diretrizes curriculares nas etapas iniciais da escolarizagéo, ampliando o espacgo
da filosofia para além de sua presenca tradicional como disciplina no Ensino Médio
(Brasil, 2018; Recife, 2021a; 2021b).

Ainda na FpC, Lipman propds a “comunidade de investigacao” (Kohan, 2008,
p. 35) como eixo metodologico central da FpC. Nela, criangas e educadores engajam-
se coletivamente na busca por respostas para questdes filoséficas, partindo de
estimulos como narrativas e/ou situagbes-problema. O objetivo ndo é chegar a

respostas definitivas, mas exercitar o pensamento complexo por meio do dialogo.

A comunidade de investigagao, conceito central na proposta lipmaniana, é
mais que uma técnica: € uma microssociedade democratica em que as criangas
aprendem a pensar juntas.

Lipman (1988) define-a como um espago dialdgico onde se exercitam a
escuta ativa, a argumentagdo fundamentada e a revisdo de ideias com base no
contraditério. Seu objetivo ndo é chegar a consensos forcados, mas fazer florescer
uma cultura questionadora e eticamente sensivel. Para isso, Lipman desenvolveu uma
série de materiais didaticos proprios, como as novelas filosoficas, por exemplo, a
Pimpa®, que apresenta situagbes-problema acessiveis e instigantes para diferentes

faixas etarias.

Nesse contexto, o professor assume um papel de facilitador, que instiga a
reflexdo, reformula perguntas e garante um ambiente de escuta e respeito mutuo. Isto
nos lembra bastante o que foi abordado na seg¢ao anterior; algo que foi muito bem
discutido por Cambi (1999), Rousseau ganha uma influéncia grande nas praticas

educacionais posteriores a ele, embora Emilio tenha sido um sucesso comercial, o

% No titulo original, em inglés, Pixie. Consultamos a tradugdo da Sociedade Portuguesa de Filosofia. (Ver
LIPMAN, M. Pimpa. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Filosofia, 1995).



livro trouxe muita dor de cabeca para seu autor na época, ele foi proibido e até
queimado em praga publica, além de fazer que Rousseau fosse perseguido por quase

toda Franca e Suica.

A influéncia do genebrino esta justamente no papel do educador e da crianga
no ambiente educacional, a FpC segue um modelo analogo ao conceito que
descrevemos na sec¢ao anterior, do professor como uma espécie de mediador, que

incentiva a investigag&o e a curiosidade nas criangas.

E muito importante, neste ponto, considerar as contribuicdes criticas da
professora Maria Reilta Dantas Cirino, pesquisadora da Universidade do Estado do
Rio Grande do Norte (UERN) e referéncia nacional no campo da filosofia com
criangas. Em sua tese Filosofia com criangas: cenas de experiéncia em Caico (RN),
Rio de Janeiro (RJ) e La Plata (Argentina) (2016), Cirino propde uma leitura cuidadosa
da pratica filoséfica na infancia, destacando tanto as potencialidades quanto as
limitacbes do modelo proposto por Matthew Lipman. Sua pesquisa, marcada por uma
forte dimensao empirica e hermenéutica, parte de experiéncias concretas em escolas
publicas e problematiza o modo como a Filosofia para Criangas tem sido, muitas
vezes, aplicada de forma tecnicista, distanciando-se de seu sentido original de

abertura ao pensamento e a experiéncia.

A professora argumenta que, ao ser incorporada de modo instrumental ou
voltada apenas ao desenvolvimento de habilidades cognitivas, a Filosofia para
Criangas corre o risco de tornar-se uma “receita” pedagogica, isto é, um método de
treinamento racional que ignora a densidade ética, estética e, até mesmo, politica da
infancia. Cirino (2020) sustenta que o filosofar com criangas nao deve ser reduzido a
um exercicio de argumentagcdo légica, mas entendido como um encontro que
transforma simultaneamente criangas e educadores, exigindo escuta, presenca e
sensibilidade. Seu questionamento, portanto, ndo € uma recusa ao projeto de Lipman,
mas uma tentativa de resgata-lo de usos empobrecidos, reconectando-o a experiéncia

viva do pensamento.

A partir dessa perspectiva, Cirino propée uma mudanga significativa de

énfase: mais do que uma filosofia para criangas, orientada por materiais e curriculos



predefinidos (como os materiais desenvolvidos por Lipman), trata-se de uma filosofia
com criangas, que emerge das préprias situagdes e linguagens da infancia. Tal
deslocamento aproxima-se do que Kohan denomina “devir-crianga”, um filosofar que
se abre ao inesperado, ao sensivel e ao tempo préprio da infancia, mas o faz com uma
preocupacao pratica e politica: repensar o lugar da filosofia na escola publica e o papel
do professor como coinvestigador. Ao inserir a experiéncia concreta no centro da
reflexdo, a critica metodoldgica da professora amplia o campo da Filosofia para
Criangas, oferecendo um contraponto fecundo as propostas mais estruturadas de
Lipman e um caminho que dialoga com o respeito ao desenvolvimento natural

defendido por Rousseau.

Assim, tendo apresentado os contornos da Filosofia para Criangas em sua
perspectiva contemporanea, torna-se agora possivel e necessario confronta-la com a
visdo de infancia e educagao legada por Rousseau. Essa analise, com contornos
filosoficos, nos permitira identificar ndo apenas ressonancias, mas também tensoes e
limites, elucidando em que medida é possivel articular uma pratica filoséfica com
criancas que honre tanto o respeito pelo desenvolvimento natural proposto pelo
genebrino quanto a poténcia questionadora e dialdgica defendida pelo movimento

contemporaneo.

4 LIMITES E POSSIBILIDADES DO ENSINO DE FILOSOFIA PARA
CRIANGAS A PARTIR DE ROUSSEAU NUMA PERSPECTIVA CONTEMPORANEA

Se, por um lado, Rousseau forneceu os alicerces filoséficos para se pensar
uma educagao que respeita o tempo singular da infancia, e se, por outro, o movimento
contemporaneo de Filosofia para Criangas (FpC) operacionalizou metodologias para a
pratica do filosofar na escola, impde-se agora a tarefa de promover um dialogo critico

entre esses dois universos.

Este dialogo, longe de buscar uma simples harmonizagao, pretende elucidar
as tensdes fruitivas, os limites e as possibilidades que surgem quando se procura
articular a visdo rousseauniana de infancia com as propostas concretas de ensino de

filosofia para criangas. Até que ponto a “educagao negativa” e o “sono da razado” sdo



compativeis com a ideia de uma “comunidade de investigacdo”? E possivel herdar o

espirito de Rousseau traindo, de certa forma, a sua letra?

Esta secdo se dedicara a investigar esses questionamentos, argumentando
que a concepcg¢ao de infancia em Rousseau ndo apenas nao inviabiliza, mas,
devidamente interpretada, fundamenta e exige um exercicio filoséfico com criangas,
desde que este exercicio se distancie de uma transmissao doutrinal e se aproxime de

uma experiéncia viva de pensamento, tal como prenunciado no préprio Emilio.

O leitor, ap6és uma analise atenta, pode perceber que a Filosofia para
Criancas herda e operacionaliza principios centrais da educacdo negativa
rousseauniana. O primeiro e mais evidente € o protagonismo da crianga. Assim como
Rousseau retira o preceptor do centro do processo e coloca Emilio e suas
experiéncias como motor da aprendizagem, a FpC descentra o professor e coloca a
comunidade de investigacao, impulsionada pela curiosidade e pelo dialogo das

criangcas, como coragao da pratica filosofica.

O professor, tanto em Rousseau quanto em Lipman e Kohan, assume um
papel de mediador discreto, cuja fungao nao é doutrinar, mas criar condigdées, formular
perguntas provocadoras e garantir um ambiente onde o pensamento possa florescer
de forma autbnoma. Afamosa passagem das favas com o jardineiro Roberto €, em sua
esséncia, uma sessao rudimentar de FpC: um problema concreto leva a uma

descoberta conceitual através da experiéncia e do dialogo.

Em segundo lugar, a FpC compartilha com Rousseau a desconfiangca em
relagcdo a racionalizagdo precoce e abstrata. A comunidade de investigacédo nao
comecga com definicdes de “justica” ou “verdade”; ela parte de narrativas, experiéncias
sensiveis e jogos, estratégias que estdo em perfeita sintonia com a afirmagéao de

Rousseau de que o mundo sensivel é o primeiro livro da crianga.

O objetivo ndo é que as criangas digam “Platao definia a justica como...”, mas
que elas, partindo de suas préprias vivéncias e conflitos, construam coletivamente

seus proprios caminhos de pensamento sobre o que é justo. Isso ecoa diretamente o



projeto educacional rousseauniano, que valoriza o processo de descoberta sobre a

posse de respostas prontas.

E ndo é de se estranhar que ha uma convergéncia profunda no que diz
respeito a formagao do juizo. Para Rousseau, a meta ndo era encher a mente de
Emilio com dados, mas formar seu juizo para que soubesse navegar o mundo de
forma autbnoma e virtuosa. Da mesma forma, a FpC, especialmente na vertente
lipmaniana, ndo tem como objetivo central a aquisi¢do de conteudos filosoéficos, mas o
desenvolvimento de habilidades de pensamento critico, criativo e ético, ou seja, a
capacidade de julgar bem. Ambas as propostas visam uma formacgao integral do
sujeito, e ndo meramente intelectual. O autor genebrino insistia nessa ideia de

formagao do juizo:

Quando vejo que, na idade de maior atividade, limitamos os jovens a estudos
puramente especulativos e que depois, se a menor experiéncia, eles sao de
repente jogados no mundo e nos negocios, penso que hao chocamos menos
a razdo que a natureza, e ndo fico mais surpreso que tao poucas pessoas
saibam se conduzir (Rousseau, 2017b, p. 292).

Rousseau, ironicamente, atribui um valor negativo aos livros: “Odeio os livros;
ensinam apenas a falar do que ndo sabemos” (Rousseau, 2017b, p. 216). Eis aqui

uma aparente contradicdo, vinda de um autor de tantas obras de fama internacional.

No entanto, vemos que na FpC temos os livros como recursos e bases para a
formagdo das criancas durante suas caminhadas filoséficas. Claro, aqui nos
percebemos a distancia entre os tempos dos autores que aqui lidamos; Rousseau,
analogo a Sdécrates, desconfia do papel e da pena, Kohan e Lipman enxergam no
papel e na caneta um potencial de transformagao. O suigo viveu no Século das Luzes,
Kohan vive e Lipman viveu em um mundo que sofreu tantas mudancas que o
genebrino jamais imaginou, porém o autor do Contrato Social ja dava indicios sobre as
revolugcdes que estavam por vir, € que era impossivel prever ou prevenir o que pode
acontecer as criangas e que nao seria possivel que o que fosse tratado no seu modo

pudesse, também, ser reproduzido em todos os tempos, embora o trecho tenha um



tom profético — que € muito comum na literatura rousseauniana — podemos ter uma

ideia nitida do que ele quis dizer™:

Confiais na ordem atual da sociedade, sem imaginar que esta ordem esta
sujeita a revolugdes inevitaveis e que vos é impossivel prever e prevenir a que
pode concernir a vossos filhos. O nobre se torna plebeu, o rico se torna pobre,
0 monarca se torna sudito: seriam os golpes do destino raros a ponto de vos
dar certeza de estar imune a eles? Aproximamo-nos do estado de crise e do
século das revolugbes. Quem pode dizer o que acontecera entdo convosco?
Tudo que os homens fizeram os homens podem destruir: ndao ha tragos
indeléveis além dos que imprime a natureza, e a natureza nao faz nem
principes, nem ricos e nem grandes senhores (Rousseau, 2017b, p. 229,
grifo nosso).

No entanto, um dialogo critico exige que se olhe também para as tensdes. A
principal delas reside na natureza da socializagdo do pensamento. Rousseau idealiza
um processo educativo profundamente individualizado, centrado na relagdo quase
simbidtica entre um preceptor e seu aluno. A FpC, por sua vez, € intrinsecamente

colectiva e social.

A “comunidade de investigagdo” é seu eixo. Sera que o modelo comunitario
de Lipman, com seu debate de ideias e confronto de perspectivas, poderia ser visto,
por uma leitura estrita de Rousseau, como uma forma de “socializagao precoce” que
corrompe a pureza do juizo individual, expondo a crianga demasiado cedo as opinides

alheias e aos vicios da sociedade? Esta € uma tensao real que precisa ser admitida.

Outra tensao potencial esta no risco de instrumentalizagdo. Apesar de suas
boas intengdes, uma pratica de FpC mal conduzida pode cair na armadilha contra a
qual Rousseau mais alertava: a da artificialidade. Se os jogos e dialogos filoséficos se
tornarem meros exercicios escolares desvinculados do interesse genuino da crianga,
ou pior, se forem cooptados por uma logica utilitarista de "desenvolvimento de
habilidades" para o mercado, estardo a trair o principio da educacédo negativa. A

adverténcia de Rousseau sobre nao apressar a infancia e valorizar o "nao fazer nada"

1 Aideia de que a educagdo deve acompanhar seu tempo. Embora a citagéo seja do livro Il de Emilio,
essa ideia ja é explicita no comeco do livro I. Rousseau também quebra com o essencialismo ao afirmar
que a natureza nao fabrica reis ou principes. As criangas ao aprender filosofia e, consequentemente a
filosofar, ou até mesmo no movimento reverso, traduzem majestosamente as inten¢des de Rousseau
de formar pessoas autbnomas.



€ um lembrete crucial para que a FpC nao se torne mais uma atividade que roube da

crianga o seu tempo de ser crianga.

Superar essas tensdes exige ir além de uma leitura literal de Rousseau e
capturar o espirito de sua filosofia. Apesar do método individualizado, o que Rousseau
propde € uma educagdo para a autonomia do pensamento. A comunidade de
investigacao, quando bem facilitada, ndo é a corrupgao social que ele temia, mas sim
0 seu antidoto: é um espaco protegido onde se exercita a autonomia do pensamento
de forma colectiva. E uma socializacdo que ndo impde valores, mas que os pde em
questdo. Longe de corromper o juizo, fortalece-o no confronto com a diversidade de

perspectivas.

Quanto ao risco de artificialidade, a resposta esta na prépria atitude do
facilitador, que deve se inspirar mais no preceptor de Emilio e na abertura ao “devir
crianga” proposta por Kohan do que num curriculo rigido. A FpC deve ser uma
extensado natural da curiosidade infantil, e ndo uma interrupgao artificial do brincar. Ela
deve surgir das perguntas das criangas, do espanto diante do mundo, tal como as

experiéncias de Emilio surgiam de suas necessidades e interesses imediatos.

Dessa forma, conclui-se que a famosa afirmacédo “a infancia é o sono da
razao” nao deve ser lida como uma proibigao ao filosofar, mas como um chamado a
um filosofar adequado a infancia. Um filosofar que nao € o sono do pensamento, mas
sim um pensamento que sonha acordado, um pensamento sensivel, corporal,
imaginativo e investigativo. A FpC, em sua melhor expressdo, € a contemporizagao
desse chamado. Ela ndo forca o despertar precoce da razao conceptual adulta; pelo
contrario, ela valoriza e cultiva a forma peculiar de racionalidade infantil, fazendo da
infancia nao um “sono” passivo, mas um tempo de vigilia filoséfica propria, onde se

exerce aquela “atitude diante do mundo” que Rousseau tdo bem prenunciou.

4 CONCLUSAO



Este trabalho partiu do questionamento sobre a possibilidade de ensinar
filosofia para criangas a partir da concepgao rousseauniana de infancia, resumida na
emblematica expressao “a infancia € o sono da razao”. Para responder a esse
questionamento, foi necessario, primeiramente, investigar a fundo o conceito de
infancia e o projeto de educagéo negativa em Rousseau, para, em seguida, contrasta-
lo com as proposigdes do movimento contemporaneo de Filosofia para Criangas
(FpC).

A analise critica demonstrou que, embora existam tensdes aparentes,
notadamente entre o0 método individualizado de Rousseau e a natureza coletiva da
‘comunidade de investigagcao” lipmaniana, e entre a aversao aos livros e a utilizagao
de narrativas na FpC, a articulagcdo entre ambos n&o apenas é possivel como é

fundamentada pelo espirito da filosofia rousseauniana.

A famosa metafora do “sono da raz&o” nao € uma vedacéao ao filosofar, mas
uma exigéncia de um filosofar adequado a infancia: um exercicio vivo, sensivel,
experiencial e ndo doutrinal, que privilegia a formagéo do juizo sobre a acumulagéo de

conceitos.

Nesse sentido, a FpC, em sua melhor expressdo, emerge como uma
contemporizagao necessaria e legitima do projeto de Rousseau, pois operacionaliza,
em um contexto social e escolar, aquele “filosofar como atitude diante do mundo” que

ja estava prenunciado nas experiéncias vividas pelo menino Emilio.

Conclui-se que o legado de Rousseau a FpC é, antes de tudo, um chamado a
responsabilidade: o de garantir que a filosofia na infancia seja um tempo de vigilia
filosofica prépria, de escuta, espanto e pensamento que sonha acordado, e ndo mais
uma antecipacgao violenta de uma racionalidade adulta e desconectada da experiéncia

infantil.

Talvez a maior prova do sucesso dessa empreitada educativa néo esteja em
um tratado, mas na voz do préprio educando. Anos depois de sua formacao, € o
préprio Emilio quem, ao se dirigir ao seu preceptor, sintetiza o profundo vinculo e a

divida de uma educagao que soube respeitar seu tempo e despertar seu ser:



Essas paginas ndo chegardo as suas maos, ndo posso ter essa esperanca.
Irdo, sem duvida, perecer sem serem lidas por homem algum: mas nao
importa, estdo escritas, eu as colijo, eu as reuno, sigo escrevendo e € a vocé
que as dirijo: & para vocé que quero tracar essas preciosas lembrancas que
alimentam e desolam meu coragéo; € a vocé que quero prestar contas de
mim, de meus sentimentos, de minha conduta, deste coragdo que vocé me
deu (Rousseau, 2010a, p. 24).

Dessa forma, este trabalho buscou contribuir para o campo do Ensino de
Filosofia ao argumentar que a visédo de Rousseau ndo é um obstaculo, mas um
alicerce para uma pratica filoséfica com criangas que respeita seu desenvolvimento
natural e que, no longo prazo, busca formar ndo apenas um bom raciocinio, mas um
coracao que sabe prestar contas de si mesmo. Pesquisas futuras poderiam se
debrucar sobre a aplicagao pratica desta articulacéo tedrica em salas de aula reais,

investigando seus desafios e efeitos concretos.



REFERENCIAS

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasilia, 2018.
CAMBI, F. Histéria da Pedagogia. Sao Paulo: Editora UNESP, 1999. (p. 342-357).

CANTALICE, G. de F. B. da S.; CIRINO, M. R. D. Filosofia e infancia: formagao
docente para atuar em filosofia para/com criangas. Revista Digital de Ensino de
Filosofia — REFilo, [S. 1], v. 6, p. €18/ 1-13, 2020. DOI: 10.5902/2448065746930.
Disponivel em: https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/46930. Acesso em: 9 out.
2025.

CASSIRER, E. A Questao Jean-Jacques Rousseau. Sao Paulo: Editora UNESP,
1999.

CIRINO, M. R. D. Filosofia com criangas: cenas de experiéncia em Caicé (RN),
Rio de Janeiro (RJ) e La Plata (Argentina). Rio de Janeiro: NEFI, 2016. Disponivel
em: https://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php Acesso em: 18 abr. 2025

DENT, N. J. H. Dicionario Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1996.

KOHAN, W. A infancia da Educagéao: o conceito devir-crianga. Revista Educacao
Publica, Rio de Janeiro, v. 2, n°® 1, 31 de dezembro de 2005. Disponivel em:
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/2/1/a-infancia-da-educacao-o-conceito
devir-crianca Acesso em: 14 abr. 2025.

KOHAN, W. Filosofia Para Criangas. Rio de Janeiro: Lamparina, 2008.
KOHAN, W. Infancia. Entre Educacao e Filosofia. Belo Horizonte: Auténtica, 2003.

LIPMAN, M. Philosophy Goes to School. Philadelphia: Temple University Press,
1988.

LIPMAN, M. Pimpa. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Filosofia, 1995.
MONTAIGNE, M. Ensaios. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2000. v. 1. (p. 137-174).

OVIDIO. As Metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983.

RECIFE. POLITICA DE ENSINO DA REDE MUNICIPAL DO RECIFE ENSINO
FUNDAMENTAL 1° AO 9° ANO. Recife, 2021a. Disponivel em:
https://www.recife.pe.gov.br/efaerpaulofreire/sites/default/files/Ensino%20Fundament
al%201%C2%BA%20a0%209%C2%BA%20ano_Pol%C3%ADtica%20de%20Ensino
%20RMER%202021.pdf Acesso em: 25 mai. 2025.

RECIFE. POLITICA DE ENSINO DA REDE MUNICIPAL DO RECIFE EDUCAGAO
INFANTIL. Recife, 2021b. Disponivel em: http://eferpaulofreire.recife.pe.gov.br/wp 25
content/uploads/2022/04/Educacao-Infantil-Politica-de-Ensino-RMER-2021.pdf
Acesso em: 25 mai. 2025.



ROUSSEAU, J-J. As Confissoes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018.

ROUSSEAU, J-J. Discurso Sobre as Ciéncias e as Artes. Sao Paulo: Nova
Cultural, 2005. v. 2. (Colegao Os Pensadores).

ROUSSEAU, J-J. Discurso Sobre a Origem e os Fundamentos da Desigualdade
Entre os Homens. Porto Alegre: L&PM Pocket, 2017a.

ROUSSEAU, J-J. Do Contrato Social. Sao Paulo: Nova Cultural, 2000. v. 1.
(Colecao Os Pensadores).

ROUSSEAU, J-J. Emile e Sophie ou Os Solitarios. Sdo Paulo: Hedra, 2010a.

UFPE. A Instituicdo. Disponivel em: https://www.ufpe.br/institucional/a-instituicao
Acesso em: 20 jun. 2025.



