
A INFÂNCIA É O SONO DA RAZÃO: Uma investigação filosófica sobre o ensino 

de filosofia para crianças a partir de Jean-Jacques Rousseau1

Childhood as the Sleep of Reason: A Philosophical Inquiry into the Teaching of 

Philosophy to Children in Light of Jean-Jacques Rousseau 

Edelson Ramos Lima da Silva2 

Orientação: Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães3

RESUMO

Este trabalho investiga a possibilidade do ensino de filosofia para crianças numa 
perspectiva contemporânea a partir da concepção de infância elaborada por Jean-
Jacques Rousseau (1712-1778) em Emílio, ou da Educação (1762), expressa na 
seguinte  máxima:  “a  infância  é  o  sono  da  razão”.  Partindo  de  uma  pesquisa 
bibliográfica de caráter hermenêutico, investigamos os fundamentos da “educação 
negativa” rousseauniana, que preconiza o respeito ao desenvolvimento natural da 
criança e adia a instrução racional e moral em favor de uma formação sensível e 
experiencial. Em um segundo momento, confrontamos essa visão com a proposta 
contemporânea de  Filosofia  para  Crianças  (FpC),  enquanto  propõe a  prática  do 
filosofar por meio de comunidades de investigação, elaborada por Mathews Lipman, 
bem como sua recepção no Brasil por Walter Kohan e Maria Reilta Cirino. O estudo 
demonstra que, embora existam tensões aparentes, como o caráter individualizante 
do modelo de Rousseau versus o aspecto comunitário da FpC, e a aversão aos livros 
versus o uso de narrativas, a articulação entre ambos é não apenas possível, mas 
profundamente  fértil.  Conclui-se  que  a  metáfora  do  “sono da  razão”  não  é  uma 
vedação, mas um chamado a um filosofar adequado à infância: um exercício vivo, 
sensível e não doutrinal, que privilegia a formação do juízo. A FpC, em sua melhor 
expressão, surge assim como uma contemporização legítima do projeto educacional 
de Rousseau, operacionalizando em contexto escolar aquele “filosofar como atitude 
diante do mundo” prenunciado nas experiências do menino Emílio. 

Palavras-chave: Infância; Rousseau; Filosofia para Crianças. 

ABSTRACT

This  paper  investigates  the  possibility  of  teaching  philosophy  to  children  from a 
contemporary perspective, based on the conception of childhood elaborated by Jean 

1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso de Filosofia da Universidade Federal de 
Pernambuco (UFPE), cuja banca de defesa foi composta pelos seguintes membros: Profa. Dra. Roberta 
Liana Damasceno e Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães, na seguinte data: 12 de dezembro de 2025. 
2 Graduando em Filosofia na UFPE.
3 Professor do curso de Filosofia da UFPE.



Jacques Rousseau (1712-1778) in Emile, or On Education (1762), expressed in the 
following maxim: “childhood is  the sleep of  reason.”  Drawing on a hermeneutical 
bibliographic study, we examine the foundations of Rousseau’s notion of “negative 
education,”  which  advocates  respect  for  the  child’s  natural  development  and 
postpones  rational  and  moral  instruction  in  favor  of  a  sensitive  and  experiential 
formation. In a second stage, we confront this view with the contemporary proposal of 
Philosophy for Children (P4C), conceived by Matthew Lipman, which promotes the 
practice of philosophizing through communities of inquiry, as well as its reception in 
Brazil  through  the  works  of  Walter  Kohan  and  Maria  Reilta  Cirino.  The  study 
demonstrates that, although there are apparent tensions, such as the individualizing 
character of Rousseau’s model versus the communal aspect of P4C, and his aversion 
to books versus the use of narratives, the articulation between both approaches is not 
only possible but profoundly fruitful. It concludes that the metaphor of the “sleep of  
reason” should not be read as a prohibition, but as a call for a way of philosophizing 
proper to childhood: a living, sensitive, and non-doctrinal exercise that privileges the 
formation of judgment.  P4C, in its best  expression,  thus emerges as a legitimate 
contemporization of Rousseau’s educational project, operationalizing within the school 
context that “philosophizing as an attitude toward the world” foreshadowed in the 
experiences of the boy Emile. 

Keywords: Childhood; Rousseau; Philosophy for Children.

1 INTRODUÇÃO 

A infância sempre foi objeto de interesse filosófico e pode-se observar esse 

interesse nos enigmáticos fragmentos de Heráclito (500a.C.-450a.C.), os quais são 

minuciosamente analisados por Walter Kohan em Filosofia para Crianças (2008), a 

infância também era compreendida pelos gregos como uma fase distinta da vida; na 

literatura  clássica,  por  exemplo,  o  poeta  romano  Ovídio  (43a.C.-17d.C.),  nas 

Metamorfoses (1983), oferece breves mas simbólicas imagens da infância, como na 

narrativa do jovem Ícaro, cuja inocência e entusiasmo são contrapostos ao aviso 

cuidadoso de seu pai antes da trágica tentativa de voo4. E ainda no campo dos estudos 

sobre infância e filosofia, Kohan revisita, com rigor, diferentes momentos históricos, 

partindo  dos  fragmentos  de  Heráclito  até  a  formulação clássica  da  infância  que 

prevaleceu até a Modernidade. 

4 Enquanto trabalha, e admoesta, suas faces envelhecidas se umedecem e suas mãos de pai ficam 
trêmulas. Beija o filho, beijos que não iria repetir, depois; erguendo-se com as suas asas, voa na frente, 
temeroso pelo companheiro, como a ave que, do alto ninho, ensina o filhote a voar pelos ares. (Ovídio, 
1983, p.147). 



Essa definição  clássica  via  a  infância  como o  estágio  mais  frágil  da  vida 

humana, marcado pela ausência de racionalidade, em que a criança, sob muitos 

aspectos, era vista como alguém que precisava ser corrigida para, então, tornar-se 

capaz  de  agir,  pensar  e  viver  plenamente.  Segundo  Kohan  (2008,  p.  12),  “na 

antropologia platônico-aristotélica, a criança é o que o ser humano tem de pior, na 

medida em que nela predomina aquilo que a alma humana tem de mais baixo: as 

emoções, os desejos, as sensações que, nas crianças, seriam dominantes, acima da 

razão.” Walter Kohan, professor da UERJ, vai apontar que entre as percepções de 

infância há um problema que surge por ela ser vista pelo prisma do olhar adulto, algo 

que já se aproxima muito de umas das mais belas – e corajosas – posições já tomadas 

dentro da filosofia: a defesa da infância como tempo singular. 

Quando  o  professor  Kohan  enfaticamente  defende  que  o  grande  erro  de 

muitos era descrever a infância através do olhar adulto, ele se aproxima diretamente 

de  umas  das  passagens  mais  nobres  de  Jean-Jacques  Rousseau  (1712-1778) 

(2017b, p. 133) em Emílio: “Nenhum de nós é suficientemente filósofo para saber se 

colocar no lugar de uma criança.” Aliás, Kohan e Rousseau não são dois estranhos 

nessa conversa, o próprio Kohan na sua obra supracitada cita o filósofo genebrino 

nessas caminhadas pela infância. O filósofo de língua francesa tem um papel de 

destaque  no  nosso  assunto,  já  que  é  ele  o  grande  nome por  detrás  da  virada 

copernicana na educação e até mesmo na criação da infância. 

Aqui cabe ressaltar a posição de Cambi que, em sua História da Pedagogia 

(1999), vai eleger Rousseau como o “Pai da pedagogia contemporânea”, como disse o 

autor  italiano:  “O  filósofo  de  língua  francesa,  de  fato,  operou  uma  ‘revolução 

copernicana’ em pedagogia, colocando no centro da sua teorização a criança; opôs se 

a todas as ideias correntes (da tradição e do seu século) (…) elaborou uma nova 

imagem da infância.” (1999, p. 343). Rousseau foi o autor que, dentre vários, mais se 

esforçou em estabelecer  os novos caminhos que garantiram um novo destino à 

formação da humanidade.  E,  dentro das complexas ramificações de suas obras, 

Rousseau vai delinear os elementos constitutivos a uma nova metodologia de ensino, 

o pobre cidadão suíço que se retirou do fundo do esquecimento em meio a um século 

como o XVIII só podia sofrer as represálias de seus contemporâneos, porque num 

contexto de exaltação ao racional, a previsibilidade, ao domínio técnico, Rousseau vai 



se refugiar sob as asas do sentimento, sob as sombras da natureza – agora vista como 

mero objeto de domínio – o autor genebrino vai se opor ao racionalismo cego, neste 

sentido e na rede extensa das suas obras, Emílio vai ser a coroação de todo o seu 

pensamento filosófico. Esse posicionamento marginal à vertente iluminista por parte 

de Rousseau é perceptível desde o seu primeiro e famoso escrito, o discurso vencedor 

do prêmio da acadêmia de Dijon em 1750: O Discurso sobre as Ciências e as Artes 

(2005). 

A grande questão aqui é a conceituação do ensino de filosofia e a concepção 

do raciocinar com crianças, visto que a “infância é o sono da razão.” (Rousseau, 

2017b, p.123). Porém, a tarefa não se mostra muito complexa, pois em Emílio temos 

muitos episódios em que Rousseau e o menino se encontram ante algum problema 

que necessita de um grau maior de exercício intelectual para o solucionar; sobre essas 

capacidades intelectuais, a bandeira que alguns céticos no assunto podem levantar é 

que a filosofia é algo muito complexo para ser abordado na infância, sendo assim o 

seu  ensino  inviável.  Essas  colocações  são  pertinentes  no  assunto,  mas,  ainda 

apoiando-se  em  Kohan,  a  filosofia  é  algo  possível  e  talvez  necessário  de  ser 

ambientado na infância. Percebe-se, pois, que um dos estranhamentos com a filosofia 

por  parte  dos jovens é o seu contato tardio  com a área,  perceba que eles não 

estranham cálculos e outros elementos que, em grau de abstração, são semelhantes à 

filosofia, porém são apresentados mais cedo na vida escolar, visto que a matemática e 

a língua portuguesa (no caso do Brasil) são ensinados desde o 1º ano do fundamental 

I ao 3º ano do ensino médio. 

Diante disso, a partir do Emílio, investigaremos: é possível ensinar filosofia 

para crianças a partir da concepção rousseauniana de infância? 

O texto busca contribuir com a área de filosofia e infância, como o professor 

Kohan menciona em seu Filosofia para Crianças: “Há mais de trinta anos existe um 

movimento que se propõe a filosofia à educação das crianças. A expressão filosofia 

para crianças traduz essa tentativa.” (2008, p. 15), já que é um campo novo e muito 

fértil para novos métodos do pensar sobre o ensino de filosofia e infância. E, de fato, a 

área que busca essa aproximação da filosofia com as crianças é uma novidade – 

quando comparadas as outras áreas da filosofia –, o professor Kohan ainda menciona 



o criador da Filosofia para Crianças (em inglês: Philosophy for Children), Matthew 

Lipman, que foi um filósofo norte-americano que se dedicou já pelo final da década de 

1960 a sistematizar a prática da filosofia à educação das crianças. 

Tendo em vista a necessidade de uma ampliação nas contribuições no campo 

de filosofia para crianças, especialmente à filosofia na educação básica, o projeto visa 

uma  justificativa  da  presença  da  filosofia  na  formação  dos  estudantes  e, 

consequentemente,  um  fortalecimento  da  importância  da  filosofia  na  educação 

enquanto projeto de formação integral. 

Outro  aspecto  importante  é  que  pesquisas  como  esta  estão  alinhadas 

perfeitamente  com o  objetivo  da  UFPE5 e  suas  contribuições  visam atender  as 

demandas da sociedade e fomentar o desenvolvimento civil em várias áreas, neste 

caso,  a  área  filosófica.  Além  de  trazer  uma  compreensão  das  querelas  atuais 

relacionadas diretamente à qualidade de ensino e vida dos cidadãos. 

A fundamentação teórica desta pesquisa se encontra bem delimitado dentro 

dos  campos  que  serão  tratados:  grande  parte  será  fundamentada  nas  obras 

rousseaunianas: Emílio e As Confissões. A outra parte da fundamentação será nos 

escritos, principalmente Filosofia para Crianças (2008), de Walter Kohan, ele tem um 

extenso número de obras que tratam justamente do assunto da nossa pesquisa e 

será,  sem  dúvidas,  uma  das  fontes  do  assunto  para  bem  sustentar  toda  a 

concatenação que será feita, além de temos também a presença de alguns autores 

que fazem jus aos diálogos de Rousseau em seu tema, como Michel de Montaigne e 

seus Ensaios (2000) e Cassirer que tem uma obra que se dedica a eliminar de vez os 

problemas  da  interpretação  dos  textos  rousseaunianos,  a  obra  em questão  é  A 

Questão Jean-Jacques Rousseau (1999), sem surpresas Cassirer é um dos melhores 

comentadores de Rousseau, tanto pela excelência de sua escrita como pelo carisma 

transmitido por seu trabalho. 

5 “Missão. De acordo com Plano Estratégico Institucional (PEI) 2013-2027. Como instituição pública, 
promover a formação de pessoas e a construção de conhecimentos e competências científicas e 
técnicas de referência mundial, segundo sólidos princípios éticos, socioambientais e culturais (…)” 
(UFPE; 2025).



Admitindo o paradigma hermenêutico e por se tratar de uma pesquisa teórica 

e bibliográfica,  a metodologia adotada será a análise e compreensão dos textos 

indicados acima. Já que é a partir da análise que nos guiaremos pelas veredas das 

obras e nos permitirá uma melhor visão da ambientação que estamos estruturando, ou 

para melhor entender, identificar os principais conceitos que servirão ao propósito da 

pesquisa. Assim, com essa fundamentação e metodologia esperamos poder deslindar 

os pontos que permitem uma compreensão no que toca a filosofia, Rousseau e a 

relação com a infância.

Neste sentido, o trabalho tem como objetivo investigar o conceito de infância 

na obra Emílio de Rousseau e sua relação com o ensino de filosofia para em seguida 

estabelecer  uma  crítica  a  partir  da  proposta  contemporânea  de  “Filosofia  para 

crianças”. Na primeira seção, buscamos analisar a infância como conceito filosófico 

rousseauniano e identificar como Rousseau estabelece as metodologias que formam 

seu projeto educacional e suas aplicações no ensino de filosofia. Na segunda seção, 

buscamos  apresentar  a  proposta  de  Filosofia  para  Crianças  numa  perspectiva 

contemporânea. Por fim, na terceira seção, buscamos elucidar limites e possibilidades 

das relações entre Filosofia para Crianças e o Emílio de Rousseau numa perspectiva 

contemporânea. 

2 INFÂNCIA E ENSINO DE FILOSOFIA SEGUNDO ROUSSEAU 

Para  compreendermos  de  modo  mais  preciso  a  proposta  de  ensino  de 

filosofia para crianças a partir de Rousseau, é necessário entender, primeiramente, o 

que o autor pretende realizar com sua obra Emílio. Jean-Jacques Rousseau não é um 

autor  simples  de ser  interpretado:  seu pensamento  está  marcado por  aparentes 

contradições e mudanças de posição que desafiam os comentadores. Um exemplo 

clássico é a tensão entre o Discurso sobre a origem da desigualdade e O contrato 

Social. Cassirer (1999) observa que essas reviravoltas não são casuais, mas revelam 

a complexidade interna de seu projeto filosófico: 

Logo depois de redigir o  Discurso sobre a origem da desigualdade ocorre 
neste pensamento uma reviravolta quase incompreensível. Vemo-nos agora 
levados a uma peripécia que continua despertando o assombro de todos os 
intérpretes. Rousseau torna se autor do Contrato social: escreve justamente 
para aquela sociedade, que ele repudiara e descrevera como causa de toda 



perversão  e  de  toda  infelicidade  da  humanidade,  o  seu  código  de  leis 
(Cassirer, 1999, p. 52, grifos do autor). 

Entre essas reviravoltas, o Emílio ocupa um lugar central.  Embora traga o 

subtítulo Da Educação,  não se trata de um simples tratado pedagógico,  mas da 

síntese  do  pensamento  filosófico  e  literário  rousseauniano.  O  próprio  Rousseau 

considerava a obra como a melhor de todas,  a qual as diferentes preocupações 

convergiam e se tornavam visíveis em unidade: 

O próprio Rousseau viu nela a verdadeira coroação do seu pensamento e de 
sua criação literária; ele apontou reiteradamente que só aqui se tornou visível 
o alvo que todas as diferentes direções de seu pensamento ambicionam 
alcançar e no qual se unem (Cassirer, 1999, p. 113-114, grifo nosso). 

Segundo Dent (1996, p. 116), Emílio é, antes de tudo, “um tratado metafísico 

sobre  a  bondade  humana”,  mais  do  que  um  manual  de  educação.  Ainda  que 

Rousseau tenha iniciado sua escrita a partir de uma demanda concreta — elaborar um 

sistema de educação a pedido de uma amiga, madame de Chenonceaux —, o projeto 

logo se expandiu, tomando contornos filosóficos mais profundos, sendo elaborado ao 

longo de seis anos (1756–1762), paralelamente ao Contrato Social, “(…) eu meditava 

há muito tempo sobre um sistema de educação que madame de Chenonceaux me 

havia pedido para tratar, pois receava para o filho o sistema empregado pelo marido” 

(Rousseau,  2018,  p.  387).  Para  encerrarmos  essa  pequena  apresentação  das 

pretensões de Rousseau com o seu Emílio, basta dizer que, visando um plano de 

longo prazo, o que Rousseau fez 

foi  pegar a questão da educação infantil  e colocá-la no contexto da vida 
considerada a longo prazo; sua preocupação era com os meios pelos quais 
uma pessoa poderia chegar a viver a melhor vida para si mesma como ser 
independente e como ser vivendo com outros em sociedade e no Estado. São 
essas as questões de suma importância no Emílio (Dent, 1996, p. 120). 

O  ponto  de  partida  do  projeto  educacional  rousseauniano  é  a  noção  de 

educação negativa. É com ela que se inicia a construção do conceito moderno de 

infância. Ao romper com a tradição que via a criança como um “adulto em miniatura”, 

algo comum na Antiguidade e na Idade Média, Rousseau propõe respeitar o tempo e o 

modo próprio do desenvolvimento infantil. Essa nova visão de infância, que, como já 

mencionado,  representa  a  “revolução  copernicana”  de  Rousseau  na  pedagogia, 

coloca a criança no centro da reflexão educativa. 



A educação negativa não tem por objetivo inculcar conteúdos ou formar 

moralmente a criança segundo padrões externos. Ao contrário, trata-se de “proteger o 

coração contra o vício e o espírito contra o erro” (Rousseau, 2017b, p. 107). Rousseau 

insiste que a infância é uma etapa em que a razão ainda está em formação, devendo, 

portanto, ser respeitada em sua natureza sensível e intuitiva. 

A metodologia  educacional  rousseauniana assenta-se  em princípios  claros 

que demarcam uma ruptura com a pedagogia tradicional.  Rousseau propõe uma 

educação negativa, que não se trata de inculcar conhecimentos, mas de proteger a 

criança contra vícios e erros prematuros, permitindo que sua natureza se desenvolva 

livremente. 

Seus pilares metodológicos incluem: Respeito ao desenvolvimento natural: A 

criança deve viver  cada fase da infância plenamente,  sem antecipações adultas; 

Aprendizado pela experiência sensorial e prática: O contato direto com o mundo é o 

principal  meio  de  aprendizado;  Papel  do  educador  como  mediador  discreto:  O 

preceptor não impõe respostas, mas cria situações que permitam à criança descobrir 

por si mesma; Evitar a racionalização precoce: Conceitos abstratos e moralizantes 

devem ser postergados até que a criança atinja a idade da razão; Valorização do 

brincar e da liberdade: O tempo da infância é tempo de ser feliz, explorar e crescer 

sem pressa. 

Essa abordagem tem implicações diretas para o ensino de filosofia: em vez 

de introduzir sistemas filosóficos ou terminologias complexas, Rousseau sugere que 

se cultive o filosofar como exercício vivo do pensamento – por meio de perguntas, 

experiências concretas e reflexões nascidas da curiosidade infantil. 

Desse modo, a filosofia emerge não como disciplina formal, mas como atitude 

diante do mundo. O autor genebrino orienta que “A natureza deseja que as crianças 

sejam crianças antes de serem homens” (Rousseau, 2017b, p. 103). 

Nesse sentido, o papel do educador é acompanhar o desenvolvimento natural 

da criança, sem forçar precocemente a razão ou exigir dela comportamentos típicos 



de adultos. Aprender, para a criança, deve acontecer por meio do corpo, dos sentidos, 

das experiências com o mundo, e não através de discursos abstratos ou de comandos 

racionais que ela ainda não pode compreender. 

O mundo é,  portanto,  seu primeiro  livro.  Suas mãos,  pés e  olhos são os 

primeiros mestres. O equívoco de muitos educadores, segundo Rousseau, está em 

tentar  substituir  essa  progressão  natural  por  instruções  precoces  que  apenas 

distorcem o processo formativo. Ele escreve: “A obra-prima de uma boa educação 

consiste em fazer um homem razoável, e pretende-se educar uma criança pela razão! 

Isso é começar pelo fim” (Rousseau, 2017b, p. 102). 

É nesse quadro que se torna possível refletir sobre o ensino de filosofia na 

infância. Se, como diz Rousseau, a infância é quando a razão dorme, isso não implica 

uma  negação  absoluta  das  capacidades  intelectuais  da  criança,  mas  sim  o 

reconhecimento de que essas capacidades devem ser trabalhadas conforme o estágio 

do desenvolvimento. 

Em Emílio,  o  próprio  Rousseau  apresenta  situações  em que  a  criança  é 

desafiada a resolver problemas, a fazer julgamentos, a desenvolver certa autonomia 

de pensamento. Como na icônica passagem do menino Emílio, o jardineiro Roberto e 

as favas6, o filósofo de Genebra consegue, de maneira muito simples, ensinar ao 

menino um conceito de propriedade, a partir da vivência cotidiana com o trabalho no 

campo,  reforçando a  ideia  de  que  não se  deve  usar  de  exaustivos  discursos  e 

abstrações na educação para crianças. Cita-se a passagem mencionada: 

Todos os dias, vamos regar as favas, vemo-las germinarem com transportes 
de alegria. Aumento essa alegria dizendo-lhe “isto vos pertence”; explicando-
lhe então o termo “pertencer”, faço-a sentir que depositou nisso seu tempo, 
seu trabalho, seu esforço, enfim, sua própria pessoa (Rousseau, 2017b, p. 
113). 

6 Essa passagem revela certo senso de humor encontrado na obra, Rousseau consegue, de forma 
excepcional, unir bom humor e narrativa filosófica. Após plantarem as favas, em um terreno perto de sua 
casa, Rousseau e Emílio são surpreendidos por um homem chamado Roberto, o qual cuidava daquele 
terreno, inclusive, Roberto tinha ganhado certos grãos raros de melões de Malta e os plantados ali.  
Emílio, inocente, planta seus grãos de favas naquele lugar, destruindo a plantação do pobre jardineiro 
(Ver ROUSSEAU, J-J. Emílio, ou Da Educação. São Paulo: Edipro, 2017b, p. 113 114). 



Contudo, o pensamento na infância não deve ser confundido com o raciocínio 

lógico-formal do adulto. Ele se dá num outro registro, mais próximo do sensível, do 

imaginativo,  da  curiosidade  espontânea.  Aqui  encontramos  uma  possível 

convergência com o movimento contemporâneo de Filosofia para Crianças:  se a 

filosofia  pode ser  entendida não apenas como sistema de conceitos,  mas como 

exercício de pensamento, de questionamento e de diálogo, então ela pode – e talvez 

deva – ser introduzida desde cedo. 

A proposta de Rousseau,  portanto,  não exclui  o  filosofar  na infância,  mas 

propõe um caminho próprio para esse filosofar,  respeitando o tempo da razão, a 

singularidade do mundo infantil e a importância de uma formação não artificializada. 

Com isso, a infância deixa de ser uma mera espera pela vida adulta e passa a ser  

compreendida  como  um  tempo  filosófico  em  si;  um  tempo  de  formação  da 

sensibilidade, da escuta, do vínculo com o mundo e consigo mesmo. 

Ao  propor  uma  educação  centrada  na  criança,  Rousseau  não  apenas 

modifica a forma de educar, mas também redefine o próprio conceito de infância.  

Trata-se de uma inflexão filosófica importante: a infância deixa de ser vista como uma 

mera transição para a vida adulta, um estado de falta ou incompletude e passa a ser 

compreendida como uma etapa singular e legítima da existência humana. Como já 

mencionado antes,  Kohan (2008, p.  12-13),  considera que essa nova concepção 

implica uma revisão profunda da antropologia filosófica clássica, que, desde Platão e 

Aristóteles,  associava a  infância  ao predomínio  das paixões,  da ignorância  e  da 

irracionalidade, exigindo, portanto, correção e repressão. 

O  autor  suíço  rompe  com  essa  lógica.  Ao  afirmar  que  “a  infância  tem 

maneiras de ver, de pensar e sentir que lhe são próprias; nada é menos sensato do 

que querer substituí-las pelas nossas” (2017b, p. 103), ele resgata o valor intrínseco 

da infância  e  denuncia  os  malefícios  de uma educação que força  a  maturidade 

precoce. Para o autor, é preciso preservar a sensibilidade, a curiosidade e o vínculo 

com a natureza, pois esses elementos são a base de uma formação moral genuína. A 

infância é o tempo de experimentar o mundo com o corpo, os sentidos e a imaginação 

e não de antecipar, de forma artificial, as exigências da razão adulta.



Há, inclusive, uma passagem que tem um tom de advertência, nela há um 

reforço explícito sobre a necessidade do cuidado com a infância e que, muitas vezes, 

certos avanços são futuros atrasos. Disse o autor genebrino: 

Respeitai a infância e não tenhais pressa em julgá-la, bem ou mal. Deixais as 
exceções revelarem-se, provarem-se, confirmarem-se por muito tempo antes 
de aplicar-lhes métodos particulares. Deixai agir a natureza por muito tempo 
antes de vós meter a agir em seu lugar, temendo contrariar suas operações. 
Dizeis conhecer o valor do tempo e não quereis perdê-lo? Não vedes que o 
perdemos muito mais empregando-o mal que não fazendo nada com ele, e 
que uma criança mal instruída se encontra mais distante da sabedoria que a 
que de nenhuma maneira se instruiu? Estais alarmado por vê-la consumir 
seus primeiros anos não fazendo nada! Como! Ser feliz não é nada? Pular, 
brincar, correr o dia todo não é nada? (Rousseau, 2017b, p. 123). 

Essa  valorização  da  infância  como  tempo  próprio,  e  não  como  simples 

carência, permite pensá-la como um espaço de formação do juízo, ainda que não nos 

moldes  da  racionalidade  lógica.  Como já  foi  dito,  em Emílio,  Rousseau  encena 

diversas  situações  em  que  o  jovem  protagonista  é  confrontado  com  dilemas, 

experiências  sensoriais  e  pequenas  descobertas.  Tais  experiências  não  são 

instruções  diretas,  mas  oportunidades  cuidadosamente  construídas  para  que  a 

criança desenvolva autonomia, reflexão e sensibilidade moral. A figura do preceptor 

(ou professor) aparece como mediador silencioso, que cria situações, mas não impõe 

respostas. 

É nesse ponto que se insinua, de forma ainda embrionária, uma possibilidade 

de filosofar na infância. Embora Rousseau não fale de “ensino de filosofia” em sentido 

formal para crianças, seu projeto educacional sugere que o pensamento filosófico 

pode emergir como experiência, como forma de lidar com o mundo, de observar, de 

questionar  e  de  sentir.  Não  se  trata  de  ensinar  conceitos7 como  “ontologia”  ou 

“epistemologia”, mas de cultivar o hábito de pensar com o mundo, e não apenas sobre 

o mundo. Isso nos permite ampliar a leitura de Rousseau: talvez o filosofar, entendido 

como atividade reflexiva e experiencial, já esteja presente desde cedo, mas de modo 

diferente da racionalidade adulta. 

7 Admitindo-se que tratamos do caso da educação básica brasileira, podemos pontuar que, segundo a 
Base Nacional Comum Curricular (BNCC), as aprendizagens essenciais visam o desenvolvimento de 
dez competências gerais. A competência é a mobilização de conhecimentos, habilidades, atitudes e 
valores para resolver demandas da vida, cidadania e trabalho. Ou seja, desenvolve-se a formação do 
estudante a partir dessas competências, os conteúdos fazem parte dessas competências. 



Assim, ao considerar a infância como o “sono da razão” (Rousseau, 2017b, p. 

123), o genebrino não a nega como sujeito pensante, mas como alguém cuja razão 

ainda não despertou plenamente. Isso não significa que não se pense, mas que se 

pensa de outro modo, em outras linguagens, mais próximas da sensibilidade, do corpo 

e do afeto. É possível, portanto, reconhecer na infância uma potência filosófica que, se 

respeitada, pode ser cultivada sem violência, sem antecipações forçadas, mas com 

escuta, presença e cuidado. 

Essa concepção prepara o terreno para uma reflexão contemporânea sobre o 

ensino de filosofia na infância. Se, para Rousseau, o filosofar na infância não deve ser 

forçado como conteúdo racional, mas pode emergir como experiência vivida, então 

surge uma pergunta inevitável: é possível ensinar filosofia a crianças nos dias de hoje 

sem trair o tempo da infância? Ou ainda: em que medida a filosofia pode se aproximar 

da  infância  sem  anular  sua  linguagem  própria?  Essas  questões  encontram 

ressonância nas iniciativas mais recentes do campo da Filosofia para Crianças, que 

surgem como tentativa de repensar não apenas o conteúdo, mas o próprio modo de 

fazer filosofia com e entre crianças. É esse movimento que será analisado na seção 

seguinte. 

3 ENSINO  DE  FILOSOFIA  PARA  CRIANÇAS  NUMA  PERSPECTIVA 

CONTEMPORÂNEA 

Se Rousseau,  no  século  XVIII,  lançou as  bases  para  uma educação que 

respeita  a  infância  como  tempo  singular  de  desenvolvimento,  o  movimento 

contemporâneo de Filosofia para Crianças (FpC) surge no século XX como uma 

tentativa sistemática de operacionalizar o filosofar na educação básica. O movimento 

que foi iniciado por Matthew Lipman, por volta dos anos 1970, assume um caminho 

ousado: o de introduzir explicitamente a prática filosófica no cotidiano infantil. Lipman, 

descontente com o ensino tradicional de filosofia, centrado na transmissão de história 

da filosofia e conceitos abstratos, desenvolveu um programa sistemático que visa 

cultivar o pensamento crítico, criativo e ético desde os primeiros anos de escolaridade.

Sua proposta não é que as crianças aprendam sobre filosofia, mas que façam 

filosofia,  engajando-se  em  diálogos  abertos,  investigações  coletivas  e 



questionamentos radicais sobre o mundo que as rodeia. No Brasil, os professores 

Walter Kohan e Maria Cirino, examinaram criticamente essa discussão e, além disso, 

introduziram uma dimensão mais existencial e menos instrumental do filosofar com 

crianças. 

Há, inclusive, uma passagem bastante marcante no livro do professor Kohan, 

Filosofia para Crianças (2008), que parece concatenar toda a nossa caminhada até 

agora, segundo o professor da UERJ, “uma verdadeira educação não pode deixar 

de ser filosófica e uma verdadeira filosofia não pode deixar de ser educativa” 

(Kohan, 2008, p. 21, grifo nosso). 

Kohan (2003, 2008), por sua vez, radicaliza em um sentido que se distancia 

da proposta de Lipman, o professor da UERJ vai defender que filosofar com crianças 

não deve ter  um fim utilitário  ou meramente cognitivo.  Embora Lipman e Kohan 

compartilhem o compromisso com um filosofar vivo e experiencial com crianças, suas 

abordagens  apresentam  nuances  significativas.  Enquanto  Lipman  estruturou  um 

programa pedagógico sistemático,  com novelas filosóficas e um método claro de 

comunidade  de  investigação  focado  no  desenvolvimento  do  pensamento  crítico, 

criativo e ético, Kohan reestrutura a proposta ao deslocar o foco de uma finalidade 

cognitiva ou instrumental. Para o professor da UERJ, filosofar com crianças é, antes 

de tudo, uma experiência de pensamento que nos permite um “devir-criança”, isto é, 

uma abertura ao inusitado, ao não sabido e ao espanto que caracterizam um modo de 

existir  mais livre e menos categórico. Assim, se Lipman oferece os instrumentos, 

Kohan convida a uma mudança de atitude. 

Sua  abordagem  (tratando-se  de  Kohan)  enfatiza  menos  a  aquisição  de 

habilidades e mais o encontro com o espanto e a construção de sentido por meio do 

diálogo. Nessa perspectiva, o professor não é um facilitador, mas um coinvestigador 

que também se põe em jogo, arriscando-se a pensar sem garantias prévias. 

Existe, é claro, um vasto repertório que dialogam com o objetivo desta seção: 

Apresentar a proposta de Filosofia para Crianças numa perspectiva contemporânea. 

Porém, para evitarmos a fadiga, vamos nos ater aos principais conceitos da Filosofia 

para Crianças, para nossa caminhada não ficar massante. 



Na prática, a FpC pode ser aplicada por meio de diversas estratégias, como a 

leitura compartilhada de histórias que envolvam dilemas éticos, jogos de imaginação 

ou discussões sobre conceitos como “justiça”, “amizade” ou “liberdade”. 

Essas atividades não apenas estimulam o raciocínio, mas também promovem 

o  desenvolvimento  emocional  e  social  das  crianças.  Uma sessão  de  FpC pode 

começar com a leitura de um conto provocador, como O Patinho Feio, seguida de 

perguntas abertas: O que é ser feio? Existe uma só maneira de ser belo? Como nos 

sentimos quando somos excluídos? O professor, então, media o diálogo, garantindo 

que todas as vozes sejam ouvidas, ajudando a reformular perguntas e a aprofundar 

argumentos. Outra estratégia é o uso de jogos filosóficos, como o “Jogo do Porquê” 

(onde crianças precisam dar razões para suas afirmações) ou a “Caixa de Mistérios” 

(que contém objetos enigmáticos para estimular a curiosidade)8. 

Naturalmente, a proposta de se fazer filosofia com crianças não está isenta de 

objeções. Uma crítica recorrente questiona a capacidade intelectual dos pequenos 

para lidar com abstrações complexas. Outra aponta o risco de a FpC substituir o 

conteúdo filosófico tradicional por um conjunto de habilidades dissociadas da história 

da filosofia. No entanto, os proponentes da FpC argumentam que se trata menos de 

antecipar conteúdos e mais de cultivar uma atitude investigativa e um pensamento 

autônomo que serão fundamentais em qualquer aprendizado posterior.  Longe de 

substituir o ensino de filosofia tradicional, a FpC atua como sua base preparatória e 

vital, mostrando que a filosofia pode começar não com respostas, mas com perguntas, 

e que essas perguntas surgem naturalmente na infância.

Vale notar que a FpC dialoga diretamente com as competências gerais da 

BNCC e também, por exemplo, com as Políticas de Ensino da Rede Municipal do 

Recife, que orientam práticas investigativas e dialógicas desde a Educação Infantil até 

o Ensino Fundamental. De modo especial, a FpC contribui para o desenvolvimento 

8 Note que esse parágrafo vai apontar uma série de metodologias que podem, sim, compor uma sessão 
de FpC, porém, e este é o ponto que o leitor tem que se atentar, não se trata das metodologias  
propostas por Lipman; pois como já vimos, seu sistema metodológico tem ferramentas já predefinidas e 
que Lipman achava imprescindíveis para o desenvolvimento da FpC. Sobre o uso destas ferramentas, 
como as novelas filosóficas, haverá críticas posteriores. 



das  competências  (BNCC):  2  (pensamento  científico,  crítico  e  criativo),  4 

(comunicação)  e  9  (empatia  e  cooperação),  promovendo  o  questionamento,  a 

argumentação e o diálogo como eixos formativos.

Ao favorecer o pensamento autônomo e o trabalho coletivo, a Filosofia para 

Crianças oferece um caminho filosófico e pedagógico concreto para implementar 

essas diretrizes curriculares nas etapas iniciais da escolarização, ampliando o espaço 

da filosofia para além de sua presença tradicional como disciplina no Ensino Médio 

(Brasil, 2018; Recife, 2021a; 2021b). 

Ainda na FpC, Lipman propôs a “comunidade de investigação” (Kohan, 2008, 

p. 35) como eixo metodológico central da FpC. Nela, crianças e educadores engajam-

se  coletivamente  na  busca  por  respostas  para  questões  filosóficas,  partindo  de 

estímulos  como  narrativas  e/ou  situações-problema.  O  objetivo  não  é  chegar  a 

respostas definitivas, mas exercitar o pensamento complexo por meio do diálogo.

 A comunidade de investigação, conceito central na proposta lipmaniana, é 

mais que uma técnica:  é uma microssociedade democrática em que as crianças 

aprendem a pensar juntas. 

Lipman  (1988)  define-a  como  um  espaço  dialógico  onde  se  exercitam  a 

escuta ativa,  a argumentação fundamentada e a revisão de ideias com base no 

contraditório. Seu objetivo não é chegar a consensos forçados, mas fazer florescer 

uma cultura questionadora e eticamente sensível. Para isso, Lipman desenvolveu uma 

série de materiais didáticos próprios, como as novelas filosóficas, por exemplo, a 

Pimpa9, que apresenta situações-problema acessíveis e instigantes para diferentes 

faixas etárias. 

Nesse contexto, o professor assume um papel de facilitador,  que instiga a 

reflexão, reformula perguntas e garante um ambiente de escuta e respeito mútuo. Isto 

nos lembra bastante o que foi abordado na seção anterior; algo que foi muito bem 

discutido por Cambi (1999), Rousseau ganha uma influência grande nas práticas 

educacionais posteriores a ele, embora Emílio tenha sido um sucesso comercial, o 

9 No título original, em inglês, Pixie. Consultamos a tradução da Sociedade Portuguesa de Filosofia. (Ver 
LIPMAN, M. Pimpa. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Filosofia, 1995). 



livro trouxe muita dor de cabeça para seu autor na época, ele foi  proibido e até 

queimado em praça pública, além de fazer que Rousseau fosse perseguido por quase 

toda França e Suíça. 

A influência do genebrino está justamente no papel do educador e da criança 

no  ambiente  educacional,  a  FpC  segue  um  modelo  análogo  ao  conceito  que 

descrevemos na seção anterior, do professor como uma espécie de mediador, que 

incentiva a investigação e a curiosidade nas crianças. 

É  muito  importante,  neste  ponto,  considerar  as  contribuições  críticas  da 

professora Maria Reilta Dantas Cirino, pesquisadora da Universidade do Estado do 

Rio  Grande  do  Norte  (UERN)  e  referência  nacional  no  campo  da  filosofia  com 

crianças. Em sua tese Filosofia com crianças: cenas de experiência em Caicó (RN), 

Rio de Janeiro (RJ) e La Plata (Argentina) (2016), Cirino propõe uma leitura cuidadosa 

da  prática  filosófica  na  infância,  destacando  tanto  as  potencialidades  quanto  as 

limitações do modelo proposto por Matthew Lipman. Sua pesquisa, marcada por uma 

forte dimensão empírica e hermenêutica, parte de experiências concretas em escolas 

públicas e problematiza o modo como a Filosofia para Crianças tem sido, muitas 

vezes,  aplicada  de  forma  tecnicista,  distanciando-se  de  seu  sentido  original  de 

abertura ao pensamento e à experiência. 

A professora argumenta que, ao ser incorporada de modo instrumental  ou 

voltada  apenas  ao  desenvolvimento  de  habilidades  cognitivas,  a  Filosofia  para 

Crianças corre o risco de tornar-se uma “receita” pedagógica, isto é, um método de 

treinamento racional que ignora a densidade ética, estética e, até mesmo, política da 

infância. Cirino (2020) sustenta que o filosofar com crianças não deve ser reduzido a 

um  exercício  de  argumentação  lógica,  mas  entendido  como  um  encontro  que 

transforma simultaneamente crianças e educadores,  exigindo escuta,  presença e 

sensibilidade. Seu questionamento, portanto, não é uma recusa ao projeto de Lipman, 

mas uma tentativa de resgatá-lo de usos empobrecidos, reconectando-o à experiência 

viva do pensamento.

A  partir  dessa  perspectiva,  Cirino  propõe  uma  mudança  significativa  de 

ênfase: mais do que uma filosofia para crianças, orientada por materiais e currículos 



predefinidos (como os materiais desenvolvidos por Lipman), trata-se de uma filosofia 

com crianças,  que  emerge  das  próprias  situações  e  linguagens  da  infância.  Tal 

deslocamento aproxima-se do que Kohan denomina “devir-criança”, um filosofar que 

se abre ao inesperado, ao sensível e ao tempo próprio da infância, mas o faz com uma 

preocupação prática e política: repensar o lugar da filosofia na escola pública e o papel 

do professor como coinvestigador. Ao inserir a experiência concreta no centro da 

reflexão,  a  crítica  metodológica da professora amplia  o  campo da Filosofia  para 

Crianças, oferecendo um contraponto fecundo às propostas mais estruturadas de 

Lipman  e  um  caminho  que  dialoga  com  o  respeito  ao  desenvolvimento  natural 

defendido por Rousseau. 

Assim, tendo apresentado os contornos da Filosofia para Crianças em sua 

perspectiva contemporânea, torna-se agora possível e necessário confrontá-la com a 

visão de infância e educação legada por Rousseau. Essa análise, com contornos 

filosóficos, nos permitirá identificar não apenas ressonâncias, mas também tensões e 

limites, elucidando em que medida é possível articular uma prática filosófica com 

crianças  que  honre  tanto  o  respeito  pelo  desenvolvimento  natural  proposto  pelo 

genebrino quanto a potência questionadora e dialógica defendida pelo movimento 

contemporâneo. 

4 LIMITES  E  POSSIBILIDADES  DO  ENSINO  DE  FILOSOFIA  PARA 

CRIANÇAS A PARTIR DE ROUSSEAU NUMA PERSPECTIVA CONTEMPORÂNEA 

Se, por um lado, Rousseau forneceu os alicerces filosóficos para se pensar 

uma educação que respeita o tempo singular da infância, e se, por outro, o movimento 

contemporâneo de Filosofia para Crianças (FpC) operacionalizou metodologias para a 

prática do filosofar na escola, impõe-se agora a tarefa de promover um diálogo crítico 

entre esses dois universos. 

Este diálogo, longe de buscar uma simples harmonização, pretende elucidar 

as tensões fruitivas, os limites e as possibilidades que surgem quando se procura 

articular a visão rousseauniana de infância com as propostas concretas de ensino de 

filosofia para crianças. Até que ponto a “educação negativa” e o “sono da razão” são 



compatíveis com a ideia de uma “comunidade de investigação”? É possível herdar o 

espírito de Rousseau traindo, de certa forma, a sua letra? 

Esta seção se dedicará a investigar esses questionamentos, argumentando 

que  a  concepção  de  infância  em  Rousseau  não  apenas  não  inviabiliza,  mas, 

devidamente interpretada, fundamenta e exige um exercício filosófico com crianças, 

desde que este exercício se distancie de uma transmissão doutrinal e se aproxime de 

uma experiência viva de pensamento, tal como prenunciado no próprio Emílio. 

O  leitor,  após  uma  análise  atenta,  pode  perceber  que  a  Filosofia  para 

Crianças  herda  e  operacionaliza  princípios  centrais  da  educação  negativa 

rousseauniana. O primeiro e mais evidente é o protagonismo da criança. Assim como 

Rousseau  retira  o  preceptor  do  centro  do  processo  e  coloca  Emílio  e  suas 

experiências como motor da aprendizagem, a FpC descentra o professor e coloca a 

comunidade  de  investigação,  impulsionada  pela  curiosidade  e  pelo  diálogo  das 

crianças, como coração da prática filosófica. 

O professor,  tanto em Rousseau quanto em Lipman e Kohan, assume um 

papel de mediador discreto, cuja função não é doutrinar, mas criar condições, formular 

perguntas provocadoras e garantir um ambiente onde o pensamento possa florescer 

de forma autônoma. A famosa passagem das favas com o jardineiro Roberto é, em sua 

essência,  uma  sessão  rudimentar  de  FpC:  um  problema  concreto  leva  a  uma 

descoberta conceitual através da experiência e do diálogo. 

Em segundo lugar,  a  FpC compartilha  com Rousseau a  desconfiança  em 

relação  à  racionalização precoce e  abstrata.  A comunidade de investigação não 

começa com definições de “justiça” ou “verdade”; ela parte de narrativas, experiências 

sensíveis e jogos, estratégias que estão em perfeita sintonia com a afirmação de 

Rousseau de que o mundo sensível é o primeiro livro da criança. 

O objetivo não é que as crianças digam “Platão definia a justiça como…”, mas 

que elas, partindo de suas próprias vivências e conflitos, construam coletivamente 

seus próprios caminhos de pensamento sobre o que é justo. Isso ecoa diretamente o 



projeto educacional rousseauniano, que valoriza o processo de descoberta sobre a 

posse de respostas prontas. 

E  não  é  de  se  estranhar  que  há  uma convergência  profunda  no  que  diz 

respeito à formação do juízo. Para Rousseau, a meta não era encher a mente de 

Emílio com dados, mas formar seu juízo para que soubesse navegar o mundo de 

forma autônoma e virtuosa. Da mesma forma, a FpC, especialmente na vertente 

lipmaniana, não tem como objetivo central a aquisição de conteúdos filosóficos, mas o 

desenvolvimento de habilidades de pensamento crítico, criativo e ético, ou seja, a 

capacidade de julgar bem. Ambas as propostas visam uma formação integral  do 

sujeito,  e  não  meramente  intelectual.  O  autor  genebrino  insistia  nessa  ideia  de 

formação do juízo: 

Quando vejo que, na idade de maior atividade, limitamos os jovens a estudos 
puramente especulativos e que depois, se a menor experiência, eles são de 
repente jogados no mundo e nos negócios, penso que não chocamos menos 
a razão que a natureza, e não fico mais surpreso que tão poucas pessoas 
saibam se conduzir (Rousseau, 2017b, p. 292). 

Rousseau, ironicamente, atribui um valor negativo aos livros: “Odeio os livros; 

ensinam apenas a falar do que não sabemos” (Rousseau, 2017b, p. 216). Eis aqui 

uma aparente contradição, vinda de um autor de tantas obras de fama internacional.

No entanto, vemos que na FpC temos os livros como recursos e bases para a 

formação  das  crianças  durante  suas  caminhadas  filosóficas.  Claro,  aqui  nos 

percebemos a distância entre os tempos dos autores que aqui lidamos; Rousseau, 

análogo a Sócrates, desconfia do papel e da pena, Kohan e Lipman enxergam no 

papel e na caneta um potencial de transformação. O suíço viveu no Século das Luzes, 

Kohan  vive  e  Lipman  viveu  em um mundo  que  sofreu  tantas  mudanças  que  o 

genebrino jamais imaginou, porém o autor do Contrato Social já dava indícios sobre as 

revoluções que estavam por vir, e que era impossível prever ou prevenir o que pode 

acontecer às crianças e que não seria possível que o que fosse tratado no seu modo 

pudesse, também, ser reproduzido em todos os tempos, embora o trecho tenha um 



tom profético – que é muito comum na literatura rousseauniana – podemos ter uma 

ideia nítida do que ele quis dizer10: 

Confiais na ordem atual da sociedade, sem imaginar que esta ordem está 
sujeita a revoluções inevitáveis e que vos é impossível prever e prevenir a que 
pode concernir a vossos filhos. O nobre se torna plebeu, o rico se torna pobre, 
o monarca se torna súdito: seriam os golpes do destino raros a ponto de vos 
dar certeza de estar imune a eles? Aproximamo-nos do estado de crise e do 
século das revoluções. Quem pode dizer o que acontecerá então convosco? 
Tudo que os homens fizeram os homens podem destruir:  não há traços 
indeléveis além dos que imprime a natureza, e a natureza não faz nem 
príncipes, nem ricos e nem grandes senhores (Rousseau, 2017b, p. 229, 
grifo nosso). 

No entanto, um diálogo crítico exige que se olhe também para as tensões. A 

principal delas reside na natureza da socialização do pensamento. Rousseau idealiza 

um processo educativo profundamente individualizado, centrado na relação quase 

simbiótica entre um preceptor e seu aluno. A FpC, por sua vez, é intrinsecamente 

colectiva e social. 

A “comunidade de investigação” é seu eixo. Será que o modelo comunitário 

de Lipman, com seu debate de ideias e confronto de perspectivas, poderia ser visto, 

por uma leitura estrita de Rousseau, como uma forma de “socialização precoce” que 

corrompe a pureza do juízo individual, expondo a criança demasiado cedo às opiniões 

alheias e aos vícios da sociedade? Esta é uma tensão real que precisa ser admitida.

Outra tensão potencial está no risco de instrumentalização. Apesar de suas 

boas intenções, uma prática de FpC mal conduzida pode cair na armadilha contra a 

qual Rousseau mais alertava: a da artificialidade. Se os jogos e diálogos filosóficos se 

tornarem meros exercícios escolares desvinculados do interesse genuíno da criança, 

ou  pior,  se  forem  cooptados  por  uma  lógica  utilitarista  de  "desenvolvimento  de 

habilidades" para o mercado, estarão a trair o princípio da educação negativa. A 

advertência de Rousseau sobre não apressar a infância e valorizar o "não fazer nada" 

10 A ideia de que a educação deve acompanhar seu tempo. Embora a citação seja do livro III de Emílio, 
essa ideia já é explicita no começo do livro I. Rousseau também quebra com o essencialismo ao afirmar 
que a natureza não fabrica reis ou príncipes. As crianças ao aprender filosofia e, consequentemente a 
filosofar, ou até mesmo no movimento reverso, traduzem majestosamente as intenções de Rousseau 
de formar pessoas autônomas. 



é um lembrete crucial para que a FpC não se torne mais uma atividade que roube da 

criança o seu tempo de ser criança. 

Superar essas tensões exige ir  além de uma leitura literal  de Rousseau e 

capturar o espírito de sua filosofia. Apesar do método individualizado, o que Rousseau 

propõe  é  uma  educação  para  a  autonomia  do  pensamento.  A comunidade  de 

investigação, quando bem facilitada, não é a corrupção social que ele temia, mas sim 

o seu antídoto: é um espaço protegido onde se exercita a autonomia do pensamento 

de forma colectiva. É uma socialização que não impõe valores, mas que os põe em 

questão. Longe de corromper o juízo, fortalece-o no confronto com a diversidade de 

perspectivas. 

Quanto  ao  risco  de  artificialidade,  a  resposta  está  na  própria  atitude  do 

facilitador, que deve se inspirar mais no preceptor de Emílio e na abertura ao “devir 

criança”  proposta  por  Kohan do que num currículo  rígido.  A FpC deve ser  uma 

extensão natural da curiosidade infantil, e não uma interrupção artificial do brincar. Ela 

deve surgir das perguntas das crianças, do espanto diante do mundo, tal como as 

experiências de Emílio surgiam de suas necessidades e interesses imediatos.

Dessa forma,  conclui-se que a famosa afirmação “a infância é o sono da 

razão” não deve ser lida como uma proibição ao filosofar, mas como um chamado a 

um filosofar adequado à infância. Um filosofar que não é o sono do pensamento, mas 

sim  um  pensamento  que  sonha  acordado,  um  pensamento  sensível,  corporal, 

imaginativo e investigativo. A FpC, em sua melhor expressão, é a contemporização 

desse chamado. Ela não força o despertar precoce da razão conceptual adulta; pelo 

contrário, ela valoriza e cultiva a forma peculiar de racionalidade infantil, fazendo da 

infância não um “sono” passivo, mas um tempo de vigília filosófica própria, onde se 

exerce aquela “atitude diante do mundo” que Rousseau tão bem prenunciou. 

4 CONCLUSÃO 



Este  trabalho  partiu  do  questionamento  sobre  a  possibilidade  de  ensinar 

filosofia para crianças a partir da concepção rousseauniana de infância, resumida na 

emblemática  expressão  “a  infância  é  o  sono  da  razão”.  Para  responder  a  esse 

questionamento,  foi  necessário,  primeiramente,  investigar  a  fundo  o  conceito  de 

infância e o projeto de educação negativa em Rousseau, para, em seguida, contrastá-

lo com as proposições do movimento contemporâneo de Filosofia  para Crianças 

(FpC). 

A  análise  crítica  demonstrou  que,  embora  existam  tensões  aparentes, 

notadamente entre o método individualizado de Rousseau e a natureza coletiva da 

“comunidade de investigação” lipmaniana, e entre a aversão aos livros e a utilização 

de narrativas na FpC, a articulação entre ambos não apenas é possível como é 

fundamentada pelo espírito da filosofia rousseauniana. 

A famosa metáfora do “sono da razão” não é uma vedação ao filosofar, mas 

uma exigência de um filosofar  adequado à infância:  um exercício  vivo,  sensível, 

experiencial e não doutrinal, que privilegia a formação do juízo sobre a acumulação de 

conceitos. 

Nesse  sentido,  a  FpC,  em  sua  melhor  expressão,  emerge  como  uma 

contemporização necessária e legítima do projeto de Rousseau, pois operacionaliza, 

em um contexto social e escolar, aquele “filosofar como atitude diante do mundo” que 

já estava prenunciado nas experiências vividas pelo menino Emílio. 

Conclui-se que o legado de Rousseau à FpC é, antes de tudo, um chamado à 

responsabilidade: o de garantir que a filosofia na infância seja um tempo de vigília 

filosófica própria, de escuta, espanto e pensamento que sonha acordado, e não mais 

uma antecipação violenta de uma racionalidade adulta e desconectada da experiência 

infantil. 

Talvez a maior prova do sucesso dessa empreitada educativa não esteja em 

um tratado, mas na voz do próprio educando. Anos depois de sua formação, é o 

próprio Emílio quem, ao se dirigir ao seu preceptor, sintetiza o profundo vínculo e a 

dívida de uma educação que soube respeitar seu tempo e despertar seu ser: 



Essas páginas não chegarão às suas mãos, não posso ter essa esperança. 
Irão,  sem dúvida,  perecer  sem serem lidas por  homem algum: mas não 
importa, estão escritas, eu as colijo, eu as reúno, sigo escrevendo e é a você 
que as dirijo: é para você que quero traçar essas preciosas lembranças que 
alimentam e desolam meu coração; é a você que quero prestar contas de 
mim, de meus sentimentos, de minha conduta, deste coração que você me 
deu (Rousseau, 2010a, p. 24). 

Dessa forma,  este trabalho buscou contribuir  para o campo do Ensino de 

Filosofia ao argumentar que a visão de Rousseau não é um obstáculo,  mas um 

alicerce para uma prática filosófica com crianças que respeita seu desenvolvimento 

natural e que, no longo prazo, busca formar não apenas um bom raciocínio, mas um 

coração  que  sabe  prestar  contas  de  si  mesmo.  Pesquisas  futuras  poderiam se 

debruçar sobre a aplicação prática desta articulação teórica em salas de aula reais, 

investigando seus desafios e efeitos concretos. 



REFERÊNCIAS

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018.

CAMBI, F. História da Pedagogia. São Paulo: Editora UNESP, 1999. (p. 342-357).

CANTALICE, G. de F. B. da S.; CIRINO, M. R. D. Filosofia e infância: formação 
docente para atuar em filosofia para/com crianças. Revista Digital de Ensino de 
Filosofia – REFilo, [S. l.], v. 6, p. e18/ 1–13, 2020. DOI: 10.5902/2448065746930. 
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/46930. Acesso em: 9 out. 
2025. 

CASSIRER, E. A Questão Jean-Jacques Rousseau. São Paulo: Editora UNESP, 
1999. 

CIRINO, M. R. D. Filosofia com crianças: cenas de experiência em Caicó (RN), 
Rio de Janeiro (RJ) e La Plata (Argentina). Rio de Janeiro: NEFI, 2016. Disponível 
em: https://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php Acesso em: 18 abr. 2025 

DENT, N. J. H. Dicionário Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1996.

KOHAN, W. A infância da Educação: o conceito devir-criança. Revista Educação 
Pública, Rio de Janeiro, v. 2, nº 1, 31 de dezembro de 2005. Disponível em: 
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/2/1/a-infancia-da-educacao-o-conceito 
devir-crianca Acesso em: 14 abr. 2025. 

KOHAN, W. Filosofia Para Crianças. Rio de Janeiro: Lamparina, 2008.

KOHAN, W. Infância. Entre Educação e Filosofia. Belo Horizonte: Autêntica, 2003.

LIPMAN, M. Philosophy Goes to School. Philadelphia: Temple University Press, 
1988. 

LIPMAN, M. Pimpa. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Filosofia, 1995. 

MONTAIGNE, M. Ensaios. São Paulo: Nova Cultural, 2000. v. 1. (p. 137-174). 

OVÍDIO. As Metamorfoses. Rio de Janeiro: Ediouro, 1983. 
RECIFE. POLÍTICA DE ENSINO DA REDE MUNICIPAL DO RECIFE ENSINO 
FUNDAMENTAL 1º AO 9º ANO. Recife, 2021a. Disponível em: 
https://www.recife.pe.gov.br/efaerpaulofreire/sites/default/files/Ensino%20Fundament 
al%201%C2%BA%20ao%209%C2%BA%20ano_Pol%C3%ADtica%20de%20Ensino 
%20RMER%202021.pdf Acesso em: 25 mai. 2025. 

RECIFE. POLÍTICA DE ENSINO DA REDE MUNICIPAL DO RECIFE EDUCAÇÃO 
INFANTIL. Recife, 2021b. Disponível em: http://eferpaulofreire.recife.pe.gov.br/wp 25 
content/uploads/2022/04/Educacao-Infantil-Politica-de-Ensino-RMER-2021.pdf 
Acesso em: 25 mai. 2025. 



ROUSSEAU, J-J. As Confissões. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018. 

ROUSSEAU, J-J. Discurso Sobre as Ciências e as Artes. São Paulo: Nova 
Cultural, 2005. v. 2. (Coleção Os Pensadores). 

ROUSSEAU, J-J. Discurso Sobre a Origem e os Fundamentos da Desigualdade 
Entre os Homens. Porto Alegre: L&PM Pocket, 2017a. 

ROUSSEAU, J-J. Do Contrato Social. São Paulo: Nova Cultural, 2000. v. 1. 
(Coleção Os Pensadores). 

ROUSSEAU, J-J. Émile e Sophie ou Os Solitários. São Paulo: Hedra, 2010a. 

UFPE. A Instituição. Disponível em: https://www.ufpe.br/institucional/a-instituicao 
Acesso em: 20 jun. 2025. 


