
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO - CAC 

DEPARTAMENTO DE ARTES 

CURSO SUPERIOR DE LICENCIATURA EM DANÇA 

 

 

 

 

TALITA PALOMA DE LIMA SACRAMENTO  
 

 

(DES)CABELADA: Corpo, cabelo e dança  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2025 



 

 

 

TALITA PALOMA DE LIMA SACRAMENTO  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(DES)CABELADA: Corpo, cabelo e dança  
 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Dança da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção do 
título de Licenciada em Dança. 
Orientadora: Profa. Dra. Maria Acselrad 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2025 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                      
 



 

 

TALITA PALOMA DE LIMA SACRAMENTO 

 

 

 

(DES)CABELADA: Corpo, cabelo e dança  
 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado ao Curso de Licenciatura em 
Dança da Universidade Federal de 
Pernambuco, como requisito parcial para 
obtenção do título de Licenciada em 
Dança. 
 

Aprovado em:  10  /  12   / 2025 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________ 

Profa. Dra. Maria Acselrad (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

____________________________________________ 

Prof. Ms.  Alexsander Barbozza da Silva (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

____________________________________________ 

Profa. Dra. Ivana Delfino Motta (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Sergipe 



 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este memorial às minhas ancestrais, visíveis 

e invisíveis, cujos fios, histórias e silêncios abriram 

caminho para que eu pudesse existir, dançar e 

resistir. À menina que um dia acreditou que 

precisava caber e à mulher que encontrou coragem 

para se reinventar, renascer e honrar o próprio 

corpo. Dedico também às professoras que me 

formaram, às alunas que me atravessaram, e à 

dança — que me acolheu quando eu não sabia 

onde ficar. Ao meu cabelo, território simbólico de 

memórias e transformações, que me ensinou sobre 

identidade, liberdade e potência. À minha família, 

que fez parte dessa travessia mesmo quando não 

compreendeu meus passos. Que este trabalho 

honre tudo o que herdei, tudo o que curei e tudo o 

que ainda dançará em mim. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço, antes de tudo, a Deus, pela minha vida, pela força que me sustenta e pela 

oportunidade de seguir aprendendo e me reconstruindo a cada ciclo. 

À minha ancestralidade, que me acompanhou dentro e fora do universo acadêmico, 

soprando intuições, abrindo caminhos e me lembrando de que não caminho só. 

À minha orientadora, professora Dra. Maria Acselrad, pela paciência, pela escuta 

generosa, pela compreensão em momentos difíceis e por acreditar na potência deste 

memorial desde o início. 

Aos professores que aceitaram compor a banca avaliadora, pela disponibilidade, pelo 

cuidado e pela generosidade em dedicar tempo e olhar atento ao meu trabalho. 

Aos meus familiares e amigos, que me acolheram com palavras, presença, conversas 

e motivação quando o percurso parecia pesado demais. 

Aos professores do curso de Licenciatura em Dança, por cada ensinamento que 

extrapolou as fronteiras das disciplinas e ampliou meu modo de ver, sentir e pensar a 

dança. 

E agradeço a mim mesma — pela coragem de continuar, mesmo diante dos inúmeros 

percalços que surgiram ao longo do caminho; por reaprender rotas, refazer trajetos e, 

ainda assim, permanecer fiel ao propósito que me trouxe até aqui. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Você ri da minha pele 
Você ri do meu cabelo 
Saravá, sou sarará, e assim 
quero sê-lo (quero sê-lo) 
Já é tempo de sonhar, superar 
o pesadelo 
Ninguém mais vai nos calar e 
acorrentar o meu tornozelo 
Sou Rainha de Sabá 
A coroa é o meu cabelo 
O meu canto milenar 
Ninguém pode interrompê-lo.” 

— Negra Li, “Raízes” 



 

 

 

RESUMO 

 

O presente memorial emerge da experiência da autora enquanto mulher negra, 

intérprete-pesquisadora e docente em formação, e propõe uma investigação crítica 

sobre as relações entre corpo, cabelo e dança como territórios de memória, expressão 

e resistência. A narrativa autobiográfica centra-se no processo de transição capilar 

que culminou, em 2016, no gesto de raspar a cabeça — experiência que acionou um 

profundo movimento de autorreconhecimento e redefiniu a relação da autora com a 

dança do ventre, prática que atravessa sua trajetória desde os 18 anos. A criação da 

performance (Des)Cabelada (2018) configura-se como um marco estético, político e 

existencial: um rito poético no qual perucas, bonecas e uma casa-templo compõem a 

dramaturgia de uma travessia que tensiona padrões hegemônicos de beleza, 

problematiza normativas coloniais sobre o corpo feminino e reinscreve o cabelo como 

símbolo de potência, liberdade e renascimento. Do ponto de vista metodológico, o 

trabalho adota a escrita autobiográfica como procedimento de pesquisa, em diálogo 

com a autoetnografia e com a fenomenologia do corpo vivido. Essa escrita de si 

articula-se às noções de escrevivência (Evaristo, 2005) e de teorizar a experiência 

(bell hooks, 2013), compreendendo a experiência corporal como fonte legítima de 

conhecimento e o corpo dançante como sujeito que sente, elabora e produz saber. Ao 

entrelaçar memória, criação artística e reflexão teórica, o memorial busca 

compreender como o cabelo opera enquanto texto sensível e como o corpo em dança 

se constitui como território de insurgência, elaboração e expressão. 

 

Palavras-chave: Corpo; Cabelo; Dança do Ventre; Transição Capilar; Identidade; 

Racismo.  



 

 

ABSTRACT 

 

 

This memoir emerges from the author's experience as a Black woman, interpreter-

researcher, and teacher in training, and proposes a critical investigation into the 

relationships between body, hair, and dance as territories of memory, expression, and 

resistance. The autobiographical narrative focuses on the hair transition process that 

culminated in 2016 with the act of shaving her head—an experience that triggered a 

profound movement of self-recognition and redefined the author's relationship with 

belly dancing, a practice that has been part of her life since she was 18. The creation 

of the performance (Des)Cabelada (2018) is configured as an aesthetic, political, and 

existential landmark: a poetic rite in which wigs, dolls, and a temple-house compose 

the dramaturgy of a journey that challenges hegemonic beauty standards, 

problematizes colonial norms about the female body, and reinscribes hair as a symbol 

of power, freedom, and rebirth. From a methodological point of view, the work adopts 

autobiographical writing as a research procedure, in dialogue with autoethnography 

and the phenomenology of the lived body. This self-writing articulates with the notions 

of "writing-life" (Evaristo, 2005) and theorizing experience (bell hooks, 2013), 

understanding bodily experience as a legitimate source of knowledge and the dancing 

body as a subject that feels, elaborates, and produces knowledge. By intertwining 

memory, artistic creation, and theoretical reflection, the memoir seeks to understand 

how hair operates as a sensitive text and how the dancing body constitutes itself as a 

territory of insurgency, elaboration, and expression.  

 

 

 

 

 

Keywords: Body; Hair; Belly Dance; Hair Transition; Identity; Racism. 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Figura 1–       Com a professora Maria Zilda Mendes………………………………… 26  

Figura 2 –      Com a professora Hannah Costa ……………………………………….27  

Figura 3 –      Professoras Lu Zambak (direita) e Ângela Cheirosa (esquerda)...…..28  

Figura 4 –      Madame Badia Massabni ....................................................................31 

Figura 5 -       Tahya Karioca, Samya Gama e Naima Akef ……………………….….32 

Figura 6 –     Cartograma de localização dos países-membros da Liga dos Estados 

Árabes. Elaborado por Paulo Roberto Vela Júnior………………………………….....33 

Figura 7 -       Khaleege …………………………………………………………………..34 

Figura 8 -       Kawliya ………………………………………………………………….…35      

Figura 9 -      “Trajetória em movimento: diferentes fases do meu corpo, dos meus 

cabelos e da minha dança em uma mesma história. Cada foto registra não apenas 

técnicas e figurinos, mas modos de existir que se transformam - e que seguem 

escrevendo o meu lugar na dança” …………………………………………………….37 

 Figura 10 –   Com Félix Oliveira…………….………………………………………….43 

 Figura 11  –  “ Quando a máquina tocou minha cabeça, não foi só o cabelo que 

caiu: caiu o peso de anos. Ficou a liberdade”……………………….…………….….44 

 Figura 12  -  “Minhas fases, meus cortes, minhas escolhas: o caminho até me ver 

por inteiro” ………………………………………………………………………………..44 

Figura 13  -  “Encoberta, eu carregava o peso de me ver sem me enxergar. O tecido 

apenas tornava visível o que sempre me apagou”. ”..............................................47 

Figura 14 -  “Desnudo o rosto, desnudei também o medo. Sem cabelo, aparecia 

inteira”.....................................................................................................................48 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

 

ENTRE ESTÉTICA E RESISTÊNCIA, OS FIOS QUE COMPÕEM ESTE MEMORIAL: 

UMA INTRODUÇÃO……………..............................................................11 

1         O CABELO ENQUANTO CORPO: ESTÉTICA, MOVIMENTO E SENTIDO ...........18  

1.1     O corpo vivido e o gesto que pensa................................................................18 

1.2      Cabelos  em movimento: danças e representações estéticas  .....................20 

1.3.     Dança do ventre, corpo e cabelo: um breve percurso histórico………….......25 

 

2          ENTRE FIOS E MEMÓRIAS: UM CORPO EM TRANSIÇÃO......................38 

 

2.1       O corpo que lembra: infância, química e espelhos.......................................38 

2.2       Quando o corpo se liberta: o gesto de raspar e a potência da escolha........41 

2.3       (Des)Cabelada: processo de criação e danças da liberdade .......................45 

 

O CORPO QUE SE (RE)ESCREVE: CONSIDERAÇÕES DE UMA TRAVESSIA...51 

 

REFERÊNCIAS.........................................................................................................54   

  



11 

 

ENTRE ESTÉTICA E RESISTÊNCIA, OS FIOS QUE COMPÕEM ESTE MEMORIAL: 

UMA INTRODUÇÃO 

 

    Há questões que se anunciam lentamente. Outras permanecem adormecidas por 

anos, até que uma experiência, um corte, um gesto ou uma dança as despertAs 

inquietações que atravessam este memorial — sobre o corpo, a estética e os fios que 

carregamos, visíveis ou não — não tiveram origem no espaço acadêmico, mas foram 

se constituindo ao longo da vida: nas salas de aula, nos estúdios de dança, diante dos 

espelhos, nas transições, nos silêncios e nos enfrentamentos cotidianos que 

atravessam uma mulher negra em movimento. 

   Durante minha primeira formação acadêmica, entre os anos de 2009 e 2012, no 

curso de Licenciatura em Educação Física pela Universidade de Pernambuco (UPE), 

essas questões já estavam presentes, ainda que não nomeadas. Eu vivia a dança, 

encantava-me pelo corpo e por suas potências expressivas, mas não imaginava que 

minhas próprias vivências — especialmente aquelas atravessadas pela transição 

capilar, pelo racismo e pelos processos de colonização estética1 — pudessem se 

tornar matéria de investigação acadêmica. Naquele período, minha preocupação 

estava mais voltada para a adaptação, o pertencimento e a permanência nos espaços 

institucionais do que para a escuta sensível do que meu corpo tentava comunicar. 

   Foi apenas quase uma década depois, ao ingressar na segunda graduação, em 

Licenciatura em Dança pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), no período 

de 2022 a 2025, que essas inquietações retornaram com força, pedindo passagem. O 

contato com novos referenciais teóricos, experiências formativas e, sobretudo, com 

professoras que reconheciam a experiência como conhecimento possibilitou que 

dores antigas e potências silenciadas ganhassem vocabulário. 

   Nesse contexto, compreendi que as vivências relacionadas ao meu cabelo — da 

infância à vida adulta, culminando no gesto de raspar a cabeça — não se restringiam 

a uma experiência individual, mas integravam uma trama histórica, política e estética 

                                                           
1  Neste memorial, o termo “colonização estética” é utilizado para designar os processos históricos e 

simbólicos por meio dos quais padrões eurocêntricos de beleza, corpo e expressão foram naturalizados 
como universais, produzindo a desvalorização, o apagamento ou a subalternização de outras 
corporeidades, saberes e modos de existir. Trata-se de uma noção construída no diálogo com 
perspectivas críticas e decoloniais sobre corpo, raça e estética, articulada à experiência vivida da 
autora. 



12 

 

que atravessa a vida de muitas mulheres negras, especialmente no campo da dança. 

É dessa confluência entre vida, corpo, gesto e memória que este memorial nasce. 

  A presente pesquisa emerge da vivência da autora enquanto mulher negra, dançante 

e docente em formação, e propõe uma reflexão crítica sobre as relações entre corpo, 

cabelo e dança nos campos da Educação, da Arte e da Dança. Parte-se do 

entendimento de que o corpo é território de memórias e significações e de que o 

cabelo, para além de um atributo estético, constitui parte indissociável da 

corporeidade, configurando-se como símbolo de identidade, ancestralidade2 e 

resistência. 

   Nesse sentido, a educação ocupa lugar central neste memorial, compreendida não 

apenas como espaço de transmissão de saberes formais, mas como campo de 

formação ética, política e sensível. Como apontam Ribeiro, Pereira e Santos (2025), 

a educação constitui base fundamental para a transformação social e para o 

enfrentamento do racismo, pois é por meio dela que se constroem novas 

mentalidades, a partir da valorização da diversidade, da inclusão e do respeito às 

diferenças. 

    Assim, compreender o corpo que dança e o cabelo que se afirma como territórios 

educativos implica reconhecer que pequenas ações pedagógicas podem 

desencadear processos profundos de conscientização e mudança, ampliando modos 

de existir, perceber e ensinar. 

  A motivação pessoal para a escrita deste memorial nasce do desejo de compreender 

como gestos corporais atravessados por processos históricos, sociais e educativos — 

especialmente o ato de raspar a cabeça — podem se constituir como ações políticas 

e poéticas, reconfigurando a experiência da dança, da docência e os modos de existir 

no mundo. 

    A escolha do tema justifica-se pela necessidade de problematizar as dimensões 

simbólicas, sociais e subjetivas envolvidas nas relações entre corpo, cabelo e dança, 

frequentemente negligenciadas nos espaços formais de ensino e criação artística, 

como escolas regulares e academias de dança. Ao compreender o cabelo como 

                                                           
2  Ao longo deste memorial, o termo ancestralidade não é compreendido como uma noção abstrata ou 

meramente simbólica, mas como um conjunto de memórias, saberes e práticas que atravessam o corpo 
e se atualizam no presente. Trata-se de uma herança viva, transmitida por gestos, afetos, modos de 
existir e práticas culturais, especialmente nos corpos negros, marcados por processos históricos de 
silenciamento e resistência. A ancestralidade, aqui, manifesta-se como memória corporal e experiência 
encarnada, atualizada na dança, no cuidado com o corpo e na criação artística. 



13 

 

corpo, e não apenas como uma de suas extensões, reconhece-se que ele carrega 

marcas históricas, afetivas e políticas que atravessam os discursos sobre gênero, raça 

e estética. 

    Nesse sentido, a dança apresenta-se como um campo fértil para investigar como 

tais marcas se expressam e são constantemente (re)significadas no movimento. O 

corpo que dança não é neutro: ele é tecido por histórias, desejos e resistências, 

constituindo-se como território de afirmação de subjetividades e de modos singulares 

de existir. 

   A questão norteadora deste trabalho é: de que maneira o ato de raspar a cabeça 

pode influenciar a prática, a percepção e a valorização da dança, e quais são os 

impactos desse gesto na autoestima e na identidade cultural de quem vivencia essa 

experiência? Parte-se da hipótese de que reconhecer o cabelo como corpo possibilita 

compreender a raspagem da cabeça como uma escolha estética e política, capaz de 

ampliar a liberdade corporal e contribuir para processos de reconstrução identitária. 

   O objetivo geral da pesquisa é investigar as relações entre cabelo, corpo e dança a 

partir de uma experiência autobiográfica, compreendendo de que modo os padrões 

estéticos influenciam a construção das identidades e como a dança pode se configurar 

como espaço de resistência, expressão e transformação subjetiva. De forma mais 

específica, busca-se: narrar e refletir criticamente sobre a trajetória pessoal da autora 

em relação ao cabelo; investigar representações culturais atribuídas aos fios em 

diferentes contextos históricos; analisar de que maneira o corpo dançante pode 

constituir-se como território de resistência; e fomentar espaços de diálogo acerca da 

autoestima, da liberdade estética e da aceitação. 

 Do ponto de vista metodológico, este memorial adota uma abordagem autobiográfica, 

articulada à escrita de si e à fenomenologia da percepção, compreendendo o corpo 

não como objeto de análise, mas como sujeito que sente, age, se move e produz 

conhecimento (Merleau-Ponty, 1999). A experiência vivida constitui, assim, o ponto 

de partida e o eixo estruturante da reflexão, permitindo que memória, corpo e 

linguagem se articulem como dimensões indissociáveis do processo investigativo. 

  Em diálogo com Fortin (2009) e com perspectivas autoetnográficas, o relato pessoal 

é assumido como ferramenta legítima de produção de conhecimento, na medida em 

que possibilita o entrelaçamento entre experiência, contexto sociocultural e 

elaboração teórica. Nessa perspectiva, a narrativa autobiográfica não se configura 



14 

 

como exercício intimista, mas como prática reflexiva situada, capaz de revelar tensões 

coletivas a partir de vivências singulares. 

  Essa escolha metodológica aproxima-se daquilo que bell hooks denomina autoridade 

da experiência, ao afirmar que o vivido constitui uma via legítima de saber e que teoria 

e prática se fortalecem quando emergem da experiência encarnada (hooks, 2013). Ao 

escrever sobre o próprio corpo — atravessado por questões de raça, gênero, estética 

e dança —, este memorial assume a experiência como campo de elaboração crítica e 

como prática pedagógica, em consonância com a compreensão da educação como 

prática de liberdade. 

   Nesse mesmo horizonte, o texto dialoga com a noção de escrevivência, proposta 

por Conceição Evaristo, entendida como uma escrita que nasce das vivências, das 

memórias e das marcas históricas inscritas no corpo, especialmente no corpo de 

mulheres negras. A escrevivência configura-se, aqui, como estratégia epistemológica, 

na qual narrar a própria trajetória é também afirmar existências historicamente 

silenciadas e produzir conhecimento a partir da experiência vivida. 

   Assim, ao articular autobiografia, fenomenologia, escrevivência e autoridade da 

experiência, este memorial constrói uma metodologia implicada, em que escrever, 

dançar e lembrar tornam-se gestos indissociáveis. O corpo que dança e escreve é, 

simultaneamente, campo de investigação, arquivo de memórias e espaço de 

resistência, permitindo que a pesquisa se constitua como travessia ética, estética e 

política. 

   Essa abordagem metodológica também atravessa minha atuação como professora, 

na medida em que reconhece o corpo do outro — especialmente de estudantes negros 

— como território legítimo de saber, experiência e criação. O memorial está 

organizado em dois capítulos, cada um subdividido em três seções. 

   O primeiro capítulo, intitulado O cabelo enquanto corpo: estética, movimento e 

sentido, tem sua primeira seção dedicada à discussão do cabelo como extensão da 

corporeidade e como território de significações sociais, culturais e políticas. Em 

diálogo com autoras e autores como David Le Breton, Djamila Ribeiro, Grada Kilomba 

e Lélia Gonzalez, o texto propõe compreender o corpo — e o cabelo — para além de 

um marcador estético, reconhecendo-os como espaços atravessados por relações de 

poder, identidade, ancestralidade e colonialidade do olhar. A partir dessa perspectiva, 

articula-se corpo vivido, experiência e dança, refletindo sobre como práticas estéticas 

e gestos corporais produzem sentidos, memórias e modos de existir em cena. 



15 

 

   Na segunda seção, analisa-se a presença e os sentidos do cabelo em diferentes 

linguagens da dança — do balé clássico às danças urbanas, afro-brasileiras e à dança 

do ventre — evidenciando como ele atua como marcador estético, político e 

expressivo na construção de corpos, gestos e narrativas. A seção problematiza 

normas hegemônicas que regulam aparências e presenças na dança, articulando 

referências teóricas, relatos autobiográficos e exemplos de práticas corporais para 

compreender o cabelo como elemento ativo da corporeidade dançante e como 

dispositivo de afirmação, resistência e criação. 

  A terceira seção apresenta um percurso histórico e autobiográfico da dança do 

ventre, articulando o primeiro contato da autora com essa linguagem às suas bases 

históricas e culturais no mundo árabe. O texto dialoga com danças em que o cabelo 

ocupa lugar central — como o Khaleege e a Kawliya — e problematiza os 

atravessamentos coloniais, orientalistas e estéticos que incidem sobre os corpos que 

dançam. A seção se encerra com reflexões autorais acerca do corpo-cabelo na dança 

do ventre, compreendendo-o como dimensão expressiva, política e identitária. 

   O segundo capítulo, intitulado Entre fios e memórias: um corpo em transição, 

desenvolve um percurso autobiográfico no qual memória, experiência e reflexão crítica 

se entrelaçam na construção de um corpo que se reconhece em transformação.  

   Na primeira seção, é apresentado o início do processo de transição capilar da 

autora, a partir de um acontecimento vivido no espaço universitário, que funciona 

como disparador sensível e político para revisitar sua trajetória com o cabelo desde a 

infância. O texto evidencia como práticas de alisamento e normatização estética não 

se configuram apenas como escolhas individuais, mas como efeitos de um racismo 

estrutural que atua sobre os corpos negros por meio da imposição de padrões 

eurocêntricos de beleza.  

   Ao articular vivências pessoais com autores que discutem identidade, autoestima e 

racismo, a seção analisa os impactos simbólicos, emocionais e subjetivos dessas 

experiências, revelando como o cabelo se torna território de disputa, dor e, 

posteriormente, de ressignificação. Assim, a transição capilar é compreendida como 

um processo de reconexão consigo, de enfrentamento das violências simbólicas e de 

construção de uma nova relação com o próprio corpo. 

   Na segunda seção, analisa-se o gesto de raspar a cabeça como um ato estético, 

político e performativo, atravessado pela percepção do racismo estrutural e pelos 

processos de ressignificação do corpo negro feminino. A partir de experiências vividas 



16 

 

em espaços de cuidado capilar e nas relações familiares, o texto evidencia como a 

raspagem dos cabelos tensionam normas de gênero, feminilidade e beleza, revelando 

mecanismos de controle simbólico sobre o corpo da mulher negra. 

   Ao refletir sobre as reações sociais e afetivas geradas por esse gesto, a seção 

compreende a raspagem não apenas como ruptura estética, mas como prática de 

enfrentamento, reconexão com a ancestralidade e reconstrução da autoimagem. O 

cabelo emerge, assim, como território de disputa, memória e criação de novos modos 

de existir — dimensão que atravessa também a experiência dançante da autora, 

especialmente na relação entre peso, movimento e expressividade. 

    A terceira e última seção dedica-se ao relato e à análise do processo de criação da 

performance (Des)Cabelada (2018), concebida como culminância de uma travessia 

estética, corporal e existencial. A partir da dança do ventre, a obra articula a 

experiência da transição capilar da autora às percepções sociais, simbólicas e 

políticas que emergiram à medida que seu corpo careca se tornava visível em cena e 

no cotidiano. O texto descreve a construção dramatúrgica da performance, seus 

elementos cênicos e rituais — como o uso de perucas, objetos simbólicos e 

referências ancestrais — compreendendo o cabelo como território de memória, rito e 

resistência.  

   A raspagem da cabeça é analisada como gesto performativo que tensiona padrões 

hegemônicos de feminilidade, beleza e colonialidade do olhar, produzindo 

deslocamentos sensíveis tanto na qualidade do movimento quanto na relação da 

autora com a dança do ventre. Ao refletir sobre as reverberações da obra no público, 

no campo da dança e na prática pedagógica da autora, a seção compreende 

(Des)Cabelada como experiência que ultrapassa o âmbito individual, configurando-se 

como ato de partilha, empoderamento e reconstrução simbólica do corpo negro 

feminino. A performance emerge, assim, como eixo transformador que reorganiza 

modos de criar, ensinar e existir em dança. 

   Por fim, nas considerações finais, são reunidas as reflexões, deslocamentos e 

travessias construídas ao longo de todo o processo de escrita, pesquisa e experiência 

corporal. O texto reafirma o cabelo e a dança como campos de produção de sentido, 

identidade e resistência, compreendendo a trajetória estética da autora como percurso 

político e epistemológico. A escrita de si, em diálogo com a noção de escrevivência 

(Evaristo) e com a perspectiva de bell hooks sobre a autoridade da experiência, é 

reconhecida não apenas como recurso narrativo, mas como método de pesquisa. As 



17 

 

considerações finais evidenciam que o corpo vivido — atravessado por memória, 

racismo, criação e ensino — constitui-se como arquivo, linguagem e fonte legítima de 

conhecimento, abrindo caminhos para investigações futuras no campo da dança, da 

pedagogia do corpo e das práticas decoloniais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

1 O CABELO ENQUANTO CORPO: ESTÉTICA, MOVIMENTO E 
SENTIDO 

 

1.1 – O corpo vivido e o gesto que pensa 

     Antes de pensar o corpo pelo viés da criação artística, é necessário reconhecê-lo 

como lugar de expressão e de inscrição social. O corpo humano torna visível a 

trajetória de cada sujeito: escolhas que atravessam dimensões culturais, políticas, 

estéticas e afetivas. Esses elementos se manifestam nas roupas, nos modos de 

andar, na maneira de falar e, também, no cuidado com o cabelo, que funciona como 

índice de identidade, memória e pertencimento. Assim, o corpo é uma construção 

biológica, social e cultural e histórica (Le Breton, 2011). 

    Essa compreensão é aprofundada por Ribeiro, ao afirmar que “os sujeitos são 

atravessados por marcadores sociais como gênero, raça, classe e sexualidade, que 

estruturam nossas experiências no mundo” (2017, p. 21). Portanto, nenhum corpo é 

neutro: cada existência é moldada por contextos sociais e políticos que autorizam 

certas presenças e silenciam outras. Gonzalez complementa essa análise ao 

evidenciar que as experiências negras nas Américas foram marcadas por 

deslocamentos culturais que produziram “negações e rejeições de elementos da 

própria identidade” (1988, p. 74), especialmente no que diz respeito a práticas 

estéticas. Assim, o corpo — e o cabelo — são territórios onde a colonialidade inscreve 

suas normas, mas também onde emergem resistências. 

    Essa dimensão é explicitada por Gonzalez (1988), ao analisar como o racismo 

opera na produção de uma estética que desqualifica o corpo negro. A autora observa 

que expressões como “cabelo ruim”, “cabelo duro” ou “alisar para ficar bom” não são 

apenas comentários cotidianos, mas instrumentos de um projeto de 

embranquecimento que atua diretamente sobre a autoimagem: “querem que o cabelo 

da gente fique bom, liso e mole […] e tem gente que acredita tanto nisso que acaba 

esticando os cabelos, virando ‘leidi’ e ficando com vergonha de ser preta” (1988, p. 

234). Esse regime simbólico revela como práticas estéticas são atravessadas por 

relações de poder que moldam percepções e afetos, produzindo negações de si e, 

simultaneamente, espaços de insurgência.   

     



19 

 

    Essa lógica é aprofundada por Grada Kilomba (2019), ao compreender o corpo 

negro como um território onde o colonialismo continua operando, não apenas por meio 

de estruturas externas, mas através da produção de subjetividades marcadas pela 

negação, pelo silenciamento e pela fragmentação de si. Para a autora, o racismo 

inscreve-se no corpo, na linguagem e na memória, produzindo um deslocamento 

constante do sujeito negro em relação à própria imagem e existência.  

   Nesse sentido, práticas estéticas — como o cuidado com o cabelo — tornam-se 

campos privilegiados de disputa simbólica, nos quais se confrontam violência colonial 

e possibilidades de reapropriação de si. Assim, o corpo e o cabelo não apenas 

expressam identidade, mas revelam as marcas de uma história que atravessa 

gerações e que precisa ser elaborada, nomeada e ressignificada. 

   Compreender a dança a partir da escuta do corpo vivido implica reconhecê-lo como 

território sensível, produtor de saberes e significações. Como escreve Nascimento, “o 

corpo dançante é, antes de tudo, um corpo vivido, que sente, age e se percebe no 

espaço de criação e partilha” (2020, p. 6). Essa perspectiva dialoga diretamente com 

Merleau-Ponty (1999), que considera o corpo não como objeto entre objetos, mas 

como sujeito perceptivo — condição pela qual o mundo se torna visível.  

    O gesto, nesse sentido, não é mera ação mecânica, mas pensamento encarnado, 

portador de sentido. Ribeiro reforça essa dimensão ao afirmar que “as experiências 

não são universais; são situadas. Cada corpo fala a partir de um lugar constituído 

histórica e socialmente” (2017, p. 24). Assim, quando dançamos, ativamos narrativas 

que atravessam memórias, histórias e modos de existir. 

    É nesse entrelaçamento entre corpo e experiência que o cabelo emerge como 

extensão perceptiva da corporeidade. Mais do que adorno, ele atua como superfície 

simbólica na qual ancestralidades, violências e afirmações se inscrevem. Trançar, 

alisar, cortar, colorir ou raspar o cabelo revela escolhas que são, simultaneamente, 

estéticas, éticas e políticas. Gonzalez (1988) lembra que a dominação racial opera 

também no plano dos símbolos, ao impor padrões eurocentrados de beleza como 

universais. Assim, práticas capilares carregam tensões históricas que dizem respeito 

à colonialidade do olhar, especialmente para mulheres negras. 

   Como observa Fortin (2009), os saberes do corpo emergem nas práticas cotidianas 

e performativas, constituindo modos singulares de presença no mundo. O cabelo, 

enquanto microterritório sensível, prolonga o corpo no espaço: vibra com o ar, 

responde ao ritmo, desenha trajetórias, molda silhuetas e intensidades. Em diversas 



20 

 

linguagens da dança — da afro-brasileira às urbanas, da dança do ventre à 

contemporânea — o cabelo integra o vocabulário de movimento, acionando 

sensações de potência, ruptura, continuidade ou catarse. 

      Essa dimensão sensível é destacada por Bastide ao afirmar que “mexer nos 

cabelos é ativar uma parte da subjetividade, é visitar lembranças que dormem nos 

fios” (2016, p. 7). O cafuné, como gesto ancestral de cuidado, condensa memórias, 

intimidade e continuidade: “o corpo que recebe o cafuné responde não só com a pele, 

mas com a história que carrega” (2016, p. 6). Ao pensar o cabelo no campo da dança, 

torna-se evidente que ele participa dessa escrita afetiva, funcionando como fio 

narrativo que tece identidade e criação. 

    Ao assumir o cabelo como corpo, e o corpo como linguagem, ampliamos a 

compreensão da dança como campo de inscrição da subjetividade. O gesto que pensa 

— na formulação de Merleau-Ponty — é também um gesto que recorda, que 

reinscreve e que reorganiza os sentidos de si. Gonzalez (1988) afirma que a 

experiência negra nas Américas é marcada por práticas que sobrevivem apesar das 

tentativas de apagamento. Assim, práticas estéticas relacionadas ao cabelo tornam-

se também práticas de resistência, modos de existir e de insistir. 

    Compreender o cabelo enquanto corpo vivido é reconhecer que ele carrega não 

apenas estética, mas camadas de memória, ancestralidade e resistência.  

 

1.2 – Cabelos em movimento: danças e representações estéticas  

    

    O corpo, em qualquer contexto social, nunca é neutro. “Os corpos negros são 

historicamente atravessados por significações que ultrapassam a dimensão estética, 

carregando marcas de um passado colonial que ainda opera na forma como esses 

corpos são vistos, avaliados e autorizados a ocupar certos espaços da dança” (Silva 

Júnior; Silva, 2024, p. 4).  

    Na dança, essa condição se torna ainda mais visível, pois o corpo em movimento 

revela representações e normativas estéticas, históricas e coloniais que moldam, 

regulam e hierarquizam aparências e gestualidades. Padrões hegemônicos de beleza 

e comportamento atravessam a cena e participam da autorização — ou não — de 

determinadas presenças.  

    Dentro desse cenário, o cabelo, muitas vezes invisibilizado nos discursos formais 

da técnica, emerge como marcador importante de identidade, gênero, ancestralidade 



21 

 

e resistência. Rodrigues e Ressurreição lembram que a presença do cabelo crespo e 

natural em danças de matriz afro-brasileira constitui “ato político, afetivo e identitário” 

(2021, p. 90), por desafiar silenciamentos históricos sobre corpos negros e seus 

traços. 

      Ao pensar outras linguagens da dança — como balé clássico, dança afro, jazz, 

danças urbanas e a própria dança do ventre — percebe-se que o cabelo e demais 

características corporais se tornam símbolos que tensionam normatividades ou 

afirmam liberdades estéticas. Falo aqui de linguagens às quais tive contato desde a 

infância, atravessando minha trajetória como aluna, professora e, mais recentemente, 

como pesquisadora e graduanda no curso de Licenciatura em Dança da Universidade 

Federal de Pernambuco. As análises que trago são fruto tanto de minha vivência, 

quanto de conversas com colegas de diferentes estilos, somadas ao diálogo com 

autores que sustentam reflexões sobre estética, política e corpo. 

     Lendo a entrevista da bailarina clássica Ingrid Silva, no artigo Da cor da pele: a 

sapatilha de uma bailarina brasileira chega ao museu (Lichotti, 2025), percebo como 

se manifestam as tensões sociais, ao observar seu relato sobre as imposições 

estéticas eurocêntricas do balé. Ingrid expressa como os padrões de cor da pele, 

corpo e cabelo regulam a presença de artistas negras na cena artística. 

     Por não encontrar sapatilhas compatíveis com seu tom de pele, por exemplo, ela 

passou doze anos pintando manualmente seus sapatos — gesto que foi 

posteriormente reconhecido quando uma de suas sapatilhas passou a integrar o 

acervo do Museu Nacional de História e Cultura Afro-Americana, em Washington, nos 

Estados Unidos. Como afirma a própria artista, “as sapatilhas são rosas [...] porque 

essa era a cor que mais se aproximava do tom de pele das bailarinas europeias”, 

revelando a naturalização de uma hegemonia racial dentro da estética do balé. 

   A mesma lógica aparece no controle sobre o cabelo. Por muito tempo, Ingrid 

acreditou precisar alisar os fios para compor o tradicional “coque de bailarina”, até 

perceber que essa exigência não fazia parte da técnica, mas da norma social que 

define quais corpos podem ser legitimados na dança. Ao ler esse relato, 

imediatamente recordei uma situação da minha própria trajetória, quando eu era aluna 

de balé clássico e atravessava meu processo de transição capilar. 

     Era fim de ano, momento de ensaios intensos para o espetáculo do estúdio, que 

apresentaria Coppélia. Em uma reunião sobre figurino, maquiagem e cabelo, a 

professora determinou que todas as bailarinas da coreografia deveriam usar uma 



22 

 

trança. Perguntei, com o cabelo ainda curto devido à transição: “Professora, como vou 

fazer trança se meu cabelo está curto? ” A resposta foi direta: “Você vai ter que se 

virar, todas precisam estar com o mesmo penteado”.  

   Fiquei imobilizada pela naturalidade daquela imposição — uma normatividade 

estética que não considerava minhas especificidades. “A lógica eurocêntrica da dança 

clássica constrói um ideal de corpo que exclui, silencia ou tenta adaptar 

corporalidades negras, impondo padrões de cabelo, forma física e comportamento 

que não dialogam com suas ancestralidades” (Silva Júnior; Silva, 2024, p. 6). A 

solução surgiu dias depois, quando uma amiga sugeriu usarmos extensões trançadas, 

para que nenhuma fugisse do padrão exigido. 

    Ao assumir meus fios naturais, assim como Ingrid Silva ao abandonar as químicas 

alisantes, percebi que o cabelo é também reencontro e afirmação. “Para muitos 

dançarinos negros, a cena se torna lugar de disputa estética e afirmativa, onde o corpo 

reivindica o direito de existir em sua plenitude, recusando normatizações que 

historicamente o diminuíram” (Silva Júnior; Silva, 2024, p. 10).    

     Como Ingrid sintetizou: “Seu cabelo é sua representatividade, é quem você é, sua 

coroa, sua cara”. Tais experiências evidenciam como o balé, em muitos casos, opera 

um sistema simbólico que silencia e apaga corporalidades não hegemônicas, 

produzindo tensões entre pertencimento, invisibilidade e resistência.  

    Nas danças urbanas — especialmente no funk, no brega funk e no vogue — o 

cabelo ocupa lugar central na construção de presença cênica. Como observa Mizrahi, 

nos bailes “os penteados funcionam como marcadores de presença, energia e 

distinção entre as mulheres” (2015, p. 39), tornando-se parte ativa do modo como 

esses corpos aparecem e se anunciam no espaço.  

 Fios alisados, cacheados, ondulados, black power, tranças, megahair, alongamentos 

e perucas ampliam o repertório expressivo e compõem uma estética que ultrapassa o 

plano decorativo, pois, como afirma a autora, “o cabelo é parte fundamental da 

construção estética que confere visibilidade, desejo e estilo aos corpos no funk” (idem, 

p. 38). 

    Nesses contextos, o cabelo não apenas acompanha o movimento: ele produz 

movimento, ritmo, intenção e narrativa. Mizrahi descreve que “os cabelos longos, 

soltos ou alongados participam diretamente da coreografia, acentuando giros, viradas 

de cabeça e movimentos de sedução” (idem, p. 41), conferindo aos gestos uma 

energia própria que reverbera no corpo todo. Assim, “a estética do cabelo, no funk, 



23 

 

articula consumo, desejo, poder e reconhecimento, compondo uma política do corpo 

no espaço urbano” (idem, p. 42). 

    O gesto conhecido como “bate-cabelo” envolve lançar os fios para frente, atrás e 

para os lados, desenhando trajetórias circulares com a cabeça, como se o queixo 

traçasse um “oito” no ar. Para alcançar sua potência, ombros e tronco precisam 

permanecer relaxados, permitindo fluidez ao movimento do pescoço.  

  Muito presente em coreografias e improvisos, o bate-cabelo funciona como 

afirmação de potência, sensualidade e identidade — especialmente entre mulheres 

negras e periféricas. Ao mobilizar o cabelo como extensão expressiva, essas danças 

tensionam padrões eurocentrados de contenção corporal, reivindicando outras formas 

de existir e aparecer no mundo. 

   No funk e no brega funk, o cabelo funciona como dispositivo que marca cadências, 

intensifica pausas e amplifica a energia do corpo. Mas, para além de um recurso 

estético, ele atua como signo político que se inscreve no movimento. Como discute 

Souza (2025,p.11), “o cabelo seria uma expressão da verdade interior, funcionando 

como uma carta de intenções”, revelando escolhas que atravessam subjetividades, 

performances e identidades. Nesse sentido, os gestos capilares presentes nessas 

danças operam como afirmação, negociação e reinvenção de si diante das normas 

que regulam corpo, gênero e desejo.  

    Nas performances dessas danças, essa dimensão se torna visível: cada giro de 

cabeça, cada vibração dos fios, cada “bate-cabelo” afirma uma presença que desafia 

padrões e desloca fronteiras entre o permitido e o possível. O gesto capilar, nesses 

contextos, não apenas acompanha o corpo — ele produz narrativa, ritmo e 

pertencimento para mulheres negras e periféricas que encontram no movimento uma 

forma de existir com potência, liberdade e verdade.  

   Já no vogue — prática vinculada à cultura Ballroom, movimento sociocultural 

originado nas comunidades negras e latinas LGBTQIAPN+ nos Estados Unidos — o 

cabelo atua como recurso dramatúrgico fundamental.  

     No contexto brasileiro, essa cena ganha contornos próprios: “No Brasil, a cultura 

Ballroom começa a ganhar corpo no início dos anos 2010, especialmente em São 

Paulo, com coletivos e Houses como a House of Hands Up. Esses grupos foram 

pioneiros em estudar e praticar a cultura em diálogo com suas próprias vivências 

racializadas, periféricas e dissidentes.  



24 

 

   Com o tempo, a cena se espalha para outras capitais, como Rio de Janeiro, Brasília, 

Salvador e Porto Alegre, ganhando contornos locais e adaptando categorias e formas 

de organização à realidade brasileira” (Rodrigues, 2025, p. 11). Dentro dessa 

linguagem, especialmente no vogue femme, o movimento dos fios opera como gesto 

político: afirma dissidência, corpo e presença, ampliando a potência visual e narrativa 

das performances. 

    Em outras linguagens, termos como hair toss (lançar o cabelo) e head release 

(liberar a cabeça) descrevem movimentos amplamente utilizados em estilos que 

valorizam expressividade, fluidez e teatralidade. Na dança moderna e contemporânea, 

o head release torna-se um princípio técnico essencial ao liberar a cabeça para cair, 

retornar ao eixo ou responder ao peso, articulando coluna, respiração e gravidade.  

   Esse gesto não nasce de uma força isolada do pescoço, mas de uma relação 

sensível com o centro do corpo, com o chão e com o fluxo respiratório. Ao 

compreender o movimento como deslocamento de peso, queda e recuperação, o 

head release se aproxima de abordagens contemporâneas que utilizam a gravidade 

como eixo poético e técnico.  

   Isso dialoga com práticas como o Contato Improvisação, que explora “a relação com 

a gravidade, a queda, a troca de peso e a consciência corporal” (Soares, 2023, p. 21) 

, revelando que a cabeça só pode se soltar porque o corpo inteiro negocia com o chão 

e com as forças que atravessam o gesto. Nesse sentido, liberar a cabeça é também 

liberar outras camadas do corpo: permitir que coluna, respiração e memória acionem 

modos de presença mais intuitivos, orgânicos e abertos ao inesperado. 

.   No jazz e no street jazz, movimentos dramáticos de cabeça e cabelo intensificam a 

teatralidade e a expansão do corpo. Como explica Bishop ( 2003,p. 7), “foi através do 

estilo de música jazz que surgiu e desenvolveu-se a dança jazz [...], considerando que 

a música possui um ritmo marcado [...] os movimentos da coreografia o acompanham”. 

Esse entendimento evidencia como música, corpo e cabelo se articulam para produzir 

presença e dramaticidade nessa linguagem. Já na dança do ventre, o cabelo 

acompanha giros, ondulações e expansões do tronco, participando da expressividade.           

  Assim, os movimentos de cabeça e cabelo atravessam múltiplas tradições e 

linguagens da dança, funcionando ora como elemento estético, ora como dispositivo 

expressivo e poético. Quando analisados em diálogo com o tema deste memorial, 

revelam que o cabelo — longe de ser mero adorno — constitui parte ativa da 

corporeidade que dança, sente, significa e produz presença. 



25 

 

 

1.3 – Dança do ventre, corpo e cabelo: um breve percurso histórico  

 

    Meu primeiro contato com essa linguagem ocorreu aos 18 anos, em 2008, durante 

o período de preparação para o vestibular. À época, a escola da rede privada onde eu 

estudava dispensava os estudantes do 3º ano do Ensino Médio das aulas obrigatórias 

de Educação Física, contexto no qual aconteciam minhas aulas de dança. A dança 

constituiu-se, então, para mim, como um meio de acesso a outras culturas — tanto do 

meu estado, Pernambuco, quanto de diferentes regiões do Brasil e de outros países 

—, além de um espaço de cuidado com o bem-estar físico e mental.  

     Em meio às pressões emocionais do vestibular e à indecisão entre os cursos de 

Educação Física e Fisioterapia, a dança passou a funcionar como território de respiro 

e orientação. Foi nesse atravessamento que a dança do ventre ocupou um lugar 

significativo na minha trajetória, consolidando-se posteriormente com minha 

aprovação no curso de Licenciatura em Educação Física, no qual essa linguagem 

encontrou solo fértil para permanecer e se expandir. 

    As aulas aos domingos eram o único espaço possível naquela fase, e foi assim que 

conheci minha primeira professora, Siranuch Der Garabedian, ou simplesmente Sira, 

uma descendente de libaneses. Suas aulas aconteciam no terraço da casa de sua 

mãe, no bairro de Casa Amarela, e ali aprendi os fundamentos dessa dança: os 

movimentos iniciais, os ritmos característicos, o uso dos acessórios e a experiência 

de compor e executar coreografias. 

   Sob sua orientação, participei de meus primeiros festivais, workshops e cursos. 

Entre 2008 e 2011 fui sua aluna, e guardo com força um conselho que ela sempre 

repetia: “Estabeleça sua base na dança do ventre, mas não fique apenas com uma 

professora, amplie o seu repertório! ”. Esse conselho guiou toda a minha trajetória 

posterior.  

    Entre 2012 e 2015, apesar de manter contato com Sira, passei a frequentar as aulas 

de Maria Zilda Mendes (in memoriam), a quem todos chamavam de Zilda Mendes. As 

aulas aconteciam no mesmo estúdio onde eu praticava ballet clássico, em Peixinhos, 

Olinda. Com Zilda, aprofundei movimentos, estudei variações estilísticas e passei a 

participar mais ativamente de montagens coreográficas e formações técnicas, como 

cursos e workshops relacionados a dança do ventre ou não. Esse período consolidou 



26 

 

o meu domínio da técnica e ampliou meu olhar sobre as possibilidades expressivas 

da dança do ventre. 

 

    

 

 

 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1: Com a professora Maria Zilda Mendes 

 (fonte: Acervo pessoal da autora) 

 

   De 2016 a 2019, iniciei um novo ciclo de aprendizado com a professora Hannah 

Costa, cuja abordagem despertou em mim uma dimensão até então adormecida: a da 

bailarina profissional. Com ela, compreendi que a dança, antes vivida apenas como 

lazer, já havia moldado grande parte da mulher adulta que eu me tornava. Foi nesse 

período que percebi, com mais clareza, que meu corpo dançante estava em constante 

transformação, não só apenas como aluna, mas como coreógrafa e dando os meus 

primeiros passos como professora de dança do ventre — e que o cabelo, parte tão 

importante dessa corporeidade, acompanhava essas metamorfoses. 

  

 

 

 

 

 



27 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2: Com a professora Hannah Costa 

(fonte: Acervo pessoal da autora) 

 

     Com a pandemia da Covid-19, em 2020, iniciei aulas online com Luciana Zambak 

ou Lu Zambak, como é conhecida na comunidade de dança do ventre, no Espaço 

Zambak, dedicado a práticas terapêuticas e à dança do ventre, já que eu participava 

dos workshops, cursos e festivais que ela promovia, mesmo sem ser sua aluna 

regular. O formato remoto possibilitou que eu permanecesse em formação mesmo 

diante das restrições sanitárias. Em 2021, com o retorno gradual das aulas 

presenciais, a rotina intensa nas escolas onde eu trabalhava dificultou minha presença 

no estúdio.  

    Assim, continuei minha formação virtual com a professora Ângela Cheirosa, de 

Camaçari/BA, cuja metodologia integra dança, letramento racial, autoestima e 

empoderamento feminino. Essa abordagem ampliou minha compreensão sobre como 

raça e racismo atravessam o corpo e a experiência dançante, possibilitando refletir 

criticamente sobre seus impactos nas identidades sociais e nas trajetórias de vida, em 

diferentes contextos — do ambiente escolar às relações familiares e sociais. 

    Nesse sentido, o letramento racial crítico compreende a capacidade de analisar 

como raça e racismo são tratados no cotidiano e de reconhecer o quanto essas 

estruturas influenciam nossas percepções de nós mesmos e do mundo, afetando 



28 

 

experiências no trabalho, na escola, na universidade e nas relações sociais (Ferreira, 

2015, p. 138). Essas vivências formativas abriram em mim reflexões profundas sobre 

corpo e identidade, dimensões que atravessam diretamente as discussões deste 

memorial.  

   Se, por um lado, o racismo estrutural atuou ao longo da minha trajetória produzindo 

silenciamentos, inadequações e tentativas de apagamento do meu corpo, por outro, 

os processos de criação em dança e de reconexão com minha estética tornaram-se 

caminhos de enfrentamento e reconstrução de sentidos. Assim como apontam 

Ribeiro, Pereira e Santos (2025), o empoderamento feminino emerge como resposta 

possível às violências estruturais, transformando a dor em consciência e a identidade 

em potência (p. 14). 

    Fui sua aluna entre 2020 e 2024, quando precisei pausar as aulas online para 

concluir a graduação em Licenciatura em Dança na UFPE. Decidi continuar a praticar 

os movimentos, através de cursos presenciais e online, seja como aluna ou como 

professora ministrante. O importante era não deixar de se movimentar. 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

Figura 3: Professoras Lu Zambak (direita) e Ângela Cheirosa (esquerda) 

(fonte: Acervo pessoal da autora) 

 

   Desde o início dos meus estudos em dança do ventre, fui me aprofundando, 

sobretudo, em dois grandes modos de organização dessa linguagem: a rotina clássica 

— conhecida como Oriental Routine, Oriental Entrance ou Mejance — e as propostas 

contemporâneas de fusão.  



29 

 

   A rotina clássica é tradicionalmente utilizada para apresentar a bailarina ao público, 

permitindo que demonstre suas habilidades técnicas, expressivas e estilísticas. Nesse 

formato, a música do Raqs El Sharq é composta por fragmentos de músicas egípcias 

clássicas que, originalmente, não eram dançadas, mas foram posteriormente 

adaptadas para a dança, além de composições criadas especificamente para 

personagens ligados a essa prática (Mahaila, 2017, p. 62–63). 

    Segundo Sabongi (2010, p. 83–84), é por meio da música clássica que se revelam 

as características pessoais e a magnitude da bailarina, sobretudo pelo seu 

andamento, marcado por mudanças repentinas de humor, que possibilitam o uso 

criativo de contrastes ao longo da performance.  

    Essas composições costumam ter entre seis e doze minutos e se estruturam em 

fases bem definidas — como abertura, melodias principais e secundárias, taksins, 

momentos folclóricos, percussão e grand finale — exigindo da bailarina escuta 

sensível, presença cênica e domínio técnico. 

  Paralelamente, também me aproximei do estilo fusão, que integra à dança do ventre 

elementos cênicos, musicais e corporais de diferentes vertentes da dança. Como 

destaca Mahaila (2016, p. 101), essas fusões não são um fenômeno recente: desde 

a década de 1940, o balé clássico já emprestava passos e posturas à dança do ventre, 

assim como movimentos oriundos das danças de salão, do flamenco, do samba, do 

tango e da dança cigana. Trata-se, portanto, de uma prática historicamente híbrida, 

que permanece como potente veículo de experimentação criativa, ampliada pelas 

trocas culturais e pelos processos contemporâneos de globalização. 

     Ao longo desses 17 anos de estudos como aluna e professora de dança do ventre, 

compreendi que essa prática possui uma trajetória muito mais complexa do que a 

narrativa popularmente difundida no Ocidente. Suas origens reúnem múltiplas 

possibilidades históricas, culturais e simbólicas.  

     Como destaca Soares (2024), há quem defenda que a dança tenha surgido no 

Egito Antigo como forma de culto à deusa Ísis; outros autores sugerem que se tratava 

de movimentos utilizados por mulheres para facilitar o parto e a gestação, devido à 

ênfase no baixo ventre; e há, ainda, a perspectiva de que o raqs — termo árabe para 

“dança” — emergiu em povoados rurais, associado a momentos de descontração 

entre mulheres no cotidiano agrícola. Essa pluralidade revela que a dança do ventre 

se desenvolveu muito antes de sua apropriação ocidental. 



30 

 

     Com o avanço das pesquisas sobre o Orientalismo, torna-se evidente como essa 

dança foi ressignificada por olhares estrangeiros, especialmente em pinturas, crônicas 

de viagem e literatura europeia dos séculos XVIII e XIX. Esses materiais construíram 

um imaginário exotizante, no qual o corpo feminino árabe e norte-africano passou a 

ser lido sob a lente da fantasia e da erotização.  

     Como afirmam as autoras Assunção e Paschoal, os relatos de viajantes europeus 

“corroboram com a ideia sexualizada, exotizante e erotizante dos corpos femininos 

orientais, especialmente os corpos que dançam” (2022, p. 18). Esse repertório 

imagético — descrito por Edward Said como o “Oriente sensual” — ainda ecoa nas 

representações ocidentais. Não por acaso, persistem nos meios de comunicação 

estereótipos que caracterizam a dança oriental como “inerentemente erótica, exótica, 

misteriosa, sensual e realizada para agradar o olhar masculino” (Assunção e 

Paschoal, 2022, p. 25).  

    Assim, compreendi que parte do estigma que recai sobre a dança do ventre no 

Brasil é herança direta dessas narrativas ocidentalizadas, que silenciaram os sentidos 

comunitários, cotidianos e espirituais presentes nas práticas de origem. Entre os 

relatos que contribuíram para essa distorção, destacam-se os produzidos durante a 

expedição napoleônica, período em que a prática recebeu o nome ocidental que 

permanece até hoje.  

     Ao presenciarem as performances das ghawazee — mulheres de origem cigana 

que circulavam pelo Egito e por outras regiões — os franceses, tomados por 

estranhamento e preconceito, cunharam o termo danse du ventre.3 O nome possuía 

conotação pejorativa e caricatural, especialmente quando comparado aos padrões 

europeus de dança, marcados pelo Minueto e pelo Balé clássico, que valorizavam 

contenção e verticalidade. 

    Entretanto, como analisa Rocha (2024), as ghawazee não dançavam apenas uma 

técnica, mas encarnavam um modo de existir expresso na relação entre corpo, gesto 

e verdade. Dialogando com Foucault, a autora afirma que compreender a estética 

dessas mulheres exige reconhecer que “a forma de existência [é] um modo de tornar 

                                                           
3  A dança foi nomeada pejorativamente como danse du ventre no contexto europeu do século XIX. O 

termo francês ventre refere-se à cavidade abdominal como um todo — equivalente, em português, às 
palavras “barriga” e “ventre”, que possuem distinções semânticas inexistentes na língua francesa. A 
denominação não se relacionava diretamente ao útero feminino, como comumente se supõe, mas 
operava como forma de escárnio frente aos movimentos acentuados de quadril e abdômen, 
considerados excessivos e contrastantes com os padrões corporais valorizados nas cortes europeias, 
como a postura ereta, simétrica e os passos contidos do Minueto e do Balé clássico. 



31 

 

visível, nos gestos, nos corpos, na maneira de vestir, na maneira de se conduzir e de 

viver, a própria verdade” (Foucault, 2011[1984], p.150, apud Rocha, 2024, p.15-16).  

   Suas vestimentas, adornos, cabelos soltos ou trançados e a vigorosa musicalidade 

de quadris e braços configuraram um gesto insurgente, contrário às normas sociais 

que buscavam restringir a circulação feminina. Assim, uma das matrizes do que o 

Ocidente chamou de “dança do ventre” emerge como prática cultural na qual corpo, 

movimento e vida se entrelaçam. 

      Ao avançar no tempo, especialmente a partir de Soares (2024), observa-se que a 

dança do ventre passou por transformações profundas entre o final do século XIX e o 

início do XX, período marcado pela modernização egípcia. A presença britânica, o 

fluxo de estrangeiros e o desenvolvimento de tecnologias como fotografia e cinema 

reconfiguraram o cenário artístico do Cairo. É nesse contexto que surge a figura 

central de Badia Massabni, bailarina sírio-libanesa que revolucionou a cena cultural 

egípcia. 

   Instalada na cidade, Massabni inaugurou, em 1926, o Cassino Badia, primeiro 

grande Music Hall do Cairo, que reunia cantores, dançarinos, comediantes, mágicos 

e músicos, atraindo a elite egípcia e visitantes internacionais. Sua atuação foi decisiva 

ao introduzir coreografias de grupo, solos elaborados e uma organização cênica 

influenciada por coreógrafos ocidentais — mudanças que moldaram a postura das 

bailarinas e instituíram, por exemplo, a posição dos braços na altura do busto. Badia 

também incorporou músicos com formação clássica, consolidando o estilo conhecido 

como Raqs El Sharq, base da dança praticada na atualidade (Soares, 2024, p 24 – 

27) 

 

 

 

 

     

 

 

 

 

Figura 4: Madame Badia Massabni (fonte: Lis de Castro) 

 



32 

 

   O período que se seguiu ficou conhecido como Golden Era, no qual o cinema egípcio 

desempenhou papel fundamental contribuindo para a ampla difusão da dança no 

mundo árabe projetando estrelas como Naima Akef, Tahya Karioca e Samya Gama e, 

posteriormente, no Ocidente, especialmente por meio de Hollywood. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5 : Tahya Karioca, Samya Gama e Naima Akef (fontes: Nanci Rocha, Alamy e Hossam Ramzy) 

 

   No Brasil, a dança do ventre foi introduzida no final do século XIX, com a imigração 

sírio-libanesa, e ganhou novos contornos, com outros fluxos migratórios ao longo do 

século XX. Inicialmente preservada em contextos familiares e comunitários, sua 

difusão alcançou grande visibilidade nacional em 2001, com a novela O Clone, da TV 

Globo, que popularizou estéticas e imaginários associados ao Oriente Médio (Soares, 

2024). 

   Após esse primeiro encontro simbólico com a dança — marcado pela novela, pelos 

adornos e pelo imaginário que me encantava — percebo hoje que aquela curiosidade 

inicial era apenas a semente de uma busca muito mais ampla. Quando, finalmente, 

entrei em sala de aula, sete anos depois, compreendi que a dança do ventre não era 

um bloco homogêneo, mas um campo vasto, plural e profundamente diverso.  

     Ao aprofundar meus estudos, especialmente na graduação em Dança, percebi que 

aquilo que no Brasil e no mundo afora nomeamos genericamente como “dança do 

ventre” corresponde, na verdade, a um mosaico de tradições que se entrelaçam no 

chamado Mundo Árabe. Assim, passei a enxergar a dança como uma grande árvore: 

suas raízes fincadas em histórias milenares; seu tronco sustentado por práticas 

comuns; e seus galhos formados por inúmeras danças regionais, cada uma com 

gestualidade, musicalidade e sentidos próprios. 



33 

 

   O chamado “Mundo Árabe”, é composto por 22 países — entre eles Arábia Saudita, 

Egito, Jordânia, Líbano, Síria, Iraque, Kuwait, Emirados Árabes Unidos, Palestina, 

Tunísia, Marrocos, Sudão, entre outros — abrigando uma diversidade de expressões 

corporais que se articulam com tradições, festividades e modos de vida específicos. 

Entre essas expressões, duas danças se destacam no diálogo com este memorial: o 

Khaleege/Khaliji e a Kawliya. 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 6: Cartograma de localização dos países-membros da Liga dos Estados Árabes. Elaborado 

por Paulo Roberto Vela Júnior. ( Fonte: Infoescola)  

  

    Em muitos países do Golfo, como Arábia Saudita, Kuwait e Emirados Árabes 

Unidos, é comum que, em festas familiares compostas majoritariamente por mulheres, 

algumas delas se levantem, vistam suas túnicas bordadas — as galabeyas — e 

executem a dança Khaleege, marcada por uma pisada contínua, gestos delicados de 

mãos e braços e, principalmente, pelos movimentos ondulatórios da cabeça e do 

cabelo.  

   Como descreve Kuada (2013), o termo Khaleege significa “Golfo”, e o figurino — 

amplo, brilhante e com mangas largas — contribui para a fluidez dos movimentos. Já 

Soares (2024) ressalta que bailarinas profissionais no Brasil costumam enfatizar giros 

de cabeça e balanços de cabelo, incorporando elementos cênicos que ampliam a 

expressividade dessa dança. 

 

 



34 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7: Khaleege  

(fonte: Pinterest) 

 

    Outra dança que compõe esses galhos da grande árvore é a Kawliya, originária do 

Iraque e vinculada a grupos ciganos que dão nome ao estilo. Segundo Midlej e James 

(2017), apesar das diversas teorias sobre a origem do termo Kawliya, a mais 

recorrente indica que a palavra significa “ferreiro”, na língua cigana domari, remetendo 

às atividades tradicionalmente exercidas por esses povos.  

  As autoras destacam ainda que, historicamente, as mulheres ciganas que 

dançavam, tocavam e cantavam eram estigmatizadas e vistas como impuras pela 

sociedade dominante, mesmo sendo elas as principais transmissoras dessa cultura 

ao longo das gerações. 

   Tomei conhecimento dessa dança em 2019, durante o período de preparação para 

competir no Festival Shimmie, edição Recife. Na categoria Solo Profissional, as 

bailarinas recebiam previamente as músicas de Rotina Oriental para estudo e, no dia 

da competição, dançavam uma das faixas sorteadas na primeira fase; já na segunda 

fase, apresentavam um solo no estilo fusão, com o tema estabelecido pela 



35 

 

organização do evento. Foi nesse contexto que, até então desconhecida para mim, a 

Kawliya se revelou intensa e vibrante, caracterizada por movimentos ágeis de ombros, 

giros velozes de cabeça e balanços enérgicos de cabelo. 

   Conforme descrevem Midlej e James (2017, p. 144), trata-se de uma dança 

improvisada, livre de regras fixas, marcada por passos fortes, enérgicos e passionais, 

na qual os movimentos vigorosos dos cabelos e a inclinação do corpo até o chão 

constituem elementos expressivos fundamentais. 

     Ao observar esse amplo território que forma a árvore da dança do ventre — com 

raízes que atravessam diferentes países árabes e ramificações que se expressam em 

danças como o Khaleege, com seus movimentos de cabeça e gestos que fazem do 

cabelo protagonista, ou como a Kawliya, com sua energia cigana vibrante marcada 

por giros, ombros e balanços intensos — reconheço que essa diversidade estética 

dialoga diretamente com questões que venho investigando no meu próprio corpo.  

 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 8:  Kawliya 

(fonte: @Iraqesque, X, Iraqi gypsy dance / Kawliya) 

 

    Percebo, hoje, que cabelo e dança se transformam juntos ao longo do tempo. Seus 

comprimentos, volumes, texturas e presenças são marcas de épocas, de políticas do 

olhar e de padrões estéticos que se modificam conforme o tempo. Essa compreensão 

se intensificou após a minha transição capilar.  



36 

 

   Recordo que, anos antes de me tornar aluna regular de Hannah Costa e de Lu 

Zambak, o perfil predominante das bailarinas em seus espaços seguia um modelo 

estético bastante específico: corpos majoritariamente magros e curvilíneos, 

associados a cabelos longos, em sua maioria lisos.  

   Em diversas aulas, Hannah ressaltava que seus longos cabelos cacheados eram 

fonte de força e presença em cena; ao mesmo tempo, relatava que, em sua antiga 

companhia de dança, também se reproduzia um padrão recorrente — cabelo longo e 

liso, corpo magro e/ou curvilíneo — como ideal estético dominante na dança do ventre. 

    Nos dias atuais, observa-se uma transformação significativa nesse cenário. O perfil 

das alunas dessas professoras tornou-se mais diverso, reunindo corpos gordos e 

magros, jovens, adultos e idosos, além de diferentes identidades raciais e expressões 

de gênero: mulheres e homens, pessoas negras, brancas e orientais, com cabelos 

crespos, cacheados, ondulados e lisos. Essa ampliação dos corpos e das 

temporalidades em cena evidencia deslocamentos importantes nos modos de ensinar, 

aprender e habitar a dança do ventre, tensionando padrões estéticos historicamente 

naturalizados nesse campo.     

     Essa mudança de perfil dialoga diretamente com minha própria travessia estética 

e corporal, reafirmando que a dança do ventre também pode ser espaço de 

pluralidade, reconhecimento e reinvenção de si. 

    Em conversas com colegas e praticantes, ao perguntar como imaginavam uma 

“dançarina do ventre”, as respostas quase sempre reiteravam esse mesmo imaginário: 

corpo magro, curvilíneo e cabelos longos — lisos, ondulados ou cacheados. Quando 

eu provocava, perguntando “por que não um corpo gordo?”, “por que não cabelos 

curtos?” ou “por que não uma dançarina sem cabelo?”, o mais comum era o silêncio, 

seguido da confissão: “nunca tinha pensado nisso”. 

    Era nesse instante que eu compartilhava minha própria trajetória com o cabelo 

dentro da dança do ventre e percebia, nos olhares, uma mistura de surpresa, 

admiração e deslocamento. Essas escutas, revelaram o quanto certos imaginários 

permanecem naturalizados na dança do ventre, operando silenciosamente na 

produção de pertencimentos e exclusões.  

   Ao revisitar minha trajetória enquanto mulher negra dentro dessa linguagem, 

percebo que o cabelo — em suas transformações, presenças e ausências — 

acompanhou cada deslocamento do meu corpo na dança, marcando fases de 

adequação, resistência e afirmação. Assim, o corpo-cabelo na dança do ventre não 



37 

 

se reduz a um recurso estético ou cênico, mas constitui um território de memória, 

identidade e disputa simbólica. 

  Ao dançar com meus fios naturais, curtos ou longos, afirmo não apenas uma escolha 

estética, mas um modo de existir em cena que reivindica pluralidade, ancestralidade 

e autonomia sobre o próprio corpo. Essas experiências, atravessadas por minhas 

vivências pessoais e formativas, tornaram-se o alicerce do capítulo seguinte, no qual 

passo a refletir sobre como meu corpo se constitui como instrumento de pesquisa, 

provocação e liberdade, tensionando os imaginários que reduzem a dança do ventre 

à sensualidade e à feminilidade normativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 9: “Trajetória em movimento: diferentes fases do meu corpo, dos meus cabelos e da minha 
dança entrelaçadas em uma mesma história. Cada foto registra não apenas técnicas e figurinos, mas 
modos de existir que se transformam — e que seguem reescrevendo o meu lugar na dança.” (fonte: 
acervo pessoal da autora) 

 

 

 

 



38 

 

2  ENTRE FIOS E MEMÓRIAS: UM CORPO EM TRANSIÇÃO 

 

2.1 - O corpo que lembra: infância, química e espelhos 

 

       Em 2012, aos 22 anos, eu cursava os períodos finais da Licenciatura em 

Educação Física na ESEF/UPE. E certa vez, ao caminhar pelos corredores da 

universidade, a caminho das salas de aula, uma cena me chamou atenção: uma 

estudante do curso de Bacharelado em Educação Física havia raspado a cabeça.Ao 

vê-la, senti uma energia muito boa vindo dela, uma sensação de paz, difícil de explicar 

em palavras. 

   As pessoas ao meu redor logo começaram a comentar: “ela está querendo 

aparecer”, “entrou para o Candomblé”, “ficou feia”, “só quer chamar atenção”, entre 

outras falas carregadas de preconceito e julgamento. Esses discursos não surgem de 

forma isolada, mas se inscrevem em um contexto mais amplo de controle simbólico 

sobre corpos e identidades não hegemônicas.  

   Como aponta Nogueira (2020, p. 19), o preconceito, a discriminação, a intolerância 

e, no caso das tradições culturais e religiosas de origem africana, o racismo, 

manifestam-se por meio de julgamentos perversos que estigmatizam determinados 

grupos enquanto exaltam outros, sustentados por moralismos, conservadorismos e 

relações de poder que produzem exclusão e violência simbólica.  

  No entanto, ao contrário dessas percepções externas, algo ressoou profundamente 

em mim. Vi naquele gesto uma força potente, quase indizível, que despertou o desejo 

de abandonar o uso de química no cabelo e, mais tarde, também raspar a cabeça — 

não como provocação, mas como resposta íntima a uma necessidade de verdade e 

de reconexão comigo mesma.  

   Imediatamente, um percurso retrospectivo se construiu em minha memória. 

Recordei minha trajetória capilar, iniciada ainda na infância, quando, por volta dos sete 

ou oito anos, fui levada por minha mãe a um salão de beleza para “relaxar”, “dar brilho” 

e cortar o cabelo. À época, tratava-se de um procedimento comum; hoje, reconheço 

que esse gesto inaugurou uma relação marcada pela normatização estética.  

    A própria expressão “lidar com o cabelo”, tão recorrente em meu cotidiano, carrega 

implicações simbólicas e sociais. Como analisa Gomes (2002, p. 07), tal expressão 

tornou-se emblemática, pois “a ‘lida’ pode ser vista de várias perspectivas […] e, no 



39 

 

contexto das relações sociais capitalistas, ela é associada ao trabalho — um trabalho 

visto como fardo e exploração, e não realização pessoal”. 

   Ao revisitar essas memórias, percebo que esse aprendizado não se deu de forma 

isolada, mas foi construído no interior das relações familiares e afetivas que me 

atravessaram desde muito cedo. O modo como o cabelo era tratado, nomeado e 

conduzido no espaço doméstico ensinava, ainda que de maneira silenciosa, quais 

estéticas eram desejáveis e quais deveriam ser corrigidas, controladas ou ocultadas. 

   Nesse sentido, a leitura das reflexões apresentadas por Ribeiro, Pereira e Santos 

(2025) provocou em mim um deslocamento sensível, especialmente ao evidenciarem 

a importância das referências construídas no espaço doméstico para a formação da 

identidade racial.  

   Ao trazerem o depoimento de Joandele (2024), pessoa entrevistada no estudo, os 

autores apontam que, quando a mãe mantém o cabelo alisado, mesmo se 

reconhecendo como mulher negra, a criança tende a desejar o cabelo liso como 

horizonte possível de pertencimento, uma vez que é esse o modelo reiterado 

cotidianamente dentro de casa.  

   Essa discussão reverberou profundamente em minha trajetória, pois minha mãe 

nunca foi, para mim, uma referência de cabelo crespo ou cacheado: desde que me 

entendo por gente, sempre a vi de cabelo escovado. Tal constatação não se coloca 

aqui como julgamento individual, mas como reconhecimento de como o racismo 

estrutural opera de forma persistente e naturalizada, inclusive nos espaços de afeto e 

cuidado.  

   Conforme destacam Ribeiro, Pereira e Santos (2025), em diálogo com Frantz Fanon 

(2008), a construção da identidade negra é atravessada pelo reconhecimento do outro 

e pelos processos de alienação produzidos por uma sociedade que historicamente 

desvaloriza a negritude, fazendo com que a ausência de referências positivas no 

ambiente familiar impacte diretamente a autoestima e a autoimagem da criança negra. 

  Ainda segundo os autores, ao mobilizarem as reflexões de bell hooks (2017), a 

resistência cultural — expressa, por exemplo, na escolha de assumir características 

físicas historicamente deslegitimadas — configura-se como um gesto político de 

afirmação da identidade e da liberdade.  

    Nessa perspectiva, a visibilidade de mulheres negras que assumem seus cabelos 

naturais adquire um caráter pedagógico, pois afirma a negritude como algo belo, digno 

e potente. A partir do depoimento de Joandele (2024), Ribeiro, Pereira e Santos (2025) 



40 

 

ressaltam que a presença de uma mãe que se reconhece positivamente enquanto 

mulher negra pode funcionar como um ponto de partida fundamental para que a 

criança construa uma autoimagem fortalecida. 

 Dialogando ainda com Stuart Hall (2006), conforme citado pelos autores, compreendo 

que a identidade se constitui como um processo contínuo e relacional, atravessado 

pelas referências e representações que nos acompanham ao longo da vida.  

   Revisitar minha história capilar à luz dessas reflexões permitiu-me compreender que 

minha transição não foi apenas um gesto individual de ruptura, mas também a 

construção, no corpo adulto, de uma referência que não tive na infância — um 

movimento de reinscrição simbólica, no qual passei a oferecer a mim mesma aquilo 

que me foi negado nos primeiros anos de vida. 

   À luz dessas reflexões, compreendo que minha experiência com mais de quinze 

anos de alisamentos e relaxamentos químicos não se configurou apenas como uma 

escolha estética individual, mas como parte de um processo mais amplo, atravessado 

por camadas históricas, sociais e epistemológicas de opressão. Como apontam 

Ribeiro, Pereira e Santos (2025, p. 05), “a construção da beleza negra e da autoestima 

de pessoas negras envolve múltiplas dimensões, que vão do racismo estrutural à 

imposição de padrões de beleza eurocêntricos, entre eles a valorização do cabelo liso 

como norma”. 

   No entanto, esse movimento de apagamento convive, contemporaneamente, com 

processos de conscientização e ressignificação. Conforme destacam os mesmos 

autores, “a valorização da beleza negra, particularmente no que se refere ao cabelo e 

à imagem pessoal, tem se destacado com a crescente conscientização sobre a 

diversidade racial e cultural do país” (Ribeiro; Pereira; Santos, 2025, p. 03).  

  Ainda assim, os efeitos desse reconhecimento no plano subjetivo não se produzem 

de forma imediata: exigem tempo, enfrentamento e elaboração emocional, sobretudo 

quando se trata de desfazer marcas internalizadas ao longo de uma vida inteira. 

Recordo-me de um momento específico em que, ao me olhar no espelho, fui 

atravessada por uma tristeza profunda. Por mais que eu cuidasse do cabelo, ele 

permanecia, aos meus olhos, “crespo e ressecado”.  

  Hoje compreendo que essa percepção não dizia respeito à condição real do fio, mas 

à forma como aprendi a enxergá-lo. Trata-se de um impacto que ultrapassa a 

aparência e alcança o campo emocional e psíquico, pois, como refletem Ribeiro, 



41 

 

Pereira e Santos (2025), quando não nos reconhecemos no espelho, algo em nós 

adoece: o corpo sente, a autoestima vacila e a identidade é tensionada. 

  Meu cabelo sempre foi crespo, por sua estrutura natural, e o chamado 

“ressecamento” era, sobretudo, um efeito visual produzido por expectativas estéticas 

externas. A angústia se intensificou quando percebi que mantinha o cabelo grande e 

cacheado não por mim, mas para corresponder ao olhar de amigos e familiares que 

afirmavam: “você está linda assim”. Esse reconhecimento, embora aparentemente 

positivo, também operava como forma de controle simbólico, delimitando quais 

versões de mim eram aceitáveis. 

     Como destacam Ribeiro, Pereira e Santos (2025), esse processo não se restringe 

à dimensão individual, mas se inscreve em uma construção histórica e social. Para os 

autores, “o cabelo crespo, antes visto como sinônimo de incompletude e inadequação, 

passa a ser reconhecido como símbolo de identidade, força e beleza. Esse processo 

de ressignificação exige que a mulher negra enfrente memórias dolorosas, revisite 

violências simbólicas e reconstrua sua autoimagem longe dos padrões eurocêntricos 

que historicamente desvalorizam suas características naturais” (p. 16).  

  Ao reler minha trajetória à luz dessas reflexões, reconheço o quanto minhas escolhas 

capilares foram atravessadas por essas mesmas violências simbólicas — e como o 

processo de transição se tornou, para mim, um exercício contínuo de consciência, 

ruptura e reconstrução de si. 

 

2.2 - Quando o corpo se liberta: o gesto de raspar e a potência da escolha 

 

    Tomar consciência desse processo foi libertador. Busquei profissionais 

especializados em cabelos crespos, cacheados e ondulados, e dois salões de beleza, 

localizados em Recife/PE, tornaram-se fundamentais nessa travessia. Entre os anos 

de 2012 e 2016, dos 22 aos 26 anos, no Salão Bellystar, situado no bairro da 

Tamarineira, encontrei acolhimento e orientação para iniciar meus primeiros cortes, 

abandonar os produtos químicos e avançar na transição capilar até reencontrar minha 

textura natural. 

  Aos 24 anos, passei a adotar cortes curtos e ousados, com os quais me identificava 

profundamente. Naturalmente, essas mudanças causaram espanto em algumas 

pessoas. No entanto, eu já estava decidida e, a cada três ou quatro meses, mudava 

o corte. Sempre que alguém comentava, eu respondia: “meu maior desejo é ficar 



42 

 

careca”. Na maioria das vezes, ouvia reações como: “vai nada”, “é brincadeira” ou “és 

doidinha mesmo”. Apesar disso, mantive o propósito firme. 

   No dia 4 de fevereiro de 2016, data em que completei 26 anos, na casa de um amigo 

e supervisor de trabalho, ele passou a máquina zero em minha cabeça. Senti uma 

imensa sensação de liberdade e uma alegria genuína: havia realizado um antigo 

desejo. Foi o melhor presente que poderia ter me dado naquele momento. Ao me olhar 

no espelho, tive a sensação de estar me vendo pela primeira vez, como se antes uma 

venda encobrisse meus olhos. 

   As críticas vieram de todos os lados, especialmente da minha família: pai, mãe, 

irmão e avó. Fui duramente julgada quando esperava acolhimento. Ouvi perguntas e 

acusações como: “vai virar homem?”, “está com câncer?”, “está com piolhos?”, “está 

revoltada?”. Lembro-me do olhar marejado da minha mãe. Em um momento de 

tensão, sentados à mesa, apontei aquilo que considerava “feio” em cada um deles — 

algo que nunca havia verbalizado antes, por compreender que tal julgamento dizia 

respeito apenas a mim. Para minha família, parecia inadmissível que uma mulher 

raspasse a cabeça por vontade própria. 

    Esse incômodo revela uma dimensão mais profunda do controle social e simbólico 

sobre o corpo feminino, especialmente quando se trata de mulheres negras. Como 

aponta Figueiredo, “a estética, em especial o cabelo, se configura como um dos 

principais campos de disputa simbólica para as mulheres negras” (2008, p. 35). 

Raspá-lo, portanto, é confrontar expectativas. Conforme afirma Matos, “a raspagem 

dos cabelos pode ser compreendida como ato performático de recusa a certos 

padrões” (2007, p. 35). Nesse contexto, a única pessoa que me acolheu e afirmou que 

eu estava linda exatamente como era foi meu tio materno. 

   Já o Salão Félix Oliveira Estética Afro, localizado no bairro da Bomba do Hemetério, 

passou a integrar minha trajetória entre 2018 e 2019, estendendo-se até os dias 

atuais. Coordenado por Félix, o espaço revelou-se muito mais do que um local de 

cuidado estético: ali se instauraram conversas profundas e emergiram aprendizados 

sobre identidade, racismo, preconceito e cultura negra. 

   Esses encontros me ensinaram que cuidar do cabelo era, também, cuidar da minha 

história, da minha ancestralidade e das marcas que meu corpo carrega. Foi nesse 

ambiente que conheci as tranças, que passei a utilizar regularmente, trocando-as a 

cada dois ou três meses — variando cores, espessuras e comprimentos. Elas foram 



43 

 

fundamentais tanto para permitir o crescimento do cabelo quanto para o 

reconhecimento da minha fibra natural. 

    As tranças impactaram diretamente minha dança do ventre, uma vez que seu peso 

interfere na dinâmica do movimento. Antes da primeira colocação, Félix conversou 

longamente comigo e, por sua orientação, optei inicialmente por tranças de tamanho 

médio, para que eu pudesse me adaptar sem sofrimento excessivo. Com o tempo, 

aprendi a dançar utilizando o peso das tranças a meu favor, incorporando-o como 

elemento de sustentação, fluidez e ampliação da expressividade do movimento 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 10 : Com Félix Oliveira (fonte: Acervo pessoal da autora) 

   

   É somente com o distanciamento do tempo e com o processo de escrita deste 

memorial que compreendo, com maior nitidez, as camadas desse gesto. Raspar a 

cabeça não foi apenas uma ruptura estética, mas também um encontro doloroso com 

dimensões do racismo que, mesmo me reconhecendo como mulher negra, eu havia 

internalizado. Percebo hoje que muitas escolhas — os longos ciclos de alisamento, o 

esforço para “domar” o cabelo, o estranhamento diante da textura natural — estavam 

atravessadas por um ideal de beleza que não me contemplava. 



44 

 

    Em 2016, ainda sem plena consciência disso, meu corpo recusou silenciosamente 

esse projeto estético colonial que eu mesma reproduzia. Hoje compreendo que aquele 

corte representou uma ruptura com narrativas que me ensinavam a não me 

reconhecer por inteiro. Escrever sobre isso é admitir que, antes de libertar o cabelo, 

foi preciso libertar o olhar que eu tinha sobre mim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 11 : “Quando a máquina tocou minha cabeça, não foi só o cabelo que caiu: caiu o peso de 

anos. Ficou a liberdade” (fonte: Acervo pessoal da autora) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 12: “Minhas fases, meus cortes, minhas escolhas: o caminho até me ver por inteiro” 

                              (fonte: Acervo pessoal da autora) 



45 

 

2.3 - (Des)Cabelada: processo de criação e danças da liberdade 

 

     Em 2018, como culminância do curso Acupe Intérprete-Pesquisador (a) em Dança, 

transformei essa experiência em uma performance de dança intitulada 

(Des)Cabelada. O prefixo “(Des)” carrega a tensão entre estar cabelada, dentro de 

um código social, e descabelada, como sinônimo de liberdade, rebeldia e 

autenticidade. Utilizei como linguagem principal a dança do ventre, uma prática, 

muitas vezes, associada à feminilidade, sensualidade e autoestima, visto que a minha 

percepção na dança havia mudado, eu estava mais segura e mais consciente de mim. 

    Durante o processo criativo, estudei a história do cabelo, referências bíblicas como 

a força de Sansão, simbologias da antiguidade, como na Grécia Antiga e na Índia e a 

representação social dos cortes femininos. Ao longo da minha vivência com a dança 

do ventre, iniciada aos 18 anos, tomei consciência sobre os padrões estéticos 

impostos, como a valorização do cabelo longo e liso, somado ao corpo magro e 

flexível. A performance foi um grito poético de resistência a esses padrões, além de 

ressignificação estética, espiritual e identitária. A seguir, descrevo brevemente a 

estrutura cênica da obra, que se tornou um marco no meu percurso artístico.  

   Apresentada no Teatro Joaquim Cardoso, localizado no Centro Cultural Benfica, no 

bairro da Madalena, em Recife, a cena iniciava com uma casa construída em papelão 

posicionada no lado esquerdo do palco. O objeto era revestido por imagens de 

pessoas com diferentes tipos de cabelo, cortes, texturas, cores e etnias. Funcionava 

como uma espécie de “templo” — não apenas pela forma, mas pela força simbólica 

que evocava práticas ancestrais de oferenda capilar.  

   Segundo o ensaio Hair, Part 3: Rituals with Hair (Kosmos Society, 2018), na Grécia 

Antiga o ato de cortar e dedicar os cabelos marcava ritos de passagem, lutos e 

vínculos com o divino; em cultos a Afrodite, fios eram oferecidos como forma de 

devoção; na mitologia hindu, as madeixas de Shiva representam direções, 

movimentos do cosmos e a entrega diante da impermanência; e, em narrativas 

bíblicas como a história de Sansão, o cabelo emerge como metáfora de força, queda 

e renascimento.  

  Assim, esse “templo” em cena ampliava o campo de significados da obra, 

transformando o espaço em território de memória, rito e revelação. Dentro dele 

repousavam três bonecas, cada uma representando uma fase da minha vida: infância, 

adolescência e idade adulta. 



46 

 

   A presença desse templo-imagem demarcava a centralidade do cabelo como campo 

de memória, promessa, pacto e ancestralidade. A referência a Sansão atravessava 

simbolicamente a dramaturgia, ressaltando que, mais do que força física, o cabelo 

pode carregar sentidos de identidade, confiança, perda e renascimento.  

    Na narrativa bíblica, depois de ter os fios cortados — gesto que representou sua 

ruptura, vulnerabilidade e esvaziamento — a escritura afirma: “Mas os cabelos da sua 

cabeça começaram a crescer de novo, depois de haver sido raspado” (Juízes 16:22). 

Assim como nessa metáfora de reconstrução, a cena convocava a ideia de que, após 

um corte, não apenas o fio, mas a própria subjetividade pode recomeçar. 

  A performance iniciava com minha entrada em cena ao som da música instrumental 

de rotina oriental Reina de la Noche, da Ilahun Ballet Orquesta4. A escolha desse 

formato — historicamente ligado à apresentação e legitimação do corpo da bailarina 

— permitiu tensionar expectativas estéticas já cristalizadas dentro da dança do ventre. 

   O figurino era composto por um traje preto de dança do ventre, composto por duas 

partes (top e saia), adornado com detalhes dourados, além de uma meia-calça no tom 

da pele cobrindo o rosto — imagem que simbolizava tanto o apagamento de si quanto 

a dificuldade de enxergar a própria essência sob camadas de expectativas estéticas 

externas. 

   Utilizei duas perucas pretas lisas, cada uma representando etapas distintas do meu 

percurso capilar e do processo de transição vivido ao longo dos anos. À medida que 

dançava, incorporando a movimentação específica aprendida para esse estilo — com 

seus acentos, pausas e deslocamentos característicos da rotina oriental — retirava a 

primeira peruca e a depositava dentro do templo.  

   O gesto ritualizado marcava a renúncia a um modelo de feminilidade imposto. Em 

seguida, continuava dançando até retirar a segunda peruca, repetindo o gesto de 

entrega.Em um momento crucial da coreografia, removi a meia-calça que encobria 

meu rosto, revelando-o ao público pela primeira vez, sem o cabelo.  

   Esse ato simbólico representava o desvelar de mim mesma, o rompimento com a 

estética hegemônica e a libertação do corpo antes sufocado por padrões externos. A 

partir daí, a dança se transforma qualitativamente: torna-se mais ampla, fluida e 

                                                           
4  ILahun Ballet Orquesta. Reina de la Noche. Disponível em: <https://youtu.be/mp1dldk2f1Y\>. 

Acesso em: 19 dez. 2025. 



47 

 

expansiva, como um corpo que, ao ser finalmente visto, também passa a se ver — e 

a se reconhecer — no gesto que dança. 

  A experiência do corpo careca produziu uma inflexão sensível no meu estado 

corporal e performativo. O tônus tornou-se mais organizado e disponível, a dinâmica 

do movimento mais direta e menos ornamental. Na dança do ventre, essa 

transformação afetou a execução dos passos codificados, que passaram a ser 

atravessados por outra qualidade de presença, deslocando-se de uma lógica de 

exibição para uma lógica de experiência. O gesto dançado deixou de buscar apenas 

fluidez e sedução visual e passou a corporificar um estado de afirmação, no qual 

mover-se era também elaborar, resistir e existir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 13:” Encoberta, eu carregava o peso de me ver sem me enxergar.O tecido apenas tornava 

visível o que sempre me apagou.”  (fonte: Acervo pessoal da autora) 

        

 

 

 

 



48 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 14: “Desnudo o rosto, desnudei também o medo. Sem cabelo, apareci inteira.” 

 (fonte: Acervo pessoal da autora) 

 

  Dentre as impressões do público, recebi relatos de pessoas que também desejavam 

raspar a cabeça, mas não tinham coragem; algumas se sentiram encorajadas ao me 

ver. Essa experiência gerou um movimento significativo no cenário da dança do ventre 

em Recife, ampliando minha visibilidade como intérprete e coreógrafa e revelando 

como um gesto individual pode reverberar coletivamente.  

   Com o tempo, notei ainda que as pessoas possuem percepções distintas sobre o 

que significa “estar careca”. Quando o meu cabelo estava muito curto, frequentemente 

diziam que eu continuava careca, ao que eu respondia: “não estou careca, meu cabelo 

está curto; você não me conheceu realmente careca”. Essa diferença de percepção 

revela não apenas um dado estético, mas imaginários sociais sobre feminilidade, 

cabelo e corpo, reforçando como a cabeça raspada opera deslocamentos simbólicos 

que ultrapassam o visível. 

  Lecionando em escolas da rede estadual de Pernambuco, deparei-me com inúmeras 

narrativas sobre o cabelo trazidas, sobretudo, por alunos e alunas negros: relatos de 

alisamentos precoces, processos de aceitação do black power, uso de tranças e os 

desafios da transição capilar.  



49 

 

    Ao compartilhar minha própria trajetória — por meio de fotos, vídeos e relatos — 

percebi que a potência de raspar a cabeça reverberava para além da dimensão 

estética. Tornava-se um gesto capaz de acionar autonomia, identidade e liberdade de 

ser, criando um espaço de escuta e troca no qual esses estudantes também se 

reconheciam, elaboravam suas experiências e se fortaleciam. 

   A criação de (Des)Cabelada se tornou, posteriormente, um marco no meu percurso 

artístico e existencial. Ao revisitar essa experiência, percebo que a performance 

ultrapassou o ato de colocar uma narrativa pessoal em cena: ela inaugurou uma 

travessia de auto reconhecimento, insurgência estética e reconstrução simbólica do 

corpo. Cada gesto — retirar as perucas, desvelar o rosto, entregar objetos ao templo 

— funcionou como uma escrita de si, uma coreografia que reorganizou memórias, 

pactos e dores em forma de poesia. 

   Compreendi que o corte que realizei em 2016 não foi apenas capilar, mas 

epistemológico. Cortou-se um modo de existir imposto, para que outro — mais 

verdadeiro, mais meu — pudesse crescer. O gesto reverberou em outras mulheres, 

outras bailarinas, outras histórias que se reconheceram no meu corpo e encontraram 

ali coragem para recomeçar.  

    Essa dimensão coletiva mostrou que (Des)Cabelada é tanto uma obra quanto uma 

partilha, tanto um testemunho quanto um convite à autonomia e ao renascimento. No 

campo da dança, a obra fez emergir perguntas que continuam me acompanhando: 

Como descolonizar a cena? Como criar a partir das minhas próprias raízes e não das 

raízes que esperam de mim? Que danças renascem quando o corpo pode, finalmente, 

respirar livremente? 

     (Des)Cabelada ensinou-me que o corpo é arquivo, ferida, cura e linguagem. Que 

dançar é também desobedecer. Que libertar um fio pode significar libertar uma história 

inteira. E que aquilo que renasce depois do corte – no cabelo, na vida, na arte – é 

sempre um gesto de coragem. 

   Encerrar este capítulo é reconhecer que (Des)Cabelada, não foi apenas um episódio 

da minha trajetória, mas um eixo que reorganizou meu modo de compreender o corpo, 

a criação artística e a potência política da dança. A partir dessa experiência, outras 

reflexões se abriram e continuam atravessando minha prática como intérprete-

pesquisadora, professora e artista da dança. 

     A seguir, apresento minhas considerações finais, onde reúno os aprendizados 

desse percurso, os deslocamentos que ele provocou em mim e as perspectivas que 



50 

 

se desenham para o futuro, tanto na minha pesquisa, quanto na minha relação com o 

corpo que dança, renasce e continua em espiral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

O CORPO QUE SE (RE) ESCREVE: CONSIDERAÇÕES DE UMA 

TRAVESSIA 

 

    Escrever este memorial, ao mesmo tempo que foi prazeroso, também foi doloroso, 

pois muitas memórias foram ativadas — algumas que eu acreditava já terem sido 

superadas, outras que ainda reverberam silenciosamente no corpo. Revisitar essas 

histórias exigiu cuidado, coragem e honestidade. Entendo este trabalho como um 

pontapé inicial, uma primeira travessia para aprofundar estudos que percorrem corpo, 

cabelo, dança e identidade de forma entrelaçada, sensível e política. 

    Ao longo do processo de escrita, percebi que não estava apenas narrando um 

percurso, mas tecendo uma cartografia de mim mesma. Reencontrei a jovem de 18 

anos que encontrou na dança do ventre uma válvula de escape para as pressões do 

vestibular — e que, sem ainda saber, iniciava ali um caminho de escuta do próprio 

corpo. Essa jovem desabrochou ao longo dos anos, até tornar-se capaz de questionar 

os padrões estéticos e corporais presentes na própria dança que a acolheu. 

   Reencontrei também a menina que aprendeu a “lidar com o cabelo” como se fosse 

um fardo; a jovem adulta que buscou liberdade no gesto de raspar a cabeça; a artista 

que encontrou na dança do ventre um espelho de potência; e a professora que, nas 

escolas da rede pública, descobriu que suas próprias transformações reverberam em 

outras vidas. Compreendi, assim, que meu corpo — com seus cortes, seus fios, suas 

danças e suas escolhas — é também arquivo, território e testemunho. 

   O processo de transição capilar atravessou aproximadamente quatro anos e exigiu 

de mim um preparo emocional contínuo. A cada corte de cabelo, eu me preparava 

para a possibilidade de ficar sem fios — mas, sobretudo, para encarar o que esse 

gesto desvelava em mim.  

  Com o tempo, compreendi que a transição não dizia respeito apenas ao crescimento 

do cabelo, mas ao reconhecimento do racismo estrutural que, de forma silenciosa, 

ainda habitava meu olhar sobre mim mesma. A cada dia, e especialmente a cada 

tesoura que tocava meus fios, eu não retirava apenas cabelo, mas camadas de 

rejeição, inadequação e padrões impostos. Desaprender o racismo tornou-se um 

processo corporal, lento e cotidiano. 

  Este memorial, mais do que registrar uma história, permitiu-me reconhecer que 

minha trajetória estética é também trajetória política. Cada fio que caiu em 2016, cada 



52 

 

movimento criado em (Des)Cabelada, cada sala de aula que percorri afirmaram que 

a dança pode ser lugar de reescrita, de cura e de insurgência. Ao assumir o cabelo 

como corpo e o corpo como linguagem, reencontrei uma maneira própria de existir em 

cena: não mais atendendo expectativas externas, mas honrando minhas dores, 

minhas memórias e minhas potências. 

   Essa travessia evidenciou que o corpo vivido, na perspectiva fenomenológica, não 

se reduz a um instrumento técnico, mas se constitui como espaço onde história, 

emoção e gesto se entrelaçam. Ao escrever, dançar e revisitar minhas memórias, 

percebi que meu corpo pensa, sente e cria a partir das marcas que carrega — e que 

essas marcas, quando emergem em forma de dança, produzem conhecimento. 

   Nesse sentido, a escrita de si, em diálogo com a noção de escrevivência (Evaristo, 

2005) e com a perspectiva da autoridade da experiência como forma legítima de saber 

(bell hooks, 2013), sustentou a metodologia deste trabalho. A memória tornou-se 

matéria de pesquisa; a experiência, fundamento epistemológico; e o cabelo, um texto 

sensível capaz de acionar discussões sobre estética, racismo, identidade e 

resistência. 

   Do ponto de vista acadêmico, esta pesquisa abriu um campo de questões que 

desejo aprofundar em investigações futuras. Entre elas, destaco as narrativas 

capilares como possíveis pedagogias do corpo; a dança do ventre compreendida 

como prática decolonial e de afirmação identitária; o gesto de raspar a cabeça 

enquanto rito estético-político; e o corpo vivido assumido como metodologia sensível 

de pesquisa e criação. 

   Essas questões não encerram o trabalho — ao contrário, inauguram caminhos. 

Caminhos que se articulam à fenomenologia, ao pensamento de autoras negras, às 

abordagens autoetnográficas e aos processos criativos que atravessam a minha vida. 

Caminhos que reafirmam que o corpo que dança é também o corpo que pensa, que 

luta, que elabora sentidos e que se reinventa continuamente. 

    A partir deste estudo, compreendo com mais nitidez que discutir cabelo e dança é 

discutir presença; é tensionar as estruturas que historicamente tentaram apagar 

corpos como o meu dos palcos e dos espelhos das salas de aula. É reivindicar que 

estética não é apenas forma: é política, é narrativa e é memória. Ao olhar para trás, 

reconheço que raspar a cabeça constituiu um gesto estético-político de reapropriação 

do meu corpo, devolvendo-lhe o direito de existir sem concessões. E, ao olhar para 



53 

 

frente, percebo que esses gestos continuam abrindo espaço para que outras mulheres 

também possam renascer em seus próprios corpos. 

    A sensação que fica é a de que este memorial não fecha um ciclo — ele abre um 

caminho. Caminho para novas perguntas, novos espetáculos, novas investigações e 

novos modos de dançar a própria história. Concluo este trabalho com a certeza de 

que o corpo, quando escutado, se torna mestre; e que o cabelo, quando compreendido 

como extensão da existência, deixa de ser apenas estética e transforma-se em 

linguagem, narrativa e liberdade. Se este memorial deixa algo para mim, é a certeza 

de que dançar é renascer — e que cada renascimento, como cada fio que cresce, 

guarda a coragem silenciosa de quem insiste em ser.



54 

 

REFERÊNCIAS 

 

ASSUNÇÃO, N. M. R. G. de; PASCHOAL, N. I. C. Orientalismo em movimento: 

representações da dança do ventre em pinturas e literatura de viagem (século XIX). 

Revista Brasileira de Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 12, n. 1, e113430, 

2022. Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/2237-2660113430. 

BASTIDE, Roger. Psicanálise do cafuné. Jornal de Psicanálise, v. 49, n. 91, p. 189–

203, 2016. 

BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Almeida Revista e Atualizada. Juízes 16:22. Barueri: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 2011. 

BISHOP, Daniela. A contribuição da dança jazz para o desenvolvimento humano. 

2003. Monografia (Licenciatura em Educação Física) – Universidade Federal do 

Paraná, Curitiba, 2003. Disponível em: https://hdl.handle.net/1884/60605. Acesso em: 

22 nov. 2025. 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 

Scripta, Belo Horizonte, v. 8, n. 15, p. 17–31, 2005. 

FERREIRA, Aparecida de Jesus. Letramento racial crítico através de narrativas 

autobiográficas: com atividades reflexivas. Ponta Grossa, PR: Estúdio Texto, 2015. 

FIGUEIREDO, Ângela. Gênero, corpo e beleza: a experiência das mulheres negras. 

Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 16, n. 2, p. 329–352, 2008. 

FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade: o governo de si e dos outros II. Curso no 

Collège de France (1983–1984). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: WMF 

Martins Fontes, 2011. 

FORTIN, Sylvie. A autoetnografia na pesquisa em dança. Tradução de Helena Mello. 

Revista Cena, Porto Alegre, n. 7, p. 76–87, 2009. 

GOMES, Nilma Lino. Corpo e cabelo como ícones de construção da beleza e da 

identidade negra nos salões étnicos de Belo Horizonte. 2002. Tese (Doutorado) – 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. Acesso em: 2 nov. 2025. 

http://dx.doi.org/10.1590/2237-2660113430
http://dx.doi.org/10.1590/2237-2660113430
https://hdl.handle.net/1884/60605
https://hdl.handle.net/1884/60605


55 

 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: GONZALEZ, 

Lélia; HASENBALG, Carlos (org.). Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1988. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Ciências Sociais 

Hoje. São Paulo: ANPOCS, 1984. p. 223–244. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 

Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019. 

KOSMOS SOCIETY. Hair, part 3: rituals with hair. 2018. Disponível em: 

https://kosmossociety.org/hair-part-3-rituals-with-hair/. Acesso em: 22 nov. 2025. 

KUADA, Thamia Yumi. Raqs el Sharqi: a dança do ventre como arte. 2013. Trabalho 

de Conclusão de Curso (Tecnologia em Design Gráfico) – Universidade Tecnológica 

Federal do Paraná, Curitiba, 2013. 

LE BRETON, David. Antropologia do corpo e modernidade. Petrópolis: Vozes, 2011. 

LICHOTTI, Camille. Da cor da pele: a sapatilha de uma bailarina brasileira chega ao 

museu. Revista Piauí, n. 170, nov. 2020. Disponível em: 

https://piaui.folha.uol.com.br/materia/da-cor-da-pele/. Acesso em: 21 jul. 2025. 

MAHAILA, Brysa. Os pilares de profissionalização em dança do ventre: história e 

folclore. v. 1. 1. ed. São Paulo: Kaleidoscópio de Ideias, 2016. 

MAHAILA, Brysa. Os pilares de profissionalização em dança do ventre: música, 

dramaticidade e expressão. v. 2. 1. ed. São Paulo: Kaleidoscópio de Ideias, 2017. 

MATOS, Lúcia. Das grutas, dos guetos, às superfícies dissimuladas: rastros de um 

corpo em trânsito. Revista Repertório: Teatro & Dança, Salvador, n. 8, p. 1–10, 

2007. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução de Carlos 

Alberto Ribeiro de Moura. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

https://kosmossociety.org/hair-part-3-rituals-with-hair/
https://kosmossociety.org/hair-part-3-rituals-with-hair/
https://kosmossociety.org/hair-part-3-rituals-with-hair/
https://piaui.folha.uol.com.br/materia/da-cor-da-pele/
https://piaui.folha.uol.com.br/materia/da-cor-da-pele/
https://piaui.folha.uol.com.br/materia/da-cor-da-pele/


56 

 

MIDLEJ, Luciana; JAMES, Melinda. Folclore árabe: cultura, arte e dança. v. 1. 1. ed. 

São Paulo: Kaleidoscópio de Ideias, 2017. 

MIZRAHI, Mylene. Cabelos ambíguos: beleza, poder de compra e “raça” no Brasil 

urbano. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 30, n. 89, p. 31–45, 2015. DOI: 

10.17666/308931-45/2015. 

NASCIMENTO, C. T. Dança e conhecimento: reflexões sobre o corpo vivido. 

Motrivivência, Florianópolis, v. 32, n. 62, 2020. Disponível em: 

https://doi.org/10.5007/2175-8042.2020e65366. Acesso em: 3 ago. 2025. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa [livro eletrônico]. São Paulo: Sueli Carneiro; 

Pólen, 2020. 160 p. (Feminismos Plurais). 

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017. 

RIBEIRO, Fabrício Augusto; PEREIRA, Deise Aparecida de Oliveira; SANTOS, Luiz 

Henrique Gonçalves. A estética da negritude: construindo autoestima e identidade na 

luta contra padrões eurocêntricos. Caderno Prudentino de Geografia, Presidente 

Prudente, v. especial, p. 1–17, mar. 2025. ISSN 2176-5774. 

ROCHA, Raquel Rodrigues. Aproximações entre o modo de vida cínico e a dança 

Ghawazee: a coragem da verdade como estética da existência. Revista Paralaxe, 

São Paulo, v. 10, n. 1, 2024. 

RODRIGUES, A. S.; RESSURREIÇÃO, R. P. Dança e ancestralidade: recorrências 

identitárias de mulheres negras na dança afro-brasileira. Revista Saberes Sociais, 

Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, 2021. Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/psi-

sabersocial/article/view/83388. Acesso em: 3 ago. 2025. 

RODRIGUES, Braci Fernandes. Movimentos de resistência: um estudo sobre a dança 

vogue e as ballrooms na construção de identidades. 2025. Trabalho de Conclusão de 

Curso – Universidade Estadual do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2025. 

SABONGI, Jorge; SABONGI, Débora. Direção e preparação artística. 1. ed. São 

Paulo: Edição dos Autores, 2010. 

https://doi.org/10.5007/2175-8042.2020e65366
https://doi.org/10.5007/2175-8042.2020e65366
https://doi.org/10.5007/2175-8042.2020e65366
https://www.e-publicacoes.uerj.br/psi-sabersocial/article/view/83388
https://www.e-publicacoes.uerj.br/psi-sabersocial/article/view/83388
https://www.e-publicacoes.uerj.br/psi-sabersocial/article/view/83388


57 

 

SILVA JUNIOR, Francisco Elismar da; SILVA, Robson Carlos da. Dança afro-

brasileira em cena: expressão e resistência da subjetividade do corpo negro. 

Cadernos Cajuína – Revista Interdisciplinar, v. 9, n. 4, 2024. 

SOARES, Carolina Beltrão Martins. Raqs el Sharq: o papel da dança do ventre na 

propagação da cultura, identidade e empoderamento feminino. 2024. 45 f. Trabalho 

de Conclusão de Curso (Graduação em Comunicação) – Escola de Comunicações e 

Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2024. 

SOARES, Edicléia Plácido. Travessias de um corpo negro na dança contemporânea. 

2023. 97 f. Dissertação (Mestrado em Artes) – Universidade Estadual Paulista “Júlio 

de Mesquita Filho”, Instituto de Artes, São Paulo, 2023. 

SOUZA, Brune Mantese de. O peso do cabelo: relações entre corporeidade, estética 

capilar e não-binariedade. Revista de Antropologia, v. 68, e230214, 2025. 

 

 


