
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE ARTES 

CURSO DE  DANÇA 

 

 

 

 

MARIA GABRIELA LIMA DE CARVALHO 

 

OS FREVOS DISSIDENTES DAS RUAS: CORPOS QUE FERVEM SUAS 
FABULAÇÕES E RESISTÊNCIAS INTERSECCIONAIS 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 



 
MARIA GABRIELA LIMA DE CARVALHO 

 

 

 

 

 

OS FREVOS DISSIDENTES DAS RUAS: CORPOS QUE FERVEM SUAS 
FABULAÇÕES E RESISTÊNCIAS INTERSECCIONAIS 

 

Trabalho de conclusão realizado no curso 
de Dança / Licenciatura, da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito 
para obtenção do grau de Licenciada em 
dança. 

Orientadora: Prof. Drª Roberta Ramos 
Marques 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 
 

 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

Carvalho, Maria Gabriela Lima de .
     Os frevos dissidentes das ruas: corpos que fervem suas fabulações e
resistências interseccionais / Maria Gabriela Lima de  Carvalho. - Recife, 2025.
     40

     Orientador(a): Roberta Ramos Marques
     Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Artes e Comunicação, Dança - Licenciatura, 2025.
      Inclui referências, anexos. 

      1. frevo. 2. dissidências. 3. ruas. 4. interseccionalidades. 5. corporalidade.
6. dança. I. Marques, Roberta Ramos. (Orientação). II. Título. 

    700  CDD (22.ed.)



 
 

MARIA GABRIELA LIMA DE CARVALHO 

  

OS FREVOS DISSIDENTES DAS RUAS: CORPOS QUE FERVEM SUAS 
FABULAÇÕES E RESISTÊNCIAS INTERSECCIONAIS 

  

Trabalho de conclusão realizado no curso 
de Licenciatura em Dança da Universidade 
Federal de Pernambuco como requisito 
para obtenção do grau de Licenciada em 
dança. 

 

Aprovado em: 12/12/2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

  

____________________________________________ 

Prof. Dra. Roberta Ramos Marques (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

  

____________________________________________ 

Prof. Dra. Francini Barros Pontes (Examinadora Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

  

____________________________________________ 

Anne Isabelle Costa de Andrade (Examinadora Externo) 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha irmã, Marina, pelas primeiras danças e 
brincadeiras… e a toda comunidade do frevo, que 
mantém a festa viva. 

 



 
AGRADECIMENTOS 

À minha família – minha casa, meu alicerce – que sempre apoiou meus voos e são 

meu pouso: minha mãe, Socorro; meu pai, Jailson; minha irmã, Marina; meu irmão, 

João, e meu companheiro, Filipe. A vocês, todo meu amor e toda minha vida. 

À minha irmãs da vida, Maya e Yanca, por sonharmos e riscarmos Rasura juntas. 

Esse encontro é fundamento para o que hoje sou e escrevo aqui. 

À minha bencinha, Jeffinho, meu gemini, minha referência, por todo carnaval, instiga 

e parceria; à Rebeca, por toda dança, força, sensibilidade e “tamo junta, neguinha!”.  

À minha banca por aceitarem de peito aberto este convite: à Anne, essa grande 

inspiração, amiga e por estar comigo em mais uma etapa; à  Profa. Dra. Francini 

pelas trocas e ensinamentos durante todos esses anos de curso; à Profa. Dra. 

Roberta Ramos por todas as palavras, confiança e orientação; a Luiz, por toda a 

disponibilidade, amizade e conversas essenciais para essa pesquisa, além de topar 

ser suplente desta banca.  

À Mestra Mônica, Tonho, Duda e Edson pelos encontros e por compartilharem 

generosamente suas histórias comigo, tornando este trabalho ainda mais coletivo. A 

Léna, Sindra e Gui que trouxeram o Guadeloupe para Pernambuco, por todo afeto e 

“bigidi” que me atravessaram profundamente e se fazem presente nesta escrita.  

À minha irmã da vida, Isadora, pelas músicas, conversas e parcerias de sempre, e a 

Sereno, por inventar e brincar mundos comigo; a minhas amizades, Karol e 

Guilherme, que me acompanharam direta e indiretamente nessa trajetória. 

À Orquestra Malassombro, por acreditar em novos frevos; à Cia Artefolia, por 

inventar terreiros; à Makamo, por fazermos música; à Escola de Frevo, que foi casa; 

ao Studio Viégas de Dança, onde iniciei profissionalmente;  ao Paço do Frevo, pelas 

portas sempre abertas; aos professores e colegas da universidade e da vida. 

Ao frevo e a toda comunidade – quem veio antes e quem virá. Um salve!  

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O frevo é de quem faz a vida ferver​
 Transmutar desafio num passo sem tédio​

 Encontrar no caminho a pedra, o mangue, o rio,​
 no meio fio não sei se rio ou se caio​

 Nesse chão que embaraço a perna e o abraço​
 No compasso do frevo eu vou​

 No calor da emoção​
 Sem saber pronde vou​
 Mas eu só sei que vou 

Descambar, refutar, exercer o suor​
 Dividir, contemplar, cometer a paixão​

 Que chega em toda massa​
 Que lava toda praça​

 De qualquer angústia ou outra ilusão​
 Enxergar, retomar, resolver nossa dor​

 Delirar, festejar, encontrar a razão​
 O frevo é diferente​
 O frevo é semente​

 De uma grande revolução 

— Isadora Melo (letra) e Rafael Marques 
(música), No compasso do frevo, 2025. 

 

 

 



 
RESUMO:  

Este trabalho busca compreender de que maneira diferenças corporais, técnicas e 
subjetivas se inscrevem no corpo de fazedores do frevo e se expressam em modos 
distintos de pensar, praticar e transmitir essa dança, reconhecendo a rua como 
território fundamental de criação, memória e resistência. Investiga-se o frevo sob 
uma perspectiva decolonial e interseccional, compreendendo-o como manifestação 
cultural urbana, popular e afro-diaspórica, atravessada por múltiplas corporalidades, 
epistemologias e modos de existir. Articula-se análise bibliográfica, documental, 
autoetnográfica e história oral, a partir de entrevistas com referências da cena do 
frevo de Recife-Olinda, cujas trajetórias são marcadas por dissidências de gênero, 
raça, classe e sexualidade. Problematiza-se o apagamento histórico colonial, 
protagonismos invisibilizados e narrativas hegemônicas, analisando como o corpo 
do frevo estilhaça relações de poder e produz estratégias de vida, ao contrair, 
expandir, desequilibrar, evidenciando o frevo como campo complexo de saberes. 
Aqui, corpo, território e frevo são arquivos vivos de luta e celebração. 

Palavras-chave: frevo; dissidências; ruas; interseccionalidades; corporalidade. 

 

ABSTRACT: 

This study seeks to understand how bodily, technical, and subjective differences are 
inscribed in the bodies of frevo practitioners and expressed through distinct ways of 
thinking, practicing, and transmitting this dance, recognizing the street as a 
fundamental territory of creation, memory, and resistance. The research approaches 
frevo from a decolonial and intersectional perspective, understanding it as an urban, 
popular, and Afro-diasporic cultural manifestation shaped by multiple corporalities, 
epistemologies, and ways of being. It combines bibliographic and documentary 
analysis, autoethnography, and oral history, drawing on interviews with key figures 
from the frevo scene in Recife–Olinda, whose trajectories are marked by dissidences 
of gender, race, class, and sexuality. The study problematizes colonial historical 
erasure, invisibilized forms of protagonism, and hegemonic narratives, analyzing 
how the frevo body fractures power relations and produces strategies of life through 
contraction, expansion, and imbalance, thus revealing frevo as a complex field of 
knowledge. Here, body, territory, and frevo are living archives of struggle and 
celebration. 

Keywords: frevo; dissidences; streets; intersectionalities; corporality. 

 



9 

Inauguro esta escrita sem saber com exatidão os passos que vou traçar neste 

caminho. Primeiramente, peço licença para chegar: licença às mestras e mestres, 

passistas, brincantes, às crianças, às agremiações e às ruas em que a 

manifestação do frevo se cria e se reinventa. Só estou aqui hoje tendo a 

possibilidade de escrever sobre o que me move e me sustenta durante esta vida 

porque houve muita gente que deu pernadas e tesouras nos portões da academia e 

que, muito antes, também batizaram o chão das nossas cidades: Recife e Olinda, 

Pernambuco. Foi através do frevo que comecei a olhar o mundo. 

Proponho-me a dialogar sobre frevo e as coisas que o atravessam, articulando 

elementos técnicos, históricos, simbólicos e corporais que permeiam a dança, a rua, 

as diversidades do povo e da vida de quem o faz. O que me move aqui, não são 

feridas, mas a criatividade, as estratégias com que seguimos. A alegria que move o 

frevo não oculta a luta, mas a transforma. As soluções surgem do improviso – dos 

desequilíbrios, das torções, das reviravoltas que enfrentam a opressão. São corpos 

que se refazem em movimento. Na tentativa de compreender essa dinâmica entre 

perguntas e respostas, nas brechas do improviso, é aqui que realizo este trabalho. 

Esta pesquisa nasce do desejo de compreender o frevo para além dos estereótipos 

folclorizantes que, por vezes, tentam enquadrá-lo. Interessa-me observar como ele 

é vivido e sentido por uma diversidade de corporalidades que o produzem 

diariamente – corpos negros, periféricos, LGBTQIAPN+ dissidentes, trabalhadores, 

múltiplos. Corpos que carregam no movimento suas trajetórias, dores, modos de 

existir, insurgir e celebrar. 

Busco compreender quem são essas corporalidades e como marcadores sociais – 

raça, gênero, classe, sexualidade e território – influenciam seus modos de pensar e, 

sobretudo, praticar a dança. Procuro entender de que forma essas diferenças 

produzem saberes, tensionam narrativas hegemônicas e revelam dimensões 

políticas da manifestação. Considero as ruas como lugares formadores do frevo, 

capazes de potencializar e transformar essas diversidades, permitindo reconhecer o 

frevo como um campo complexo que articula técnicas e subjetividades, e que 

 



10 
enfrenta, mas também é constituído por, violências, invisibilidades e protagonismos 

historicamente silenciados. 

Parto das perspectivas propostas por Lélia Gonzalez (2020), especialmente no que 

diz respeito à interseccionalidade, que constitui referência fundamental para as 

discussões desenvolvidas neste trabalho. Deste modo, dialogo com autoras e 

autores que ampliam a compreensão do frevo em suas dimensões históricas, 

corporais e decoloniais. Entre eles/as, destacam-se: Leda Maria Martins, Rebeca 

Gondim, Jefferson Figueirêdo, Valéria Vicente, Mayara Ferreira, Léna Blou, Jota 

Mombaça, Grada Kilomba, Eduardo Oliveira, Luiz Rufino e Luiz Antonio Simas. 

Com o intuito de refletir sobre o frevo a partir de suas múltiplas dimensões 

socioculturais e políticas – atravessadas pelas experiências e trajetórias de quem o 

vive –, escolhi como interlocutores/as quatro artistas-passistas de Recife e Olinda, 

referências na cena do frevo. Suas práticas e reflexões reverberam na pesquisa, 

possibilitando saídas do meu próprio lugar de observação e proporcionando novas 

conexões. Ressalto a colaboração de Mestra Mônica Santana, Edson Vogue, 

Eduarda Lemos e Tonho das Olindas, cujos diálogos foram essenciais ao 

desenvolvimento deste trabalho. 

Para a escrita deste artigo, trabalhei com diferentes perspectivas metodológicas, 

articulando as falas das pessoas entrevistadas a partir de um enfoque que valoriza a 

oralidade (Martins, 2021), em diálogo com a pesquisa bibliográfica, documental e 

com a autoetnografia. Como pesquisadora implicada no campo em que a 

investigação se desenvolve, a autoetnografia torna-se significativa, visto que “os 

dados autoetnográficos, definidos como as expressões da experiência pessoal, 

aspiram a ultrapassar a aventura propriamente individual do sujeito” (Fortain, 2009, 

p. 84). Assim, minha experiência enquanto passista e pesquisadora – este corpo 

que vive, aprende e se movimenta com o frevo – contribui diretamente para o 

processo investigativo da pesquisa. 

 



11 
Convido a quem me lê que sigamos dançando, cantarolando uma melodia e 

marcando o pulso continuamente, um tempo fraco e um tempo forte: 1, 2, 1, 2, 1, 

2… 

As ruas 

Pretendo, aqui, trazer as ruas como o principal fator que faz o frevo ser quem é. As 

ruas são lugares de encruzilhadas, encontros, atravessamentos, passagens, 

brincadeiras, trabalhos, disputas, festejos e encantamentos – um campo infinito de 

invenções. Compreender o frevo é compreender o ambiente urbano como espaço 

de criação, memória e expressão. 

Luiz Antonio Simas (2019), em O Corpo Encantado das Ruas, propõe uma leitura 

das ruas como arquivos vivos, verdadeiras bibliotecas da história popular. E lembra 

que: 

​
Malucos, crianças, mulheres, bichas, sambistas, funkeiros, amantes 
desesperados, fracassados em geral, a vizinha do lado, o fantasma, a iaô, a 
prostituta, a beata, a minha mãe, a passista da Mangueira, a filha de Deus 
e o filho do Diabo, o pierrô, a colombina [...] não são objetos da história. 
São sujeitos dela. (SIMAS, 2019, p. 109).  

Ao reconhecer esses/as sujeitos/as como protagonistas, ampliamos a compreensão 

das ruas como espaços de criação coletiva, catalisadores de diversidades. O frevo 

emerge, no final do século 19, em meio às transformações sociais e culturais de seu 

tempo, nas ruas estreitas do centro do Recife. É o povo, em sua pluralidade, que 

constrói essa manifestação nascida do disfarce, da disputa, da brincadeira, da 

alegria e da afirmação de modos de vida de quem ocupava o centro da cidade não 

apenas com trabalho, mas também com moradia: 

O surgimento do frevo é diretamente ligado à reorganização social 
decorrente do fim da escravatura (1888) e da proclamação da República 
(1889). Só com mudanças políticas e sociais tão relevantes foi possível à 
população afrodescendente e mestiça ocupar o espaço urbano e inventar 
tradições brasileiras, como o frevo. (Vicente e Souza, 2015, p. 27). 

Como destacam Vicente e Souza, essa manifestação nasce em meio a disputas 

pela cidade, o frevo desafia normas sociais e se configura como gesto de liberdade, 

 



12 
contra-ataque e afirmação. Sua relação com as maltas de capoeira evidencia ainda 

mais esse caráter de enfrentamento. Diante dos conflitos entre os grupos e as 

bandas militares que se desafiavam nas ruas do Recife: 

Os capoeiras procuravam apurar-se nos passos do jogo-luta que acabaram 
por também nomear os da dança: tesoura, voo de andorinha, pernada, 
dobradiça, corrupio etc. O frevo (de ‘frevê’, forma popular do verbo ‘ferver’) 
ultrapassou os limites do Carnaval pernambucano (Gonzalez, 1987, p. 52). 

Essa relação permite compreender a capoeira como fundamento da criação do 

frevo, como afirma Vicente: 

No entanto, mais do que preparação física para o frevo, a capoeira pode 
ser vista como o tipo de lógica de organização do corpo que permite a 
criação do frevo; um corpo forte, flexível, educado na prontidão e na 
malícia. (Vicente, 2008, p. 70).  

A partir da década de 1930, o Brasil passa por um intenso processo de higienização 

urbana e cultural, que atinge profundamente as manifestações populares, inclusive 

o frevo (Vicente, 2008). As reformas e o acelerado processo de modernização 

alargam becos e vielas e deslocam o povo para as margens. Essa reorganização do 

espaço urbano incide diretamente sobre a prática que, junto a diversos outros 

projetos das classes dominantes, provoca movimentos de embranquecimento 

(Barbosa, 2016); além de afastar gradativamente o frevo de seu encantamento 

original de rua. 

Raquel Barreto, no prefácio de Festas Populares no Brasil, observa: 

​
Afoxés, cordões, blocos, escolas de samba, frevos, esses baratos todos 
que antes eram chamados de ‘coisa de negros’ (...) hoje fazem parte de um 
‘patrimônio cultural nacional’ do qual, é claro, os beneficiários não são os 
‘neguinhos’, mas as secretarias e as empresas de turismo. (Barreto, 2024, 
p. 33). 

Aquilo que foi marginalizado passa a ser exaltado como símbolo nacional, 

movimentando capital do qual poucos fazedores acessam. Renata Lima (2010) 

lembra que esse processo se relaciona a fenômenos como a urbanização 

crescente, o turismo, a apropriação pela classe média e até mesmo as políticas de 

salvaguarda. Essas políticas são de extrema importância para a valorização e 

manutenção das manifestações, mas, se não houver um olhar plural, podem 

 



13 
dissociar o frevo de seu território de criação, convertendo-o em apenas um produto 

que reforce estereótipos vendáveis. 

A Mestra Mônica Maria Santana da Silva, olindense, capoeirista, musicista e 

passista de frevo, lembra, em entrevista concedida para este trabalho: 

Passem pra frente que o frevo é revolucionário. Ele nasce de uma 
reivindicação de uma classe social (...). A gente não pode pegar o frevo - 
até pode, não é proibido - , tirar ele da rua, botar num palco e dar uma 
estética eurocêntrica. (...) Cultura afro-diaspórica não é linear. É cheia de 
cai e não cai, de desequilíbrio, como a capoeira. (Silva, M., 2025). 

Sua fala reforça que o frevo não é apenas forma estética; é tecnologia de vida, 

modo de ser que nasce na rua – e a rua abriga múltiplas maneiras de mover e 

existir. Para Costa (2022), trata-se de uma “tecnologia ancestral” aplicada aos povos 

tradicionais, que expande conhecimentos dentro dos processos, diferenciando-se do 

uso da palavra no sistema capitalista. Compreende formas de tecnologias como 

estratégias de vida, modos de criação e sobrevivência que se sustentam no corpo, 

"ampliando os conceitos do que é tecnologia para visões que vão além da ontologia 

que orienta o pensamento moderno” (Fagim, 2023, p. 1). 

As ruas surgem, portanto, como matriz de criação: lugares de saberes e memórias 

em movimento, “lugar onde não há fixidez” (Simas, 2019, p. 35). O frevo, nascido 

desse contexto, transforma mazelas e potências em explosões, torções, 

cruzamentos e desequilíbrios – expressividade do povo que o cria e reinventa 

continuamente. 

Nesse sentido, trago Leda Maria Martins, que, desde 1991, conceitua a 

“encruzilhada” como espaço de interações. Em sua obra Performances do tempo 

espiralar, ela afirma que o tempo, na perspectiva afro-diaspórica, opera por 

reversibilidades, não linearidades e simultaneidades, onde o corpo tem como 

princípio o movimento (Martins, 2021): 

O movimento aqui traduz a assimetria, matéria-prima da corporeidade 
negra. Assim se manifesta a síncopa, mãe da ginga e de todas as giras, o 
corpo que desafia o vazio, os assimétricos voltejos da rítmica no corpo que 
parece tombar, atraído pelo chão, salta no espaço e breca a queda, em 
voleios sobre si mesmo e sobre a espacialidade escandida e expandida. No 

 



14 
jogar da capoeira, o corpo desliza e balança no ar, desenha o espaço. 
Escorrega, mas não cai. (Martins, 2021, p. 83 e 84). 

O frevo carrega essa espiral, eu a percebo quando faço: o 

“Faz-que-vai-mas-não-vai”, a “Alegria de Salão”, o “Patinho” – passos que com suas 

curvas, riscos, transferências e giros revelam essas temporalidades e assimetrias. 

Rebeca Gondim, ao compreender o frevo como dança urbana negra, reforça essa 

dimensão, o frevo como “moveres/saberes que se constroem no ambiente urbano e 

que carregam em seus gingados, em seus princípios, a irreverência, a insistência de 

ocupar espaços (especialmente ruas e praças) disputado com o poder hegemônico” 

(Gondim, 2022, p. 60).  

Em conversa com Edson Flavio Lima – popularmente conhecido como Edson Vogue 

–, recifense, artista da dança, passista de frevo e pioneiro do vogue em 

Pernambuco, ele articula essa perspectiva: 

Porque o frevo não é considerado uma dança urbana? Porque da mesma 
maneira que o frevo surge, no final do século 19, início do século 20, o 
Vogue surge também, o breaking surge, o waacking, porque o frevo é 
chamado de popular, sabe? E ele é popular porque? É porque é muita 
gente fazendo? É porque todo mundo conhece? É porque é do povo? É 
cultura popular, mas quem faz essa cultura? Os populares. Mas quem são 
os populares, sabe? Acho que é uma coisa bem de apagamento. Você 
massifica aquilo, entendeu!? pra não ter um criador ali também, porque são 
pessoas negras. (Lima, 2025). 

A corporalidade que se expressa nas ruas estava ligada aos trabalhos urbanos 

dessas pessoas: quitandeiras, lavadeiras, comerciantes, construtores, carregadores 

etc. Pensar nesses corpos é imaginar força, agilidade e malandragem, mas não só. 

São também corpos sensíveis, sinuosos e singulares – corpos que carregam 

histórias, cansaços, desejos e modos próprios de existir. Uma gente que estava 

buscando possibilidades de vida. Circular nas ruas é estar propício a diversas 

conexões, ainda mais neste contexto, é se encontrar e inventar terreiros e se cruzar 

com outras manifestações nas ruas. “O tecido cultural brasileiro funda-se por 

processos de cruzamentos transnacionais, multiétnicos e multilinguísticos, dos quais 

variadas formações vernaculares emergem.” (Martins, 2021, p. 50). 

 



15 
O frevo não se finda na rua, mas é nela que se funda. Expande, segue diferentes 

rumos e ganha espaços, entra em teatros, academias, aeroportos, e viaja o mundo. 

Mas seu cerne – o motivo do frevo ter tantas asas, tantas pernas, tantas bocas e 

tantas mãos – nasce dessa tecnologia ancestral de organização e sociabilidade. 

Gostaria de trazer aqui também as crianças, essas que brincam, ocupam, criam, 

observam, que também contribuem para o frevo ser plural e contínuo. Gosto de 

olhar as fotografias em preto e branco da década de 501 e ver as crianças olhando e 

dançando no meio do povo. Vejo o frevo como uma grande brincadeira e quem mais 

entende disso, são elas. O frevo carrega na essência a muganga, o jogo, a 

fabulação de personagens e borra o padrão do que é o feio e o bonito. Arrasta a 

gente pra entrar no meio do fervo e por alguns instantes de suspensão poder brincar 

com nossa própria criança é acessar um lugar de sabedoria do estado presente.  

No espiral do tempo, o frevo volta e avança. Não como enrijecimento da tradição, 

mas com respeito às origens – um Sankofa que olha para trás para ganhar força e 

seguir adiante. A história do frevo não cabe numa única narrativa: ela explode, 

transborda, e por muito tempo o olhar hegemônico tentou enquadrá-la em molduras 

elitistas e excludentes. Mas, há um tempo, um bonde inteiro vem vasculhando, 

reafirmando e evidenciando nomes e memórias que não podem cair no 

esquecimento. Afinal, a romantização do popular flerta com o apagamento: 

Não à toa o frevo está em relação com a capoeira, a ginga, o corpo que 
ataca, defende, esquiva, golpeia, desvia, encontra frestas no próprio corpo, 
no tempo e no espaço, para (re)existir. O frevo, dança transgressora, 
também ginga e, aqui, seu campo de possibilidades se expande, na busca 
por encontrar frestas na sua própria história, indo no contrafluxo de padrões 
estabelecidos e impostos, se colocando em risco, em desequilíbrio, em 
contínuo movimento. (Figueirêdo, 2020,  p. 86). 

O frevo, assim como a capoeira, ginga e se reinventa nos corpos e nas ruas; são 

esses lugares de encontro, disputa e criação que ampliam seus caminhos, 

permitindo que a dança encontre brechas na história, desafie padrões impostos e se 

mantenha em constante movimento – equilíbrio e desequilíbrio. 

1 Exemplo de fotografia mencionada: Marcel Gautherot, Carnaval, ca. 1952, Recife. Acervo Instituto 
Moreira Salles. Direitos reservados. Disponível em: 
https://acervos.ims.com.br/index.php/Detail/objects/39006 Acesso em: 28 nov. 2025. 

 

https://acervos.ims.com.br/index.php/Search/objects
https://acervos.ims.com.br/index.php/Detail/objects/39006


16 
Entre a festa e a ferida: fabulações contra o apagamento 

Pergunto-me se o anonimato é uma característica da 
dança frevo ou uma condição imposta pela realidade de 
seus criadores: marginais, biscateiros, prostitutas, todos 
analfabetos e sem legitimidade social. (Vicente, 2008, p. 
67).  

A provocação de Valéria Vicente, que está na epígrafe, me instiga a revisitar o lugar 

do frevo na historiografia, indicando que o anonimato de seus criadores não é 

acidental, mas consequência das estruturas de exclusão que marcam as 

expressões culturais afro-indígenas. O frevo se origina nas margens sociais, entre 

corpos sistematicamente silenciados pelo projeto colonial – negros, indígenas, 

pobres e dissidentes. Como afirmam Simas e Rufino (2018, p. 11): “A agenda 

colonial produz descredibilidade de inúmeras formas de existência e de saber, como 

também produz a morte, seja ela física, através do extermínio, ou simbólica, através 

do desvio existencial”. 

A invisibilização atravessa tempos e formas. Passistas que nunca foram nomeados 

sustentaram - e ainda sustentam - a visibilidade e a potência dessa manifestação. 

Em entrevista, Edson Vogue destaca: “Muitas vezes usam minha foto sem botar 

meu nome. Porque é o passista” (Lima, 2025). A inquietação de Edson sintetiza 

uma experiência recorrente: somos fotografados/as sem que perguntem nosso 

nome, e nossas imagens acabam circulando ou sendo comercializadas sem crédito 

ou autorização. É uma forma sutil de apropriação, que retira de nós o controle sobre 

o contexto em que aparecemos. Ao mesmo tempo em que sabemos que 

representamos o frevo, caminhamos numa linha tênue entre sermos reduzidos a 

decoração turística e termos nossas histórias negligenciadas numa dinâmica 

colonial que ainda se reproduz. 

Projetos como Relicárias (2024), de Marcela Felipa, Rebeca Gondim e Ailce 

Moreira, trabalham justamente na contramão: vasculham arquivos, escutam 

memórias em busca de (re)contar e dançar as histórias de mulheres negras que 

viveram no Recife no período do surgimento do frevo. A fabulação, como aponta 

Mayara Ferreira (2022), constitui uma estratégia de reconstrução quando os 

 



17 
registros faltam. Fabular é criar, inventar e intuir a partir de fragmentos com a 

intenção de produzir continuidade, configurando-se como um caminho fundamental 

para tornar presentes histórias subalternizadas, silenciadas e apagadas. Trabalhos 

artísticos como este contribuem para compreensões polissêmicas do frevo, que não 

se reduz à visão folclórica. 

Como reforça Leda Maria Martins, as festas populares se sustentam em dinâmicas 

culturais responsáveis pelo “estilhaçamento de classificações impostas de cima para 

baixo” (2024, p. 142); é o povo que foi anonimizado que carrega a vitalidade dessas 

práticas. Pensar o frevo é, portanto, reconhecer que sua força emerge de uma 

coletividade historicamente marginalizada. 

As narrativas de Eduarda Lemos, Tonho das Olindas, Mestra Mônica e Edson Vogue 

atravessam esse debate com suas vivências. São depoimentos que revelam as 

camadas de racismo, cisnormatividade, transfobia e higienização estética que 

atravessam o campo do frevo, mesmo dentro de uma manifestação cultural 

frequentemente celebrada como “popular”, “democrática” e “livre”. 

Eduarda Lemos Coutinho, recifense, passista de frevo, dançarina de brega funk e 

referência na swingueira em Pernambuco, relata que, ao assumir sua identidade de 

gênero trans em 2015, sua presença no carnaval do Recife, que tinha uma média de 

30 apresentações, foi reduzida a um único convite: “No Carnaval de 2016 só fiz uma 

apresentação e nada mais […] Isso me deixou muito triste. Eu sei que o preconceito 

é grande, mas é Carnaval – então a gente pode ser quem a gente quer ser.” 

(Coutinho, 2025).  

Sua fala evidencia como a promessa de liberdade carnavalesca não é distribuída 

igualmente. A carnavalização, como lembra Jota Mombaça (2021), muitas vezes 

intensifica as normas ao invés de rompê-las. A travessia de Eduarda mostra que 

corpos trans, mesmo quando indispensáveis ao Carnaval, continuam sendo filtrados 

pelos mecanismos cisnormativos de seleção e visibilidade. 

 



18 
Tonho das Olindas – como gosta de se apresentar –, Antônio José da Silva como 

nome de batismo, traz no seu nome o lugar onde inicia sua trajetória: olindense, 

capoeirista, passista de frevo e educador social. Comenta sobre a precarização do 

reconhecimento econômico: “Eu valorizo vocês… mas quem realmente trabalha 

com isso não é valorizado. [...] É porque é o povo da favela, é o povo do morro.” 

(Silva, A., 2025). 

Essa fala expõe outra situação recorrente, em que artistas e passistas são 

frequentemente convidados para eventos que prometem “visibilidade”, mas sem 

qualquer remuneração. Os contratantes se apoiam nesse discurso de visibilidade 

para justificar a ausência de pagamento, reproduzindo uma lógica de exploração 

que se sustenta sobre desigualdades raciais e de classe. O mesmo corpo que 

produz o frevo não é convidado a lucrar com ele. 

A mestra de capoeira, musicista e passista de frevo Mônica Santana relata 

situações em que foi retirada de viagens para apresentações “sem motivos”: 

“Automaticamente eu estava cortada e ninguém me disse por quê. [...] Na hora que 

você vai contar a história, você corta o nome de alguém. Eu fui cortada da história 

por um tempo, ainda sou...” (Silva, M., 2025) Este apagamento, quando recai sobre 

mulheres negras, LGBTQIAPN+, carrega uma longa tradição de subalternização – e 

ressoa a pergunta de Vicente (2008): quem decide quem será lembrado? 

Dialoga também com o que o passista de frevo e educador Edson Vogue traz sobre 

as escolhas estéticas: “Tem que ter um tipo de corpo pra você aparecer na mídia, 

pra fazer publicidade. [...] Tem esse tipo de corpo e esse tipo de cor [...] As pessoas 

atrelam o frevo a uma masculinidade hegemônica, e eu sou bicha!” (Lima, 2025) 

Quando Vogue também conta que gosta de dar uma “bichada” é enquanto gesto 

político, uma cutucada, insistência para abrir fissuras e  afirmar a visibilidade dessas 

presenças. 

Ao aproximar esses relatos, percebo que, embora cada experiência seja singular, 

elas mostram como marcadores sociais atravessam corpos negros, periféricos, 

dissidentes e LGBTQIAPN+. Falar de frevo é falar de estruturas de poder. O frevo 

 



19 
explode, gira, cai e não cai – e seus fazedores seguem enfrentando hierarquias. 

Mas estes corpos insurgentes, desobedientes, insistem em dançar, apesar – e 

contra – todas as formas de apagamento. 

“O território do frevo é o corpo”: vivências,  invenções e expansões  

Compreender a dança como um território vivido, produzido nas experiências 

corporais e sustentado por práticas formativas e coletivas, permite situar o frevo 

como um campo de invenção contínua, no qual o corpo atua como espaço político, 

pedagógico e relacional, atravessado por memórias, afetos e disputas. É nos 

processos de ensino, convivência e transmissão que esses corpos constroem 

repertórios, fortalecem identidades e elaboram estratégias de resistência. 

Uma afirmação constante das pessoas entrevistadas é que tudo cabe no frevo e 

que ele se relaciona com múltiplos contextos. Como aponta Edson Vogue: “O frevo 

pra sobreviver vai pegando de outras danças” (2025). Os ambientes formativos – 

escolas, grupos e coletivos – têm forte importância social, criando espaços de 

sociabilidade, lazer, emancipação e inserção profissional. O frevo amplia potências, 

forma artistas e desenvolve corpos versáteis e comunicativos. 

Cada corpo com suas vivências constrói repertórios individuais que reverberam no 

coletivo, contribuindo para o frevo em sua totalidade e garantindo sua manutenção. 

Conexões com o passinho, o bregafunk e outras danças periféricas 

contemporâneas reforçam a semelhança entre essas expressões que nascem sob o 

signo da marginalidade social e conquistam a massa. 

Existe uma comunidade extensa dedicada ao frevo, que pensa, pratica e produz 

durante todo o ano. No carnaval, essa prática se expande, tornando-se o momento 

de maior exaltação e visibilidade. Olinda e Recife, com suas ruas e ladeiras, 

moldam maneiras próprias de viver o frevo; quem habita esses territórios 

desenvolve seus trabalhos e metodologias a partir da relação direta com o chão, a 

cidade, as sonoridades, as danças e seus fazedores. As complexidades musicais, a 

 



20 
afinidade com as orquestras e o ato de dançar nas ladeiras, em ruas planas ou nos 

palcos guardam memórias que ocupam o corpo e também o diferenciam. 

Pensar territorialidade no dançar Frevo passa pelo corpo. Talvez seja por aí 
um bom caminho para pensarmos esse corpo que dança Frevo, esse corpo 
presente, que carrega no movimento as trajetórias, subjetividades e 
particularidades ao dançar, considerando os atravessamentos de seus 
contextos sociais, políticos, históricos e culturais. (Figueirêdo, 2022, p. 133). 

Em cada corpo e em cada lugar criam-se e recriam-se formas de expressar o frevo. 

Como afirma Oliveira  (2005, p. 129), “o corpo é uma anterioridade como condição 

de pensamento e como condição do existir”. Cada corpo é, assim, um frevo 

possível, dotado de uma natureza expansiva e relacional que ultrapassa os limites 

dos espaços físicos. Nessa perspectiva, Jefferson Figueirêdo nos convida a refletir 

sobre a relação intrínseca entre corpo e território ao afirmar que “o território do 

Frevo é o corpo” (Figueirêdo, 2022, p. 133). 

Isto me remete a figura do Mestre Nascimento do Passo e à forma como o frevo se 

inscreve na vida de quem se dedica de forma integral a manifestação e se imbrica 

nela. “Francisco do Nascimento Filho, amazonense que chegou ao Recife de forma 

clandestina, nos porões de uma embarcação em 1936” (Artefolia, 2021, p. 1), 

observou os modos de dança das pessoas e, a partir disso, desenvolveu um método 

de ensino sistemático (Figueirêdo, 2022), tornando-se a principal referência na 

valorização do frevo como linguagem artística e pedagógica popular. 

Sua importância é reforçada pelo fato de que todas as pessoas entrevistadas 

tiveram suas trajetórias atravessadas por ele, de formas e temporalidades distintas: 

Eduarda, aluna da Escola Municipal de Frevo do Recife – escola que nasce da luta 

de Nascimento do Passo; Tonho das Olindas, fundador do grupo Frevo, Capoeira e 

Passo – nome dado pelo mestre – com 40 anos de atuação em Olinda; Edson, 

integrante dos Guerreiros do Passo, grupo formado pelos discípulos de Nascimento, 

com duas décadas de atividades; e a Mestra Mônica, que foi sua aluna e hoje 

coordena o grupo Ubuntu, dedicado à capoeira angola e ao frevo. 

Nesse sentido, os depoimentos dessas pessoas tornam visível como o frevo 

permeia a vida de quem o pratica e nos espaços formativos que consolidam essa 

 



21 
tradição. Eduarda Lemos, por exemplo, narra o papel do frevo em sua trajetória, 

vinculada à Escola Municipal de Frevo do Recife – espaço que também integrou 

minha formação, onde comecei meus estudos em 2009 e permaneci por dez anos.  

Conta Eduarda: 

As crianças do meu bairro viam o frevo como um lugar de divertimento, de 
poder ser quem a gente era. Naquela época, éramos pessoas gays, 
pessoas trans, e ainda não sabíamos o que a gente era. O frevo salvou 
muitas vidas… Foi no frevo que a gente conseguiu se formar artista. 
(Coutinho, 2025). 

O frevo se configura como um território de expressão e acolhimento, onde corpos 

dissidentes podem afirmar suas existências. No entanto, as instituições de ensino, 

de modo geral, ainda não estão preparadas para lidar com essas diversidades 

corporais. Quando esses corpos se empoderam e se tornam mais visíveis, 

emergem também formas de regulação e normatização. Eduarda Lemos relata esse 

tensionamento ao recordar os comentários como: “Vocês vêm com roupas muito 

curtas!” (Coutinho, 2025) – questões que, por um período, a afastaram da prática do 

frevo. 

A Mestra Mônica expressa seu desejo de interromper as violências que vivenciou ao 

longo da sua trajetória, buscando praticar um ensino mais dialógico. “Todas as 

violências que eu passei no frevo, na música e na capoeira, eu digo: eu não vou 

reproduzir! Porque quero criar um ambiente acolhedor” (Silva, M., 2025) – um 

espaço onde “possa errar, dizer que tá com cólica e poder só olhar”. Visto que os 

espaços formativos do frevo carregam o potencial de autonomia, mas também são 

suscetíveis a reprodução das violências.  

Tonho destaca: “O frevo que eu ensino está muito conectado com a capoeira, que é 

a arma da libertação” (Silva, A., 2025). Ele ressalta a relação entre o ensino e o 

corpo político, posicionando-o como principal ferramenta de afirmação, 

comunicação, ataque e defesa, que se manifesta na construção de sua pedagogia 

social. Rebeca Gondim, por sua vez, afirma: “é reivindicar nosso lugar ao sol aos 

gritos, sem megafone nas mãos e sem panfleto, o corpo como arma” (Cordeiro, 

2018, p. 55).  

 



22 
Assim como a experiência com o frevo é individual e coletiva, o ato de ensinar 

também o é. Cada educador e educadora desenvolve sua própria articulação entre 

ensino e oralidade, criando modos singulares de transmissão que refletem suas 

vivências e visões sobre a manifestação. Esses espaços e práticas produzem 

modos de existir, de criar vínculos e de afirmar identidades, mostrando 

possibilidades do frevo se relacionar com cada corpo.  

Organizar a raiva e defender a alegria 

Resistir ao lado das pessoas que a gente gosta,  
deixa a luta mais suave 

a gente não quebra, entorta. 
As lágrimas ficam filtradas, 

O suor mais doce 
E o sangue mais quente. 

E sem que a gente perceba, percebendo, 
as coisas começam a mudar a nossa volta. 

E aquele sonho que parecia impossível, 
Acaba virando festa 

Enquanto a gente revolta. 

(Vaz, 2019) 

 

Gosto quando Mãe Beth Oxum, patrimônio vivo de Pernambuco, diz: “Sem festa não 

tem alegria e sem alegria a gente não se sustenta”, e defende enfaticamente que 

“esses povos não cabem nessa brasilidade de uma elite medíocre, que não 

reconhece os valores civilizatórios do índio e negro. O que mais incomoda essa elite 

é a força que o povo tem” (Oxum, 2020). Afinal, “o que espanta miséria é festa”, e 

disso a gente entende. Há algo profundamente particular na alegria do nosso dançar 

– uma alegria que não nega a dor, mas a transmuta em celebração da vida. 

Como nos lembra Lena Blou, intelectual e dançarina da Ilha de Guadalupe (Caribe), 

os desequilíbrios inscritos nos corpos que herdaram a colonização podem se 

transformar em potências de reinvenção. Grada Kilomba (2019, p. 213) explica que 

“o passado colonial foi ‘memorizado’, no sentido de que ‘não foi esquecido’. Às 

vezes preferimos não lembrar, mas, na verdade, não se pode esquecer.” Esses 

corpos-territórios, portanto, carregam as marcas do processo colonial –  uma ferida 

profunda. 

 



23 
É nesse contexto que ela propõe o conceito de Bigidi, sintetizado na expressão 

crioula “Bigidi mè pa tonbé!”, que significa “desequilibrar-se, mas não cair”. O Bigidi 

expressa justamente a capacidade de resistência e adaptação de corpos 

atravessados pela colonialidade:  

Bigidi me pa tonbé é uma postura mental que nos foi silenciosamente 
transmitida por nossos ancestrais, construída em torno de bricolagem, 
desvio, fingimento, esquiva, camuflagem, silêncio, fap-fap, descontinuidade 
temporal, a arte da complexidade e do silêncio habitado etc., até mesmo a 
adaptabilidade - mesmo quando ilógica - para simplesmente honrar a vida. 
(Blou, 2025, p.50). 

Segundo Blou, a filosofia do corpo, assim como defende Oliveira (2005, p. 125 e 

126) é “uma filosofia que se movimenta no corpo e um corpo que se movimenta 

como cultura”, construída por práticas como inversão, improviso e esquiva, opera 

como tática de sobrevivência e criação. Ao restituir suas faculdades humanas – 

sensibilidade, criatividade e astúcia – o corpo historicamente objetificado se 

fortalece (Blou, 2025). De forma semelhante, Rufino (2019, p. 132) observa que “o 

colonialismo concentrou seus ataques primeiramente nas dimensões do corpo”, 

levando a marginalidade a criar seus próprios dispositivos de existência, invisíveis e 

inacessíveis ao sistema dominante. 

Ao trazer Lena Blou para este trabalho, estabeleço uma ponte afro-atlântica, 

conectando o frevo de Pernambuco ao gwoka do Caribe. Ambos emergem como 

respostas corporais à violência colonial, reinventando-se no movimento, na 

agilidade mental e corporal de achar soluções – do mover, do improvisar, do não 

cair – que sustenta o frevo como dança de transmutação. 

A corporeidade atravessada pela luta se revela na fala de Eduarda Lemos: 

Quando a gente trava tanta batalha assim, a gente acaba ficando meio que 
calejada, a gente fica muito ríspida, a gente age com um pouco de 
superioridade [...] Porque é muito difícil a gente passar por chacota todo 
dia, ser feita de chacota, ter levado ovada, pedrada na nossa infância, e 
hoje em dia andar como se fosse uma coitadinha, não! [...] Por isso que a 
gente anda muitas vezes de cabeça erguida, a gente não baixa a cabeça, a 
gente anda com uma prepotência, sabe?! [...] A gente sempre anda com 
esse escudo pra diminuir essas coisas que acontecem conosco. (Coutinho, 
2025). 

 



24 
Como constata Eduarda, os corpos que enfrentam violência cotidiana desenvolvem 

estratégias de proteção. Essa concepção é sustentada por Jota Mombaça, que 

lembra que “como cada corpo elabora sua capacidade de autodefesa” (2021, p. 70 e 

71), ninguém atravessa a violência de forma ilesa, pois ela cria marcas “é sempre 

complexa, multidimensional, por isso, requer cuidado. Para que processos de 

redistribuição da violência não se confundam com embrutecimento, é preciso 

articulá-los com outras formas de cuidado” (Mombaça, 2021, p. 72 e 73). 

Essas marcas inscrevem-se nos corpos, moldando modos de andar, mover-se, 

defender-se e existir. O frevo, enquanto dança urbana, carrega essas inscrições: há 

relação direta entre corpos que sofreram violências estruturais e a forma como se 

movem, entre a história de quem dança e o modo como o frevo se cria  com 

“Abre-alas”, “Rojão” e “Pernadas”. “[...] espremendo-se pelas ruas estreitas do 

centro de Recife, movendo-se de um modo considerado ao mesmo tempo violento e 

agressivo” (Vicente e Souza, 2009, p. 40). Desde sua origem, o frevo traz uma 

estética da subversão, desafia normas, escapa ao controle colonial e se reconhece 

no coletivo. 

Corpos dissidentes atravessam violências múltiplas - coloniais, raciais, de gênero e 

de classe - e andar com um “escudo”, como Eduarda descreve, é mais que uma 

atitude: é uma tecnologia de sobrevivência, uma política encarnada. O corpo 

torna-se arma, como defendem Tonho das Olindas (2025) e Rebeca Gondim (2018) 

gesto de defesa, ferramenta de proteção e estratégia de vida, em razão de que “a 

opressão forma as condições de resistência” (Kilomba, 2019, p.69). Gondim reforça 

essa ideia ao afirmar:  

Nos movemos como quilombolas, somos filhas e filhos de um povo que 
soube agir contra a repressão do estado e da polícia. Que na multidão sabe 
organizar a sua defesa, que recua quando necessário, mas que avança 
sempre que é possível e nunca desiste. Jamais! (Gondim, 2022, p.58). 

Se a violência é interseccional, o frevo se apresenta, assim, como forma de 

resistência interseccional à violência, articulando memória, corpo e experiência 

social. A ginga da capoeira encontra o frevo no desequilíbrio, nas transferências de 

peso, em movimentos que integram ataque e defesa, pergunta e resposta, numa 

 



25 
dinâmica que surge da relação entre musicalidade, corpo e espaço urbano. Como 

defende Blou (2025), a dança fala da nossa maneira de viver. A adaptação envolve 

absorver o caos e utilizá-lo como ferramenta vital, adotando uma postura mental que 

vá além do confronto frontal, da rigidez e do binarismo. A camuflagem e a fluidez 

são apresentadas como saber-fazer e saber-ser. 

“Somos uma multidão incontrolável” (Gondim, 2022, p. 60), e essa multidão se 

manifesta na prática da rasura (Rufino, 2019, p. 46):  “não é compreendida como 

interdito, mas como cruzo, como a emergência de outras formas.” Uma ação que 

atravessa brechas, questiona, reinventa existências, organiza a raiva e defende a 

alegria, criando táticas de sobrevivência e afirmação histórica, das quais nossos 

corpos são arquivos e lugares de realização. Mayara Ferreira reforça essa 

perspectiva ao afirmar que a criatividade é a ferramenta usada diariamente “para se 

manter de pé e adaptar-se às consequências que nos são impostas” (Costa, 2022, 

p.7): 

O riso e a esculhambação, riscados taticamente, orientados por uma 
máxima rebelde, operam golpes nos limites do enrijecimento das 
normatizações, arrogâncias e desencantamentos das vias de mão única. O 
riso não como alegoria, mas como destronamento, tão sacana quanto o 
sarro, o drible, o "finge que vai, mas não vai!" O riso da visão carnavalesca 
do mundo, transgressor e destruidor da seriedade unilateral, das certezas e 
suas pretensas incondicionais e intemporais. O riso é o que desobstrui, 
desmantela a tensão física, desarranja, fertiliza. (Rufino, 2019, P.112). 

Reitero que o foco aqui não são as mazelas que nos condicionam, mas nossa 

capacidade de invenção e transformação: a potência da alegria de nos mover e 

mobilizar criações que nos mantêm vivas e vivos, mesmo diante dos 

estilhaçamentos de nossas memórias e corpos.  A agilidade de encontrar soluções 

vem do mover, das torções, das oposições – ações que explodem contra as 

opressões. São corpos desobedientes, que aprendem a expandir e contrair, 

transformando trauma em criação e rir: 

É no corpo pulsante, presente e atento que ressignificamos narrativas, 
potencializamos diferenças e reinventamos modos de ser e fazer Frevo. É 
na rua que caímos no passo, é nas encruzilhadas que os encontros 
acontecem e as possibilidades existem. (Figueirêdo, 2022, p. 133)  

 



26 
Marginalizam-nos para que esqueçamos nossas forças, mas o corpo da capoeira 

inverte o mundo, e o frevo segue como arte da ordem e da desordem, festa e 

resistência. Os corpos atravessados pela colonização dançam nesse desequilíbrio – 

entre cair e não cair – encontrando, no improviso, escapes. A dança fala da nossa 

maneira de existir; dançar é responder aos ancestrais, reescrevendo a história. Essa 

agilidade do corpo e da mente é faísca e luz desse lugar. Como diz Léna Blou: 

“Quem nunca viveu um bigidi?”. O improviso é nossa habilidade, nosso modo de 

seguir. 

O “Faz-que-vai-mas-não-vai” é tática que desestabiliza, mira, brinca, ginga na rua – 

onde tudo inicia. Compreender o frevo como um arquivo vivo é reconhecer sua 

potência de transformar a dor em criação, prática que o povo negro e indígena 

ensina. Carregamos no corpo heranças coloniais, mas também carregamos tantas 

outras heranças ancestrais que nos dão inteligências de recriar caminhos, abrir 

fissuras e fazer da alegria uma política. O frevo me constata outras possibilidades 

de estar no mundo, que se expressa no corpo que dança, nas musicalidades, nas 

manualidades e em tudo o que compõe essa complexa manifestação. “O corpo é 

um universo e uma singularidade” (Oliveira, 2005, p. 126). Escrevo como quem 

dança, em uma roda de frevo em que nunca está só. 

Cumprimentando: considerações finais  

O objetivo deste trabalho foi ampliar e compreender o frevo como um arquivo vivo 

em constante transformação, reconhecendo as ruas como catalisadoras de 

diversidades, espaços de construção de saberes e ponto de partida para que o frevo 

seja a imensidão que é. Ao longo da pesquisa, busquei dialogar com as múltiplas 

dimensões que intersectam o frevo – técnicas, históricas, simbólicas e corporais. A 

partir dos encontros e diálogos com Mestra Mônica Santana, Edson Vogue, Eduarda 

Lemos e Tonho das Olindas, percebi como marcadores sociais de raça, gênero, 

classe, sexualidade e território influenciam modos de mover, pensar e existir, 

revelando camadas subjetivas e políticas fundamentais à manifestação. 

 



27 
As narrativas dessas/desses interlocutoras/es mostraram que o frevo é tecido por 

diversidades e que experiências de corpos negros, periféricos, LGBTQIAPN+ e 

dissidentes não apenas participam de sua história, mas a constituem. Cruzando 

essas vivências com autoras e autores que tensionam o campo – Gonzalez, 

Martins, Figueirêdo, Vicente, Gondim, Ferreira, Blou, Kilomba, Mombaça, Rufino, 

Simas, entre outros/as – reafirmo que compreender o frevo exige reconhecer as 

marcas das violências interseccionais que o constituem, mas não o determinam; o 

frevo é maior, excede, transborda e produz futuros. 

Meu corpo também se inscreve nessa história, carrega marcas e se reconhece 

dançando nesse coletivo. “Entre a ponta do pé e o calcanhar”, transfiro peso e 

preparo a base para o “Voo da Andorinha”. Que possamos construir olhares, 

espaços e danças mais sensíveis às singularidades e atravessamentos. O frevo é 

uma grande luta e festa que desestabiliza os binarismos, revelando que quem vive 

de frevo exerce um ofício que vai além do brilho carnavalesco, movendo as 

engrenagens da festa muitas vezes invisíveis. Que encontremos as encruzilhadas 

onde todos os frevos são possíveis. 

Concluo este artigo “Cumprimentando” – passo que aprendi para finalizar a música, 

mas que também dá base para iniciar outros passos. Finalizo e, ao mesmo tempo, 

“Abro-alas” para seguir investigando, criando ações artísticas, pedagógicas e 

políticas que ampliem, aprofundem e continuem os debates aqui desenvolvidos. 

Reconheço as diversas limitações que permeiam um Trabalho de Conclusão de 

Curso, mas sigo movida pelo desejo de expandir estas reflexões. O frevo ensina a 

improvisar na vida: a malandragem e a ginga de encontrar espaços para caminhar 

entre tensões, desafios e conquistas. 

Como ressalta Mayara Ferreira (2022, p. 38): “A escrita não comporta a ousadia de 

um corpo, por isso escolhemos dançar.” Aqui firmo, mais uma vez, meu 

compromisso com o frevo – organizando a raiva e defendendo a alegria.  

Eu não “paro” pra escrever – o bumbo segue marcando o pulso, e escrevo feito 

melodia: ora perguntando como os metais, ora respondendo como as palhetas, mas 

 



28 
sempre dialogando. No jogo de perguntas e respostas, as pausas pra respirar, os 

acentos e as síncopes – que suspendem o tempo – são o que fazem nosso ritmo 

inscrever-se nesta afro-diáspora. Às vezes penso feito a cama que a harmonia dá, 

nas tensões dos arranjos que, ao fim, buscam “resolver”, mas que coloca aquela 

notinha na inversão, expandindo. As platinelas do pandeiro dão o molho, e a caixa – 

ah, a caixa! – Sempre gostei de ouvir o frevo soar nela: subdividindo o tempo, 

brincando, rufando e seguindo o ciclo, enquanto o povo discute se é binário ou 

quaternário. O frevo tem dessa malandragem, dessa brincadeira de erê, que inventa 

possibilidades de criação, instiga ser maior ou menor – e nem por isso se faz triste, 

mas também pode ser. É a subversão do riso, do risco e da alegria que nos faz 

seguir a orquestra, dançar, cantar no vuco-vuco do calor do meio-dia. 

 

REFERÊNCIAS 

BARBOSA, Yêda (coord.). Dossiê Iphan 14 – Frevo. Brasília, DF: Iphan, 2016. 

BARRETO, Raquel. Prefácio. In: GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2024. p. 11–35. 

BLOU, Léna. O bigidi: um saber encarnado no coração do lawonn. In: BIENAL DE 
SÃO PAULO. Bigidi mè pa tonbé! Balança mas não cai!. São Paulo: Bienal de São 
Paulo, 2025. p. 44-51. Disponível em: 
https://issuu.com/bienal/docs/bigidi_m_pa_tonb_balan_a_mas_n_o_cai_?ff. Acesso 
em: 17 nov. 2025. 

BLOU, Léna. Le Bigidi: une parole de l’être! TEDxPointeàPitre, 25 dez. 2015. 
YouTube, 14:54. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=u8Oojo5pJqg. 
Acesso em: 17 nov. 2025. 

CIA ARTEFOLIA. Segurando o rojão: ensino do frevo, metodologias e resistência do 
litoral ao sertão. Escola de Frevo. Recife: Cia Artefolia, 2021. Disponível em: 
https://www.artefolia.com.br/pesquisa-segurando-o-rojao/. Acesso em: 25 nov. 2025. 

CORDEIRO, Rebeca. Na malandragem do feminino: uma investigação sobre as 
marcas de gênero, sexualidade e raça presentes na minha corporeidade de passista 
de frevo. Trabalho de Conclusão de Curso – Licenciatura em Dança, Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2018. 

 

https://issuu.com/bienal/docs/bigidi_m_pa_tonb_balan_a_mas_n_o_cai_?ff
https://issuu.com/bienal/docs/bigidi_m_pa_tonb_balan_a_mas_n_o_cai_?ff
https://www.youtube.com/watch?v=u8Oojo5pJqg
https://www.artefolia.com.br/pesquisa-segurando-o-rojao/
https://www.artefolia.com.br/pesquisa-segurando-o-rojao/


29 
COSTA, Mayara Maria. Fio invisível da fumaça encantada: narrativas do corpo na 
construção da autoimagem. Trabalho de Conclusão de Curso – Licenciatura em 
Dança, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2022. 

COUTINHO, Eduarda Lemos (Eduarda Lemos). Entrevista concedida a Maria 
Gabriela Lima de Carvalho, Recife, 28 out. 2025. 

ESTEVES, Leonardo Leal; SANTOS, Luiz Henrique. Frevo, memória e patrimônio. 
Recife: IDG, 2018. 104 p.: il. Vários autores. 

FAGIM, João Antônio Benz. O sonho, uma tecnologia ancestral indígena: o conceito 
de cosmotécnica no pensamento de Ailton Krenak. In: XVI Simpósio Nacional da 
ABCiber – Associação Brasileira de Pesquisadores em Cibercultura, Universidade 
Federal de Santa Maria, Santa Maria, 27 nov.–1 dez. 2023. 

FIGUEIRÊDO, Jefferson. Faz que vai, mas não vai: frevo e história da dança, 
caminhos possíveis de idas e vindas. Dissertação (Mestrado em Dança) – Escola de 
Dança, Programa de Pós-Graduação em Dança, Universidade Federal da Bahia, 
Salvador, 2020. 

FIGUEIRÊDO, Jefferson. Frevo vivo. In: TELES, José (org.). Frevo Vivo. Recife: 
Companhia Editora de Pernambuco, 2022. p. 130-135. 

FORTIN, Sylvie. Contribuições possíveis da etnografia e da auto-etnografia para 
pesquisa na prática artística. Tradução: Helena Maria Melo. In: Periódico do 
programa de pós-graduação em artes cênicas – Instituto de artes – Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul. Nº 7, p. 77–88, 2009. ISSN: 1519-275X. 

GAUTHEROT, Marcel. Carnaval. ca. 1952, Recife. Fotografia. Acervo Instituto 
Moreira Salles. Disponível em: 
https://acervos.ims.com.br/index.php/Detail/objects/39006. Acesso em: 28 nov. 
2025. 

GONDIM, Rebeca. Frevo vivo. In: TELES, José (org.). Frevo vivo. Recife: 
Companhia Editora de Pernambuco, 2022. p. 58-64. 

GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. São Paulo: Boitempo Editorial, 2024. 
(1ª ed. 1987) 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. In: RIOS, Flávia; LIMA, 
Márcia (org.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020c. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução Jess Oliveira. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

LEÃO, Alessandra. Acesa – Mãe Beth de Oxum – web série #7. YouTube, 2020. 
Disponível em: https://youtu.be/iBpZOwZLx7M. Acesso em: 10 nov. 2025. 

 

https://acervos.ims.com.br/index.php/Detail/objects/39006
https://acervos.ims.com.br/index.php/Detail/objects/39006
https://youtu.be/iBpZOwZLx7M


30 
LIMA, Edson Flavio G. de (Edson Vogue). Entrevista concedida a Maria Gabriela 
Lima de Carvalho, Recife, 20 out. 2025. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 

MARTINS, Leda Maria. Posfácio. In: GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2024. p. 137–143. 

MOMBAÇA, Jota. Não vão nos matar agora. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 

[MOSTRA] RELICÁRIAS. Revista Continente, Recife, 24 mai. 2024. Disponível em: 
https://revistacontinente.com.br/secoes/indicacoes/mostra-relicarias. Acesso em: 28 
nov. 2025. 

OLIVEIRA, Eduardo D. de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 
educação brasileira. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal 
do Ceará, Fortaleza, 2005. 

OLIVEIRA, Valdemar de. Frevo, capoeira e passo. Recife: Companhia Editora de 
Pernambuco, 1985. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

SILVA, Antônio José da (Tonho das Olindas). Entrevista concedida a Maria Gabriela 
Lima de Carvalho, Recife, 22 out. 2025. 

SILVA, Luiz Vinícius Maciel. Periodismo folião: jornais carnavalescos dos clubes 
pedestres recifenses no alvorecer da República. Dissertação (Mestrado em História) 
– Universidade Federal Fluminense, Programa de Pós-Graduação em História, 
Niterói, 2023. 

SILVA, Mônica Maria Santana da (Mestra Mônica). Entrevista concedida a Maria 
Gabriela Lima de Carvalho, Olinda, 17 out. 2025. 

SILVA, Renata de Lima. Corpo limiar e encruzilhada: a dança no contexto da cultura 
negra. In: Congresso de Pesquisa e Pós-graduação em Artes Cênicas, 2010, 
Campinas. Campinas: ABRACE, 2010. 

SIMAS, Luiz. O corpo encantado das ruas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2019. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das 
macumbas. 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

VÁZ, Sergio. Resistência. [Post]. 27 out. 2019. Facebook: @poetasergio.vaz2. 
Disponível em: 
https://www.facebook.com/poetasergio.vaz2/posts/resist%C3%AAnciaresistir-ao-lad

 

https://revistacontinente.com.br/secoes/indicacoes/mostra-relicarias
https://revistacontinente.com.br/secoes/indicacoes/mostra-relicarias
https://www.facebook.com/poetasergio.vaz2/posts/resist%C3%AAnciaresistir-ao-lado-das-pessoas-que-a-gente-gosta-deixa-a-luta-mais-suav/2527207137358688/
https://www.facebook.com/poetasergio.vaz2/posts/resist%C3%AAnciaresistir-ao-lado-das-pessoas-que-a-gente-gosta-deixa-a-luta-mais-suav/2527207137358688/


31 
o-das-pessoas-que-a-gente-gosta-deixa-a-luta-mais-suav/2527207137358688/. 
Acesso em: 25 nov. 2025. 

VICENTE, Ana Valéria R. Entre a ponta de pé e o calcanhar: reflexões sobre o frevo 
na criação coreográfica do Recife na década de 1990: cultura, subalternidade e 
produção artística. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) – Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2008. 

VICENTE, Ana Valéria R.; SOUZA, Giorrdani Gorki Queiroz de. Frevo para aprender 
e ensinar. Olinda: Editora da Associação Reviva; Recife: Editora UFPE, 2015. 

 

 

https://www.facebook.com/poetasergio.vaz2/posts/resist%C3%AAnciaresistir-ao-lado-das-pessoas-que-a-gente-gosta-deixa-a-luta-mais-suav/2527207137358688/


32 
ANEXO - Diretrizes para Autores da Revista Brasileira de Estudos em Dança 
(UFRJ)  

Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/rbed/about/submissions 

 

 

https://revistas.ufrj.br/index.php/rbed/about/submissions


33 

 



34 

 



35 

 



36 

 



37 

 



38 

 



39 

 



40 

 

 


	TCC_Gabi 
	735ffe566e238fe976bbddea0c2b915eb384e7c5364b78e79764b494fc610180.pdf
	TCC_Gabi 

