
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

JÉSSICA JAMILLE FERREIRA DA COSTA 

 

 

 

 

 

CRESPO E CACHO PERFEITO? Os sentidos atribuídos à transição capilar por 

influenciadoras digitais 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, 

2022 

 

 

 



 

 

 

 

JÉSSICA JAMILLE FERREIRA DA COSTA 

 

 

 

 

 

CRESPO E CACHO PERFEITO? Os sentidos atribuídos à transição capilar por 

influenciadoras digitais 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Sociologia da 

Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para obtenção do 

título de Mestra em Sociologia. Área de 

concentração: Mudança social. 

 

 

 

Orientador: Prof. Drº Gustavo Gomes da Costa Santos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2022 

 

 



 

 

 

 

  



 

 

 

  

 
Costa, Jessica Jamille Ferreira da. 

Crespo e cacho perfeito? Os sentidos atribuídos à transição 

capilarporinfluenciadorasdigitais/JessicaJamilleFerreira da 

Costa. - Recife, 2022. 

134f.: il. 

 

Dissertação(Mestrado)-UniversidadeFederaldePernambuco, 

CentrodeCiênciasSociaisAplicadas,ProgramadePósGraduação em 

Sociologia, 2022. 

Orientação:GustavoGomesdaCostaSantos. 

Inclui referências. 

 

 

1. Transição capilar; 2. Identidade negra; 3. Reconhecimento; 

4.Empoderamento;5.Influenciadorasdigitais.I.Santos, Gustavo 

Gomes da Costa. II. Título. 

 

UFPE-Biblioteca Central 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

O processo de escrita dessa dissertação acabou sendo mais desgastante do que eu 

imaginei a princípio. Na verdade, acreditei durante muito tempo que não conseguiria 

sequer passar da fase de seleção do mestrado por achar que isso era algo inatingível, 

sensação que piorava ainda mais devido ao ambiente de incertezas e hostilidades que 

nós pesquisadores vivenciamos nos últimos anos. Agora, findado esse processo, pareço 

não acreditar que consegui concluir essa etapa. Os últimos três anos foram bastante 

desafiadores, onde precisei mais do que nunca me redescobrir e reinventar diante de 

obstáculos pessoais e dificuldades que todos passamos nesse período pandêmico. 

Primeiramente, agradeço aos meus pais Miriam e Ismael por toda a dedicação e 

esforços durante toda a minha vida. À minha mãe pelo apoio imprescindível nos 

inúmeros momentos em que a ansiedade, o medo e a incerteza pareciam me dominar. 

Seu amor e carinho nas situações mais complicadas me fortaleceram e me fez acreditar 

na minha capacidade poder chegar até aqui. Ao meu pai pelo suporte e incentivo aos 

estudos desde sempre. 

Aos meus irmãos Felipe e Mayara pelo carinho durante esse caminhar. A Felipe 

por, desde a minha infância, ser uma grande referência pra mim e fonte de inspiração 

pela sua resiliência e esforço, além de me apoiar muito em todos os meus objetivos. O 

mesmo ocorre com Mayara, irmã com quem compartilho grandes aprendizados e apoio 

mútuo no decorrer de nossas jornadas. Ao meu cunhado Felipe Karnakis pelo afeto e 

gentileza que tem demonstrado nesses últimos anos que passou a ser parte de nossa 

família. 

Às minhas amigas por todo apoio durante todo esse período. À Rayanne 

agradeço pelo companheirismo nos mais de vinte anos de convivência próxima, 

compartilhando os momentos incríveis desde a infância. À Bruna pela amizade desde o 

ensino médio, onde de lá até aqui pudemos crescer e compartilhar conquistas e 

momentos felizes e desafiadores. À Thainná por ter sido uma grande parceira durante os 

anos de graduação na UFRPE, pelo suporte dado em vários momentos difíceis para nós 

duas.  

Agradeço aos meus familiares, tios e primos, especialmente na figura da minha 

tia Sônia que sempre desejou tudo de melhor pra todos nós, seus sobrinhos. Obrigada 

pela dedicação e exemplo que exerce na nossa família. 



 

 

Agradeço a minha terapeuta Luciana pelo amparo dado durante os últimos dois 

anos, ajudando a me compreender melhor e no aprendizado ao lidar com minhas 

limitações. 

Aos colegas da PPGS pelo acolhimento e apoio mútuo durante o período do 

mestrado, mesmo sendo curto o tempo em que tivemos convivência. À própria PPGS e 

a UFPE pelo apoio aos alunos durante a pandemia e pelo bom senso na flexibilidade dos 

prazos para a conclusão das atividades. Ao meu orientador, Prof. Gustavo, pela 

compreensão, paciência e dedicação junto a mim para desenvolver essa dissertação.  

À Facepe e a Capes pelo fornecimento de bolsa durante esse período, assim 

como a sua prorrogação. 

Por fim, dedico este trabalho a duas mulheres de extrema importância na minha 

vida e que partiram junto ao plano espiritual durante o desenvolvimento deste trabalho. 

Para tia Ana Maria a quem eu sempre agradeço todo o amor, afeto e carinho que dirigiu 

a mim por toda a minha trajetória, assim como aos meus irmãos. E para minha avó 

Maria de Lourdes, vovó Nega. Em inúmeros momentos enquanto escrevi essa pesquisa, 

eu a tive como referência já que, como uma mulher negra que passou ao longo da vida 

por várias situações de racismo, acabou aprendendo a não gostar do seu cabelo crespo.  

Esse trabalho foi uma forma de expressar o quanto eu desejo que a realidade 

vivenciada pela minha avó não seja a mesma para outras mulheres, que o racismo e a 

opressão de gênero não prosperem ao ponto de criar dentro de nós um sentimento de 

rejeição às nossas características físicas, de inferiorização. E, dessa forma, me orgulho 

em ser a primeira neta pós-graduada de uma mulher de pouco estudo, mas de uma 

sabedoria gigantesca. Alguém que me ensinou a sempre buscar minha independência, a 

ser livre. Mesmo que ela não entendesse muito bem minha profissão, me apoiava muito 

e eu gostaria tanto de poder mostrar esse trabalho pra ela. Pena que não deu tempo, mas 

sei que de onde estiver estará sempre torcendo por mim. Gratidão por tudo vovó Nega! 

 

  

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

A presente dissertação tem como propósito compreender os sentidos atribuídos à 

transição capilar por parte de cinco influenciadoras digitais negras brasileiras que 

dedicam boa parte da produção de seus conteúdos a esta temática. Buscou-se levantar os 

aspectos limitantes e as possibilidades da transição capilar na luta contra o racismo 

contidas nos discursos destas influenciadoras. A maior visibilidade que crespas e 

cacheadas ganharam por parte do mercado de cosméticos nos últimos anos, devido à 

popularização da transição capilar principalmente no ambiente virtual, possibilitou a 

ampliação dos conteúdos relacionados ao tema, assim como a associação entre empresas 

de cosméticos e influenciadoras digitais na promoção de linhas e produtos específicos 

para o público crespo/cacheado. Algo que, anteriormente, não se verificava uma vez que 

predominava o padrão de beleza voltado para os cabelos alisados. Dessa forma, esta 

investigação buscou retomar as origens históricas e sociológicas a respeito da 

adjetivação negativa dada aos traços negros (resultado do racismo estrutural), trazendo 

as contribuições de autores como Florestan Fernandes e Lélia González. Também são 

apresentadas algumas iniciativas que buscaram quebrar com este paradigma no decorrer 

do século passado, dentro do contexto brasileiro. Além disso, são expostos os elementos 

e significados em disputa relacionados à transição capilar no que se refere às questões 

interseccionais entre gênero e raça, reconhecimento da identidade negra, noções de 

empoderamento, a relação entre o processo de transição com o consumo, a possível 

reprodução de padrões de beleza, entre outros elementos estes vinculados com aspectos 

presentes nas falas das influenciadoras digitais analisadas. Utilizando da metodologia de 

análise crítica do discurso, foram analisados os conteúdos de vídeos produzidos pelas 

influenciadoras selecionadas na plataforma Youtube entre os anos de 2014 a 2019 sobre 

transição capilar. 

 

Palavras-chave: Transição capilar; identidade negra; reconhecimento; empoderamento; 

crespo; cacheado; influenciadoras digitais. 

  



 

 

ABSTRACT 

The purpose of this dissertation is to understand the meanings attributed to the hair 

transition transitioning by five black Brazilian digital influencers who dedicate a good 

part of their content’s production on this topic. The work sought to raise the limiting 

aspects and possibilities of hair transitioning in the struggle against racism contained in 

the speeches of these influencers. The greater visibility that Afro kinky and curly hairs 

have gained from the cosmetics market in recent years, due to the popularization of hair 

transitioning, mainly in the virtual environment, made it possible to expand the contents 

related to the topic, as well as the association between cosmetics companies and digital 

influencers in the promotion of specific lines and products for the public with Afro 

kinky/curly hair. This was not previously verified since beauty standards focused 

mainly on straightened hair. Thus, this investigation sought to retake the historical and 

sociological origins regarding the negative adjective given to black traits (result of 

structural racism), bringing the contributions of authors such as Florestan Fernandes and 

Lélia González. The research has also presented some initiatives that sought to break 

with this paradigm during the last century, within the Brazilian context. In addition, the 

elements and meanings in dispute related to the hair transitioning are analyzed with 

regard to intersectionality between gender and race, the recognition of black identity, 

notions of empowerment, the relationship between the transition process with 

consumption, the possible reproduction of beauty standards, among other elements 

linked to aspects present in the speeches of the analyzed digital influencers. By using 

the methodology of critical discourse analysis, the research analyzed of videos contents 

produced by the selected influencers on the Youtube platform between 2014 and 2019 

on hair transitioning. 

 

Keywords: Hair transitioning; black identity; recognition; empowerment; Afro kinky; 

curly; digital influencers. 

  



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 - Ana Lídia Lopes......................................................................................................... 80 

Figura 2 - Rayza Nicácio ............................................................................................................ 80 

Figura 3 - Steffany Borges.......................................................................................................... 81 

Figura 4 - Nátaly Neri ................................................................................................................. 81 

Figura 5 - Amanda Mendes ........................................................................................................ 82 

Figura 6 – Tipos de Cachos ...................................................................................................... 112 

 

Tabela 1 - Canais do Youtube .................................................................................................... 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ............................................................................................................... 13 

2 CAPÍTULO 1- RACISMO ESTRUTURAL E MOVIMENTOS DE 

RESISTÊNCIA DA POPULAÇÃO NEGRA NO BRASIL .................................................. 19 

1.1 Faces do racismo estrutural no Brasil: a invisibilidade da mulher negra e os 

estereótipos relacionados à sua imagem ..................................................................................... 19 

1.2 “Ô preta, não se esqueça! Seu cabelo não é ruim, seu cabelo é uma beleza!”-

Os processos de quebra de padrões estéticos racistas. ................................................................ 33 

3 CAPÍTULO 2- TRANSIÇÃO CAPILAR: ELEMENTOS E SIGNIFICADOS 

EM DISPUTA ........................................................................................................................... 44 

2.1 A transição capilar: instrumento de afirmação e reconhecimento da 

identidade? .................................................................................................................................. 44 

2.2 A transição capilar em diálogo com o conceito e empoderamento e 

interseccionalidade ..................................................................................................................... 54 

2.3 O cabelo crespo/cacheado está na “moda”? A transição capilar na perspectiva 

do consumo e das redes sociais .................................................................................................. 65 

4 CAPÍTULO 3- METODOLOGIA: CONSTRUÇÃO E ANÁLISE DO 

CORPUS .................................................................................................................................... 72 

3.1 Construção do Corpus ................................................................................................ 75 

3.2 Metodologia de Análise do Corpus ........................................................................... 82 

5 CAPÍTULO 4- TRANSIÇÃO CAPILAR E TRANSIÇÕES 

“SECUNDÁRIAS”. .................................................................................................................. 84 

4.1 Racismo e transição capilar........................................................................................ 84 

4.2 O reconhecimento enquanto pessoa negra ................................................................. 93 

4.3 Compreensão do Racismo .......................................................................................... 99 

4.4 Transição Capilar e a feminilidade .......................................................................... 103 

4.5 Dimensões sobre Empoderamento ........................................................................... 107 

6 CAPÍTULO 5- AS RELAÇÕES TRANSVERSAIS À TRANSIÇÃO 

CAPILAR ................................................................................................................................ 111 



 

 

5.1 Hierarquização de cachos e “transição capilar obrigatória”. ................................... 111 

5.2 Vinculação com empresas de cosméticos e compreensão sobre consumo .............. 116 

5.3 “Você tá assumindo o cabelo que Deus te deu!”: Transição Capilar na 

perspectiva da fé. ...................................................................................................................... 119 

7 CONCLUSÃO ............................................................................................................... 122 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................. 130 

 

 

 



13 
 

1 INTRODUÇÃO 

Esta pesquisa buscou analisar os significados atrelados à transição capilar, por parte de 

influenciadoras digitais brasileiras que abordam essa temática na produção de seus vídeos na 

plataforma Youtube. A compreensão a respeito deste tema se justifica pela ampla 

popularização que a transição capilar tem ganhado no ambiente virtual nos últimos anos, 

gerando também uma maior visibilidade para o público crespo e cacheado dentro do mercado 

de cosméticos.  

O aumento dessa visibilidade também se refletiu no âmbito das redes sociais, com o 

surgimento de vários perfis, canais, blogs, páginas na web, entre outros que passaram a se 

dedicar aos variados aspectos da transição capilar, entendida enquanto o processo de retorno do 

uso do cabelo natural após a utilização prolongada de químicas que alteram a estrutura capilar.  

Nesse sentido, observa-se que a interação gerada pela transição capilar no ambiente 

virtual reflete o crescimento de criadores de conteúdo digital sobre esta temática.  Outro 

aspecto relevante desse cenário refere-se ao interesse que marcas de cosméticos passaram a ter 

no nicho de pessoas crespas/cacheadas ao se associarem à imagem de influenciadoras digitais 

na divulgação de seus produtos, aspecto este que associado à ampla visibilidade alcançada nas 

redes sociais, acaba consolidando um caráter profissional para estas criadoras de conteúdo. 

Pelo fato de ter passado pela transição capilar e vivenciar todas as nuances envolvidas 

durante este processo, a concepção desta pesquisa surgiu no sentido de investigar os aspectos 

limitantes e as possibilidades construtivas, no que concerne à luta contra o racismo no Brasil, 

dos discursos empregados por influenciadoras digitais negras sobre os sentidos atribuídos à 

transição capilar antes, durante e depois de seu término. É dessa forma que se apresenta o 

objetivo geral desta investigação. 

A transição capilar vem ganhando espaço nos últimos anos no âmbito das pesquisas 

acadêmicas. Como afirma Gomes (2006) o cabelo se caracteriza por ser um dos elementos de 

relevante visibilidade e destaque do corpo, algo que se reflete em todo e qualquer grupo étnico 

estando passível de novas formas sua manipulação, de como é enxergado nos mais variados 

contextos e épocas. Gomes (2006) também ressalta sobre o tratamento dado ao cabelo em seu 

aspecto simbólico aonde a presença de uma relação que vai do particular ao universal 

transforma esse elemento corporal como importante ícone identitário.  

A transição capilar insere-se nesse universo por se tratar de um mecanismo que busca, 

entre outras motivações, ressignificar a relação que um determinado indivíduo possui com os 

cabelos naturalmente crespos ou cacheados e que esteve sujeito à ação de tratamentos químicos 



14 
 

que alteraram seu aspecto original. Além disso, sua ampla popularização dentro do ambiente 

virtual e popularização ajuda a explicar o aumento do interesse que empresas de cosméticos 

passaram a ter voltado para o público consumidor crespo e cacheado, algo que não era tão 

perceptível. Esse público consumidor esteve durante muito tempo, no contexto brasileiro, 

bastante à margem na promoção de produtos voltados para seu tipo de cabelo, ou até mesmo 

completamente invisibilizado por esse mercado.  

Nesse sentido, a adesão por parte de empresas de cosméticos as pautas relacionadas à 

transição capilar e da valorização do cabelo crespo e cacheado se mostra pertinente para este 

segmento do mercado, promovendo um discurso pautado pela diversidade e respeito às 

diferenças étnicas, uma vez que, historicamente no Brasil, o cabelo crespo e cacheado 

frequentemente foi associado a termos pejorativos e preconceituosos, sendo alvos de constantes 

adjetivos negativos.  

Embora a ampla visibilidade trazida pela transição capilar para o público crespo e 

cacheado seja inicialmente positiva, pode-se perceber que ainda há a persistência de discursos 

que evidenciam os efeitos do racismo estrutural presentes no contexto brasileiro, inclusive em 

circunstâncias que afirmam propagar a pluralidade e o enaltecimento dos traços negros. Como 

aborda hooks (2019), há o perigo de certo mascaramento do racismo na sociedade 

contemporânea quando se substitui o reconhecimento de sua existência pela evocação do 

discurso da diversidade, quando realizado de forma vazia.  

Denominado “Racismo Estrutural e movimentos de resistência da população negra no 

Brasil”, o capítulo 1 se dividiu entre os subtítulos “Faces do racismo estrutural no Brasil: a 

invisibilidade da mulher negra e os estereótipos relacionados à sua imagem” e “Ô preta, não se 

esqueça! Seu cabelo não é ruim, seu cabelo é uma beleza1!”-Os processos de quebra de padrões 

estéticos racistas”. Na primeira parte buscou-se retomar as origens da associação negativa dada 

aos traços negros, como o cabelo, por exemplo, no contexto brasileiro. Trazendo reflexões de 

Florestan Fernandes (2008), Neuza Santos Sousa (1983), Lélia Gonzalez (2020), entre outros 

autores, nesta parte foi descrita como a dimensão estrutural das variadas formas de 

desigualdades relacionadas à raça auxiliam na explicação dessa adjetivação negativa.  

A defesa da percepção de que o contexto social brasileiro é pautado por uma espécie de 

“democracia racial” (Freyre, 2003) é vista com criticidade por esses autores, pois ajuda de certa 

maneira a camuflar aspectos relevantes do racismo estrutural presente no Brasil. Um desses 

aspectos se relaciona justamente com relação à rejeição dos traços negros, fator que possui 

                                                 
1  Trecho da música “Ô preta” do grupo pernambucano Côco dos Pretos. 



15 
 

consequências em dimensões sociais, econômicas, entre outras, principalmente para a mulher 

negra. Nesse sentido, foram trazidas as contribuições de Gonzalez (2020) sobre as opressões 

nas quais a mulher negra brasileira está historicamente sujeita, complementada pelas ideias de 

Fernandes (2008) sobre a situação de marginalização na qual a população negra foi relegada 

após a abolição da escravatura, onde descreve a preservação de uma ideia de superioridade da 

raça branca. Ainda sob esse aspecto, foram expostas também as contribuições de Sousa (1983) 

e Costa (1983) sobre a presença de uma negação da identidade negra, algo que potencializa o 

cenário de prevalência dos traços brancos como o padrão de beleza ideal a ser atingido. Dentro 

dessa perspectiva, também se faz presente como a negação da identidade afeta mulheres negras 

em áreas como o trabalho, por exemplo, onde a ideia de “boa aparência” corresponde a 

proximidade do padrão estético branco, como aponta González (2020).  

Além disso, esta parte da dissertação também trata sobre como a vinculação negativa 

dada à mulher negra brasileira e aos seus traços físicos produziu uma visibilidade escassa e na 

muitas vezes ligada a estereótipos que corroboram ainda mais o racismo estrutural, algo que 

reforça uma imagem distorcida da mulher negra (Collins, 1991). 

A segunda parte deste capítulo apresenta algumas iniciativas que buscaram quebrar com 

os estereótipos e adjetivos negativos vinculados à mulher negra desde os primórdios do século 

XX no Brasil. Desde a elaboração de concursos de beleza mais pautados pela postura moral em 

detrimento a aparência com o objetivo de desvincular a mulher negra de uma ideia de 

sexualização, até eventos promovidos por movimentos sociais de valorização dos traços negros 

como ato de resistência (Braga, 2015). 

Além disso, há certa persistência de uma visão negativa dos cabelos crespos e 

cacheados dentro de algumas dessas iniciativas, sobretudo naquelas ocorridas nas primeiras 

décadas do século passado, quando o cabelo, para ser considerado bonito, preferivelmente 

deveria ser alisado para estar dentro dos padrões impostos à época. Situação diferente de 

iniciativas como a Noite da Beleza Negra do Ilê Aiyê onde o cabelo crespo/cacheado é 

extremamente valorizado e motivo de orgulho (Gonzalez, 2020), demonstrando as constantes 

ressignificações que o cabelo possui na forma como negros e negras o enxergam (Gomes, 

2006).  

O capítulo 2 se intitula “Transição Capilar: elementos e significados em disputa” e foi 

dividido em três subitens: “A transição capilar: instrumento de afirmação e reconhecimento da 

identidade”; “A transição capilar em diálogo com o conceito de empoderamento e 

interseccionalidade”; “O cabelo crespo/cacheado está na “moda”? A transição capilar na 

perspectiva do consumo e das redes sociais”.  O intuito deste capítulo é conceituar a transição 



16 
 

capilar enquanto fenômeno decorrido de sua disseminação na internet, assim como os 

principais aspectos que o norteiam.   

O primeiro subitem descreve o que caracteriza o período de transição capilar, suas fases 

e as variadas motivações que levam pessoas a retomarem o uso de seus cabelos naturais. 

Durante esse período, o cabelo apresenta duas texturas ao passo em que ocorre o crescimento 

dos fios naturais ao mesmo tempo em que o uso de produtos alisadores é cessado. A transição 

se finaliza com o corte das partes ainda alisadas dos cabelos. Entre as razões que levam alguém 

a optar passar pela transição capilar estão aquelas relacionadas a uma busca por um cabelo mais 

saudável ou do intuito de retomar o cabelo natural por questões relacionadas a autoaceitação.  

No contexto em que historicamente o cabelo cacheado e crespo esteve ligado a adjetivos 

negativos, a transição capilar pode servir de mecanismo para a quebra de padrões estéticos, 

assim como instrumento para busca de afirmação e reconhecimento da identidade. 

Nesse sentido, as contribuições de Fanon (2008) a respeito do conceito de 

reconhecimento se fazem presentes nesta parte por apresentar proximidades sobre como a 

transição capilar é articulada entre os indivíduos. Também faz parte deste subitem as 

concepções de Fraser (2006) e Honneth (2015) sobre reconhecimento e como alguns aspectos 

levantados por esses autores se ligam com o processo de transição capilar, seja no âmbito das 

reivindicações por reconhecimento ligadas à busca por justiça, seja pela busca por mudança 

social a partir de critérios normativos.  

Já o segundo segmento deste capítulo teve como propósito relacionar os conceitos de 

empoderamento e interseccionalidade com a transição capilar. Este debate foi motivado pela 

recorrência da palavra empoderamento nas falas das influenciadoras analisadas, caracterizando-

se como um dos principais adjetivos atribuídos ao processo de transição. Dessa forma, pelo fato 

de o termo deter diferentes definições, buscou-se resgatar os variados sentidos dados ao 

conceito de empodermento através das contribuições de autores como Kabeer (1999), 

Barqueiro (2012), Horochoski e Meirelles (2007), entre outros, nas quais foram descritos os 

aspectos individualizantes e coletivos que norteiam este termo e suas aproximações com a 

vivência da transição capilar. 

Já a presença da temática da interseccionalidade se justifica pelo fato de a transição 

capilar possuir implicações que não se limitam somente às questões raciais, mas também com 

questões relacionadas ao gênero. Essa relação pode ser obervada pelas implicações que o corte 

dos cabelos, também chamado de big chop, na transição capilar produz devido a ligação entre 

comprimento do cabelo e indentificação social com o gênero feminino. Assim, é apresentado as 

formulações de autoras como Hirata (2013) e Crewnshaw (2012; 1994) sobre o conceito de 



17 
 

interseccionalidade, auxiliando na compreensão das conexões entre o conceito e a transição 

capilar. Outra dimensão abordada dentro desta temática refere-se à associação dos cuidados 

com os cabelos com ritos de passagem de fases da vida mencionadas por autoras como hooks 

(2005) e Gomes (2006), onde o significado da manipulação dos cabelos e suas práticas estão 

intrísecas a formação da identidade feminina, no que se refere ao fim da infância e adolescência 

para tornar-se mulher. 

O terceiro suitem aborda a ampla visibilidade que o tema da transição capilar adquiriu 

nos últimos anos, principalmente potencializada pela interação gerada nas redes sociais e como 

isso se reflete num maior interesse da indústria de cosméticos sobre o público crespo e 

cacheado. Dessa forma, percebe-se uma maior disponibilidade de linhas e produtos voltados 

para os cabelos cacheados e crespos, assim como a associação entre empresas de cosméticos 

com influenciadoras digitais na publicidade de produtos. Também identifica-se a utilização de 

um discurso de enaltecimento dos cachos. Nesse sentido, este subitem discorre sobre a 

valorização de uma estética negra por parte do mercado, ressaltando seus aspectos positivos e 

limitantes na desconstrução de estereótipos de beleza que afirmam a branquitude.  

No final do capítulo 2, discorre-se sobre o papel das influenciadoras digitais negras 

como referências de trajetórias, fontes de inspiração e informação na adesão pela transição 

capilar. Destaca-se como a visibilidade,  o alcance e o engajamento obtido em plataformas 

como o Youtube, por exemplo, possibilitam uma espécie de “profissionalização” da forma 

como os conteúdos são postados, potencializando as parcerias entre estas influenciadoras e 

marcas de cosméticos para cabelos. É a partir desses aspectos que se propõe a analisar os 

sentidos da transição capilar discorridos influenciadoras negras brasileiras através de seus 

vídeos no Youtube. 

O capítulo 3 concentra-se na descrição da construção do corpus da pesquisa, onde são 

abordados como se determinou a escolha das influenciadoras analisadas e a justificação dos 

métodos de pesquisa utilizados para categorizar os dados levantados, além da menção sobre as 

dificuldades encontradas no campo em análise. Dessa forma, discorre-se sobre o método 

utilizado na análise do corpus desta investigação, tendo por base a utilização da análise crítica 

do discurso (Iñiguez, 2004; Fairclough 2012) no estudo dos conteúdos produzidos pelas 

influenciadoras selecionadas. 

Por fim, os capítulos 4 e 5 focam-se na apresentação e análise dos dados obtidos. No 

capítulo 4, intitulado “Transição capilar e transições “secundárias”, é tratado alguns dos 

desdobramentos que norteiam a transição capilar, mencionados pelas influenciadoras 

analisadas, que levam a outros tipos de “transições” em aspectos vivenciados durante e após o 



18 
 

processo. Já o capítulo 5, intitulado “As relações transversais à Transição capilar”, retrata 

algumas das dimensões expressas pelas influenciadoras sobre a associação entre a transição 

capilar e o consumo de cosméticos, assim coma a vinculação de suas imagens a empresas. O 

capítulo também aborda como as influenciadoras digitais enxergam a possibilidade de serem 

reflexos da criação de novos padrões de beleza, voltados para a ideia de um cabelo perfeito. 

Além disso, discorre-se também sobre a relação envolvida entre fé e a transição capilar 

mencionada por algumas das influenciadoras, como mecanismo de motivação e persistência 

durante o processo.  

Ou seja, ao longo dos dois capítulos finais, serão demonstradas as convergências e 

diferenças nos discursos empregados das cinco influenciadoras escolhidas no que se refere às 

atribuições relacionadas à transição capilar baseadas nos conceitos teóricos abordados ao 

decorrer desta pesquisa. É importante ressaltar que o propósito desta investigação é 

compreender uma realidade particular, não possuindo a intenção de generalizar os aspectos 

aqui abordados para outros sujeitos vinculados à transição capilar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

2 CAPÍTULO 1- RACISMO ESTRUTURAL E MOVIMENTOS DE 

RESISTÊNCIA DA POPULAÇÃO NEGRA NO BRASIL 

1.1 Faces do racismo estrutural no Brasil: a invisibilidade da mulher negra e os 

estereótipos relacionados à sua imagem 

Os estudos das relações raciais no Brasil têm se concentrado na análise da dimensão 

estrutural das desigualdades vinculadas à raça no país. Essas desigualdades estão encontradas 

em várias esferas, desde a econômica, passando pela cultural, política e social. No contexto da 

formação social do Brasil, a raiz dessas desigualdades perpassa os três séculos de escravização 

de negros e negras e seus impactos no contexto pós-abolição em 1888. 

Quando analisamos as particularidades desta formação histórica do Brasil com relação à 

população negra, é frequente nos depararmos com os argumentos descritos por autores 

considerados “clássicos” dos estudos das relações raciais, que comparam os processos raciais 

vivenciados no Brasil com os de outros países, principalmente com os EUA, enfatizando que a 

segregação racial institucionalizada foi muito mais explícita naquele país em comparação com 

o Brasil. Outros autores, como Gilberto Freyre (2003), vão além e defendem a tese da 

existência de uma suposta democracia racial no país, argumentando que a inexistência da 

segregação racial institucionalizada significaria que a população negra teria sido integrada na 

sociedade brasileira no período pós-escravidão. Essa mesma teoria limita a compreensão dos 

processos discriminatórios e de desigualdade que persistem no país, identificando-os como 

meras situações pontuais de preconceitos.  

Todavia, muitas produções acadêmicas brasileiras têm se dedicado a desconstruir essa 

ideia de democracia racial, haja vista que a persistência de profundas desigualdades estruturais 

no Brasil em nada reflete esse ideal de uma existência pacífica das diferentes raças.  

Muito pelo contrário, a situação da população negra no país é marcada fortemente pela 

subjugação na esfera econômica com relação ao trabalho já que os negros ainda recebem 

salários mais baixos e ocupam posições inferiores em sua grande maioria no mercado de 

trabalho em comparação com os brancos. Além disso, quando passamos a enfocar na situação 

da mulher negra brasileira, esse abismo ainda se mostra bem maior. 

As desigualdades profundas que a mulher negra vivencia não se limitam à questão do 

mercado de trabalho. Elas também estão presentes no imaginário popular em outras dimensões, 

como as relacionadas às representações que a mulher negra tem com relação ao seu corpo, 

imagem e estética. Essas dimensões também repercutem dentro da esfera do trabalho, como 

iremos abordar mais adiante.  



20 
 

O que queremos chamar atenção é que o entendimento de como se caracteriza essa 

estrutura que coloca a mulher negra em inúmeras situações de desigualdades estão vinculadas 

com as diferentes dimensões do racismo. Como afirma Lélia Gonzalez (2020), as opressões 

sofridas pela mulher negra acabam sendo triplas, pois elas sofrem tanto pela sua condição de 

gênero, raça e classe.  

Quando tomamos a perspectiva de Florestan Fernandes (2008) sobre a situação da 

população negra pós o período de abolição da escravatura, o autor aborda a dimensão 

econômica e social e os impactos sofridos sob o julgo das desigualdades.  

Para o autor, a população negra foi abandonada a própria sorte após a abolição, sendo 

desprovida de qualquer perspectiva de crescimento ou igualdade, e relegada a uma 

marginalidade dentro da dimensão do trabalho (onde houve imensas dificuldades de 

oportunidades para a população negra dentro do sistema capitalista industrial na qual o Brasil 

estava se desenvolvendo). Ademais, o autor enfatiza a completa ausência de vontade política no 

que se refere à integração da população negra a essa nova realidade, do trabalho livre e as 

possíveis oportunidades geradas por este.  

Tomando como exemplo a cidade de São Paulo dentro do contexto o auge do processo 

de industrialização, o Fernandes aborda a absoluta falta de iniciativas por parte dos brancos 

voltadas para a reparação das violências do período escravocrata, assim como iniciativas de 

proteção à população negra em geral, algo que teve por consequência a marginalização do povo 

negro em grandes cidades. 

Ou seja, Fernandes enfatiza bem a ausência de um esforço árduo da sociedade brasileira 

no que se refere à integração da população negra dentro do regime republicano e capitalista, 

algo que nos auxilia a explicitar as origens das desigualdades de raça no país no âmbito 

econômico. Todavia este é apenas um dos vieses da desigualdade racial, já que o âmbito 

econômico também é reflexo de outras perspectivas sociais (como a inferiorização da 

população negra, por exemplo) que ajudam a explicar o fenômeno da persistência da 

desigualdade racial. 

Outro ponto levantado pelo autor fala também da completa ausência de autonomia 

social, política e econômica da população negra no pós-abolição. Não houve, na visão do autor, 

um processo de transição para essa nova realidade jurídica, política e social na qual seria 

possível criar condições para que a população negra pudesse ser, em suas palavras, “agentes do 

próprio destino nas transformações em processo”. (FERNANDES, 2008, pág.66) 

 Nessa perspectiva, Fernandes afirma que a população negra foi completamente 

excluída do processo de modernização e industrialização que o país estava passando naquele 



21 
 

momento, havendo uma aparência de liberdade junto à população negra meramente superficial 

e que não atendia as demandas necessárias e mais profundas.  

Como já mencionado, esse cenário também teve como contribuição a completa falta do 

que Fernandes chama de solidariedade universal dos brancos, já que estes não se mobilizaram 

para que as mudanças estruturais as quais o país estava vivenciando no início do século XX 

integrassem a população negra.  

O autor aborda que a população negra não pôde contar inclusive com a solidariedade de 

brancos que se declaravam abolicionistas, já que com o objetivo da abolição sendo 

conquistado, estas pessoas não eram mais movidas por um “interesse moral” que a luta 

abolicionista gerava entre este grupo. 

Nesse sentido, o autor enfatiza que essa ausência de mobilização da população branca 

em integrar à população negra acabou sendo um dos fatores que geraram a marginalização da 

população negra quanto aos papeis sociais e econômicos vigentes. O negro era completamente 

excluído dos avanços gerados pelo crescimento econômico o que gerou, nas palavras de 

Florestan, um completo isolamento econômico, social e cultural da população negra.   

Ou seja, mesmo com um cenário de avanços econômicos e profundas mudanças sociais 

geradas por estes, a população negra esteve sempre à margem desse panorama. Pessoas negras 

tinham ocupações de baixos salários em sua grande maioria, raramente detinham cargos de 

poder influentes ou acesso a postos chaves dentro da elite intelectual brasileira.  

Essa marginalização trouxe como consequência um enorme abismo social entre brancos 

e negros que acabou reverberando não somente no eixo econômico, como também dentro do 

âmbito cultural como o próprio Florestan enfatiza:   

[...] o destino da “população de cor” ficou entregue às potencialidades dinâmicas de 

um equipamento adaptativo e integrativo basicamente modelado para funcionar na 

sociedade de castas. Ele era apropriado para promover ajustamentos que 

resguardavam ao máximo a distância social existente entre o “branco” e o “negro”, 

como se este ainda vivesse da dominação do senhor. Por isso, operava como um fator 

de preservação e de reintegração, na ordem social competitiva, do padrão de 

isolamento sociocultural que se fundava o equilíbrio de relações raciais e o domínio 

da “raça branca” no regime escravocrata. (FERNANDES, 2008, pág. 302) 

Ou seja, segundo o autor, a presença das desigualdades sociais, econômicas e políticas 

relacionadas à população negra está intimamente ligada a uma estrutura social onde é 

preservada uma espécie de dominância de uma “raça branca” oriunda do período da escravidão 

e que acabou por continuar ressoando nas décadas seguintes à abolição da escravatura.  

Essa ideia de dominação perpassa inúmeros âmbitos como as questões relacionadas ao 

trabalho, mas também o aspecto cultural onde há a predominância de elementos associados à 

estética branca tendo uma maior valorização em detrimento à estética negra, por exemplo.     



22 
 

Para Fernandes, esse panorama não é explicado apenas pelo preconceito relacionado à 

cor ou da discriminação racial, mas resulta de mecanismos sociais e estruturais que funcionam 

com a finalidade de perpetuar esse abismo racial entre brancos e negros frutos de estruturas 

completamente antiquadas geradas pela não superação de muitas das relações sociais 

extremamente vinculadas ao período escravocrata. Essa estrutura e suas características nos 

auxiliam a compreender as origens das desigualdades raciais existentes no Brasil. 

Seguindo a mesma linha argumentativa de Florestan Fernandes, Neusa Santos Sousa 

(1983) afirma que essa estrutura chamada por ela de “tradicionalista” atuou fortemente na 

concepção de que a população negra seria inferior ou submissa, algo que prejudicou sua 

construção identitária. Sendo assim, a população negra foi obrigada, segundo a autora, “a 

absorver o ideal branco de identidade se caso quisesse ascender socialmente dentro de uma 

ordem social competitiva.” (SOUSA, 1983, pág.20)  

Para Sousa, a noção de raça parte do pressuposto de uma construção ideológica, sendo 

assim o critério raça definido no Brasil seria “um atributo compartilhado por determinado 

grupo social, tendo em comum uma mesma graduação social, um mesmo contingente de 

prestígio e mesma bagagem de valores culturais” (SOUSA, 1983, pág.20).  

Sendo assim, Sousa reforça o argumento de Florestan Fernandes colocando a herança 

do período escravocrata como fator fundamental para a reprodução das desigualdades raciais 

que colocaram a população negra marginalizada perante a uma hegemonia branca 

predominante, preservada e reforçada pelo preconceito de cor. 

A negação da identidade negra também é fruto dessa estrutura tradicionalista que, 

segundo a autora, desvaloriza tudo o que é característico a população negra. No caso, há uma 

vinculação negativa dos traços físicos, por exemplo, característicos a população negra sejam 

eles relacionados ao formato de seus rostos ou o jeito de seus cabelos naturalmente 

constituídos. 

Com a predominância branca dentro da estrutura das relações sociais no Brasil, logo 

podemos afirmar que no que se refere à questão da identidade, as características físicas 

vinculadas a pessoas brancas acabaram definir no imaginário social os padrões estéticos 

tomados como ideais, desvalorizando os traços físicos negros.  

Isso ocorre, segundo Jurandir Freire Costa (1983), devido a uma tentativa violenta e 

racista de destruição da identidade do sujeito negro. Esse processo funciona dentro dessa 

estrutura de desigualdade racial onde há uma internalização compulsória e extremamente 

frequente de um certo ideal branco.  



23 
 

Esse ideal está fundamentado na absorção de características vinculadas a pessoas 

brancas e que na visão do autor são incompatíveis com as propriedades biológicas de pessoas 

negras, ou seja, pessoas negras necessitam “adequar” seus traços naturais ao padrão 

hegemônico branco para se sentirem “inclusos” socialmente.  

Essa noção discorrida por Costa é aprofundada quando o autor aborda como esse padrão 

hegemônico branco se impõe, dentro da vinculação da construção de ideal branco que é 

entendido como tudo o que é mais aceito ou ligado a características superiores de estética, 

beleza ou mesmo de manifestação do espírito; a tudo o que é vinculado ao puro e a perfeição.  

E essa percepção acaba por inferiorizar ainda mais a situação do negro no Brasil, 

colocando suas características identitárias sob o julgo de um padrão hegemônico onde sua 

identidade é invisibilizada, como reforça Costa a seguir: 

O racismo esconde assim seu verdadeiro rosto. Pela repressão ou persuasão, leva o 

sujeito negro a desejar, invejar e projetar um futuro identificatório antagônico em 

relação à realidade de seu corpo e de sua história étnica e pessoal. Todo ideal 

identificatório do negro converte-se, desta maneira, num ideal de retorno ao passado, 

onde ele poderia ter sido branco, ou na projeção de um futuro, onde seu corpo e 

identidade negros deveram desaparecer. (COSTA, 1983, pág. 5)  

bell hooks (2019) também faz apontamentos nesse sentido que converge com a ideia de 

Costa sobre a inferiorização da população negra perante a hegemonia pautada no que a autora 

menciona da branquitude, como podemos verificar: 

Muitos de nós sucumbem a isso. No entanto, negros que imitam os brancos (adotando 

seus valores, discursos, modos de ser etc.) continuam a observar a branquitude com 

desconfiança, medo ou mesmo ódio. Esse desejo contraditório de possuir a realidade 

do Outro, ainda que seja uma realidade que fere e nega, é uma expressão do desejo de 

entender o mistério, conhecer intimamente através da imitação, como se esse 

conhecimento, usado como uma máscara, um amuleto, pudesse afastar o mal, o terror. 

(HOOKS, 2019, pág.250) 

É importante ressaltar que a noção de identidade aqui compreendida está relacionada a 

um conjunto de elementos e características atribuídas a um determinado grupo social. Tanto 

Costa quanto hooks afirmam a predominância no imaginário social de uma identidade 

vinculada a pessoas brancas que coloca a construção de uma identidade negra em segundo 

plano, de maneira desvalorizada perante esse cenário hegemônico. 

Maria Aparecida Bento (2003) reforça esse argumento quando menciona que as 

dimensões relacionadas à ideia de branqueamento no Brasil são sempre ligadas como um 

problema que parte do próprio negro, que numa situação onde sua condição racial é 

invisibilizada, acaba por procurar diluir seus traços físicos aproximando-os do padrão 

hegemônico branco. Quando na verdade este processo foi, segundo a autora, completamente 

criado e disseminado pela elite branca brasileira.  

 



24 
 

Sobre a questão da identidade , podemos citar que esse conceito apresenta algumas 

características. Segundo Stuart Hall (2006), a ideia de identidade pode ser vista como um 

processo constante e não esgotável que somente pode ser compreendido através da existência 

da diferença. Dentro disso, é um fenômeno que ocorre a partir do despertar de uma consciência 

da diferença e do constante convívio com o outro. Isso pode ser explicitado na seguinte 

passagem: 

A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma fantasia. Ao 

invés disso, à medida que os sistemas de significação e representação cultural se 

multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade desconcertante e cambiante 

de identidades possíveis, com as quais poderíamos nos identificar a cada uma delas – 

ao menos temporariamente. (HALL, 2006, pág.13) 

A questão central aqui proposta por Hall se remete à ideia de as noções que constituem 

a identidade estão vinculadas as construções sociais que são adjetivadas aos mais variados 

grupos. No caso do contexto brasileiro, apesar da existência de inúmeras representações 

culturais que norteiam a sociedade brasileira, a presença de padrões hegemônicos de identidade 

criada para rejeitar ou enaltecer as características de determinados atores sociais, acaba por 

limitar essa multiplicidade.  

Sueli Carneiro (1995) também expõe a noção de uma construção da identidade através 

do processo de aproximação ou de rejeição que os variados grupos sociais acabam por possuir 

quando estão em contato entre si, algo que a autora descreve na seguinte passagem: 

A construção da identidade é um processo que se dá tanto pela aproximação com o 

outro (aquele com quem desejamos nos assemelhar e que é qualificado positivamente) 

como pelo afastamento do outro (de quem nos julgamos diferentes e qualificamos 

negativamente) Na tentativa de diminuir o medo e a ansiedade causados pela possível 

semelhança ou dessemelhança entre eu e o outro reproduzo imagens que me 

aproximem do positivo e me afastem do negativo. (CARNEIRO, 1995, pág.547) 

Sousa (1983) enfatiza que numa sociedade como a brasileira em que há a 

predominância de uma espécie de estratificação social onde pessoas brancas detêm em sua 

grande maioria os espaços de poder e de tomada de decisão, a identidade negra acaba sendo 

negada e com isso a população negra lança mão de emblemas brancos como mecanismo para se 

conseguir ascensão social. A autora reforça a ideia de que à população negra brasileira é negada 

a construção de uma identidade positiva, no qual se possa afirmar ou negar (SOUSA, 1983, 

pág.73). Algo que pode ser mais bem explicitado na seguinte passagem: 

Ser negro é, além disso, tomar consciência do processo ideológico que, através de um 

discurso mítico acerca de si, engendra uma estrutura de desconhecimento que o 

aprisiona numa imagem alienada, na qual se reconhece. Ser negro é tomar posse dessa 

consciência e criar uma nova consciência que reassegure o respeito às diferenças e que 

reafirme uma dignidade alheia a qualquer nível de exploração. Assim, ser negro não é 

uma condição dada a priori. É um vir a ser. Ser negro é tornar-se negro. (SOUSA, 

1983, pág.77) 



25 
 

A assimilação desses emblemas brancos citados pela autora perpassa muito pela questão 

da aparência física. Um dos efeitos práticos da negação da identidade negra e mais facilmente 

percebido se caracteriza na questão do trabalho, por exemplo. Nesse cenário, as mulheres 

negras se configuram como o grupo social que mais acaba por sofrer dessa ideia de negação da 

própria identidade.  

Se tomarmos como exemplo as inúmeras situações em que mulheres negras precisam 

“adequar” sua aparência ou mesmo são completamente rechaçadas em comparação com 

mulheres brancas dentro do mercado de trabalho, podemos verificar como na prática a negação 

da identidade negra acaba ocorrendo. 

Essa temática é alvo de diversas investigações de autoras negras brasileiras que 

demonstram como ocorre a invisibilidade da mulher negra em espaços como o trabalho e as 

distorções que sua imagem acaba por sofrer. Kia Lily Caldwell (2000), Sueli Carneiro e 

Thereza Santos (1985), Luiza Barrios (1995), Maria Aparecida Bento (1995), Lélia Gonzalez 

(2020), entre outras autoras que investiram seus estudos na percepção da desigualdade racial 

sob o prisma também do gênero mostrando como a negação da identidade afeta mulheres 

negras em práticas sociais relacionadas ao trabalho.  

Como já mencionado, Gonzalez afirma que a mulher negra sofre uma opressão tripla 

sob o julgo da dominação de raça, classe e gênero. Nesse sentido, a autora aborda como essa 

opressão tripla acaba agindo dentro do mercado de trabalho, uma vez que na sua visão a 

opressão racial e a exploração de classe ficariam em segundo plano dentro de uma sociedade 

onde os sistemas de classificação sociais e econômicos faz da mulher negra o alvo primordial 

dessa espécie de perversão.  

Dentro desse contexto, a autora aborda que no que se refere ao papel da mulher negra 

no mercado de trabalho, por exemplo, mesmo em um cenário de avanços quanto à educação e 

escolarização da população brasileira (com foco nas mulheres negras) a mulher negra ainda é 

repelida em processos seletivos de emprego em detrimento a candidatas brancas.  

Sobre essa ideia, Sueli Carneiro e Thereza Santos (1985) mencionam que esse cenário 

de melhores condições educacionais (as autoras enfatizam, sobretudo mudanças ocorridas entre 

as décadas de 1960 e 1980) introduziu mais mulheres no mercado de trabalho em empregos de 

boas condições salariais. Porém, esse contexto acabou beneficiando mais mulheres brancas em 

detrimento das mulheres negras algo que como menciona Caldwell (1995), resultando em 

diferenças quantificáveis de status social dentro do mercado de trabalho.  

Além disso, mesmo quando a mulher negra tem acesso a melhores níveis educacionais e 

qualificações profissionais condizentes com o que o mercado de trabalho determina, ainda 



26 
 

assim ela muitas vezes acaba sendo preterida em seleções de emprego. Gonzalez demonstra 

isso ao citar como anúncios de empregos são colocados em mídias como os jornais onde há a 

requisição de características as candidatas que muitas vezes não estão associadas as suas 

capacidades técnicas.  

O uso de expressões como “boa aparência” ou “ótima aparência” apresenta-se, segundo 

a autora, como uma espécie de código onde se deixa nítida que a mulher negra não tem vez 

neste lugar. Lélia Gonzalez deixa claro que a ideia de “boa aparência” almejada por esses 

processos seletivos de emprego está vinculada a características ou traços físicos dentro de um 

padrão estético branco.  

Ou seja, em mais uma esfera em que a identidade negra é negada, uma vez que a 

aparência da mulher negra é completamente rechaçada algo que segundo a autora acaba por 

diminuir muito as possibilidades de ascensão social de mulheres negras a setores da classe 

média (GONZALEZ, 2020, pág.41-42). 

A autora enfatiza que a conceituação do racismo parte de uma construção ideológica na 

qual as práticas são concretizadas nos mais variados processos de discriminação racial, sendo 

este um desses exemplos práticos de perpetuação do preconceito racial. Essa perpetuação, 

obviamente, privilegia recorrentemente os interesses daqueles que sempre se beneficiaram com 

esse tipo de segregação, a saber.   

Nesse sentido, Lélia Gonzalez afirma que no final das contas a ideia de “boa aparência” 

empregada em seleções de trabalho significa beneficiar candidatas que pertençam ao grupo 

racial dominante. (GONZALEZ, 2020, pág.158) 

Sueli Carneiro (2003) discorre sobre essa temática problematizando a exigência de “boa 

aparência” como uma prática que perpetua o processo de segmentação entre mulheres negras e 

brancas dentro das relações de trabalho, como descreve a seguir: 

Em síntese, o quesito “boa aparência”, um eufemismo sistematicamente denunciado 

pelas mulheres negras como uma forma sutil de barrar as aspirações dos negros, em 

geral, e das mulheres negras, em particular, revelava em números, no mercado de 

trabalho, todo o seu potencial discricionário. (CARNEIRO, 2003, pág.121) 

 Maria Aparecida Silva Bento (1995) também converge com o argumento de Gonzalez e 

Carneiro reforçando que o grau de instrução não necessariamente eximiria negros e negros das 

discriminações e das profundas desigualdades nas relações de trabalho. A autora também 

aponta a existência de uma certa segmentação racial em ocupações que prejudica de forma mais 

intensa a mulher negra. Uma vez que, ocorre a existência de exigências em muitos cargos 

quanto a atributos estéticos que segundo a autora também reforçam que a ideia de “boa 

aparência” acaba por designar o “protótipo de mulher não negra”.  



27 
 

A exigência de atributos físicos apontada por Bento não se restringe a questão da cor da 

pele. O preconceito racial também está ancorado em outras características que mulheres negras 

possuem como o formato dos cabelos, por exemplo. Em muitos casos, o cabelo assume um 

poder de classificação muito maior do que a cor.  

Nesse sentido em que ocorre a ideia de negação da identidade perpetuada por essa 

estrutura que desvaloriza mulheres negras em detrimento a mulheres brancas, onde muitas 

vezes para se adaptarem aos padrões hegemônicos, negras utilizam práticas que vão desde o 

uso do cabelo completamente preso ou mesmo a tratamentos químicos que alisam os fios. Ou 

seja, para se “adequarem” as exigências estéticas que muitas vezes estão subentendidas, 

mulheres negras acabam por recorrer a essas práticas. 

Gonzalez reforça a existência dessa segmentação vinculada à diferenciação dos 

atributos físicos relacionados às mulheres negras e como essa prática é visibilizada dentro das 

relações sociais: 

É por aí que a gente entende por que dizem certas coisas, pensando que estão 

xingando a gente. Tem uma música antiga chamada “Nega do cabelo duro” que 

mostra direitinho por que eles querem que o cabelo da gente fique bom, liso e mole, 

né? É por isso que dizem que a gente tem beiços em vez de lábios, fornalha em vez de 

nariz e cabelo ruim (porque é duro). E quando querem te elogiar dizem que a gente 

tem feições finas (e fino se opões a grosso, né?). E tem gente que acredita tanto nisso 

que acaba usando creme pra clarear, esticando os cabelos, virando “leidi” e ficando 

com vergonha de ser preta. (GONZALEZ, 2020, pág.86) 

Fica nítido a partir dessa passagem o quanto as características físicas associadas a 

mulher negra em muitas situações do imaginário social brasileiro, como o exemplo dado por 

Lélia a partir de uma música, está vinculado a termos negativos ou mesmos pejorativos. A 

vinculação a tudo aquilo que é “ruim” demonstra o grau do quanto à violência da negação a 

identidade negra. Essa negação, como já mencionado, não se dá apenas no âmbito das relações 

do trabalho e está também presente nas mais variadas esferas sociais. 

A percepção negativa vinculada à mulher negra perante suas características físicas e sua 

perpetuação é notável dentro da construção social de sua imagem no Brasil e como geralmente 

é representada nos variados âmbitos culturais, sociais, entre outros.  

Como já mencionado, a mulher negra dentro das relações de trabalho é extremamente 

prejudicada devido à existência de um padrão hegemônico branco de atribuições físicas do qual 

ela é rejeitada. A perpetuação da hegemonia branca e a violência que esta gera perante a mulher 

negra também podem ser verificadas dentro da esfera das representações culturais onde há a 

construção de estereótipos formados em cima de sua imagem. 

 A criação de estereótipos vinculados à mulher negra se caracteriza como um fenômeno 

amplo e que apresenta algumas especificidades de acordo com o local ao qual se analisa. Por 



28 
 

exemplo, quando comparamos esses estereótipos na realidade estadunidense e brasileira 

verificamos certos padrões de comportamento, de discurso e de imagem que resumem a mulher 

negra a certos tipos representativos de personalidade que podem ser encontrados em filmes, 

novelas, propagandas, literatura, mídias de massa, etc. 

Ou seja, a visibilidade da mulher negra além de ser completamente prejudicada nos 

mais variados contextos sociais, fica sendo extremamente limitada a estereótipos que a 

reduzem a personalidades que acabam perpetuando e fortalecendo ainda mais o racismo 

estrutural na sociedade. Como afirma Alessandra Devulsky (2021), durante séculos a 

visibilidade do corpo negro esteve dentro da estigmatização proporcionada pelo racismo. 

Tomemos como exemplo às representações de imagens estereotipadas vinculadas a 

mulher negra tanto no contexto americano como no brasileiro. Nos cenários dos dois países 

podemos verificar que a visibilidade da mulher negra e sua representação dentro dos variados 

âmbitos culturais esteve intimamente vinculada a tipos considerados extremamente 

problemáticos. Citemos aqui então dois exemplos de estereótipos vinculados a imagem da 

mulher negra: o da “mulata” e o da mãe preta ou “mammy” no contexto americano.  

Com relação ao primeiro estereótipo, tem-se a construção no imaginário popular, da 

imagem da mulher negra como alguém dotada de um enorme apelo voltado à sensualidade, 

resumida a seus atributos físicos e de comportamento considerado vulgar ou impróprio dentro 

dos parâmetros moralmente estabelecidos socialmente quanto a sua sexualidade.  

Além disso, o conceito vinculado a imagem da mulata se caracteriza como mais um 

demonstrativo da violência que o racismo produz sobre a mulher negra, já que a possível 

origem do termo seja oriunda do vocábulo mula que se caracteriza como um animal híbrido, 

fruto do cruzamento entre cavalos e jumentos.  

Uma vez que a designação mulata provém da ideia de “miscigenação" entre brancos e 

negros, o termo ficou fortemente vinculado a uma nítida violência simbólica voltada para os 

negros, dentro de um processo de desumanização onde são equiparados a animais, fato 

apontado por Schwarcz (1993) ao mencionar as variadas teorias eugenistas e oriundas do 

racismo científico entre o final do século XIX e início do século XX que criticavam a “mistura 

de raças” tomado isto como atraso civilizatório. 

Mulheres designadas como “mulatas”, além das características acima mencionadas, 

também geralmente são assim denominadas por apresentarem um tom de pele negro mais claro 

e cabelos mais cacheados, menos crespos. Também podem apresentar traços físicos mais 

vinculados ao padrão branco como a ideia de “traços mais finos”. Essas são algumas 

características que auxiliam na persistência de uma hierarquização racista criada em cima de 



29 
 

mulheres negras. Essa hierarquização muito se aproxima do conceito de colorismo, termo este 

que segundo Devulsky (2021) se caracteriza pela noção de hierarquia racial fundamentada 

numa ideia de superioriade branca. Ao qual, há a tentativa de privilegiar traços fenotípicos e 

culturais vinculadas à um padrão imagético mais próximo ao branco em detrmento ao 

negro.Nesse sentido, características como um tipo de cabelo menos crespo ou o tom de pele 

mais claro acaba por ter uma visibilidade menos negativa mas não necessariamente sem ser 

esteriotipada, como no caso da figura da “mulata”.  Com relação à construção social da imagem 

da mulata, podemos mencionar que a utilização dessa construção frequentemente esteve 

profundamente envolvida com o mito da democracia racial no Brasil. É nítido ver na obra de 

Gilberto Freyre (2003), por exemplo, a separação que o autor faz quando descreve as relações 

de cunho sexual entre escravizadores e escravizadas as separando entre as categorias negras e 

mulatas.  

Sobre estas, sempre estavam vinculadas à iniciação sexual dos brancos onde também há 

o reforço da ideia da extrema sensualidade e uma noção de que seus corpos sempre estavam em 

disponibilidade.  

Essa construção de uma realidade fundamentada na violência sexual sofrida por 

mulheres negras definitivamente não é exclusividade do contexto brasileiro. Dentro da 

realidade norte-americana, Ângela Davis (2016) faz uma abordagem nesse mesmo sentido 

quando afirma que a persistência de agressões a mulheres negras está intimamente ligada à 

sanção que intelectuais das mais variadas áreas de conhecimento em retratarem frequentemente 

as mulheres negras dentro de um papel onde elas são colocadas como promíscuas e imorais.  

No contexto brasileiro, a figura da mulata desempenhou ao longo dos tempos um papel 

de relativo destaque dentro do imaginário social e cultural do país. A construção social da 

mulher extremamente sensual mencionada por Freyre (2003) foi se ramificando de tal forma 

que a imagem da figura da “mulata” virou alvo de visibilidade internacional, como se ela 

figurasse como uma espécie de produto a ser “apreciado” por estrangeiros.  

Numa configuração extremamente problemática e preconceituosa quanto às relações de 

gênero e raça, tal qual Caldwell (2000) menciona onde a mulata passa a ser considerada o único 

produto brasileiro merecedor de exportação.  

Essa mesma relação é aprofundada por Giacomini (1994) que ao analisar um show de 

danças brasileiras voltado para turistas estrangeiros no Rio de Janeiro, menciona como a figura 

da mulata é vinculada a esse processo de transformação de sua existência como produto a ser 

exportado para um público de fora do país, onde há a persistência desse tipo de estereótipo 

vinculado à mulher negra: 



30 
 

Seu valor é o de exprimir sinteticamente a brasilidade –nacionalidade- através de uma 

sexualidade exacerbada, posto que não controlada pelos traços de parentesco no 

interior da família. Assim, suscita/favorece/ estimula a comunicação/aliança com o 

Outro, o estrangeiro. (GIACOMINI, 1994, pág.220-221)  

Essa percepção também é abordada por Dias Filho (1996) quando relata o uso 

recorrente da imagem da mulata ou da baiana vestida com trajes típicos como produto de 

propaganda dentro do marketing turístico voltada para o público estrangeiro na cidade de 

Salvador-Bahia.  

O autor aborda o levantamento que fez entre os anos de 1982 e 1996 onde encontrou 

que “a maior parte dessas peças publicitárias, as mulheres mostradas são negras ou mulatas 

vestidas com trajes típicos, maiôs, biquínis ou fazendo topless e os textos convidam as pessoas 

para “desfrutar as delícias” da “terra da felicidade” e da festa”. (DIAS FILHO, 1996, pág.53) 

Ainda dentro dessa mesma lógica, Giacomini (1994) faz menção a como esse 

estereótipo da mulher sensual reforça a invisibilidade da mulher negra e por consequência o 

racismo estrutural e o machismo ao colocá-la numa posição de desvalor perante outros “papéis” 

sociais desempenhados por ela. Esse processo de depreciação de sua imagem advindo do 

reforço dessas noções estereotipadas coloca a mulata como um ser que não inspira referência a 

contextos como o da maternidade, do afeto ou da vivência familiar, algo que Giacomini 

explica: 

 Ao desempenhar este papel mediador, ela [a mulata] o faz acionando seu corpo, sua 

sensualidade. Como mulher-corpo, mulher sedução, a mulata se engaja em um tipo de 

mediação/comunicação bastante distante do modelo de mulher que viabiliza, como 

signo, através do casamento e das identidades de esposa e mãe, a aliança entre duas 

famílias. A mulata não se apresenta como um valor por referência ao grupo familiar 

filha-irmã que irá funcionar como valor signo na mediação entre famílias, mas ao 

contrário, como mulher sem família, exposta, disponível, cujo valor advém 

exclusivamente da sexualidade. (GIACOMINI, 1994, pág.220) 

Ou seja, fica nítida nessa passagem que a desvalorização da figura da mulata se 

caracteriza como uma construção social que foi alçada a uma espécie de vitrine que age como 

mediadora entre o estrangeiro e os símbolos nacionais, sendo ela mesma um desses símbolos 

como está bastante nítido nos escritos de Freyre (2003).  

Outro aspecto a ser observado dentro desse panorama é a indicação da existência de 

uma espécie de divisão sexual dentro dos papéis femininos. Caldwell (2000), Davis (2016) e 

hooks (2019) chamam a atenção para este ponto, ao verificar que, dentro dessa ideia de 

construção social racista e machista, há uma separação entre mulheres brancas e negras onde as 

primeiras têm sua sexualidade alçada de forma legítima, pura, angelical e com honradez em 

contrapartida da visão de que as mulheres negras (e a figura da mulata por consequência) 



31 
 

estiveram sempre associadas a práticas sexuais consideradas impróprias, ilegítimas e 

desonrosas.  

Outro estereótipo vinculado a imagem da mulher negra está relacionado à figura da mãe 

preta ou “mammy”, no contexto estadunidense. Essa noção de imagem estereotipada, fruto do 

período escravocrata, baseia-se na ideia da mulher negra escravizada que “auxilia” na criação 

dos filhos dos senhores escravocratas ou numa ambientação mais atual, se caracteriza como a 

empregada doméstica que exerce a função de babá e que também faz parte da criação dos filhos 

de seus empregadores. 

A figura da mãe preta foi bastante mencionada por Freyre (2003) como um dos 

símbolos de formação social dos brasileiros no período escravocrata. O autor aborda aspectos 

característicos da relação entre as mães-pretas com as famílias aos quais conviviam, onde 

atuava como uma espécie de “referência” no decorrer do crescimento dos filhos dos senhores 

escravocratas.  

Essa referência ganhava tanta importância que, segundo Freyre, as mães-pretas 

acabavam por ocupar um espaço considerado de “honra” dentro do seio familiar, sendo 

consideradas “senhoras” quando mais velhas dignas de convivência dentro da casa grande em 

serviços domésticos mais finos, numa ideia de “promoção”.  

O autor reforça esse estereotipo ao mencionar que quando estas eram alforriadas, se 

transformavam quase sempre em “pretalhonas enormes”. E que também sua influência sobre 

aqueles que a rodeavam deu a elas o acesso a “uma bondade porventura maior que a dos 

brancos; de uma ternura como não a conhecem igual os europeus. O contágio de um misticismo 

quente, voluptuoso [...]”. (FREYRE, 2003, pág. 227) 

Dessa forma, o autor aborda em sua concepção uma percepção positiva da figura da 

mãe preta como parte simbólica de integração racial movida por afetos com ela servindo de 

influência na formação de vida dos filhos de escravocratas.  

Essa visão problemática é confrontada por Caldwell (2000) que afirma que tanto as 

imagens da mulata quanto a figura da mãe-preta são exemplos práticos da existência de formas 

de desigualdade estrutural fundamentadas na raça e no gênero. Manipuladas de tal forma que 

são utilizadas como exemplos para manter a ideia de democracia racial no Brasil. 

hooks (2019) também aborda a construção racista da figura da mãe-preta citando suas 

inúmeras representações nos diversos contextos culturais como a literatura ou o cinema. Um 

dos exemplos clássicos se refere à representação da “mammy” em filmes como o clássico “(...) 

E o Vento Levou” onde há a existência da personagem de mesmo nome com essas 

características e que virou referência recorrente nas discussões sobre representações 



32 
 

estereotipadas de mulheres negras e consequentemente do racismo estrutural dentro da 

indústria cinematográfica estadunidense.2 

O exemplo do referido filme é apenas um dentre vários onde a problemática das 

imagens estereotipadas se faz presente e de sua contribuição para a persistência dos 

preconceitos de raça e gênero sob a mulher negra. Patrícia Hill Collins (1991) argumenta que a 

existência desse panorama é fruto da ligação entre as representações culturais e aos formatos de 

desigualdades estruturais e dito isso, cria-se o que a autora chama de “imagens controladoras”.  

Dentro desse contexto, Collins afirma que ao se retratar mulheres negras em figuras 

estereotipadas como as duas citadas (mulata e mãe-preta) existe a criação de um ambiente que 

propaga a justificação das opressões e violências que estas passam e que o combate a essas 

representações estereotipadas deve ser uma das temáticas centrais do pensamento feminista 

negro. Uma vez que há a necessidade urgente de busca constante na desconstrução desses 

padrões racistas e machistas impostos às mulheres negras.  

Ao analisar o contexto americano, Collins menciona que essas representações sobre 

mulheres afro-americanas fazem parte do que chama de ideologia generalizada de dominação, 

onde através do poder determinados grupos de elite recorrem a práticas manipuladoras em cima 

das noções sobre feminilidade negra.    

O conceito de imagens controladoras permite trazer com nitidez como a persistência dos 

estereótipos raciais e de gênero está fortemente vinculada a ideia de visibilidade distorcida da 

mulher negra e que esse cenário apresenta características bastante próximas tanto no Brasil 

como nos Estados Unidos. Collins discorre melhor sobre a noção das imagens controladoras no 

trecho a seguir: 

Analisar as imagens de controle específicas aplicadas às mulheres afro-americanas 

revela os contornos específicos da objetificação das mulheres negras, bem como as 

maneiras pelas quais as opressões de raça, gênero, sexualidade e classe se cruzam. 

Além disso, uma vez que as próprias imagens são dinâmicas e mutáveis, cada uma 

fornece um ponto de partida para examinar novas formas de controle que surgem em 

um contexto transnacional, onde a venda de imagens aumentou em importância no 

mercado global. (COLLINS, 1991, pág.72) 

Dentro do conceito de imagens manipuladas, além da citação sobre a visibilidade da 

mulher negra sob julgo estereotipado, também podemos afirmar que invisibilização da mulher 

negra também faz parte desse processo. Como já mencionado, a vinculação da figura feminina 

branca como símbolo padrão de feminilidade ideal em detrimento da figura feminina negra se 

caracteriza como um dos exemplos desse panorama.  

                                                 
2 Disponível em https://brasil.elpais.com/cultura/2020-06-14/quando-o-racismo-e-um-grande-espetaculo.html 

Acesso em 15/05/2021 

https://brasil.elpais.com/cultura/2020-06-14/quando-o-racismo-e-um-grande-espetaculo.html


33 
 

Algo que Caldwell (2000) aponta como muito comum e óbvia na mídia brasileira em 

geral, onde existe nitidamente um enorme contraste entre o que a autora chama de auto-imagem 

nacional do Brasil como uma democracia racial defendida por Freyre. 

Isso é mencionado por Carneiro (2003) quando discorre sobre a existência dentro da 

lógica racista de uma valorização maior da imagem da mulher branca que “ocorre por meio de 

privilégios em cima da exploração e exclusão de gêneros considerados subalternos” 

(CARNEIRO, 2003, pág.119). Nesse sentido, a autora apresenta o exemplo da visibilidade 

maior que mulheres loiras obtêm dentro dos programas de TV no Brasil e a influência que estes 

exercem. Essa noção é explicada pela autora na seguinte passagem: 

Se partimos do entendimento de que os meios de comunicação não apenas repassam 

as representações sociais sedimentadas no imaginário social, mas também se instituem 

como agentes que operam, constroem e reconstroem no interior da sua lógica de 

produção os sistemas de representação, levamos em conta que eles ocupam posição 

central na cristalização de imagens e sentidos sobre a mulher negra. Muito tem se 

falado a respeito das implicações dessas imagens e dos mecanismos capazes de 

promover deslocamentos para a afirmação positiva desse segmento. A presença 

minoritária de mulheres negras nas mídias, bem como a fixação dessa presença em 

categorias específicas (a mulata, a empregada doméstica) foi um dos assuntos mais 

explorados nesse aspecto. (CARNEIRO, 2003, pág.125) 

Carneiro também enfatiza que diante desse cenário, muitas mulheres negras vêm 

tentando atuar no sentido de quebrar com esses dogmas estereotipados assim como na criação 

de um ambiente onde a mulher negra tenha maior visibilidade. A autora cita a mudança da 

lógica dos veículos de comunicação em massa e a habilidade com as novas tecnológicas como 

ferramentas que podem auxiliar no processo de transformação dessa visibilidade negra. 

 Ainda assim, podemos afirmar que a existência de movimentos organizados na 

construção de uma visibilidade positiva não-estereotipada, de valorização da mulher negra não 

se constitui como “novidade” e sempre estiveram presentes no contexto brasileiro. Aspecto este 

que veremos em profundidade a seguir. 

1.2  “Ô preta, não se esqueça! Seu cabelo não é ruim, seu cabelo é uma beleza!”-Os 

processos de quebra de padrões estéticos racistas. 

Como visto, a persistência de uma estrutura racista dentro do contexto brasileiro tem 

reproduzido profundas desigualdades entre a população negra e a branca. No enfoque aqui 

abordado, podemos perceber que sob o prisma da aparência, essa estrutura racista atinge as 

mulheres negras em muitas dimensões dentre quais historicamente tem se vinculado suas 

respectivas imagens a aspectos negativos, ao que é percebido como ruim ou mesmo desprovido 

de beleza.  



34 
 

A atribuição negativa dada aos traços negros, como o cabelo, mas também, a criação de 

estereótipos de personalidade colocados em cima das mulheres negras, curiosamente não 

estiveram desassociadas no contexto social do Brasil no período pós-abolição da escravatura.  

Já nas primeiras décadas do século XX, emergem movimentos sociais que buscavam 

um diálogo direto junto à população negra brasileira que, entre outros intuitos, objetivava 

desvincular o povo negro de adjetivos racistas construídos dentro do imaginário social, a 

exemplo da inaptidão dos negros eram para o trabalho. No caso da mulher negra, também 

buscou-se desmistificar o estereótipo da mulher extremamente sexualizada.  

Esses movimentos eram, sobretudo, vinculados a publicações (jornais, periódicos) 

também diretamente voltados para a população negra, nas quais existia a preocupação em 

mostrar uma imagem positiva desta em várias dimensões, seja no trabalho como também no 

comportamento social.  

Nesse sentido, havia também o incentivo a uma visibilidade da beleza da mulher negra 

dentro dos parâmetros comportamentais e morais seguidos à época, assim como o cuidado em 

quebrar a narrativa racista de extrema sexualização da mulher negra.  

Isto é descrito por Braga (2015) ao contextualizar as iniciativas que propunham dar 

maior visibilidade positiva à população negra brasileira dentro de alguns jornais ou revistas, 

meios de comunicação em geral, desde o início do século XX. Dentro dessas iniciativas, a 

mulher negra ganhou destaque ao ser alçada à condição de valorização por meio de sua postura 

moral associada à ênfase de seus traços físicos.  

Dentro desse panorama, Braga aborda que essas iniciativas foram possíveis dada a 

necessidade de uma espécie de “segunda abolição”, já que a abolição da escravização dos 

negros não se caracterizou como suficiente para a emancipação social e econômica da 

população negra, como já mencionado por Fernandes (2008).  

Nesse sentido, a ideia de uma segunda abolição pressupunha a abolição de perspectivas 

negativas vinculadas a população negra como, por exemplo, estar fadado a uma vida de 

privações, assolados, na maioria das vezes, pelo alcoolismo, pela tuberculose ou por tantas 

outras doenças. (BRAGA, 2015, pág.87) 

Iniciativas como a Frente Negra Brasileira, criada em 1931, e o Teatro Experimental do 

Negro (TEN) de 1944 se caracterizaram como espaços onde a presença de atividades, eventos e 

publicações voltadas ao protagonismo da população negra eram marcantes.  Algumas 

publicações desse período são “O Quilombo”, “O Progresso”, “A voz da Raça” (esta 

publicação ligada à Frente Negra Brasileira), “Movimento Feminino”, entre outros, que 

também colaboraram com esse processo de construção da valorização de uma imagem positiva 



35 
 

da população negra. Dentre estas iniciativas, estavam os concursos de beleza, que exploraremos 

a seguir. 

Sobre a Frente Negra Brasileira, Braga (2015) destaca que um dos seus objetivos era 

aglutinar diversas associações afro-brasileiras de forma a criar um grande movimento de 

massas que promoveria um resgate da população negra dentro dos aspectos econômicos e 

comerciais, como também dentro dos espaços de ensino e em ambientes voltados para 

sociabilidade. 

Segundo Braga (2015), uma das maiores visibilidades dadas ao papel da mulher dentro 

da Frente Negra estava relacionado à promoção da sua integração dentro do mercado de 

trabalho. Esta integração fazia parte do constante trabalho da Frente Negra em manter a 

imagem da mulher negra de forma positiva no encaminhamento para empregos que estavam, 

sobretudo, dentro da área de serviços domésticos ou de cuidados. (BRAGA, 2015, pág.109) 

Já o Teatro Experimental do Negro (TEN), segundo Braga (2015), tinha como missão a 

busca por um resgate dos aspectos e traços da cultura negra voltada para a raiz africana. 

Guimarães (2002) vai além ao afirmar que com o tempo, o TEN “acabou por se transformar em 

agência de formação profissional, clínica pública de psicodrama para a população negra e 

movimento de recuperação da imagem da autoestima dos negros brasileiros.” (GUIMARÃES, 

2002, pág. 89) 

O TEN apresentava também diferenças em relação outras iniciativas de promoção da 

inclusão da população afrodescendente, na medida em que suas atividades pressupunham um 

comprometimento maior voltado para questões de classe em detrimento da questão racial. A 

promoção de eventos voltados para a beleza negra também fazia parte das atividades que o 

TEN promoveu a partir dos anos 1940. 

Antes de qualquer coisa, se faz importante delimitarmos o que conceituamos como 

beleza e como esse termo se insere no contexto aqui exposto. Braga (2015) argumenta que a 

noção desenvolvida sobre o conceito de modelos de beleza padece de flutuações, uma vez que 

podem ser considerados absolutos, relativizados ou mesmo ressignificados.   

Os fatores que colaboram para que essas flutuações ocorram estão relacionados aos 

símbolos culturais que transitam, se absorvem ou se expelem mutuamente, massificam padrões 

de beleza ao mesmo tempo em que os singularizam. (BRAGA, 2015, pág.18) 

Assim, segundo a autora, a noção de beleza que é construída dentro de um determinado 

momento histórico pode desaparecer logo adiante, podendo sofrer transformações que lhes 

vinculem a novas percepções, novos entendimentos que são concretizados de formas distintas 



36 
 

ao que eram anteriormente. Por isso, Braga entende o conceito de beleza como fruto do 

contexto histórico como também produto de uma memória ressignificada. (BRAGA, 2015, 18) 

Nesse sentido, o entendimento que Braga atribui ao conceito de beleza se aplica ao 

cenário dos concursos de beleza voltados para mulheres negras nas primeiras décadas do século 

XX. Isso se dá pelo fato de que esses concursos objetivavam não somente fazer uma mera 

competição sobre estética.  

O intuito desses concursos era também de construir uma imagem positiva da mulher 

negra quanto a sua postura moral. Ou seja, a beleza, nesse contexto, se caracterizava por um 

conjunto de atributos não apenas físicos, mas também morais, isto é, havia uma importante 

associação entre aparência e comportamento.   

Em relação a esse último aspecto, Braga (2015) demonstra como havia, nos concursos 

de beleza, uma busca de desconstruir a noção sexista da imagem da mulata promíscua oriunda 

do período escravocrata em total contraposição da descrição argumentada por Freyre (2003) 

sobre a noção de uma mulher fácil perante os desejos e vontades do senhor. (BRAGA, 2015, 

pág.21)  

Assim sendo, a “beleza” da mulher negra nesses concursos pressupunha a atribuição 

não focada nos traços físicos, mas sim uma espécie de modelo padrão ditado pela moral e pelos 

bons costumes, que se contraporia assim a uma noção de beleza física vinculada à objetificação 

sexual. 

Segundo a autora, alguns exemplos desse cenário podem ser encontrados nas descrições 

dos anúncios de jornais sobre os concursos voltados para mulheres negras nos quais se pode 

verificar o uso enfático de expressões de cunho bastante respeitoso.  

Palavras de tratamento como o termo “senhorinhas” utilizado em um dos anúncios 

mencionados pela autora reforça o intuito de desconstruir a imagem sexualizada da mulher 

negra. Outro exemplo pode ser encontrado na promoção3 do concurso de beleza “Boneca de 

Pixe” promovido em 1948 pelo Teatro Experimental do Negro, na descrição do concurso é 

possível identificar o propósito de homenagear mais as virtudes morais e afetivas da mulher 

negra do que os valores estéticos em si.  

Uma questão pode ser destacada se refere a como o cabelo era enxergado no contexto 

dos concursos de beleza da época. Como mencionado, Braga (2015) discorre sobre como a 

imagem moral se sobrepunha nos concursos de beleza negra à imagem física e corporal. Esses 

concursos faziam parte de todo um conjunto de atividades voltadas para a promoção de uma 

                                                 
3 Revista Movimento Feminino de 03/11/1948 BRAGA, 2015, pág.158. Figura 50 



37 
 

maior visibilidade da população negra brasileira de que rompesse com os rótulos e estereótipos 

construídos ao longo de todo o período escravocrata.   

A vinculação negativa dada aos traços negros também foi construída dentro desse 

mesmo contexto. Nesse sentido, podemos perceber que dentro das iniciativas voltadas para à 

promoção da população negra citadas pela autora trazem algumas características em que ficam 

nítidas as dificuldades desses grupos em se desvincularem da reprodução do padrão branco 

predominante. Um exemplo dessa dificuldade está ligado à imagem que o cabelo crespo e 

cacheado possuía dentro da publicidade desses concursos de beleza e das publicações que as 

realizavam.  

Como aponta Gomes (2006), o cabelo, em diversos contextos sociais, tem o poder dar 

ao indivíduo identificação e pertencimento ao grupo ao qual está vinculado. No contexto de 

escravização de negros no Brasil, o cabelo se caracterizava como um dos elementos utilizados 

pelos exploradores escravistas para despojar a população negra dessa ideia de identificação e 

pertencimento ao terem seus cabelos cortados, por exemplo.  

Soma-se a isso a ideia da estigmatização que o cabelo denominado afro sofreu sendo 

associado a adjetivos negativos disseminados socialmente de forma bastante frequente e 

enfática.   

Nesse sentido, Braga (2015) faz menção às contribuições de Gomes (2006) sobre a 

função social que o cabelo exerce dentro desse contexto de violenta negação que o período 

escravocrata gerou e que teve repercussões relevantes em períodos posteriores.  

O significado social do cabelo era uma riqueza para o africano. Dessa forma, os 

aspectos estéticos assumiam lugar de importância na vida cultural das diferentes 

etnias. Não por acaso, os negros passavam por uma raspagem, salvaguardada sob o 

argumento de necessidades higiênicas, tinha o intuito de minar qualquer sentimento de 

pertencimento étnico que aqueles povos pudessem carregar a partir da relação com o 

cabelo. A tradição africana no que diz respeito ao cabelo não se perde, no entanto, 

com o tráfico, mas renasce: “a prática de manipular e enfeitar os cabelos foi sendo, 

aos poucos, mesmo sob o domínio da escravidão, transformada e ressignificada. Os 

africanos escravizados não perderam o seu objetivo de enfeitar os cabelos e fazer 

deles uma assinatura.” (BRAGA, 2015, pág.82) 

Dentro dessa realidade, fruto do processo de despojamento e deslegitimação do seu 

cabelo enquanto produto de pertencimento e identidade, o que se pode observar é que mesmo 

dentro dos movimentos que priorizavam a público negro como alvo de uma maior visibilidade 

(como as publicações citadas e os concursos de beleza negra) ainda existia a persistência de 

uma forte influência da hegemonia branca.  

Isso pode ser explicitado quando observamos algumas propagandas de cosméticos 

voltados ao público consumidor negro. Nessas publicações onde era nítida a presença de 

produtos que prometiam mudanças na estrutura dos cabelos, é interessante verificar o uso de 



38 
 

expressões que enfatizavam o quanto a figura do cabelo crespo tinha uma conotação negativa, 

como num anúncio dos anos 1920 de um produto químico que prometia “alisar até o cabelo 

mais crespo sem dor” 4. 

Segundo Braga (2015) o que se pode verificar é a prática que a publicidade, nesses 

casos, tinha por objetivo vender uma imagem padrão para a mulher negra que está intimamente 

ligado a um ideal de beleza denominado pela autora como eugênico, completamente oriundo 

das relações de poder existentes onde para a mulher negra ser considerada capaz de possuir 

atribuições como elegância, beleza e ser alguém moderna, precisaria estar adequada dentro 

desse padrão.  

Dentro dessa mesma perspectiva, Lopes (2002) traz indicações sobre como práticas de 

embelezamento voltadas ao público negro e suas representações poderiam vir a influenciar na 

forma como estes tinham sua imagem perante a possibilidade de ascensão social. Aspecto este 

reforçado por Bento (2003) quando conceitua o embraquecimento e a ascensão social enquanto 

sinônimos dentro do contexto de uma sociedade dividida em classes aos quais os brancos, e 

tudo a eles relacionados, possuem supremacia na busca por ascenção social em detrimento à 

população negra.A autora descreve que a partir da aderência de algumas formas de cuidados 

com o corpo com enfoque na beleza e na ornamentação, foram sendo traçados métodos de 

resistência, acomodação, de ascensão ou adaptação da população negra frente aos obstáculos 

impostos pela sociedade. (LOPES, 2002, pág.413) 

Ao analisar essas mesmas propagandas das primeiras décadas do século XX, Lopes 

(2002) demonstra uma espécie de dualidade em relação aos indicadores do que se considerava 

“boa aparência”. Tanto havia uma aproximação a uma ideia de embranquecimento como 

também havia, dentro dessas propagandas, discursos voltados para o resgate e da afirmação dos 

traços africanos.  

Ainda assim, a autora registra em propagandas e reportagens dos anos 1920 e 1930 a 

presença constante do discurso voltado para o cabelo liso, numa espécie de exigência de padrão 

visual.  

Nessa perspectiva, a imagem da mulher negra, para estar de acordo com o que os 

padrões exigidos a época impunham, deveria estar associada a cabelos alisados e dentro de um 

comprimento adequado, no caso longo, para ser considerado elegante e moderno.  

Esse cenário acabou perpassando o tempo e pode ser observado em propagandas mais 

recentes de revistas voltados para mulheres negras, como bem observa Braga (2015) ao 

                                                 
4 Propaganda do produto Cabelizador publicado em O Clarim d’ Alvorada, ano VI, n. 16, maio 1929. (Braga, 

2015, pág.152. Figura 41) 



39 
 

discorrer sobre a existência de uma oscilação entre o enaltecimento dos traços negros e a 

persistência de padrões característicos brancos numa mesma publicação.  

Essa flutuação de sentidos denuncia a ambivalência do enunciado posto e aponta para 

o conflito que existe em torno da manipulação do cabelo crespo, principalmente no 

que diz respeito ao alisamento. Se temos, por um lado, os discursos afirmativos que 

consagram uma identidade negra- e, por extensão, de uma memória discursiva que 

propõe, desde o momento escravocrata, a preferência por um cabelo liso em 

detrimento de um cabelo crespo. À esteira desta última, teríamos uma continuidade 

em relação às práticas de alisamento incitadas ao negro: primeiramente, durante os 

séculos em que tivemos regime de escravidão, pela necessidade de submeter-se a uma 

seleção eugênica no interior do sistema escravocrata; posteriormente, no decorrer do 

século XX, pela associação feita entre cabelo e elegância. (BRAGA, 2015, pág.238) 

Surge, diante desse panorama, um questionamento sobre em que medida esses espaços 

voltados para o público negro tiveram de fato o propósito de promover uma maior visibilidade 

positiva da população negra, já que, também reforçaram alguns padrões de imagem que foram 

largamente reproduzidos sob o julgo do poder hegemônico branco que a sociedade brasileira 

sempre reproduziu.  

É importante enfatizar que esse tipo de questionamento não se caracteriza como uma 

afirmação taxativa. Na verdade, o cenário exposto por Braga (2015) e Lopes (2002) 

simplesmente retratam a complexidade que alguns aspectos das relações raciais no Brasil 

possuem. 

Não cabe equiparar as inúmeras práticas violentas que o racismo estrutural construiu ao 

longo de séculos de exploração em que a população negra foi subtraída de sua própria 

identidade e pertencimento, com as tentativas aqui expostas de desconstrução de uma imagem 

negativa que estes possuam tomando como base apenas a questão do incentivo ao alisamento 

de cabelos crespos.  

A existência desse cenário não invalida a luta e os intentos que os grupos organizados 

responsáveis pelas publicações citadas e por movimentos sociais que já se mobilizavam em 

construir uma espécie de rede de solidariedade entre os negros, onde se poderia reafirmar o 

orgulho das raízes afro e a promoção de uma maior autoestima perante a sociedade.  

Um aspecto importante apontado por Braga (2015), nesse sentido, refere-se ao fundador 

do TEN Abdias do Nascimento, que deixava nítida a sua preocupação em não acabar 

reverberando, nos concursos de beleza promovidos pelo movimento, exigências estéticas que 

pudessem impulsionar estereótipos que os mesmos combatiam. 

As propagandas citadas indicam que por conta da existência do racismo estrutural 

vigente no país, a população negra e, sobretudo a mulher negra estaria dentro de uma lógica 

onde muitas vezes precisou absorver o padrão hegemônico branco para poder estar dentro de 

uma espécie de modelo imposto pela sociedade. Isso se caracteriza como um elemento 



40 
 

persistente dentro das relações sociais, como já mencionado, da associação entre aparência e 

desigualdade nos mais variados âmbitos. 

Esse elemento, parte do processo estrutural do racismo, é justamente questionado por 

meio desses mesmos movimentos sociais citados onde há a preocupação em indicar o quanto a 

absorção do padrão de beleza branco implica na reprodução de comportamentos e discursos 

que invisibilizam a população negra e a marginaliza. Os movimentos organizados aí atuam de 

maneira a desconstruir toda essa cadeia de atribuições negativas colocadas junto à população 

negra, como indica Gomes (2006): 

Mas quem consegue apontar a falácia desse processo deseducativo? As negras e os 

negros organizados desde a escravidão, as associações negras, o movimento negro, os 

de mulheres negras, os de juventude negra contemporâneos, os quilombolas e os mais 

diversos espaços sociais construídos por pessoas negras com o objetivo de superar o 

racismo e valorizar a cultura, a religiosidade, a estética e a ancestralidade negras. 

(GOMES, 2006, pág.19) 

As iniciativas de resistência ao racismo estrutural vigente no Brasil trazem consigo o 

discurso da desmistificação de estereótipos e a construção de iniciativas que promovem o 

orgulho racial e a construção de uma identidade negra. Sobre este último, Gomes (2006) 

compreende a identidade negra como parte de um contínuo processo, construído 

paulatinamente dentro de um processo histórico em uma sociedade que apresenta um cenário 

de uma espécie de racismo ambíguo. Essa ideia apontada por Gomes reside na percepção da 

autora, ao analisar salões de beleza étnicos, onde observou a presença da reprodução de 

discursos que reforçavam a adjetivos negativos ao cabelo afro, mesmo num ambiente onde este 

é foco de cuidados especializados. 

Essa noção de racismo ambíguo citada por Gomes (2006) nos auxilia a compreender 

como determinados aspectos do racismo se apresentam. No que se refere a questões corporais, 

o racismo se caracteriza de diversas formas, já que a discriminação e o preconceito vão além da 

cor da pele. A reprodução de um discurso negativo vinculado ao cabelo crespo e cacheado, por 

exemplo, se caracteriza como um dos pontos de destaque que representam essa ideia de um 

racismo ambíguo.  

Como já reforçado, a ideia negativa dada aos traços negros e que influem 

principalmente nas mulheres caracteriza-se como enquanto padrão de reprodução de 

desigualdades seja num âmbito mais social como também em âmbito mais subjetivo. Munanga 

(2006) faz uma reflexão nesse sentido ao discorrer sobre como a construção dessa noção 

negativa dada aos traços negros dentro da estrutura racista na qual vivemos influencia a 

vivência da população negra e as consequências que isso acarreta.  

Desde a construção da ideologia racista, a cor branca com os seus atributos nunca 

deixou de ser considerada como referencial da beleza humana com base na qual foram 



41 
 

projetados os cânones da estética humana. Por uma pressão psicológica visando à 

manutenção e à reprodução dessa ideologia que, sabe-se, subentende a dominação e a 

hegemonia “racial” de um grupo sobre os outros, os negros introjetaram e 

internalizaram a feiúra do seu corpo forjada contra eles, enquanto os brancos 

internalizavam a beleza do seu corpo forjada em seu favor. (MUNANGA, 2006, 

pág.23)  

Munanga (2006) afirma então que diante desse contexto desolador se faz ainda cada vez 

mais necessário a promoção de iniciativas que busquem reforçar uma espécie de libertação da 

ideia de inferioridade dada à imagem do corpo negro. E que essas iniciativas tenham por 

objetivo disseminar a construção de “novos cânones de beleza e da estética que dão 

positividade às características corporais do negro.” (MUNANGA, 2006, pág. 24).  

As iniciativas realizadas por movimentos sociais negros das primeiras décadas do 

século XX buscaram pôr em prática justamente ações que incentivavam a luta por uma 

construção positiva da imagem da população negra no Brasil. Muito embora grande parte 

dessas iniciativas estivesse mais focada dentro de uma construção moral da população negra, 

em detrimento a uma promoção do enaltecimento dos traços físicos, como ficou evidenciado.  

Ainda assim, é pertinente destacar que um dos concursos de beleza negra promovido 

pelo Teatro Experimental do Negro se chamava Boneca de Pixe. Essa designação reforça a 

busca por uma ressignificação de termos pejorativos dados historicamente a pessoas negras, já 

que o uso da expressão pixe sempre se apresentou como uma denominação negativa, de reforço 

ao preconceito. 

Outro exemplo nesse mesmo sentido e mais recente pode ser encontrado na Noite do 

Cabelo Pixaim5, evento promovido pelo Afoxé Alafim Oyó da cidade de Olinda-PE desde 

meados dos anos 1980. Essa iniciativa colocava o cabelo crespo como símbolo de luta e 

afirmação da estética negra e motivo de orgulho, também ressignificando um termo 

historicamente negativo dado ao cabelo crespo.  

Cabe destacarmos, a partir deste exemplo, o papel que blocos de carnaval afros, afoxés 

e outras agremiações vinculadas a religiões de matriz africana que sempre estiveram como 

referências na busca da valorização e da visibilidade da estética negra, colocando-a como um 

dos elementos de luta e afirmação da beleza negra. Também fazendo parte dos movimentos 

organizados de luta e resistência do cenário brasileiro que citamos anteriormente.  

A utilização do cabelo e do corpo como motivação de orgulho e afirmação da estética 

negra é visto por Gomes (2006) como uma manifestação e sustento simbólico da identidade 

negra brasileira. Segundo a autora, esses dois elementos quando associados contribuem para 

                                                 
5 Disponível em:  https://www.geledes.org.br/entenda-noite-do-cabelo-pixaim/ Acesso em 24/06/2021 

https://www.geledes.org.br/entenda-noite-do-cabelo-pixaim/


42 
 

uma “construção social, cultural, política e ideológica de uma expressão criada no seio da 

comunidade negra: a beleza negra.” (GOMES, 2006, pág.28)  

Uma das grandes referências dentro desse seguimento é o bloco afro Ilê Aiyê do bairro 

de Curuzu em Salvador (BA) que se notabilizou ao promover a partir dos anos 1970 a “Noite 

da Beleza Negra”. Gonzalez (2020) descreve o Ilê Aiyê como um verdadeiro polo irradiador de 

“uma verdadeira revolução cultural afrobaiana.” (GONZALEZ, 2020, pág, 214)  

Na visão da autora, o Ilê Aiyê se destacava por não ser mais um dentre tantos outros 

blocos do carnaval baiano por promover desde o seu nome o que chama de valores culturais 

afro-brasileiros. E que dentro de seus adornos, afirmava a arte africana trazendo assim uma 

espécie de revolução cultural e estética no contexto brasileiro. 

 Ainda segundo Gonzalez (2020), os eventos voltados para a promoção da estética negra 

realizados pelo Ilê Aiyê, como o concurso Deusa do Ébano dentro do evento Noite da Beleza 

Negra, seriam iniciativas que produzem impactos não somente no período carnavalesco, mas 

sim durante todo o ano ao reafirmar a valorização da mulher negra que, segundo ela, é “tão 

massacrada e inferiorizada por um machismo racista, assim como por seus valores estéticos 

eurocêntricos.” (GONZALEZ, 2020, pág.215) 

É importante mencionar o destaque que Gonzalez (2020) dá ao descrever o evento 

promovido pelo Ilê Aiyê ao mencionar que as mulheres participantes se apresentam com seus 

cabelos naturais, “sem perucas ou cabelos “esticados”, sem bunda de fora ou máscaras de 

pintura, pareciam a própria encarnação de Oxum, a deusa da beleza negra.” (GONZALEZ, 

2020, pág.215) 

Ou seja, diferentemente dos eventos das primeiras décadas do século XX que citamos 

anteriormente, onde a ideia de beleza só era focada na postura moral e os traços físicos não 

tinham tanto destaque, na Noite da Beleza Negra do Ilê Aiyê os traços físicos não só são 

valorizados como são ressaltados. Com os cabelos, por exemplo, ganhando destaque como 

símbolo de orgulho e resistência.  

Também cabe destacar que Gonzalez (2020) enfatiza que esse evento não tem por 

objetivo reproduzir o estilo de concursos de beleza do gênero miss, por exemplo. A autora 

argumenta que este tipo de concurso reforçaria os padrões de branqueamento e os estereótipos 

vinculados a estética negra. E que a iniciativa do Ilê Ayiê tem o propósito de se contrapor a 

esse tipo de evento, buscando uma subversão cultural voltada para o resgate dos valores 

estéticos vinculados a uma afro-brasilidade. 

Vale também ressaltar que Gonzalez (2020) enfatiza que no concurso Deusa do Ébano 

promovido pela Noite da Beleza Negra não há nenhum elemento que sugira uma sexualização 



43 
 

da mulher negra, pelo contrário. Algo que aproxima esse evento das iniciativas citadas 

anteriormente. 

É importante mencionar que iniciativas como a do Ilê Ayiê acabaram por ser 

contemporâneas a alguns processos sociais bastante relevantes no contexto histórico na qual se 

inserem. Algo que Braga (2015) destaca ao mencionar que houve uma intensificação da luta 

por visibilidade da população negra no Brasil durante os anos 1980 e a partir do processo de 

reabertura política que o país vivenciou nesse mesmo período.  

Um dos marcos nesse sentido foi a fundação do Movimento Negro Unificado em 1979, 

organização ideologicamente vinculada à esquerda revolucionária e que segundo Guimarães 

(2002) se caracterizava como completamente diferente de movimentos anteriores por possuir 

esse perfil. 

Esse período também é fortemente marcado pelas influências externas ao Brasil, como a 

independência de Angola ocorrida em 1975 e o movimento em prol dos direitos civis nos 

Estados Unidos intensificado pela atuação de organizações como os Panteras Negras e do 

movimento Black Power. Braga (2015) destaca que nesse mesmo contexto também cresce 

movimento de mulheres abrindo mais espaço para a militância das mulheres negras que 

assumem maior destaque.  

Mesmo nesse contexto de efervescência política e social que rendeu vários meios e 

espaços de quebra de paradigma, hooks (2019) argumenta que dentro do cenário estadunidense 

os valores e pensamentos da supremacia branca ainda continuam a ser internalizados por 

setores da população negra nos mais variados meios de mídia ou mesmo em sistemas 

educacionais não comprometidos com a luta antirracista. Algo destacado na seguinte passagem: 

Sem uma luta de resistência contínua e movimentos progressistas de libertação dos 

negros pela autodefinição, massas de pessoas negras (e de todas as outras pessoas) não 

têm uma visão de mundo alternativa que afirme e celebre a negritude. Rituais de 

afirmação (celebrando a história dos negros, feriados etc.) não podem intervir na 

socialização da supremacia branca se existirem fora de uma luta antirracista ativa que 

busque transformar a sociedade. (HOOKS, 2019, pág.51) 

Ou seja, hooks ressalta a importância dos movimentos de resistência ao racismo na 

busca de um cenário social efetivamente antirracista. No contexto brasileiro isso não é 

diferente. Gonzalez (2020) enfatiza que o racismo dentro da América Latina se coloca de forma 

tão sofisticada na manutenção de uma condição subalterna para negros e indígenas. Além disso, 

o argumento da autora converge com hooks ao enfatizar que os meios de comunicação de 

massa e os aparatos ideológicos tradicionais reproduzem e perpetuam as crenças e valores 

relativos à branquitude como únicas e universais. (GONZALEZ, 2020, pág.144) 



44 
 

Nesse sentido, as iniciativas voltadas para a quebra de estereótipos racistas se fazem 

extremamente importantes numa realidade que demanda cada vez mais uma postura contra-

hegemônica em relação aos padrões embranquecedores. No que se refere à estética negra, a 

figura do cabelo crespo e cacheado pode ser traçada como um dos elementos de destaque na 

luta contra o preconceito. A partir desses tipos de iniciativas, há uma busca constante por 

espaços onde a afirmação dos traços negros tem destaque.  

Como afirma Gomes (2006), o jeito como negros e negras enxergam seus corpos e seus 

cabelos e como os outros o veem origina um aprendizado relevante dentro das relações raciais. 

O desenvolvimento de uma espécie de pedagogia da cor e do corpo pode gerar a construção de 

imagens, sendo estas passíveis de serem distorcidas ou ressignificadas dependendo de onde 

esse desenvolvimento se origina. Nessa perspectiva, imagens estereotipadas podem ser 

mantidas ou completamente apagadas, noções hierárquicas raciais podem se manter ou serem 

rompidas. Tudo isso dentro de uma lógica nas relações sociais que tem a possibilidade de serem 

estabelecidas de forma desigual ou democrática.  

Nesse sentido, pode ser mencionado o fenômeno da transição capilar como um processo 

e instrumento de ressignificação e afirmação positiva da identidade. Como também, ferramenta 

que pode auxiliar na busca por reconhecimento desta mesma identidade, algo que exploraremos 

a seguir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3 CAPÍTULO 2- TRANSIÇÃO CAPILAR: ELEMENTOS E SIGNIFICADOS EM 

DISPUTA  

2.1 A transição capilar: instrumento de afirmação e reconhecimento da identidade? 



45 
 

Como mencionado anteriormente, uma das várias formas como o racismo estrutural se 

expressa no Brasil está vinculado a questão da inferiorização da população negra quanto a sua 

aparência. A persistência da reprodução desse discurso gera inúmeras consequências que são 

refletidas nos contextos sociais, econômicos, políticos, etc. No caso da mulher negra, esse 

cenário tem um peso bastante relevante e que ao longo do último século foram criadas 

inúmeras iniciativas que objetivavam quebrar com as percepções negativas e preconceituosas 

voltadas à sua imagem.   

Dentro desse universo, podemos considerar que o cabelo tem um grande peso 

representativo no conjunto dos traços negros que passaram por associações negativas ao longo 

de boa parte da história recente brasileira e que também persistem na atualidade. A manutenção 

de adjetivos negativos dados à textura crespa e cacheada se apresenta de forma tão profunda 

que mesmo dentro de iniciativas que procuraram ampliar a visibilidade de uma imagem mais 

positiva da população negra brasileira, ainda foi percebido uma espécie de “rejeição” ao cabelo 

crespo e cacheado considerados como “difíceis de lidar”.  

E, diante disso, as soluções encontradas estariam focadas nos cuidados com os fios de 

forma a “neutralizar” as características naturais que o crespo e o cacheado apresentam como 

volume, maior facilidade de ressecamento, etc. Nesse sentido, a utilização de métodos químicos 

e não-químicos que objetivam o alisamento dos cabelos ganharam destaque, como observamos 

anteriormente nos apontamentos de Braga (2015) ao sinalizar as propagandas de produtos para 

cabelos crespos e cacheados contidas em publicações voltadas ao público negro nas primeiras 

décadas do século XX. 

Ou seja, mesmo dentro de um ambiente de valorização da estética negra ainda havia a 

reprodução de algumas caraterísticas do padrão estético próximo da branquitude, levando a 

uma consideração na qual o cabelo liso é o mais esteticamente aceito socialmente em 

detrimento ao cabelo crespo e cacheado, considerados numa espécie hierárquica inferiores ou 

menos bonitos. Ou de maneira mais grosseira, vinculados à alcunha de “cabelo ruim”.  

Métodos usados para o alisamento dos cabelos ou ao relaxamento dos cachos feitos 

quimicamente frequentemente foram vendidos como verdadeiras soluções no cuidado com os 

fios resultando assim na alteração da estrutura original dos cabelos. Há também a presença de 

outros mecanismos de alisamento que não são químicos, mas que alteram o formato, mesmo 

que momentaneamente, do cabelo crespo e cacheado como aparelhos elétricos secadores, 

chapinhas, pentes quentes (método antigo e raramente utilizado na atualidade), entre outros. 

Esses aparelhos reforçariam a imagem do cabelo liso como o ideal a ser exposto e mantido.  



46 
 

Contudo, nos últimos anos percebeu-se a emergência de um “novo” fenômeno ocorrido 

principalmente por sua grande disseminação na internet, sobretudo nas redes sociais, que 

acabou ganhando grande adesão entre pessoas que passavam por processos de alisamento e que 

gostariam de retomar o aspecto natural do cabelo. Esse fenômeno atende pelo nome de 

transição capilar. 

O termo refere-se ao período na qual o cabelo que passou por processos químicos que 

alteraram sua estrutura original e passa, aos poucos, a recuperar seu formato natural, após a 

suspensão do uso desses procedimentos. Durante o período de transição capilar, o cabelo 

apresenta duas texturas já que ao passo em ocorre o crescimento dos fios naturais, também há 

ainda a presença da textura ainda alisada. O final da transição ocorre com o corte das partes 

alisadas do cabelo, corte esse que é conhecido popularmente como Big Chop (grande corte).  

As motivações que levam a uma pessoa a optar por passar pela transição capilar são 

variadas, mas as que mais comumente são encontradas estão relacionadas a um relacionamento 

mais saudável com o cabelo, uma vez que o uso constante de químicas e de aparelhos de 

alisamento que utilizam de altas temperaturas nos fios que podem resultar em sérios danos aos 

cabelos.  Outra motivação bastante frequente se caracteriza pela vontade de saber ou 

experienciar como é viver com o cabelo natural, já que muitas crespas e cacheadas passam por 

esses procedimentos químicos desde a infância e sequer lembram como eram originalmente 

seus cabelos.  

Essas motivações podem passar simplesmente pelo plano da estética, como também 

pode adquirir contornos políticos vinculados a processos de resistência a estereótipos racistas e 

afirmação de uma identidade negra. Em um contexto na qual a presença massiva de padrões 

estéticos voltados para o uso de cabelo alisado se caracteriza como persistente, a transição 

capilar apresenta-se como mecanismo de aceitação do cabelo natural crespo e cacheado, 

colocando-os como motivo de orgulho e rompendo, assim, a visão negativa e preconceituosa 

que cabelos crespos e cacheados historicamente estiveram vinculados dentro dos padrões 

estéticos.  

Considero a emergência da transição capilar como fenômeno “novo” por não ter sido 

identificado iniciativas que buscaram maior visibilidade e afirmação do cabelo naturalmente 

crespo e cacheado ao longo dos anos. Movimentos culturais como o estadunidense Black is 

beautiful nos anos de 1960 chamavam a atenção para a valorização das características naturais 

aos negros, incluso a isso a defesa enfática do uso dos cabelos naturais.  

Contudo, como já afirmado acima, as motivações que levam a uma pessoa a optar pela 

transição capilar são variadas e nem sempre necessariamente partem pela via da luta política 



47 
 

em defesa da própria identidade. Podemos afirmar, entretanto, que a adesão pela transição 

capilar pode representar um ponto de partida na busca pela identidade e o reconhecimento 

racial através da estética, da aparência dos traços naturais anteriormente estigmatizados.  

A articulação em torno da transição capilar ganhou bastante força através da internet 

onde se pode encontrar uma verdadeira infinitude de sites, blogs,- e perfis nas redes sociais, 

entre outros que se dedicam totalmente às explicações em torno de como se dá o processo, 

como também no compartilhamento de relatos de quem passou ou está passando pela transição 

com enfoque nos seus benefícios, as dificuldades que norteiam o processo e a troca de 

informações e experiências sobre os produtos mais adequados para os cuidados com os fios 

antes e depois desse período.  

Dentro do ambiente da internet é possível identificar através de grupos de discussão 

principalmente oriundos de redes sociais, que o fenômeno da transição capilar acaba originando 

uma grande rede de solidariedade entre as pessoas que optam em passar pelo período ou que 

cogitam passar por ele.  

É através dessa troca de informações e de experiências que o processo de transição 

capilar ganha força entre seus adeptos. Nesse sentido, a internet torna-se mecanismo bastante 

relevante e de certa forma bem democratizante no acesso a informações sobre o processo, se 

compararmos com um cenário anterior no qual havia escassa visibilidade de crespas e 

cacheadas nas mídias em geral.  

Sendo assim, a internet e as redes sociais, ao oferecerem esse amplo acesso a 

informações sobre a transição capilar, facilitam a emergência de um número cada vez maior de 

pessoas que se inspiram umas nas outras criando assim um cenário onde há a presença de uma 

maior visibilidade entre crespas e cacheadas. Um dos exemplos desse cenário é a vasta 

quantidade de influenciadoras digitais6 que dedicam boa parte da produção de seus conteúdos 

voltados para essa temática, eixo que será melhor abordado posteriormente. 

O acesso aos conteúdos sobre a transição capilar e o compartilhamento de vivências da 

transição também podem originar entre seus adeptos o despertar do reconhecimento da própria 

identidade. Fato esse que transforma a transição capilar como um processo muito além do 

simples retorno ao uso do cabelo natural por parte de crespas e cacheadas, caracterizando-se 

como mecanismo de afirmação e orgulho da própria identidade e dos traços naturais que muitas 

vezes foram objetos de preconceito e adjetivos pejorativos.  

                                                 
6 Disponível em https://canaltech.com.br/redes-sociais/digital-influencers-afinal-o-que-e-ser-um-influenciador-

nas-redes-162554/ Acesso em 17/06/2020 

 

https://canaltech.com.br/redes-sociais/digital-influencers-afinal-o-que-e-ser-um-influenciador-nas-redes-162554/
https://canaltech.com.br/redes-sociais/digital-influencers-afinal-o-que-e-ser-um-influenciador-nas-redes-162554/


48 
 

O cabelo crespo e cacheado torna-se um dos aspectos mais importantes dentro da 

construção desse processo de afirmação da identidade e de seu reconhecimento junto a si 

próprio como também perante as outras pessoas, o que torna a transição capilar um processo 

muito além de um retorno ao cabelo natural, como bem aponta Gomes (2006):  

No Brasil, esse padrão ideal é branco, mas o real é negro e mestiço. O tratamento dado 

ao cabelo pode ser considerado uma das maneiras de expressar essa tensão. A 

consciência ou o encobrimento desse conflito, vivido na estética do corpo negro, 

marca a vida e a trajetória dos sujeitos. Por isso, para o negro, a intervenção no cabelo 

e no corpo é mais do que uma questão de vaidade ou de tratamento estético. É 

identitária. (GOMES, 2006, pág.29) 

Nesse sentido, dentro da perspectiva identitária, o conceito de reconhecimento se faz 

muito influente dentro das muitas vivências experienciadas dos sujeitos que passam pela 

transição capilar, algo que não necessariamente se apresenta como surpresa dentro dos estudos 

inerentes às relações raciais.  

Na perspectiva de Frantz Fanon (2008), por exemplo, a construção do processo de 

reconhecimento está fortemente vinculada à relação do indivíduo com o outro, ou seja, com 

aquele que é diferente de si. Ao analisar a realidade da população negra antilhana, Fanon 

afirma que o histórico processo de desvalorização ao qual a população negra é sujeita acaba por 

desenvolver um cenário de inferiorização dos negros.  

Além disso, Fanon argumenta que quando se tenta fazer uma leitura através do olhar do 

outro buscando uma visibilidade positiva de si e este lhe retribui com uma percepção negativa, 

o indivíduo procura então desvalorizar sua imagem espelhada que o outro constrói. Ainda 

assim, Fanon observa que dentro de um cenário onde a ideia de inferioridade e superioridade 

entre negros e brancos se faz presente, o conceito de reconhecimento através do outro ganha 

contornos bastante visíveis, como podemos ver na passagem a seguir: 

O homem só é humano na medida em que ele quer se impor a um outro homem, a fim 

de ser reconhecido. Enquanto ele não é efetivamente reconhecido pelo outro, é este 

outro que permanece o tema de sua ação. É deste outro, do reconhecimento por este 

outro que dependem seu valor e sua realidade humana. É neste outro que se condensa 

o sentido de sua vida. (FANON, 2008, pág.180) 

É importante mencionar que o contexto analisado por Fanon é marcado fortemente pela 

presença da colonialidade percebida enquanto um sistema onde a inferiorização da população 

negra se faz regra, algo que podemos, de certa forma, afirmar que muito dialoga com as 

passagens de Fernandes (2008) e Sousa (1983) vistos anteriormente onde pudemos perceber 

como o racismo estrutural no contexto brasileiro persiste nas relações sociais através de uma 

vinculação negativa aos traços negros, por exemplo.  

Fanon indica que uma forma de romper com esse ciclo ocorre por meio da mediação e 

do reconhecimento feito de forma mútua entre o indivíduo na sua relação com o outro. Pois, a 



49 
 

partir dessa ação é possível que haja a compreensão da realidade humana de cada indivíduo e 

que se isso ocorresse de forma unilateral não seria efetivo no rompimento desse panorama. A 

importância da compreensão do outro dentro do processo de construção do reconhecimento é 

enfatizada pelo autor na seguinte passagem: 

Na sua imediaticidade, a consciência de si é simples ser para si. Para obter a certeza de 

si-mesmo, é preciso a integração do conceito de reconhecimento. O outro, igualmente, 

espera nosso reconhecimento, a fim de se expandir na consciência de si universal. 

Cada consciência de si procura o absoluto. (FANON, 2008, pág.181) 

 

No que diz respeito ao processo de transição capilar e a interação gerada por este 

processo nas mídias digitais, podemos fazer uma aproximação do conceito de reconhecimento 

indicado por Fanon com a interação que existe nesse ambiente. E na troca de informações e 

experiências vivenciadas por quem passou pela transição capilar, diferentes crespas e cacheadas 

passam a se reconhecerem entre si chegando ao ponto de servirem de inspiração umas às outras 

nessa experiência. 

Mesmo que na conjuntura apontada por Fanon a figura do outro possa ser compreendida 

como aquele que seria o total oposto de um determinado indivíduo (no caso, a branquitude), 

dentro dessa investigação podemos entender que o conceito de reconhecimento proposto pelo 

autor também pode ser aplicado no contexto de interação social pela via digital. Uma vez que a 

partir dessa interação diferentes indivíduos passam a se identificar uns com os outros diante das 

vivências experienciadas antes, durante e após o processo de transição capilar, gerando dessa 

forma noções de reconhecimento entre si mesmos.  

Além disso, Fanon, ao descrever sua interpretação sobre a população negra antilhana, 

discorre também sobre os conflitos raciais onde há a presença de uma estrutura que impõe a 

negação do negro com si próprio e com seus iguais. Um caminho apontado pelo autor, como 

bem menciona Gomes (2006), está baseado na tomada de consciência do negro da possibilidade 

de existir e não mais precisar absorver os padrões vinculados à branquitude para ter 

visibilidade.  

Essa percepção de Fanon também pode ser aproximada ao processo de transição capilar 

por conta da possibilidade que esse mecanismo possui de justamente ser um instrumento de 

tomada de consciência da própria identidade, como também de uma certa “desaproximação” do 

padrão branco hegemônico onde somente o cabelo liso é valorizado e digno de beleza.  

A partir do momento em que a transição capilar possibilita a valorização do cabelo 

crespo e cacheado natural e ocorre o distanciamento de um padrão de beleza preestabelecido, 

podemos afirmar que ela se encaixa com a visão de Fanon no sentido em que se caracteriza 



50 
 

como um fenômeno que, de certa forma, tem um sentido de ruptura da negação dos traços 

naturais negros. 

O conceito de reconhecimento possui aproximações com o fenômeno da transição 

capilar e das implicações geradas por esse processo na sobre as pessoas que optam passar por 

ele. Outras percepções sobre o conceito de reconhecimento também nos auxiliam a entender a 

transição capilar como mecanismo de rompimento de um panorama racista e de invisibilização 

da população negra. 

Nesse sentido, podemos mencionar a concepção de Nancy Fraser (2006) com relação ao 

cenário de lutas por reconhecimento, descritas pela autora como algo de forte presença dentro 

dos conflitos políticos nas últimas décadas. A partir das reivindicações voltadas ao 

reconhecimento da diferença, a autora destaca que este último se caracteriza como ponto de 

partida para a mobilização de grupos organizados que objetivam levar adiante as bandeiras 

relacionadas às questões de gênero, de raça, entre outras demandas. 

Fraser enfatiza que em um cenário de injustiças dentro do âmbito cultural numa 

sociedade, há um estabelecimento de padrões sociais que a autora divide em três segmentos: 

representação, interpretação e comunicação. Dentre os exemplos que Fraser menciona sobre 

como essa injustiça se apresenta, inclui as variadas formas de dominação cultural, a 

invisibilidade (falta de representatividade) e o desrespeito relacionado a formas de 

representação estereotipadas ou desqualificadoras.  

Uma das soluções apontadas por Fraser para mudar esse paradigma está relacionado 

com a busca por mudanças no plano cultural ou simbólico que objetivem a valorização das 

identidades desrespeitadas e promovendo o reconhecimento positivo da diversidade cultural. 

Como bem aborda Mattos (2004), Fraser faz um direcionamento voltado às lutas contra as 

injustiças sociais que estão vinculadas à busca por soluções que objetivem destruir os padrões 

comportamentais tidos como consensos solidificados e transpassados por preconceitos.  

 Essa concepção de Fraser pode ser bem observada no destaque a seguir: 

Um aspecto central do racismo é o eurocentrismo: a construção autorizada de normas 

que privilegiam os traços associados com o “ser branco”. Em sua companhia está o 

racismo cultural: a desqualificação generalizada das coisas codificadas como 

“negras”, “pardas” e “amarelas”, paradigmaticamente – mas não só – as pessoas de 

cor. Esta depreciação se expressa numa variedade de danos sofridos pelas pessoas de 

cor, incluindo representações estereotipadas e humilhantes na mídia, como 

criminosos, brutais, primitivos, estúpidos etc; violência, assédio e difamação em todas 

as esferas da vida cotidiana; sujeição às normas eurocêntricas que fazem com que as 

pessoas de cor pareçam inferiores ou desviantes e que contribuem para mantê-las em 

desvantagem mesmo na ausência de qualquer intenção de discriminar; (FRASER, 

2006, pág.235-236) 



51 
 

Ou seja, fica nítido que para Fraser (2006) a luta por reconhecimento está inclinada a 

um caráter intrinsicamente ligado ao conceito de justiça. Algo que Mattos (2004) menciona 

fazer parte de um padrão universal de justiça que tenha aceitação geral a partir da ideia de que o 

ser humano tem valor igual. Mattos enfatiza que a posição de Fraser sobre a negação do 

reconhecimento está baseada muito mais nas práticas de discriminação institucionalizadas 

socialmente do que em detrimento as situações de depreciação que os indivíduos sofrem.  

Uma percepção próxima a esta também pode ser encontrada nas ideias de Axel Honneth 

ao situar seu entendimento de que a luta por reconhecimento está vinculada a questão de 

justiça, embora possua algumas divergências com Fraser. Como aponta Mattos (2004), 

Honneth enxerga o conceito de reconhecimento como uma categoria central da Sociologia e 

Psicologia Moral de George Mead ligado uma noção de auto-realização individual e não se 

restringindo apenas a uma questão de justiça.  

O pensamento de Honneth é fortemente influenciado pela noção hegeliana de “luta por 

reconhecimento” onde há a presença da concepção de intersubjetividade nas relações do sujeito 

de si pautada na dependência de três formas de reconhecimento: amor, direito e estima. Essas 

formas também situam formas de desrespeito que, segundo Sobottka (2016), podem se 

apresentar como injúria moral e como injustiça, originando variados conflitos sociais. Algo que 

conceitua a percepção de Honneth sobre o que seria a luta por reconhecimento.  A fonte 

hegeliana ligada ao pensamento de Honneth é bem mencionada por Souza (2000) ao tratar 

como o conceito de reconhecimento ligado a intersubjetividade é compreendido nesta linha de 

raciocínio: 

Nesse sentido, o sujeito deve ser visto como alguém que, precisamente através da 

aceitação por parte de outros sujeitos de suas capacidades e qualidades, sente-se 

reconhecido e consequentemente em comunhão com estes, possibilitando sua 

disposição de também reconhecer o outro em sua originalidade e singularidade. O 

argumento hegeliano é construído de tal modo que a dinâmica do reconhecimento 

mútuo segue um desenvolvimento espiral onde, a cada nova forma de reconhecimento 

social, o indivíduo aprende a conhecer e realizar novas dimensões de sua própria 

identidade. (SOUZA, 2000, pág.135) 

Souza (2000) discorre que diante dos fundamentos hegelianos sobre reconhecimento, o 

pensamento de Honneth é desenvolvido a partir da dinâmica de uma luta por reconhecimento 

que é originada pela busca por mudança social. Souza (2000) também ressalta que, para 

Honneth , seriam as motivações morais das lutas de grupos sociais que ao se constituírem como 

núcleos coletivos, permitiriam uma progressiva institucionalização e aceitação cultural das 

mais variadas dimensões do reconhecimento recíproco.  

Ou seja, a ideia de Honneth (2015) está fundamentada numa teoria crítica social onde as 

mudanças sociais são fenômenos que podem ser descritas a partir de critérios normativos onde 



52 
 

se fundamenta essa ideia de reconhecimento recíproco. Mattos (2004) também menciona que 

Honneth, a partir desses critérios normativos, descreve uma concepção de boa vida. Isso, 

segundo o autor, é o que está por detrás das lutas por reconhecimento.  

Neves (2005) também discorre sobre a conceituação de reconhecimento em Honneth 

apontando que o autor entende o reconhecimento não somente como um fundamento ético do 

ser humano. Também é uma base de compreensão de várias lutas sociais da atualidade ou do 

passado, conforme já expusemos, que são fatos fundamentais na ampliação da equidade no 

mundo contemporâneo. Segundo Neves (2005), para Honneth o reconhecimento pode vir a ser 

uma base para que os indivíduos tenham a possibilidade de construir o que o autor chama de 

“identidades intactas” fundamentadas no acesso igualitário a direitos e à estima social, 

tornando-se, assim, base para uma justiça social em expansão.  

Ainda que Honneth e Fraser concordem que a dimensão de justiça se caracteriza como 

uma das bases fundamentais das lutas por reconhecimento, a autora busca fazer uma 

abordagem ligada à necessidade de discussão das demandas distribuição junto à temática do 

reconhecimento.  

Neves (2005) aponta que Fraser compreende que as questões de raça e gênero 

apresentam semelhanças entre si. No caso, a autora explora que os eixos da injustiça que 

permeiam as relações de raça e gênero têm fundamentos simultâneos que se originam de 

aspectos culturais e socioeconômicos.  

Mattos (2004) também menciona o pensamento de Fraser ao discorrer sobre como se 

constrói a sua teoria social demonstrando que as injustiças de status estão fortemente 

vinculados com a estrutura moderna do capitalismo, não desaparecendo na transição da 

sociedade tradicional para a sociedade moderna. O que ocorre é apenas uma adaptação de 

padrões que fundamentam o status social. 

Por essa razão, Fraser (2006) faz uma diferenciação entre as lutas por reconhecimento e 

as lutas por redistribuição. Enquanto a primeira reduzir as injustiças de um determinado grupo 

promovendo sua valorização, como visto anteriormente, o que resulta numa promoção da 

diferença perante a padrões sociais previamente estabelecidos, a segunda parte da premissa da 

busca por soluções que objetivam erradicar a diferença econômica que determinados grupos 

sofrem.  

Ou seja, enquanto as demandas por reconhecimento promovem a diferença, as 

demandas por redistribuição objetivam a busca por igualdade, pela não diferenciação. Nesse 

sentido, Fraser (2006) desenvolve o argumento sobre como as demandas de reconhecimento e 

de redistribuição estão presentes nas relações de raça e gênero, mesmo que a princípio os dois 



53 
 

termos se baseiam em objetivos opostos. A autora então chama esse panorama de dilema da 

redistribuição-reconhecimento, já que as relações de raça e gênero estão marcadas tanto pelas 

injustiças culturais como também pelas injustiças econômicas.  

Dessa forma, a autora argumenta que os indivíduos que estão inseridos dentro desse 

contexto fazem parte do que chama de coletividades “bivalentes”. O termo é assim chamado 

por Fraser pelo fato de que os problemas relacionados às questões de gênero e as raciais 

necessitam de resoluções tanto no âmbito redistributivo como também dentro das demandas por 

reconhecimento.  

Mas como o conceito de reconhecimento tanto na perspectiva de Honneth como na 

perspectiva de Fraser pode ser aproximado do processo de transição capilar? Podemos 

identificar alguns elementos que envolvem a transição capilar com possíveis estratégias da luta 

por reconhecimento, mesmo que as pessoas que passam pelo processo não necessariamente 

assim identifiquem inicialmente sua experiência.  

Semelhante às percepções de Fraser sobre as questões de raça e gênero incluírem tanto 

demandas por reconhecimento quanto por redistribuição, podemos retomar as menções feitas 

de Gonzalez (2020) e Sousa (1983) sobre a desvalorização da mulher negra no Brasil no âmbito 

de sua aparência que também impacta na sua vida no mercado de trabalho, por exemplo. Pode-

se perceber a presença de duas formas de injustiça tanto na questão da falta de reconhecimento, 

como também no contexto econômico.  

A mulher negra é desrespeitada pela vinculação negativa dada aos seus traços físicos, 

como o cabelo, como também em muitas situações nas quais sofre por conta da propagação de 

estereótipos preconceituosos sobre sua imagem. Esse preconceito interfere também no mundo 

do trabalho, como bem mencionado por Gonzalez, mulheres negras ocupam baixos postos de 

trabalho, tem remuneração menor que mulheres brancas ou mesmo são preteridas em seleções 

de emprego, assim como a utilização de expressões como “boa aparência” em anúncios de 

emprego nitidamente excluíam a mulher negra, como visto anteriormente. Fica nítido, dessa 

forma, como as demandas por reconhecimento e por redistribuição são presentes nesse caso.  

Quando pensamos no fenômeno da transição capilar e entendemos que esse processo 

pode servir de mecanismo de reconhecimento da própria identidade e de propagação de uma 

visibilidade positiva para mulheres negras, reforçando o orgulho de ostentar seus cabelos 

naturalmente crespos e cacheados, identificamos assim uma proximidade desse fenômeno com 

o entendimento de Fraser. 

Isso se explica pelo fato de que a ampla disseminação de informações e discussões que 

a transição capilar gera, cria um ambiente onde há a possibilidade de um despertar para as 



54 
 

demandas por reconhecimento. Da mesma forma, a maior visibilidade que crespas e cacheadas 

passaram a obter por conta do grande interesse pela transição capilar, gerou também maior 

interesse do mercado de cosméticos para esse público que historicamente tinha pouca 

visibilidade, como vamos abordar posteriormente. A luta por reconhecimento se vincula com as 

críticas sobre a pouca representatividade que crespas e cacheadas tiveram nos mais variados 

contextos sociais. 

Já sobre as demandas por redistribuição, há poucas associações que podemos fazer junto 

ao processo de transição capilar. Podemos identificar, por exemplo, a presença massiva de 

mulheres negras que a partir da visibilidade que obtiveram falando sobre a transição na 

internet, se tornaram influenciadoras digitais e produtoras de conteúdo nas redes sociais de 

forma profissional.  

Isso acarretou numa melhoria significativa para elas no âmbito do trabalho, embora 

deixemos claro que esse cenário é representativamente muito pequeno para justificar uma 

mudança estrutural de caráter econômico para mulheres negras no Brasil.  

No que diz respeito à perspectiva de Honneth, podemos compreender que a transição 

capilar apresenta elementos que a aproxima da dinâmica das lutas por reconhecimento 

conceituada pelo autor, já que, como afirma Mattos (2004), Honneth compreende que toda luta 

por reconhecimento parte do pressuposto de uma dialética do geral e do particular, ou como 

bem explica a autora: “Afinal, é sempre uma particularidade relativa, uma “diferença” que não 

gozava de proteção legal anteriormente que passa a pretender tal status.” (MATTOS, 2004, 

pág.160) 

Podemos entender, nesse sentido, que a transição capilar pode se apresentar como um 

fenômeno que parte do interesse particular do indivíduo em retornar ao uso do cabelo natural e 

que pode resultar na criação de um ambiente de reconhecimento e boa estima daqueles que 

passam pelo processo. A visibilidade maior que a transição capilar proporciona às mulheres 

crespas e cacheadas pode vir a viabilizar uma maior conscientização da necessidade de 

reconhecimento mais amplo, demandado historicamente por diversas iniciativas de movimentos 

sociais. 

2.2   A transição capilar em diálogo com o conceito e empoderamento e 

interseccionalidade 

Um outro conceito que recorrentemente tem sido citado por quem passa pela transição 

capilar, como será mencionado posteriormente na análise dos dados, se refere ao termo 

empoderamento. Cabe enfatizar que o termo empoderamento possui variadas definições sob o 

ponto de vista teórico.  



55 
 

Dessa forma, para evitar uma possível compreensão inadequada do termo, é relevante 

mencionar alguns dos sentidos ligados ao conceito de empoderamento e como este pode ser 

vinculado ao processo de transição capilar. 

Segundo Batliwala (1994) (apud Sardenberg, 2009), a conceituação de empoderamento 

está vinculada a uma variedade de iniciativas pautadas pela assertividade individual, por 

mobilizações coletivas e pelo uso da resistência no questionamento aos pilares das relações de 

poder. A autora condiciona o empoderamento à capacidade de reivindicação dentro de uma 

estrutura opressora a determinados grupos sociais, como bem descreve a seguir:  

No caso de indivíduos e grupos cujo acesso aos recursos e poder são determinados por 

classe, casta, etnicidade e gênero, o empoderamento começa quando eles não apenas 

reconhecem as forças sistêmicas que os oprimem, como também atuam no sentido de 

mudar as relações de poder existentes. Portanto, o empoderamento é um processo 

dirigido para a transformação da natureza e direção das forças sistêmicas que 

marginalizam as mulheres e outros setores excluídos em determinados contextos” 

(BATLIWA, 1994, p. 130). (Apud Sardenberg, pág. 6, 2009) 

Sardenberg (2009) reforça a ideia de Batliwa (1994) ao mencionar o movimento 

feminista no qual o termo empoderamento, faz parte de uma construção em busca de uma 

autonomia, autodeterminação perante uma estrutura onde a desigualdade e a violência de 

gênero é presente. Sadenberg também argumenta que para as feministas o processo de 

empoderamento se constitui como um meio e como um fim na busca pela libertação das 

mulheres. 

Ainda dentro desse contexto, Batliwala (1994) (apud Sardenberg, 2009) aponta que a 

partir do momento em que acontece o questionamento por parte das mulheres sobre a estrutura 

que as oprime, também necessitam identificar a persistência da ideologia legitimadora do 

domínio masculino e como isso faz perdurar a opressão de gênero.  

Para isso, a autora aponta que primeiramente é necessário que ocorra uma espécie de 

conscientização de sua realidade, pois isso se caracteriza como pilar fundamental na busca pelo 

empoderamento, já que o afloramento da necessidade de transformar o meio em que se vive 

não é despertado de forma natural, espontaneamente dentro de um contexto de subordinação.  

No caso, a autora aponta que o empoderamento não é um processo que somente surge 

de dentro do indivíduo. Ele se manifesta por meio de condições e fatores externos onde ocorra 

a adesão, o convencimento de mulheres dos seus direitos à igualdade, dignidade e justiça. O 

empoderamento surge a partir das lutas coletivas que demandam o fim das opressões que 

determinados grupos sociais por muito tempo estiveram sujeitos.  

Barqueiro (2012) discorre que a noção sobre empoderamento a partir dos anos 1970 é 

influenciado por movimentos de autoajuda, na década seguinte pela psicologia comunitária e 



56 
 

posteriormente, nos anos 1990, teve a contribuição de movimentos sociais que objetivavam o 

direito a cidadania nos mais variados âmbitos que este conceito se apresenta (educação, justiça, 

saúde, etc.) 

 Outra maneira de se pensar a ideia de empoderamento se caracteriza pela noção de 

poder, na capacidade de possuir poder para fazer escolhas, algo que é descrito por Kabeer 

(1999). Na percepção da autora, a capacidade de um indivíduo fazer escolhas está vinculada 

com a condição de desempoderamento vivenciada por ele e que é reflexo dos processos nos 

quais esse indivíduo teve sua capacidade de escolha limitada.  

Nesse sentido, Kabeer (1999) afirma que o que leva a um indivíduo a obter uma noção 

de empoderamento sobre si mesmo envolve principalmente a construção de um processo de 

mudança. Segundo a autora, em contextos na qual indivíduos que nunca tiveram sua 

capacidade de escolha limitada ou questionada,  poderiam ser denominados como detentores de 

poder. Na visão da autora, neste cenário, os indivíduos não possuem poder de fato pois não 

passaram por experiências de desempoderamento. 

Ou seja, o empoderamento só ocorre se um determinado indivíduo que anteriormente 

passou por algum processo negação, deslegitimação etc. de sua liberdade de escolha ou de sua 

existência, por exemplo, desenvolve capacidade de quebrar com paradigmas negativos e passa 

a assumir uma postura afirmação. Dentro da perspectiva de Kabeer, se tomarmos como 

exemplo o processo de transição capilar como um mecanismo de empoderamento podemos 

verificar algumas aproximações com o argumento da autora.  

Por exemplo, uma pessoa que possui os cabelos naturalmente lisos muito dificilmente 

terá questionamentos sobre o formato de seu cabelo ou mesmo vinculação com aspectos 

negativos sobre a sua estrutura capilar, diferentemente do que ocorre historicamente com o 

cabelo crespo e cacheado.  

No sentido de “poder” que Kabber compreende como parte do processo de construção 

do empoderamento, podemos afirmar que uma pessoa que possui os cabelos lisos detém 

naturalmente uma espécie de “poder” por conta das condições estruturais construídas num 

imaginário social em que suas respectivas imagens são exemplo de um padrão estabelecido. O 

cabelo liso raramente foi e é atualmente vinculado a aspectos negativos, não passa ou passou 

por situações em que sua existência é questionada pelo fato de que seu aspecto jamais foi 

desvalorizado. Portanto, pessoas de cabelos lisos muito dificilmente passaram por episódios 

onde houve algum processo de desempoderamento sobre si mesmas. 

Diferentemente do que ocorre com crespas e cacheadas que, como visto anteriormente, 

historicamente tiveram suas capacidades de escolha negadas sendo obrigadas a muitas vezes 



57 
 

ceder a um padrão de beleza e cuidado com os fios baseada na construção social de que seus 

cabelos naturais eram “feios” e/ou “desarrumados”.  

Nesse sentido, a transição capilar se apresenta como uma possibilidade de quebra desse 

processo de desempoderamento onde há um aumento da estima do indivíduo perante uma 

estrutura que sempre o oprimiu por conta de seus traços naturais. Não é à toa, que a palavra 

empoderamento aparece de forma frequente entre mulheres que optam passar pela transição 

capilar.  

Essa experiência é vivenciada como uma espécie de despertar tanto no que se refere ao 

seu reconhecimento, como visto anteriormente, como também se aproxima da noção de 

empoderamento que elas constroem de mudança sobre si mesmas, por exemplo, na capacidade 

de escolher abandonar químicas e processos não-químicos que alisam os fios e retomar o 

cabelo natural com um olhar diferenciado do que possuíam anteriormente.  

A partir desse exemplo, podemos mencionar outra dimensão sobre o conceito de 

empoderamento: a ideia de empoderamento individual. Essa percepção, segundo Barqueiro 

(2012), está baseada num nível psicológico de análise, sendo explicada pela habilidade que 

pessoas podem adquirir ao ganharem conhecimento e controle em cima de forças pessoais, 

objetivando assim melhorias em suas respectivas vidas. O aumento da capacidade de as pessoas 

se tornarem influentes e decisivas em situações determinantes em suas vivências.  

Se por um lado um dos sentidos atribuídos ao termo empoderamento parte do 

pressuposto de que este se caracteriza como um movimento de fora para dentro, a partir do 

engajamento coletivo objetivando a transformação das estruturas que invisibilizam e oprimem 

determinados grupos, o empoderamento individual se caracteriza por um certo movimento 

oposto. Nesse caso, o empoderamento é um processo que surge de dentro para fora do 

indivíduo onde este constrói sua capacidade de exercer escolhas de forma autônoma.  

Kabeer (1999) condiciona a noção de empoderamento individual e o exercício da 

capacidade de fazer escolhas em três condições que se relacionam entre si: primeiramente, a 

presença de recursos ou pré-condições que possam proporcionar minimamente a necessidade 

do indivíduo se empoderar; a agência ou o processo no qual a construção desse empoderamento 

é exercida; as conquistas ou resultados obtidos após essa construção.  

Na mesma linha, Barqueiro (2012) retoma o panorama freireano sobre empoderamento 

individual onde este é compreendido como uma espécie de autoemancipação e, concordando 

com a visão de Kabeer, fazendo parte de uma dimensão psicossocial. Todavia, a perspectiva 

freireana vê de forma crítica esse aspecto do empoderamento, argumentando que a visão 

individualista esvaziaria o sentido original do termo. Freire e Shor (1986) (apud Barqueiro, 



58 
 

2012) afirmam que esta visão pode ser encontrada nas relações sociais promovidas nos Estados 

Unidos onde é desenvolvida uma cultura de progresso pessoal baseada numa espécie de 

meritocracia, onde somente através do esforço pessoal é que o indivíduo adquire 

empoderamento. 

O foco nesse cenário está baseado no aumento do poder individual, onde segundo 

Barqueiro o empoderamento é dimensionado pela noção de autoestima, autoafirmação e de 

confiança das pessoas. (Barqueiro, pág.177, 2012) Outros pontos levantados pela autora se 

referem à presença de estratégias ligadas a questões de autoajuda e autoaperfeiçoamento do 

indivíduo.  

Horochoski e Meirelles (2007) também fazem menção ao empoderamento individual 

onde, primeiramente, procuram discorrer sobre a problemática que envolve o conceito e seus 

sentidos. Os autores, tratam o empoderamento tanto como uma espécie de atributo que o 

indivíduo possui como também resultado da capacidade de mobilização em processos políticos 

e sociais. As várias dimensões sobre o conceito de empoderamento são apontadas na seguinte 

passagem dos autores: 

Empoderamento é uma variável multidimensional, de escopo variável – indo desde os 

indivíduos até a esfera global. Não pode, portanto, ser generalizada, como algo que se 

tem ou não de forma absoluta. Entre esses dois extremos há uma miríade de 

possibilidades, enfim, de graus de empoderamento, na medida em que o mesmo pode 

ser dito para categorias que lhe são correlatas, como autonomia e emancipação – 

nunca se é totalmente autônomo ou emancipado (tampouco empoderado), pois todos 

os que vivem numa sociedade defrontam-se com coerções maiores ou menores. 

(Horochovski; Meirelles, 2007, pág.494)  

Diante dessa concepção de empoderamento, Horochoski e Meirelles deixam nítida a 

complexidade que o conceito possui demonstrando que o fato de um indivíduo ou determinado 

grupo se sentir ou não empoderado não acontece de forma taxativa, ou de forma única e 

exclusiva.  

A ideia de empoderamento individual referenciada pelos autores é ligada com as 

contribuições de Spreitzer (1995) (apud Horochovski e Meirelles, 2007) onde esta forma de 

percepção sobre empoderamento, também chamada de empoderamento intrapessoal, ocorre a 

partir do momento em que os indivíduos se autopercebem ou essencialmente possuem os 

recursos que possibilitam sua influência e controle nos processos e cursos de ação que lhes aos 

quais são afetados.  

Spreitzer enfatiza que muito embora fatores psicológicos, como a autoestima por 

exemplo, se caracterizam como determinantes neste tipo empoderamento, ele se apresenta de 

forma relacional. Ou seja, é resultante da percepção que os indivíduos constroem sobre si 

mesmos e em suas interações com outras pessoas e ambientes.  



59 
 

Segundo Horochovski e Meirelles (2007), a existência do empoderamento individual ou 

intrapessoal só ocorrerá se as pessoas tiverem um sentimento de competência sobre 

determinada circunstância e onde sua presença possui relevância, além de um ambiente onde 

essas pessoas possam obter oportunidades e recursos para agir com veemência contra possíveis 

constrangimentos e limitações.  

Esse ponto abordado pelos autores se faz bastante pertinente quando pensamos o 

fenômeno da transição capilar e a emergência de páginas na internet dedicados a essa temática. 

Como já citado, a palavra empoderamento é frequentemente citada por pessoas que optaram 

passar pela transição capilar. Em grande parte dos relatos, a mudança ocorrida é descrita como 

algo libertador do ponto de vista psicológico e não somente resumida a uma questão estética. 

Essa mesma menção é presente nas falas de influenciadoras digitais que tem a transição capilar 

como uma de suas temáticas principais na internet, como será visto posteriormente.  

A influência gerada pela divulgação da transição capilar no meio digital apresenta 

algumas aproximações com a percepção que Horochovski e Meirelles discorrem sobre o 

empoderamento interpessoal, pois podemos observar a presença a partir de falas de 

influenciadoras digitais do sentimento de pertencimento, de estima que a interação gerada neste 

ambiente proporciona.  

A internet acaba tornando-se um recurso onde indivíduos podem compartilhar suas 

experiências sobre o que passaram antes e depois da transição capilar, como também propicia a 

oportunidade de geração de conteúdos que possibilitam o compartilhamento de informações 

que servem de inspiração ou referência a aqueles que se identificam com os elementos que 

envolvem a transição capilar.  

Diante desse panorama, podemos aproximar o apontamento de Horochovski e Meirelles 

(2007) sobre a noção de poderes identitários com a transição capilar. Já que esse termo está 

relacionado a justamente aos recursos que são responsáveis pela ampliação da autoestima de 

determinados indivíduos. Também faz parte dessa concepção as noções de autoconfiança, de 

proatividade, sentimento de pertencimento, entre outros sentidos.  

No caso da emergência da transição capilar nas redes sociais, influenciadoras digitais se 

caracterizam como agentes que possuem a capacidade de despertar o interesse e a crença 

perante o público que as acompanham de que são capazes de passar pelo processo, gerando 

assim justamente esse sentimento de pertencimento, de identificação.  

A proximidade do conceito de empoderamento com a transição capilar pode ser, dessa 

forma, compreendida tanto por meio da ideia de empoderamento individual, como também tem 

raízes nos sentidos relacionados a ideia de mobilização coletiva que o conceito também possui. 



60 
 

Retomando o histórico de desvalorização de crespas e cacheadas ao longo do tempo na 

realidade brasileira, podemos afirmar que a interação gerada pela transição capilar na internet 

possui sim aspectos relacionados à noção de empoderamento via engajamento coletivo, já que, 

há o surgimento da necessidade de ampliação da visibilidade de crespas e cacheadas num 

ambiente onde o cabelo liso ou alisado anteriormente predominava.  

Crespas e cacheadas tiveram sua existência negada sob várias formas e quando tinham 

alguma visibilidade, eram relegadas a adjetivos negativos e depreciativos. Como afirma Costa 

(2012), não é necessário que a prática de discriminação seja aberta e explicita para que seja 

demonstrado a presença do preconceito estrutural. Costa aponta que dentro do movimento 

feminista, o empoderamento compreende a alteração radical das estruturas e processos que 

promovem a desigualdade e violência de gênero.  

E, nesse sentido, mulheres podem se tornar empoderadas pela via das decisões coletivas 

e através de mudanças individuais. A articulação dessas duas dimensões (coletivistas e 

individualizantes) possui aproximações com a ideia propagada por vertentes do feminismo 

radical, como mencionam Peters e Hamilin (2018), de que “o pessoal é político”. Ou seja, as 

demandas emancipatórias da luta feminista coexistem tanto no âmbito coletivo, dentro da 

esfera institucional, assim como em domínios privados da vida, atravessando o conjunto da 

sociedade.  

No caso das relações raciais, esse mesmo panorama também pode ser encontrado. 

Barqueiro (2012) e Costa (2012) retomam a presença das demandas por empoderamento dentro 

dos movimentos por direitos civis nos Estados Unidos nos anos 1970 voltadas a promoção do 

poder negro sendo o movimento Black Power um dos maiores símbolos deste momento. 

Crespas e cacheadas podem se empoderar dentro de uma perspectiva organizada 

coletivamente usando a internet como recurso na disseminação de informações sobre o 

processo de transição capilar, assim como influenciadoras digitais de forma individual e com 

pouca proximidade com demandas coletivas, também podem ter capacidade de promover 

mudanças a partir do alcance que seus discursos e da repercussão de suas experiências. 

Como apontam Horochovski e Meirelles (2007), o processo de empoderamento resulta 

da interação de ideias que indivíduos passam a trocar, já que na visão dos autores, sujeitos e 

grupos desempoderados muito dificilmente se empoderam de forma espontânea uma vez que se 

faz necessário a presença de fatores externos que são essenciais na construção do 

empoderamento. Todavia, os autores deixam claro que o empoderamento não é um processo 

que ocorre de cima para baixo, onde os sujeitos não são ouvidos ou não atingem seus objetivos. 

O empoderamento, dentro de todos os sentidos atribuídos a este, seria dependente dos sujeitos.  



61 
 

  A ideia de empoderamento baseado na mediação de ideias e na busca pela não 

imposição ou determinação de ações também ronda o processo de transição capilar. 

Influenciadoras digitais possuem justamente esse papel de mediação dos inúmeros propósitos 

que a transição capilar possui, assim como em seus relatos não necessariamente determinam 

taxativamente o que o público que as acompanha deve fazer durante o processo de transição, ou 

mesmo se deve passar por ele. Esse é um dos aspectos que será demonstrado posteriormente no 

decorrer dessa investigação. 

Um outro termo que muito dialoga com o objeto desta investigação se refere ao 

conceito de interseccionalidade. Autoras como Davis (2016), Carneiro (2011), Hooks (2019), 

Gonzalez (2020), entre outras enfatizam a importância de os estudos sobre raça estarem 

conectados com as demandas relacionadas ao gênero e à classe. Em relação à transição capilar, 

o tema da interseccionalidade se faz presente pelo fato desse processo apresentar implicações 

não somente dentro do aspecto racial, como também nas relações de gênero.  

Muitos dos relatos de pessoas que passaram pela transição capilar correlacionam 

algumas dificuldades encontradas durante o processo com aspectos ligados à identidade de 

gênero, muito por conta do ato de se cortar os cabelos. Dessa forma, é relevante mencionarmos 

as formulações que estão ligadas a esse conceito. 

Segundo Hirata (2013), a interseccionalidade se apresenta como uma “problemática” 

que foi amplamente discutida em países anglo-saxônicos com contribuições advindas do 

feminismo negro. Nesse sentido, Kimberlé W. Crenshaw (2012) traz apontamentos sobre a 

importância de se discutir o tema da interseccionalidade por conta da inclusão dos debates 

sobre questões raciais nos debates sobre questões de gênero e vice e versa.  

Crenshaw (2012) afirma que o conceito de interseccionalidade pretende unificar 

diversas instituições e eventos e entre as questões de gênero e raça dentro dos discursos a 

respeito dos direitos humanos. Segundo a autora, um dos grandes desafios da abordagem que o 

tema da interseccionalidade carrega, de tratar diferenças dentro da diferença. Crewnshaw 

(1994) também aponta que a interseccionalidade se caracteriza como mecanismo de articulação 

política diante das questões relacionadas às opressões de gênero e raça sem que essas opressões 

sejam hierarquizadas. Essa noção também é respaldada por Hirata (2013) por entender o papel 

que a interseccionalidade possui no combate de opressões múltiplas e imbricadas.  

Na perspectiva dessa investigação, o tema da interseccionalidade se apresenta pela 

ligação que o processo de transição capilar possui com as questões de raça e gênero onde a 

relação do comprimento dos cabelos e dos cuidados com os fios estão conectados com a 

construção social de gênero e de identidade, como já mencionado. As raízes da ligação de 



62 
 

gênero e raça no contexto da transição capilar se baseiam nas formas como o corpo é 

compreendido, algo que é mencionado por Gomes (2002), pela perspectiva biológica e 

simbólica na cultura e na história. Ou seja, a autora menciona que a ideia de corpo possui 

caráter natural como também simbólico, algo bem discorrido na seguinte passagem:  

 As diferentes crenças e sentimentos, que constituem o fundamento da vida social, são 

aplicadas ao corpo.  Temos, então, no corpo, a junção e a sobreposição do mundo das 

representações ao da natureza e da materialidade. Ambos coexistem de maneira 

simultânea e separada. Por isso, não podemos apagar do corpo os comportamentos e 

motivações orgânicas que se fazem presentes em todos os seres humanos, em qualquer 

tempo e lugar. A fome, o sono, a fadiga  do corpo, o sexo são motivações biológicas 

às quais a cultura atribui uma significação especial e diferente. (GOMES, 2002, 

pág.41) 

Ainda nesse sentido, Gomes (2002) aborda sobre como as modificações que o corpo 

sofre ao decorrer dos tempos o submete a um processo de humanização e desumanização, no 

qual a experiência corporal sempre é alterada pela cultura diante de padrões estabelecidos por 

ela e com relação direta à busca de afirmação de uma identidade ligada a um determinado 

grupo.  

Dentro da abordagem de Gomes, podemos compreender que modificações corporais 

influenciadas culturalmente, como a manipulação dos cabelos, podem estar ligadas a questões 

relacionadas à ideia de construção social de gênero, por exemplo. Os tipos de cuidados com os 

cabelos, em alguns casos, possuem significados conectados com fases da vida. 

Sobre isso, Gomes (2002) menciona sobre como as relações da população negra com o 

cabelo se iniciam muito cedo. Meninas negras desde a infância têm seus cabelos submetidos a 

inúmeras práticas de manipulação dos fios que geralmente é conduzida por familiares 

próximos. 

bell hooks (2005) faz uma abordagem nesse sentido quando analisa, a partir de sua 

experiência pessoal, como o ato de cuidar dos cabelos não significava apenas uma ação 

rotineira. Também havia significados voltados para a formação de construção de uma 

identidade feminina, ou seja, determinados cuidados com os fios crespos e cacheados voltados 

para o alisamento faziam parte de uma passagem entre a infância e a adolescência, ou como a 

própria autora menciona, “estava associado somente ao rito de iniciação de minha condição de 

mulher.” (hooks, 2005) Segundo hooks, esse fato fazia parte de momento de transição em sua 

vida. 

Como a autora menciona, práticas de alisamento feitas com pente quente não lhe 

parecia naquele momento da vida uma tentativa de assimilação de um padrão de beleza branco, 

mas sim um momento de acolhimento e interação social, já que, as mulheres da sua 



63 
 

convivência próxima costumavam se reunir para cuidarem dos cabelos umas das outras uma 

vez que elas não frequentavam salões de beleza.  

Ou seja, hooks (2005) descreve suas primeiras experiências com o alisamento dos 

cabelos como um momento de trocas com mulheres mais velhas, se percebendo assim como 

uma pessoa mais madura. Com o surgimento e ampla disseminação de novas técnicas de 

alisamento, a autora menciona que esses momentos de interação foram se perdendo e o 

alisamento dos cabelos começou a ser percebido por ela com um viés mais crítico. 

 Num cenário parecido, Angela Gilliam e Onik’A Gilliam (1995) mencionam a 

substituição do pente quente pelos produtos químicos alisadores, amplamente disponibilizados, 

que acabaram provocando um considerável aumento de casos de queimaduras e ferimentos 

resultante de seu uso. As autoras enxergam a utilização desses produtos químicos de forma 

crítica, associando-os como uma forma de negação da identidade racial. 

O uso de produtos químicos durante a infância, geralmente marcada pelo processo de 

relaxamento dos fios visando à diminuição do volume do cabelo, e na adolescência por pessoas 

que passaram pela transição capilar é pouco justificado no sentido citado por hooks, sendo 

frequentemente mais justificada pela busca de um ideal de beleza e de praticidade no cuidado 

cotidiano dos fios. Porém, chama a atenção como os procedimentos voltados para o alisamento 

dos cabelos ganham maior força no período da adolescência, justamente num momento de 

transição na vida em que a manifestação por mudanças se faz mais presente. 

Os cuidados com os cabelos e a maneira como eles são enxergados socialmente também 

possuem aspectos que podem ser encontrados em questões interseccionais entre raça e gênero 

dentro do contexto da transição capilar. Como já mencionado, uma das principais etapas da 

transição capilar consiste no corte das partes do cabelo que ainda estão alisadas. Esse corte 

também chamado de corte químico ou big chop (grande corte) é frequentemente mencionado 

por pessoas que passaram pela transição capilar como uma fase de maior libertação e ao mesmo 

tempo de maior desafio, pois se por um lado a pessoa se vê finalmente livre das suas texturas 

lisas e com ele totalmente natural, por outro em muitos casos há a dificuldade em se enxergar 

com os cabelos muito curtos.  

É importante enfatizar que a vivência dentro do processo de transição capilar é variada 

de pessoa para pessoa, podendo haver a opção ou não de se cortar os cabelos ao ponto de eles 

ficarem bem curtos, como também esperar mais um pouco e permanecer com as duas texturas 

até a parte natural dos fios atingir um comprimento desejado pela pessoa para assim ocorrer o 

corte químico.  



64 
 

Mesmo assim, frequentemente a preocupação com o comprimento dos cabelos é tema 

recorrente entre o público que passou ou pretende passar pela transição capilar, já que há uma 

expressiva associação entre comprimento dos cabelos e identificação com o gênero feminino. 

Isso pode ser percebido a partir de relatos de mulheres que passaram pela transição capilar e 

declararam ter sofrido preconceitos ou comentários negativos quando fizeram o corte químico. 

A associação entre cabelo e feminilidade é um aspecto relevante dentro das discussões sobre 

gênero e os sentidos atribuídos ao que seria feminino ou masculino. 

Como afirma Butler (2017), a ideia de construção de gênero pode sugerir um certo 

determinismo de significados do gênero em diferentes corpos, “sendo esses corpos 

comprometidos como recipientes passivos de uma lei cultural inexorável.” (BUTLER, 2017, 

pág.29). Dessa forma, Butler compreende que o gênero é uma construção baseada em 

convergências entre o que chama de conjuntos específicos de relações formadas em um 

ambiente cultural e histórico convergentes. Os significados dados ao cabelo fazem parte das 

relações construídas historicamente e culturalmente de forma convergente. 

Uma aproximação disso pode ser encontrada em Gilliam e Gilliam (1995) quando 

argumentam que o cabelo se caracteriza como um aspecto do corpo onde há a apreciação de 

distinção entre homens e mulheres. Nesse sentido, a ligação entre comprimento do cabelo com 

a noção de feminilidade se caracteriza como um exemplo disso. Como afirma Gomes (2002), as 

modificações que o indivíduo pode fazer nos cabelos podem significar não apenas uma 

mudança de estado de um grupo, mas também a forma como as pessoas se enxergam e como 

são vistas pelo outro.  

No caso da transição capilar, Gomes (2006) afirma que o processo de cortar os cabelos 

alisados se caracteriza como bastante complexo e doloroso, podendo significar, em alguns 

casos, vivência da rejeição por pessoas próximas como familiares, por exemplo. 

Dentro da vinculação entre o comprimento dos cabelos e identidade de gênero, as 

críticas vivenciadas por mulheres que passaram pela transição capilar chegam ao ponto de uma 

associação do cabelo curto à falta de feminilidade levando a questionamentos até mesmo de sua 

orientação sexual, visão claramente de caráter homofóbica.  

O big chop chega também a interferir nos relacionamentos afetivos em situações na qual 

parceiros rejeitam a aparência de suas companheiras pelo fato de as acharem masculinizadas 

com os cabelos curtos.  Isso não se caracteriza como novidade, já que apelidos dados a 

mulheres de cabelos curtos de “estilo Joaozinho” há anos são mencionados de formas 

pejorativas no contexto brasileiro. 



65 
 

 hooks (2005) afirma que para a mulher negra, independentemente de como escolhe 

usar seu cabelo, ela sofre um relevante grau de opressão e exploração tanto de forma racista 

como de maneira sexista, afetando sua autoestima e sua aceitação própria. Este é um dos 

aspectos que demonstra como o processo de transição capilar dialoga com outras problemáticas 

para além da questão racial já que, como afirma Gomes (2002), o cabelo acaba se 

caracterizando como um veículo capaz de transmitir diferentes mensagens e a forma como 

essas mensagens são recebidas podem impactar profundamente as relações sociais dos 

indivíduos. Gerando assim, diferentes leituras e interpretações.  

2.3  O cabelo crespo/cacheado está na “moda”? A transição capilar na perspectiva do 

consumo e das redes sociais 

Como visto até aqui, o processo de transição capilar apresenta diversas nuances que não 

apenas se resume ao simples fato de uma pessoa parar de aderir a métodos de alisamento e 

retomar o uso do cabelo natural. A transição capilar perpassa questões de identidade, 

reconhecimento e a ressignificação da forma como o indivíduo enxerga sua aparência e de seus 

cuidados com os cabelos.  

O grande interesse gerado pela emergência da transição capilar, principalmente na 

internet, possibilitou uma maior atenção do mercado de cosméticos para o público crespo e 

cacheado que passou produzir uma maior variedade linhas e produtos voltados especificamente 

para esse público. A promoção desses produtos é bem segmentada, já que podemos encontrar 

cremes de tratamento e de pentear, shampoos, condicionadores, entre outros itens que são 

direcionados para cada tipo de cacho, durante ou após a transição capilar.  

É relevante observar esse cenário uma vez que, como mencionamos anteriormente, 

grande parte dos produtos voltados para crespas e cacheadas eram voltados para o alisamento 

dos fios ou mesmo o controle de volume do cabelo. A exemplo das propagandas da década de 

1930 de produtos como o Cabelizador7.  

Como enfatiza Gomes (2006), o ambiente que envolve a cosmetologia e a estética tem 

historicamente investido muito mais em produtos para mulheres brancas, algo que levou a uma 

espécie de generalização baseado no privilégio dado ao padrão branco e o investimento nesse 

tipo de consumidor gerou uma noção, segundo Gomes, de que produtos bons para os brancos 

também serviriam para outros grupos raciais.  

Aos poucos, esse cenário apresentou mudanças expressivas. Braga (2015) afirma que 

assistimos no atual momento processos de ressignificação e multiplicação de discursos e 

                                                 
7 Ver cap I Braga, 2015 



66 
 

práticas oferecidos a discursos anteriormente estabelecidos e passamos a um ambiente onde a 

população negra deixa, de certa forma, de estar presa a uma identidade branca e busca uma 

afirmação própria. Braga (2015) defende a percepção de que esse cenário é baseado numa 

beleza multiplicada pela pós-modernidade onde a mídia, o consumo, a globalização, o mercado, 

entre outros, assumem um papel fundamental na disseminação de uma multiplicidade de 

padrões de beleza. 

Nesse sentido, no contexto brasileiro podemos verificar maior visibilidade de crespas e 

cacheadas no mercado de cosméticos desde meados dos anos 1980 e 1990 onde a segmentação 

de produtos foi ganhando maior força. Ângela Figueiredo (2002) faz alguns apontamentos 

sobre isso quando indica que até algumas décadas atrás, o Brasil não apresentava mercados 

segmentados etnicamente de forma robusta tanto no que se refere a venda quanto ao consumo 

de produtos, denominados pelas empresas de cosméticos e pela mídia como étnicos vinculados 

à manipulação dos cabelos. A autora aponta que o crescimento desses produtos voltados para o 

público negro coincidiu com o lançamento de iniciativas como a Revista Raça, voltadas para a 

promoção da cultura afro-brasileira em meados dos anos 1990, onde o público consumidor 

negro pode ter acesso à publicidade desses produtos. 

Mencionando também sobre o contexto da promoção de produtos estéticos voltados 

para o público negro no Brasil e o incentivo ao consumo, Santos (2000) cita que houve uma 

espécie de reação no mundo da moda nos anos 1980 a partir da criação de linhas de cosméticos 

que objetivavam o enaltecimento da autoestima e de afirmação étnica de negros e mestiços. 

Santos afirma que esse contexto, resulta na apropriação simbológica de uma certa noção de 

etnicidade voltada totalmente ao consumo.  

A visibilidade dada ao público consumidor negro, segundo o autor, é vinculada a uma 

ideia de “beleza exótica”, onde a cor da pele é associada a tons quentes e selvagens (no que diz 

respeito a linhas de maquiagem) e a aparência o mais natural possível é enaltecida. Isso é 

refletido principalmente no cabelo, algo que Santos (2000) faz menção ao discorrer sobre como 

o cabelo assume um papel de destaque no mercado de cosméticos voltado para a reverência do 

cabelo natural, colocado como exemplo de contraposição ao cabelo liso. Algo que o autor 

indica estar em harmonia com uma nova mentalidade do “ser negro”, propagado por esse 

mercado.  

Todavia, a utilização de um discurso de valorização da estética negra pelo mercado é 

vista também por setores do ativismo negro de maneira crítica, pelo receio de se reduzir a luta 

por uma maior visibilidade em algo meramente comercial. Um exemplo disso é citado por 



67 
 

Davis (1994) relatar o incômodo que sentiu ao ser reconhecida apenas pela aparência dos seus 

cabelos em algumas situações que presenciou. 

A autora também discorre sobre o fato de ter sido mencionada como “ícone fashion” 

por parte de uma revista por conta de sua aparência e que isso acaba se caracterizando como 

uma tentativa de esvaziamento do conteúdo político que o uso do cabelo afro adquiriu, 

principalmente após o movimento de contracultura. hooks (2019) contribui com essa percepção 

ao enfatizar o esvaziamento político vinculada à imagem de Davis, abordando como a autora 

foi alçada a uma espécie de pin-up negra pelo público estadunidense em detrimento de seu 

engajamento e capacidade de análise política. 

Nesse sentido, a preocupação com a utilização do discurso de valorização dos traços 

negros por parte do mercado de cosméticos se faz presente. Se outrora esse mesmo mercado 

invisibilizava a população negra, disponibilizando e divulgando produtos que pudessem 

aproximar-los do padrão branco, agora modifica sua postura oferecendo inclusão e 

representatividade em seus produtos e propagandas.  

No contexto de popularização da transição capilar no Brasil, podemos verificar a 

presença de uma maior abrangência do mercado de cosméticos para crespas e cacheadas e a 

possibilidade de o discurso da aceitação dos traços naturais ser colocado como algo meramente 

lucrativo para as empresas. O mesmo mercado que cria padrões pode acabar se apropriando do 

discurso contra-hegemônico para atingir novos nichos consumidores. Isso é mencionado por 

Ilana Strozenberg (2005) quando menciona o papel da publicidade dentro de um aspecto 

identitário: 

Os publicitários, assim como seus clientes empresários, estariam condenados a se 

comportar como meros reprodutores de uma ideologia dominante, ou poderiam, em 

alguns contextos, desempenhar um papel de vanguarda? Em suma: o discurso do 

mercado é necessariamente conservador ou pode ter um papel transformador dos 

paradigmas dominantes numa dada configuração cultural? Se for esse o caso, que 

papel é esse? (STROZENBERG, 2005, p.207) 

Dentro desse contexto, Gomes (2006) afirma que esse cenário não se caracteriza como 

surpresa uma vez que é próprio das sociedades capitalistas a postura de apropriação do 

mercado de símbolos construídos ideologicamente como marca identitária e do que chama de 

produção cultural de grupos sem visibilidade ou poder, sendo transformado em mercadoria. 

Um reforço dessa percepção é mencionado por Hamilin e Peters (2018) ao afirmarem que no 

contexto de um “capitalismo tardio” tanto o consumo como a publicidade possuem uma 

postura de interposição entre identidades, direitos, entre outros. 

Nesse sentido Canclini (2001), utilizando o conceito de cidadania como categoria de 

análise, provoca a discussão sobre como a ideia de consumo se apresenta numa realidade 



68 
 

econômica pautada no modelo neoliberal e globalizado. O autor aborda que neste contexto, a 

cidadania passa a ser voltada para a seguinte ideia: quanto mais o indivíduo puder ter acesso a 

bens de consumo, melhor será exercida sua cidadania. Entre as ressalvas que faz a respeito 

desse modelo, Canclini argumenta que "é preciso se analisar como esta área de apropriação de 

bens e signos intervém em formas mais ativas de participação do que aquelas que 

habitualmente recebem o rótulo de consumo" (CANCLINI, 2001, p. 55). 

A partir dessa passagem, podemos elaborar uma aproximação sobre o aumento da 

produção de linhas de cosméticos para crespas e cacheadas com a emergência da transição 

capilar e sua visibilidade dentro desse padrão de apropriação de bens e signos que o mercado 

acaba adotando visando ampliar sua margem de lucro atingindo ampliando o público 

consumidor.  

Nesta perspectiva, Maria Eduarda Rocha (2009) menciona que dentro do contexto 

brasileiro, principalmente a partir da década de 1990, o discurso publicitário de vários 

segmentos comerciais passou a adotar cada vez mais a figura da ideia da responsabilidade 

social e do bem-estar do consumidor em detrimento das práticas discursivas da década anterior 

que enfatizavam a busca pelo status e hierarquização social.  

Segundo a autora, a adesão a esse discurso mais inclusivo estava focada não somente 

na venda de seus produtos como também na demonstração ao consumidor que as empresas 

também se preocupavam com as demandas sociais vigentes, sejam estas de caráter ambiental, 

de igualdade de gênero, igualdade racial, entre outros. Algo que é reforçado por Peters e 

Hamilin (2018) quando mencionam a perspectiva discorrida por Rocha (2009) descrevendo 

que a publicidade se propõe a promover narrativas voltadas para a legitimação de concepções 

sobre viver plenamente em associação com os propósitos do grande capital dentro do cenário 

neoliberal. 

Nesse sentido, a autora discorre como se dá esse panorama: 

Como os conceitos de “responsabilidade social” e “qualidade de vida” declaram a 

supremacia dos valores modernos da igualdade e da dignidade humanas sobre os 

valores capitalistas da hierarquia, da concorrência e da finalidade absoluta do lucro, 

numa tentativa de reconciliar a ação sem rédeas do capital com a felicidade em sua 

dimensão coletiva e individual. (Rocha, 2009, pág.206) 

Podemos perceber a adaptação que a publicidade de bens de consumo buscou realizar 

de forma a aderir em sua retórica dentro de um contexto de mudanças sociais bastante 

relevantes no país entre as décadas de 1980 e 1990, apontando para uma possível conciliação 

entre a objetivação do lucro e o bem-estar do público consumidor.  



69 
 

Ainda no debate sobre a apropriação de pautas identitárias e de responsabilidade social 

pelo mercado, Peters e Hamilin (2018) também enfatizam o papel desempenhado por empresas 

na apropriação de temas relacionados a questões sociais.  

Analisando o feminismo como objeto dessa apropriação, os autores reforçam os 

argumentos de Rocha (2009) quando discorrem sobre como propagandas de variadas marcas de 

cosméticos utilizam expressões vinculadas ao discurso neoliberal dentro de uma lógica 

meritocrática. Exemplos disso podem ser vistos com o uso de expressões como “você merece”, 

ou mesmo “você vale muito”, entre outros. Segundo os autores é dentro desse processo que 

ocorre uma certa “individuação” de pautas objetivas com cunho político sendo então 

transformadas em meras escolhas individuais, fruto de um estilo de vida, algo que é visto de 

forma mais crítica por organizações sociais vinculadas ao movimento negro.   

A partir dessa visão crítica, a ampliação da visibilidade do público negro dentro da 

lógica do consumo possuiria um caráter limitado. De acordo com Sampaio e Ferreira (2009),  a  

cultura capitalista, ao reduzir os indivíduos a meros consumidores, tem a capacidade de 

produzir exclusão para vender inclusão.  

Isso ocorre pois o capitalismo desempenha o papel de transformar padrões estéticos, por 

exemplo, em mercadoria e com isso aplica uma lógica em que identidades e papéis sociais são 

alcançados ou desempenhados de acordo com o que o mercado define como ideal. Algo que as 

pessoas precisam obter para se sentirem “incluídos” nos mais variados ambientes sociais. 

Como enfatizam os autores, “é nesse jogo social que pessoas buscam instalar-se em posições 

que favoreçam uma avaliação positiva de seus papéis e a consequente legitimação de suas 

identidades como pertencentes ao grupo dos incluídos.” (FERREIRA; SAMPAIO, 2009, p.137)  

Se num passado não muito distante havia uma disponibilidade maior de produtos 

voltados para o padrão estético branco contendo em suas propagandas espécie de rejeição à 

textura cacheada e crespa, o mercado se adapta e passa a adotar um discurso mais inclusivo e 

de enaltecimento dos cachos, muito por resultado da adesão de várias crespas e cacheadas pela 

transição capilar.  

Contudo, é relevante mencionar que Hamlin e Peters (2018) defendem a ideia de que 

possuir uma visão crítica a respeito da apropriação de pautas identitárias por parte do mercado 

não necessariamente implica numa negação da possibilidade de existência de elementos 

emancipatórios para o público-alvo desses produtos e propagandas. Os autores acreditam que é 

possível encontrar uma articulação entre a constatação crítica da reprodução de formas de 

dominação junto à identificação de dimensões “emancipatórias nas configurações sociais 

contemporâneas”. (HAMILIN; PETERS, pág. 187, 2018) 



70 
 

Gomes (2006) também apresenta uma visão próxima das dos autores quando argumenta 

que a apropriação do mercado e a comercialização de emblemas étnicos afro-brasileiros são 

partes de um processo que possui perdas e ganhos. Dessa forma, Gomes discorre que o 

movimento de apropriação do mercado pode ajudar a criar formatos de estratégias de 

resistência dos negros impulsionando o debate acerca de questões atuais que envolvem a 

população negra contemporânea.  

Ou seja, a ampla visibilidade dada ao público crespo e cacheado via transição capilar 

pode suscitar maiores reflexões sobre os problemas estruturais que o racismo provoca no 

contexto brasileiro. Gomes também defende a ideia de que por maior que seja o interesse 

comercial por parte do mercado, este não conseguiu impedir a politização da estética negra já 

que este teve de se adaptar, dentro de todas as limitações, às demandas de um ambiente de 

maior afirmação da identidade negra.  

Dentro das estratégias de promoção dos produtos voltados para o público crespo e 

cacheado e vinculados com a transição capilar, o mercado de cosméticos nos últimos anos 

buscou firmar ligações e parcerias com influenciadoras digitais voltadas para a propaganda 

desses produtos, como também tem utilizado seus nomes como destaques de linhas específicas 

para pessoas em transição capilar.  

Como mencionado anteriormente, a internet nos últimos anos tornou-se uma importante 

ferramenta na emergência da transição capilar devido a ampla variedade de informações 

encontradas em sites, blogs, portais de comunicação, especializados ou não, sobre o processo 

de transição. Nesse ambiente, as redes sociais se destacam como mecanismos de trocas de 

experiências, dicas, indicações de produtos, entre outros, entre pessoas que pretendem passar 

pela transição; as que estão vivenciando o processo; as que já concluíram a fase de transição e 

mantém os cabelos naturais.  

Como apontam Camargo e Medeiros (2019), esse panorama se caracteriza como um 

fenômeno social bastante recente e vinculado às relações sociais contemporâneas ligado ao uso 

das ferramentas digitais de comunicação. Dentro disso, Viana e Carrera (2019) argumentam 

que a criação de perfis em páginas da internet objetivando a produção, o consumo e a 

disseminação de conteúdos variados possibilitam o aumento do alcance de discussões e 

problemáticas que não ganhavam muito espaço nos formatos tradicionais de mídia. 

Nesse cenário, a figura dos influenciadores digitais emerge como uma das referências 

para a adesão ao processo de transição capilar.  De forma redundante, a ideia de influenciador 

digital basicamente se refere a pessoas que possuem poder de influência sobre um determinado 

grupo de pessoas no ambiente das redes sociais. Nesse sentido, produzem conteúdos dos mais 



71 
 

variados temas como sobre estilo vida, opiniões ou hábitos. Dentro desse universo, há um 

aumento de consumo por informação e produtos na internet. É por essa razão que dezenas de 

marcas têm se utilizado dos influenciadores digitais na publicidade de seus produtos. 

A influência digital no contexto da transição capilar é geralmente exercida por mulheres 

negras que buscam compartilhar os desafios enfrentados durante o processo como também na 

exposição de dicas de cuidados com os cabelos, na indicação de produtos e de receitas caseiras. 

Esses conteúdos são disseminados em diferentes redes sociais, com enfoque maior naquelas 

que mais trabalham com imagem e vídeo como o Facebook, Instagram, Youtube, entre outros.  

Dentre estas, o Youtube ganha destaque nesta investigação por se tratar de uma 

plataforma de compartilhamento de vídeos onde são encontrados facilmente conteúdos sobre a 

transição capilar por parte de influenciadoras digitais. Podemos também identificar vídeos 

antigos e mais recentes, a trajetória de cada uma delas e de seus respectivos canais. Viana e 

Carrera (2019) entendem que as discussões sobre estética a respeito do cabelo crespo e 

cacheado dentro do Youtube representam um dos indicativos do aumento do debate sobre as 

subjetividades das mulheres negras. 

A partir desses vídeos, podemos encontrar os sentidos atribuídos à transição capilar que 

essas influenciadoras ou “youtubers” propagam tanto no início de suas atividades nesta 

plataforma, como na atualidade. Destacamos esse ponto pelo fato de a maioria dessas 

influenciadoras terem iniciado suas vivências nas redes de maneira bem pessoal, de apenas 

compartilhar suas experiências e com o alcance e engajamento gerado na plataforma, acabaram 

por “profissionalizar” cada vez mais seus conteúdos tornando esse ambiente como seus 

respectivos trabalhos.  

É neste universo que o propósito desta investigação se baseia, ao analisarmos o discurso 

que influenciadoras negras brasileiras propagam sobre a transição capilar. Buscando identificar 

se há mudanças no em suas falas no decorrer da profissionalização de seus canais, como 

também se seus conteúdos passaram por modificações a partir do momento em que vincularam 

suas imagens junto às empresas de cosméticos e como compreendem a transição: de forma 

mais engajada numa construção coletiva ou individual, subjetiva? É nesse sentido, a partir dos 

conceitos aqui trabalhados, que buscaremos identificar os limites e as possibilidades que a 

visibilidade de crespas e cacheadas gerou a partir da emergência da transição capilar. 

 

 

 

 



72 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 CAPÍTULO 3- METODOLOGIA: CONSTRUÇÃO E ANÁLISE DO CORPUS 

Antes de passarmos para a análise aos perfis identificados nesta pesquisa, é preciso 

mencionar brevemente de onde partiu a ideia desta investigação e as modificações realizadas ao 

longo de sua elaboração. A partir de uma vivência preliminar em um grupo de discussão na 

rede social Facebook, voltado para pessoas que estavam em processo de transição capilar, 

identificou-se algumas postagens que chamaram atenção por destoar um pouco dos conteúdos 

frequentemente postados neste grupo. Isso se deve pelo fato desse grupo raramente tratar de 

críticas a respeito de como produtos voltados para cacheadas e crespas se apresentam no âmbito 

da publicidade. 

O grupo de discussão em questão intitulava-se “Cacheadas em transição (Oficial 2012)” 

criado em meados de outubro de 2012 e tendo como foco o compartilhamento de experiências 

sobre transição capilar, dicas de cuidados e recomendação de receitas e produtos voltados para 



73 
 

os cabelos crespos e cacheados. As postagens do grupo, em sua grande maioria, tratavam de 

experiências pessoais sobre a transição capilar e relatos sobre linhas de cosméticos de 

tratamento para esses tipos de cabelos.  

Raramente observava-se discussões sobre a associação entre o processo de transição 

capilar e algum tipo de engajamento político. Todavia, em meados de 2015 surgiu uma 

postagem vinculada a um blog chamado Cacheia8, que também tinha como intento promover a 

discussão e troca de informações sobre a transição capilar, que continha uma crítica severa a 

uma linha de produtos para cabelos cacheados e crespos da marca Lola Cosmetics.  

A referida linha atendia pelo nome de Creoula e trazia na descrição de seu rótulo a 

promessa de “domar os cachos sem chicotes”. A postagem criticava o uso da expressão 

“domar”, já que historicamente cabelos crespos e cacheados muitas vezes foram vinculados a 

ideia de que são “desarrumados”, “bagunçados”, algo que “precisa ser dado um jeito”, quando 

não ligados a ideia de que eram um tipo de cabelo “ruim”. Dificilmente se vê o uso da 

expressão domar em rótulos de produtos voltados para cabelos lisos como promessa de eficácia 

da mercadoria.  

A outra crítica presente na postagem referia-se ao uso da palavra “chicote”, que 

simboliza o uso da violência contra a população negra em séculos de opressão escravista, sendo 

bastante problemático o seu uso em um produto voltado para crespas e cacheadas. O caso 

demonstrava a reprodução de termos racistas mesmo em uma linha dedicada a um nicho de 

consumo que em sua maioria é negra, a despeito da maior visibilidade que crespas e cacheadas 

negras ganharam nos últimos anos dentro do mercado de cosméticos. A expressão desse rótulo 

deixa nítido que o cabelo naturalmente cacheado ou crespo precisa estar “na linha”, “domado”. 

Outro aspecto que suscitou a ideia desta investigação se pautou pela observação de 

alguns relatos oriundos nesse mesmo grupo de discussão do Facebook que mencionavam as 

dificuldades durante e após o processo de transição, o uso de cosméticos e a comparação que 

frequentadoras do grupo faziam de seus cabelos com os de influenciadoras digitais crespas e 

cacheadas.  

Esses relatos recorrentemente mencionavam a frustração de algumas mulheres 

frequentadoras do grupo por não conseguirem ter os cabelos tão bonitos quanto os das 

influenciadoras digitais em vídeos e fotos utilizando os mesmos produtos que elas também 

consumiam. Ou seja, mesmo que a vivência com a transição capilar fosse vista de forma 

positiva, essas mesmas pessoas ainda não se sentiam plenamente confortáveis com os cabelos 

                                                 
8 Disponível em https://www.facebook.com/blogcacheia/photos/a.319688588170042/587886291350269/ Acesso 

em: 19/01/2020 

https://www.facebook.com/blogcacheia/photos/a.319688588170042/587886291350269/


74 
 

naturais por entenderem que ainda não possuíam o cabelo que gostariam. Espelhado na imagem 

dos cabelos de influenciadoras digitais.  

Esse cenário pode indicar que mesmo em um contexto em que a valorização do cabelo 

natural seja um dos temas pilares, como no caso da transição capilar, ainda persiste uma lógica 

voltada para a busca por um certo padrão de beleza pautado numa ideia de um cabelo uniforme, 

onde o crespo e o cacheado são aceitos e enaltecidos ao mesmo tempo que devem estar 

impecáveis, pouco volumosos, entre outras características padronizadoras. Por mais que haja a 

compreensão dos aspectos positivos da transição capilar, muitas mulheres ainda se sentem 

insatisfeitas e lamentam não possuírem o mesmo cabelo de pessoas nas quais se inspiram como 

as influenciadoras digitais que tratam dessa temática. 

Foi por conta desses fatos que a necessidade desta investigação começou a surgir e foi 

sendo lapidada ao passo que se chegou a sua elaboração. A maior visibilidade dada nos últimos 

anos à transição capilar pelas influenciadoras digitais tem suscitado o interesse da indústria de 

cosméticos em desenvolver produtos específicos para a transição capilar. A ação destas 

influenciadoras digitais levantou questionamentos sobre os sentidos que elas atribuem à 

transição capilar e quais seriam os aspectos positivos e/ou limitantes que seus respectivos 

discursos possuiriam num contexto em que a visibilidade da mulher negra no Brasil ganhou 

uma maior projeção por parte desse segmento de consumo. 

Por essa razão, no Capítulo 1, buscou-se compreender a associação entre o cabelo 

crespo e cacheado e adjetivos negativos, assim como a vinculação entre a imagem da mulher 

negra e os estereótipos negativos demonstrando assim uma das faces do racismo estrutural no 

país. E dentro desse mesmo cenário, foi visto que mesmo em iniciativas que buscavam uma 

visibilidade positiva da população negra e da mulher negra, no que concerne à aparência dos 

cabelos, ainda persistiam aspectos de rejeição ao aspecto natural do crespo e cacheado, como se 

pode ver na menção feita sobre anúncios de produtos como o “Cabelizador”9, citado no 

capítulo 1, que prometia “lidar” com o cabelo crespo.  

É curioso perceber certa aproximação entre a propaganda do “Cabelizador”, oriunda dos 

anos 1930 com o conteúdo do rótulo da linha Creoula da Lola Cosmetics sobre “domar” o 

cabelo crespo e cacheado, com a diferença de que a Lola Cosmetics se caracterizou como uma 

das empresas de cosméticos que mais investiu na produção de linhas para transição capilar e 

em propagandas voltadas para a valorização do cabelo crespo e cacheado. Ou seja, a visão de 

um cabelo sob controle persiste sob o crespo e cacheado.  

                                                 
9 Braga, 2015 



75 
 

Da mesma forma, o Capítulo 2 buscou discorrer sobre as conceituações a respeito da 

transição capilar como mecanismo de afirmação da identidade como também alguns dos 

elementos que norteiam esse processo. O crescimento da procura por informações sobre a 

transição, a maior visibilidade dada pelo mercado de cosméticos e sua emergência dentro do 

ambiente das mídias digitais, muito protagonizado pela figura de influenciadoras, também se 

fizeram presentes. Nesse sentido, a partir das situações citadas que se chegou ao propósito de 

analisar os sentidos atribuídos à temática da transição capilar por parte de influenciadoras 

negras brasileiras que abordam sobre o processo e que possuem vinculações com empresas de 

cosméticos.  

A elaboração desta investigação seguiu as etapas que constituem uma pesquisa 

acadêmica, como bem apontam Gil (1987) e Minayo (2001), no que se refere à formulação da 

problemática que envolve o universo aqui analisado, a construção das hipóteses e objetivos, a 

forma como a pesquisa foi feita no que diz respeito à seleção de influenciadoras a serem 

analisadas, a coleta dos dados (executada através de vídeos postados na plataforma Youtube), e 

por fim, a análise dos dados por meio da metodologia da análise crítica do discurso. Buscou-se 

operacionalizar os conceitos abordados nos dois primeiros capítulos à análise dos dados 

levantados, uma vez que como aponta Gil (1987) a pesquisa, por se caracterizar como uma 

atividade racional e sistemática, necessita que as ações desenvolvidas durante o processo de 

investigação estejam bem alinhadas com os objetivos na qual o pesquisador pretende 

apresentar. 

Por fim, é importante salientar minha posição em relação ao campo de pesquisa. 

Vivenciei pessoalmente a transição capilar entre os anos de 2013 e 2014, período no qual pude 

identificar os aspectos positivos e desafiadores deste processo. Desde a infância, vivenciei 

muitos dos sentimentos de rejeição ao formato natural do meu cabelo, fato que gerou 

consequências ao longo da minha vida. Durante muito tempo tive a percepção de que meu 

cabelo jamais “teria jeito”, algo baseado no que vivia ao meu redor onde o cabelo liso era um 

tipo ideal a ser alcançado. A partir do momento em que iniciei a transição capilar, passei a 

compreender melhor meus processos de aceitação e de reconhecimento enquanto uma mulher 

negra. E assim me posicionando, compreendo as dificuldades que ainda persistem mesmo após 

a transição capilar, dificuldades estas relacionadas à aceitação completa do aspecto natural do 

cabelo, motivando-me a explorar as possibilidades e limitações que a emergência da transição 

capilar nos últimos anos ganhou a partir do discurso de influenciadoras digitais.  

3.1  Construção do Corpus 



76 
 

Para se chegar aos propósitos desta investigação sobre as diferentes percepções 

associadas à transição capilar por parte de influenciadoras digitais, utilizou-se da análise crítica 

do discurso como método de pesquisa onde o levantamento de dados foi feito a partir de 

pesquisas online, uma vez que o material coletado se caracteriza por vídeos postados na 

plataforma Youtube. Como aponta Mikolci (2016), desde os anos 1990 em que a internet 

passou a ser disseminada comercialmente, iniciamos uma jornada adentro de uma realidade 

social na qual as relações são crescentemente mediadas por meio de plataformas 

comunicacionais em rede, cenário esse que ganhou uma ampla centralidade no cotidiano de 

milhares de pessoas pelo mundo.  

A pesquisa online na perspectiva de Flick (2009) concentra-se nas representações do 

contexto virtual, onde se verifica o comportamento de atores sociais dentro de comunidades 

virtuais.  Também retrata a possibilidade de construção de grupos sociais dentro do ambiente 

virtual, a identificação de formulações sobre identidade na Web e as ligações entre os aspectos 

presentes entre o ambiente virtual e o real.  

Nesse sentido, Miskolci (2016) argumenta que a sociedade dentro o ambiente digital 

passa a viver no que chama de contínuo online-offline, onde a conexão em rede via plataformas 

é pautada no consumo como também na criação e compartilhamento de conteúdos, como no 

caso do foco desta investigação. Tanto Miskolci (2016) quanto Flick (2009) compreendem que 

o ocorre dentro do ambiente virtual possui impactos fora dele, algo que na compreensão de 

Flick transforma a internet enquanto cultura como também um produto cultural. 

Esse cenário também é enfatizado por Martino (2014) quando discorre sobre o enfoque 

dado às análises sobre a internet e as mídias digitais por estas estabelecerem novos formatos de 

relação entre as pessoas, aspecto que pode gerar transformações sociais e históricas. Segundo o 

autor, a possibilidade de mudança de um determinado aspecto social ocorre por meio das 

relações de comunicação entre os seres humanos.  

Nesse sentido, as redes sociais e suas plataformas, no contexto de popularização do 

acesso à internet, são apontadas por Miskolci (2016) como mecanismos que permitem que 

pessoas comuns possam ser alçadas a uma maior visibilidade, como no caso de influenciadores 

digitais, situação essa que anteriormente era bastante restrito dentro do contexto da 

comunicação em massa vertical. 

O alcance que as redes sociais permitem a pessoas que produzem conteúdos, como no 

caso da transição capilar, e a visibilidade ampliada que esses indivíduos acabam ganhando 

podem gerar impactos relevantes em determinadas relações sociais. Não é à toa que essas 

pessoas são denominadas como influenciadores já que fazem parte de uma dinâmica voltada 



77 
 

para a exposição de vivências, sugestões, entre outros aspectos no qual o diálogo com os 

milhares de interlocutores é figura central neste ambiente virtual.  

Para a realização da análise crítica do discurso no contexto desta pesquisa, foi 

necessária a busca por uma amostra minimamente representativa do universo de 

influenciadoras digitais negras que abordam a temática da transição capilar no Brasil. No 

processo de definição das influenciadoras a serem analisadas, buscou-se adotar alguns critérios 

utilizados na amostragem (Bardin, 2016; Minayo, 2001) uma vez que existem centenas de 

criadoras de conteúdo dentro desse universo.  

A realização da filtragem para a determinação da amostra teve inicialmente o auxílio da 

ferramenta Google Trends. Esse instrumento de pesquisa online tem por objetivo mensurar a 

quantidade de vezes que determinados termos foram pesquisados na plataforma Google. A 

ideia da utilização desta ferramenta veio a partir do acesso ao documento produzido pelo 

Google BrandLand chamado de “A revolução dos Cachos”10 que apresenta o crescimento 

expressivo de 309% de pesquisas relacionadas ao cabelo cacheado e crespo entre os anos de 

2015 e 2017, superando o número de pesquisas sobre cabelos alisados.  

A partir dessa referência, o uso da ferramenta Google Trends auxiliou a investigação 

por mostrar como se apresentou as maiores altas de vezes que o termo transição capilar foi 

pesquisado. Nesse sentido, um dos critérios para a escolha das influenciadoras esteve 

relacionado à frequência de menções que o nome apareceu nesta ferramenta quando se 

pesquisava sobre transição capilar no período entre os anos de 2014 a 2019. 

A opção por essa delimitação temporal se justifica pelo fato do documento do Google 

BrandLand ter analisado o crescimento das pesquisas relacionadas a cabelos cacheados e 

crespos entre os anos de 2015 e 2017 e, portanto, para esta investigação optou-se por delimitar 

um intervalo de cinco anos (2014 e 2019) para a presente pesquisa, englobando não só o 

período de pesquisa do Google BrandLand assim como um ano anterior e mais dois anos 

posteriores.  

   Foi interessante verificar que as buscas pelo termo “transição capilar” no período 

entre 2014 e 2019, segundo a plataforma Google BrandLand, limitavam-se à procura por dicas, 

informações sobre o processo e seu passo a passo. A partir do ano de 2016 em diante, nota-se 

que as buscas se relacionam mais a procura por produtos e marcas específicas para cabelos 

crespos e cacheados. Também cresce nesse mesmo período, a quantidade de menções sobre 

influenciadoras digitais e de personalidades midiáticas que passaram pela transição.  

                                                 
10 Disponível em https://www.thinkwithgoogle.com/intl/pt-br/estrategias-demarketing/video/revolucao-dos-

cachos/ Acesso em 20/04/2020 

https://www.thinkwithgoogle.com/intl/pt-br/estrategias-demarketing/video/revolucao-dos-cachos/
https://www.thinkwithgoogle.com/intl/pt-br/estrategias-demarketing/video/revolucao-dos-cachos/


78 
 

Dessa forma, procurou-se realizar uma categorização dos perfis a serem analisados. Esta 

etapa é apontada por Bardin (2016) e Minayo (2001) como a atividade de classificação dos 

elementos a serem estudados de acordo com os critérios estabelecidos.  Buscou-se, então, por 

influenciadoras brasileiras que se identificam enquanto mulheres negras. Isso se justifica pelo 

fato de que há uma enorme variedade de influenciadoras naturalmente cacheadas e crespas que 

abordam o tema da transição capilar em suas postagens e se identificam como mulheres 

brancas, fazendo parte de um público que não constitui alvo desta investigação. 

Outro critério utilizado para a seleção das influenciadoras digitais foi o número de 

menções aos seus nomes em portais de notícias que travam sobre a transição capilar, blogs 

voltados para o público cacheado e crespo, ou mesmo propagandas de cosméticos no Google 

também entre o período de 2014 a 2019.  

Esse levantamento levou em conta a quantidade de vezes que influenciadoras eram 

citadas como exemplos de pessoas que falam sobre transição capilar. Os nomes mais 

recorrentes que apareceram nesse levantamento e durante o recorte de tempo aqui proposto 

foram sendo selecionados como sujeitos a serem analisados. 

Chegou-se aos nomes de dez influenciadoras mais citadas dentro desse levantamento. 

Para uma melhor delimitação do número de pesquisadas, foi realizado um novo levantamento 

baseado no alcance de público (quantidade de inscritos no canal) que cada influenciadora 

apresenta11 feito na rede social Youtube, ferramenta onde foram coletados os dados como 

mencionamos anteriormente.  

O Youtube se caracteriza como uma plataforma de compartilhamento de vídeos na qual 

usuários que possuem uma conta de e-mail vinculada ao Google podem fazer o envio de vídeos 

ao site. Cada conta é nomeada como canal e o público que acompanha o conteúdo postado por 

cada canal pode personalizar o layout de sua página inicial nesta rede, com vídeos 

recomendados por base no que o usuário assiste denominado assim como inscrito.  

Através do Youtube, é possível verificar o número de pessoas inscritas em cada canal 

assim como a quantidade de visualizações que cada vídeo possui. Além disso, o site possui 

ferramentas de feedback para cada vídeo postado, com as opções de “gostei” ou “não gostei” 

sinalizadas com os símbolos de positivo e negativo. Dessa forma, quanto maior o número de 

inscritos e de visualizações maiores são as possibilidades de alcance e engajamento no site.  

                                                 
11 O levantamento citado leva em conta o número de seguidores e inscritos por volta de dezembro de 2020, 

período em que o levantamento foi efetuado. A quantidade de seguidores e inscritos pode ter sofrido modificações 

até a finalização desta pesquisa. 



79 
 

O Youtube apresenta em sua estrutura a possibilidade de interação entre usuários 

através da opção “comentários” onde também é possível verificar os feedbacks entre os 

criadores de conteúdo e o público que acompanha as temáticas postadas. Levando-se em 

consideração essas características, a escolha pela utilização desta rede social como fonte de 

levantamento de dados para a análise crítica do discurso de influenciadoras digitais em diálogo 

com a transição capilar se fez pertinente pela fácil acessibilidade de disponibilização dos 

conteúdos postados pelos perfis aqui analisados. 

Cabe ressaltar que as influenciadoras digitais aqui analisadas também possuem perfis 

com numerosos seguidores e ampla capacidade de engajamento em outras plataformas sociais 

tão populares quanto o Youtube. Como já mencionado, a ideia inicial desta investigação nasceu 

justamente dentro do ambiente de outra rede social, o Facebook.  

A escolha por analisar o conteúdo postado no Youtube também se justifica pelo fato de 

esta plataforma se caracterizar remunerar os criadores de conteúdo de acordo com o 

engajamento obtido.  Dessa forma, é possível perceber a presença de uma espécie de 

profissionalização no universo das influenciadoras digitais, já que praticamente todas as aqui 

analisadas passaram a usar seus respectivos perfis nessa rede como fonte de trabalho e não 

apenas para finalidades estritamente pessoais. 

Das dez influenciadoras previamente selecionadas segundo os critérios previamente 

mencionados, chegamos ao perfil de cinco influenciadoras digitais que tratam sobre a transição 

capilar e de assuntos correlatos a este tema.  

Tabela 1 -Canais do Youtube 

Influenciadoras Digitais Número de inscritos 

Ana Lídia Lopes 2,33 milhões de inscritos 

Rayza Nicácio 1,7 milhões de inscritos 

Steffany Borges 1,2 milhões de inscritos 

Nátaly Neri 785 mil de inscritos 

Amanda Mendes “Tô de Crespa” 410 mil de inscritos 

Fonte: Elaboração própria 

Vale ressaltar que os vídeos analisados foram delimitados aos que foram produzidos 

entre 2014 e 2019 e que exclusivamente tratavam sobre a transição capilar e assuntos 

correlatos. Uma das dificuldades encontradas durante o processo de levantamento dos dados 



80 
 

correspondeu à filtragem dos vídeos, uma vez que esses canais não se resumem apenas à 

temática da transição e há uma grande produção de vídeos feitos por essas influenciadoras que 

abordam outros temas. Chegou-se então a uma média de pouco mais de trinta vídeos analisados 

de cada canal onde se pode comparar os sentidos atribuídos à transição capilar por parte dos 

perfis selecionados.  Nesse sentido, é importante a descrição prévia do perfil das 

influenciadoras. 

Figura 1 - Ana Lídia Lopes 

 

Fonte: Instagram 

Ana Lídia Lopes- 22 anos, natural de Minas Gerais, começou a produzir conteúdo na 

internet aos 13 anos quando criou um blog para compartilhar fotos, textos, dicas de beleza, 

entre outros temas. Iniciou seu processo de transição capilar em 2014 e na mesma época lançou 

uma campanha chamada #VoltandoAosCachos onde incentivava outras pessoas a passarem 

pelo processo de transição. Seu canal conta com a produção 900 vídeos com mais de 

144.042.756 visualizações ao total. Descreve seu canal como um espaço que foca em assuntos 

relacionados à beleza, moda e estilo de vida. 

Figura 2 - Rayza Nicácio 

 

Fonte: Instagram  



81 
 

Rayza Nicácio tem 29 anos, é natural de Arapiraca-Alagoas e atualmente vive na cidade 

de São Paulo. Produz conteúdo desde 2009 embora tenha passado a focar em assuntos 

relacionados aos cabelos a partir de 2012. Possui 611 vídeos produzidos no Youtube. É citada 

com frequência por outras influenciadoras como uma das referências na temática da transição e 

de cuidados com os cabelos cacheados. Descreve seu canal como espaço para moda, beleza e 

comportamento. Possui mais de 113.875.712 visualizações em seus vídeos ao total. 

Figura 3 - Steffany Borges 

 

Fonte: Instagram 

Steffany Borges tem 24 anos e é natural de São Paulo. Iniciou seu canal no Youtube em 

2013 por incentivo de seu irmão12 em que falava sobre as dificuldades e inseguranças 

relacionadas aos seus cabelos. Atualmente, possui 456 vídeos no Youtube. Descreve seu canal 

como um espaço com “dicas de cabelo, make, autoestima, moda e mais...” Ao total, seus vídeos 

possuem mais de 45.823.534 de visualizações. 

Figura 4 - Nátaly Neri 

 

Fonte: Instagram 

Nátaly Neri tem 27 anos e é natural de São Paulo. Seu canal no Youtube anteriormente 

se chamava “Afros e Afins” e fazia parte de um projeto seu de quando iniciou a graduação em 

                                                 
12 Disponível em https://todateen.uol.com.br/entrevista-com-youtuber-steffany-borges/  Acesso em 04/01/2021 

https://todateen.uol.com.br/entrevista-com-youtuber-steffany-borges/


82 
 

ciências sociais na Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP). Iniciou sua produção de 

conteúdo motivada pelo desejo de compartilhar com o maior número de pessoas as informações 

aos quais estava tendo acesso sobre temáticas relacionadas à sociedade, individualidade, estilo 

de vida, entre outros. Descreve seu canal como espaço de compartilhamento de processos de 

autonomia intelectual, mental e de consumo. Além de falar sobre temas relacionados à raça, 

gênero, sociedade, sustentabilidade, amores e beleza. Possui 324 vídeos no Youtube, no qual já 

acumula mais de 33.552.200 visualizações ao total. 

Figura 5 - Amanda Mendes 

 

Fonte: Instagram 

Amanda Mendes “Tô de crespa” tem 26 anos e é natural de Campinas-SP. Produz 

conteúdo no Youtube desde 2016, momento em que começou o processo de transição capilar e 

passou a compartilhar seu dia a dia desde então. Possui cerca de 532 vídeos em seu canal no 

Youtube. Descreve o canal como um espaço para falar sobre autoestima, aceitação, 

empoderamento, entre outros temas. Além de ter como objetivo buscar junto aos inscritos 

fortalecer suas respectivas identidades, escolhas e formar de ver e viver. Seu canal possui mais 

de 17.609.536 visualizações no total.  

3.2  Metodologia de Análise do Corpus 

Para a análise das falas das influenciadoras selecionadas retiradas de vídeos produzidos 

por estas no Youtube, utilizou-se a Análise Crítica do Discurso (ACD) como mecanismo de 

análise. Segundo Iñiguez (2004), a ACD não necessariamente se caracteriza como uma 

modalidade da Análise do Discurso, mas sim uma perspectiva diferente, pautada na maneira 

como estas duas categorias confrontam a teoria e a análise.  

O autor enxerga, dessa forma, a ACD como uma análise mais aprofundada do discurso 

onde não se leva apenas em consideração os aspectos gramaticais ou da linguagem, mas sim vê 

o discurso como reflexo do ambiente em que é produzido. Mais especificamente, compreende 

esta forma de análise como meio de pôr em prática a função da linguagem como alicerce de 

compreensão e estudo dos processos sociais. (Iñiguez, 2004) 



83 
 

 Nesse mesmo sentido, Iñiguez (2004) menciona a importância do uso da linguagem e 

seu estudo para a análise dos variados contextos de relações sociais e de comunicação dentro de 

áreas como a sociologia, já que a linguagem tem poder de influir em inúmeros processos 

sociais e, por essa razão, se caracteriza como bastante relevante para as ciências humanas. 

Iñiguez também discorre sobre a importância que os meios de comunicação ganharam ao longo 

dos tempos, sobretudo, no contexto das novas tecnologias de comunicação que se tornaram um 

dos centros principais em que podemos verificar, através da linguagem, as mudanças, 

manutenções de estruturas e o desenvolvimento das relações sociais. Esse aspecto dialoga com 

esta investigação já que foi utilizada uma rede social como fonte para a aplicação deste tipo de 

análise. 

Por sua vez, Fairclough (2012) defende a percepção de que a ACD se apresenta muito 

mais enquanto uma perspectiva teórica sobre a língua do que apenas um método. O autor 

argumenta que ACD inclui elementos que vão além da observação da linguagem verbal e 

textual, abrangendo também a linguagem visual, corporal, entre outros que são inseridas nas 

amplas análises sobre os processos sociais.  

Fairclough (1989) ainda aponta que uma das áreas da ACD está relacionada com a 

análise do discurso como fração da prática cultural de uma sociedade e coloca a representação 

como um elemento que adentra e modela as práticas sociais e os seus processos. (Fairclough, 

2012) Dentro dessa perspectiva, Fairclough argumenta que uma ordem de discurso não se 

caracteriza como algo fechado e com rigidez presente. Pelo contrário, se apresenta como um 

sistema aberto já que ocorre mediante interações reais. O autor menciona que a ACD pode 

oscilar entre estar focado em observar uma determinada estrutura ou na ação dos indivíduos 

que ocorre através de textos e de interações. Este último ponto se aproxima dos propósitos 

desta investigação, uma vez que o material analisado é fruto de interações através de vídeos 

produzidos pelas influenciadoras digitais selecionadas com o público que acompanha seus 

respectivos canais no Youtube.  

Nesse sentido, a ACD se fez pertinente como método de análise sobre os sentidos 

atribuídos à transição capilar por parte dos perfis escolhidos, procurando verificar se há a 

presença de mudanças no discurso das influenciadoras ao passo em que obtiveram relevante 

visibilidade no meio digital e tiveram seus nomes vinculados a marcas de cosméticos. Buscou-

se também demonstrar as particularidades e equivalências do discurso que cada uma apresenta, 

tanto em aspectos positivos quanto em aspectos limitantes.  

É pertinente deixar claro que esta investigação se propôs, a partir da escolha deste 

método de análise do corpus, a compreender uma realidade particular e as complexidades que 



84 
 

esta apresenta, já que como aponta Gill (2002), a utilização da análise de discurso não objetiva 

a identificação de processos universais. Gill (2002), nesse sentido, menciona que há críticas 

sobre a noção de generalizações dentro deste método uma vez que o discurso se adjetiva como 

algo circunstancial que é construído através dos recursos interpretativos particulares e em 

contextos específicos.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5 CAPÍTULO 4- TRANSIÇÃO CAPILAR E TRANSIÇÕES “SECUNDÁRIAS”. 

A partir dos dados coletados no processo desta investigação, foi possível identificar nas 

falas das influenciadoras analisadas a presença tanto de elementos centrais que norteiam o 

processo de transição capilar vinculado a percepções sobre identidade negra e racismo, como 

também de elementos transversais relacionadas a questões sobre gênero e a “sensação” de 

empoderamento. Desta forma, os pontos abordados nesta passagem discorrem sobre a 

atribuição feita pelas influenciadoras sobre como compreendem suas respectivas vivências 

durante a transição capilar, as motivações envolvidas neste processo e as reflexões que 

expressam sobre esta experiência.  

4.1  Racismo e transição capilar 

Na revisão de literatura realizada no capítulo 1, procurou-se resgatar os aspectos do 

racismo estrutural no Brasil e como este impactou histórica e socialmente a figura da mulher 

negra. Nesse sentido, foi visto que a marginalização da população negra brasileira apontada por 

Fernandes (2008) e Sousa (1983) teve como consequência à ampliação de profundas 

desigualdades de ordens econômicas, sociais, entre outras esferas. Neste cenário, a mulher 

negra brasileira tem sido particularmente prejudicada, uma vez sofreu o impacto dessas 

desigualdades tanto por parte das opressões vinculadas à raça, como também as vinculadas ao 

seu gênero como bem aponta Gonzalez (2020).  



85 
 

Uma das faces dessas opressões se caracterizou pela desvalorização de sua aparência, de 

seus traços físicos naturais, tendo o cabelo como um dos símbolos alvo de adjetivos negativos e 

depreciativos (Gonzalez, 2020; Braga, 2015; Gomes, 2008; Carneiro, 1995) assim como a 

criação de estereótipos vinculados a sua imagem (Caldwell, 2000) panorama este que 

desencadeou um ambiente na qual a visibilidade da mulher negra era escassa e pouco positiva. 

Vimos também que mesmo em iniciativas que buscaram romper com este cenário (Braga, 

2015), ainda persistiram adjetivações negativas voltadas para a aparência da mulher negra, 

sobretudo, relacionado ao cabelo crespo e cacheado vistos como “trabalhosos” ou “sem 

beleza”. Este aspecto demonstrou que a manipulação do cabelo crespo e cacheado feita de 

modo a modificar sua estrutura original se aproximando do aspecto alisado, visto como mais 

aceitável esteticamente, foi uma forma de mulheres negras tentarem se sentir bem com a sua 

aparência.  

A persistência de um discurso voltado para a rejeição do aspecto crespo e cacheado dos 

cabelos, ao longo de várias décadas, e a pouca visibilidade que a mulher negra possuiu nos 

vários meios de comunicação se caracterizou como um dos aspectos relevantes que impactaram 

gerações de meninas que cresceram rodeadas de referências estéticas pautadas por um padrão 

branco de beleza.  

Nesse sentido, as cinco influenciadoras analisadas relataram em seus vídeos como se 

dava a relação com os cabelos ao longo da infância e início da adolescência e como essa 

relação foi construída socialmente. Praticamente todas elas discorrem sobre como cresceram 

nutrindo a rejeição ao aspecto natural de seus cabelos baseados na convivência com pessoas 

que reproduziam discursos pejorativos e negativos sobre o cabelo crespo e cacheado, assim 

como pela escassa presença de representações em vários nichos sociais, como na TV. O fato de 

estarem constantemente sujeitas a comentários negativos sobre o aspecto natural de seus 

cabelos se tornou uma das motivações para a decisão de modificarem seus fios. 

Logo na minha infância, eu comecei a criar complexo com o meu cabelo. Eu achava 

que ele era volumoso demais, com muito frizz, enfim. Como se meu cabelo fosse 

errado. Isso porque eu fui crescendo e fui sofrendo os preconceitos contra o cabelo 

cacheado/crespo e volumoso. Nas mídias, eu não via praticamente nenhuma menina 

que me representasse, eu enxergava que só o cabelo liso era um cabelo bonito e aí eu 

sentia que tinha algo de errado comigo. [...] Quando eu tinha uns dez anos eu fui a um 

salão fazer um relaxamento somente pra “abaixar o volume”, sabem? Aquele papo de 

cabeleireira. Nas primeiras vezes, ficou até ok, abaixou o volume que era o que eu 

queria. Só que o tempo foi passando e esse relaxamento foi detonando com o meu 

cabelo. Foi esticando totalmente, danificando demais. Meu cabelo ficou muito frágil e 

o couro cabeludo começou a machucar. Foi aí que eu parei de fazer relaxamento, eu 

tinha uns treze anos. Só que mesmo assim, eu continuava fazendo selagem, passando 

chapa, querendo esconder o meu cabelo de verdade e viver com um cabelo que não 

era meu. Eu acho que essa foi uma das piores fases da minha vida porque assim, eu 

tava na pré-adolescência onde a gente fica com os sentimentos à flor da pele e foi a 



86 
 

época que eu fui mais complexada comigo mesma. Eu queria fazer de tudo pra que 

parecesse que meu cabelo era liso de verdade e ficava três horas e meia dentro do 

quarto passando chapa. Se ficasse um fio pra cima eu ficava irritada. Quando eu saia 

na rua e ia pra alguma festa, eu tinha a impressão que todo mundo falava mal do meu 

cabelo. (Ana Lídia Lopes, “A história da minha vida” 13) 

Eu sofri bullying. Eu sofria por conta dos meus lábios serem carnudos, eu recebi 

apelidos e eu chorei. E hoje eu não choro mais porque todas essas características se 

tornaram a minha identidade e não apenas física mas muito mais do que isso.” 

(Steffany Borges, “Aceitação, autoestima e transição capilar”14) 

 

Eu sempre tive os cachos mas nunca gostei de usar eles com volume e nem seco. 

Então, eu nem sempre fui assumida assim, com volume o meu cabelo cacheado. Mas 

eu gostava dos meus cachos e eu tinha vergonha quando passei a deixar o meu cabelo 

com mais volume, eu tinha vergonha das pessoas. Quando eu saia, as pessoas ficavam 

olhando porque é um cabelo que chama mais a atenção, né? Então, as pessoas ficam 

olhando e eu ficava com muita vergonha. (Steffany Borges, “NAMORO, ESCOLHI 

ESPERAR, FAMÍLIA, FACULDADE / #SteffanyResponde”15) 

Quando eu era criança, o relacionamento com o meu cabelo era dos piores. Eu tava 

sempre emburrada, chateada e com raiva porque o meu cabelo era volumoso demais, 

tinha frizz e eu só vivia com ele preso aqui embaixo. Não porque minha mãe não 

queria, ela até se esforçava e tentava fazer com que eu usasse o cabelo solto, mas não 

conseguia. Ela fazia escova, sempre fez e ainda faz e eu não a culpo por isso, mas eu 

quero explicar mais uma vez que é fundamental a proteção, o auxílio dos pais ou de 

pessoas aos seu redor, ao redor da criança que expliquem pra ela que o cabelo dela 

não é uma patologia. Que o cabelo dela é enrolado, pode ser diferente de algumas 

amiguinhas que tem o cabelo liso na escola. Mas o cabelo dela é especial do jeito que 

é. [...] quando eu era criança, apesar de não ter sofrido diretamente preconceito, 

brincadeirinhas que não são brincadeiras principalmente quando você fala de uma 

criança, em relação ao meu cabelo aconteceram. Pessoas a minha volta que eu amo e 

amava aqui falavam que se me jogasse da varanda não teria problema porque o meu 

cabelo ele seguraria. Gente, isso não é pra ter graça. Eu sei que nosso primeiro 

impulso é dar risada, mas não é pra ter graça, sabe? Vocês fazem ideia, vocês que 

passaram pela mesma coisa que eu passei, fazem ideia como é difícil você ser criança 

e não estar adequada a determinados tipos de padrões ou com a linha que seja daquele 

grupo que você convive e você ser um pouquinho diferente fora daquilo. É 

extremamente difícil. (Rayza Nicácio, “Infância cacheada por Rayza Nicácio16”) 

 

“Eu lembro na alfabetização, eu olhando com admiração pra meninas com o cabelo 

liso, com olhos grandes e coisas assim que na época eu dizia: “imagina, sou muito 

mais feia do que elas”, “ela é muito bonita, não tem como não ser querida”, “gente 

bonita é querida” e isso foi sempre muito alimentado dentro de mim. Infância, 

autoestima péssima. Adolescência, autoestima péssima, mas suprida em outras 

necessidades. Eu achava que eu deveria expor o meu corpo, que eu deveria alisar o 

meu cabelo pra poder ser aceita e de fato era o que acontecia.” (Rayza Nicácio, 

“Porque amar o seu cabelo” 17) 

 

Nunca foi fácil assistir aos comerciais de televisão e aos grandes aparelhos incríveis e 

revolucionários que “resolveriam” a “rebeldia” do meu cabelo e não ficar 

constrangida. Ainda mais se tivesse gente por perto, sabe? Assistia a televisão e 

passava um comercial assim: “resolva o seu cabelo” e era exatamente o meu cabelo 

que eles estavam tentando resolver. (Rayza Nicácio, “Quando me reconheci como 

negra” 18) 

                                                 
13 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=zCfCVLRvGgU Acesso em: 24/09/2021 
14 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=GXYeQxqEUYw Acesso em: 14/09/2021 
15 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=qp_S4cEpE58 Acesso em: 16/09/2021 
16 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ba77DbrA7Ew Acesso em: 12/10/2021 
17 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=DC48TUWDBLY Acesso em: 12/10/2021 
18 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY Acesso em: 15/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=zCfCVLRvGgU
https://www.youtube.com/watch?v=GXYeQxqEUYw
https://www.youtube.com/watch?v=qp_S4cEpE58
https://www.youtube.com/watch?v=ba77DbrA7Ew
https://www.youtube.com/watch?v=DC48TUWDBLY
https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY


87 
 

 

A gente ouviu por muito tempo de que ter o cabelo cacheado é feio, que te deixa 

desarrumada, que volume não é bom, que parece ressecado, que parece sujo muitas 

vezes, mas isso tudo é mentira. E desconstruir esses pensamentos na nossa cabeça não 

é nada fácil. Não foi fácil pra mim e não vai ser fácil pra ninguém, geralmente, como 

tudo na vida, né? Quando a gente cresce ouvindo muito uma coisa, a gente toma 

aquilo como verdade absoluta e só em algum momento a gente começa a questionar 

essas coisas. (Rayza Nicácio, ”Ninguém se mete com o meu cabelo” 19) 

Quando pequena, as pessoas sempre se referiram ao meu cabelo de uma forma 

negativa. Elas sempre me davam a entender que o meu cabelo era armado demais, 

crespo demais, estranho e que eu precisava fazer alguma coisa pra ficar mais 

“bonitinha”, pra ficar parecida com as outras meninas. E eu cresci achando que isso 

era verdade, que o que tava em mim era errado e que eu precisava mudar isso. 

(Amanda Mendes, “PRENDA ESSE CABELO” 20) 

 

Aos 14 anos de idade eu resolvi alisar o cabelo porque a maioria das minhas amigas 

tinham o cabelo liso, porque eu achava que era mais fácil de cuidar. Aí pedi pra minha 

mãe de presente de aniversário uma progressiva. [...] Olhando agora, tudo que eu já 

passei, tudo que eu já vivi durante os meus seis anos e meio de cabelo liso 

quimicamente tratado, gente eu já deixei de fazer tanta coisa! Tipo, eu já deixei de ir 

pra alguns lugares, pra passear com meus amigos, pra sair com a família. Por 

exemplo, chácara. Nossa já recusei várias vezes. Já deixei de entrar na piscina porque 

eu não queria molhar o cabelo, não queria tirar a chapinha da cabeça. Já fiquei 

frustrada porque o meu cabelo por ser super cacheado, qualquer dedinho que crescesse 

já mostrava que eu tinha um cabelo mais crespo, que eu tinha um cabelo mega 

cacheado. E aí eu tinha que ficar retocando com a chapinha e aquilo me irritava e eu 

comecei a sentir que eu era escrava da chapinha. Que eu era escrava da progressiva 

porque eu tava deixando de fazer coisas que eu queria fazer só que eu recusava. 

Porque eu não queria ficar feia, porque sem a chapinha eu ia ficar estranha e todo 

mundo ia estar olhando pra mim naquele momento. (Amanda Mendes, “Transição 

capilar, minha história/ por Amanda Mendes” 21) 

 

Eu queria ter um cabelo liso, eu queria ter um cabelo que batesse lá na bunda e que 

quando o vento soprasse o cabelo fizesse tchááá, sabe? E eu não tinha aquele cabelo e 

foi aí que eu entrei nessa coisa de alisar, de querer ter outra textura. E hoje eu entendo 

que eu me comparei em todos os momentos da minha vida com outras pessoas. E que 

ao me comparar com outras pessoas, mesmo que por uma fração de segundos, eu 

sentia raiva delas. (Amanda Mendes, “Eu não tinha autoestima” 22) 

Minha infância foi uma infância genérica que todas as pessoas negras experimentam, 

salvo aquelas famílias que são muito politizadas que desde sempre e a criança nasce 

naquele ambiente militante de conscientização. Porque hoje em dia, felizmente, eu 

acho que está sendo mais comum do que foi na minha época. [...] Ser uma criança 

negra no Brasil é extremamente difícil, é um processo muito penoso, é um processo 

muito destrutivo que você realmente sofre. Você realmente tem a sua autoestima 

destruída, devastada em qualquer lugar que você vá e pra qualquer lugar que você 

olhe. Quando você é uma mulher negra você não tem nenhum tipo de 

representatividade, você não tem nenhum tipo de autoestima. É destruída, devastada 

de todas as formas possíveis e todas as formas imagináveis. [...] Quem foi criança nos 

anos 90? Quem teve a autoestima destruída pelas paquitas? Gente, a sociedade é cruel, 

extremamente cruel. Que menina negra era convidada para ser par na quadrilha? Eu 

nunca fui e minhas amigas negras nunca eram, né. Que menina negra entrava na lista, 

extremamente machista, das mais bonitas da sala? Nunca era a menina negra. Então a 

gente desde criança, além da televisão, além da mídia, dos jornais, além de tudo que te 

cerca, você lida com situações reais em todos os ambientes. [...] Com nove ou dez 

                                                 
19 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=1gRjX_ilS6E Acesso em: 15/10/2021 
20  Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko Acesso em: 21/08/2021 
21 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s Acesso em: 21/08/2021 
22 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=w2C9hk06YeY Acesso em: 29/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=1gRjX_ilS6E
https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko
https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s
https://www.youtube.com/watch?v=w2C9hk06YeY


88 
 

anos, não me lembro ao certo, comecei a passar as minhas primeiras químicas.  A 

passar muita progressiva. Meu cabelo ficava extremamente machucado por conta dos 

processos químicos e eu adorava. É muito engraçado porque até hoje se eu passo em 

frente a um salão de beleza e eu sinto cheiro de formol eu gosto. Eu gosto muito do 

cheiro de formol apesar de ser muito forte. Porque quando eu era criança eu sempre 

associei o cheiro do formol a coisas felizes porque pra mim todas as vezes que eu ia 

alisar o meu cabelo, eu ficava feliz, eu me sentia bonita. Olha que pesado isso, né? O 

cheiro de uma coisa tão destrutiva me trazer boas lembranças. Eu comecei a alisar o 

meu cabelo muito cedo, mas meu cabelo nunca foi um cabelo crespo que parecia 

alisado. Meu cabelo nunca foi bonito alisado.  Meu cabelo sempre foi muito fino, 

então processos químicos sempre estragaram muito ele. (Nátaly Neri, “Autoestima, 

identidade e feminismo negro” 23) 
 

Fica nítida nestes relatos como a relação das influenciadoras com o cabelo, assim como 

outros traços do corpo como mencionou a youtuber Steffany Matos, desde a infância foi 

marcada por um processo de rejeição ao aspecto natural do cabelo por conta de estarem 

constantemente diante de discursos que desvalorizavam seus cabelos. Nesse sentido, o 

alisamento aparece nesses relatos como a solução encontrada para superar essa rejeição e 

exclusão que sentiam de diferentes âmbitos sociais.  

É relevante mencionar também descrições de como as outras pessoas enxergavam 

negativamente seus cabelos. Isso pode ser notado pela presença da preocupação que algumas 

influenciadoras tinham sobre o quão volumoso o cabelo aparentava. Outro aspecto que chama a 

atenção se relaciona à ausência de referências ao qual se espelhassem, já que as existentes 

reproduziam a lógica de idealização de beleza voltada para o padrão branco. A citação de 

Nátaly Neri sobre as paquitas, ajudantes de palco de programas da apresentadora Xuxa entre os 

anos 1980 e 1990, que se caracterizavam por serem todas loiras é um exemplo claro dessa 

ausência de referencial na infância.  

As violências contidas nos discursos que as influenciadoras acabaram por conviver 

assim como a falta de representatividade sentida nos diferentes âmbitos sociais demonstram 

sobre a dimensão estética do preconceito a que estiveram expostas ao longo da vida. A 

experiência estética se caracteriza como um dos pilares da reprodução do racismo e de sua 

manifestação. Chama a atenção que esses discursos são muitas vezes reproduzidos por 

familiares por meio de “brincadeiras” ou mesmo em manifestações explícitas de preconceito 

racial. Sousa (1983) e Araújo (1996) descrevem esse cenário, no contexto brasileiro, como a 

tentativa de negação da identidade negra, assim como a sua história e os seus sentimentos. São 

aspectos profundamente enraizados no imaginário social brasileiro.  

Couceiro de Lima (1996) denomina alguns desses aspectos como oriundos de um 

“racismo à brasileira”. Em concordância com as formulações de Fernandes (2008) numa 

                                                 
23 Disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg Acesso em: 29/07/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg


89 
 

abordagem crítica a ideia de democracia racial, a autora aborda que dentro do contexto da 

mídia existe a absorção do racismo socialmente vigente no Brasil, visto como “cordial” e que é 

reproduzido nesse espaço. Nesse sentido, discorre que crianças negras acabam por construírem 

suas respectivas identidades dentro de modelos totalmente diferentes da imagem que refletem 

no espelho, panorama que tem como consequência a vivência de situações dolorosas como as 

relatadas pelas influenciadoras.  

A autora reforça essa noção quando aborda que a formação de uma identidade se 

caracteriza como um processo de construção em que diversos agentes, nas sociedades 

complexas, são atuantes e a comunicação se apresenta como um relevante elemento nesse 

sentido. Courceiro de Lima (1996) ressalta ainda que a presença de estereótipos negativos 

vinculados à identidade negra e que são inseridas nos diferentes produtos da comunicação 

social, impacta na construção de novas identidades que reforçam a reprodução de distorções e 

estereótipos.  

Por conta desses aspectos, as influenciadoras destacam a importância da construção de 

exemplos e discursos positivos desde a infância para que crianças crespas e cacheadas não 

convivam com o estereotipo negativo sobre seus cabelos, assim como ressaltam que pessoas 

adultas próximas necessitam de consciência na não reprodução desses tipos de discursos. 

“Cabelo crespo não é cabelo ruim! Muita gente coloca essa ideia principalmente na 

cabeça das crianças. Aí fica chamando a criança de “cabelo duro”, de “cabelo ruim”. 

Eu já vivi isso e também vejo isso dentro da minha família e eu não concordo, gente! 

O seu papel como adulto é sempre incentivar e fazer com que a criança goste e ame o 

cabelo dela.” (Steffany Matos, “Frases que toda cacheada/crespa precisa ouvir.”24) 

Eu entendo que quem não passou por isso ou quem não é crespa e cacheada, quem 

sempre teve o cabelo liso, quem sempre esteve “dentro dos padrões” teve outros 

complexos diferentes dos meus. Mas tô gravando esse vídeo especialmente pra 

conscientizar mulheres adultas e adolescentes que podem perceber e ter mais noção do 

impacto que você pode causar numa vida desde muito cedo e de que a gente preste 

mais atenção sobre isso. Respeite a inteligência das crianças, não tome atitudes na 

frente delas que podem as condicionar a se inferiorizar em relação aos outros ou a 

darem prioridade a coisas que não são.” (Rayza Nicácio, “Torturas psicológicas que 

sofri quando era criança.”25) 

“É fácil a gente entender por que a gente se odeia tanto, porque a gente demora tanto 

pra desenvolver o amor próprio, quando desde uma idade tão pequena assim [(a 

influenciadora então mostra sua foto criança)] quando você é tipo uma criança, um 

bebê, você já encontra dificuldades assustadoras. Você já vê teu corpo e a tua 

realidade, as tuas potencialidades negadas. E aí você cresce um pouco e eu acho que é 

a pior idade porque é a idade que você passa a realmente a entender as coisas [(a 

influenciadora agora mostra uma foto da pré-adolescencia)] e é muito complicado 

quando seu único ideal de beleza e a tua referência é uma boneca loira, de cabelo liso 

e longo, que você carrega de um lado pro outro e aquilo representa o bom, o bonito e o 

                                                 
24 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=nL8JTFsp_Vc&t=200s Acesso em: 16/09/2021 
25 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=yHKQMXC_OFA Acesso em: 19/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=nL8JTFsp_Vc&t=200s
https://www.youtube.com/watch?v=yHKQMXC_OFA


90 
 

perfeito. O que você representa? É uma lógica simples, qualquer criança pode fazer e 

todas as crianças negras fazem.” (Nátaly Neri, “Como aprendi a me amar.” 26) 

Um recadinho que eu quero dar aqui muito importante pros pais, pras mães ou pra 

qualquer ser humano que tenha contato com criança: se você viu ali que a criança tem 

alguma característica física diferente da outra seja cabelo, altura, peso... Gente isso 

indefere. Você não deve apontar pra aquela criança e fala pra ela “ô, por isso, por você 

ser assim, você é errada. Por você ser assim você é estranha e daí a gente precisa 

arrumar, a gente precisa mudar isso.” Não fale isso pra uma criança porque a criança 

ela grava essas coisas. Se você olhar pra uma criança e fala pra ela que o cabelo dela é 

ruim só porque ele tem uma textura diferente da do colega, ela vai gravar isso. 

(Amanda Mendes, “PRENDA ESSE CABELO” 27) 

Para a maioria dessas influenciadoras digitais, a transição capilar apareceu como meio 

de libertação das adjetivações negativas que passaram com relação aos seus cabelos. Como 

mencionado no capítulo 2, as motivações iniciais que levam uma pessoa a passar pelo processo 

de transição capilar são variadas e muitas delas estão relacionadas a uma busca por uma rotina 

de cuidados mais saudáveis com os fios, uma vez que o uso excessivo de químicas danifica 

seriamente os cabelos. Assim como relatam a necessidade de se libertarem das práticas de 

alisamento por não mais se identificarem com o cabelo alisado, construído assim uma 

percepção mais positiva do cabelo naturalmente crespo e cacheado. Não é à toa que a transição 

capilar acaba se tornando um relevante referencial para essas mulheres no sentido de passarem 

a construir a própria identidade tão negada no passado, deixando claro que a mudança 

experienciada é além da aparência exterior.  

Eu comecei a minha transição em fevereiro de 2014, meu big chop eu fiz em agosto 

de 2014 em seis meses de transição. E foi, tipo assim, muito inesperado, foi do nada. 

Eu achava que ia demorar muito mais, achava que ia demorar mais de um ano pra 

fazer o big chop. Mas aí, um dia eu dei a louca! Eu tava sozinha em casa e pensei: 

quero cortar meu cabelo, quero fazer meu big chop. Não fui em salão, não pedi ajuda 

de ninguém, eu coloquei a câmera aqui no quarto, peguei a tesoura e fui cortando. Eu 

ia cortando e cada barulho da tesoura eu ia sentindo uma coisa tão... Não sei explicar. 

Ia me dando um sentimento tão bom que nossa, foi inexplicável gente. Eu não queria 

ir ao salão porque eu queria ter o prazer de eu mesma cortar, sabe? Me senti assim: 

“caraca, tô me libertando de uma coisa que eu fui escrava por muito tempo.” [...] 

Acima de tudo, das mudanças do cabelo, do crescimento, fora do exterior eu sempre 

falo pra vocês e repito um milhão de vezes se for preciso: transição capilar não só 

mudança por fora, do cabelo. É por dentro, você muda muita coisa. Acho que só quem 

já passou por isso sabe. O que mudou no meu interior foi a minha autoestima, mudou 

demais. Antes eu era muito insegura, ia pra uma festa e tinha um pouco de receio 

sempre achando que todas as meninas estavam muito mais bonitas do que eu. E depois 

que eu assumi o meu cabelo, eu desencanei de tanta coisa, fiquei mais tranquila com 

tanta coisa. Passei a ver mais beleza nas outras pessoas. Acho que além de ter mudado 

em mim, mudou a minha forma de ver o mundo, a minha forma de ver as coisas. Não 

só em relação à beleza e às pessoas, mas a coisas da vida, sentimentos. Eu me apeguei 

e desapeguei de tanta coisa. Aprendi a desapegar de coisas que se renovam tipo 

cabelo, unha, coisas materiais e fui tentando me apegar mais as pessoas, tentando abrir 

mais o meu coração, não me privar de sentir as coisas. Eu amadureci muito e passei a 

ser mais independente. A gente passa a se sentir mais poderosa como se a gente 

tivesse realmente poderes. [...] Big chop, além de cortar o seu cabelo, de cortar as 

                                                 
26 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=XYDAMHHWwEU Acesso em: 01/07/2021 
27 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko Acesso em: 21/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=XYDAMHHWwEU
https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko


91 
 

partes alisadas do seu cabelo que você não quer mais, você vai cortando também tanta 

coisa do seu coração. Tanta coisa que não te faz bem você vai aprendendo a cortar 

também. Depois que o tempo passa você pensa: caraca! Não era só cabelo, era muito 

além disso. Eu precisava mudar muito mais. (Ana Lídia Lopes, “1 ano de Big chop: o 

que mudou na minha vida!” 28) 

 

Porque o sentido da transição capilar vai muito além da aparência. É uma decisão que 

parte primeiro daqui de dentro. É um processo de aceitação pra devolver a sua 

autoestima, a identidade. E tem gente que começa pela aparência e no meio do 

caminho vai entendendo tudo vai se descobrindo. O que eu quero que vocês entendam 

é que não é só cabelo. (Ana Lídia Lopes, “10 coisas que te impedem de terminar sua 

transição capilar.” 29) 

Eu falei, eu desisto de um cabelo curto, eu não quero mais ter um cabelo quebrado. Já 

fazia seis meses que não passava nenhuma química no meu cabelo e eu acho que na 

época, porque meu pai não tinha dinheiro pra pagar pra passar progressiva, não 

lembro o porquê. [...] Comecei a trabalhar na Embeleze, tinha uns 14 anos. E aí eu 

ganhei um desconto num curso de dreads e tranças e foi nesse momento que eu 

comecei a me compreender como uma mulher negra, foi minha primeira referência 

porque tinha uma apostila e a apostila contava a história dos dreads, a história das 

tranças, a história daquele povo que tanto era negado e que eu me identificava de uma 

forma muito grande. Então comecei a ler aquelas apostilas, comecei a ler aquelas 

coisas e senti uma identificação muito grande com toda aquela narrativa. Eu falei: “é 

isso que eu sou, eu sou uma mulher negra! Por isso é que as pessoas não me aceitam 

porque eu não sou igual a eles, eu sou igual a essas pessoas que estão nessa apostila de 

cabelo. (Nátaly Neri, “Autoestima, identidade e feminismo negro.” 30) 

Eu acho que todo mundo deveria dar uma chance pro seu cabelo natural se quiser, se 

sentir que isso é o melhor pra você. E eu sou suspeita, sou muito suspeita pra falar 

sobre isso mas isso deve acontecer de dentro pra fora. Eu já disse isso diversas vezes. 

Depois que a gente aprende a se valorizar com os nossos defeitos, com as nossas 

qualidades, com os nossos prós e contras, a gente muda completamente de postura. 

(Rayza Nicácio, “Porque amar o seu cabelo.” 31)  

 

É muito engraçado porque agora é super comum a gente ouvir que ter cachos está na 

moda, ter cabelo cacheado está na moda e, de fato, está. Não foi o meu caso assumir 

por causa da moda, a maioria de vocês não também com certeza, que passaram pelo 

processo de transição. Mas uma coisa não anula a outra. Só que hoje é muito possível, 

é muito mais fácil encontrar referências que usam o cabelo cacheado e crespo e que 

podem inspirar crianças, adultos, adolescentes que tem conflito nesse sentido. (Rayza 

Nicácio, “Mãe, por que eu nasci cacheada?” 32) 

Comecei a pesquisar loucamente coisas de como fazer, de como deixar a progressiva, 

de como se desapegar dessa vida. E foi aí que eu enxerguei que a internet 

disponibiliza um leque de informações pra a gente. Tem tanta menina cacheada, tanta 

menina crespa com tanta história bonita que a gente olha e nossa, chega a arrepiar. Eu 

acho que eu consigo a ser assim também, eu acho que eu consigo voltar a ser eu 

mesma, a assumir minha identidade independente do que os outros vão pensar, do que 

os outros vão dizer. [...] Entrar na transição foi a melhor coisa que já fiz na minha vida 

de verdade porque eu não descobri só o meu cabelo cacheado. Eu descobri que eu sou 

uma Amanda diferente capaz de ser e fazer coisas que eu nunca imaginei 

independente da opinião dos outros eu vou seguir o meu caminho. A gente não precisa 

da aprovação de todo mundo não é verdade? (Amanda Mendes, “Transição capilar, 

minha história/ por Amanda Mendes.” 33) 

                                                 
28 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s Acesso em: 23/09/2021 
29 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A Acesso em: 30/09/2021 
30 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw Acesso em: 05/05/2021 
31 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=DC48TUWDBLY Acesso em: 12/10/2021 
32 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=qy_HTxapxqk Acesso em: 14/12/2021 
33 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s Acesso em: 21/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s
https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A
https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw
https://www.youtube.com/watch?v=DC48TUWDBLY
https://www.youtube.com/watch?v=qy_HTxapxqk
https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s


92 
 

Nestas passagens vemos que alguns aspectos relevantes que tornam a transição capilar 

como um relevante mecanismo de construção ou mesmo de uma retomada de consciência da 

própria identidade. Um dos pontos que mais está em evidência se caracteriza pelo sentimento 

que as influenciadoras exprimem sobre uma mudança interior, maior do que qualquer aspecto 

alheio.  

Esse sentimento de mudança as impacta ao ponto de começarem a enxergar os traços 

naturais de seus cabelos de forma positiva, coisa que, como visto anteriormente, não ocorria já 

que cresceram em ambientes onde a rejeição ao crespo e cacheado eram dominantes. Outro 

elemento que aparece em alguns desses relatos é a ideia de autonomia, observada na fala da 

influenciadora Ana Lídia Lopes quando menciona ter tomado a decisão de executar sozinha o 

corte das partes alisadas do cabelo.  

 Outro ponto levantado nestas passagens está relacionado ao contato que estas 

influenciadoras puderam ter com representações semelhantes a suas próprias imagens, como 

bem mencionam Nátaly Neri e Amanda Mendes. A busca por histórias e figuras na qual 

serviram de inspiração e motivação para o reconhecimento da própria identidade. A 

importância do contato com referências também é mencionada na fala da influenciadora Rayza 

Nicácio que destaca sobre uma maior facilidade nos tempos atuais na busca por referências 

para quem optar passar pela transição capilar. Um elemento facilitador, nesse sentido, é a 

internet. A própria Rayza é mencionada como figura de inspiração para influenciadoras como 

Amanda Mendes na decisão de aderir ao processo de transição e conseguir permanecer nele. 

Uma inspiração, que nossa! Que me cativa e que me fez olhar o meu lado cacheado 

com mais amor, com mais carinho foi o canal da Rayza Nicácio. Eu vi tantos vídeos 

dela, eu engoli os vídeos dela sabe? Eu falei: “cara, é disso que eu preciso! Eu preciso 

de mais confiança, de mais determinação. Eu preciso viver a minha vida sem me 

importar com o que os outros vão pensar.” Foi aí que começou aquele processo de “eu 

vou fazer, eu vou conseguir. (Amanda Mendes, “Transição capilar, minha história/ 

por Amanda Mendes.” 34) 

Ou seja, fica nítida nesta passagem como a produção de conteúdo na internet que uma 

pessoa, no caso Rayza, pode servir de inspiração para que outras mulheres que se identificam 

com ela também possam investir no compartilhamento de suas histórias, demandas, 

dificuldades, entre outros que alcançam centenas de outras pessoas que também acabam 

sentindo refletidas suas buscas por reconhecimento da própria identidade.  

Como mencionado no capítulo 2, essa é uma das formas principais do engajamento e 

interesse que a transição capilar obteve nos últimos anos. Esse tipo de ambiente é entendido por 

Martino (2014) como uma imagem triunfante da democracia na comunicação onde qualquer 

                                                 
34 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s Acesso em 21/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=6zvPW7XQhmY&t=307s


93 
 

pessoa pode vir a se tornar, virtualmente, uma espécie de produtor de cultura. Nesse sentido, a 

disseminação de informações sobre a transição capilar por parte dessas influenciadoras pode 

possibilitar de forma relevante a construção da identidade delas próprias, assim como do 

público ao qual se comunicam uma vez que possuem capacidade de produzir cultura. 

Esse fato é demonstra o que autoras como Gomes (2006) apontam como dimensão 

central da identidade: seu caráter historicamente construído a partir de uma série de mediações 

que vão diferindo de cultura para cultura. Se num passado recente propagava-se o discurso de 

vinculação negativa ao cabelo crespo e cacheado, vemos que a mediação oriunda do ambiente 

virtual por parte das influenciadoras aqui analisadas produz uma lógica cultural diferente, de 

enaltecimento e visibilidade positiva dos cabelos. Contudo, Gomes (2006) também ressalta que 

uma construção de identidade não ocorre do dia para a noite, sem conflitos. Isso se justifica 

pelo fato de toda uma bagagem histórica de rejeição ao cabelo natural ter impactos profundos 

nas vivências dessas influenciadoras e, portanto, mesmo compreendendo que a transição capilar 

é um mecanismo inicial construção e reconhecimento da identidade, relatam sobre as 

dificuldades neste processo.  

4.2  O reconhecimento enquanto pessoa negra  

A transição capilar demonstra, a partir dos relatos das influenciadoras, atuar como um 

relevante ponto de partida para o abandono de uma visão negativa do cabelo crespo e cacheado 

que passa a ser visto como motivo de autoestima e orgulho. Porém, nem sempre ocorre uma 

vinculação do processo de transição com a construção de uma consciência da própria 

identidade de forma imediata, como cita a influenciadora Nátaly Neri: 

Eu ainda não tinha autoestima porque eu só tinha me reconhecido enquanto negra e eu 

gostava de mim enquanto negra, mas eu ainda não tinha forças pra lutar contra uma 

sociedade que dizia que ser negro não era legal. Então, ao mesmo tempo em que eu 

me encontrei, que encontrei quem eu era, e compreendi quem eu era, me aceitei e 

parei de lutar contra me senti melhor comigo. Mas ainda não sentia forças suficientes 

pra que as pessoas se sentissem bem comigo. (Nátaly Neri, “Autoestima, identidade e 

feminismo negro.” 35) 

 

Eu sempre tive consciência de que eu era negra. Na verdade, consciência não. 

Consciência é uma palavra que não necessariamente eu goste pra isso. Eu sempre me 

vi como uma pessoa negra, isso é um fato! [...] isso não necessariamente tornou minha 

vida mais fácil, mais simples por eu ter consciência né? Eu acho que essa minha 

formação vem muito dos meus pais que não necessariamente são ativistas, militantes. 

São pessoas comuns. Uma coisa que eu lembro e que era maravilhosa, às vezes eu ia 

encontrar a minha mãe em algum espaço e aí eu falava assim: “ah, minha mãe (eu 

perguntava à informação) é uma mulher baixinha assim, morena.” Aí meu pai virava e 

falava assim: “Nátaly, a sua mãe não é morena. A sua mãe é negra, você também é 

negra. Você não é morena.” E aí eu ficava, ah tá bom. Negra né pai? Tá. Sentindo 

aquele incômodo de tipo com seis, sete anos de falar negra, eu preferia falar morena 

porque já naquela época eu sentia, sem saber o porquê, que falar negra era errado. [...] 

                                                 
35 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw Acesso em: 05/05/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw


94 
 

Eu sei que muitas pessoas na minha idade, ou até mais velhas, não necessariamente 

tem a mesma visão que eu tenho a respeito da minha negritude etc. Eu sei que muitas 

pessoas na verdade ficam naquele limbo do pardo, branco ou bronzeado por muitos 

anos. Então acabam tendo essa construção sobre ser negro, sobre se identificar como 

pessoas negras tardiamente. Aí você me fala “pra você foi mais fácil ter tido 

consciência da sua negritude”. Não necessariamente né, porque como eu sabia que eu 

era uma pessoa negra e eu já entendia desde muito cedo, a sociedade me fez entender 

desde muito cedo que ser negra era uma coisa ruim, eu tentei de todas as formas me 

embranquecer. (Nátaly Neri, “Empoderamento estético e consciência racial.” 36) 

Nestas duas passagens, a influenciadora Nátaly Neri discorre sobre a construção de sua 

identificação enquanto uma mulher negra antes e depois de passar pela transição capilar. No 

primeiro trecho, a influenciadora relata sobre os sentimentos um pouco contrastantes sobre 

lidar com esse reconhecimento interiormente, de forma mais positiva, em detrimento da 

convivência social ainda marcada pela presença de um discurso racista, de rejeição dos traços 

negros. Na segunda passagem, faz uma retomada sobre desde a infância ter alguma consciência 

de sua negritude, porém justamente o âmbito social na qual vivia também reforçava a negação 

de seus traços.  

Podemos identificar uma aproximação desses relatos de Nátaly com as formulações de 

Fanon (2008) sobre a experiência do reconhecimento. De acordo com o autor, para que um 

indivíduo possa obter a certeza sobre si mesmo e a expansão da consciência sobre si, necessita 

de uma integração com a ideia de reconhecimento. Como mencionado no capítulo 2, Fanon 

(2008) compreende que o reconhecimento ocorre a partir da relação mútua que um indivíduo 

possui com o outro. Os relatos de Nátaly Neri sobre as dificuldades que vivenciou para se 

reconhecer como uma pessoa negra são nítidos exemplos de como a constante relação com o 

outro interfere nesse processo, seja de forma positiva ou negativa.  

 A influenciadora Amanda Mendes aponta que o reconhecimento de si mesma como 

mulher negra ocorreu de fato após a transição capilar, já que no período em que alisava os 

cabelos sentia que as pessoas ao redor a “enxergava” como uma pessoa branca. Essa percepção 

ia além da manipulação dos cabelos.  

Acho que quem me olhava me via realmente como branca porque meu cabelo era liso, 

quimicamente tratado e eu colocava filtros extremamente claros nas minhas fotos e aí 

eu me questionei por que eu fazia isso, por que clarear as fotos? E eu consigo perceber 

que isso tem tudo a ver com a mídia, com o que a mídia colocava, com o racismo, 

com o preconceito. Porque eu sempre tive, eu sempre vivi em meios de amigos 

brancos, todo mundo naquele padrão. Minhas amigas com o cabelo liso, com o cabelo 

comprido, sabe? Era isso e eu queria me enquadrar naquilo só que eu não sou branca. 

E aí o que eu fazia? Eu clareava minhas fotos. [...] Eu me descobri negra depois que 

eu assumi minha transição. Foi uma transição interna mesmo. Na real, eu nunca achei 

que eu fosse branca, mas eu também achava que não era negra. Até mesmo porque 

                                                 
36 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ Acesso em: 02/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ


95 
 

todo mundo falava: “você é mulata, você é parda, você não é negra.” As pessoas 

sempre falavam isso pra mim. (Amanda Mendes, “Quando me vi negra” 37) 

Já a influenciadora Rayza Nicácio relata que seu reconhecimento como negra sempre 

esteve vinculado mais ao seu cabelo do que à sua cor de pele, embora ressalte que refletiu 

muito pouco sobre essa temática antes de passar a produzir conteúdo na internet.  

Eu lembro que na maior parte do tempo na minha vida tentei ser uma pessoa 

totalmente diferente de mim e me inspirava em pessoas totalmente opostas de mim. 

Tive muitos conflitos em relação ao meu cabelo, ao meu tipo de corpo mas não à cor 

da minha pele. Pra investigar os conflitos sobre a cor da minha pele demorou um 

pouquinho porque ninguém nunca falava sobre isso comigo, sabe? A cor da minha 

pele era “aceita” e não era questionada. Mas, mesmo assim, eu lembro de quando eu 

era pequena (meu irmão é mais claro que eu um pouquinho) e eu falava pra minha 

mãe: “Mãe por que o Jonatas é mais “branquinho” e eu tenho a pele mais escura que a 

dele?” Ninguém nunca tinha conversado comigo sobre eu ser ou não negra. Eu só 

sabia que eu não era branca e que o meu cabelo era crespo. Demorou muito pra eu 

poder refletir sobre isso e muito mais ainda pra eu ter convicção sobre o que falar e 

me assumir sim como uma mulher negra de pele mais clara. (Rayza Nicácio, 

“Quando me reconheci como negra.” 38) 

É relevante perceber nestas falas de Amanda e Rayza a centralidade do cabelo enquanto 

principal elemento de identificação e reconhecimento racial, mais do que a cor da pele. Esse 

aspecto é mencionado por Gomes (2006) quando afirma que o cabelo, muitas vezes, se 

sobrepõe à cor da pele como elemento de denominação racial, na qual quanto mais crespo o 

cabelo for o cabelo, maior é a possibilidade de desvalorização que o racismo e a branquitude 

operam sobre a construção da identidade negra. Isso faz com que os indivíduos enxerguem ou 

percebam o que o racismo põe a sua frente, como fica evidente no relato de Amanda.  

No caso das influenciadoras Ana Lídia e Steffany Borges, não foram identificados 

explicitamente em seus vídeos relatos sobre se reconhecerem como mulheres negras, seja antes, 

durante ou depois da transição capilar.  

Ainda na perspectiva do reconhecimento, algumas das influenciadoras expressam como 

a partir das mudanças interiores que transição capilar gerou em suas vidas, passaram a entender 

este processo como mecanismo de afirmação contra padrões impostos, o que as levou a se 

posicionarem enfaticamente em defesa da valorização de seus traços mesmo diante de 

comentários negativos. Esta defesa muito se aproxima da concepção de Honneth (2015) de 

lutas por reconhecimento, principalmente no que se refere às demandas por acesso de forma 

igual à estima social e direitos (Neves, 2005). Nesse sentido, é possível identificar a transição 

capilar como mecanismo de luta por reconhecimento em um ambiente social que ainda rejeita 

os traços negros, fazendo com que esse processo ganhe ares de engajamento político e de 

resistência, mesmo que este engajamento nem sempre esteja explícito. 

                                                 
37 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=wNgz5HzCoNI Acesso em 11/08/2021 
38 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY Acesso em 15/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=wNgz5HzCoNI
https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY


96 
 

No nosso mundo, não tem como impor padrões de beleza porque cada ser humano é 

diferente, cada um, na sua singularidade, possui, sim, uma beleza especial. Só depende 

da gente pra que isso tudo se resolva, pra que isso um dia acabe ou pelo menos 

diminua. Tenha respeito pelo teu próximo, respeite a si mesmo e acredite em você. 

[...] Quando você olha pra alguém que tem um Black, ela tem um Black por diversos 

motivos. Por estilo, por autoaceitação, autoestima, ela se sente bem. Ela se sente feliz 

e é isso que importa. A gente tem que querer a felicidade de todo mundo e não ficar 

querendo que todo mundo se enquadre em um único padrão. (Amanda Mendes, 

“PRENDA ESSE CABELO.” 39) 

 

Muitas vezes as pessoas não acreditam que você esteja fazendo algo certo ou não 

acham legal esse rolê de transição capilar porque vai contra um padrão que é estético, 

que elas idealizam como correto. Tem gente que não gosta de cabelo crespo, fala que 

cabelo crespo não tem beleza nenhuma. Aí eu pego e falo, pera aí! Você pode não 

gostar, mas eu tenho certeza de que essa ideia surgiu pra você depois de vários 

padrões, depois de várias intervenções sociais. Eu tenho total certeza disso porque é 

muito estranho você simplesmente olhar e falar “ah, não gosto”. Tem um porquê de 

você não gostar. [...] Eu vejo a transição como algo realmente interno. O meu cabelo 

ele cresceu, ele encrespou porque eu quis mudar por dentro. Se eu não tivesse essa 

vontade, essa sede, essa coisa de querer me conhecer e querer me libertar, um cabelo é 

só um cabelo. Se a mudança não está em mim seria só mais um crespo no mundo. Mas 

se eu, Amanda, me sinto empoderada a passar pela transição capilar, então o meu 

cabelo é resistência, ele é manifestação. Ele é um ato político nas ruas e é isso que a 

gente tem que entender que a transição é muito, muito íntima. Muito nossa. (Amanda 

Mendes, “Falta de apoio na transição capilar.” 40) 

 

Se aceitar é amar cada detalhe de você, é amar cada característica que você possui e 

entender que ela é única e que não tem problema nenhum em ser diferente do outro. E 

que você não precisa se enquadrar em um padrão e que você não precisa querer mudar 

porque outras pessoas estão dizendo que você tem que mudar. Faça aquilo que te faz 

bem e tenha por perto pessoas que também te façam bem. (Amanda Mendes, “Seu 

cabelo é ruim sim.” 41) 

 

Quando eu concluí a minha transição capilar eu dei um basta nessas pessoas, nessas 

vozes. Chega! Eu não quero me montar por ninguém. Eu não quero fazer nada que eu 

não queira fazer. (Amanda Mendes, “Eu não tinha autoestima.” 42) 

 

A gente cria um carinho, uma relação de empoderamento com o nosso cabelo 

obviamente. A gente pensa: a gente é resistência. Até mesmo por conta do que a gente 

passa hoje, das críticas que a gente enfrenta, dos olhares tortos que a gente enfrenta. 

Quanto maior e mais volumoso for o seu cabelo e principalmente sem definição, mais 

as pessoas vão olhar pra você com uma cara de “nossa menina, vai pentear esse seu 

cabelo”. Então a gente, todo dia, sair com o cabelo assim nas ruas é resistência. 

(Amanda Mendes, “Depois da transição capilar.” 43) 

Porque quando a gente fala sobre cabelo, quando a gente fala sobre tranças, o que 

significa eu falar sobre essas tranças? Significa eu dizer que isso faz parte da minha 

identidade enquanto mulher negra. Que isso faz parte de uma construção histórica e 

social da cultura negra e que a partir do momento em que a gente consegue 

compreender o que isso significa e utilizar em prol da nossa autoestima, você está 

militando, você está fazendo alguma coisa. [...] Você tá construindo a sua identidade e 

de outras mulheres porque você tá sendo referência. Porque você tá mostrando pra 

outras mulheres que é muito legal ser quem você é. Eu amo ser negra, as mulheres 

negras amam ser negras e a gente tem que amar muito ser negra porque a gente odiou 

a vida inteira. E eu demorei quase vinte anos pra poder amar quem eu sou. Vinte anos 

                                                 
39 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko Acesso em: 21/08/2021 
40 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=R6uTcFGzGK8 Acesso em: 29/08/2021 
41 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM Acesso em: 29/08/2021 
42 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=w2C9hk06YeY Acesso em: 29/08/2021 
43 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=kQ2Fsrv-0hs&t=6s Acesso em: 02/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko
https://www.youtube.com/watch?v=R6uTcFGzGK8
https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM
https://www.youtube.com/watch?v=w2C9hk06YeY
https://www.youtube.com/watch?v=kQ2Fsrv-0hs&t=6s


97 
 

de uma vida me odiando. Da mesma forma que essas questões me construíram como 

mulher, elas também possam ser armas para construir a identidade de outras mulheres. 

(Nátaly Neri, “Autoestima, identidade e feminismo negro.” 44) 

 

Eu adquiri conhecimento e automaticamente abri meus olhos para o mundo porque eu 

me conectei a outras mulheres muito parecidas comigo. Eu estudei mulheres que 

falavam sobre mim, sobre a minha mãe, sobre a minha tia, sobre a minha avó, sobre as 

minhas primas. Eu abri meus olhos. Eu não abri meus olhos só para os problemas. Eu 

não vi só como a sociedade era ruim comigo, me fazia sentir mal e dizia que eu era 

incapaz. Eu abri os olhos e vi que eu tinha companheiras, que tinha pessoas que 

viviam exatamente a mesma coisa que eu. Quando eu abri meus olhos eu vi cores, eu 

libertei minhas cores. (Nátaly Neri, “Como aprendi a me amar.” 45) 

 

A existência do meu corpo e o fato de eu permanecer com ele em determinados 

espaços ou fazendo determinadas coisas é resistência. É um corpo que grita, é um 

corpo que afronta. É um corpo de existência engajada. [...] Mas é sempre importante a 

gente dá um passo atrás e começar a pensar os nossos corpos como eles deveriam ser 

pensados desde o primeiro momento. Como nossos! [...] então eu defini que meu 

corpo é negro, que meu corpo é político, que o meu corpo é laico, que meu corpo é 

história que está contido na cor da minha pele, na mistura dos meus traços, a história 

de miscigenação e construção do Brasil. (Nátaly Neri, “Sobre corpo.” 46) 

 

[...] falar sobre estética, sobre autoestima negra é interferir justamente nessa imagem 

que nós temos de nós muito, obviamente, influenciada pela construção racista do que 

é ser negro que interfere diretamente no imaginário coletivo sobre o que é ser negro. E 

automaticamente interferem na construção dessas identidades coletivas que 

novamente vão interferir na construção das suas identidades individuais. (Nátaly Neri, 

“A importância da estética e autoestima negra: Geração tombamento é política?” 
47) 

[...] Eu senti que pela primeira vez na vida eu não tava tentando ser alguém, eu tava 

sendo eu mesma. E as pessoas estavam me valorizando, me reconhecendo. (Nátaly 

Neri, “Empoderamento estético e consciência racial.” 48) 
 

Quem disse pra você que cabelo cacheado estava fadado ao alisamento e era um 

cabelo ruim e que te deixava desarrumada mentiu pra você. Então, esse mesmo cabelo 

cacheado, essa mesma boca grande, essa mesma orelha estranha são todos motivos de 

orgulho pra mim hoje. Eu espero de todo o meu coração que se você tiver algo 

“estranho” em você como eu tenho a minha orelha, você também tenha orgulho disso. 

(Rayza Nicácio, “Cabelo ruim, boca grande e orelha estranha.” 49)  

 

Depois que eu assumi o meu cabelo eu passei a ter uma nova forma de olhar a vida e 

as outras pessoas. Passei a ter ainda mais coragem de questionar aquelas “verdades 

absolutas” vendidas pra mim durante toda a minha vida de que eu precisava me 

enquadrar e ter o cabelo liso pra poder ser aceita. . (Rayza Nicácio, “Quando me 

reconheci como negra.” 50) 

 

A gente tem que celebrar os nossos cachos, a gente tem que libertar nossos cachos, ver 

o nosso cabelo cacheado e crespo como forma de expressão. Meu cabelo faz parte de 

mim, nasceu assim na minha cabeça, mas ele também é uma forma de eu me impor e 

dizer que eu acredito em mim independente do que me foi vendido e imposto. (Rayza 

Nicácio, “Chega de padrões! Faça diferença na vida de alguém.” 51) 

                                                 
44 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw Acesso em: 05/05/2021 
45 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=XYDAMHHWwEU Acesso em: 01/07/2021 
46 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=c8qbJZlspPs Acesso em: 12/07/2021 
47 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg Acesso em: 29/07/2021 
48 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ Acesso em: 02/08/2021 
49 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OZTIRVKlhvE Acesso em: 14/10/2021 
50 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY Acesso em: 15/10/2021 
51 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=3uKRItCq52A Acesso em: 15/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw
https://www.youtube.com/watch?v=XYDAMHHWwEU
https://www.youtube.com/watch?v=c8qbJZlspPs
https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg
https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ
https://www.youtube.com/watch?v=OZTIRVKlhvE
https://www.youtube.com/watch?v=zZGxGWUz0vY
https://www.youtube.com/watch?v=3uKRItCq52A


98 
 

Ou seja, fica nítida a percepção dessas influenciadoras de que retornar a usar o cabelo 

crespo e cacheado se caracterizou como um ato de contestação e resistência aos padrões 

embranquecedores estabelecidos. Como mencionado, essa percepção nem sempre tem o 

objetivo de ser politizada, porém a politização no discurso acaba sendo uma consequência 

dentro do processo de afirmação dos traços negros. Isso é reforçado por Gomes (2006) quando 

afirma que o racismo faz com que pessoas negras politizem a beleza negra e a valorização do 

cabelo crespo e cacheado.  

Ainda assim, a luta por reconhecimento demandada por crespas e cacheadas ainda 

enfrenta barreiras em âmbitos como o mercado de trabalho por exemplo. Nem sempre a 

aparência dos cabelos ainda é bem recebida em ambientes de trabalho ou entrevistas de 

emprego, persistindo ainda a noção de que “boa aparência” citada por Gonzalez (2020) ainda 

que de forma seja feita de forma mais velada. As youtubers Nátaly Neri e Amanda Mendes 

fazem menções a esse respeito.  

As pessoas às vezes justificam o posicionamento delas como “ah, mas ela precisa se 

adequar as normas da empresa” ou “mas ela não me passa higiene” “ah, mas esse 

cabelo é grande demais”. A pessoa se sente no direito de dizer o quanto o seu cabelo 

está grande demais ou não, a pessoa se sente no direito de dizer se você tem higiene 

ou não, e tudo isso por conta do seu cabelo, da textura que ele tem, do volume que ele 

tem. Do formato que ele tem. Não interessa se meu cabelo é diferente, se meu cabelo é 

crespo, se meu cabelo tá longe de ser o cabelo do padrão. O que conta é o que sei 

fazer como profissional. É a minha capacidade de fazer o que a empresa precisa. 

(Amanda Mendes, “Cabelo crespo no mercado de trabalho.” 52) 

Eu recebo muita gente dizendo que tá com tranças ou com Black e precisa trabalhar, 

precisa estar num serviço. E de repente, não sabe o que fazer. De repente se sente mal 

ou se sente triste por perceber que o cabelo se tornou um empecilho e gente, é muito 

simples a resposta pra todas essas questões.  Se a forma como você se enxerga, se o 

orgulho que você tem do cabelo, seus processos de deixar o cabelo natural e continuar 

seguindo a vida se colocarem na frente da sua necessidade de comer, você come, você 

continua no seu emprego. Porque é muito mais frutífera ou importante pra qualquer 

movimento mulheres que estejam comendo, que estejam tendo condições de estudar, 

de viver, de se locomover pela cidade, pela vida. [...] Às vezes a gente leva esse 

discurso do amor próprio e da auto-aceitação pra níveis muito intensos e imediatistas. 

A gente tem que entender que cada uma tem o seu processo. Então, a gente tem que se 

atentar muito a como a gente vive os nossos processos e entender que os nossos 

tempos são diferentes de todos os outros tempos. (Nátaly Neri, “Transições mentais e 

capilares.” 53) 

A fala de Amanda reflete sua indignação sobre a existência ainda de padrões estéticos 

no mercado de trabalho aos quais mulheres negras estão sujeitas no que se refere à aparência, 

demonstra que crespas e cacheadas ainda são julgadas por este viés em detrimento as suas 

qualidades profissionais. Por sua vez, a fala de Nátaly manifesta nitidamente sobre as 

limitações que crespas e cacheadas podem enfrentar mesmo após assumirem seus cabelos 

naturais. Nesta passagem, Nátaly evidencia que para muitas pessoas, a afirmação da identidade 

                                                 
52 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=C-gi_H3PpPQ Acesso em: 29/08/2021 
53 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY Acesso em: 05/05/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=C-gi_H3PpPQ
https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY


99 
 

negra ainda é restringida e, por conta disso, muitas vezes necessitam se “adaptar” ao padrão 

estético imposto no ambiente de trabalho. A influenciadora expõe, a partir desse trecho, que por 

mais ampla que seja a visibilidade que crespas e cacheadas passaram a ter atualmente, a 

persistente estrutura racista vigente no país faz com que o ato de assumir o cabelo crespo e 

cacheado não seja igual para todos.    

4.3  Compreensão do Racismo 

Como pode ser percebido no resgate da relação que as influenciadoras possuíram com 

seus cabelos e a transição capilar, os relatos dispõem de vários conteúdos em comum 

principalmente no que se refere à rejeição que possuíram dos cabelos. Esta rejeição 

relacionava-se, principalmente, a percepções negativas do aspecto crespo e cacheado do seu 

cabelo propagada por pessoas próximas, e por outros âmbitos mais amplos como os meios de 

comunicação, por exemplo. Como buscamos demonstrar no capítulo 1, as origens da 

vinculação negativa aos traços negros têm raízes profundas e é uma das faces da reprodução do 

racismo estrutural.  

Situações discriminatórias e de desvalorização que as influenciadoras vivenciaram 

perpassam suas falas, que apontam como práticas preconceituosas são recorrentes na 

persistência de um discurso racista no contexto brasileiro e, portanto, fruto do racismo 

estrutural, assim como do entendimento de que o preconceito é algo exercido individualmente. 

Ainda se faz presente, em alguns relatos, a compreensão de algumas influenciadoras de 

situações nas quais claramente passaram por constrangimentos por conta de suas aparências, 

mas que não denominaram como uma circunstância discriminatória por entenderem que isso é 

uma atribuição mais séria do que a situação que vivenciada. Ou seja, as atribuições dadas ao 

racismo nos vídeos analisados possuem diferentes entendimentos.  

Então vamos tomar cuidado com o que a gente fala, vamos tomar cuidado com a 

forma como a gente olha para os outros. Afinal de contas, todos nós somos seres 

humanos, todos merecemos respeito. Se cada um começar a respeitar o próximo, mas 

assim na sua plena sinceridade, o preconceito vai diminuir e as coisas com certeza vão 

melhorar. [...] No nosso mundo, não tem como impor padrões de beleza porque cada 

ser humano é diferente, cada um na sua singularidade possui sim uma beleza especial. 

Só depende da gente pra que isso tudo se resolva, pra que isso um dia acabe ou pelo 

menos diminua. Tenha respeito pelo teu próximo, respeite a si mesmo e acredite em 

você. (Amanda Mendes, “PRENDA ESSE CABELO.” 54) 

 

Algumas pessoas propagam constantemente o preconceito com o cabelo crespo. Você 

não fez nada pra ela, mas ela insiste em chegar dizendo que o seu cabelo é ruim. Que 

ele não é bonito. E aí a gente tenta entender o porquê e aí ela fala: “ele é crespo 

demais, ele não faz cacho. Ele tem volume demais. Faz alguma coisa pra abaixar esse 

volume.” Eu recebo muitos comentários negativos aqui na internet e eu analiso esses 

comentários e eu percebo o quão vazio é aquilo. Por que a pessoa perde o tempo dela 

                                                 
54 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko Acesso em: 21/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=4qtUER5YPko


100 
 

pra trazer algo que não vai agregar nada nem pra mim nem pra ela? (Amanda Mendes, 

“Seu cabelo é ruim sim.” 55) 

Às vezes é muito difícil prosseguir na transição porque vem à tona lembranças, 

sentimentos e situações que a gente viveu no passado. E eu compreendo muito quem 

passa por isso. Tem muita menina que sofreu muito preconceito por causa do cabelo, 

às vezes até dentro de casa. Que ouviu muito que seu cabelo era ruim, que o cabelo 

não era bonito, que o único jeito era alisar mesmo. Enfim, muitas coisas fortes mesmo 

que acabam destruindo a autoestima das meninas e das mulheres. E se você que está 

assistindo esse vídeo já passou por isso, eu te convido a recomeçar agora uma nova 

história. Rasga e joga fora da sua história tudo isso que ainda te magoa, que te impede 

de seguir em frente e ser feliz. (Ana Lídia Lopes, “10 coisas que te impedem de 

terminar sua transição capilar.” 56) 

 

Eu cresci na sombra do estereótipo da mulata. [...] A existência do meu corpo e o fato 

de eu permanecer com ele em determinados espaços ou fazendo determinadas coisas é 

resistência. É um corpo que grita, é um corpo que afronta. É um corpo de existência 

engajada. [...] Mas é sempre importante a gente dá um passo atrás e começar a pensar 

os nossos corpos como eles deveriam ser pensados desde o primeiro momento. Como 

nossos! (Nátaly Neri, “Sobre corpo.” 57) 

 

Tem gente ruim que é racista e tem gente que parece legal e que também é racista. 

Porque a gente sempre fala, racismo é estrutural, racismo está na base da nossa 

sociedade. Ele se forma e se desenvolve sem que a gente necessariamente perceba que 

ele está se formando, se desenvolvendo. E essa confusão toda acontece porque a gente 

tem o costume de achar que racismo é só você chamar um preto de macaco ou você 

jogar uma banana, ou você retirar uma pessoa negra e algum estabelecimento porque 

você não gosta de pessoas negras. Obviamente racismo é isso, inquestionavelmente é 

isso. Mas racismo também é muito menos do que isso. É qualquer ação que demonstre 

ódio, desprezo, inferiorização de minorias racializadas no Brasil. (Nátaly Neri, 

“Racismo Velado e outros crimes.” 58) 

 

Porque o racismo é isso. É a hierarquização e a inferiorização de traços, de fenótipos. 

“Quando você nasce assim, você é inferior. Quando você nasce assado, você é 

superior.” Racismo é sobre isso. Não necessariamente é sobre dividir, é sobre dizer 

quem é negro quem é branco. Isso é racialização. Racismo é uma violência que 

perpassa os corpos. (Nátaly Neri, “A importância da estética e autoestima negra: 

Geração tombamento é política?” 59) 

Claro que me incomoda o preconceito, me incomoda muito. Comigo, eu já falei pra 

vocês, é pouco isso acontecer hoje em dia, mas o preconceito me incomoda muito e eu 

acho que isso só vai mudar quando o público mudar. A gente fala muito da mídia. Da 

mídia, da mídia, mas acho que a partir do momento que eu me aceitei e vocês estão se 

aceitando, eles vão ter que olhar pra gente de uma forma diferente. (Rayza Nicácio, 

“RayResponde: Cabelo, relaxamento, preconceito e mais...”60) 

 

Não existe cabelo ruim! Você que tem o cabelo afro, cacheado, ondulado, que faz um 

cachinho não aceite esse estereótipo. Não aceite, não existe cabelo ruim. Mas também 

não saia por aí achando que todo mundo que fala cabelo ruim é preconceituoso. “Não 

Ray, que absurdo! “Se falarem que o meu cabelo é ruim, essa pessoa é 

preconceituosa” não, não é sabia? Sabia que você aprendeu a falar assim? [...] Tem 

gente que é preconceituosa que está falando num sentido pejorativo e tem gente que 

fala porque acha que é uma variação de nome, mas não é. Não aceite ser chamada de 

cabelo ruim, não chame ninguém de cabelo ruim, por favor, pro seu bem. Não chame, 

                                                 
55 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM Acesso em: 29/08/2021 
56 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A Acesso em: 30/09/2021 
57 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=c8qbJZlspPs Acesso em: 12/07/2021 
58 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=Ty9Y44GVJvs Acesso em: 01/07/2021 
59 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg Acesso em: 29/07/2021 
60 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=cKDBxuD761I Acesso em: 03/03/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM
https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A
https://www.youtube.com/watch?v=c8qbJZlspPs
https://www.youtube.com/watch?v=Ty9Y44GVJvs
https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg
https://www.youtube.com/watch?v=cKDBxuD761I


101 
 

nem se você for preconceituoso nem se você não for. Não chame, não existe cabelo 

ruim. Todos os cabelos são bons. O meu cabelo é bom, ruim é ser preconceituoso. 

(Rayza Nicácio, “Não existe cabelo ruim por Rayza Nicácio.” 61) 

 

Quando eu era criança, apesar de não ter sofrido diretamente preconceito, 

brincadeirinhas que não são brincadeiras principalmente quando você fala de uma 

criança, em relação ao meu cabelo aconteceram. Pessoas a minha volta que eu amo e 

amava aqui falavam que se me jogasse da varanda não teria problema porque o meu 

cabelo ele seguraria. Gente, isso não é pra ter graça. (Rayza Nicácio, “Infância 

cacheada por Rayza Nicácio.” 62) 

 

Nada que eu posso chamar de discriminação gente. Assim, não teve um episódio que 

eu possa falar assim: “nossa, tal dia voltei pra casa chorando porque fulano falou do 

meu cabelo”. Não que eu lembre, eu perguntei pra minha mãe também e não. 

Discriminação não. Sempre tive, sempre teve apelidinhos pejorativos dentro de casa 

mesmo, não vou mentir pra vocês. Apesar de todo mundo, a maioria ter cabelo crespo, 

cacheado, afro, até hoje eu brigo com o pessoal em casa. (Rayza Nicácio, “TAG: 

Assumindo o cabelo crespo por Rayza Nicácio.” 63) 

 

Por toda a minha história, por tudo o que eu enfrentei, pelo meu tipo de cabelo, pelos 

meus pais também, por ter sim sofrido racismo às vezes dentro da minha própria casa, 

eu sou uma pessoa negra. (Rayza Nicácio, “Sobre ser negra.” 64) 

 

Eu odiei o meu cabelo porque a minha mãe odiou o dela primeiro. Só que a minha 

mãe só odiou o cabelo dela porque a minha avó já não tinha gostado do próprio cabelo 

antes. O que eu tô querendo dizer é que não foi culpa da minha mãe, não foi culpa da 

minha avó, mas foi culpa de uma consciência construída até aquela época que vem até 

hoje. Mas, consciência na qual eu e vocês que estão aqui no canal desde 2012 já 

estamos lutando há algum tempo. [...] E transcendendo a parte estética e física da 

coisa, o cabelo, o corpo, a pele, todos nós desde o mendigo que você encontra na rua 

até o presidente, temos a capacidade e eu diria a responsabilidade sobre a nossa 

própria vida de atingir o nosso pleno potencial como ser humano. E isso, essa 

capacidade que está intrínseca, que é sobre dentro de você nos torna pessoas iguais 

umas as outras. (Rayza Nicácio, “A menina do cabelo cacheado.” 65) 

Discriminação... acho que é uma palavra meio forte. Acredito que discriminação não. 

Mas sempre têm aqueles apelidinhos, aqueles comentários desnecessários, na escola e 

dos familiares mesmo. Mas nada demais. (Steffany Borges, “Transição capilar, 

discriminação, críticas...”66) 

 

A verdade é que as pessoas já nascem com essa falta de amor. Falta de amor pelas 

pessoas e das pessoas por ela. Então, é uma pessoa que não recebe amor e que não 

saber dar amor. E aí tá o ponto porque pra você se amar, pra você se aceitar, você 

precisa primeiramente se amar. Você precisa aprender a olhar pras pessoas e saber que 

infelizmente existe essa ausência, essa dificuldade em amar e que consequentemente 

levam elas a te apontarem, a te criticarem, a falarem coisas porque elas não têm uma 

base ali. [...] Infelizmente, o fato das pessoas te criticarem nas ruas é nítido que elas 

não sabem amar. Porque quando você ama as pessoas, quando você tem amor no seu 

coração, você não critica, você não aponta. Você tem a sua opinião e você não 

expressa dessa forma. Você não expõe de forma a atacar, a maltratar as pessoas. No 

meu caso, quando eu vivi esse desamor lá fora e que via as pessoas me criticarem e 

isso me doía e isso me machucava ao ponto de eu querer seguir o padrão que aquelas 

pessoas seguiam. Seguir um padrão de desamor na verdade. De ser uma pessoa que 

julga que critica e se torna igual a aquelas. Quando eu estava nessa fase confusa de 

                                                 
61 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ooPASteDsXo&t=608s Acesso em: 11/10/2021 
62 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ba77DbrA7Ew Acesso em: 12/10/2021 
63 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=FG5WSo9zNAY Acesso em: 12/10/2021 
64 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=EFrwQ5exHvc Acesso em: 15/10/2021 
65 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=CQOvR1nKqGg Acesso em: 19/10/2021 
66 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=Oy3bali1i2Q Acesso em: 14/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=ooPASteDsXo&t=608s
https://www.youtube.com/watch?v=ba77DbrA7Ew
https://www.youtube.com/watch?v=FG5WSo9zNAY
https://www.youtube.com/watch?v=EFrwQ5exHvc
https://www.youtube.com/watch?v=CQOvR1nKqGg
https://www.youtube.com/watch?v=Oy3bali1i2Q


102 
 

entender quem eu era e o que eu tava me tornando porque as pessoas queriam me 

moldar, foi que eu dei de cara com a aceitação. Eu falei: pera aí! Primeiro eu tenho 

que ver quem eu realmente sou, preciso me conhecer. Passei a perceber que a 

liberdade está entrelaçada com a aceitação, que a aceitação é um abraço na liberdade. 

Porque quando você se aceita você se torna livre. Você entende que você não depende 

da opinião das pessoas pra ser quem realmente é. [...] Na minha época (de escola) as 

pessoas criticavam muito os meus lábios por serem muito grandes. E aí eu me doía por 

aquilo, eu revidava a crítica. Então eles sabiam esse era um ponto fraco meu e eles 

sempre usavam aquilo contra mim. Então, quando você enxerga um defeito em você, 

quando você coloca isso realmente como algo absurdo, como se isso de fato te 

entristecesse, as pessoas sempre vão querer te cutucar naquilo, sabe? Vão sempre te 

ferir naquilo. Então, você precisa de fato ser restaurado e transformado nesse ponto, 

nessa questão pra que isso não te magoe. Pra que quando a pessoa vier te criticar, você 

não vai se sentir ofendido. Então, ela não vai ter o porquê continuar te criticando, ela 

não vai ter o porquê de te encurralar, de te magoar sabendo que isso não vai te ferir. 

(Steffany Borges, “Autoaceitação! Não se sinta menos que os outros.” 67) 

É notória nestas passagens a multiplicidade de sentidos que as influenciadoras atribuem 

a respeito de práticas discriminatórias. A youtuber Amanda Mendes ressalta junto a seus 

interlocutores a importância do respeito ao próximo, destacando que não se deve falar do 

cabelo de outra pessoa de forma pejorativa. Já na passagem seguinte, reflete sua indignação ao 

relatar comentários discriminatórios que recebeu em suas redes sociais, lamentando o fato e se 

perguntando o que leva uma pessoa a destilar ódio gratuitamente sobre sua aparência. Dessa 

forma, vincula o preconceito à falta de respeito. 

Já a influenciadora Ana Lídia expressa junto ao seu público que uma forma de lidar com 

o preconceito é tentar superar situações discriminatórias. Propaga um discurso mais apegado a 

um estilo motivacional, voltado para a autoajuda, de elevação da autoestima.  De superação de 

momentos na qual se foi alvo de preconceito por conta do cabelo para assim passar a se sentir 

bem consigo própria. 

Por outro lado, a youtuber Nátaly Neri reforça sua percepção sobre o quanto o 

preconceito vivido é resultado de uma estrutura social racista. Isso se destaca quando a 

influenciadora reflete sobre os estereótipos vinculados à imagem da mulher negra, assim como 

quando ressalta que o racismo não se resume a xingamentos explícitos, mas sim é baseado em 

práticas que historicamente desvalorizam e inferiorizam pessoas negras.  

No caso de Rayza Nicácio, pode-se verificar algumas nuances em seu discurso. 

Primeiramente, atribui a autoaceitação como mecanismo de transformação voltada para a 

diminuição do preconceito. Ou seja, na sua visão, quanto mais às pessoas externarem o orgulho 

de seus traços, menor será o preconceito vindo de outras pessoas. Além disso, compreende que 

o preconceito é fruto da ignorância, da falta de informação resultado da reprodução de 

discursos que as pessoas aprenderam como “certos”, destacando que essa reprodução atravessa 

                                                 
67 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=f5tJXs-niQQ Acesso em: 17/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=f5tJXs-niQQ


103 
 

gerações. Inicialmente, não identifica certas situações de constrangimento que passou como 

práticas discriminatórias, percepção que em outro vídeo fica notório que se modificou, 

expressando que passou se enxergar como vítima de preconceito nestas situações. 

Compreendendo que as práticas de rejeição aos traços negros são resultado de uma estrutura 

que propaga um discurso discriminatório, assume uma postura de defesa a ideia de que todos 

são iguais. 

Por fim, Steffany Borges também expressa a percepção de que as situações de 

constrangimento e bullying que passou não chegaram a se configurar como discriminação, em 

sua visão. Atribui as práticas preconceituosas à falta de amor entre as pessoas e reforça a ideia 

de que não se deve internalizar críticas negativas sobre aparência.  

Essas diferentes percepções sobre o racismo se aproximam do entendimento de Gomes 

(2006) quando denomina o racismo no Brasil como ambíguo, pautado no conflito sobre 

aceitação e rejeição dos traços negros. A não identificação de situações discriminatórias 

vivenciadas por algumas influenciadoras é um dos pontos que se destaca nesse contexto de 

ambiguidade já que expõe as diferentes formas como o racismo se apresenta para cada uma 

delas. Gomes (2002) reforça essa percepção ao afirmar que a atitude de cada pessoa negra 

diante de práticas discriminatórias é bastante particular e está fortemente ligada à como os 

indivíduos constroem sua identidade, assim como por meio das possibilidades de socialização e 

informação. 

Influenciadoras como Amanda e Nátaly fazem menções um pouco mais incisivas na 

identificação de situações discriminatórias em detrimento as outras três influenciadoras. Não 

por acaso são as influenciadoras que possuem os cabelos mais crespos, o que nos faz retomar a 

menção de Gomes (2006) sobre o quanto mais crespo o cabelo for, maiores são as chances de 

esse cabelo sofrer alguma vinculação negativa. Algo que demonstra a presença de uma espécie 

de hierarquização dos tipos de cabelos crespos e cacheados, mesmo num contexto de 

valorização do cabelo natural. A forma como as influenciadoras lidam com essa questão é um 

aspecto relevante no discurso que promovem junto ao seu público.  

4.4  Transição Capilar e a feminilidade  

Sendo uma das principais fases a transição capilar, o momento do big chop (grande 

corte) é elemento de constantes menções nos vídeos das influenciadoras analisadas sobre o 

tema. Além dos relatos sobre suas respectivas experiências, sentimentos vividos nesse 

momento crucial do processo de transição, as influenciadoras também discorrem junto a suas 

interlocutoras como estas podem lidar com possíveis dificuldades que esse momento pode 

apresentar. Dificuldades estas que estão ligadas ao fato de lidarem com sua aparência de 



104 
 

cabelos mais curtos, resultantes de padrões estéticos que historicamente têm vinculado a 

identificação de gênero e o ideal de feminilidade com o tamanho dos cabelos (Butler, 2017). 

Isso se reflete nas relações sociais com pessoas próximas, incluso as relações afetivas 

como aponta Gomes (2006) e hooks (2005) fazendo com que o tema da transição capilar não se 

restrinja apenas à questão racial, sendo interserccionado com o gênero. Assim, é possível 

identificar mais um elemento que põe a figura da mulher negra vulnerável às opressões de raça 

e gênero, como aponta Gonzalez (2020). Dessa forma, as influenciadoras explanam as 

dimensões de impacto que essa fase da transição capilar ocorreu em suas vivências.  

Entrar na transição capilar não é uma decisão fácil porque ela envolve, engloba várias 

questões da sua vida pessoal e da sua vida social, o seu relacionamento com as 

pessoas. A primeira insegurança que veio na minha mente quando eu decidi entrar em 

transição capilar foi: eu não vou estar bonita nesse tempo, nesse processo. Eu ficava 

muito preocupada com a minha aparência porque a gente tá ali, com as duas texturas, 

raiz crespa, restante do cabelo liso e aí fica um negócio esquisito. A gente não sabe o 

que fazer. [...] Tomar a decisão de entrar na transição, independente dessas questões, é 

uma decisão difícil. Você precisa trabalhar o seu psicológico pra você entender que 

está tudo bem, que você não está “perfeita e bonita” o tempo todo. Porque gente, 

beleza é algo muito relativo. A gente tá acostumado com aquela beleza padronizada, 

até então você estava acostumada com o cabelo liso, com o cabelo sem volume. Logo, 

o teu cabelo natural, seja ele crespo, cacheado ou ondulado ele tem mais volume que o 

anterior, ele tem uma textura diferente do anterior. Então, são coisas, são 

características que batem totalmente contra ao que você achava legal, ao que você 

usava. (Amanda Mendes, “O que é transição capilar???”68) 

 

Uma coisa que me frustrava bastante, que me deixava muito preocupada na época que 

eu tava passando pela transição capilar, era a preocupação do tamanho do meu cabelo. 

Quanto tempo vai levar pro meu cabelo crescer até determinado tamanho pra então eu 

cortar ele, porque quando chegar em determinado tamanho aí eu tenho coragem de 

cortar. Na época, eu era muito apegada mesmo a essa questão de “ah, tem que ter o 

cabelo maiorzinho, não quero um cabelo muito curto” e hoje eu já penso diferente. Eu 

acredito que você deva decidir o tempo que vai ficar em transição de acordo com o 

seu coração mesmo, sabe? [...] Nós mulheres que crescemos com o padrão aí né, 

implantando na sociedade que sempre dizia que a feminilidade da mulher estava no 

tamanho do cabelo. Meu deus, como eu me frustrei com essa coisa, com essa questão. 

Porque logo eu, Amanda que sempre fez química durante a minha adolescência 

achava que a minha feminilidade, que a minha “sedução” estava no tamanho do meu 

cabelo. Então eu ficava frustrada querendo um cabelo longo. [...] A gente que cresceu 

nessa sociedade que insistiu, e ainda insiste né? A gente tá quebrando os padrões aos 

poucos, mas ainda assim é muito forte essa questão de que o cabelo longo é um cabelo 

mais bonito, é um cabelo que te deixa mais “mulher”. Gente, não caiam nessa. Não [é] 

o seu cabelo que te torna mais mulher, que te deixa mais feminina. Você pode ser o 

que você quiser e hoje a gente tá aqui também pra levantar essas questões né? O que é 

ser feminina? Eu posso fugir totalmente dos padrões e ser feminina sim, com certeza. 

(Amanda Mendes, “Quanto tempo ficar em transição capilar?” 69) 

No dia que eu cortei, na hora que eu terminei, vi que ainda tinha ficado algumas 

pontas lisas daí no outro dia de manhã eu tirei o restinho ainda que ficou. E como o 

meu cabelo tava molhado, na hora que eu olhei no espelho me assustei um pouco 

porque eu pensei: “caraca, tá muito curto”. Porque eu não tava acostumada, ele ficava 

grandinho. Ele ficou curtinho e olhando no espelho falei “gente, tá muito curto”. Eu 

nunca tinha tido um cabelo tão curto e eu apanhei um pouco na hora de arrumar. Aí 

                                                 
68 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=npPVvbSlep0 Acesso em: 02/09/2021 
69 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=CgesRK2L1_E Acesso em: 04/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=npPVvbSlep0
https://www.youtube.com/watch?v=CgesRK2L1_E


105 
 

fiquei um pouco preocupada, sabe? Eu fui conversar com a minha mãe e aí ela me 

falou um monte de coisa, falou: “não, fica tranquila”. Aí ela me tranquilizou muito, 

sabe? E falou que agora que eu tinha tirado toda a parte alisada do meu cabelo tava 

livre. Agora é só deixar crescer. [...] É normal rolar um pouco de insegurança só que 

você tem que se manter firme gente. [...] Aprendi a desapegar de coisas que se 

renovam tipo cabelo, unha, coisas materiais e fui tentando me apegar mais as pessoas, 

tentando abrir mais o meu coração, não me privar de sentir as coisas. Eu amadureci 

muito e passei a ser mais independente. A gente passa a se sentir mais poderosa como 

se a gente tivesse realmente poderes. (Ana Lídia Lopes, “1 ano de Big chop: o que 

mudou na minha vida!”70) 

 

Muita menina desiste da transição porque tem em mente aquele padrão de que mulher 

só é bonita se tiver o cabelo comprido. Muitas vezes eu já ouvi a frase: “ah, mas 

nenhum homem vai me querer se eu tiver o cabelo curto” e não tem nada lindo, mais 

charmoso do que uma mulher segura de si, que sabe o valor que tem. 

Independentemente se o cabelo tá curto, comprido, se tá médio, enfim. (Ana Lídia 

Lopes, “10 coisas que te impedem de terminar sua transição capilar.” 71) 

 

Uma coisa que eu aprendi, desde que eu comecei a minha transição, é que o 

importante é a gente estar se sentindo bem, é a gente estar se sentindo feliz. O 

tamanho do seu cabelo não vai denominar o tamanho da sua beleza, entendeu? Porque 

é algo que vai de dentro pra fora. [...] Eu nunca imaginei que um dia eu teria o cabelo 

curtinho. Eu sempre me via com o cabelo grande, eu tinha medo de cortar e isso é 

normal. Não é uma questão de estilo, sabe? Eu acho que o seu estilo ele vem muito 

mais das coisas que você gosta, muito mais das coisas que você faz, muito mais uma 

coisa que tá aqui dentro do que do tamanho do seu cabelo. O seu estilo não é só o 

tamanho do seu cabelo, é um conjunto de tudo isso. (Ana Lídia Lopes, “Um papo 

sobre cabelo curto crespo/cacheado.” 72) 

Passei a minha transição inteira com dreads. Eu passei a minha transição de dreads 

porque eu não queria cortar o meu cabelo porque pra mim era inadmissível, ligado ao 

ideal de feminilidade, de eu cortar o cabelo e parecer um “moleque”. (Nátaly Neri, 

“Autoestima, identidade e feminismo negro.” 73) 

 

Então, o que tava na raiz do meu desejo por dreads longos desde o primeiro momento 

em que eu decidir dredar meu cabelo? Eu pensava: a oportunidade de fazer penteados. 

Eu quero fazer penteados no meu cabelo, eu quero coques, eu quero prender rabo de 

cavalo. E no fim passou nove meses e eu não fiz penteado nenhum, vale dizer isso. 

Mas entrando um pouco mais, o que havia ali? Havia também um desejo por esse 

cabelo batendo nas costas, por um cabelo longo. Símbolo de feminilidade, conforto, 

enfim. [...] Desde o começo, desde quando eu comecei a ter esses desejos por dredar o 

cabelo e aí eu escolhi por que de um jeito e não de outro? O que significa um e não o 

outro? E aí eu entendi que tudo isso na verdade era um grande receio, um grande 

afastamento, um grande não desejo de não me ver com o cabelo curto e sem volume. 

Qual é o problema tão grande que eu tenho com o meu cabelo curto? Qual o problema 

tão grande de um cabelo batendo na altura do pescoço? [...] Eu tava desacostumada 

com meu cabelo daquela forma porque me trazia um sentimento de fragilidade e 

vulnerabilidade. E aí novamente, quando eu pensei nos meus dreads curtos, eu refleti e 

eu pensei, eu vou me sentir frágil e vou me sentir vulnerável. E por quê? Eu já tive 

cabelo curto. Quando meu cabelo estava com nuvem74 ele estava, teoricamente, 

bastante curto. Não tinha um cabelo batendo na nuca. Mas ele era construído de outra 

forma. [...] Aí eu comecei a perceber cada vez mais que eu tinha um problema muito 

grande com essa minha imagem “natural”. Então, apesar de eu ter parado de alisar 

meu cabelo lá em 2009, apesar de eu ter conseguido ter um Black longo, crespo, 

maravilhoso, que eu amava muito, de alguma forma eu ainda não tinha transcionado, 

                                                 
70 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s Acesso em: 23/09/2021 
71 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A Acesso em: 30/09/2021 
72 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=2p91HJJGzfM Acesso em: 30/09/2021 
73 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw Acesso em: 05/05/2021 
74 Expressão utilizada pela influenciadora para indicar um cabelo crespo, sem cachos definidos e volumosos. 

https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s
https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A
https://www.youtube.com/watch?v=2p91HJJGzfM
https://www.youtube.com/watch?v=BoXsNfC1WMw


106 
 

ainda precisava fazer outras transições. A minha transição capilar, ela não acabou 

quando eu parei de alisar o meu cabelo e aceitei o meu cabelo natural. Mas aí fui 

percebendo que ela ainda continuava em uma série de relações que eu tinha com a 

minha imagem quando eu relacionava ao meu cabelo. O cabelo curto pra mim nesse 

formato ele me remete aos meus momentos de maior fragilidade na vida. Porque era 

exatamente este mesmo tamanho de cabelo e este mesmo tipo de corte bem desfiado 

porque meu cabelo quebrava muito, que eu usava na adolescência antes de alisar o 

cabelo. Eu tinha na minha memória que essa era a fase mais frágil e mais intensa em 

relação a dores e baixa autoestima da minha vida. E eu tinha um grande medo talvez, 

até inconsciente, de encarar essa pessoa de novo, de me deparar com essa garota. [...] 

Então, ter um cabelo que não passa do ombro nessa altura pra mim é torturante. [...] E 

eu tinha consciência disso desde o primeiro momento. Eu tive consciência não só 

disso, mas de como a feminilidade ainda é uma questão muito grande na minha vida. 

Uma questão que realmente me aprisiona. O não ter o cabelo longo diz muito sobre a 

forma como eu me vejo, como eu me sinto. Justamente porque eu cresci numa 

sociedade que me disse a vida inteira que cabelo longo é o que era bonito. [...] E por 

que eu tô falando disso principalmente? Porque a gente fala muito sobre o cabelo 

natural, sobre aceitação né. Sobre esse movimento de empoderamento de mulheres 

compreendendo o que significa ser mulher, o que significa ser mulher negra, o que 

significa curto, crespo, ter seu Black. (Nátaly Neri, “Transições mentais e capilares.” 
75) 

Eu entendo que os dois dedos (de comprimento após big chop) é difícil. Porque não dá 

pra fazer nada, é um cabelo que tá super curto, meio masculino. Tem meninas que tem 

um pouco de receio de sair na rua ou usar turbante, de ter criatividade sabe? Trazer a 

feminilidade pra aquele corte. Precisa cortar o seu cabelo e curtir essas etapas e aceitar 

o seu cabelo em cada uma delas. Desde os dois dedinhos até o final desse processo. 

(Steffany Borges, “Tipos de cachos, aceitação, Transição capilar...+” 76) 

 

Você não deve se pressionar a fazer o BC. É isso mesmo! Realmente é uma decisão 

superdelicada, mas você não precisa fazer se você não quiser fazer. Ao contrário disso 

gente, vocês podem ir tirando aos pouquinhos se você não quiser chocar as pessoas e 

se essa for a sua preocupação. Aí você vai tirando as pontinhas a cada dois, três meses 

e só cortando mesmo é que você vai conseguir tirar a parte lisa do seu cabelo. 

(Steffany Borges, “Transição Capilar / 10 dicas p/ não surtar de vez!” 77) 

É perceptível nas falas das influenciadoras a presença do sentimento de insegurança 

quando se referem ao uso do cabelo curto. A influenciadora Ana Lídia expressa que, no seu 

caso, aprendeu a se desapegar do comprimento do cabelo e sugere que uma boa forma de lidar 

com comentários negativos é assumir uma postura de afirmação, de ser uma pessoa com 

“atitude”, “firme”. Coloca a personalidade como mais importante do que a aparência, 

destacando que o tamanho do cabelo não resume o estilo de uma pessoa,  

Já a influenciadora Amanda Mendes expõe em seu discurso que compreende a sensação 

de insegurança gerada pela aparência de um cabelo mais curto como fruto da pressão estética 

sobre a aparência dita como feminina e que modificou sua percepção sobre ostentar um cabelo 

mais curto. A partir dessa mudança, projeta em seu discurso que o tamanho do cabelo não se 

caracteriza como indicativo de algum grau de feminilidade, questionando os padrões estéticos 

                                                 
75 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY Acesso em: 05/05/2021 
76 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ZM9gy4bDaHU&t=74s Acesso em: 14/09/2021 
77 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=QDHgXdG-AKo Acesso em: 17/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY
https://www.youtube.com/watch?v=ZM9gy4bDaHU&t=74s
https://www.youtube.com/watch?v=QDHgXdG-AKo


107 
 

socialmente estabelecidos que ainda alçam o cabelo longo ao símbolo maior da identidade 

feminina. 

Podemos verificar certas equivalências no discurso apresentado por Amanda com a 

percepção manifestada por Nátaly Neri no sentido de identificarem na hesitação em manter o 

cabelo curto uma questão mais estrutural do que meramente pessoal. O caso de Nátaly vai mais 

além. Seu discurso expressa sua consciência de que ainda possui apego ao tamanho do seu 

cabelo em associação a sua feminilidade mesmo que seja ciente de que esse apego é resultado 

da absorção a padrões de gênero impostos. Além disso, expõe que mesmo depois da transição 

capilar compreendeu que necessitava passar por outras transições, como esta de libertação 

quanto à extensão dos fios. Este ponto abordado por Nátaly é relevante e chama atenção por 

externar um sentimento de limitação mesmo após a transição capilar, demonstrando que este 

processo não necessariamente é um fim em si mesmo. De que às vezes é necessário se passar 

por outras transformações internas. 

Por fim, a youtuber Steffany Borges demonstra em seu discurso a compreensão, junto a 

suas interlocutoras, das dificuldades que esta fase da transição capilar apresenta e procura 

manifestar a importância de que cada pessoa vivencia esse processo de forma diferente. 

Todavia, é perceptível em seu discurso a reprodução de expressões que vinculam o cabelo curto 

a uma ideia masculinizada, principalmente quando sugere formas de deixar a aparência “mais 

feminina” durante essa fase.  

De fato, a ideia de identificação de gênero vinculado ao comprimento dos cabelos tem 

forte presença no universo da transição capilar expressado pelas influenciadoras, marcado tanto 

por perspectivas transformadoras como limitantes.  

4.5  Dimensões sobre Empoderamento 

Uma das expressões mais recorrentes nos vídeos sobre transição capilar de algumas 

influenciadoras aqui analisadas se refere à palavra empoderamento. As menções ao termo 

empoderamento feita pelas youtubers em grande parte estão relacionadas a como adjetivam os 

sentimentos gerados após passarem pela transição, uma espécie de autonomia e sensação de 

bem-estar com si própria, algo que não possuíam devido à baixa autoestima que vivenciaram 

anteriormente. Contudo, como já mencionado por Horochovski e Meirelles (2007) no capítulo 

2, o conceito de empoderamento detém variados sentidos. Dessa forma, veremos então como é 

expresso o entendimento das influenciadoras sobre o conceito.  

Todo mundo que entra em transição capilar, de certa forma, está sim se empoderando. 

Porque você deixa todos os padrões estabelecidos pela mídia pra trás. É quando você 

pensa assim, “eu não tenho aquele cabelo que o comercial mostra, eu não me 

enquadro”. Tipo assim, “eu não tenho o corpo que a mídia diz ser o ideal”, “eu não me 

visto da maneira que eles desejam que eu me vista”. Então quando você decide deixar 



108 
 

todos esses padrões pra trás e assumir quem você é e fazer realmente aquilo que você 

quer fazer, você se empodera.[...] Vamo[s] ter a consciência assim, de que você se 

empodera ao você colocar uma trança. De que você se empodera ao assumir o seu 

Black. De que você mostra pra sociedade que você não tá dando a mínima pros 

padrões que ela estabeleceu porque nós somos o que somos. [...] Pra vocês terem a 

noção do quanto as tranças são importantes, de que elas não são só aparência, foi 

através delas que eu tive a curiosidade de ir atrás da minha ancestralidade, de eu 

entender um pouco mais sobre os meus antepassados, de eu entender o que eles 

sofreram e o que eles sofreram por usar as tranças também. Então, é importante se 

empoderar, ao se empoderar você não busca só mudar e aceitar o que você é no seu 

exterior. Você vai atrás das suas histórias, de tudo o que seus antepassados passaram e 

de como isso tem um grande impacto na sua vida hoje. (Amanda Mendes, 

“Empoderamento / Por Amanda Mendes e Carolina Mendes.” 78) 

 

Pra eu passar pela minha fase de transição capilar não foi só o apoio da minha família 

que me ajudou. Foi muito do canal também porque eu já tava dividindo tudo com 

vocês, já falava como que era. As críticas que eu recebia e essa troca de eu falar com 

você e você falar comigo é incrível. Eu consigo te empoderar e você também 

consegue me empoderar com uma simples frase de ajuda, com uma simples frase de 

apoio. (Amanda Mendes, “Falta de apoio na transição capilar.” 79) 

 

Se aceitar é amar cada detalhe de você, é amar cada característica que você possui e 

entender que ela é única e que não tem problema nenhum em ser diferente do outro. E 

que você não precisa se enquadrar em um padrão e que você não precisa querer mudar 

porque outras pessoas estão dizendo que você tem que mudar. Faça aquilo que te faz 

bem e tenha por perto pessoas que também te façam bem. [...] Aqui o empoderamento 

é coletivo. Se alguém mexer comigo, eu sei que eu não to sozinha nessa. E se alguém 

mexer com você pode ter certeza de que você também não ta sozinho nessa. (Amanda 

Mendes, “Seu cabelo é ruim sim.” 80) 

Todo tipo de liberdade é um tipo de empoderamento. [...] Quando uma mulher negra 

conta sua história parece que a gente se enxerga nela. Você sabe exatamente o que 

aquela pessoa passou. Falar com uma mulher negra sobre a vida dela, sobre sua 

trajetória é se olhar no espelho. As dores se repetem, as superações se repetem, as 

conquistas se repetem e isso acontece porque a gente é um grupo. [...] Porque a gente 

compartilha uma realidade muito parecida. Porque é uma realidade dada socialmente. 

O que é dado socialmente se reproduz para todas nós, interfere em nossas vidas. [...] 

Apesar desse empoderamento fazer uma diferença enorme quanto a você indivíduo, 

ele acontece de forma coletiva. [...] Empoderamento é não se tratar só de você.  [...] 

veja bem: empoderamento não é só sinônimo de autoestima e de amor-próprio. 

Empoderamento não é só você se amar, mas é você saber se posicionar é você ter 

consciência política do porque você se ama. Por que você se ama com o seu cabelo 

crespo? Você se ama com seu cabelo crespo porque você sabe que é um ato político se 

amar com seu cabelo crespo. Porque você tem consciência que há uma sociedade que 

age contra você e que faz com que você se odeie. [...] isso não é só autoestima. Isso é 

influenciar socialmente, isso é ser referência pra outras mulheres [...] mas não pode só 

se resumir ao seu cabelo. (Nátaly Neri, “Empoderamento, Negras que alisam o 

cabelo e feministas maquiadas.” 81) 

 

Eu ouço muito por aí a gente ironizando empoderamento estético, falando sobre 

empoderamento estético como se fosse uma coisa ruim, falando dessa “geração 

tombamento” como se fosse uma coisa ruim. Eu entendo. Eu entendo que se a 

discussão ficar só na estética a gente não avança. Eu entendo que é preciso muito mais 

do que pessoas se amando e se sentindo maravilhosas pra a gente mudar a realidade 

do Brasil, pra gente mudar a realidade das pessoas negras. Mas eu levanto a bandeira 

de que a estética é muito importante quando a gente fala da população negra no Brasil. 

                                                 
78 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=YuhHMnCOAZY Acesso em: 25/08/2021 
79 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=R6uTcFGzGK8 Acesso em: 29/08/2021 
80 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM Acesso em: 29/08/2021 
81 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=eGKhmkoX3LQ Acesso em: 19/05/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=YuhHMnCOAZY
https://www.youtube.com/watch?v=R6uTcFGzGK8
https://www.youtube.com/watch?v=jqDPWiy6tsM
https://www.youtube.com/watch?v=eGKhmkoX3LQ


109 
 

Que foi por meio dela que eu me iniciei nessas discussões. [...] Essa é uma discussão 

que é muito ampla, é uma discussão que tem prós e contras, mas eu sou uma pessoa 

que definitivamente eu nunca vou ironizar o que é empoderamento estético porque só 

eu sei o quanto isso foi importante na minha vida.  Só eu sei como isso foi uma porta 

de entrada para “empoderamentos mais pesados.” (Nátaly Neri, “Empoderamento 

estético e consciência racial.” 82) 

Quem me acompanha bem de pertinho sabe que eu amo compartilhar frases de 

empoderamento nas minhas fotos porque eu acredito que a gente deve sempre 

mentalizar essas ideias, não só por nós que já passamos por esse processo de aceitação 

e baixa autoestima, mas para que possamos ajudar a quem precisa de apoio. Incentivo 

e tudo mais. Todos os dias eu recebo comentários nas minhas fotos de meninas que 

estão passando por esse tipo de dificuldade. (Steffany Borges, “Frases que toda 

cacheada/crespa precisa ouvir.” 83) 

 

Um fato é que esse processo de autoconhecimento é um processo muito bom assim, é 

muito incrível. Você passa a naturalmente ter domínio sobre as suas ações, sobre os 

seus gostos. Você passa a valorizar mais os seus pontos positivos, você tem a resposta 

na ponta da língua sobre a sua comida favorita, a sua cor favorita, o lugar que você 

mais gosta de ir ou o lugar que você quer conhecer. Você tem domínio sobre tudo! 

Sobre os seus sonhos, metas de vida e você passa até a sonhar mais. (Steffany Borges, 

“Crises de identidade e falta de amor próprio.” 84) 

As noções de empoderamento nestas três passagens possuem em comum a ligação do 

termo com a ideia de autoestima. O empoderamento na transição capilar é percebido, por estas 

influenciadoras, como algo libertador e voltado ao incentivo da construção de uma boa 

autoestima. De certa forma, inicialmente essa percepção se aproxima da ideia de 

empoderamento individual (Horochovski; Meirelles, 2007) e, no caso da transição capilar, 

vincula o termo ao ato de passar a se sentir bem com o cabelo crespo e cacheado. Neste sentido, 

a ideia de empoderamento pouco se assemelha à concepção de empoderamento enquanto a 

capacidade de indivíduos alterarem radicalmente as estruturas que os oprimem (Costa, 2012). 

Ao mesmo tempo, há também a presença da noção de empoderamento coletivo nas falas 

citadas, já que o discurso empregado pelas influenciadoras busca compartilhar com suas 

interlocutoras os aspectos positivos que a aceitação dos cabelos naturais enseja, assim como as 

limitações que podem acontecer durante esse processo. As influenciadoras sempre deixam claro 

que o diálogo ali estabelecido é voltado para o apoio mútuo. Nesse sentido, a fala de Nátaly 

Neri se destaca por ressaltar que não se pode resumir o empoderamento as questões estéticas, 

de autoaceitação já que compreende que o processo de empoderamento não se restringe a ideia 

de individualidade, se aproximando do entendimento freireano85 do termo, no qual o 

empoderamento é compreendido como a capacidade de se realizar transformações sociais e não 

limitado apenas a um sentimento individual. 

                                                 
82 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ Acesso em: 02/08/2021 
83 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=nL8JTFsp_Vc&t=200s Acesso em: 16/09/2021 
84 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OWuIjVTdN8c Acesso em: 17/09/2021 
85 Freire e Shor, 1986 

https://www.youtube.com/watch?v=iy1niabC1eQ
https://www.youtube.com/watch?v=nL8JTFsp_Vc&t=200s
https://www.youtube.com/watch?v=OWuIjVTdN8c


110 
 

 Dessa forma, a estética converte-se em um primeiro passo para uma vivência mais 

aprofundada sobre o que de fato é se empoderar, de se estar engajado em outras demandas 

coletivas. Algo que aparece de forma um pouco superficial na fala de Amanda, quando enfatiza 

o caráter coletivo de seus propósitos, ressaltando-se também o fato desta influenciadora 

vincular à experiência da transição capilar ao despertar de seu interesse às questões 

relacionadas à sua ancestralidade, sobre a compreensão dos sofrimentos vividos por seus 

antepassados por conta de seus traços naturais. 

Já na fala de Steffany, embora a ideia de apoio mútuo esteja presente, verifica-se a 

presença de um discurso mais voltado a uma noção de autoajuda, ligada a uma ideia de 

autoafirmação, do sentimento de estar segura de si própria. Ou seja, pautado pelo crescimento 

pessoal. Dessa forma, o entendimento sobre empoderamento mencionado pela influenciadora 

aproxima-se da ideia de empoderamento “liberal” apontado por Romano (2002, apud 

Sardenberg, 2008), pois converge com alguns ideais liberais na qual o foco no crescimento 

pessoal e dos interesses individuais são aspectos mais centrais do que um engajamento coletivo 

visando mudanças estruturais. 

Dessa forma, a partir das falas das influenciadoras, fica nítida que a concepção de 

empoderamento que apresentam perpassa por diferentes sentidos. E a transição capilar se 

configura, neste cenário, como importante instrumento para o despertar da percepção de 

empoderamento, seja de forma coletiva ou individual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 CAPÍTULO 5- AS RELAÇÕES TRANSVERSAIS À TRANSIÇÃO CAPILAR 

Neste capítulo centraremos a análise nos elementos transversais à transição capilar, 

encontradas nas falas das influenciadoras analisadas, a respeito da possibilidade do 

estabelecimento de novos padrões estéticos dentro do cenário de valorização e enaltecimento 

do cabelo natural (da promoção de um cabelo crespo/cacheado padrão), de como compreendem 

o interesse maior das empresas de cosméticos e a este público, assim como suas respectivas 

aproximações com essas empresas. Além disso, também é descrito a associação entre a 

transição capilar e a fé cristã professada por parte das influenciadoras. Cabe ressaltar que este 

ponto se caracterizou como um aspecto não planejado inicialmente como um dos alvos desta 

investigação, sendo aqui contemplado como aspecto de relevante análise pela razão da 

frequência de menções nos vídeos analisados a respeito desta temática. 

5.1 Hierarquização de cachos e “transição capilar obrigatória”. 

Para que se possa analisar o discurso empregado pelas influenciadoras sobre os 

formatos existentes de cabelos crespos e cacheado, é necessário primeiramente explicar o que 

se entende por tipos de cachos. Segundo Pequeno Soares (2018) a tabela que identifica os tipos 

de cabelo foi desenvolvida pelo conceituado cabeleireiro estadunidense Andre Walker que 

buscou elaborar um sistema de classificação que divide os tipos de cabelo em categorias: liso, 

ondulado, cacheado e crespo, que são identificados por números de 1 a 4 como pode ser visto 

na figura abaixo. 



112 
 

Figura 6 – Tipos de Cachos 

86 

A tabela de Walker é amplamente utilizada por diversas marcas de cosméticos em 

linhas voltadas para cuidados com os cabelos crespos e cacheados, assim como possui grande 

circulação em sites, rede sociais, entre outros que abordam a temática da transição capilar. 

Dessa forma, menções sobre o tipo de cacho que possuem são recorrentes nos vídeos das 

influenciadoras aqui analisadas. Frequentemente as influenciadoras, ao abordarem sobre esse 

assunto, procuram destacar que a identificação do tipo de cacho, por mais que possa ser 

considerada como uma informação relevante durante a transição capilar, não deve resultar 

numa busca por um tipo ideal de cacho assim como buscar uma padronização baseada num 

anseio de um “cabelo perfeito”. Uma vez que o propósito da transição é a aceitação do cabelo 

natural e por mais que possam servir de referência para quem está nesse processo, procuram 

não reproduzir uma lógica na qual suas interlocutoras busquem um estilo de cabelos 

exatamente iguais aos delas. Também reforçam a ideia de que o uso do cabelo natural não deve 

se impositivo, mas sim resultado de uma vontade própria e não por uma “moda”.  

A gente não tem que ficar triste por não ter algo que o outro não tem, sabe? Pelo fato 

do nosso cabelo não ser igual ao de outra pessoa. A outra pessoa é bonita? É bonita, 

mas eu também sou bonita. Então é legal quando a gente começa a valorizar a nossa 

beleza porque a nossa beleza é única. E vê que o nosso cabelo com as características 

únicas que ele possui também é incrível, também pode ser maravilhoso. Outras 

pessoas também olham pro seu cabelo e acham ele maravilhoso, entendeu? Então eu 

acho que não tem por que a gente ficar se comparando com outra pessoa ou desejando 

ter o que a outra pessoa tem. [...] Vamos aproveitar essa diversidade de texturas que 

existem. Vamos curtir tudo isso juntos sabe? [...] O que eu quero dizer é aproveita o 

teu cabelo, aproveita o jeito que ele é, o jeito que ele se desenvolve. Se ele quer 

“armar” deixa ele armar, se ele é crespo aproveita esse cabelo crespo, entendeu? 

Vamos amar o nosso cabelo e não vamos nos preocupar em ficar comparando e 

querendo ter o que o outro tem não porque o bom da vida é ser singular. (Amanda 

Mendes, “Seu cabelo é único.” 87) 

 

Nós saímos da ditadura do cabelo liso né, (ah, você tem que ter cabelo liso pra ser 

bonita) e voltamos ao nosso natural só que muita gente entra na ditadura do cabelo 

crespo natural, cacheado perfeito. A pessoa idealiza ali que se a pessoa não tiver um 

                                                 
86 Disponível em:  O Boticário (divulgação) - Correio Braziliense (31/10/2021) 
87 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=gOjQbxEPGsI Acesso em: 23/08/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=gOjQbxEPGsI


113 
 

desenho, se ele não formar um cacho, ele não é bonito. E galera, isso não é legal. A 

gente tem que desconstruir essas ideias, entende? Muita gente ainda pensa isso, muita 

gente ainda acha que cabelo crespo, que cabelo natural só vale a pena assumir se ele 

fizer cacho. Se ele não fizer cacho, “querida”, não faça, não assuma. E não é bem 

assim. [...] Então, eu estou aqui pra dizer pra você pessoa que acredita que cabelo 

bonito só é cabelo definido, pra dizer pra você que já tá na hora de desconstruir esse 

pensamento, esse conceito de beleza porque cabelo bonito é cabelo saudável, é cabelo 

bem cuidado, é cabelo hidratado, entendeu? E não tem nada a ver com textura, não 

tem nada a ver com desenho. (Amanda Mendes, “Respeita o nosso crespo.” 88) 

 

Não é porque você tem o cabelo crespo, cacheado, ou seja, ele qual textura for, que 

você tem a obrigação de passar pela transição e assumir na curvatura natural. O 

processo de transição capilar ele é gostoso e ensina muita coisa pra gente a partir do 

momento que você decide passar por ele por livre e espontânea vontade. Você tem o 

livre arbítrio de escolher o que você vai usar e o que você vai fazer com o seu cabelo, 

com a sua vida, com o seu corpo, com a sua pessoa. Você escolhe tudo. Então, você 

que decide se quer entrar em transição, parar de alisar o cabelo e ver o seu cabelo 

natural ou se você gosta de alisar o seu cabelo e se sente muito linda, maravilhosa, 

rainha de Wakanda89 com cabelo liso e ta tudo bem. (Amanda Mendes, “Transição 

capilar não é obrigação.” 90) 

Eu acho que a gente tem que valorizar todas as texturas, concordo super com isso com 

a representatividade das texturas, com a valorização das texturas. Eu sempre defendo 

todas as texturas, falo que todas as texturas são lindas e realmente é isso. [...] O nosso 

cabelo é lindo! Não importa o tipo, a textura. O que importa é a gente valorizar todas 

as texturas. (Ana Lídia Lopes, “Qual é o tipo do meu cabelo?” 91) 

 

Às vezes a gente ainda tá tão presa no cabelo alisado, no cabelo liso que a gente não 

entende as características do cabelo crespo e cacheado. O nosso cabelo tem frizz sim, 

tem volume sim e isso não é um problema. [...] Ok, você decidiu que quer passar pela 

transição capilar, mas entenda que realmente é um processo de aceitação do seu 

cabelo natural, do seu tipo de cacho, crespo, enfim. O seu cabelo é único. Ame-o e 

entenda que ele é lindo do jeito que é. (Ana Lídia Lopes, “10 coisas que te impedem 

de terminar sua transição capilar.” 92) 

 

Não tem problema se o seu cabelo tiver indefinido ou volumoso demais, ou muito 

definido, muito encolhido, isso não é um problema. Não tem problema se você não 

quiser usar ele solto ou então sair de casa com um coque. Não tem problema. (Ana 

Lídia Lopes, “Você não é um problema!” 93) 

 

Muita gente começa a transição só pensando: “ah, eu queria que meu cabelo ficasse 

igual ao de fulana”. E a ideia da transição não é essa. A ideia é você dar uma chance 

pro seu cabelo natural e ver como é o seu cabelo natural porque por mais que, vamos 

supor, “ah, eu lembro do meu cabelo natural quando era criança” a realidade é que o 

nosso cabelo muda muito. Então, talvez o cabelo que você tinha na sua infância não é 

o mesmo cabelo que você vai ter hoje depois de passar pela transição. Então, você tem 

que entender que é o seu cabelo, você precisa enxergar beleza nele independentemente 

do tipo que ele for. [...] Por mais que você ache que o seu cabelo é igual ao de fulana, 

não olha só pro cabelo dela. Busca outras inspirações e referencias pra você se inspirar 

e ver que cada tipo de cacho, cada tipo de cabelo tem a sua beleza. (Ana Lídia Lopes, 

                                                 
88 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=wiCasBd07nc Acesso em: 25/08/2021 
89 País fictício localizado na África subsariana, presente nas histórias em quadrinhos do personagem Pantera Negra 

da Marvel Comics. 
90 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=jeZ9xI3R6aw Acesso em: 04/09/2021 
91 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=DYsSCa_pKPA Acesso em: 28/09/2021 
92 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A Acesso em: 30/09/2021 
93 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=XnhZS4Dmic8 Acesso em: 01/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=wiCasBd07nc
https://www.youtube.com/watch?v=jeZ9xI3R6aw
https://www.youtube.com/watch?v=DYsSCa_pKPA
https://www.youtube.com/watch?v=ekIT7uFFZ1A
https://www.youtube.com/watch?v=XnhZS4Dmic8


114 
 

“Arrependi do BC, parte da frente não cacheia... Ana responde só sobre transição 

capilar.” 94) 

Porque a gente sabe que a sociedade impõe o que é beleza, o ideal de beleza da 

sociedade pros cabelos crespos agora e pros cabelos cacheados é o cacho formado, é o 

cacho bonito e é o cacho que não tenha a aparência de ressecado. Tanto é que uma das 

críticas que eu mais recebo ao meu cabelo é que ele parece muito ressecado e que ele 

está muito ressecado. Não querida, meu cabelo não está ressecado, eu gosto do meu 

cabelo assim, com a aparência bem “descuidada” mesmo como eu gosto. Ele não está 

descuidado. [...] Eu aprendi a ver a individualidade do meu cabelo, então nunca achei 

ninguém e disse “essa pessoa é o jeito que eu quero deixar meu cabelo”. Não! Eu fui 

deixando o meu cabelo acontecer da forma como ele queria e eu continuava vendo 

outras mulheres negras com os mais variados tipos de cachos e me inspirando em 

relação a elas e vendo como é lindo você se aceitar, você abraçar o seu cabelo natural, 

mas assim acho que todas as mulheres negras que tem o cabelo natural me inspiram. 

(Nátaly Neri, “TAG: Meu Cabelo| Por Nátaly Neri.” 
95) 

 
Eu acho que às vezes a gente faz as coisas muito motivadas por essas novas narrativas 

que a gente ta construindo e que são fundamentais. Passar pela transição, deixar de 

alisar o cabelo, escolher não alisar é importante pra muitas mulheres. É importante pro 

mundo que a gente quer construir. Mas cada mulher é um corpo, cada mulher é um 

ser. E cada coisa de constrói no tempo necessário pra que você aguente sobreviver. 

Pra que você consiga continuar caminhando. Pra que não seja tão doloroso e tão 

violento pra você a ponto de você não conseguir se olhar no espelho. (Nátaly Neri, 

“Transições mentais e capilares.” 96) 

Mas eu posso gostar de um cabelo mais “definidinho”? Claro que você pode. Mas eu 

quero que você pense e reveja os seus conceitos não no sentido de ser preconceituoso 

ou não, se você gosta do seu cabelo você tem que gostar das fases dele. [...] Em mim, 

algumas pessoas nem observam e falam: “Ray, como faço pra deixar o meu cabelo 

como o seu sem frizz e super definido?” Quem disse que o meu cabelo é assim, sem 

frizz? Não, claro que tem frizz e sempre. [...] Eu quero te convidar a perceber que o 

seu cabelo pode ter frizz, é uma característica do seu cabelo. Ele não é rebelde por 

isso, ele é “rebelde” se ele se “rebelar” contra você. Então, o meu cabelo foi rebelde 

enquanto eu acreditei que deveria ter o cabelo liso. [...] Eu demorei um tempo e passei 

a entender que o meu cabelo pode ter frizz. E passei a entender que o meu cabelo pode 

estar mais curto hoje e mais longo amanhã. Então, não existe cabelo rebelde desde que 

você aceite o jeito que ele está. Uma pessoa pode olhar pra mim e dizer que meu 

cabelo é ou está rebelde e você olhar pra mim e dizer não. [...] O seu cabelo não é 

rebelde. Ele só não está “adequado” a padrões que você traz pra você ou não. Eu 

prefiro não trazer. (Rayza Nicácio, “Cabelo Rebelde? Por Rayza Nicácio.” 97) 

 

O que eu defendo aqui no canal, eu quero que isso fique muito claro mesmo às vezes 

parecendo que eu tenha uma visão radical em relação ao cabelo, eu preciso reforçar 

que eu não sou contra alisamentos, chapinha. Eu sei que estraga, eu sei que quebra, já 

passei por tudo o que tive de passar pra poder ter esse tipo de consciência hoje. Eu sou 

a favor de mostrar que você pode ter o cabelo cacheado se você quiser. (Rayza 

Nicácio, “Ter cachos é outro nível por Rayza Nicácio.” 98) 

 

A gente tem que celebrar os nossos cachos, a gente tem que libertar nossos cachos, ver 

o nosso cabelo cacheado e crespo como forma de expressão. Meu cabelo faz parte de 

mim, nasceu assim na minha cabeça, mas ele também é uma forma de eu me impor e 

                                                 
94 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=uESbN9XIaMc Acesso: 01/10/2021 
95 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=0sldvohLD8s Acesso: 20/06/2021 
96 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY Acesso em: 05/05/2021 
97 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=vhcm_FIiFBw Acesso em: 03/03/2021 
98 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=oTFj5mD4qck Acesso em: 03/03/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=uESbN9XIaMc
https://www.youtube.com/watch?v=0sldvohLD8s
https://www.youtube.com/watch?v=oE8ZKwMoDUY
https://www.youtube.com/watch?v=vhcm_FIiFBw
https://www.youtube.com/watch?v=oTFj5mD4qck


115 
 

dizer que eu acredito em mim independente do que me foi vendido e imposto. (Rayza 

Nicácio, “Chega de padrões! Faça diferença na vida de alguém.” 99) 
 

Algumas meninas se apegam a esse tipo de cabelo (o dela no caso) e se prendem 

nisso. Elas querem ter o mesmo cabelo que o meu por exemplo. Não é só a questão do 

comprimento, é a questão de ter o mesmo cacho, de ter o mesmo volume, de ter a 

mesma quantidade de cabelo. É uma junção, elas querem ter o mesmo cabelo. Prestem 

atenção no que eu quero dizer pra vocês: cada cabelo tem o seu valor. Cada cabelo 

tem o seu brilho. Tem a sua definição, tem a sua forma. Tem mesmo a sua beleza. 

Cada um tem a sua personalidade, vai se adequar a você vai ser uma junção perfeita. É 

uma questão de aceitar sabe o seu cabelo. De você entender que aquilo é pra você. [...] 

Sempre dei muito apoio para as meninas que passam por isso e eu sei o quanto é 

complicado porque muitas meninas que vem me perguntar, que vem elogiar o meu 

cabelo, que vem falar sobre o meu cabelo e me tem como uma inspiração e são 

meninas que estão passando pela transição e visam o meu cabelo querendo que seja o 

delas, que o delas sejam dessa forma. São meninas que usam o cabelo liso a tanto 

tempo que elas nem se lembram como era a textura do cacho delas. E isso é o que 

prejudica, é o que atrapalha porque desenvolve nelas o desejo de ter o cabelo das 

meninas da internet, das meninas das redes sociais que elas pesquisam. E querendo ou 

não, elas ficam meio que filtrando aquilo, pesquisam muito sobre aquilo, sobre textura 

de cachos. Elas viram experts no assunto e muitas vezes quando o cabelo dela começa 

a crescer, começa a desenvolver, ele começa a pegar um formato que não é igual ao 

formato que ela mentalizou e aquilo causa uma frustração. (Steffany Borges, “Tipos 

de cachos, aceitação, Transição capilar...+” 100) 

Fica nítido que as influenciadoras possuem um discurso que converge com a ideia de 

que é infrutífera a busca por cachos perfeitos, de um cabelo crespo/cacheado padronizado. A 

influenciadora Amanda enfatiza a importância da valorização de todo tipo de textura e que não 

é propósito da transição capilar sair de um padrão de beleza (o liso) para se inserir em outro (do 

cacho perfeito). Defende que cabelos de aparência mais volumosa, que eram vistos de forma 

negativa, possuem sim beleza e destaca que a transição não é uma regra para crespas e 

cacheadas que alisam o cabelo. Mas sim fruto de uma escolha pessoal e que não anula a 

identidade de alguém. 

Ana Lídia reforça a defesa da representatividade de todo tipo de textura crespa e 

cacheada, além de ressaltar que as características do cabelo liso não se aplicam ao cabelo 

crespo e cacheado, como a presença de frizz por exemplo. Ainda relata que não é necessário 

que alguém em transição almeje ter o cabelo de outra pessoa, defendendo que cada cabelo tem 

sua beleza e é único. 

O mesmo ocorre no discurso de Nátaly Neri, quando ela expressa que nunca sentiu 

necessidade de espelhar a aparência de seus cabelos a de outras pessoas após a transição. 

Destaca que o padrão socialmente imposto de cabelo crespo é aquele de aspecto pouco armado 

e de cacho perfeitamente formado. Também destaca a importância da subjetividade na decisão 

de se passar ou não pela transição. 

                                                 
99 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=3uKRItCq52A Acesso em: 15/10/2021 
100 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=ZM9gy4bDaHU&t=74s Acesso em: 14/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=3uKRItCq52A
https://www.youtube.com/watch?v=ZM9gy4bDaHU&t=74s


116 
 

Já Rayza Nicácio defende a ideia de que cabelos crespos/cacheados perfeitos não 

existem e que não se aplicam a ela, apesar de algumas de suas interlocutoras assim entenderem. 

Destaca que não é contra alisamentos, apenas procura mostrar ao seu público a possibilidade de 

aceitação do cabelo natural, se assim a pessoa desejar. 

Por fim, Steffany Borges também defende a não padronização dos cabelos, destacando 

o valor estético que cada tipo de cacho possui. Ressalta também que por mais que esteja 

satisfeita em servir de inspiração para outras mulheres durante a transição capilar, rejeita ser 

modelo de um padrão de cabelo a ser alcançado.  

Nesse sentido, autores como Gomes (2002), Braga (2015) e Santos (1999) mencionam o 

quanto historicamente o cabelo foi alvo de classificação racial no Brasil e objeto de 

hierarquizações. No entanto, no discurso expresso pelas influenciadoras analisadas não se 

verifica a presença de algum grau de hierarquização em suas falas. Não se identificou, nas falas 

das influenciadoras, uma possível reprodução da lógica do colorismo que, como menciona 

Devulsky (2021), se carateriza pela marginalização ainda maior das pessoas negras de tom de 

pele mais escuro e de cabelos crespos.  

Pelo contrário, todas ressaltam o quanto cada tipo de crespo e cacheado é único e 

detentor de beleza, reforçando o quanto a estética vai além da aparência (Mizrahi, 2015). Esse 

cenário reforça a percepção de Braga (2015) quando afirma que na atualidade não é possível 

indicar ou assimilar um único padrão estético para o cabelo crespo, já que as youtubers não 

utilizam sua influência para propagar um ideal padrão de cabelo crespo/cacheado. 

As influenciadoras ressaltam a importância da subjetividade na escolha de aderir à 

transição capilar, algo que é apontado por Gomes (2006) como de grande importância, já que a 

ideia de imposição do uso do cabelo natural é entendida pela autora como algo inflexível e de 

negação ao direito de escolha. Já que, segundo Gomes, vivemos numa sociedade complexa e 

marcada por uma grande heterogeneidade estética.  

5.2 Vinculação com empresas de cosméticos e compreensão sobre consumo  

Como mencionado dos capítulos 1 e 2, ao longo de muitas décadas o mercado de 

cosméticos para cabelos no Brasil privilegiou um padrão estético branco, voltado para o 

aspecto liso dos fios. Crespas e Cacheadas estiveram à margem na produção e promoção de 

produtos específicos para seus tipos de cabelos, assim como estiveram expostas a vinculações 

negativas sobre a aparência cacheada como relação ao volume do cabelo, por exemplo.  

Esse cenário passou a se modificar em meados dos anos 1980 e 1990 como aponta 

Santos (1999) e se intensifica com o crescimento do interesse sobre a transição capilar, no 

ambiente virtual. O resultado disso foi a ampliação de linhas focadas para os cuidados com o 



117 
 

crespo e cacheado. Por conta da expressiva visibilidade alcançada nas redes sociais, as 

influenciadoras que abordam sobre a transição capilar passaram a terem suas imagens 

vinculadas a empresas de cosméticos na promoção de produtos. As influenciadoras são 

denominadas como embaixadoras das marcas na divulgação dos produtos, assim como 

possuem linhas atreladas aos seus nomes, como é o caso das youtubers aqui analisadas. 

Nesse sentido, buscou-se identificar como as youtubers enxergam a visibilidade maior 

que o mercado de cosméticos passou a ter com crespas e cacheadas, a partir da emergência da 

transição capilar. Mesmo possuindo ligações com marcas desse segmento, é perceptível tanto a 

presença de um discurso crítico a respeito dessa maior visibilidade por parte das 

influenciadoras, como também menções positivas sobre isso: 

Foram três anos sendo embaixadora desde 2017 que eu tô nesse corre e a Salon foi a 

primeira marca, a primeira empresa que olhou pra mim e enxergou o meu potencial e 

investiu em mim e me permitiu falar e mostrar o que eu tinha pra compartilhar com 

vocês. Então, o meu carinho vai ser eterno. Eu quero agradecer muito, muito mesmo 

por tudo. Por todas as vivências, por todas as histórias, por todas as oportunidades, por 

ter realizado grandes sonhos, sabe? Trabalhar com a Salon me proporcionou, me 

possibilitou alcançar outros lugares e me desenvolver como criadora de conteúdo. 

(Amanda Mendes, “Não sou mais embaixadora Salon Line.” 101) 

Uma coisa assim, sobre os produtos, muita gente fala: “ai, mas antigamente não tinha 

tantos produtos pra cabelo crespo, não tinha produto pra cabelo cacheado”. 

Realmente, não tinha, mas eu acho que é muito também uma questão de aceitação. As 

empresas vão fazer o que o público quer e quase ninguém queria assumir o cabelo 

crespo, o cabelo cacheado então acabavam que não tinham produtos sabe? (Ana Lídia 

Lopes, “Assumir o cabelo crespo/cacheado em 2000 x 2018.” 102) 

É legal que essas marcas estejam pensando na mulher e nas minorias? Sim, é legal, 

mas que mulher sendo empoderada é essa? É a branca? É a loira? Pelo que eu vejo 

ainda é. É a magra? Sim, ainda é a magra. É legal quando uma marca coloca pessoas 

negras, pessoas lésbicas, gays, gordos em um comercial incrível, é muito legal. Mas 

não é tão legal quando esse comercial só é vinculado na internet e não passa na TV 

quando na TV ainda é aquele comercial que serve a família tradicional brasileira como 

muitas pessoas criticaram na internet sabiamente. [...] Gente, o que tô dizendo aqui é 

que não podemos ser ingênuas. A gente não pode acreditar que isso é algo que tá 

vindo de cima pra baixo. Que essas empresas do nada receberam um sopro de 

consciência e decidiram que era interessante falar sobre a mulher, sobre o negro, sobre 

o gay, e ainda muito mal falado porque só falam de empoderamento feminino branco. 

A gente tá falando de um movimento de baixo pra cima, a gente ta falando de ideias 

que foram marginalizadas e que estão sendo incorporadas porque não tem mais como 

sufocar. [...] O racismo não vai parar de existir enquanto negros estiverem na novela 

ou quando negros estiverem nas capas das revistas. Essas opressões não vão ser 

superadas na sociedade capitalista porque essa sociedade capitalista só se mantém 

porque a premissa principal é existir desigualdade. É existir pessoas que possam servir 

e pessoas que possam dominar. [...] Se esse sistema ainda se perdurar, a gente merece 

ao menos que as futuras gerações possam crescer sem o ideal de Barbie loira e branca 

como o único existente. [...] A gente não quer representatividade, a gente quer 

proporcionalidade. Nós somos 50 milhões, mais de 50% da população. Então esses 

50% da população tem que tá na TV, tem que tá nas revistas. Não é favor, a gente tem 

que comemorar essas vitórias? Sim, a gente tem, mas com um olhar muito crítico, 

muito crítico mesmo. [...] A gente tem que continuar fazendo essas empresas terem 

                                                 
101 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=NDkY_K43yh4 Acesso em: 25/08/2021 
102 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=L8eJXa3wdhw Acesso em: 01/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=NDkY_K43yh4
https://www.youtube.com/watch?v=L8eJXa3wdhw


118 
 

medo toda vez que forem lançar uma campanha. [...] As empresas estão olhando pra 

mim e pra você como consumidoras? Legal! Só que se vocês querem falar sobre a 

gente, vai ter que falar de verdade. Eu canto vitória quando vejo uma marca se 

interessando por questões sociais. Eu adoro, me dá mais prazer de comprar já que eu 

tenho que comprar de qualquer jeito pra me colocar dentro desse sistema. Só que não 

sou burra! Não sou burra e sei por que estão fazendo isso. Não é pra me empoderar de 

fato, é pra vender, é pra comprar, é pra me conquistar. E se querem conquistar vai ter 

que rebolar muito do que isso. [...] Quem fez essa mudança acontecer até aqui fomos 

nós, nós estamos causando isso. A nossa mobilização e a mobilização de gerações 

anteriores. (Nátaly Neri, “Empoderamento vende!” 103) 

 

Tudo é cooptado pelo capitalismo e as pessoas começaram a achar que pra você 

afirmar sua estética negra, você precisaria começar a comprar vários tênis, roupas 

caras, que as pessoas nas periferias não necessariamente tem dinheiro ou que você 

precisaria ter que ficar pagando pra colocar extensões de cabelo colorido super caras 

no seu cabelo, que você também não tem grana e que pessoas alisam o cabelo, que 

porventura não querem fazer parte ou não se identificam com essa estética, fossem 

inferiorizados ou colocados como menos negras e etc. As coisas acontecem às vezes 

de formas complexas nas melhores famílias, em todos os movimentos. Não existe um 

movimento 100% puro que vai ser completamente 100% ligado aos ideais. [...] A 

crítica que também se faz a essa galera é que esse empoderamento estético não está 

necessariamente alinhada a uma consciência política e social além de ter sido 

cooptado pelo capitalismo. Então, o argumento da galera que geralmente inferioriza a 

“geração tombamento” é só dizendo “ai, é só capitalismo e eles não têm consciência 

política nenhuma” e no caso brasileiro isso é até bastante compreensível porque 

geralmente os jovens que fazem parte da “geração tombamento” eles não 

necessariamente estão em contextos de ativismo, de projetos político-sociais ou então 

dentro da universidade que essas coisas são discutidas dentro toda uma linguagem 

especifica com uma agenda política muito clara (ou não né, muito escura no caso). 

(Nátaly Neri, “A importância da estética e autoestima negra: Geração tombamento é 

política?” 104) 

É um grande passo pra gente uma marca como a Seda estar trabalhando, basicamente, 

na colaboração feminina umas com as outras. Então, imagina pra quantas pessoas essa 

comunicação vai chegar e essa mensagem vai chegar. Então, eu sou muito feliz de 

fazer parte do time de embaixadoras Seda esse ano. [...] A gente dominou o mercado, 

entendeu? A gente falou: “a gente precisa de produto assim, produto assado” e aí todo 

mundo teve que ouvir. Foi um movimento contrário: a mídia falava o que a gente 

tinha que fazer e a gente fazia, graças à internet nós falamos o que eles precisavam 

fazer e agora tem uma amplitude enorme de possibilidades pra a gente se inspirar. 

(Rayza Nicácio, “Ninguém se mete com o meu cabelo.” 105) 

Os relatos citados demonstram variadas percepções sobre a visibilidade de crespas e 

cacheadas dentro do mercado de cosméticos. Amanda Mendes, por exemplo, ressalta o 

aprendizado que obteve durante o período em que foi embaixadora da marca Salon Line, 

reforçando a visibilidade proporcionada pela empresa a auxiliou na ampliação de alcance de 

público e no seu desenvolvimento enquanto criadora de conteúdo. Este panorama se aproxima 

da concepção de Gomes (2006) quando afirma que mesmo que numa possível tentativa de 

cooptação por parte do mercado de cosméticos de elementos identitários (como o cabelo crespo 

e cacheado) possa ser vista com preocupação, existem aspectos positivos já que indica uma 

                                                 
103 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=eqHFi8CHjH8 Acesso em: 01/07/2021 
104 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg Acesso em: 29/07/2021 
105 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=1gRjX_ilS6E Acesso em: 15/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=eqHFi8CHjH8
https://www.youtube.com/watch?v=srKdoOEbjeg
https://www.youtube.com/watch?v=1gRjX_ilS6E


119 
 

mudança relevante se compararmos com o fato de num passado bastante recente este público 

era invisibilizado.  

Ana Lídia e Rayza também destacam de forma positiva a ampliação da visibilidade que 

crespas e cacheadas obtiveram perante as empresas de cosméticos. Enquanto Ana Lídia vincula 

a escassa variedade de linhas para crespos e cacheados no passado como resultado da rejeição 

que as próprias pessoas tinham de seus cabelos, Rayza estabelece a ideia de que foi a partir da 

mobilização de cacheadas e crespas que as empresas passaram a atender de forma mais ampla 

esse público. 

Essa percepção também é compartilhada por Nátaly Neri, embora enxergue com um 

tom bem mais crítico esse cenário. Apesar de ver um maior interesse do mercado em relação a 

crespas e cacheadas e outras minorias sociais de forma auspiciosa, a influenciadora ressalta que 

esse cenário é limitado, já que compreende que as empresas veem esse público como 

meramente consumidor e não necessariamente objetivam criar consciência social. Esse aspecto 

levantado pela influenciadora se aproxima da visão de Fraser sobre a instrumentalização por 

parte do mercado de pautas sociais e culturais que melhor lhe beneficie (Mattos, 2004). 

Todavia, a influenciadora destaca que a frequente mobilização e pressão sob o mercado pode 

ajudar a mitigar possíveis aspectos negativos dessa tentativa de apropriação. 

5.3  “Você tá assumindo o cabelo que Deus te deu!”: Transição Capilar na perspectiva 

da fé. 

Um aspecto que frequentemente apareceu nos vídeos analisados se refere ao significado 

religioso que algumas das influenciadoras atribuem à experiência da transição capilar. Isso é 

observado nas falas das que mencionam o Deus cristão como mecanismo de força e motivação 

durante o processo de transição capilar. Nesse sentido, o retorno ao cabelo natural possui 

sentidos atribuídos ao apelo da fé, da aceitação dos traços naturais “da forma que Deus assim o 

fez”.  

A relação do cabelo com práticas religiosas é mencionada por Gomes (2006) e Braga 

(2015) que relatam como em diferentes sociedades e culturas a manipulação dos cabelos e a 

utilização de adornos possuem diferentes significados, muitos deles voltados para a ideia de 

pertencimento étnico. Algo que não é o caso das falas vinculadas à religião aqui percebidas. O 

discurso empregado se volta para o apelo emocional, como mencionado, assim como há a 

compreensão de que seus papeis enquanto influenciadoras possuem um caráter de chamamento 

divino por servirem de inspiração a outras pessoas.  

Você tá assumindo o cabelo que Deus te deu! Tem coisa mais linda? Não tem e isso é 

lindo![...] Muito bom saber que tô conseguindo cumprir a minha missão porque eu 



120 
 

acho que Deus não faz nada por acaso. Eu não alisei o meu cabelo por acaso, eu não 

passei pela transição por acaso, eu não tô aqui falando disso pra vocês por acaso. 

Então, quando eu recebo as mensagens de vocês, os depoimentos, os testemunhos, eu 

vejo que tudo ta dando certo. Que tô conseguindo passar pra vocês a mensagem que 

eu quero. [...] A transição capilar foi um divisor de águas na minha vida. Até dentro da 

minha fé, eu passei a crer tanto que Deus me ama, que ele me fez perfeita, que não 

tem nada de errado comigo e isso me ajudou muito. Deixem que isso reflita em vocês, 

tá bom? Acreditem e vivam mais o amor de Jesus e Maria porque é através desse amor 

que a gente consegue se amar também. (Ana Lídia Lopes, “1 ano de Big chop: o que 

mudou na minha vida!”106) 

 

Como manter a autoestima na transição? Você tem que focar no que você quer. Você 

tem que ficar ligada que vai ter gente pra te deixar pra baixo, mas você tem que saber 

que você vai ficar muito linda de cabelo cacheado, que Deus te fez assim sabe? O meu 

cabelo não é errado, o meu cabelo é lindo. Aí você já começa a se achar mais bonita, 

você começa a se sentir melhor. Já não liga tanto pra o que as pessoas estão falando. 

[...] A gente tem que aproveitar a transição porque é um momento de mudanças na 

nossa vida. A gente passa a largar tantas coisas, além de largar chapinha, secador e 

alisantes e a gente vai deixando tanta coisa que não vale a pena também. Tenta não 

sofrer na transição, muito pelo contrário. Aproveita mais cada detalhe, cada coisinha 

assim, tenta tirar um proveito de tudo. (Ana Lídia Lopes, “Ana responde: Tudo sobre 

meu cabelo, transição capilar, cachos.” 107) 

 

Às vezes a gente cria tantos problemas na nossa cabeça que a gente começa a pensar: 

o problema sou eu. Sendo que o problema na verdade é simplesmente pensar desse 

jeito. O problema é quando você acha que todo mundo é perfeito e só você que não é. 

Quando você não enxerga o valor que você tem. Quando você não se permite 

recomeçar, quando você não vê mais esperança, Deus te criou com tanto amor que Ele 

tem sonhos incríveis pra você. Não desista, você não é um problema. (Ana Lídia 

Lopes, “Você não é um problema!” 108)  

Eu acho que nada aconteceu por acaso. Tudo o que eu passei com o meu cabelo de 

querer alisar ou toda a insegurança que eu tive durante a minha vida inteira de me 

achar feia por causa do meu cabelo e me achar feia fisicamente também quando era 

adolescente e criança, todas essas coisas eu dou glórias a Deus por elas porque me 

acrescentaram pra que eu pudesse falar com propriedade de um assunto que é 

autoestima, autoaceitação, autoconfiança. [...] Eu tô aqui pra glória de Deus e pra 

ajudar vocês no que eu puder, num pouquinho que eu puder fazer parte da sua vida. 

Eu me sinto muito lisonjeada, muito honrada, muito feliz. (Rayza Nicácio, “Como 

tudo começou por Rayza Nicácio.” 109) 

 

Eu não devolvi só a possibilidade do cabelo cacheado, eu devolvi a confiança a partir 

das minhas palavras, a partir do que eu acredito e é nisso que eu tenho que trabalhar, 

saca? Esse que é o ponto. Se tem gente que precisa de mim com o cabelo cacheado pra 

continuar usando o cabelo cacheado ta errado, porque o que eu quero, a minha 

influencia na sua vida é mais do que você aceitar o seu cabelo. E claro que isso é 

honroso e glorioso e eu amo, mas é você de frente com o teu espelho. [...] Eu quero 

dizer que eu amo vocês de todo o meu coração, amo vocês de verdade. Eu oro por 

vocês, vocês estão nas minhas orações e eu falo assim: “Senhor, eu tenho um papel 

nessa geração”. Não é a toa que eu to aqui, não é a toa a minha indignação, não é a toa 

a minha inquietação. Eu sou uma pessoa inquieta de modo geral em relação as coisas 

que estão acontecendo no mundo, mas eu falo do que eu quiser também ta? (Rayza 

Nicácio, “Abrindo o meu coração sobre as últimas polêmicas.” 110) 

                                                 
106 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s Acesso em: 23/09/2021 
107 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=XWbD6RO_8OA Acesso em: 28/06/2021 
108 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=XnhZS4Dmic8 Acesso em: 01/10/2021 
109 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=Vl5pJmZDIms Acesso em: 03/03/2021 
110 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=BVQvH0XCV1Q Acesso em: 05/10/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=OlgJNK4xIj4&t=3s
https://www.youtube.com/watch?v=XWbD6RO_8OA
https://www.youtube.com/watch?v=XnhZS4Dmic8
https://www.youtube.com/watch?v=Vl5pJmZDIms
https://www.youtube.com/watch?v=BVQvH0XCV1Q


121 
 

É uma questão de aceitar sabe? O seu cabelo. De você entender que aquilo é pra você. 

Porque eu acredito que tudo que Deus faz é assim, tem um propósito. Se o meu cabelo 

é dessa forma foi porque ele criou desse jeito. Se meu cabelo é assim, foi porque Deus 

fez em mim, é pra ser em mim. Da mesma forma com você. Ele te criou! Ele já sabia 

como que seria desde antes de você nascer. Então, é um presente dele pra você, sabe? 

Tudo em você é feito por Deus. [...] É engraçado como isso é forte, como isso é 

perceptível, né? As coisas que Deus faz. Porque o meu cabelo ele é assim, ele desenha 

bem o meu rosto, ele fica bem em mim. Não porque eu não goste de outros tipos de 

cachos, é porque esse foi feito em mim. Esse é pra mim. Eu não consigo me imaginar 

com outro tipo de cabelo. Então, assim deve ser com você. O seu cabelo foi feito pra 

você, ele combina com você, ele é a sua cara. Então, você tem que se adaptar a ele, 

você tem que aceitar ele da forma que ele é. [...] O que eu percebo que tem muito na 

internet aquelas meninas que querem saber (o tipo de cacho) pra trabalhar o cabelo 

delas e chegarem naquele tipo que elas acreditam que é o melhor pra elas. Não é, 

porque voltando tudo o que eu disse, foi Deus que te criou, foi Deus que fez você 

dessa forma, foi Deus que fez o seu cabelo, foi Deus que moldou tudo em você. Então, 

não há por que ser diferente, não há por que você querer ter um cabelo igual de outra, 

sendo que Deus fez o seu da forma que ele é. (Steffany Borges, “Crises de identidade 

e falta de amor-próprio.” 111) 

É perceptível nestas passagens a atribuição feita sobre passar pela transição capilar e da 

aceitação do cabelo natural com propósitos religiosos. Com destaque nas falas de Ana Lídia e 

Rayza que imputam o período na qual alisavam os cabelos e rejeitavam os cachos como 

desígnio divino para que pudessem passar pela transição e aceitar o cabelo natural. Steffany 

também se propõe a expor em seu discurso que o tipo de cabelo que uma pessoa possui é um 

propósito de Deus, já que, em seu entendimento, este fez cada pessoa de forma única e perfeita. 

Portanto, a aceitação do próprio cabelo perpassa pela noção divina de que cada indivíduo é 

singular. 

Dentro dessa perspectiva, Ana Lídia expressa que um caminho para driblar as 

dificuldades do período de transição é estabelecer a confiança no amor divino para superar os 

entraves que podem ocorrer durante o processo. Além disso, tanto Ana Lídia como Rayza 

atribuem a influência exercida por elas na internet a um propósito divino, denominando esse 

fato como uma missão de Deus no auxílio a pessoas que buscam sua autoaceitação e, por essa 

razão, compreende isso como uma responsabilidade perante seus milhares de inscritos no 

Youtube. 

Esse tipo de atribuição religiosa não aparece nos vídeos analisados de Nátaly Neri e 

Amanda Mendes, já que muito da atribuição dada ao processo de transição por estas 

influenciadoras se vincula mais a uma tentativa de resgate das raízes afro-brasileiras, como se 

pode verificar em menções anteriores aqui expostas. 

 

 

                                                 
111 Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=OWuIjVTdN8c Acesso em: 17/09/2021 

https://www.youtube.com/watch?v=OWuIjVTdN8c


122 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7 CONCLUSÃO  

O decorrer desta pesquisa buscou analisar os sentidos atribuídos à transição capilar por 

parte de cinco influenciadoras digitais negras brasileiras. Nesse sentido, procurou-se, a partir de 

uma retomada histórica e sociológica, compreender as origens da rejeição aos traços negros, 

assim como seu atrelamento a adjetivos negativos. Foram verificados, a partir das falas das 

influenciadoras digitais, os impactos que esse discurso originou em suas vidas.  

Dessa forma, a partir das falas das influenciadoras, foi possível identificar as 

dificuldades que encararam com relação aos seus cabelos naturais, a falta de autoestima 

vinculada à construção social na qual cabelos crespos e cacheados não são aceitos. Outros 

aspectos citados referem-se à ausência de representatividade em meios midiáticos, assim como 

a reprodução de um discurso racista dentro do âmbito familiar. Tais razões levaram-nas a optar 

pelo alisamento dos fios em um determinado período de suas vidas.  

É perceptível no discurso das influenciadoras a busca por um diálogo propositivo junto 

ao seu público com o intuito de conscientizar pessoas a não reproduzir termos e expressões de 

cunho preconceituoso relacionado aos cabelos, principalmente perto de crianças crespas e 

cacheadas para que estas não desenvolvam, assim como ocorreu em suas respectivas infâncias, 

uma relação de rejeição aos cabelos e, a absorção de padrões de beleza ou estereótipos 

negativos sobre seus cabelos.  



123 
 

A transição capilar aparece, então, como um instrumento de inspiração no resgate de 

uma boa relação com os cabelos, chegando a alcançar mudanças comportamentais que vão 

além da aparência exterior. Ou seja, as influenciadoras analisadas relataram sobre como a 

transição capilar possui um sentido de mudança mais interior, a forma como passam a enxergar 

seus cabelos naturais outrora prejudicada pela prevalência de um “consenso” de que o crespo e 

o cacheado não eram dignos de beleza. Um sentido relacionado para além da aparência, de uma 

libertação de padrões estéticos previamente estabelecidos.  

Como menciona Braga (2015) sobre a negação da beleza dos traços negros frutos do 

racismo estrutural no contexto brasileiro, as influenciadoras acabam por descrever como essa 

negação interferiu em suas autoestimas ao ponto de a transição capilar se tornar um primeiro 

passo para a quebra de pensamentos negativos sobre seus cabelos, tratando-se de uma retomada 

de descoberta da própria identidade, caracterizando o processo como libertador também no 

campo do reconhecimento. Além disso, o compartilhamento de experiências e relatos sobre a 

transição capilar torna as influenciadoras fontes de inspiração para outras mulheres que buscam 

passar pelo mesmo processo. Algo que pode ser encontrado, por exemplo, na menção feita por 

Amanda Mendes, ao citar Rayza Nicácio, como uma referência durante o seu processo de 

transição capilar.  

As descrições feitas pelas influenciadoras analisadas sobre o reconhecimento enquanto 

pessoas negras trouxeram aspectos que se assimilam a ideia proposta por Fanon (2008) sobre o 

tema, onde a consciência da própria negritude perpassa pela relação com o outro. Nisso, a 

transição capilar viabilizou esse processo por ter sido um elemento fundamental na reflexão 

sobre suas respectivas identidades. A partir dos relatos das influenciadoras sobre as 

dificuldades encontradas durante esse percurso, o cabelo torna-se elemento identitário de maior 

destaque, em detrimento a cor da pele, na elaboração do próprio reconhecimento.  

Chama a atenção que na afirmação da própria e identidade e seu reconhecimento, as 

influenciadoras reforçam ainda mais a defesa de uma quebra com padrões estéticos impostos, 

além de expressarem o entendimento de que a manutenção do cabelo crespo e cacheado possui 

conotações políticas e de resistência. Destacam-se as falas de Amanda Mendes ao defender que 

a imposição de padrões de beleza não se sustenta pelo fato da singularidade que cada ser 

humano possui.  

Destaca-se também o entendimento desta influenciadora de que independente das 

razões que levam uma pessoa a assumir o cabelo natural, ela merece respeito e não deve estar 

sujeita a comentários negativos, nem viver vulnerável a um enquadramento de beleza. Dessa 

forma, Amanda também reforça a compreensão de que a transição capilar é uma mudança 



124 
 

ocorrida em sua maior parte no interior, principalmente quando afirma que seu cabelo só 

“encrespou” pelo fato de querer mudar por dentro. E essa mudança possibilitou atribuir ao seu 

cabelo um sentido político, voltado para a resistência de atribuições racistas. 

O mesmo pode ser encontrado nas colocações de Nátaly Neri, quando afirma que a sua 

existência e permanência em determinados lugares se caracteriza como um ato de resistência. 

Também reforça que o reconhecimento através da estética pode impactar um determinado 

imaginário coletivo ao ponto de promover mudanças, de quebra de preconceitos assim 

auxiliando na construção de identidade individuais de forma mais positiva e com menos 

interferências advindas do racismo estrutural.  

Muito embora, Nátaly e Amanda reconheçam as dificuldades que ainda permanecem 

após a transição capilar como, por exemplo, no mercado de trabalho onde há espaços que 

rejeitam a manutenção de tranças ou do cabelo Black, ainda dentro de uma lógica de 

“adequação” da aparência (Gonzalez, 2020). Deixando claro, dessa forma, que o processo de 

resistência não se caracteriza como imediato, mas sim parte de uma lógica gradativa. 

Já Rayza Nicácio expressa o orgulho de seus cabelos naturais também como ato de 

resistência no enfrentamento ao que chama de “verdades absolutas” que lhe eram impostas, 

também reforçando a compreensão do cabelo enquanto expressão da identidade e do próprio 

reconhecimento. Ou seja, pode-se perceber que há uma associação política entre transição 

capilar e manutenção do crespo e cacheado sem necessariamente haver um intuito de politizar 

explicitamente o tema, convergindo com a ideia de Gomes (2006) ao entender o cabelo crespo 

e cacheado como manifestação política. 

Com relação a como as influenciadoras compreendem o racismo, pode-se perceber a 

presença de ambiguidades nas atribuições relatadas pelas analisadas. Essas ambiguidades 

perpassam tanto o racismo enquanto prática assim como sua reprodução, como também o 

entendimento de que este é resultado dos processos sociais que o reforçam. A identificação de 

práticas racistas relatadas pelas influenciadoras apresentou-se como flutuantes entre essas duas 

dimensões. 

A influenciadora Amanda Mendes, embora inicialmente expresse uma percepção de que 

o fim ou, ao menos, a diminuição do racismo dependa de uma mudança de atitude pessoal 

baseada no respeito, relata sobre a quantidade de críticas negativas que recebeu em seu canal 

pelo simples fato de não aceitarem seu cabelo, algo que é alvo de justa indignação por parte da 

influenciadora. Compreendendo o racismo como fruto da propagação de adjetivos pejorativos, 

ou seja, uma reprodução estrutural.  



125 
 

Nátaly Neri expressa consciência da existência de um racismo estrutural, algo que, em 

suas palavras, está na base da sociedade. Deixa nítida que a prática racista não se resume a 

xingamentos ou violências físicas, mas se expande e se reflete em outros tipos de violência, 

como a negação dos traços negros pautada na hierarquização e inferiorização destes.  

No caso de Ana Lídia Lopes e Steffany Borges, existe uma vinculação do racismo a 

práticas discriminatórias individuais, algo que pode ser modificado a partir do momento em que 

o indivíduo que sofre preconceito passa a se “aceitar” e se “amar”. Ana Lídia associa o racismo 

como fator de destruição da autoestima e convida suas interlocutoras a “jogar fora” da história 

delas o preconceito vivido, para que possam se libertar daquilo que as impede de serem felizes. 

Já Steffany atribui um sentido ao termo discriminação como “muito forte” e, portanto, não 

denomina os “apelidinhos” que sofreu por conta da aparência como prática discriminatória, 

embora nitidamente assim sejam. Ainda compreende o preconceito como algo que decorre da 

“falta de amor” ao próximo, ou seja, também vinculando o racismo a uma prática resumida em 

atitudes meramente individuais.  

Já Rayza Nicácio, em passagens mais antigas também concorda com as formulações de 

Ana Lídia e Steffany ao defender que a mudança de práticas discriminatórias começa a partir 

do momento em que o indivíduo passa a se aceitar e, assim, passar a demandar por mudanças 

em estruturas poderosas, como a mídia por exemplo. Ou seja, a mudança parte de um ponto 

individual para que ocorram transformações estruturais. Ao mesmo tempo, demonstra em seus 

relatos o caráter estrutural do racismo quando menciona que pessoas reproduzem discursos 

racistas por aprenderem isso como “correto” socialmente, algo que de certa maneira contradiz 

sua percepção anterior. Outro aspecto em seu discurso se refere a identificação de práticas 

preconceituosas que sofreu, embora inicialmente não denomine como discriminação 

determinadas situações de constrangimento que passou por causa de adjetivações negativas ao 

seu cabelo, posteriormente acaba reconhecendo que essas situações foram práticas racistas de 

fato. 

Apresentaram-se, dessa forma, as ambivalências no discurso das influenciadoras sobre 

como compreendem o racismo tanto de maneira impessoal, como também através de 

experiências próprias, algo que como afirma Gomes (2006) demonstra o caráter marcado por 

contradições que envolvem as relações raciais no Brasil. 

A compreensão sobre a relação entre a transição capilar e feminilidade, assim como as 

dimensões sobre empoderamento apresentados pelas influenciadoras são aspectos que 

apresentam tanto relações voltadas para a quebra de valores opressores, como também na 

reprodução de expressões que ainda remetem a uma padronização de um ideal de feminilidade. 



126 
 

A influenciadora Amanda Mendes expressa junto às suas interlocutoras a necessidade de se 

preparar o psicológico quando se passa pelo big chop, reforçando que a ideia de beleza é algo 

bastante relativo e que, portanto, se faz necessário uma mobilização de mudança de 

pensamento ao associar a feminilidade com o tamanho do cabelo, compreendido por ela como 

fruto de uma construção social.  

Isso é percebido por Ana Lídia Lopes, quando discorre sobre as inseguranças que 

passou a partir do momento em que fez o big chop. Nesse sentido, a influenciadora propaga 

para seu público que, depois desta experiência, passou a “se desapegar” de elementos que se 

renovam como os cabelos. Procurando incentivar seus espectadores a não se sujeitarem aos 

padrões de feminilidade impostos socialmente, já que compreende este momento da transição 

capilar como um fator que pode levar ao desestímulo do processo. Reforça ainda a defesa de 

que a personalidade é algo mais relevante sobre “ser feminina” do que algo associado ao 

comprimento dos fios. 

No caso de Steffany, como visto, pode-se perceber a reprodução de expressões que 

reforçam a associação entre tamanho do cabelo e feminilidade, principalmente quando associa 

um cabelo mais curto a algo “masculino” ou sugerindo formas de se trazer uma maior 

“feminilidade” ao corte, embora discorra sobre as dificuldades que mulheres em transição 

capilar passam nesta etapa, algo que fica nítido quando faz sugestões às interlocutoras de se 

fazer o corte das partes alisadas aos poucos. Isso, de certa forma, demonstra a persistência de 

discursos que reverberam padrões de gênero em um ambiente onde a ideia de autoaceitação e 

libertação de padrões de beleza são tão estimulados.  

Já Nátaly Neri, como pode ser percebido, assume o quanto o ideal de feminilidade e a 

não aceitação de se ver com os cabelos curtos a influenciou durante a transição capilar, 

resultado do seu sentimento de insegurança. Algo que, em suas palavras, ainda não estava 

“transicionado” já que estava sob a influência estrutural do ideal de feminilidade. E, nesse 

sentido, compreende a ideia de empoderamento como algo associado à libertação de amarras 

como esta.  

Há nestes relatos de Nátaly uma associação entre a necessidade de “transicionar” as 

ideias socialmente construídas que absorveu sobre feminilidade com a percepção de 

empoderamento vinculado ao despertar de uma consciência política, onde o ato de “se amar” 

numa sociedade que historicamente ensinou a mulher negra a se odiar se torna um ato político. 

O sentido atribuído à ideia de empoderamento feita pela influenciadora não se resume a 

questões estéticas, onde mesmo assim compreende estas questões como catalisadoras para 

outros tipos de empoderamento.  



127 
 

Neste caso, temáticas como a ligação entre feminilidade e tamanho dos cabelos levou-a 

a reflexões mais aprofundadas sobre padrões sociais de raça e gênero que acabam por destruir a 

autoestima de mulheres negras, dentro de lógicas de reprodução do preconceito e da exclusão. 

Algo que se vincula não apenas a uma ideia de empoderamento individual, mas pautado no 

questionamento do racismo estrutural, defendido pela influenciadora como parte de um 

processo coletivo.  

Já influenciadoras como Amanda e Steffany deram mais ênfase no entendimento que o 

empoderamento é um mecanismo de quebra de enquadramentos estéticos, ainda que reforcem 

um caráter coletivo deste empoderamento. Enquanto Amanda denomina o ato de empoderar-se 

como resultado da troca de experiências junto com as suas interlocutoras, próximo de um 

discurso voltado para uma prática de “autoajuda” efetuada de maneira coletiva. O mesmo é 

encontrado no discurso de Steffany que ainda associa o empoderamento a um processo de 

autoconhecimento, que torna uma pessoa mais segura e autêntica. Ou seja, mais próximo do 

conceito de empoderamento “liberal”, como assim foi exposto.  

Já com relação à possibilidade do estabelecimento de novos padrões de beleza dentro da 

visibilidade alcançada pelas influenciadoras por conta da transição capilar, no sentido de se 

criar um ambiente onde haja um padrão de beleza de cabelos crespos e cacheados, ressalta-se a 

homogeneidade nos relatos obtidos, uma vez que todas as cinco influenciadoras rechaçam a 

reprodução de um discurso que vise a hierarquização dos tipos de cachos ou a promoção de um 

tipo de “cacho perfeito”. A defesa da transição capilar enquanto uma escolha e não algo 

impositivo a toda crespa e cacheada que eventualmente alisa seus cabelos é parte de seus 

argumentos  

Essa convergência entre as influenciadoras pode reforçar-se também na perspectiva da 

singularidade de cada indivíduo, e, dessa forma, todo tipo de cacho deve ser valorizado. É 

relevante também mencionar a rejeição que as cinco influenciadoras expressam sobre 

comparações estéticas, onde recusam-se a propagar um discurso pautado na competição entre 

mulheres sobre quem tem o crespo/cacheado considerado “ideal”. 

Com relação à vinculação com empresas de cosméticos e o consumo, como foi 

percebido, as influenciadoras trazem alguns apontamentos diferentes. Ana Lídia e Razya 

Nicácio convergem ao relatarem que entendem que a visibilidade dada pelo mercado de 

cosméticos para crespas e cacheadas é resultado da demanda das consumidoras.  Destaca-se a 

fala de Ana Lídia quando afirma as empresas não produziam linhas de produtos voltados ao 

público crespo e cacheado pelo fato de esse público não aceitar, anteriormente, o formato 



128 
 

natural do cabelo. E que, a partir do momento em que houve a popularização dessa aceitação, 

as empresas passaram a notar mais esse público consumidor.  

Rayza Nicácio também traz formulações próximas dessa ideia de Ana Lídia quando 

afirma que houve uma inversão da lógica de influência. Se antes o mercado de cosméticos 

ditava os padrões de beleza, agora são os consumidores que pautam suas demandas junto ao 

mercado. Ou seja, compreendem que há uma responsabilidade maior do público consumidor do 

que do mercado de cosméticos na ampliação da visibilidade de crespas e cacheadas. 

Já Nátaly Neri, enxerga esse panorama de forma mais crítica, embora celebre a 

visibilidade maior da população negra junto a esse mercado. A influenciadora também defende 

que essa maior visibilidade deve vir acompanhada de uma maior proporcionalidade, haja vista 

que compreende o sistema capitalista como reprodutor de desigualdades e, portanto, como fruto 

da capacidade de mobilização a demanda por maior proporcionalidade da representação da 

população negra na promoção de produtos voltados para o cabelo crespo e cacheado.  

Por fim, a relação entre transição capilar e a fé, aspecto que como mencionado 

anteriormente, inicialmente não estava planejado como ponto a ser abordado sobre os sentidos 

atribuídos à transição capilar. Foi percebido nas falas de influenciadoras como Ana Lídia, 

Rayza Nicácio e Steffany Borges a associação religiosa, voltada para a fé cristã, com a 

transição capilar tanto no que se refere à crença em Deus para se motivar durante o processo de 

transição. Também é notória a utilização de um apelo religioso ao associar a aceitação do 

cabelo natural com a aceitação da forma como Deus “te criou”.  

A vinculação religiosa ocorre também com a propagação de um discurso voltado para a 

compreensão de que há um propósito divino na influência que exercem na internet, como é 

assim atribuído por Rayza Nicácio, assim como o entendimento de que os sofrimentos passados 

antes e durante o processo de transição capilar foram “benéficos” para que se tornassem 

pessoas melhores, algo como uma espécie de penitência ou provação. 

Dessa forma, a ligação feita por Ana Lídia, Steffany e Rayza da transição capilar como 

parte de um processo conscientização religiosa numa perspectiva cristã, está presente o reforço 

de propósitos religiosos voltados para uma ideia de ascendência pessoal ditada pela fé. A 

menção religiosa é feita de forma diferente por influenciadoras como Nátaly Neri e Amanda 

Mendes, que possuem discursos mais voltados para a associação entre transição capilar e 

resgate de raízes, de conhecimentos dos antepassados que tinham os cabelos como forma de 

expressão de seus ritos religiosos, próximos das religiões de matriz africana. Diferentemente do 

sentido atribuído pelas influenciadoras que professam com frequência suas concepções cristãs. 



129 
 

Ou seja, como pode ser visto no decorrer desta investigação, há a nítida presença de 

uma politização nos sentidos atribuídos à transição capilar por parte das influenciadoras aqui 

analisadas, convergente com as formulações de Fairclough (2012) sobre as dimensões políticas 

do discurso. Nesse sentido, ficou claro que as dimensões políticas apresentadas nos relatos das 

influenciadoras perpassam tanto pela via da elevação de estima pessoal, onde o empoderamento 

é atribuído a uma perspectiva individual e que pode ser alcançada pela via da fé. Assim como 

há a presença de sentidos voltados para o engajamento coletivo e não apenas resumido a 

questões pessoais, como foi percebido através dos discursos de Nátaly Neri e, em certa medida, 

no de Amanda Mendes. 

Fato é que se demonstra nesta investigação a multiplicidade de sentidos que são 

atribuídos sobre a transição capilar por parte das influenciadoras selecionadas, uma amostra das 

contradições, convergências e aspectos discrepantes que estão intimamente relacionadas com a 

realidade das relações raciais no contexto brasileiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARAÚJO, J. Z. “Estratégias e políticas de combate à discriminação racial na mídia”. In: 

MUNANGA, K (org.). Estratégias e políticas de combate à discriminação racial. São Paulo: 

EdUSP, 1996. 

BAIRROS, Luiza (1995). NOSSOS FEMINISMOS REVISITADOS. Estudos Feministas, 

Florianópolis, n. 2. p. 458-463 

BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo. Tradução: Luís Augusto Pinheiro. São Paulo: 

Edições 70, 2016 

BARQUEIRO, Rute Vivian Angelo. EMPODERAMENTO: INSTRUMENTO DE 

EMANCIPAÇÃO SOCIAL? – UMA DISCUSSÃO CONCEITUAL.  REVISTA 

DEBATES, Porto Alegre, v. 6, n. 1, p.173-187, jan.-abr. 2012. 

BENTO, Maria Aparecida Silva (1995). A MULHER NEGRA NO MERCADO DE 

TRABALHO. Estudos Feministas, Florianópolis, n. 2. p.479-488 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, 

Iray; BENTO, Maria Aparecida Silva; PIZA, Edith. Psicologia social do racismo: estudos sobre 

branquitude e branqueamento no Brasil. 2. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003. p. 01- 30 

BRAGA, Amanda. História da beleza negra no Brasil: discursos, corpos e práticas. São 

Carlos: Edufscar, 2015.  

BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução de 

Renato Aguiar. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

CALDWELL, KIA LILLY (2000). Fronteiras da diferença: raça e mulher no Brasil. 

Revista De Estudos Feministas, v.8. n.2, Florianópolis 



131 
 

CAMARGO, Karina de; MEDEIROS, Priscila Martins. A transição capilar nas mídias 

digitais: identificações em processo e representações em disputa. 

Áskesis|v.8|n.1|Janeiro/Junho-2019|117-130  

CANCLINI, Nestor García. Consumidores e Cidadãos: Conflitos Multiculturais da 

Globalização. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2001. 

CARNEIRO, Sueli. (1995) GÊNERO, RAÇA E ASCENSÃO SOCIAL. Estudos Feministas, 

Florianópolis, n. 2. p. 544-552 

_______________Mulheres em Movimento. Estudos Avançados, São Paulo, v. 49, n. 17, 

p.117-132, fev. 2003. 

CARNEIRO. Sueli e SANTOS, Tereza. Mulher negra. São Paulo, Conselho Estadual da 

Condição Feminina/Nobel, 1985. 

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness and the 

Politics of Empowerment.  New York: Routledge, 1991. 

COSTA, Ana Alice. “Gênero, Poder e Empoderamento de Mulheres”. Disponível em: 

<http://www.agende.org.br/docs/File/dados_pesquisas/feminismo/Empoderamento%20-

%20Ana%Alice.pdf> Acesso: 16 nov. 2021 

COSTA, Jurandir Freire. Prefácio in: SANTOS, Neuza Souza. Tornar-se Negro ou as 

Vicissitudes da Identidade do Negro em Ascenção Social. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 1983. 

CRENSHAW, Kimberlé W. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. In: 

Formação em Direitos Humanos [Internet]. São Paulo: Ação Educativa; set. 2012. Disponível 

em <https://bit.ly/2MUhZHP > Acesso em: 29 nov. 2021 

_______________________, "Mapping the margins: intersectionality, identity politics and 

violence against women of color". In: Fineman, Martha Albertson & Mykitiuk, Roxanne 

(orgs.). The public nature of private violence. Nova York, Routledge, 1994, pp. 93-118  

DAVIS, Angela. 1994. “Afro Images: Politics, Fashion, and Nostalgia.” Critical Inquiry 21 

(1) (Autumn): 37–45. 

_______________ MULHERES, RAÇA E CLASSE. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

DIAS FILHO, A. J. As mulatas que não estão no mapa. Cadernos Pagu, Campinas, SP, n. 

6/7, p. 51-66, 2010. Disponível em < https://shre.ink/HV7> Acesso em 25 abr. 2021 

http://www.agende.org.br/docs/File/dados_pesquisas/feminismo/Empoderamento%20-%20Ana%25Alice.pdf
http://www.agende.org.br/docs/File/dados_pesquisas/feminismo/Empoderamento%20-%20Ana%25Alice.pdf
https://bit.ly/2MUhZHP
https://shre.ink/HV7


132 
 

FAIRCLOUGH, Norman. ANÁLISE CRÍTICA DO DISCURSO COMO MÉTODO EM 

PESQUISA SOCIAL CIENTÍFICA. Tradução de: Iran Ferreira de Melo. Linha D'água, São 

Paulo, p.307-329, out. 2012.  

____________________  Language and power. Londres: Longman, 1989. 

FANON, Frantz. Pele negra máscaras brancas. Salvador: Edufba, 2008. 

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade de classes. 5ª edição Editora 

Globo, 2008. 

FIGUEIREDO, Ângela. “Cabelo, cabeleira, cabeluda e descabelada”: Identidade, Consumo 

e manipulação da aparência entre os negros brasileiros. XXVI Reunião Anual da Associação 

Nacional de Pós- Graduação e pesquisa em Ciências Sociais, Caxambu, Outubro de 2002. 

FLICK, U. Uma introdução à pesquisa qualitativa. 3.ed.Porto Alegre: Bookman, 3ª ed., 

2009. 

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa era 

“pós-socialista”. Cadernos de campo, São Paulo, nº 14/15, p.231-239, 2006 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande e Senzala. 48ª Edição São Paulo: Global Editora, 2003. 

GIACOMINI, Sonia Maria. Beleza Mulata e Beleza Negra. Estudos Feministas, v. 1, p.2.17-

227, 1994.  

GIL, A.C. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo, Atlas, 1987. 

GILL, ROSALIND. (2002) Análise do discurso. In Bauer, M., &amp; Gaskell, G. (Orgs.) 

Pesquisa Qualitativa com texto, Imagem e Som. Um manual prático. Petrópolis, RJ: Vozes. 

p.244-270 

GILLIAM, ANGELA; GILLIAM ONIK'A (1995) NEGOCIANDO A SUBJETIVIDADE DE 

MULATA NO BRASIL. Estudos Feministas, Florianópolis, n. 2. p. 525-543 

GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raíz: corpo e cabelo como símbolos da identidade 

negra. Belo Horizonte: Auntêntica, 2006. 

__________________ Trajetórias escolares, corpo negro e cabelo crespo: reprodução de 

estereótipos ou ressignificação cultural? Revista Brasileira de Educação [online]. 2002, 

n.21, pp. 40-51. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano : ensaios, intervenções e 

diálogos / organização Flavia Rios , Márcia Lima.. — 1a ed. — Rio de Janeiro : Zahar, 2020.  



133 
 

GUIMARÃES, S. Classes, raças e democracia. São Paulo: FUSP; Editora 34, 2002. 

HAMLIN, C.; L.; PETERS, G. Consumindo Como Uma Garota: Subjetivação E 

Empoderamento Na Publicidade Voltada Para Mulheres. Em: Revista Lua Nova, nº 103, 

jan/abr, 2018.  

HIRATA, Helena (2014). "Gênero, classe e raça: interseccionalidade e consubstancialidade 

das relações sociais". Tempo social, vol. 26, n. 1, pp. 61-73. 

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. São 

Paulo: Ed. 34, 2015. 

HOOKS, bell. Alisando o nosso cabelo. Revista Gazeta de Cuba – Union de escritores y artista 

de Cuba, Tradução Lia Maria dos Santos, p. 1-8, Jan-Fev. 2005. Disponível em: 

http://coletivomarias.blogspot.com/.../alisando-o-nossocabelo.html Acesso em: 20 ago. 2019 

_____________E eu não sou uma mulher? Editora Rosa dos Tempos, 2019 

_____________Olhares negros. Editora: Elefante, 2019 

HOROCHOVSKI, Rodrigo R.; MEIRELLES, Giselle. Problematizando o conceito de 

empoderamento. In: Seminário Nacional Movimentos Sociais, Participação e Democracia. 

Florianópolis, 2., 2007 

IÑIGUEZ, L. Prática da Análise de Discurso. IN: Manual de Análise de Discurso em 

Ciências Sociais. Petrópolis, Vozes, 2004. 

KABEER, Naila. (1999), “Resources, Agency, Achievements: reflections on the 

measurement of women empowerment.” In: Development and Change. Vol. 30, p. 435-

464. Disponível em: https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1111/1467-7660.00125 Acesso 

em 23 de novembro de 2021. 

LIMA, Solange Martins Couceiro de. Reflexos do racismo à brasileira na mídia. Revista 

USP, São Paulo, n. 32, p. 56-65, 1996. 

LOPES, M.A.O. Imagens da beleza negra. Projeto História: corpo e cultura, São Paulo, v.25, 

p.413-421, jul./dez. 2002 

MARTINO, Luís Mauro Sá. Teoria das mídias digitais: linguagens, ambientes e redes. 

Editora Vozes Limitada, 2014. 

MATTOS, Patrícia. O Reconhecimento, entre a Justiça e a Identidade. In: Revista Lua 

Nova, nº63, 2004. 

http://coletivomarias.blogspot.com/.../alisando-o-nossocabelo


134 
 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Pesquisa Social. Teoria, método e criatividade. 18 

ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 

MISKOLSI, Richard. Sociologia digital: notas sobre a pesquisa na era da conectividade. In: 

Contemporânea (Revista Semestral do Departamento e do Programa de Pós-graduação em 

Sociologia da UFSCar), v.6, n.2, p.275-292, jul. 2016 

MIZRAHI, Mylene. Cabelos Ambiguos: beleza, poder de compra e “raça” no Brasil 

urbano. Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 30, n. 89, p. 31-47, out. 2015. 

MUNANGA, Kabenguele. Prefácio in: GOMES, Nilma Lino. Sem perder a raíz: corpo e 

cabelo como símbolos da identidade negra. Belo Horizonte: Auntêntica, 2006. 

NEVES, Paulo Sérgio da C.. LUTA ANTI-RACISTA: entre reconhecimento e 

redistribuição. Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 20, n. 59, p.81-96, 2005. 

PEQUENO SOARES, Anita Maria. CABELO IMPORTA: os significados do cabelo 

crespo/cacheado para mulheres negras que passaram pela transição capilar. [Dissertação 

de mestrado]. Recife: Programa de Pós-Graduação em Sociologia da UFPE, 2018. 

ROCHA, Maria Eduarda. 2009. A nova retórica do capital: a publicidade brasileira em 

tempos neoliberais. São Paulo: Edusp. 

SAMPAIO, Rodrigo P.A; FERREIRA, Ricardo Franklin. Beleza, identidade e mercado. 

Psicologia em Revista, Belo Horizonte, v. 15, n. 1, p. 120-140, abr. 2009 

SANTOS, Jocélio Teles dos.  O negro no espelho: imagens e discursos nos salões de beleza 

étnicos. Estud. afro-asiát. [online]. 2000, n.38, pp.49-65. ISSN 0101-546X. 

http://dx.doi.org/10.1590/S0101-546X2000000200003. 

SANTOS, Neuza Souza. Tornar-se Negro ou as Vicissitudes da Identidade do Negro em 

Ascenção Social. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 1983. 

SARDENBERG, Cecília. Conceituando “Empoderamento” na Perspectiva Feminista 

(transcrição revisada da comunicação oral apresentada ao I Seminário Internacional: Trilhas do 

Empoderamento de Mulheres – Projeto TEMPO, NEIM/UFBA, Salvador, 2006, ampliado na 

versão 2009. Disponível em: < https://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/6848 >. Acesso em: 23 de 

novembro de 2021. 

SCHWARCZ, Lilia Mortiz, O Espetáculo das Raças: cientistas, instituições e questão racial 

no Brasil 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.  

http://dx.doi.org/10.1590/S0101-546X2000000200003


135 
 

SOBOTTKA, E. A. (2016). Desrespeito e luta por reconhecimento. Civitas - Revista De 

Ciências Sociais, 15(4), 686-702. 

SOUZA, Jessé. Uma teoria crítica do reconhecimento. Lua Nova, São Paulo, n. 50, p.133-

158, 2000. 

STROZENBERG, Ilana. O apelo da cor: percepções dos consumidores sobre as imagens da 

diferença racial na propaganda brasileira. Comunicação, Mídia e Consumo, v.2, n.4, 

p.199- 220, jul. 2005. 

VIANA, Géssica de Castro Silva; CARRERA, Fernanda Ariane Silva. “A (in)visibilidade da 

mulher negra youtuber”. Reciis – Rev Eletron Comun Inf Inov Saúde. 2019 out.-

dez.;13(4):707-24 

 


	1 INTRODUÇÃO
	2 CAPÍTULO 1- RACISMO ESTRUTURAL E MOVIMENTOS DE RESISTÊNCIA DA POPULAÇÃO NEGRA NO BRASIL
	1.1 Faces do racismo estrutural no Brasil: a invisibilidade da mulher negra e os estereótipos relacionados à sua imagem
	1.2  “Ô preta, não se esqueça! Seu cabelo não é ruim, seu cabelo é uma beleza!”-Os processos de quebra de padrões estéticos racistas.

	3 CAPÍTULO 2- TRANSIÇÃO CAPILAR: ELEMENTOS E SIGNIFICADOS EM DISPUTA
	2
	2.1 A transição capilar: instrumento de afirmação e reconhecimento da identidade?
	2.2   A transição capilar em diálogo com o conceito e empoderamento e interseccionalidade
	2.3  O cabelo crespo/cacheado está na “moda”? A transição capilar na perspectiva do consumo e das redes sociais

	4 CAPÍTULO 3- METODOLOGIA: CONSTRUÇÃO E ANÁLISE DO CORPUS
	3
	3.1  Construção do Corpus
	3.2  Metodologia de Análise do Corpus

	5 CAPÍTULO 4- TRANSIÇÃO CAPILAR E TRANSIÇÕES “SECUNDÁRIAS”.
	4
	4.1  Racismo e transição capilar
	4.2  O reconhecimento enquanto pessoa negra
	4.3  Compreensão do Racismo
	4.4  Transição Capilar e a feminilidade
	4.5  Dimensões sobre Empoderamento

	6 CAPÍTULO 5- AS RELAÇÕES TRANSVERSAIS À TRANSIÇÃO CAPILAR
	5
	5.1 Hierarquização de cachos e “transição capilar obrigatória”.
	5.2 Vinculação com empresas de cosméticos e compreensão sobre consumo
	5.3  “Você tá assumindo o cabelo que Deus te deu!”: Transição Capilar na perspectiva da fé.

	7 CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

