
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO

SUZANA MARIA DE SOUSA MATEUS

CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS:

investigando a encenação em performances de música

Recife

2024



 

SUZANA MARIA DE SOUSA MATEUS 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS:  

investigando a encenação em performances de música 

 
 
 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós- 
Graduação em Comunicação da 
Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito parcial para obtenção do título de 
doutora em Comunicação. 
Área de concentração: Comunicação 

 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Jeder Silveira Janotti Júnior 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Recife 

2024 

 



Mateus, Suzana Maria de Sousa.
   Corporeidades cênico-musicais: investigando a encenação em
performances de música / Suzana Maria de Sousa Mateus. - Recife,
2024.
   197f.: il.

   Tese (Doutorado)- Universidade Federal de Pernambuco, Centro
de Artes e Comunicação, Programa de Pós-graduação em
Comunicação, 2024.
   Orientação: Jeder Janotti Jr.

   1. Corporeidade; 2. Encenação; 3. MPB; 4. Performance
musical; 5. Teatralidade. I. Janotti Jr., Jeder. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



 

SUZANA MARIA DE SOUSA MATEUS 
 

 
 
 
 

CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS:  

investigando a encenação em performances de música 

 
 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós- 
Graduação em Comunicação da 
Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito parcial para obtenção​ do​
título de doutora em Comunicação. 
Área de concentração: Comunicação 

 
Aprovada em: 31/07/2024. 

 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

_________________________________________________ 
Professor Doutor Jeder Silveira Janotti Júnior (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 

_________________________________________________ 
Professor Doutor Thiago Soares (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 

_________________________________________________ 
Professora Doutora Gabriela Machado Ramos de Almeida (Examinadora Externa) 

Escola Superior de Propaganda e Marketing 
 
 

____________________________________________ 
Professora Doutora Simone Maria Andrade Pereira de Sá (Examinadora Externa) 

Universidade Federal Fluminense 
 
 

_______________________________________________ 
Professor Doutor Victor de Almeida Nobre Pires (Examinador Externo) 

Universidade Federal de Alagoas 
 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 
 
 

​ Agradeço à minha família e à minha amiga Cláudia Ferreira pelo apoio incondicional. 

​ Agradeço a Jeder Janotti Jr, que acolheu este trabalho quando ele era ainda um projeto, 

pelas críticas e sugestões que me ajudaram a transformá-lo em uma tese. 

​ Agradeço a Thiago Soares, Gabriela Almeida, Simone Pereira de Sá e Victor Pires 

pela inspiração, pelos encontros e aprendizados, e pela disposição para ler, criticar e melhorar 

esta proposta. Agradeço também a Rodrigo Carreiro e Jorge Cardoso Filho pela leitura e pela 

gentileza.​  

Agradeço a Lívia Maria pelas discussões intermináveis em torno dos nossos 

problemas de pesquisa e pelo acolhimento nos tantos dias nublados.  

Agradeço a Daniel de Andrade Lima, Mário Rolim e Alan Campos pelas trocas 

constantes, pela parceria e pela amizade. 

​ Agradeço a Mariana Lins, Morena Melo Dias e Michele Wadja, fontes de acolhimento 

e inspiração. 

​ Agradeço à psicanalista Maiara Moraes e à esquizoanalista Juliana Felix por me 

acompanharem ao longo do percurso. 

​ Agradeço aos funcionários da secretaria do PPGCOM-UFPE, em especial a Roberta 

Bacelar e José Carlos Gomes da Silva. 

​ Agradeço à Capes pelo financiamento desta pesquisa. 

 



 

RESUMO 
 

Esta pesquisa parte dos estudos de Comunicação e Música para oferecer uma discussão sobre 

a encenação em performances musicais pensadas a partir da prática de intérpretes da música, 

em especial da Música Popular Brasileira (MPB). Por meio de performances de Maria 

Bethânia, Ney Matogrosso, Gal Costa, Elis Regina, Filipe Catto e Carmen Miranda, busco 

olhar para os corpos dos intérpretes da música, tomados como corpos-tela e passíveis de se 

desdobrarem em corpos cênicos, para pensar na clivagem entre o dentro e o fora do palco, e 

nas nuances da canção e da experiência estética envolvidas nesse processo. Para isso, tento 

desenvolver a ideia de “corporeidade cênico-musical” como maneira de propor que as 

análises de eventos dessa natureza considerem mais detidamente uma certa noção de corpo 

cênico ancorada no modo como os corpos-artistas agem em cena e nos respectivos processos 

criativos que guiam essas ações. Penso nessas questões em conjunto, principalmente, com as 

teorias do campo do Teatro e dos Estudos de Performance articuladas à Comunicação, à 

Música e à Estética que se refletem ao longo do trabalho por meio das noções de presença, 

encenação, teatralidade e dos atos de transferência vinculados à performance como episteme. 

Esse arcabouço teórico é costurado a relatos meus diante das performances escolhidas, relatos 

dos próprios artistas sobre seus respectivos trabalhos e análises mais detidas sobre a 

construção cênica em produções musicais.  

 

Palavras-chave: Corporeidade; Encenação; MPB; Performance Musical; Teatralidade. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

ABSTRACT 
 

 
 
This research is based on studies in Communication and Music to offer a discussion on 

staging in musical performances conceived from the perspective of the practice of music 

performers, especially those of Música Popular Brasileira (MPB). Through performances by 

Maria Bethânia, Ney Matogrosso, Gal Costa, Elis Regina, Filipe Catto and Carmen Miranda, I 

seek to examine the bodies of the music performers, taken as screen-bodies and capable of 

unfolding into scenic bodies, to consider the cleavage between on and off stage, and the 

nuances of the song and the aesthetic experience involved in this process. To this end, I 

attempt to develop the idea of ​​“scenic-musical corporeality” as a way of proposing that 

analyses of events of this nature consider in more detail a certain notion of the scenic body 

anchored in the way in which the bodies-artists act on stage and in the respective creative 

processes that guide these actions. I consider these issues in conjunction, mainly, with theories 

from the field of Theater and Performance Studies linked to Communication, Music and 

Aesthetics, which are reflected throughout the work through the notions of presence, staging, 

theatricality and acts of transference linked to performance as episteme. This theoretical 

framework is stitched together with my accounts of the chosen performances, accounts by the 

artists themselves about their respective works and more detailed analyses of the scenic 

construction in musical productions. 

 
 

Keywords: Corporeity; Staging; MPB; Musical Performance; Theatricality. 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

SUMÁRIO 
 
 

1          CONSIDERAÇÕES INICIAIS.......................................................................................9 
1.1       ORIGEM........................................................................................................................9 
1.2       PROPOSTA................................................................................................................. 13 
1.3       RECORTE................................................................................................................... 16 
1.4       CAMINHO.................................................................................................................. 18 
  
2           PANORAMA............................................................................................................... 21 
2.1        ENTRE COMUNICAÇÃO, MÚSICA E ESTÉTICA............................................ 22 
2.1.1     Um relato: quando Maria Bethânia encenou um pássaro......................................22 
2.1.2     Um breve passeio pelos estudos de comunicação e música no Brasil.................... 28 
2.1.3     Um breve passeio pelos estudos de comunicação e estética no Brasil................... 34 
2.1.3.1  Um conjunto de questões para pensar a experiência estética nesta tese.................. 37 
2.2        ENTRE CORPO E COMUNICAÇÃO.................................................................... 41 
2.2.1     Um relato: Ney Matogrosso e o corpo que se dilata no palco................................ 41 
2.2.2     Corporeidades em debate.......................................................................................... 46 
2.2.3     Entre o corpo e a linguagem, tensões epistemológicas............................................54 
 
3           PERSPECTIVA............................................................................................................59 
3.1        PERFORMANCE...................................................................................................... 60 
3.1.1     Um relato: Maria Bethânia e o jogo cênico............................................................. 60 
3.1.2     Encenação e performance, limites e aproximações.................................................64 
3.1.3     Por um léxico que aponte para as relações entre performance e encenação........ 68 
3.1.4     Pensar a representação no cotidiano para pensá-la também em cena.................. 75 
3.2        TEATRALIDADE......................................................................................................79 
3.2.1     Um relato: quando Gal Costa encenou um gato..................................................... 79 
3.2.2     Teatralidade em debate..............................................................................................83 
3.2.3     O corpo cênico e a análise genética da representação.............................................89 
 
4           CERNE.........................................................................................................................96 
4.1        INVESTIGANDO A PERFORMANCE MUSICAL.............................................. 97 
4.1.1     Um relato: o corpo televisivo de Elis Regina........................................................... 97 
4.1.2     Por uma definição de performance musical.......................................................... 101 
4.1.3     Convenções de gênero musical articuladas às convenções sociais....................... 107 
4.2        A PERFORMANCE MUSICAL ENTRE MÚSICA E IMAGEM......................109 
4.2.1     Um relato: Elis Regina e o fascínio pelo audiovisual............................................ 109 
4.2.2     Performance in loco e nas telas............................................................................... 114 
4.2.3     Examinando as relações entre música e imagem...................................................122 
 
5          AVESSO – UM ESTUDO DE PERSONAGENS...................................................... 129 

 



 

5.1        O ESGARÇAMENTO ENTRE VIDA E ARTE................................................... 130 
5.1.1     Um relato: Filipe Catto toma para si o repertório de Gal Costa......................... 130 
5.1.2     A experimentação artística como experimentação de gênero.............................. 135 
5.1.3     Filipe Catto torna-se a diva que sonhou para si....................................................143 
5.2        A PERSONAGEM QUE EMERGE DA MÚSICA...............................................146 
5.2.1     Um relato: Carmen Miranda e o mundo frutal que ela inventa em cena...........146 
5.2.2     A baiana estilizada de Carmen Miranda............................................................... 152 
5.2.3     Reverberações: a baiana estilizada como diva, mito tropicamp e ícone queer... 160 
5.3        A BUSCA PELO AVESSO......................................................................................166 
5.3.1     Um relato: Ney Matogrosso “fica louco” e torna-se um híbrido......................... 166 
5.3.2     Para pensar personas e personagens na música....................................................170 
5.3.3     Construindo um corpo estranho como modo de estranhar as convenções.........178 
 
6          CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................................185 
6.1       RETORNO À ORIGEM...........................................................................................185 
6.2       NOTAS SOBRE AS CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS........................ 186 
6.3       UM ÚLTIMO RELATO........................................................................................... 188 
 
            REFERÊNCIAS..........................................................................................................191 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



9 

1​  CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 
1.1​ ORIGEM 
 

No meu trabalho de conclusão do curso (TCC) de jornalismo1, decidi fazer uma série 

de perfis contendo textos e fotografias sobre como algumas pessoas2 experimentam os limites 

e as possibilidades de seus próprios corpos3. Um dos perfis trazia uma dançarina de dança 

contemporânea, chamada Letícia, com o objetivo de pensar o corpo no espaço cênico da 

dança, investigando tanto aquilo que ela apresentava em suas performances quanto o processo 

criativo para a construção e escolha de seus movimentos. Boa parte do que ela criava vinha 

das referências adquiridas e treinadas nas aulas de dança contemporânea, mas também de 

situações banais, como observar como se movem desconhecidos enquanto caminham na rua, 

ou mesmo daquilo que a trilha sonora parecia sugerir como movimento. Misturando essas 

referências, ela tentava produzir uma série capaz não somente de ser coerente com a trilha 

sonora, mas de criar visualmente essa trilha, num trabalho que envolvia a encenação de 

sensações e o descolamento de um certo “corpo cotidiano” para um corpo cênico: a própria 

atmosfera do palco e da performance parecia possibilitar essa transição e abrir caminho para 

uma reinvenção de si, uma abertura para o desconhecido, como se aquela dinâmica 

possibilitasse que outras letícias surgissem e/ou fossem performaticamente inventadas. 

Mesmo depois de concluído, eu nunca consegui abandonar completamente as questões que 

comecei a elaborar nesse trabalho, principalmente a relação entre corpo, palco, inventividade 

e arte. E é por isso que começo esta tese fazendo esse resgate, num esforço de tentar juntar 

algumas pontas do meu trajeto acadêmico, para pensar no que tenho feito até aqui e no que 

quero criar agora como possibilidade de análise do corpo na música. 

Foi munida do desejo de pensar corpo, palco e inventividade artística que decidi fazer 

uma dissertação de mestrado4 sobre as performances de Beyoncé, uma das cantoras mais 

conhecidas da música pop, que me chamava atenção sobretudo por sua dança e por sua 

postura no palco. Eu não imaginava que Beyoncé me ofertaria um escopo tão grande de 

temas: feminismo, racismo, casamento, maternidade, música pop nos Estados Unidos, álbum 

4 Realizada no Programa de Pós-graduação em Comunicação da Universidade Federal de Pernambuco 
(PPGCOM-UFPE) sob orientação novamente de Thiago Soares. 

3 Questão organizada intuitivamente, mas que posteriormente ganhou respaldo teórico a partir da fenomenologia 
da percepção de Maurice Merleau-Ponty, através da qual, em resumo, o autor pensa o corpo como condição 
permanente da experiência, de maneira que seria a experiência corporal constitutiva da percepção. 

2 Um jogador que já havia se lesionado várias vezes e nunca largava o futebol mesmo depois de vários 
procedimentos cirúrgicos, um homem trans que tomava hormônios e usava binders para adequar seu corpo às 
próprias expectativas e uma mulher paraplégica que lesionou a medula já adulta e precisou reaprender a gerir a 
própria condição física foram alguns dos meus personagens. 

1 Trabalho feito sob orientação de Thiago Soares e nomeado como Facetas do Corpo (2014). 

 



10 

visual, estratégias do mercado da música, política norte-americana nos tempos de Barack 

Obama e de Donald Trump, além de polêmicas diversas. Precisei estudar e ler muito para 

falar sobre cada um deles. Eu já era fã de Beyoncé e conhecia sua história, mas a minha 

ligação com a sua música dizia mais desse lugar da dança, de pensar, ainda que com menos 

clareza naquela época, como ela se inventava no palco de maneira altiva, o que na dissertação 

chamei de sua capacidade de performar “uma super mulher, dotada de um super corpo, 

executando super coreografias” (Mateus, 2018). Hoje, acho que eu diria que esse é um recurso 

comum do entretenimento5, que aparece de maneira mais evidente em alguns artistas (como 

divas pop em geral) e/ou performances pontuais, muitas vezes em gêneros musicais 

específicos, como é o caso da “atitude rock n’roll” de Jimi Hendrix queimando uma guitarra 

no palco do festival de Monterey, na Califórnia, em 1967. Nesta tese, como veremos no 

último capítulo, essas atitudes criadas para gerar um certo impacto sobre o público poderiam 

ser chamadas de “sensibilidades divas”. 

Era essa capacidade de gerar uma espécie de frenesi que mais detidamente me 

interessava. Mas Beyoncé, sobretudo no período de execução da pesquisa (2016-2018), se 

reinventou de muitas formas. Trouxe a discussão de questões raciais para o centro de seu 

trabalho no álbum Lemonade (2016) e passou a abordar com mais clareza particularidades de 

sua biografia, em especial o seu casamento com o rapper Jay Z e sua segunda gravidez. 

Negritude, casamento e maternidade passaram a ser, então, temáticas recorrentes nas 

performances da cantora. E foram justamente essas três recorrências que eu resolvi abordar 

como roteiros performáticos (Taylor, 2013) envoltos em narrativas associadas ao feminino6 – 

com um recorte racial específico e pensado a partir de um diálogo com o pensamento 

feminista negro, em especial através dos escritos de Patrícia Hill Collins (2000)7 –, que 

Beyoncé, de diferentes formas, evocava em algumas de suas performances, em especial 

naquelas que são parte do que chamei de “ao vivo gravado”, isto é, vídeos de apresentações 

e/ou transmissões ao vivo.  

Optei pelo “ao vivo gravado” (como novamente o faço nesta pesquisa) porque achei 

que ele me ofertaria um pouco mais de espontaneidade artística (já que, apesar de 

milimetricamente planejada, uma transmissão ao vivo, por exemplo, está mais sujeita a 

7 COLLINS, P. H. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness and the Politics of Empowerment. New 
York: Routledge, 2000. 

6 Nomeei o trabalho, inclusive, como Narrativas do feminino nas performances de Beyoncé (2018). 

5 É possível pensar que toda música que o ouvinte gosta convoca nele algum tipo de emoção capaz de gerar um 
afeto mobilizador, mas aqui estou falando especificamente dos recursos dos quais os artistas se utilizam para 
tentar gerar esse efeito, o que parece mais evidente quanto mais se exagera, seja na dança, no agudo da voz, 
queimando guitarras, enfim, há incontáveis formas de tentar gerar um frenesi. 

 



11 

imprevisibilidades) e por um apreço particular que tenho de pensar o palco como espaço 

inventivo, mas também porque a leitura do Liveness (2008), de Philip Auslander, me fez 

pensar cada vez mais na performance como acontecimento da tela e no corpo como 

“superfície midiática”, como Daniel de Andrade Lima (2020) prefere chamar a partir do 

pensamento de Giuliana Bruno (2014)8. Esse corpo com “textura e visualidade próprias do 

universo das telas” (Andrade Lima, 2020, p. 182) deslocou o meu interesse inicial, afinal não 

se tratava apenas do corpo presente da dançarina Letícia, mas do corpo que tem a tela como 

sua própria materialidade. Essa constatação um tanto óbvia rendeu e rende até hoje, como 

veremos mais adiante, muitas questões para minha pesquisa, porque me faz desembocar 

irremediavelmente na discussão sobre presença na performance. A presença na performance 

foi e continua sendo amplamente discutida nos estudos de performance e em outros campos 

de estudo que se utilizam desse termo. Em geral, duas perspectivas se contrapõem: aqueles 

que sustentam que a performance não pode ser reproduzida e/ou arquivada e aqueles que 

entendem que a inserção das mídias digitais, cada vez mais presente nas práticas 

performáticas, nos convida a repensar a própria ontologia da performance. 

Esses problemas nunca me impediram de usar a performance, mesmo que com 

algumas adaptações, do modo como Diana Taylor (2013) vai pensá-la: não apenas como um 

evento, mas como uma episteme. Nesse sentido, a performance, como pensada por Taylor, me 

ajudou a viabilizar uma pesquisa onde o corpo aparece como fonte de transmissão de 

conhecimento e está alinhado numa teia narrativa e histórica que lhe dá sentido, mesmo que 

naquela altura essa discussão ainda estivesse no início. Em termos metodológicos, considero 

que Taylor elenca um conjunto de elementos aos quais a análise performática precisa atentar e 

oferece um caminho possível para o pesquisador, inclusive abrindo espaço para adaptações a 

objetos distintos e de diferentes áreas de estudo. Mas, apesar disso, acho que existem algumas 

especificidades das nossas pesquisas, em especial daquelas que se interessam em pensar a 

ação do corpo numa ligação com a criação artística, que a performance como pensada por 

Taylor não é capaz de debater sozinha.  

Digo isso considerando que a discussão empreendida pela autora gira em torno da 

transmissão da memória cultural nas Américas, o que necessariamente nos leva a fazer 

algumas adaptações ao tratar do universo de cantores/artistas que, dentro de sua condição 

abrangente de sujeitos no mundo, partilham a experiência específica de estarem envoltos pela 

dinâmica da indústria cultural e da própria criação de seus respectivos trabalhos, o que os 

8 BRUNO, Giuliana. Surfaces: Matters of Aesthetics, Materiality, and Media. Chicago e Londres: The 
University of Chicago Press, 2014. 

 



12 

desloca para a experimentação de personas, personagens, eu líricos e narrativas efêmeras que 

não necessariamente dizem da vida fora desses espaços de entretenimento e de criação 

artística. Além disso, apesar do corpo aparecer como central na performance, senti falta de 

pensar mais detidamente na ação do corpo, naquilo que ele faz em cena e como ele se faz 

nela. É nesse sentido que tento, desde então, elaborar questões capazes de discutir algumas 

dessas lacunas, sobretudo a minha inquietação não resolvida a respeito da expressividade e 

gestualidade do corpo na performance – o que tentei resolver com as definições de 

“presença”, de Hans Gumbrecht (2013), e de “repertório”, da própria Diana Taylor, que ainda 

me parecem frutíferas e são usadas nesta tese, mas que não chegam, sozinhas, nessa dimensão 

de uma certa inventividade artística do corpo nas performances musicais.  

Para alcançar esse lugar, me parece ser necessário considerar os investimentos cênicos 

feitos na performance musical e as classificações que deles derivam. Quando se fala em um 

“estilo bossa nova de performar”, um “jeito rapper de agir”, um “comportamento diva” etc., 

não é aquilo que costuma ser considerado como estritamente musical (se é que dá para falar 

nesses termos) que se destaca, mas algo ligado à gestualidade do corpo incorporada à canção, 

ao tipo de efeito de presença cênica que esses corpos criam durante a ação da performance, a 

certas coreografias associadas aos gêneros musicais (embora eu não queria pensar somente 

numa associação entre essas duas coisas), ou simplesmente a um certo jeito de se expressar na 

música a partir da criação artística, da invenção de um determinado modo de ser durante a 

execução das canções. 

Pensei (e ainda penso) se, para considerar mais detidamente o corpo e as 

sensibilidades envoltas nas performances musicais, não seria apenas o caso de aderir a um 

caminho que refletisse sobre a experiência estética na performance, como já apontaram, por 

exemplo, Cardoso Filho e Guttman (2019), sem a necessidade de criar outras propostas 

teóricas. Mas, para além do exame de possíveis efeitos performáticos, eu também tenho o 

interesse de pensar algo muito particular na relação entre corpo e performances musicais: os 

efeitos de presença cênica e a dimensão ficcional das performances. Encenar, como quero 

considerar aqui, abre espaço para pensar no modo como, partindo de um certo cenário e do 

recorte de uma cena, o corpo gestualiza e expressa personas, coreografias, nuances da canção 

e jeitos de agir, abrindo caminho para uma inventividade musical que acontece no próprio 

corpo. Nesse encontro entre corpo, sensibilidades, gestualidades e encenação em 

performances musicais, a canção constrói o corpo que se apresenta e consequentemente o 

corpo também constrói a própria canção. E, me parece, todas essas relações estão envolvidas 

na maneira como entendemos divas, rappers e intérpretes da bossa nova, por exemplo, para 

 



13 

além do exercício de organizá-los em certas categorizações musicais, mas numa via que passa 

também e sobretudo pelo modo como o corpo age e como esses artistas acontecem em cena.  

 

1.2  ​ PROPOSTA 
 

Considerando todo esse contexto, decidi sugerir através desta tese, sob orientação de 

Jeder Janotti Jr., um conjunto de abordagens que possibilite um tipo de análise do que venho 

chamando de “corporeidade cênico-musical”. Isto é, um jeito de considerar diferentes estados 

do corpo (Greiner, 2012), ou mesmo corporeidades, em cena como uma derivação da ideia de 

corpo cênico. Discussão essa feita em conjunto com as dimensões da presença cênica e da 

encenação de personas, personagens e eu líricos, bem como da expressão de nuances das 

canções, nas performances musicais. O corpo dos artistas, nesse caso, é tomado como veículo 

de expressão artística. Já a performance musical é entendida sobretudo como experiência 

sensível capaz de mobilizar afetos a partir de sua ligação com a arte. É através do relato e da 

análise de algumas performances musicais, como destaco no próximo tópico, que tento 

investigar essas questões. 

Em termos teóricos, para viabilizar esse tipo de análise, para além de utilizar das 

concepções de presença de Gumbrecht e dos estudos de performance via Taylor e Richard 

Schechner (2013), recorro a uma aproximação com os estudos de teatro e das artes da cena. 

Nesse sentido, o entendimento de Patrice Pavis (2007) sobre a encenação oferece uma baliza 

para se pensar naquilo que se coloca em cena e no corpo que se (re)inventa nesse espaço. 

Discussão ancorada também na teatralidade cênica, como averiguada por Josette Féral (2013), 

enquanto instância que institui uma clivagem espacial, fruto de uma intenção de teatro 

colocada por quem atua ou projetada pelo olhar do espectador. Seria essa condição de 

clivagem da teatralidade cênica, de trânsito entre espaços, que poderia dar a ver também o 

trânsito do corpo cênico entre o dentro e o fora do palco. No palco, esse corpo é, aqui, 

entendido como uma espécie de corpo-tela – expressão de Leda Maria Martins (2021) da qual 

criativamente me aproprio –, um corpo tomado como veículo de expressão artística, como 

pensa Sônia Machado de Azevedo (2009), e passível de se desdobrar em corpo cênico. 

Nem por isso as ligações com o fora do palco são esquecidas. Ao trazer a 

representação do eu no cotidiano, através dos estudos de Erving Goffman (2002) – mas 

também, ainda que de modo breve, a partir dos questionamentos em torno do performativo e 

da performatividade em Schechner (2013) e Judith Butler (2019), respectivamente –, essa 

zona de contato entre os espaços permanece viva e reconhecida como parte do processo. Bem 

 



14 

como as discussões em torno dos contextos históricos, políticos e sociais permanecem sempre 

presentes na investigação do corpo e da cena nas performances musicais. Isso acontece, 

sobretudo, através da ligação entre as convenções sociais e de gênero musical, uma 

articulação que tanto dá a ver a reiteração de certos roteiros culturais (Taylor, 2013) e 

musicais, como também abre a possibilidade de se averiguar possíveis ressignificações desses 

roteiros performáticos. 

Para além disso, aponto também para as discussões em torno do tipo de acesso à 

performance. Assim, a discussão em torno da presença in loco e virtual, pensada sobretudo a 

partir de Auslander (2008), ganha contorno para se pensar nos tipos de corporeidade e de 

efeitos de presença cênica que aparecem mediante o tipo de acesso à performance musical. 

Como parte desse mesmo recorte, estão as discussões em torno do audiovisual, das relações 

com o cinema musical e o videoclipe (Soares, 2003), apontando para uma história das 

tecnologias de captação e exibição que também ajudam a construir os corpos em cena. Afinal, 

as performances musicais que são discutidas ao longo de todo o trabalho – com exceção do 

show de Filipe Catto, que foi visto in loco – são todas frutos do acesso via redes sociais 

digitais e plataformas de streaming. Ou seja, são performances em que a câmera, a partir de 

suas possibilidades e das escolhas de quem filma, registra, enquadra e constrói o corpo que 

aparece. Por isso mesmo, os frames dessas performances ganham destaque ao longo de toda a 

composição da tese como maneira de apontar para os indícios tanto dos efeitos de presença 

quanto da dimensão ficcional da performance musical que o audiovisual poderia dar a ver. 

Tudo isso tem como ponto de partida um certo olhar contemplativo para essas 

performances. Um olhar que parte de uma percepção estética dos eventos e tenta, assim, 

passear pelas nuances que os corpos artistas inscrevem nas respectivas cenas em que 

aparecem. Um olhar, portanto, criativo, que especula sobre esses aparecimentos e sobre as 

sensações que os corpos em cena parecem transmitir ao espectador através de seus atos, 

gestos e expressões. Nesse sentido, trata-se também de uma proposta que faz um convite ao 

leitor para apreciar as performances, passear por essas imagens, tentando descrever com uma 

certa riqueza de detalhes aquilo que se apresenta. Há nesse exercício uma certa negação ou 

mesmo questionamento da obviedade, um desejo de descrever, ponto a ponto, a sucessão das 

ações como uma maneira de apreendê-las, de capturá-las, de desafiar a linguagem escrita na 

tentativa de alcançar sentidos que talvez não possam ser de todo acessados através dela. 

Executa-se, assim, uma espécie de dança entre contradições: um desejo por ressaltar a 

efemeridade dos efeitos de presença e das personas/personagens que aparecem em cena, mas 

também de se contrapor a essa natureza e capturá-las. Um desejo por olhar de uma maneira 

 



15 

um tanto ingênua para esses quadros, de estranhá-los como se fossem vistos pela primeira 

vez, mas também um desejo por mapear gestos, contextos e operações poéticas que os 

constroem. 

Insistindo nessa apreensão, tento fazer em cada performance relatada o movimento de 

zoom in, numa tentativa de aproximar e enquadrar os gestos visíveis – expressão também 

advinda de Andrade Lima (2023) –, de perceber não apenas a grandeza das ações, mas 

também suas pequenezas. Esse modus operandi tem grande vinculação com o que costuma ser 

feito na análise imagética tanto no campo da fotografia quanto do cinema9, e 

consequentemente na análise de videoclipes e de outros produtos audiovisuais. Alinhada a 

essa tradição de análise imagética, proponho aqui uma análise não somente do enquadramento 

como um todo, mas também das particularidades gestuais, passíveis de serem captadas, senão 

pelo olho humano, pelo zoom in das lentes fotográficas ou pela possibilidade técnica de 

selecionar, ampliar, recortar, colocar em câmera lenta, pausar movimentos, enfim, manipular 

as imagens de maneira a poder eleger certos detalhes.  

Desse modo, as imagens não existem aqui como ilustração apenas, mas também como 

objetos de análise e recorte de determinadas cenas e seus detalhes. No entanto, como no 

cinema, aqui também lido com o som (mais especificamente com a música) e com a 

imagem/corpo em movimento, e sempre me questiono, no momento mesmo da análise, como 

pensar e expressar essa materialidade difusa que, se por um lado pode ser esgarçada ao limite 

dos pixels na imagem, por outro, enquanto movimento do corpo e enquanto som, aciona 

outros sentidos, só podendo ser descrita, imaginada ou, dependendo do caso, encaminhada via 

link para sua fonte original. Esse questionamento também faz parte de um certo olhar que 

deseja tensionar as obviedades da produção acadêmica, que deseja estranhar o material que se 

tem para apontar o que se deseja. 

Parece-me, assim, que pensar a performance musical enquanto experiência sensível é 

sobre se deparar com uma certa precariedade discursiva diante da tentativa de expressar as 

sensações (tantas vezes de cunho subjetivo) que o som desperta sem ter uma materialidade 

para a qual apontar, a não ser, justamente, o modo como os corpos reagem a esse estímulo. 

Assim, é a partir do gesto pausado e da minha percepção como espectadora que produzo, ao 

longo desta tese, relatos de apresentações musicais capazes de indicar uma maneira de olhar 

para os efeitos de presença e para a dimensão ficcional dessas performances 

9 Vale destacar também a análise da imagem televisiva, que possui similaridades com a análise imagética da 
fotografia e do cinema, mas com a qual pouco me associei ao pensar neste trabalho, me voltando apenas para o 
que Auslander (2008) constrói em torno da análise de transmissões ao vivo com base na imagem televisiva e ao 
corpo televisivo de Elis Regina a partir do estudo semiótico de Alexandre Rocha (2006). 

 



16 

1.3 ​ RECORTE 

​ Optei por trazer nesta tese alguns relatos de performances musicais costurados, em 

níveis distintos, com as discussões de cunho teórico que se seguem depois deles. Em alguns 

casos, essa costura é feita de maneira alinhada; em outros, os relatos surgem como ideias 

soltas com vínculos aparentemente imprecisos com as teorias. Nos dois casos, entretanto, 

relatos e teorias são lados de uma mesma moeda, de maneira que, ao longo da tese, esses 

vínculos vão se tornando cada vez mais articulados até culminar, no último capítulo, numa 

não divisão entre eles.  

As performances escolhidas são todas de artistas majoritariamente reconhecidos como 

intérpretes ou tomados aqui a partir dessa condição: Maria Bethânia, Ney Matogrosso, Gal 

Costa, Elis Regina, Filipe Catto e Carmen Miranda. Apesar disso, o olhar para as 

corporeidades cênico-musicais não se restringe apenas a artistas assim classificados. A opção 

pelos intérpretes se justifica pelo modo como esses artistas se apropriam das canções, fazendo 

delas uma leitura autoral, colocando nelas significados próprios, expandindo a letra e a 

sonoridade, sendo mais do que vozes no canto, mas, de fato, interpretando em cena. Além 

disso, todos os artistas escolhidos têm um vínculo com o teatro e incorporam esse vínculo, 

essa intimidade, em suas produções. É importante ressaltar, no entanto, que, independente 

desse vínculo particular, a encenação já é parte da música desde sempre. A noção de 

marcação do palco ou mesmo da presença do diretor como configurador da cena, dentre 

outras dinâmicas próprias do jogo cênico, já estão incorporadas desde sempre em 

apresentações musicais. O que o olhar para a encenação teatral e o gosto desses artistas por 

ela dá a ver é o aprofundamento dessas relações que, por vezes, passam despercebidas nas 

análises de fenômenos da música. 

Todos os artistas escolhidos estão vinculados a gêneros bastante tradicionais da música 

brasileira: são parte da Música Popular Brasileira (MBP) ou do samba. Com exceção de Filipe 

Catto, voz ainda em ascensão na música, todos possuem, também, carreiras consolidadas, 

sobre as quais muitos trabalhos já foram feitos. Ainda assim, parece existir uma certa lacuna 

quanto à análise de suas performances partindo da ideia de corpo cênico. O debate em torno 

da encenação nas performances musicais por vezes se restringe ao universo da música pop, 

como se artistas desse nicho, por serem mais comumente ligados às dinâmicas do mercado e 

do espetáculo, e vistos como “fabricados”, tivessem maior possibilidade de “fingir”, o que 

muitas vezes equivale, em alguns discursos, a encenar. Em contrapartida, artistas da MPB 

seriam mais “autênticos”, mais “verdadeiros”, e, portanto, menos passíveis à encenação. 

Desse modo, apesar da escolha desses artistas não ter sido feita apenas com base nas 
 



17 

categorizações musicais, há um interesse por investigar como a encenação se dá em um 

contexto reconhecido como autêntico, além de uma tentativa de suprir essa suposta lacuna 

analítica em torno do corpo cênico nessas performances. Mas deixo claro, entretanto, que a 

escolha se deve, sobretudo, à maneira como todos esses artistas parecem acontecer em cena. 

Com isso quero dizer que todos, possivelmente pelo vínculo e gosto que têm pelo teatro, ou 

mesmo por terem uma preocupação especial com a própria imagem, investem em 

apresentações que me pareceram muito propícias para serem investigadas a partir da relação 

entre performance musical e encenação. Todos – ainda que em diferentes níveis – parecem 

inclinados para a arte dramática, para a composição de gestos excessivos, para uma certa 

dilatação do corpo em cena, para uma preocupação com os efeitos de presença cênica e para a 

dimensão ficcional dos textos das canções. São artistas que parecem gostar de impactar o 

público através da maneira como aparecem, ou, como gosto de dizer, como acontecem em 

cena. Nesse sentido, poderiam ser todos passíveis de compartilhar daquilo que chamo como 

“sensibilidade diva”, como veremos mais adiante. No entanto, na tentativa de não reduzi-los a 

um termo (diva) que tem uma vasta história e tem sido apropriado de maneiras diversas pelo 

campo da teoria e da crítica musical, opto por apenas destacá-los como sendo artistas que 

parecem ter uma preocupação maior com a encenação ou mesmo com a construção da 

presença cênica. 

Assim, optou-se por performances de considerável teor dramático (Carcará – Maria 

Bethânia, Bicho de Sete Cabeças II – Ney Matogrosso; Um índio – Maria Bethânia; Arrastão 

– Elis Regina; Como nossos pais – Elis Regina), performances que suscitam questionamentos 

em torno da encenação na música (a abertura do show O sorriso do gato de Alice – Gal 

Costa), performances que apontam para a fabulação, o esgarçamento entre arte e vida e a 

construção de personagens (show Belezas são coisas acesas por dentro – Filipe Catto; The 

lady in the tutti frutti hat – Carmen Miranda; Fico Louco – Ney Matogrosso). Todas elas dão 

a ver essa condição de intérprete como autor. Mesmo no caso da abertura do show de Gal 

Costa, há uma certa condição de autoria e experimentação sendo colocada diante da inovação 

de seu gesto de entrar em cena como um gato. 

Todas essas performances foram escolhidas, também, com base nas diferentes 

temporalidades, colorações e resoluções, e nos tipos de enquadramento que evidenciam. Seja 

o enquadramento televisivo que capta Elis Regina, o cinematográfico que “dança” com 

Carmen Miranda, aquele que registra a turnê de Ney Matogrosso como DVD, ou ainda aquele 

feito como registro pessoal no show de Filipe Catto, todos esses enquadramentos vão 

construindo as próprias performances às quais temos acesso.  

 



18 

Há também uma certa diferença entre os relatos, feitos ao longo dos três primeiros 

capítulos da tese, e os relatos e análises de personagens feitos no último. Os relatos são, em 

geral, mais soltos, sempre um convite para passear pelas imagens e pensar sobre a ação dos 

corpos em cena. As análises, no entanto, funcionam como derivação de aspectos cênicos que 

apareceram no relato e seguem sendo destrinchados em contexto amplo. Expandem-se, assim, 

para além da cena, encontrando outros corpos e sentidos. 

 

1.4 ​ CAMINHO 
 

No capítulo Panorama, ofereço, como sugere o nome, um panorama dos estudos de 

comunicação entrelaçados a questões ligadas à música e à estética. Tendo como abertura para 

essa discussão a performance de Carcará, realizada em 1965 por Maria Bethânia, faço um 

mapeamento desses campos no Brasil, averiguo as origens, questiono os interesses de ambos 

e também destrincho algumas dificuldades de pensar o corpo em cena nas pesquisas 

acadêmicas. Em seguida, abrindo o texto com a performance de Bicho de Sete Cabeças II, 

realizada em 2010 por Ney Matogrosso, traço algumas relações entre corpo e comunicação, 

investigando também como o corpo vem sendo discutido em diversas áreas de conhecimento. 

Isso desemboca nas tensões epistemológicas entre corpo e linguagem e nos sentidos que isso 

pode encontrar no exame do corpo em cena. 

No capítulo Perspectiva, trago um relato da performance Um índio, realizada em 1976 

por Maria Bethânia. Em seguida, trabalho com a performance tanto como campo de estudo 

quanto como prática passível de ser vinculada, entre limites e aproximações, à encenação. 

Dando margem a esse debate, organizo e discuto um léxico possivelmente capaz de articular 

as relações entre performance e encenação. Penso também na representação no cotidiano 

como maneira de apontar para a representação em cena. Ainda no mesmo capítulo, trago a 

performance de abertura do show O sorriso do gato de Alice, realizado em 1994 por Gal 

Costa, para traçar algumas relações entre palco e encenação. Nessa seara, discuto a 

teatralidade dentro e fora do teatro e tento apontar para maneiras de pensá-la nas 

performances musicais. Discuto, por fim, o corpo cênico e a análise genética da representação 

como maneiras de pensar os trânsitos entre o dentro e o fora do palco e os relatos dos artistas 

sobre esse tipo de experiência. 

No capítulo Cerne, relato a performance de Arrastão, realizada em 1965 por Elis 

Regina, como maneira de apontar para o corpo televisivo da artista. Nessa direção, tento 

organizar uma definição de como estou entendendo o que chamo de performance musical. 

 



19 

Entrelaço esse entendimento às convenções sociais e de gênero musical que somam camadas 

na construção das corporeidades cênico-musicais. Investigo também o local onde essas 

performances musicais acontecem e como se dá o acesso a elas tendo como porta de entrada o 

relato da performance de Como nossos pais, realizada em 1976 por Elis Regina. A partir dela, 

examino também as relações entre música e imagem, num debate que traz à tona a história do 

videoclipe e do desenvolvimento das tecnologias de captação e exibição audiovisual. 

No capítulo, Avesso – Um estudo de personagens, me concentro nos possíveis 

personagens que os artistas encenam no palco e/ou nos diferentes tipos de encenação para os 

quais eles atentam em seus respectivos processos criativos. Para isso, relato, primeiramente, o 

show Belezas são coisas acesas por dentro, realizado em 2024 por Filipe Catto, como um 

exemplo de esgarçamento dos supostos limites entre arte e vida. Trabalho também com a 

noção de fabulação como maneira de investigar os processos artísticos da cantora e como eles 

se refletem, também, na sua transição de gênero. Em seguida, relato a performance The lady 

in the tutti frutti hat, realizada por Carmen Miranda no filme Entre a loura e a morena (em 

inglês, The gang’s all here, dirigido por Busby Berkeley, em 1943). Traço relações entre o 

mundo frutal que ela inventa em cena e a personagem da baiana estilizada a partir de seu 

vínculo com a carnavalização como transposição do espírito carnavalesco para a arte. Nessa 

seara, penso nas reverberações possíveis da fantasia que ela cria, tomando a baiana estilizada 

como diva, mito tropicamp e ícone queer. Ainda neste capítulo, relato a performance de Fico 

Louco, realizada em 2013 por Ney Matogrosso, como maneira de olhar para a busca de um 

certo avesso por meio da interpretação musical. Assim, penso personas e personagens na 

música a partir das corporeidades cênico-musicais de Ney. Alinho essa discussão ao modo 

como o artista parece construir em cena um corpo estranho como modo de estranhar as 

convenções.  

 Em cada um dos capítulos, há citações de relatos dos próprios artistas ou de 

produtores, escritores e intelectuais sobre as relações entre palco, espetáculo e processo 

criativo. Através delas, tento elucidar as questões que mobilizam este trabalho considerando 

também outros olhares para além do meu próprio. Para que isso fosse possível, foi necessário 

um trabalho de apuração e de seleção de entrevistas e textos jornalísticos que dão vazão aos 

sentidos que essas performances aglutinam. Todos esses textos são sempre costurados às 

teorias que fundamentam o trabalho.  

Por fim, apresento as considerações finais desta tese retomando a elaboração em torno 

das corporeidades cênico-musicais como proposta teórica, retornando à origem da expressão e 

destrinchando algumas pequenas notas que sintetizam o caminho realizado ao longo de todo o 

 



20 

trabalho. Concluo, então, com um último relato sobre esse encontro entre meu corpo de 

pesquisadora e espectadora e os demais corpos artistas que guiaram esse trajeto, enquanto 

aponto para alguns limites encontrados ao longo desta feitura e os possíveis horizontes de 

espraiamento das questões trabalhadas.  

Esta tese é uma tentativa de arranjar as proposições destacadas nesses capítulos 

reconhecendo os desafios que o uso de tantas abordagens distintas pode conferir à 

estruturação da discussão. As teorias que compõem esse arranjo não são novas no campo, mas 

arranjá-las num mesmo escopo talvez ofereça a possibilidade de olhá-las de um novo modo e 

ajude a indicar outros horizontes possíveis de análise performática na música. Nesse trajeto, 

certamente encontrei mais dúvidas do que respostas. O tipo de escrita empregada, por vezes 

um tanto ensaística, majoritariamente descritiva e também preocupada em fazer uma revisão 

bibliográfica dos tantos assuntos abordados, se deve a essas incertezas, mas também a um 

certo modo de estruturar o pensamento que deseja, mais do que qualquer outra coisa, 

compartilhar certas impressões e abrir espaço para uma conversa.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



21 

2 ​ PANORAMA  
 
 
 

Se uma coisa se perdeu, na passagem da interpretação de Nara para 
Bethânia, foi o destaque do longo grito “carcaráááááá que, frisando o voo do 
pássaro, Nara fazia uma oitava acima – o que, em sua voz aguda e frágil, 
tornava-se quase lírico –, efeito que o contralto áspero de Bethânia não 
poderia (e ela sabia que não deveria) tentar. No mais, a canção simplesmente 
revelou-se. E, como se tratasse, tanto para o público em geral quanto para os 
próprios autores e diretores do show, de uma revelação também daquela 
cantora, tendeu-se a atribuir a adequação da canção à intérprete mais ao fato 
de esta ser baiana – o que, do Rio para baixo, se confunde facilmente com 
ser nordestina – do que ao seu especial talento dramático e à sua 
personalidade guerreira. Eu, que conhecia a predileção de Bethânia por Noel 
Rosa e pelas canções de dor de cotovelo do final dos anos 50, sabia que o 
“Carcará” seria episódico em sua carreira: dessem-lhe uma canção “literária” 
à francesa ou um bolero de puteiro, contanto que tivessem potencial 
dramático e poder de identificação com sua sensibilidade, e ela faria – como 
de fato veio a fazer muitas vezes com exatamente esse tipo de material – 
arrebatadores números de palco, a música servindo ao drama como na ópera. 
(Veloso, 2017, p. 100). 
 
 

Clemente Magalhães: Você pra mim, no Brasil, é o artista mais louco porque 
a persona artística é muito distante da persona Ney, que chega aqui. O que 
você acha que tem de mais próximo e de mais distante nessa relação entre a 
persona artística pro Ney que chega aqui, vestido normal, assim?  

Ney Matogrosso: Olha, lá é outra coisa. Lá é outra coisa. Lá é o lugar, sabe? 
Em que eu me permito tudo. Eu não tenho necessidade de me permitir tudo 
fora de lá, nem saberia conviver com aquele personagem o tempo todo. 
Então, lá é um lugar de liberdade absoluta. 

Clemente Magalhães: O que você leva do Ney que tá aqui comigo pro palco?  

Ney Matogrosso: O princípio é este, né? Eu sou o cavalo. Eu não recebo uma 
entidade, mas lá, este não aparece. Este que tá aqui conversando com você lá 
não aparece mesmo no [show Ney Matogrosso Interpreta] Cartola, que não 
tinha figurino, é outra coisa. Lá, é outra coisa. (Matogrosso, 2022b). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



22 

2.1​ ENTRE COMUNICAÇÃO, MÚSICA E ESTÉTICA 
 
2.1.1​ Um relato: quando Maria Bethânia encenou um pássaro 
 

Quando a voz de Maria Bethânia invade os aplausos e dedilhados de violão entoando 

um vertiginoso “carcará”, me sinto convidada a participar da cena que sua voz e sua presença 

inauguram. Uma cena em que Bethânia não é somente Bethânia, mas vai, pouco a pouco, se 

transmutando num pássaro. Enquanto percebo seu canto ganhar volume, tenho a impressão de 

projetar a minha voz junto com a dela mesmo que nem sempre eu o faça. Estou assistindo, 

através da plataforma YouTube10, a um vídeo em preto e branco de sua famosa apresentação 

no Show Opinião11, dirigido por Augusto Boal em 1965 (figura 1). 
  

     Figura 1 - Maria Bethânia, Zé Kéti e João do Vale no Show Opinião, de 1965.                                         Fonte: Captura de tela do vídeo. 
 

A apresentação é conhecida por seu caráter de protesto, além de ser apontada como a 

primeira manifestação política pós-golpe de 1964. O registro ao qual tenho acesso, 

disponibilizado por um possível fã da cantora, trata-se de um trecho extraído do filme O 

desafio, dirigido por Paulo César Saraceni e lançado no mesmo ano do musical. Dentre os 

demais vídeos da apresentação que encontro, todos frutos dessa mesma filmagem, o vídeo 

11 O Show Opinião, um espetáculo musical, estreou em 11 de dezembro de 1964, com direção de Augusto Boal e 
produção do Teatro de Arena do Rio de Janeiro e do Centro de Cultura da União Nacional dos Estudantes (UNE) 
– instituição que na época era considerada ilegal pelo regime militar instaurado no Brasil a partir do Golpe 
Civil-Militar de 1964. O espetáculo foi primeiramente liderado por Nara Leão, sendo Maria Bethânia a substituta 
por ela indicada. A apresentação tanto marcou a história do país, como uma das primeiras manifestações 
contrárias ao regime militar, quanto marcou também a trajetória de Maria Bethânia, que ficou conhecida por essa 
apresentação, passando a reinterpretá-la ao longo de sua carreira.  

10 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=T3Dfd3KHI30. Acesso em: 10 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=T3Dfd3KHI30


23 

escolhido oferece a melhor qualidade de imagem, e isso me interessa porque, além de escutar, 

desejo ver Bethânia em cena. Como seu corpo apareceu naquele momento? Quais os gestos 

expressos durante a apresentação e como eles se conectam com sua voz? O que a escuta 

combinada à imagem, essa prática há tempos tão costumeira de consumo musical, me leva a 

sentir e pensar quando, esmiuçando as obviedades desse exercício, escolho uma maneira de 

olhar para aquela cena interrogando sua relação com a produção de presença e com a 

encenação? 

No meu exercício de assistir de novo e de novo a esse vídeo, de voltar em certos 

trechos e pausar para pensar, escrever algumas linhas e pesquisar alguns detalhes sobre a 

apresentação – pausas que, vale destacar, só são possíveis por conta dos recursos que a 

plataforma disponibiliza –, vou criando um jeito próprio de fruir com aquele registro. É 

sobretudo isso o que me leva a fazer as minhas próprias interferências naquilo que escuto e 

vejo. Quando Bethânia entoa “pega, mata e come”, levantando-se do tablado de madeira onde 

estava sentada até então, o semblante masculino que toma a tela me parece oportuno para uma 

dessas interferências. Trata-se de um close-up do dramaturgo Oduvaldo Vianna Filho, 

conhecido como Vianinha, que assinou o texto do Opinião junto com os colegas Armando 

Costa e Paulo Pontes. A interrupção do fluxo da ação causada por aquele semblante, que 

parece desviar o olhar de um outro ponto para mirar o palco, como se acabasse de ser 

convidado a participar daquela cena, me leva a pensar nos espectadores in loco e na minha 

própria condição de espectadora do vídeo. De um vídeo, vale ressaltar, que registra uma 

apresentação realizada há quase 60 anos. 

Obviamente, diferente de quem esteve lá, não tenho acesso a certos detalhes que, nesse 

caso, somente a presença in loco possibilitaria: o cheiro, o contato presencial com outros 

espectadores, o contato com a arquitetura do espaço, a percepção da luz, da cenografia e das 

cores. Na maior parte do vídeo, não tenho acesso sequer a ver todo o corpo de Bethânia, 

muito menos às imagens de Zé Kéti e João do Vale, que, sei, dividem o palco com ela. Por 

outro lado, o vídeo proporciona que eu me aproxime de Bethânia e perceba detalhes de sua 

performance de um jeito que não seria de todo possível in loco. Além disso, tanto como vídeo 

quanto como presença in loco, essa performance continua passível de ser repensada, ampliada 

e/ou ressignificada, ou seja, permanece viva mesmo quando se torna registro, seja ele em 

vídeo12 ou seja ele fruto do armazenamento na memória. Em vídeo, a cantora está a apenas 

alguns palmos de distância do meu rosto. Vejo sua testa alta, sua magreza, seu nariz aquilino, 

12 O que, como veremos mais adiante, é também questionável já que, como atesta Auslander (2008), o vídeo de 
uma performance não cria apenas um registro dela, mas uma performance em si mesma. 

 



24 

a abertura de sua boca, seu peito inflando, suas veias adquirindo volume a cada agudo, seu 

pescoço esticado deixando à mostra a vibração de sua garganta (figura 2 e 3). Vejo Bethânia 

olhando em várias direções, de modo rápido e ávido, com um semblante sério e um olhar que 

mira a plateia como se fosse de fato uma ave de rapina que, com sua visão de longo alcance, 

procura uma presa para pegar, matar e comer (figura 4). Vejo a cantora, no ato da 

performance, encenar o próprio carcará da letra enquanto também dá vida, por meio de seu 

corpo, às demais nuances contidas na canção. 

   Figura 2, 3 e 4 - Maria Bethânia ao longo da execução da canção Carcará. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 



25 

Vale ressaltar que o espetáculo era parte de uma tendência da época de promover uma 

aproximação entre a música moderna brasileira e a arte engajada, além de inaugurar “o show 

de música teatralizado, entremeado de textos escolhidos na literatura brasileira e mundial ou 

escritos especialmente para a ocasião [...]” (Veloso, 2017, p. 99). Apesar da importância dada 

à “música teatralizada” (como nomeia Caetano), os sentidos criados em torno da performance 

de Maria Bethânia, mesmo diante de sua potência cênica, vincularam-se mais 

preponderantemente ao ethos da canção de protesto, confirmada pelas estatísticas de 

emigração lidas no final do número, e à origem dos artistas que ocupavam a cena, dando a 

Bethânia uma marca regionalista ligada à sua origem baiana e nordestina. Caetano conta, 

entretanto, como aparece no início deste capítulo, que aquela foi uma canção episódica e que 

a adequação de Maria Bethânia a ela era resultado de seu “especial talento dramático” e de 

sua “personalidade guerreira” (Veloso, 2017, p. 100). Ciente disso e da minha percepção de 

que, na apresentação, a cantora, a partir de sua dramaticidade, encarna um pássaro em cena, 

procuro uma maneira de acessar as percepções de outras pessoas sobre esse vídeo. 

Um outro espectador, nos comentários logo abaixo do vídeo, diz algo muito parecido 

com a percepção que tive. Outros destacam a voz e a presença da cantora, classificando-a 

como extraordinária, ou mesmo relatam as reações e sensações experimentadas durante a 

fruição com o vídeo: arrepios e tremores são algumas delas. Outros tantos falam sobre as 

diferentes nuances políticas da apresentação. Há quem ressalte o impacto de ver uma mulher 

executando uma canção de protesto contra a recém-instituída ditadura civil-militar de 1964. 

Há quem destaque a relação com o Nordeste, que aparece, sobretudo, a partir das estatísticas 

de emigração de nordestinos para as regiões Sul e Sudeste do país, mas que também ganha 

contorno considerando a  origem de Bethânia (baiana) e de João do Vale (maranhense). 

Figura 5 - Comentários de usuários do Youtube sobre a interpretação de Maria Bethânia da canção Carcará, 
no Show Opinião de 1965. 
 

 

 



26 

 
 
Fonte: Captura de tela e posterior seleção de alguns comentários do YouTube. 

 

Esses comentários parecem ilustrar os diferentes interesses e conexões criados a partir 

da relação estabelecida entre os espectadores e a performance em vídeo. São olhares e 

ouvidos que fruem com aquela apresentação e a recriam nos seus próprios termos, enquanto 

revelam o que nela há de mais atraente. Pergunto-me, então, o que eu mesma construo a partir 

daquela cena e quais os pontos que mais despertam a minha atenção. Volto-me, então, ao 

modo como Bethânia canta, à maneira como sua postura firme e veloz parecem lembrar as 

garras de uma ave de rapina, ao jeito como sua voz, seus gestos e até mesmo as suas 

características físicas vão ajudar a compor um carcará naquela cena.  

 



27 

Estabeleço a partir daí uma relação entre a música, a imagem e a incorporação de um 

personagem. Traço uma linha entre o corpo de Bethânia que se apresenta a mim como 

imagem e a possível abertura que a performance musical ofereceria para a criação de 

ficções13, possíveis de serem pensadas por meio da teatralidade – seja ela parte da intenção da 

artista ou seja apenas fruto do meu olhar inventivo de espectadora, como explico mais 

adiante. Também percebo um interesse em torno da presença: a presença de Bethânia naquele 

palco, a presentificação que chega a mim por meio do vídeo, a minha presença diante de seu 

áudio e de sua imagem, a presença que parece ser fundamental para que eu experimente, 

perceba e crie vínculos com aquilo que se apresenta. Por fim, entendo que o que me chama 

atenção nessa apresentação é algo que não diz respeito somente a ela, mas a um jeito de 

experimentar esteticamente a performance musical. Um jeito que entrelaça música, corpo em 

cena, teatralidade e presença, como pretendo articular ao longo desta tese.  

Mas como realizar tal feito? Por onde começar uma reflexão desse tipo? 

Imagino que uma investigação dessa natureza poderia ser feita em diversos campos de 

conhecimento. Mas, considerando a minha formação na Comunicação e os vínculos que essa 

área tem instituído ao longo dos anos com os estudos em torno da música e da experiência 

estética, me parece ser ela um terreno propício para a reflexão dos interesses delineados. Isso, 

sobretudo, levando em conta que o relato que abre esse texto foi escrito a partir do acesso a 

um vídeo publicado numa plataforma de compartilhamento audiovisual. Uma plataforma que 

propicia que eu possa saber o que outros espectadores acharam daquela apresentação ou fazer 

eu mesma o meu comentário, expressando de modo imediato as minhas percepções sobre 

aquele contato. Uma opinião que, justamente pela imediatez do ato, pode se apresentar 

imbuída de afetos que, por vezes, ficam soterrados em análises mais distanciadas e/ou críticas. 

Além disso, na plataforma, a dimensão inventiva do corpo de Bethânia ao encenar o carcará já 

surge para o relato enquanto superfície midiática, corpo-imagem, passível de ser entendido já 

de maneira enquadrada pela tela, já na condição 2D. E mesmo em meio a todas essas nuances 

midiáticas e tecnológicas, a maneira como Bethânia encarna as características da ave, mesmo 

sem qualquer caracterização, faz dessa performance também um bom exemplo para se pensar 

no coeficiente artístico presente em muitos fenômenos estudados pela Comunicação.  

Assim, tendo o caminho aberto pelo carcará de Bethânia, arrisco-me a seguir em um 

debate sobre o campo da Comunicação. Para isso, busco fazer um breve passeio pelo 

13 Como veremos mais adiante, tomo a ficção a partir, sobretudo, da relação que essa palavra estabelece com a 
noção de invenção e criação de personalidades e realidades outras. Aproprio-me dela, de um jeito um tanto 
hipotético, como modo de investigar essas possibilidades experienciadas no trânsito das performances musicais. 

 



28 

entrelaçamento entre comunicação e música, e entre comunicação e experiência estética na 

tentativa de encontrar conexões entre os interesses aqui delineados e aqueles que vêm sendo 

fonte de reflexão nesses subcampos. Pode parecer uma quebra brusca entre um começo que se 

quer subjetivo e um meio que se apresenta como uma análise objetiva do campo, mas, no fim, 

essas duas partes são lados de uma mesma moeda. Fazer um resgate do campo é um jeito 

também de dar contorno ao processo inventivo de Bethânia no palco. Ou mesmo abrir 

caminho para que pensar nesse contorno seja possível. 

 

2.1.2​ Um breve passeio pelos estudos de comunicação e música no Brasil 

 

O exercício de falar sobre a constituição de algo dinâmico, amplo e diverso, como uma 

área de conhecimento, me parece sempre desafiador. No caso de pensar especificamente nas 

relações entre comunicação e música, esse caminho torna-se menos abrangente, mas ainda 

continua cheio de curvas e nuances facilmente escapáveis. Assim, sob o risco de desviar este 

trabalho de seu real objetivo e razão de ser, aposto apenas em um breve relato sobre esse 

subcampo, apontando para algumas pistas dos interesses que, ao longo dos anos, o caracteriza 

como tal. 

Jorge Cardoso Filho (2012), tendo como referência o ano de sua publicação, conta que 

os estudos que articulam questões do campo comunicacional ao universo da música já vinham 

crescendo significativamente há pelo menos 20 anos tanto dentro quanto fora do Brasil. No 

país, no entanto, essa articulação tem suas especificidades. Nasce e ganha força sobretudo a 

partir das redes de diferentes grupos de pesquisa interessados no exame entre mídia e música 

popular. O autor cita, dentre essas redes,  o MUSICOM, o MUSIMD e o COMUSICA, 

surgidos a partir de 2007. Já internacionalmente, ele destaca a fundação, desde 1981, da 

International Association for the Study of Popular Music (IASPM), que possibilitou uma 

maior visibilidade para as reflexões sobre música, abarcando também pesquisas do campo da 

Comunicação.  

Além disso, outras organizações e produções – como seminários temáticos, 

publicações de periódicos específicos e livros lançados sobre a temática – também são 

mencionadas como ilustrativas do crescimento desse interesse. Como salienta Cardoso Filho, 

mais do que atestar o aumento da reflexão sobre o tema, esse crescimento aponta para uma 

ampliação das perspectivas de abordagem dos fenômenos musicais contemporâneos a partir 

de uma guinada comunicacional. Algo que tem seu início pautado pela visão bastante crítica 

 



29 

da Escola de Frankfurt, principalmente a partir dos ensaios de Theodor Adorno14, que 

discutiam as relações entre a indústria cultural, a música popular e suas repercussões no juízo 

de gosto. Posteriormente, no contexto cultural pós-guerra, as formulações do Centro de 

Estudos Culturais Contemporâneos (na sigla em inglês, CCCS) de Birmingham aparecem 

como um segundo grande modelo de investigação, interessado, em especial, nas práticas de 

resistência em um contexto cultural marcadamente capitalista.  

Essas duas escolas servem como base de referência para uma parte considerável das 

produções acadêmicas em torno do entrelaçamento entre música e comunicação. Mas, ao 

longo do tempo, outros interesses foram se somando a esses dois modelos de investigação ou 

se desenhando à parte deles. Uma maneira de identificar como isso vem acontecendo no 

Brasil é através das temáticas-chave que aparecem nos congressos dedicados ao tema. 

Atualmente, dois dos principais congressos brasileiros de Comunicação no Brasil oferecem 

grupos de trabalhos (GTs) que contemplam a relação entre comunicação e música, indicando 

o que têm interessado a esse subcampo no país. Um deles, a Compós, realizada anualmente 

pela Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em Comunicação, oferece, desde 

2015, o GT Estudos de Som e Música. Já o outro, a Intercom, realizada pela Sociedade 

Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação, passou a oferecer o grupo de 

pesquisa (GP) Comunicação, Música e Entretenimento a partir de 2013.  

Ambos os grupos possuem interesses similares em torno de “aspectos estéticos, 

tecnológicos, performáticos, socioeconômicos e políticos associados ao universo das 

sonoridades, contemplando as dinâmicas de produção, circulação e consumo musical nos 

ambientes midiáticos.”15 Isso através de “estudos que atuem na interface entre comunicação, 

música e entretenimento”16. As questões privilegiadas por cada grupo podem ser resumidas a 

partir dos seguintes eixos temáticos: 1) gêneros, cena, redes e circuitos musicais; 2) estudos 

sobre fandoms; 3) mediação e meios da experiência sonora, considerando materialidades, 

suportes e plataformas digitais; 4) o som na cultura audiovisual; 5) relações entre som, 

música, política, ativismo e identidades; 6) territorialidades, paisagens sonoras e espaços 

urbanos e 7) articulação entre música, dança e corporalidades. 

16 A ementa completa o GP Comunicação, Música e Entretenimento pode ser acessada no site da Intercom. 
Disponível em: https://www.portalintercom.org.br/eventos1/gps1/gp-comunicacao-musica-e-entretenimento. 
Acesso em 10 abr. 2024. 

15 É possível encontrar a ementa completa do GT Estudos de Som e Música no site da Compós. Disponível em: 
https://compos.org.br/gt/estudos-de-som-e-musica/. Acesso em 10 abr. 2024. 

14 Cardoso Filho cita os ensaios Die Form Der Schallplatte (1934), Sobre o fetichismo na música e regressão na 
audição (1938) e Sobre música popular (1941). 

 

https://www.portalintercom.org.br/eventos1/gps1/gp-comunicacao-musica-e-entretenimento
https://compos.org.br/gt/estudos-de-som-e-musica/


30 

O último ponto parece ser aquele que tem maior conexão com esta tese, apesar de que 

ela também se vincula a outras temáticas, a exemplo das materialidades. Parece-me também 

que os trabalhos que mais detidamente têm pensado na “articulação entre música, dança e 

corporalidade” são aqueles em que a performance tem sido operada como central, seja 

pensada apenas como evento ou seja pensada também como episteme17. Numa rápida 

passagem pelo que foi produzido na Comunicação brasileira em torno da performance, é 

possível constatar que há, como destacam Soares (2021), Cardoso Filho e Guttman (2019), 

uma tradição do uso de autores que pensam no termo, seja de modo direto ou não. Paul 

Zumthor (partindo de seus escritos sobre a oralidade), Erving Goffman (a partir de sua 

elaboração sobre a representação do eu no cotidiano), Paula Sibilia (discutindo a 

espetacularização do eu) e Richard Schechner (com a proposição de pensar as performances 

como permanentemente restauradas) são exemplos de autores amplamente mencionados em 

discussões dessa natureza. 

Um dos usos iniciais desse conceito/prática/evento no subcampo brasileiro de 

comunicação e música foi feito por Jeder Janotti Jr. (2004). No trabalho, o autor pensa o 

termo, para além do que é visto na apresentação ao vivo, como modo de examinar a 

“corporificação” da voz na escuta. Assim, em seus estudos, a performance aparece como 

produção de sentido na música popular massiva. Alguns anos mais tarde, a performance seria 

vinculada a metodologias de análise de videoclipes (Soares, 2013)18, além de ser usada em 

diferentes pesquisas que ajudaram a ampliar sua operacionalidade para contextos diversos. 

Exemplo disso, como conta Soares (2021), são a discussão de Simone Pereira de Sá e Beatriz 

Polivanov (2012)19 em torno de valores modernos como coerência e racionalidade nas redes 

sociais digitais, as reflexões de Adriana Amaral (2014)20 sobre performance de gosto também 

em ambiente sociotécnico, além de investigações em torno do afeto encenado de fãs (Pereira 

de Sá, 2016)21.  

Essa ampliação do escopo dos objetos também ressoou na busca por outros autores 

que pensam a performance. Nesse movimento, há pelo menos oito anos (Lima, Mangabeira e 

Soares, 2021), a perspectiva da pesquisadora Diana Taylor (2013) vem aparecendo no 

21 PEREIRA DE SÁ, Simone. Somos Todos Fãs e Haters: Cultura Pop, Afetos e Performance de Gosto nos 
Sites de Redes Sociais. Revista Eco-Pós. v. 19, n. 03, 2016. 

20 AMARAL, Adriana. Manifestações da performatização do gosto nos sites de redes sociais: uma proposta pelo 
olhar da cultura pop. Revista Eco-Pós. v. 17, n. 03,  p. 1-12, 2014. 

19 PEREIRA DE SÁ, Simone; POLIVANOV, Beatriz. Auto-Reflexividade, Coerência Expressiva e Performance 
como Categorias para Análise dos Sites de Redes Sociais. Contemporanea – Revista de Comunicação e 
Cultura, Salvador, v. 10, n. 03, p. 574-596,  set./dez. 2012.  

18 SOARES, Thiago. A Estética do Videoclipe. João Pessoa: Editora da UFPB, 2013. 

17 O que tem acontecido com base principalmente no pensamento de Diana Taylor (2013), mas também a partir 
do pensamento de Richard Schechner (2013). Mais adiante, desdobraremos essa noção. 

 



31 

subcampo. Seu pensamento parece estar colaborando para uma maior atenção desses estudos 

aos atos de transferência da performance, às instâncias do arquivo e do repertório e ao aspecto 

roteirizado das performances culturais.  

O interesse por esses conceitos se desenhou no Grupo de Pesquisa em Comunicação, 

Música e Cultura Pop (Grupop), da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), 

coordenado por Thiago Soares. Posteriormente, expandiu-se para produções de outros grupos, 

como o Laboratório de Análise de Música e Audiovisual (Lama), coordenado por Jeder 

Janotti Jr. também na UFPE, e outros centros de pesquisa do país. Trabalhos como o de 

Adriana Amaral, Beatriz Polivanov e Thiago Soares (2018)22, que discute os desafios teóricos 

e metodológicos da inserção dos estudos de performance nos estudos de Comunicação, o livro  

Audiovisual em rede: derivas conceituais (2021)23 , de Juliana Gutmann, que toma a 

performance como lugar de apreensão do audiovisual em rede, e o livro Diva Pop: O 

corpo-som das cantoras (2021), com organização de Thiago Soares, Mariana Lins Lima e 

Alan Mangabeira, que reúne textos de autores de vários programas do Brasil, tendo Diana 

Taylor como uma das principais autoras citadas, são apenas alguns exemplos da difusão desse 

interesse. 

Mesmo com toda essa diversidade de uso, acredito que uma parte importante da 

performance ainda parece ser menos explorada pelos trabalhos que tem o interesse de articular 

música, dança e corporalidade: a presença e a ação do corpo em cena, e a encenação como 

parte da performance. Ainda que muitos trabalhos se dediquem a descrever as ações e 

encenações que se inscrevem nos fenômenos analisados, tenho a impressão de que ainda 

pensamos pouco na gestualidade, na maneira como o corpo se expressa, naquilo que ele 

efetivamente faz em cena e como produz presença cênica nesses espaços. Isso é curioso já que 

um dos usos mais comuns da performance (aquele que vem de parformance, no antigo 

francês) indica justamente o “dar forma”, “fazer” ou “executar” a realização de algo que 

inevitavelmente sugere um corpo que executa.  

Mas, como dito, não é, também, como se essa parte fosse ignorada. Gestos e 

movimentos geralmente estão descritos nas análises e têm um papel relativamente importante 

nas discussões. A presença de palco, resultante dessa expressividade em cena, também 

aparece nos debates. Como veremos mais adiante, existem trabalhos inteiramente dedicados à 

23GUTMANN, Juliana; Audiovisual em rede: derivas conceituais. Belo Horizonte, MG: Fafich/Selo 
PPGCOM/UFMG, 2021. 

22 AMARAL, Adriana; POLIVANOV, Beatriz; SOARES, Thiago. Disputas sobre performance nos estudos de 
Comunicação: desafios teóricos, derivas metodológicas. Revista Intercom – RBCC. São Paulo, v. 41, n. 01, 
p.63-79, jan./abr. 2018.  

 



32 

investigação da produção de presença a partir de shows in loco e virtuais. Ainda assim, me 

parece ser possível abrir mais espaço para investigar o que o corpo-artista faz, como ele se faz 

e como nós, espectadores, contribuímos para essa feitura que aparece em cena, tal como 

verificamos nos comentários sobre o carcará de Bethânia. Em outras palavras, me interessa 

como o corpo-artista se inventa no espaço cênico da performance musical24. Ou como nós, 

espectadores, o inventamos nesse espaço. Em ambos os casos, há uma consideração da 

performance musical como espaço de transição entre o dentro e o fora do palco, o dentro e o 

fora da experiência da performance.  

Essa empreitada, no entanto, parece esbarrar em alguns entraves para ser efetivada nas 

pesquisas do subcampo de comunicação e música. Posso sintetizá-los a partir de três pontos 

principais, baseados em impressões particulares. Primeiro, a carência de ferramentas de 

análise e/ou uso superficial de certos vocábulos25. Apesar do uso recorrente de termos como 

“encenação”, me parece que as nossas pesquisas não se apropriam desses vocábulos de 

maneira mais detida. Ainda são poucas as investigações em torno dos vínculos entre a 

performance musical e as artes cênicas, considerando, por exemplo, a composição de personas 

e personagens e a criação de cenários que ajudam a inventar o artista que se apresenta, além 

de construir a própria performance. Acredito que o distanciamento do campo da arte tende a 

tornar mais dificultoso o trabalho de encontrar ferramentas capazes de possibilitar a análise 

dessa dimensão performática. Como sugere Maria Clara Bastos (2019), em pesquisa 

interessada no estado de presença na performance musical, pensar a performance musical 

vinculada a áreas como a dança e o teatro é proveitoso como maneira de abrir espaço para um 

olhar mais detido para o corpo e para a voz. Afinal, “nessas outras áreas o corpo e a voz 

humana são tratados de maneira mais incisiva, e como meio direto de expressão e de 

construção artística” (Bastos, 2019, p. 17). 

Como segundo ponto trago o entendimento do corpo como suporte de um sentido e 

não como construtor do próprio sentido. É comum que o corpo surja nas análises 

performáticas como uma espécie de suporte de uma outra coisa, de modo a funcionar como 

um meio para aquilo que de fato interessa. Como veremos mais adiante, essa é uma discussão 

que toca diretamente nos efeitos de presença e de sentido elaborados por Hans Gumbrecht 

(2010). Quando se pensa, por exemplo, na ação política em torno da performance de Carcará 

de Maria Bethânia, e se dá um valor menor ao modo como ela encarna a própria ave em cena, 

25 Deixo claro que ao usar o termo “superficial” não tenho a intenção de fazer uma crítica a esse tipo de uso. Em 
geral, esse uso superficial é justificado pelos interesses da pesquisa, que não são os mesmos que tenho aqui.  

24 Desenvolvo a maneira como penso performances musicais ao longo da tese.  

 



33 

o corpo parece funcionar como suporte do ato político e não como constituinte do próprio ato. 

Sem contar que, analisando dessa forma, se ignora ou se minimiza algo importante para a 

construção performática: o caráter inventivo da corporeidade. De modo similar, reduzir o 

corpo a categorias identitárias, numa espécie de equivalência entre corpo e identidade, 

também me parece ser um modo de entendê-lo como uma espécie de suporte e desconsiderar 

suas particularidades e ações. Nas artes da cena, o corpo é entendido, em geral, como tela, 

objeto de arte a ser modulado para a construção de sensações, representações e presença 

cênica. Jogar luz para esse entendimento sobre o corpo na performance talvez nos auxilie a 

entendê-lo para além de mero suporte. 

Por último, trago como ponto o desinteresse pelo caráter criativo/artístico da 

performance musical. E digo desinteresse como constatação de que, em geral, as pesquisas 

sobre performances musicais têm outras preocupações. Suspeito26 de que são, hoje, 

principalmente, as questões sociais e políticas, e as dinâmicas dos ambientes sociotécnicos 

que tendem a se sobressair nas discussões da Comunicação sobre performance, em especial 

sobre performance musical. Voltar à apresentação de Maria Bethânia talvez possa ajudar a 

elucidar essa impressão.  

Numa performance como a de Carcará – como já dito, a primeira manifestação de 

protesto ao recém-instituído golpe de 1964 –, a importância social e política do ato tende a 

ser, pelo menos pela crítica especializada e pela acadêmica, o destaque das elaborações feitas 

sobre ela. O que é bastante natural, considerando que é também esse contexto histórico que 

funda e forma essa performance. Na academia, esse interesse consegue ganhar ainda mais 

espaço e importância. Afinal, há um caráter de urgência por discussões mais diretamente 

envolvidas em questões políticas, culturais e sociais, como é comum nos estudos de 

Comunicação na América Latina como um todo.  

Por outro lado, essa apresentação vista numa plataforma como o YouTube, que 

disponibiliza recursos diversos (de pausar a comentar), faz dela uma experiência 

completamente integrada às dinâmicas específicas dos ambientes sociotécnicos atuais. A 

própria concepção de performance (no sentido ontológico do termo), a dimensão da presença 

e até mesmo das diferentes temporalidades em jogo são todas questões articuladas às redes 

sociais digitais e que merecem o devido exame. Assim, parece natural que sejam esses os 

caminhos mais requisitados para o entendimento da performance musical na Comunicação. 

No entanto, acredito que somar a essas camadas o interesse pela criação artística e pela ação 

26 Digo isso com base na minha participação em congressos da área, mas não há um levantamento nesse sentido. 

 



34 

do corpo em cena pode nos oferecer um olhar ainda mais abrangente e complexo em torno do 

exame desse tipo de performance. 

Nos comentários abaixo do vídeo de Bethânia, me chama a atenção os relatos sobre o 

impacto causado por essa apresentação. Algo que aparece nos arrepios, na classificação da 

cantora como “força da natureza” ou mesmo na identificação dela como carcará. Uma 

identificação que, acredito, só parece ser possível quando há uma conexão entre o que é visto 

e ouvido de maneira imediata, mas que, talvez paradoxalmente, constrói uma percepção 

apurada do que se experimenta. Talvez algumas daquelas pessoas não pensem ou não saibam 

do impacto histórico que aquela performance teve. Talvez algumas delas não chegaram a 

questionar o fato de que estão vendo um vídeo de Bethânia numa plataforma bastante atual, 

mesmo que isso seja crucial para construir a própria experiência. Mas aparentemente todas 

elas, por diferentes vias, foram afetadas pela fruição com o vídeo, com o carcará que Bethânia 

interpreta, com a presença que sua imagem institui mesmo na condição de presentificação. 

Pergunto-me: como examinar a performance musical de modo a destacar essas nuances 

afetivas e o processo cênico e criativo que a estrutura sem ignorar a força política e a 

materialidade que a constitui? Como fazer esse exercício de ruminar sobre a experiência de 

adentrar o mundo que a performance de Maria Bethânia inaugura considerando todos esses 

aspectos que a atravessam? Tenho a intuição de que uma articulação entre comunicação, 

música e experiência estética pode me oferecer algumas pistas para esse tipo de investigação. 

Longe de oferecer uma resposta, trago a seguir um breve panorama de algumas intersecções 

entre comunicação e experiência estética para, pouco a pouco, tatear uma maneira de 

evidenciar esses interesses. 

 

2.1.3​ Um breve passeio pelos estudos de comunicação e estética no Brasil 
 

Como se sabe, a Estética é uma área de conhecimento da Filosofia assim nomeada 

pelo filósofo Alexander Baumgarten em meados do século XVIII27. Originada da palavra 

grega aisthesis, que significa “apreensão pelos sentidos” ou mesmo “sensibilidade”, essa área 

tem sua gênese costumeiramente associada à Antiguidade grega, embora a preocupação com a 

estética parece ter sempre existido nas produções humanas. Atravessando a história do 

pensamento ocidental, a concepção de Estética passa por importantes mudanças ao longo do 

tempo, como é possível constatar a partir dos textos da antologia organizada por Rodrigo 

27 Ver: BAUMGARTEN, A. G. Estética. A lógica da arte e do poema. Petrópolis: Editora Vozes, 1993, 
 

 



35 

Duarte (2012). Na Grécia Antiga, o interesse por esse modo de saber tinha como foco a 

investigação do gosto humano pela beleza principalmente associada à arte.  

De Platão, com a noção de “belo em si” vinculada à utilidade da beleza, até 

Aristóteles, com o entendimento de arte como técnica que levaria à catarse, é o interesse pelo 

belo na arte que está no cerne das discussões. Como área de conhecimento, o estudo da 

Estética, na perspectiva de Baumgarten (Baumgarten, 1750 apud Duarte, 2012, p. 63), passa a 

ser uma tentativa de compreendê-la como ciência do conhecimento sensitivo de modo a 

diferenciá-la de outras definições. Além disso, o autor empreende uma investigação em torno 

dos efeitos da arte sobre a sensibilidade para a apreensão do belo de maneira a sugerir o 

estabelecimento de regras capazes de conceder valor à obra para além da questão do gosto. Já 

na perspectiva de Immanuel Kant, a arte estaria vinculada à formação do juízo de gosto e à 

comunicação entre o gênio criador, a beleza da arte e o público receptor.  

No contexto da Comunicação brasileira, o interesse em torno da Estética também tem 

um caminho longo, diverso e marcado por disputas. De acordo com Gabriela Almeida e Jorge 

Cardoso Filho (2018), desde os anos 1990, a interface entre estética e comunicação já vinha 

sendo explorada em disciplinas nos cursos de graduação e pós-graduação do país. Nesse 

período, contam eles, parte da preocupação em torno dessa interface estava, aparentemente, 

associada às investigações sobre as práticas culturais digitais, amplamente em voga na década 

de 1990. Ganhava corpo, assim, as reflexões sobre a articulação entre estética e tecnologias da 

comunicação e as reconfigurações da percepção e das formas de sentir – temáticas que, 

atestam os autores, já estavam presentes em produções de Walter Benjamin e Marshall 

McLuhan, assim como de outros estudiosos da Antropologia Técnica.   

Houve também, como continuam relatando Gabriela Almeida e Cardoso Filho (2018), 

uma abertura para o debate em torno da sensibilização do social e da socialização do sentido 

ligado, sobretudo, à tradição da filosofia pragmatista, em especial ao pragmatismo 

norte-americano. Apesar disso, dizem eles, discussões importantes para este contexto 

pragmatista apareceram de maneira tímida nesse campo de reflexão. Dentre essas discussões, 

estão os debates sobre marcadores sociais da diferença, tais como sexualidade, gênero e raça. 

Os autores apontam que debates como esse só vieram mais detidamente à tona no Brasil a 

partir dos anos 2000, com a incorporação da abordagem biopolítica à Comunicação, mas 

também com a revalorização dos Estudos Culturais e de seus imbricamentos com o campo da 

experiência estética, que deixa de estar  restrita ao campo das belas artes e das belas letras 

para ser pensada, também, nas práticas do cotidiano. Juliana Gutmann e Cardoso Filho (2019) 

também apontam para uma espécie de revitalização da estética na comunicação que, além de 

 



36 

abarcar práticas cotidianas, restabelecem um forte vínculo com “a dimensão política, na 

medida em que a sensibilidade é pensada como uma forma de partilha que implica 

reorganizações e disputas de gosto” (Guttman e Cardoso Filho, 2019, p. 106).  

Nos congressos brasileiros dedicados à discussão entre estética e comunicação, é 

possível trazer à tona dois outros grupos de trabalho da Compós e da Intecom: o de 

Comunicação e Experiência Estética28 (desde 2010) e o de Estéticas, Políticas do Corpo e 

Interseccionalidades (desde 2018), respectivamente. O primeiro tem como interesse central a 

exploração da intersecção entre fenômenos comunicacionais e teorias estéticas. Esse interesse 

se expressa em trabalhos que pensam: 1) os aspectos valorativos do afeto e do gosto estéticos; 

2) os enlaces entre experiência estética e política; 3) as várias dimensões performativas da 

experiência estética; 4) a inflexão das abordagens estéticas da comunicação em face de novas 

epistemes advindas dos debates sobre ativismos, gênero e decolonialidade. Já o segundo, 

busca reunir estudos que discutam: 1) abordagens das políticas do corpo; 2) estéticas da 

diferença e da resistência; 3) dimensões estéticas dos ativismos políticos; 4) experiência 

estética e afetos; 5) performance e 6) elementos para discussões de ordem epistêmica e 

metodológica relativas às interseções entre o sensível e o comunicacional. 

Há pelo menos três publicações que dão conta de reunir alguns trabalhos do GT de 

Comunicação e Experiência Estética da Compós, oferecendo um panorama das discussões 

realizadas ao longo dos anos no congresso. São elas: Comunicação e Experiência Estética 

(2006)29, organizado por César Guimarães, Bruno Leal e Carlos Mendonça; Experiência 

Estética e Performance (2014)30, organizado por Benjamim Picado, Carlos Mendonça e Jorge 

Cardoso Filho; e Comunicação e sensibilidade: pistas metodológicas (2016)31, organizado por 

Carlos Mendonça, Eduardo Duarte e Jorge Cardoso Filho. Nessas publicações, destacam-se 

respectivamente: 1) a investigação sobre traços distintivos da experiência estética e sua 

inserção na vida cotidiana para além da relação com produtos midiáticos; 2) a relação entre 

experiência estética e performance; e 3) a articulação entre sensibilidade e comunicação na 

busca pela criação de pistas metodológicas capazes de viabilizar esse tipo de investigação. Já 

o GP de Estéticas, Políticas do Corpo e Interseccionalidades tem pelo menos um dossiê, o 

31 MENDONÇA, Carlos Magno Camargos; DUARTE, Eduardo; CARDOSO FILHO, Jorge. Comunicação e 
sensibilidade: pistas metodológicas. Belo Horizonte: PPGCOM UFMG, 2016. 

30 PICADO, Benjamim; MENDONÇA, Carlos; CARDOSO FILHO, Jorge. (Org.). Experiência Estética e 
Performance. Salvador: EDUFBA, 2014. 

29 GUIMARÃES, César; LEAL, Bruno; MENDONÇA, Carlos (Org.). Comunicação e Experiência Estética. 
Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2006. 

28 É possível encontrar a ementa completa do GT Comunicação e Experiência Estética no site da Compós. 
Disponível em: https://compos.org.br/gt/comunicacao-e-experiencia-estetica/. Acesso em 10 abr. 2024.  

 

https://compos.org.br/gt/comunicacao-e-experiencia-estetica/


37 

Comunicação e Cultura (2018), relacionado às suas temáticas-chave, organizado por Gabriela 

Almeida e Jorge Cardoso Filho como celebração da criação do grupo. 

 

2.1.3.1​Um conjunto de questões para pensar a experiência estética nesta tese 
 

Ao falar sobre experiência estética nesta tese, recorro ao aporte já mencionado 

destacando a concepção de indeterminação desse tipo de experiência, sua capacidade 

desestabilizadora e a sua relação com o corpo e com a sensibilidade somada à perspectiva do 

filósofo alemão Hans Gumbrecht sobre o tema. Ao se interessar por um certo caráter 

desestabilizador da experiência estética, Gumbrecht (2010) vai defini-lo como “momentos de 

intensidade”. A escolha por essa expressão se deve à tentativa do autor de se diferenciar das 

tradições filosóficas que associam a experiência estética à interpretação – como é o caso, por 

exemplo, da mencionada estética do ser. Interessado nos chamados efeitos de presença (como 

veremos adiante), o filósofo alemão prefere se dedicar ao caráter mais propriamente sensível 

e/ou material que emergiria do contato com as chamadas “coisas do mundo”.  

Para ele, seria a intensidade advinda desse contato o valor que lhe interessa na 

experiência estética, de modo que nesses momentos não haveria nada de edificante, nenhuma 

mensagem a ser aprendida, além da intensidade do próprio contato. Assim, interpreto que, a 

partir da perspectiva gumbrechtiana, há uma ampliação do escopo dessa experiência que deixa 

de ser pensada apenas a partir de sua dimensão interpretativa para englobar também aquilo 

que, na relação com o objeto estético, não tem necessariamente nada a oferecer de edificante 

além do deleite do próprio momento. Nessas situações, segundo o autor, experimenta-se “um 

nível particularmente elevado no funcionamento de algumas de nossas faculdades gerais, 

cognitivas, emocionais e talvez físicas” (Gumbrecht, 2010, p. 127). Seria o desejo por essa 

sensação de intensidade generalizada que nos faria buscar a experiência estética, mesmo que 

não exista um modo seguro de produzi-la, tampouco de prolongá-la.  

O autor ressalta ainda que o que nos fascina nesses momentos, sem que haja uma 

consciência clara de seus motivos, “é sempre algo que os nossos mundos cotidianos não 

conseguem disponibilizar” (Gumbrecht, 2010, p. 129). Há, assim, um caráter situacional e 

temporal dessa experiência. Partindo desse argumento, Gumbrecht salienta a insularidade 

(como pensada por Mikhail Bakhtin32) da experiência estética. Esse seria o elemento 

estrutural dos momentos de intensidade capaz de nos afastar momentaneamente dos nossos 

mundos cotidianos, com suas regras e disposições éticas específicas. Eu diria, inclusive, que, 

32 BAKHTIN, Mikhail. Rabelais and His World. Cambridge, Mass.: [s. n.], 1968. 

 



38 

nesse tipo de experiência, por sua característica situacional, cria-se uma espécie de mundo à 

parte daquele em que se vive, numa ligação tanto com a teatralidade quanto com a 

performance. Ainda assim, os objetos dessa experiência são, como também são os mundos 

cotidianos, cultural e historicamente específicos. Numa possível reflexão sobre esse contato já 

como atribuição de sentido, essas características, acredito, devem também ser apontadas como 

fonte de exame dessa experiência. 

Além disso, apesar da importância do pensamento gumbrechtiano para o trabalho, vale 

ressaltar que tento me apropriar dos efeitos de presença e sentido trabalhados pelo autor 

considerando o pertinente contraponto que Simone Pereira de Sá (2016) faz a eles. Em seu 

estudo, a autora argumenta que o sentido se constrói a partir das materialidades e não em 

oposição a elas, como Gumbrecht, por vezes, dá a entender ao associar a presença às 

materialidades e o sentido à interpretação: 

Em outras palavras, suspeito que o autor possa, por vezes, confundir a 
atitude da “interpretação” com uma outra que é a atribuição de sentido a uma 
experiência estética. [...] “ir além da interpretação” – atitude epistemológica 
que me parece produtiva para lidar com a experiência estética, não significa 
necessariamente “ir além do sentido”, mas contrariamente “fazer falar” todos 
os componentes materiais e afetivos que contribuem justamente para a 
produção de sentido naquele evento que chamamos de experiência estética. 
(Pereira de Sá, 2016, p. 149). 

 

Essa perspectiva é crucial para pensar, por exemplo, em como atores não humanos, 

tais como a luz da cenografia e a própria tela por meio da qual tenho acesso às performances, 

constroem não apenas a minha experiência diante delas, mas a própria performance e o corpo 

que ali se apresenta. Pereira de Sá parte, então, da vertente antropológica dos estudos de 

cultura material e também da formulação da Teoria Ator-Rede (TAR) de Bruno Latour33  para 

argumentar que mediadores não são meros “ajudantes” nem “substitutos da “verdadeira” 

experiência estética: “Eles são a própria arte e isto fica bem claro no caso da música, uma vez 

que quando um músico toca uma partitura musical, ele toca ‘música’”. (Pereira de Sá, 2016, 

p. 154). Desse modo, a própria dimensão afetiva já nasce dessa articulação:  

O que chamaremos de afetos, portanto, a partir da Teoria Ator-Rede, é ao 
mesmo tempo o conjunto das afetações corporais produzidas a partir desta 
experiência de ser “tocado” por uma obra de arte e também os sentimentos 
“espirituais” – à falta de palavra melhor – tais como alegria, paz, tristeza ou 
excitação que se presentificam na mesma experiência. (Pereira de Sá, 2016, 
p. 154). 

 

33 LATOUR, Bruno. Reassembling the Social – An Introduction to Actor- Network-Theory. Oxford: Oxford 
University Press, 2005. 
 

 



39 

Por esse caminho, a autora destaca contribuições teórico-metodológicas que permitem 

a incorporação dos objetos técnicos na análise da experiência estética tomando o cuidado de 

não fetichizá-los, mas também de não ignorar a sua agência, inclusive em relação ao caráter 

afetivo da experiência. Trata-se, assim, não de um descarte da proposta de Gumbrecht, mas de 

uma complexificação de seu pensamento que reflita, inclusive sobre o afeto, de maneira mais 

refinada, de modo a atenuar o impulso dicotômico que há no pensamento gumbrechtiano de 

opor presença e sentido. 

Para além desse contraponto, gostaria de pensar a estética também como uma forma 

mais ampla de perceber e de se conectar com o mundo. Além de considerar o deslocamento 

dos nossos sentidos de um lugar comum para uma outra possibilidade de sentir e experimentar 

o mundo naquela fração de tempo, me parece ser necessário, também, refletir sobre algo mais 

amplo: a percepção estética. Como atesta Seel (2014, p. 26), “a percepção estética não é ainda 

uma experiência estética, mas a experiência estética é sempre uma forma intensificada da 

percepção estética”. Assim, a percepção estética consistiria em dar “atenção ao aparecimento 

do que está aparecendo” (Seel, 2014, p. 26): 

Esta é uma atenção para a maneira como algo está presente em nossos 
sentidos aqui e agora. Relaciona-se principalmente não com a maneira como 
uma coisa é, mas como ela é lá, como ela está presente na plenitude de seus 
aspectos e relações. Esta atenção pode estar conectada de muitas maneiras 
aos fenômenos da aparência e imaginação. Seu conceito básico, no entanto, 
acentua sinestesicamente o sentir da simultaneidade e da instantaneidade das 
aparências, um sentido que acompanha todos os outros e todos os mais 
complexos atos estéticos. Ela revela uma transformação de outros modos de 
percepção, bem como uma metamorfose dos objetos aos quais ela está 
atenta. Portanto, poderíamos dizer que a percepção estética básica permite 
seu objeto ser na duração da sua intuição, ou seja, ela o deixa aparecer. (Seel, 
2014, p. 26). 

 

A percepção estética, então, seria uma capacidade básica de consciência do momento 

presente, enquanto a experiência estética seria esse tipo de experiência, mas com “caráter de 

evento” (Seel, 2014, p. 27). Evento, nesse sentido, seria a interrupção do fluxo do continuum 

histórico e biográfico, se alocando na experiência de maneira a gerar fissuras no mundo como 

até então era concebido, ofertando aquilo que não era esteticamente esperado. Isso pode 

acontecer tanto diante da contemplação de uma obra de arte como também em qualquer outra 

situação e lugar. Mas, considerando que a música, mesmo em sua dimensão comercial, é parte 

da arte e as performances musicais são sempre em algum nível peças de produção e criação 

artística, considerar especificamente a experiência e a percepção estéticas na arte parece um 

caminho frutífero para a investigação proposta.  

 



40 

Afinal, como destaca Seel (2014, p. 30), “obras de arte são eventos de percepção de 

um tipo específico, precisamente porque são eventos de apresentação de um tipo específico” . 

Aquilo que se apresenta no terreno criativo da arte tende a trazer consigo uma maneira 

específica e inventiva de relação com o mundo. Isso seria o mesmo que oferecer 

possibilidades de percepção, possibilidades de experimentação e de desfrutar esse momento, 

que pode ser ou não um momento de intensidade, com a serenidade de quem quer se manter 

presente, de quem, portanto, percebe esteticamente o mundo à sua volta.  

Gumbrecht (2010) destaca a serenidade como sendo essa disposição de estar 

concentrado e disponível para a presença de objetos estéticos, sem, com isso, deixar a 

concentração se calcificar na tensão de um esforço. Esse entendimento parece inevitavelmente 

evocar o aguçamento da sensibilidade. Uma espécie de atenção concentrada nas reações 

físicas que o momento de intensidade ou a percepção estética do mundo são capazes de 

provocar. Mas a sensibilidade pode ser entendida também no seu vínculo mais preciso com a 

estética, enquanto expressão de arranjos sensíveis capazes de serem identificados em e 

compartilhados a partir de determinados objetos e/ou situações. Apesar desse vínculo, 

sensibilidade e estética não são necessariamente sinônimos. Como vimos, por mais que o 

significado da palavra estética tenha em sua origem o significado de apreensão pelos sentidos 

ou mesmo de sensibilidade, a sensibilidade carrega consigo um significado mais amplo. 

A sensibilidade pode ser descrita como uma maneira de percepção sensorial que diz 

respeito às sensações e reações do corpo diante de algum estímulo. Esse estímulo tanto pode 

ser de cunho emocional, sentimental e indireto, quanto de fato físico, como a reação à 

exposição a alguma substância34, por exemplo. Nos dois casos – que não são tão distintos 

entre si como uma leitura desatenta poderia supor – há uma certa produção de sensações 

mediante alguma experiência. Susan Sontag é uma das autoras que mais apostam no termo 

sensibilidade para pensar as sensibilidades modernas expressas nas obras de arte. É como uma 

sensibilidade que ela enxerga o camp35, considerando a sensibilidade não só o aspecto mais 

decisivo, mas o mais perecível de uma época.  

Sontag (2020) esclarece também que toda sensibilidade é praticamente inexprimível e 

que enquadrá-la no molde de um sistema, ou manuseá-la com os instrumentos da prova, é um 

movimento que a retira do campo da sensibilidade e a solidifica numa ideia. Como ideia, uma 

sensibilidade passa a ser um conceito, não mais sensações de uma mesma ordem encontradas 

35 Em publicação escrita em 1964, mas desenvolvida neste trabalho a partir de uma edição de 2020. 

34 A bem da verdade, o estímulo é físico nos dois casos, mas, para apontar as diferenças entre elas, opto pela 
separação entre as duas. 

 



41 

e/ou sentidas em fenômenos e objetos diversos. Torna-se, então, uma concepção capaz de 

operacionalizar esses mesmos fenômenos e objetos a nível analítico, fazendo assim a ponte 

entre o conceitual e o metodológico. A autora, então, presa pela diferença entre analisar e 

mostrar, acreditando ser o seu papel, enquanto alguém que compartilha da sensibilidade camp, 

o de apresentar em linhas gerais do que ela se trata. Isso, mediante um exercício de 

agrupamento de notas ensaísticas, já que esse formato parece ser o mais adequado à noção de 

se chegar próximo o suficiente do que se quer dizer por meio da descrição sem, com isso, 

delimitar o que se fala. 

Tomo, então, a noção de sensibilidade de Sontag como inspiração para pensar em 

maneiras de dar algum contorno ao coeficiente sensível das performances musicais. Mas, 

além da preocupação com as sensações encenadas e causadas, há também um interesse pela 

composição dessas performances musicais. Esse interesse na criação e construção 

performática também joga luz sobre o conceito de poética. Muito vinculada ao campo da 

literatura, desde Aristóteles até os dias atuais, a poética busca entender a construção de uma 

obra, não estando mais restrita apenas às letras. Nesse sentido, me chama a atenção 

especialmente a poética como modo de diferenciar um objeto do cotidiano de uma obra 

artística. No entanto, diferente de apontar os valores responsáveis por essa distinção, 

sobretudo numa classificação que averigua a qualidade da produção, o que mais detidamente 

me interessa é pensar no espaço supostamente distinto da vida corrente que a arte cria. Essa 

perspectiva se apoia, como vimos, na insularidade, mas também no entendimento da 

teatralidade como clivagem espacial, como veremos mais adiante. 

Por ora, gostaria de destacar o papel central do corpo nas performances musicais como 

produtor das sensações encenadas e transmitidas via performance. Mais do que descrever 

sensibilidades, pensar em poéticas e na distinção entre arte e cotidiano, desejo também pensar 

naquilo que parece ser afetivamente e sensorialmente produzido nos corpos durante a 

experiência da performance musical. Para isso, faz-se necessário investigar também as 

relações mais detidas entre corpo e comunicação. 

 
2.2​ ENTRE CORPO E COMUNICAÇÃO 
 
2.2.1​ Um relato: Ney Matogrosso e o corpo que se dilata no palco 
 
​ Quando a luz aparece sobre Ney Matogrosso, sua voz irrompe sobre o solo 

instrumental e institui, junto com a melodia, o drama que se seguirá ao longo da música. 

Trata-se da faixa Bicho de Sete Cabeças II, composta por Geraldo Azevedo, Renato Rocha e 

 



42 

Zé Ramalho, presente no disco de Azevedo, de 1979, que leva o mesmo nome da canção. 

Nele, a interpretação é feita pelo cantor em parceria com Elba Ramalho. Na interpretação que 

assisto de Matogrosso36, parte do DVD do disco Beijo Bandido (2009), gravado no Theatro 

Municipal e, hoje, disponível na plataforma Youtube, o cantor veste uma camisa branca, 

ligeiramente aberta na altura do peito, com uma gravata preta, pretensiosamente usada como 

um lenço despojado, calça social clara e sapato preto37. Nesse disco, diz alguns textos da 

crítica e da imprensa da época, Ney Matogrosso apostava num tom mais intimista, longe de 

sua costumeira exuberância visual, concentrando-se, através de um criterioso repertório de 

canções brasileiras, na sua excelência vocal. Para compor o show, o cantor era acompanhado 

por um quarteto de cordas38 e uma tela de filó preta para a projeção de algumas imagens. 

Apesar de também reconhecer uma certa sobriedade naquele show, considero que os 

excessos de Matogrosso, em especial seus gestos vocais e corporais39 exagerados, continuam 

fazendo parte daquela montagem. O tom camerístico e a dramaticidade da canção, que 

mistura choro, música barroca, moura e clássica, conectam-se em grande medida com a 

maneira como Ney conduz seu próprio corpo na interpretação da letra. Diz ele, em entrevista 

dada ao Portal Uol, que tudo é anteriormente planejado, como um roteiro. “Não há espaço 

para improvisos, porque eu não sei fazer isso. Fico muito inseguro” (Matogrosso, 2009). 

Talvez seja esse planejamento em conjunto com seu comprometimento com a interpretação 

que garanta a preparação necessária para a construção de sua presença cênica no palco. “Eu 

posso cantar uma música de amor sem estar apaixonado ou uma música triste estando alegre” 

(Matogrosso, 2009), diz o cantor. Como intérprete, ele tem a liberdade de colocar a sua 

própria intenção nas canções: “eu mudo a intenção, mas não a letra, a melodia ou a 

composição. São as palavras que eu utilizo. Não existe uma única leitura, e eu ofereço 

algumas possibilidades”. Essas possibilidades se revelam no cantor sobretudo pelo modo 

como as palavras são entoadas e como todo o seu corpo parece interpretar o que é dito.  

​ Volto à apresentação. Em Bicho de 7 Cabeças II, a dramaticidade da melodia vai 

tomando todo o corpo de Ney Matogrosso e se expressando na sua gestualidade e na sua voz, 

que por vezes transparece uma certa ofegância. A luz que compõe a cenografia também ajuda 

a fornecer o contorno dramático daquela execução. Mas são, sobretudo, as expressões no 

rosto de Ney, seus  movimentos rápidos e teatrais, a potência de sua voz, e o seu olhar 

39 Os gestos vocais também podem ser considerados como corporais, mas, a fim de chamar atenção para aquilo 
que é específico da voz e aquilo que diz do restante do corpo, faço essa diferenciação.  

38 Banda composta por Leandro Braga (piano), Lui Coimbra (violoncelo e violão), Ricardo Amado (violino e 
bandolim) e Felipe Roseno (percussão). 

37 Figurino assinado pelo estilista Ocimar Versolato. 
36 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=FQ0Y35mABFM&t=23s. Acesso em: 10 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=FQ0Y35mABFM&t=23s


43 

esbugalhado, sempre carregado de uma certa intensidade, que mais parecem chamar atenção 

(figuras 6, 7 e 8).  

 Figuras 6, 7 e 8 - Ney Matogrosso durante a execução da canção Bicho de 7 Cabeças II 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo 
 

O cantor, que já tinha quase 70 anos naquela época, é constantemente questionado em 

entrevistas sobre o seu vigor físico. Esse questionamento surge sobretudo por conta da 

maneira enérgica como ele até hoje se apresenta no palco. Mesmo sem os costumeiros 

figurinos extravagantes, sem os brilhos e penas que, em geral, fazem parte de sua persona 

 



44 

artística, Ney consegue, com seu vigor, dilatar seu próprio corpo naquele espaço. Mesmo de 

cara limpa e com um figurino discreto, o cantor continua cenicamente intenso. Contorce o 

corpo, fecha os punhos e quase se agacha em vários momentos. Apesar da parca qualidade da 

imagem, os closes da câmera dão a ver sua garganta vibrando com as veias notavelmente 

saltadas, mas também a vibração de seu corpo inteiro, que, com certa firmeza, sustenta a 

tensão da música durante toda a apresentação. 

Sua voz, em alguns pontos altos da canção, como em “cresça e desapareça”, ganha um 

tom fantasmagórico. Em um desses pontos, o silêncio da letra é tomado pela evidência da 

sonoridade do bandolim que faz o cantor mexer os quadris de maneira ávida e repetitiva, um 

gesto demasiadamente comum em outras apresentações suas, em que o movimento dos 

quadris costumeiramente ganha destaque (figura 9).  A câmera logo se aproxima, focando 

naquele movimento, como se quisesse, mais do que apenas capturá-lo, tomá-lo para si e 

entregá-lo para quem assiste. É logo depois desse movimento, que o cantor, depois de ensaiar 

mais de uma vez um agachamento ao longo da canção, cede e finalmente se agacha enquanto 

grita “cresça e desapareça” (figura 10). A música vai se tornando cada vez mais dramática, 

acompanhando a mesma dramaticidade expressa no olhar do cantor, até chegar ao ponto final, 

em que “bicho de sete cabeças” é entoado lentamente e atinge um último agudo. O cantor 

levanta o braço que carrega o microfone, a câmera se afasta​e os aplausos se tornam o único 

som do espaço. A câmera mostra ainda o artista de costas (figura 11), respirando 

profundamente, após a tensão da execução. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

   Figuras 9, 10 e 11 - Ney Matogrosso nos momentos finais da canção Bicho de 7 Cabeças II 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo 

 

Resolvo ouvir a versão de estúdio da faixa. Lá está a mesma melodia, letra, arranjos e 

o mesmo intérprete. Mas a potência da execução ao vivo (mesmo quando gravada) me parece 

outra. Talvez porque Ney, como diz Thiago Soares (2013), é um artista que precisa da 

imagem. Talvez porque a presença de palco é uma de suas principais maneiras de colocar na 

canção as suas próprias intenções como intérprete. Talvez porque Ney Matogrosso é o tipo de 

artista que acontece no palco. Como ele mesmo sugere ao dizer, em entrevista ao canal Zine 

Cultural, que vive para o palco, que ele é sua meta maior, sendo o disco um pretexto para 

 



46 

chegar a esse momento (Matogrosso, 201040). Ouvindo novamente a faixa, é o corpo do 

cantor, seus gestos, sua firmeza, sua tensão e dramaticidade, que imagino ao longo daquela 

escuta, mesmo que através de um cruzamento entre as imagens da performance em DVD, as 

outras tantas performances que já vi de Ney Matogrosso e aquilo que imagino do momento da 

gravação em estúdio.  

Em todo o caso, é sempre a gestualidade dele, tanto expressa na sua voz como em todo 

o seu corpo, que me vem primeiro à mente. Mesmo sem as costumeiras caracterizações 

exuberantes que compõem o seu visual, mesmo sem máscara visível, é o corpo do artista que 

atrai o olhar de quem o assiste. Isso porque, parece-me, é também o corpo do cantor, naquilo 

que acontece sobretudo no palco, nessa transição entre dentro e fora de cena, que funda o 

espaço no qual somos capazes de fruir com a música e de criar nossas próprias percepções em 

torno dela. Pergunto-me, então, como pensar nessa dimensão mais propriamente física da 

experiência da performance musical sem ignorar os tantos estudos feitos ao longo da história 

sobre o corpo e, em especial, sobre o corpo em movimento. Parece-me que uma investigação 

que considere o corpo em ação no mundo é crucial para o entendimento do corpo em ação na 

performance. 

 
2.2.2 ​ Corporeidades em debate 
 

Dedicada a pensar as relações entre comunicação e arte através, sobretudo, do corpo, o 

trabalho da professora brasileira Christine Greiner reúne um escopo interessante dos estudos 

de corpo desenvolvidos no pensamento ocidental, mas com uma atenção especial, também, 

para a cultura japonesa. Dentre esses trabalhos, gostaria de destacar o livro O corpo – pistas 

para estudos indisciplinares (2012). Nele, a autora reúne importantes teorias do corpo a partir 

de um vasto arcabouço teórico, que vai de áreas como a filosofia até a biologia, com maior 

atenção à tendência de discussão que marca os anos 1980 e 1990, na busca por pontes 

transdisciplinares. Há no seu movimento teórico uma tentativa de não perder de vista que, a 

despeito das divisões clássicas entre corpo e mente, o próprio exercício de teorizar é 

inevitavelmente uma experiência corpórea, afinal “conceituamos com o sistema 

sensório-motor e não apenas com o cérebro” (Greiner, 2012, p. 17). É numa tentativa de 

ressaltar a instância corpórea da teorização, mas também de buscar alternativas para pensar o 

40 MATOGROSSO, Ney. Zine Verão 2010 - Websodio 006 :: Ney Matogrosso. Entrevistado: Ney Matogrosso. 
Entrevistador: Alexandre Silveira. [Juiz de Fora: s. n.], 15 jan. 2010. Vídeo (ca. 5 min). Publicado pelo canal 
Zine Cultural. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Ba1NJZcVElc. Acesso em: 15 abr. 2024.  
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Ba1NJZcVElc


47 

corpo em cena na performance musical, que invisto no caminho trilhado por Greiner. No 

entanto, em lugar de apresentar um quadro detalhado, como faz a autora, apenas me dedico a 

apontar para um breve panorama desses estudos, pontuando algumas discussões que parecem 

frutíferas para este trabalho e para o entendimento de corpo em ação no mundo. 

Um jeito de começar esse percurso é investigando as definições da palavra corpo. No 

dicionário de língua portuguesa Aurélio (Ferreira, 2001, p. 187), esse substantivo masculino 

aparece como “a substância física de cada homem ou animal”, “cadáver”, “grupo de pessoas 

consideradas como unidade ou como conjunto organizado” ou mesmo “a parte principal de 

uma ideia, de uma doutrina, de um texto”. Como conta Greiner (2012), em sua origem 

etimológica, corpo vem do latim corpus e corporis, palavras da mesma família de 

“corpulência” e “incorporação”. De acordo com o filósofo François Dagognet (1995, apud 

Greiner, 2012), corpus sempre designou o corpo morto em oposição à alma ou anima. Na 

perspectiva grega, isso se traduziria a partir da polarização entre as palavras soma, para 

designar corpo morto, e demas, para designar corpo vivo – divisão essa que parece estar na 

origem da clássica separação entre material e mental. Apesar disso, como segue contando 

Greiner, no antigo dicionário indo-iraniano, o corpo teria uma raiz krp que remeteria à forma, 

sem que houvesse a divisão grega entre formas vivas e mortas. É possível concluir, assim, que 

a noção de corpo, de modo geral, teria a ver com aquilo que é “sólido, tangível, sensível e 

sobretudo banhado pela luz, portanto visível e com forma” (Greiner, 2012, p. 17). Na cultura 

grega, havia também a concepção de corpo para designar, como aparece no dicionário 

contemporâneo, um conjunto de ideias, tal como “corpo de uma doutrina”, como 

anteriormente mencionado. 

A autora apresenta ainda uma outra perspectiva sobre o corpo vinda da cultura chinesa 

numa comparação com o entendimento ocidental da mesma palavra. O historiador Shigehisa 

Kuriyama (apud Greiner, 2012) destaca que na China a palavra corpo nunca foi entendida 

como um substantivo, estando mais próxima de adjetivos ou mesmo de “qualidades de 

existência”, “caracterizadas pela descrição de posturas, de atitudes, de gestos, como por 

exemplo: corpo sentado, corpo em pé, corpo andando, corpo risonho, corpo que chora, corpo 

doente e assim por diante” (Greiner, 2012, p. 22), de modo que “o corpo, nestes estudos, já 

era entendido a partir dos seus diferentes estados, sendo sempre ativo e nunca considerado 

como um instrumento ou objeto” (ibid). Essa perspectiva converge com o exercício 

epistemológico de pensar o corpo enquanto corporeidade, tal como salienta autores como 

Michel Bernard41. 

41 BERNARD, Michel. De la création chorégraphique. Paris: Centre National de la Danse, 2001. 

 



48 

Como corporeidade, o corpo seria entendido não como um produto pronto e fixo, mas 

a partir de seu caráter processual. Greiner relata também que essa é uma tentativa de resposta 

a estudos e modos de entendimento do corpo que tendem a fragmentá-lo, pensá-lo por partes. 

É o caso, por exemplo, do estudo de Guillemette Bolens (2000 apud Greiner, 2012) que faz 

uma separação entre corpo envelope (que se organiza a partir do que se tem e é contido) e 

corpo articular (que se organiza com base nas articulações corporais). O movimento que 

autores como Bernard fazem, então, é o de tentar entender o corpo a partir de sua inteireza, 

sem a separação, por exemplo, entre mente e corpo, mas considerando sua dimensão 

processual. Assim, “a corporeidade seria como uma rede de anticorpos para romper com a 

noção de corpo monolítico” (Greiner, 2012, p. 22), de modo que seja possível investir num 

tipo de pensamento capaz de considerar mais detidamente como o corpo age. Partindo desse 

viés, “a diferença entre discutir “o corpo” ou “as suas corporeidades” é a tentativa evidente de 

estudar “diferentes estados” de um corpo vivo, em ação no mundo” (Greiner, 2012, p. 22). 

Assim, neste trabalho, tenho chamado o corpo em cena nas performances de música de 

corporeidades cênico-musicais, uma derivação da ideia de corpo cênico (como veremos mais 

adiante), como modo de atentar para uma transição entre o dentro e o fora da cena e os 

diferentes estados de corpo que esse trânsito pode ser capaz de mobilizar. Esse entendimento 

dos diferentes estados de um corpo vivo no mundo, como demonstra a citação anterior do 

historiador Shigehisa Kuriyama, não é uma novidade fora do Ocidente. 

Nessa mesma direção, Greiner traz também a perspectiva do filósofo japonês Yasuo 

Yuasano. Segundo ele, no Japão e na China, “a relação corpo-mente muda através do 

treinamento do corpo, o que se processa pela cultura (shugyô) e a formação (keikô) 

propriamente dita” (Greiner, 2012, p. 22). Desse modo, é somente partindo de uma 

perspectiva experiencial, e não apenas meramente teórica, que se pode pensar nesse tipo de 

relação. O debate se originaria de uma experiência prática, já que “a teoria precisa ser 

necessariamente uma reflexão da experiência vivida, porque ela se organiza durante a ação” 

(Greiner, 2012, p. 23). 

No pensamento ocidental, Greiner destaca que aparentemente foi o filósofo Maurice 

Merleau-Ponty (1908-1961) a partir da genealogia do pensamento fenomenológico, originada 

pelos estudos de Edmund Husserl (1859-1938), que disseminou a ideia de corpo como 

estrutura ao mesmo tempo física e vivida. Essa perspectiva, conta a autora, significou um 

reconhecimento importante do fluxo entre as informações biológicas e fenomenológicas, na 

tentativa de desfazer a oposição entre ambas. Ainda assim, como se sabe, a herança da divisão 

entre corpo e mente segue corroborando para uma compreensão ainda fragmentária do corpo, 

 



49 

mesmo quando há a tentativa de se pensar de outras maneiras42. Não à toa, como destaca 

Greiner, boa parte das bibliografias sobre estudos do corpo remetem ao Iluminismo. Havia 

nesse período uma grande necessidade de se investigar o “dentro do corpo”, a possibilidade de 

tornar visível partes às quais ainda não se tinha acesso, numa tentativa de entender, também, 

como funcionaria o fluxo de informações entre as partes do próprio corpo, bem como entre 

corpo e mundo.  

Esse mesmo propósito de entender a funcionalidade do corpo era destacado pelo 

filósofo René Descartes (1596-1650), que, não à toa, inspirou boa parte do pensamento 

iluminista. De acordo com Greiner (2012), para Descartes, o organismo era entendido como 

uma configuração articulada, assim como o mecanismo de um relógio. O corpo, assim, era 

nomeado como corpo-máquina ou corpo mecânico. Numa tentativa de contrapor esse 

entendimento, surgiram algumas propostas de pensamento. Dentre elas, Greiner destaca a 

metáfora do corpo sem órgãos (CsO), criada pelo dramaturgo, ator e diretor Antonin Artaud43 

(1896-1948) e posteriormente pensada também pelos filósofos Gilles Deleuze (1990)44 e Félix 

Guattari (1995; 2010)45. Para Artaud, como pontua a autora, diferente do corpo cartesiano, o 

corpo sem órgãos “referia-se ao abandono dos automatismos e não seria de forma alguma 

uma noção, um conceito, mas sim uma prática, ou melhor, um conjunto de práticas que 

constituiriam uma experiência limite” (Greiner, 2012, p. 25). Tratava-se, então, de uma 

espécie de tentativa conceitual de pensar um desarranjo do corpo, uma desorganização do 

modo como ele funciona capaz de oferecer a experimentação de outras possibilidades de 

sentir em cena – noção que Artaud emprega em seu Teatro da Crueldade46. Dessa forma, 

abandonando os automatismos, esse entendimento do corpo se distingue também da ideia de 

corpo orgânico, ou mesmo da metáfora de corpo-organismo47, como um conjunto organizado, 

com funções delimitadas entre si. É justamente na tentativa de repensar a funcionalidade do 

47 A metáfora do corpo-organismo, segundo Greiner (2012, p. 26), tem funcionado para pensar vários fenômenos 
do mundo, a exemplo das derivações: organismo social, organismo político, cidade organismo, dentre outras. 

46 Um conjunto de propostas que tinham como norte uma tentativa de experimentação teatral que negasse a 
organização tradicional do teatro e da racionalidade ocidental, a fim de apostar numa nova forma de apreender a 
realidade com base, dentre outras referências, no surrealismo e no dadaísmo. Esse conjunto de ideias foi 
posteriormente revisado, sendo colocadas em prática por diretores e atores a partir dos anos 1960.  

45 DELEUZE, Gilles. The Logico of Sense. London: The Athlone Press, 1990. 
DELEUZE, Gilles. GUATTARI, Félix. O Anti-Édipo – Capitalismo e esquizofrenia 1. Rio de Janeiro: Editora 
24, 2010. 

44 DELEUZE, Gilles. GUATTARI, Félix. Mil platôs – Capitalismo e esquizofrenia 2. Rio de Janeiro: Editora 24, 
1995. 

43 No livro, Greiner faz uma ponte entre Artaud e Nietzsche para explicar como suas teorias “colocam em cheque 
a soberania do sujeito e de qualquer outro poder centralizador, a exemplo de deus”. (Greiner, 2012, p. 24 e 25). 

42 E esse é um risco do qual essa pesquisa não se exime, embora tenha o objetivo de propor um entendimento 
mais próximo à concepção de corporeidade. 

 



50 

organismo48 a partir do questionamento das funções de cada órgão e da potencialidade que 

habitaria cada corpo que Deleuze e Guattari vão se apropriar da noção de CsO, trabalhando-a 

a partir de diferentes configurações ao longo do tempo.  

Outro autor que também se destaca no processo de reformulação de antigas metáforas 

corporais articuladas às dimensões de poder é o filósofo Michel Foucault. Greiner (2012) 

ressalta que o “fazer viver”, que caracteriza o biopoder, é revestido pela disciplina e pela 

biopolítica. A primeira, por um lado, será a marca do século XVII, a partir da metáfora do 

corpo-máquina, investigada por Foucault no livro Vigiar e Punir (1975), que realiza um 

exame da disciplinarização do corpo nas escolas, nas fábricas e em outras instituições. Já a 

segunda, a biopolítica, surge no século XVIII e aborda o chamado corpo-espécie, um corpo, 

nas palavras de Greiner (2012, p. 27), atravessado pela mecânica do vivente, sendo um 

“suporte de processos biológicos (processos da vida)”. Ainda assim, Foucault concentra-se 

sobretudo na natureza discursiva desses processos, de maneira que resta pouco espaço para 

pensar nos efeitos de presença. 

Nesse sentido, existem outras teorias que podem ajudar a suprir essa carência. De 

acordo com Greiner (2012), para quem estuda o corpo, em especial, o corpo em movimento, a 

etologia pode trazer uma grande colaboração. Isso porque, para analisar o corpo animal, não 

se pode contar com o testemunho verbal dos analisandos. Resta, então, “observar o 

comportamento a partir das ações corporais, das relações entre corpo e ambiente, dos 

diferentes níveis de consciência, da intencionalidade expressa através do movimento e da 

maneira como os universos simbólicos são organizados na ação” (Greiner, 2012, p. 37). Um 

tipo de observação que me remete, em algum nível, também à ideia de percepção estética. 

Afinal, guardadas as devidas proporções, parece estar contido no ato de observação da 

etologia a atenção serena àquilo que se apresenta num determinado contexto – mesmo que 

para fins estéticos não haja necessariamente o intuito de interpretar o que se percebe, como os 

estudos da etologia buscam.  

Dessa maneira, levando em conta especificamente os estudos de Comunicação, é 

crucial pensar o corpo, considerando essas contaminações processuais entre áreas distintas. 

De acordo com Greiner, baseando-se nas histórias organizadas por Mattelart49, a arqueologia 

dos saberes da comunicação não pode ser restrita aos chamados objetos de comunicação, ou 

seja, aos meios de comunicação, já que ela nasce sobretudo dos “processos de mediação 

49 MATTELART, Armand. L’ invention de la communication. Paris: La Ecouverte, 1994, 1997. 

48 O problema de Deleuze e Guattari não é a ideia de órgãos, mas a da coerência em torno do organismo: é ela 
que faz o corpo funcionar de uma determinada maneira, quando é possível que ele funcione de outras formas. 

 



51 

(ações pensantes), entre o corpo e o mundo, estabelecendo uma rede complexa de relações” 

(Greiner, 2012, p. 53). Nesse sentido, a autora considera principalmente o sistema conceitual, 

fundamento principal do pensamento acadêmico, como metafórico por natureza. Afinal, 

estruturamos parcialmente uma experiência em termos de outra. “Quando conceituamos, há 

um transporte de informações e este é sempre, e inevitavelmente, de natureza metafórica” 

(Greiner, 2012, p. 44). Assim, como mencionado no início deste tópico, nossos conceitos não 

são apenas parte do intelecto, mas de um trabalho que envolve a maneira como percebemos e 

nos relacionamos com o mundo a partir de todo o sistema sensório-motor. 

Para Greiner, o nosso pensamento seria “portanto, movimento, fluxo de imagens, ação 

movida por um propósito. Esta seria a fonte primária da comunicação. Não o corpo como 

coisa ou instrumento, mas o corpomídia, criador de cadeias sígnicas” (Greiner, 2012, p. 116). 

Com a ideia de “corpomídia”, a autora busca pensar o corpo não como um meio50 por onde a 

informação passa, já que toda informação absorvida entra em contato e negociação com as 

que lá já existem. O corpo, como corpomídia, seria, então, o resultado desses cruzamentos e 

não um depósito de informações ou mesmo um veículo de transmissão. “A mídia à qual o 

corpomídia se refere diz respeito ao processo evolutivo de selecionar informações que vão 

constituindo o corpo. A informação se transmite em processo de contaminação”. (Greiner, 

2012, p. 131). 

Pensando a partir de Greiner, o pesquisador brasileiro Daniel de Andrade Lima (2023) 

atesta que uma informação é um dado sensível que enforma um corpo. Dessa maneira, na 

perspectiva do autor, a comunicação é entendida como processo a partir do qual a informação 

“se vincula, circula e se incorpora” (de Andrade Lima, 2023, p. 27), o que pressupõe “desde a 

troca de um ser com determinado espaço às trocas simbólicas entre meios de comunicação 

massivos e sujeitos, por exemplo” (ibid). Assim, a comunicação seria o princípio básico da 

formação do corpo por ser ela que permite que nos informemos tanto a nível sensível quanto a 

nível simbólico. Atentar para maneiras de observar fenômenos da comunicação a partir do 

corpo é como reinserir o corpo numa discussão na qual ele sempre esteve, embora nem 

sempre sendo reconhecido como parte do processo. Na relação com os meios de 

comunicação, o corpo parece perder ainda mais espaço na conjuntura avaliativa. 

É justamente colocando o foco sobre o corpo a partir da gestualidade que Daniel de 

Andrade Lima (2023) postula as chamadas “trocas gestuais”. Pensada a partir da perspectiva 

50 O que ofereceria um caminho para o entendimento do corpo para além de suporte. 

 



52 

de Erin Brannigan (2011)51, Andrade Lima sugere a troca gestual como forma de compreender 

o gesto enquanto resultado de trocas sensíveis com outros sujeitos e com as informações 

midiáticas. Assim, ele leva em conta tanto o corpo fora quanto dentro do espaço midiático, 

considerando nos dois casos o trânsito contínuo entre diferentes corporeidades às quais o 

corpo é submetido. Quando olha de modo específico para o contexto midiático, o autor pontua 

que uma abordagem que relaciona corpo e mídia não pode perder de vista que esses corpos 

são “forjados nos contatos com as tecnologias midiáticas, construindo-se processualmente em 

relação a elas” (Andrade Lima, 2023, p. 27).  

Dessa maneira, as trocas gestuais dariam a ver, para além da dimensão gestual da 

transmissão performática (como veremos adiante), também o modo como os gestos são 

formados mediante operações tecnológicas com a mídia e com os meios audiovisuais. Indo 

além, eu diria que são os gestos e aquilo que eles expressam os principais pontos de 

construção da experiência da performance musical, tanto a nível de quem performa quanto a 

nível espectatorial. Em outras palavras, o modo como me relaciono com o vídeo de Ney 

Matogrosso que abre esse texto, como busco seus gestos, me sensibilizo com eles e os 

incorporo à minha escuta, diz também desta operação de estar em contato com a mídia e de 

ser gestualmente afetada por aquilo que ela proporciona à minha experiência. 

Esse tipo de consideração da gestualidade possibilita que se pense, também, na 

concepção da dramaturga brasileira Leda Maria Martins (2021) de gesto como grafia do 

conhecimento. Essa grafia seria, junto com movimentos, coreografias, timbres da voz, dentre 

outros aspectos físicos e estéticos, capaz de transmitir via performance conhecimento e 

memória, mas também, complemento eu, sensações. Para ela, no âmbito das performances 

rituais negras – de onde partem os seus estudos –, o gesto, para além de suas funções 

descritivas, ilustrativas e expressivas, deve ser pensado também como um “em si mesmo”: 

[...] uma condensação significante, síntese performática por excelência, em 
toda a gama extensiva de sua natureza, como hábito, conduta, léxico, 
ideograma e hieróglifo. Para Paul Zumthor, assim como em Artaud e 
Meyerhold, gestos de rosto (olhar e mímica), gestos de membros superiores, 
da cabeça, do busto e gestos de corpo inteiro quando juntos “carregam 
sentido à maneira de uma escrita hieroglífica” (Martins, 2021, p. 73). 
 

​ Nesse sentido, “o gesto não é apenas uma representação mimética de um 

aparato simbólico, veiculado pela performance, mas institui e instaura a própria performance. 

Ou, ainda, o gesto não é apenas narrativo ou descritivo, mas, fundamentalmente, 

51 O autor pensa nas relações midiáticas entre gesto e espectatorialidade a partir de filmes de dança no estudo: 
BRANNIGAN, Erin. Dancefilm – Choreography and the moving image. New York: Oxford University Press, 
2011. 

 



53 

performativo.” (Martins, 2021, p. 74). Desse modo, atentar para os gestos em performances 

musicais não só joga luz sobre o corpo-tela (expressão também de Martins, como veremos 

mais adiante) que se apresenta, mas também aparece como movimento crucial para a 

instauração do próprio sentido de performance. Afinal, como argumenta Martins, o gesto é 

também performativo, enuncia e cria o jogo que se coloca a partir de si mesmo. Para além 

disso, como código cultural, significa socialmente: “[...] independentemente de sua natureza, é 

uma convenção, um signo interpretante em qualquer produção semiótica de uma cultura e, por 

extensão, de todos os processos de construção cognitiva que essa mesma cultura opera, nos 

domínios social, estético, filosófico etc.” (Martins, 2021, p. 73). Ou seja, é formado pelas 

dinâmicas sociais e culturais, incidindo sobre o corpo e seu modo de expressão.  

Na perspectiva de Hubert Godard (2003) sobre o mesmo tema, “cada indivíduo, cada 

grupo social, em ressonância com seu ambiente, cria e é submetido a mitologias do corpo em 

movimento que constroem quadros de referência variáveis da percepção” (Godard, 2003, p. 

01). Esses quadros de referência envolvem não apenas o ambiente no qual o indivíduo se 

desenvolveu, mas também imagens do cinema, da televisão, dentre outras. Ou mesmo 

imagens que se passa a requisitar para si em contexto performático. O que me faz pensar 

naquilo o que, por exemplo, Ney Matogrosso experimenta gestualmente como experiência de 

palco. Ele mesmo costuma dizer em entrevistas52 que em alguns trabalhos ele entra no palco 

como um outro, porque “é palco, é cena, é personagem”, o que faz com que ali, naquele 

espaço de (re)criação de seu próprio corpo, seus gestos sejam mais exacerbados do que são 

fora dele.  

Também é possível pensar em referências gestuais específicas dos gêneros musicais, 

entendidos, com base na definição de Janotti Jr. e Pereira de Sá (2019), como endereçamentos 

que “permitem que músicos e audiência estabeleçam balizas para as disputas de gosto, ao 

mesmo tempo em que permitem a construção de assinaturas específicas que se tornam a 

marca distintiva do artista” (Janotti Jr. e Pereira de Sá, 2019, p. 131). Esse processo 

envolveria também convenções e expectativas dos respectivos gêneros musicais na 

composição da performance artística, embora essas convenções também possam ser 

ressignificadas. Nesse sentido, questionar, por exemplo, como se porta um artista da MBP, no 

sentido de examinar as marcas gestuais e cênicas que costumam construir as performances 

dessa categoria, é uma forma de tentar identificar essas convenções e pensar no tipo de 

presença que se instaura nesses espaços de apresentação a um público. 

52 A exemplo da entrevista dada ao programa Roda Viva, em 2011, que será resgatada mais adiante. 

 



54 

De todo modo, é preciso considerar também que cada indivíduo, à sua própria 

maneira, gestualiza sua singularidade, de modo que “o gesto e sua captação visual se apoiam 

em fenômenos de infinita variedade que impedem toda esperança de reprodução idêntica” 

(Godard, 2003, p. 01). Ao mesmo tempo, gestos similares podem aparecer em contextos 

sumariamente distintos. Como também sugere Godard (2003), uma análise gestual é capaz de 

aproximar, por exemplo, diferentes performances de dança, pertencentes a tradições distintas, 

porque o gesto, como unidade singular, pode encontrar semelhanças em outros gestos que não 

precisem da legitimação histórica ou da categorização para criar uma identificação. Portanto, 

levar em conta os quadros gestuais de referência é tão importante quanto entender as 

especificidades de sua expressão e até mesmo de sua transformação. Afinal, como as trocas 

gestuais sugerem, os gestos são frutos de trocas sensíveis com outros sujeitos e com as 

informações midiáticas em constante movimento:  

Falar de gesto e, portanto, de troca gestual, seja no gesto vocal, no gesto 
visível, no gesto do cinema, do videoclipe ou nos gestos fabulares da drag 
queen, é uma forma de falar do corpo enquanto se transforma, deixando de 
lado noções estanques sobre a fundação, a interioridade ou a essência do 
corpo. Escutar vozes a partir dos seus gestos vocais ou ver danças a partir da 
gestualidade (ou os dois simultaneamente) é uma maneira de investigar o 
corpo em processo de se fazer corpo. (Andrade Lima, 2023, p. 254). 

 

2.2.3​ Entre o corpo e a linguagem, tensões epistemológicas 
 

Como dito anteriormente, o corpo, por vezes, é entendido como suporte de um sentido. 

Existem muitas discussões que problematizam esse entendimento, como já foi possível notar 

através do resumo das principais questões abordadas pelo trabalho de Christine Greiner em 

diálogo com outros autores. No entanto, dentro desse universo, gostaria de destacar e retomar 

alguns trabalhos que a partir de diferentes (mas em alguns pontos similares) perspectivas 

trazem por meio de suas inquietações maneiras de colocar o corpo no centro do debate, 

tensionando epistemologias dominantes através, por exemplo, da discussão em torno da 

escrita e da língua falada, do arquivo e do repertório e dos efeitos de presença e de sentido. 

Começo retomando a pesquisa da dramaturga brasileira Leda Maria Martins. No livro 

Performance do tempo espiralar: poéticas do corpo tela (2021), a autora trabalha, sobretudo, 

com as relações entre performance, tempo e memória através das corporeidades.  

De acordo com ela, a ideia é promover uma compreensão filosófica do tempo a partir 

de uma inscrição não necessariamente discursiva e narrativa, mas que se expressa no corpo 

em performance. Para isso, ela investiga concepções de tempo que constituíram comunidades 

africanas, majoritariamente desconsideradas pela filosofia ocidental. Com a diáspora forçada 

 



55 

pela escravidão, essas concepções de tempo funcionaram como signos de formação cultural 

nas Américas. Nesse investimento, ela destaca como, nas comunidades africanas, a ausência 

da letra manuscrita ou impressa como maneira primordial de disseminar e inscrever saberes 

possibilitou que o conhecimento fosse transmitido por outras vias, como a oralidade e a 

corporalidade, o que influi decisivamente no modo como o tempo é percebido e no 

entendimento da performance como episteme. Seu objetivo no estudo é, então, averiguar 

como o tempo informava e constituía as culturas e sociedades de onde vinham os africanos 

trazidos para as Américas. Nesse movimento, Martins, além de dar centralidade ao corpo, 

também o faz partindo da concepção de que a palavra não expressa tudo. Há sentidos e 

experiências que a palavra não alcança, tornando-se necessário investir em outros códigos, em 

outras dimensões experienciais, para tentar, em algum nível, acessá-las. Apesar disso, como 

se sabe, a história do pensamento ocidental ilustra muito bem o predomínio da escrita sobre 

outras formas de conhecimento e de compreensão do mundo.  

No processo colonial instaurado nas Américas, “o domínio da escrita foi instrumental 

na tentativa de apagamento dos saberes considerados hereges e indesejáveis pelos europeus” 

(Martins, 2021, p. 24). Desse modo, a escrita letrada tornou-se fonte exclusiva de 

conhecimento, “seu domínio se superpunha, negligenciava e tentava abolir outros sistemas e 

conteúdos, não considerados pelo colonizador saberes qualitativos, ou sequer um saber.” 

(ibid). É importante ressaltar, no entanto, que a prática incorporada continuou ressoando, não 

somente através dos povos conquistados, mas também por meio dos próprios jesuítas, que 

também tinham suas práticas incorporadas. O que muda, como sugere Diana Taylor, em O 

arquivo e o repertório – Performance e memória cultural nas Américas (2013), é o grau de 

legitimação da escrita em relação a outros modos de conhecimento, dentre eles aqueles 

advindos da oralidade. Leda Maria Martins adverte que a falsa dicotomia entre escrita e 

oralidade sustenta a disputa entre essas duas instâncias, em que a escrita segue sendo a 

vencedora. Por isso mesmo, ela traz a oralitura e o corpo-tela como conceitos que possibilitam 

o embaralhamento dessas fronteiras. Sendo a oralitura, a complexa textura das performances 

orais e corporais, incluindo gestos, inscrições e palimpsestos performáticos, possíveis de 

serem apreendidos, pensados e ouvidos por meio do corpo-tela, um corpo-imagem capaz de 

expressar e transmitir o conhecimento cultural e mnemônico. Também interessada nessa 

discussão, que envolve conflitos epistemológicos e a transmissão de conhecimento via corpo, 

Taylor igualmente investe numa investigação sobre essas nuances, mas alega que a fratura, a 

seu ver, está não entre palavra escrita e língua falada, mas entre as dimensões do arquivo e do 

repertório. 

 



56 

Longe de serem dicotômicos, ambos existem em constante estado de interação, 

trabalhando geralmente em conjunto. Entretanto, pontua ela, há uma maior valorização do 

arquivo (composto pelos materiais supostamente duradouros: textos, documentos, edifícios, 

ossos) em detrimento de outras formas de conhecimento menos duradouras que advém do 

repertório (relacionado ao regime do efêmero, das práticas e conhecimentos incorporados, tais 

como a língua falada, a dança, esportes, rituais). Embora por caminhos distintos, ainda que 

contendo semelhanças, há tanto na investigação de Martins quanto na de Taylor um interesse 

profundamente político em torno da efemeridade da performance e de seus atos de 

transferência. Afinal, “de quem são as memórias, tradições e reivindicações à história que 

desaparecem se falta às práticas performáticas o poder de permanência para transmitir 

conhecimento vital?” (Taylor, 2013, p. 30). Ou, de outra forma, num contexto de diáspora, 

apagamento de signos culturais e imposição da escrita, o que sobrevive como oralitura? 

(Martins, 2021). 

 Taylor salienta que o repertório transmitiria, então, seja por expressão verbal ou não 

verbal, ações incorporadas reais. “As tradições são armazenadas no corpo, por meio de vários 

métodos mnemônicos, e são transmitidas ‘ao vivo’ no aqui e agora” (Taylor, 2013, p. 55), de 

modo que “formas legadas, vindas do passado, são vivenciadas como presentes” (ibid). 

Perspectiva essa que muito se conecta com a relação temporal que os estudos de Martins 

estabelecem entre o corpo, a performance e a memória, de maneira que o repertório estaria 

próximo das concepções trabalhadas por Martins em torno da oralitura, do tempo espiralar e 

do corpo-tela. Em ambos os casos, nota-se que, além de um interesse profundamente político 

em torno da prática performática, também há um interesse particular quanto à memória e os 

atos de transferência como maneira de passá-las adiante. 

Há, no entanto, outras formas de pensar essa relação de centralidade do corpo para 

além do vínculo mais direto com a memória e, ainda assim, próximo de uma discussão que 

tensione epistemologias dominantes em torno da abordagem do corpo.  As dimensões de 

sentido e presença na experiência estética com as quais Hans Gumbretch (2010) trabalha são 

exemplo disso. A princípio, o autor sugere que a experiência estética é composta por uma 

oscilação entre efeitos de sentido (onde a autorreferência predominante é o pensamento) e 

efeitos de presença (onde a autorreferência predominante seria o corpo). Com isso, 

Gumbrecht acusa uma predileção ou vício do fazer científico pela interpretação em 

detrimento da presença, algo que lembra as inclinações de Taylor e Martins. O autor propõe, 

então, o exercício de pensar mais detidamente na presença, mesmo advertindo que não é 

possível separar essas duas dimensões, já que elas atuam juntas na experiência estética, mas 

 



57 

que, como já acontece com os efeitos de sentido, é possível oferecer maior espaço para se 

pensar a presença. 

Para o autor, a vocação para a hermenêutica teria surgido com a modernidade através 

do pensamento cartesiano53 em torno da dualidade corpo e mente, que se reproduziu em 

inúmeras outras dicotomias. Assim, a extração e atribuição de sentido, ou mesmo a revelação 

de um sentido profundo e oculto, aos fenômenos analisados pelo pensamento ocidental pouco 

deixaram espaço para o trato das “superfícies”, de um contato mais imediato com as “coisas 

do mundo”.  É caminhando nessa direção que o autor traz os efeitos de presença e de sentido 

que, embora distintos e oscilantes na experiência estética, são considerados pelo autor como 

distinções e não como dicotomias – embora, como já destacamos anteriormente, parece haver 

um impulso dicotômico na sua escrita. De acordo com ele, essas instâncias não seriam 

dicotômicas porque não é possível abandonar os conceitos e a interpretação, embora haja o 

anseio de abrir mais espaço para a consideração da presença. Há, assim, como horizonte, uma 

tentativa de levar em conta aquilo que o significado não é capaz de transmitir, da mesma 

forma que a palavra, por vezes, não alcança a experiência. Assim, o autor está interessado em 

tensionar o pensamento que atribui ao sentido dos fenômenos um valor mais elevado do que a 

sua presença material, mas trazendo uma perspectiva alternativa que lhe forneça 

complementaridade em lugar de substituição. 

Embora sejam formulações distintas, com problemas específicos e limitações, as 

perspectivas de Martins, Taylor e Gumbrecht parecem se interessar especialmente pela 

herança que a dicotomia cartesiana corpo-mente legou ao pensamento científico. Como esses 

autores, aqui também não proponho a separação entre esses eixos, tampouco abandono 

perspectivas do pensamento ocidental, mas, tento abrir espaço para aquilo que Soares (2021) 

salienta como a possibilidade de jogar luz sobre certos aspectos performáticos que costumam 

ganhar menos atenção nas análises: 

Chamamos a atenção para o fato de que investigar performances midiáticas 
demanda não apenas um olhar atento ao campo do simbólico, do que atos 
performáticos querem propor enquanto “produção de sentido”, mas também 
para algo da ordem não hermenêutica, que envolve as materialidades dos 
corpos e objetos que se afetam e produzem presença – para evocar o termo 
debatido por Gumbrecht (2010). Ainda que tal presença possa ser 
“arquivada” midiaticamente, desenha-se o entendimento de que se trata de 
um processo sempre inacabado, em construção, ainda que certos atos 
performáticos e seus registros – como shows de música e apresentações 

53 Existem também, como alerta Gumbrecht, outros termos/concepções de pensamento como a Metafísica, junto 
com “hermenêutica”, “imagem cartesiana do mundo”, “paradigma sujeito/objeto” e, acima de tudo, 
"interpretação", usados como “bodes expiatórios” para a relação que o autor deseja traçar entre a predominância 
dos efeitos de sentido sobre os efeitos de presença no pensamento ocidental. (Gumbrecht, 2010, p. 14). 

 



58 

teatrais – possam trazer uma ideia de término ou conclusão. Dentro da 
perspectiva de Taylor, eles não se encerram em si mesmos, são sempre lidos 
e interpretados em diferentes contextos históricos, à luz dos enquadramentos 
teóricos e empíricos de cada época, causando afetações, reverberações e 
reelaborações mesmo após seu suposto fim. (Soares, 2021, p. 13). 

 

Esse exercício coloca em debate outras formas de olhar e pensar as expressões 

culturais e artísticas, afinal, como sugere Richard Schechner, autor bastante requisitado nos 

estudos de Martins e Taylor, “a cultura ocidental, ligada à palavra, escrita ou falada, permite 

que a linguagem usurpe o poder epistêmico e explicativo. Os estudos da performance nos 

permitem levar a sério outras formas de expressão cultural como práxis e episteme” 

(Schechner, 2013, p. 13). Dessa maneira, acredito que pensar a partir da performance poderia 

dar a ver não apenas as operações em torno da transmissão e ressignificação da memória e da 

tradição, como também abrir espaço para se pensar naquilo que há de mais imediato na 

experiência de acompanhar um corpo em cena, bem como nas operações que lhes forjam 

enquanto tal. Considerando também que não estamos mais lidando com o regime “do 

cotidiano”, mas do trabalho de interpretação musical, num sentido mais próximo dos estudos 

de teatro. Nesse caso, como sugere Greiner (2012), há um corpo artista, que ganha sentidos 

próprios na cena. Um corpo deslocado daquilo que reconhecemos por “cotidiano”, porque sua 

criatividade é outra, é própria da natureza do palco, afinal: 

[...] nem todo ser vivo faz arte embora seja dotado de criatividade. 
Dançar como atividade lúdica não é coreografar profissionalmente. 
Interpretar frente ao espelho durante a infância não é a mesma 
dinâmica do que se singulariza como interpretação teatral no sentido 
profissional ” (Greiner, 2012, p. 119). 

 

Desse modo, considerar aquilo que é específico da arte no trabalho de dar centralidade 

ao corpo na performance musical me parece crucial para o entendimento da complexidade 

desse tipo de fenômeno. Ney Matogrosso, que abre este tópico através de sua interpretação de 

Bicho de Sete Cabeças II, abre também caminho para o questionamento do corpo que se dilata 

em cena. Uma operação que, talvez, só possa ser de fato compreendida quando articulada às 

dimensões da performance e da encenação. 

 

 

 

 

 

 



59 

3​ PERSPECTIVA 
 
 

Apesar de ser cantora, o teatro [para mim] é fundamental. Eu trabalho com 
diretores, iluminadores, cenógrafos de teatro, e isso desde os anos 60. Eu 
estreei fazendo um espetáculo de música e teatro com direção de Augusto 
Boal. Eu sou uma cantora que não consegue fazer um recital, uma cartilha 
atrás da outra sem sentido, eu preciso ter uma ideia, um sentimento que me 
guie e uma ideia a transmitir, ou seja, estou falando, pensando sobre isso, 
esse é o meu assunto. E isso foi o Fauzi Arap, meu querido amigo e grande 
mestre, como ator, autor e diretor de espetáculos de teatro, ele descobriu isso 
em mim logo, muito cedo. Então ele criou um estilo de espetáculo que é esse 
estilo que eu faço, que difere muito de um show musical extraordinário que 
nós temos aqui [...], porque eu sou mais do que tudo uma intérprete, não sou 
atriz, sou uma cantora popular, mas não sou uma cantora de requintes vocais, 
são preocupações que me escapam, eu não tenho tempo de pensar nisso 
porque eu tenho uma ideia, eu tenho um sentimento, eu tenho um interesse 
em demonstrar aquilo, uma urgência, uma necessidade, é o meu ofício. 
(Bethânia, 2020). 
 
 
Todos os diretores que dirigiram os meus espetáculos, eles, na verdade, 
nunca me dirigiram cenicamente, porque eu tenho uma noção de palco 
intuitiva, natural, que eu domino. [...] Só o roteiro que normalmente o diretor 
faz, de uma maneira geral, comigo ou, enfim, com algum roteirista que o 
ajude. O único diretor que realmente me dirigiu cenicamente foi o Gerald 
[Thomas]. Inclusive, foi muito bom ter trabalhado com ele porque eu 
descobri o tempo do teatro, coisa que eu não sabia, não tinha consciência. 
Então, eu descobri isso, o tempo de você estar no palco [...], essa magia da 
coisa do ator, eu aprendi com o Gerald. (Costa, 1995). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 



60 

3.1​ PERFORMANCE 
 
3.1.1​ Um relato: Maria Bethânia e o jogo cênico 
 
​ Antes da imagem de Maria Bethânia aparecer na tela, é a sua voz que aparece. Tudo 

está escuro quando sua voz entoa: “um índio descerá de uma estrela colorida e brilhante”. É 

só depois, então, que sua imagem aparece, como se sua voz trouxesse à tona o seu corpo. A 

cena é parte do filme Doces Bárbaros (1976)54, feito como registro dos bastidores da turnê 

dos Doces Bárbaros, grupo formado por Maria Bethânia, Caetano Veloso, Gilberto Gil e Gal 

Costa com o intuito de celebrar os 10 anos de suas respectivas carreiras individuais. A música, 

Um índio (1976), composta por Caetano Veloso, fala de um indígena que, descido de uma 

estrela colorida e brilhante, pousará no coração do Hemisfério Sul, na América, após a 

destruição de toda a nação indígena e de seu entorno, as florestas e os animais. Parecida com a 

narrativa cristã do Cristo que desce dos céus após o apocalipse terreno, o tom profético da 

canção parece estimular Bethânia e qualquer outra pessoa que a cante a transmitir 

gestualmente a grandeza do ato narrado. Mas em Bethânia, por sua própria relação com o 

drama e com a encenação, essa gestualização parece ganhar outros contornos. Parece ser 

consciente e paradoxalmente fruto da espontaneidade de quem tem como ofício cantar e 

transmitir com o corpo inteiro uma ideia, o sentimento da canção. 

Quando Maria Bethânia aparece, seu pescoço está elevado, ela olha para cima, como 

se avistasse o índigena surgindo do céu. Não é possível visualizar todo o seu corpo, apenas do 

busto para cima. Não há plano de fundo, além da mais completa escuridão, de modo que a 

cantora seja o único ponto de luz de toda a cena. Muito iluminada, sua imagem cria um 

contraste preciso com a escuridão de onde seu corpo parece irromper (figura 12). Vejo suas 

mãos se erguendo junto com os momentos mais dramáticos da música (figura 13). Ela ri, 

projeta na voz as partes mais agudas da canção, parece vibrar entre um momento ou outro 

enquanto continua olhando para o alto, criando uma relação com aquele espaço e com a 

incorporação daquele personagem e/ou das nuances da canção de maneira a parecer ignorar o 

próprio público que a assiste (figura 14). Ali, parece que ela, a música e o palco entram numa 

certa simbiose, em que nada mais parece importar além do próprio momento. É assim, 

também, que me sinto enquanto assisto. Aprecio, no momento do refrão, as batidas da bateria, 

as vozes uníssonas do backing vocal, a imagem dramática e um tanto distorcida de Bethânia, 

seus movimentos e pausas, voz e silêncio. Cria-se ali uma espécie de mundo “à parte”, que 

54 Disponível em: 
https://assista.itauculturalplay.com.br/ItemDetail/660a9b155c30d87c7adad86b/65c3c27610a57426e02fc328. 
Acesso em: 13 abr. 2024.  

 

https://assista.itauculturalplay.com.br/ItemDetail/660a9b155c30d87c7adad86b/65c3c27610a57426e02fc328


61 

surge do caráter ritual da performance, mas também da minha própria integração com aquilo 

que se apresenta. 

  Figuras 12, 13 e 14 - Maria Bethânia durante a execução da música Um índio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Captura de tela do filme. 

 

 



62 

Em alguns momentos, seus braços se erguem e cobrem seu rosto, assim como a 

sombra de suas mãos por vezes deixam aquela imagem confusa, uma fusão entre boca, olho, 

braços, sombras e braceletes  (figura 15 e 16). A junção de sua postura, de sua voz e dessa 

própria imagem ruidosa – fruto de um zoom in que tenta se aproximar ao máximo como se 

quisesse não só registrar, mas abocanhar sua performance, fundir-se com ela –, faz com que 

esses momentos sejam ainda mais dignos de atenção. É como se a câmera quisesse entender o 

que está acontecendo. Ou, sem chance de entender, quisesse registrar o momento com a maior 

proximidade possível, como se a proximidade fosse capaz de garantir um melhor registro do 

que está havendo.  

 Figuras 15 e 16 - Close-ups de Bethânia ao longo da performance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Essa proximidade acaba por se tornar, também, uma maneira de conectar quem está 

assistindo à performance como eu, via tela, àquilo que parece ser uma espécie de transe de 

Bethânia em cena. E a palavra transe é aqui colocada justamente como indicação de uma 

possível transição entre estados físicos e psíquicos. Quando ela entoa o “virá” da canção e em 

seguida, no momento de sua pausa, congela como uma estátua de braços abertos e pescoço 

 



63 

jogado para trás ou mesmo quando ela ri um riso dramático (figura 17 e 18), esse transe 

parece visível. É como se naquele momento, aparentemente ignorando tudo o mais a sua 

volta, a cantora pudesse transitar entre a realidade do próprio momento e a realidade da 

canção, a consciência de um si mesmo e a consciência de uma espécie de outro que ela, ali, 

interpreta, como uma intermediária. É como se, também, eu, na condição de espectadora 

atenta, pudesse transitar do lugar onde estou ao lugar em que Bethânia está, uma transição 

entre mim e entre ela, um contato sem tangibilidade, mas que ainda assim é capaz de provocar 

sensações no meu corpo, de transportá-lo para perto dessa terceira coisa, uma espécie de 

terceira zona que nasce como encontro entre o meu espaço e o dela.  

 Figuras 17 e 18 - Maria Bethânia em uma espécie de transe em cena. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 

 

 

 

 Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Em alguns desses momentos, a câmera se distancia, vejo o corpo quase inteiro de 

Bethânia, suas roupas e adereços, e a maneira como ela vibra, inteira, ao longo da canção. 

Mas logo a câmera volta a se aproximar e vejo, de novo, a sua garganta vibrando há dois 

 



64 

palmos do meu rosto. Ela tenta “arrumar” os cabelos, jogando-os para trás, um movimento 

que já vi sendo muitas vezes repetido por ela mesma em diferentes performances ao longo de 

sua carreira. Até que chega o momento final em que ela, com uma serenidade que pouco se 

viu ao longo do tom profético que enredou a canção, finaliza em tom baixo, olhando para o 

alto. Em seguida mira a plateia, curva-se em sinal de agradecimento e deixa o palco ao som 

dos aplausos e do final da melodia. 

Após assistir algumas vezes esse vídeo, de modo a descrevê-lo com certa riqueza de 

detalhes, pergunto-me o que me leva a sentir uma certa satisfação em vê-lo. O que a 

performance artística, em especial a performance musical, traz de único a partir do tipo de 

imersão que é capaz de produzir? Será que esse tipo de experiência estética, ou de momentos 

de intensidade, como diria Gumbrecht (2010), tem algo de específico em relação a outros 

tipos de experiência estética ou mesmo ao encontro de outros tipos de performance? Que zona 

é essa entre o eu e o outro (um personagem, talvez) que a canção, na sua articulação com a 

dramatização e a ficção, parece fundar?  

Lembro-me do poema de Mário de Sá Carneiro, eternizado na voz de Adriana 

Calcanhotto: “eu não sou eu, nem sou o outro, sou qualquer coisa de intermédio, pilar da 

ponte de tédio que vai de mim para o outro”. Creio que o verso ilustra essa condição de 

terceira zona, que não é uma característica única da performance musical e nem da arte como 

um todo, mas que na música, em especial em apresentações ao vivo, parecem ser evidenciadas 

com facilidade. Penso que na tentativa de jogar luz sobre essa instância da performance 

musical, na tentativa de ilustrar uma costura possível entre corpo, ficção, dramatização, 

experiência estética e performance musical é preciso reservar um espaço para questionar em 

termos gerais o que é a performance e como estou trabalhando com ela ao longo desta tese. 

Assim, segue-se, em linhas gerais, uma breve história da performance e uma articulação 

possível entre performance, ficção, dramatização e encenação que talvez seja capaz de dar a 

ver esse espaço fundado pela performance musical. Ou pelo olhar que enquadra essa 

performance. 

 
3.1.2​ Encenação e performance, limites e aproximações 
 
​ A performance aparece como campo de pesquisa a partir dos anos 1970. Produto dos 

levantes sociais e disciplinares que agitaram os debates acadêmicos no final dos anos 1960, o 

campo constituiu-se como uma tentativa de atenuar os limites disciplinares entre a 

antropologia e o teatro, utilizando, assim, noções como os dramas sociais, a liminaridade e a 

encenação como formas de escapar das noções estruturalistas de normatividade (Taylor, 2013, 

 



65 

p. 32). De modo geral, há dois entendimentos do que seria a performance. Um deles diz 

respeito à performance art, enquanto forma artística; o outro entende a performance como 

ferramenta teórica de conceituação do fenômeno teatral – “conceito popularizado por Richard 

Schechner, particularmente nos Estados Unidos, e que constitui a base principal sobre a qual 

se estruturam os Estudos da Performance nos países anglo-saxões.” (Féral, 2013, p. 115). 

O que chamo de performance nesta tese se baseia, sobretudo, no entendimento de 

Diana Taylor (2013) e Richard Schechner (2013) a respeito desse termo. Apesar disso, não 

descarto a concepção de performance como uma forma artística, ainda que não me refira 

especificamente à performance art. Para Taylor e Schechner, performance seria não apenas 

um objeto de análise, mas uma episteme, um modo de transmissão de conhecimento. Nas 

palavras de Taylor, “as performances funcionam como atos de transferência vitais, 

transmitindo o conhecimento, a memória e um sentimento de identidade social por meio do 

que Schechner denomina ‘comportamento restaurado’” (Taylor, 2013, p. 27). Nas palavras de 

Schechner, “performances – artísticas, rituais ou cotidianas – são todas feitas de 

‘comportamentos restaurados’, ‘comportamentos duplamente exercidos’, ações performadas 

para as quais as pessoas treinam e ensaiam”55 (Schechner, 2013, p. 28 – tradução nossa), ainda 

que não de maneira conscientemente planejada. Na perspectiva do autor, qualquer evento 

enquadrado como performance pode ser visto e pensado como tal, sendo aquele que faz e/ou 

mostra algo, aquele que realiza a ação, independentemente de seu posto, um performer56. 

Ainda para ele, a performance se dividiria em vários tipos: de entretenimento popular, 

performance artística, ritual, entre outras. 

A noção subjacente é que qualquer ação que é enquadrada, encenada, 
apresentada, destacada ou exibida é uma performance. Muitas performances 
pertencem a mais de uma categoria ao longo do continuum. Por exemplo, um 
jogador de futebol americano que crava a bola e aponta o dedo para o ar 
depois de marcar um touchdown está performando uma dança e encenando 
um ritual como parte de seu papel profissional como atleta e animador 
popular. (Schechner, 2013, p. 02 – tradução nossa)57. 

 
Assim, esses comportamentos restaurados necessariamente chamam a atenção para um 

corpo, um corpo que restaura certas práticas ou maneiras de ser, agir e estar, 

57 “The underlying notion is that any action that is framed, enacted, presented, highlighted, or displayed is a 
performance. Many performances belong to more than one category along the continuum. For example, an 
American football player spiking the ball and pointing a finger in the air after scoring a touchdown is performing 
a dance and enacting a ritual as part of his professional role as athlete and popular entertainer.” (Schechner, 2013, 
p. 02).  

56 “A performer in ordinary life, in a ritual, at play, or in the performing arts does/shows something – performs an 
action.” (Schechner, 2013, p. 30). 

55 “Performances – of art, rituals, or ordinary life – are ‘restored behaviors’, ‘twice-behaved behaviors’, 
performed actions that people train for and rehearse” (Schechner, 2013, p. 28) 

 



66 

ressignificando-as ou não, ao seguir um certo roteiro. Roteiro seria, na concepção de Taylor, 

“como imaginários específicos culturalmente – conjuntos de possibilidades, maneiras de 

conceber o conflito, a crise ou a resolução – ativados com maior ou menor teatralidade” 

(Taylor, 2013, p. 41). São eles que seriam usados para moldar e reativar dramas sociais 

incluindo “aspectos teorizados na análise literária, como narrativa e enredo, mas [que] exige 

também que se preste atenção ao milieux58 e comportamentos corporais como gestos, atitudes 

e tom, que não se reduzem à linguagem” (Taylor, 2013, p. 60). Numa aproximação com esse 

debate, Soares (2021) traça abordagens teóricas para os estudos de teatralidade em 

performances midiáticas, pensando na dimensão dramática e roteirizada dessas ações. De 

acordo com ele, considerar a teatralidade nas performances seria levar em conta  

O espectro dramático que envolve a encenação, seja pela organização dos 
corpos colocados em cena, seja pela poética do espaço em que ocorre a ação, 
proporcionando a visualização de jogos de força que incidem sobre a 
verossimilhança e, portanto, sobre a experiência dos sujeitos. (Soares, 2021, 
p. 213-214).  
 

Esse debate em torno do espectro dramático da encenação é crucial para esta tese, mas 

será aprofundado mais adiante. Por ora, gostaria de destacar que, além do espectro dramático 

de modo mais abstrato, os atos de transferência e a roteirização também se articulam 

diretamente com os debates em torno do corpo na performance. Isso se dá, por exemplo, a 

partir das trocas gestuais como pensadas por Andrade Lima (2023). Nelas, como vimos, os 

gestos, além de serem meios de transferência entre corpos, são atualizados no próprio 

processo de transmissão, o que prevê uma certa reiteração gestual. Desse modo, pensar nos 

roteiros ativados pelas performances é também pensar em todas essas instâncias que se 

articulam na construção performática, de modo que tanto as narrativas restritas ao universo 

midiático quanto aquelas reconhecidas como parte de contextos históricos e socioculturais 

mais amplos fazem parte dessa engrenagem.  

Mas, para além disso, acredito que há ainda um certo caráter menos apreensível dessas 

experiências, que parece escapar de uma dimensão roteirizada e que, por isso mesmo, talvez 

não seja passível de ser costurado a um roteiro, seja para reiterá-lo ou seja para ressignificá-lo. 

Algo da ordem de uma transmissão de sensações que não necessariamente seriam absorvidas 

como conhecimento, mas como uma transmissão de afetos difusos, de intensidades 

cambiantes, sem passar, ainda, por uma compreensão mais apurada e próxima da ideia de 

58 “Milieux” na citação se refere a lieux e milieux de mémoire, um conjunto binário estabelecido por Pierre Nora 
(1994 apud Taylor, 2013) que considerou o milieux de mémoire “o local primordial, espontâneo e não mediado 
da ‘memória verdadeira’,” enquanto lieux de mémoire seria “sua antítese moderna, ficcional e altamente 
mediada” (Taylor, 2013, p. 52). Milieux estaria associado àquilo que Taylor chama de repertório ou 
conhecimento incorporado: gestos, hábitos e habilidades transmitidos via performance. 

 



67 

conhecimento. Afinal, pensar via roteiro não é a única maneira possível de averiguar gestos, 

construções performáticas, teatralidades ou, de modo mais específico, a ação do corpo em 

cena. Há gestos e ações que extrapolam a capacidade interpretativa – como alguns dos que 

aparecem na performance de Maria Bethânia que abre esse texto – e tornam-se nada mais do 

que aspectos integrantes dos momentos de intensidade que essas experiências promovem. Em 

casos assim, parecem restar as hipóteses, a especulação, o desejo de mostrar os planos (isso 

quando se trata de material audiovisual, como é o caso da apresentação de Um índio), de 

tentar dar algum contorno, através desses recursos, a essa experiência. 

Essas são questões que mobilizam toda essa tese e que inevitavelmente nos leva 

novamente à noção de corporeidade e do trânsito entre estados de corpo em cena, afinal, é 

esse olhar para e essa escuta do corpo do performer que utilizo como ponto de partida para 

investigar a própria experiência da performance musical. É importante destacar que mesmo 

conectada às narrativas históricas, socioculturais e midiáticas, ou seja, à organização de uma 

certa tessitura da intriga maior, anterior e contextual ao próprio ato, a performance sustenta-se 

como acontecimento por si só. Isso não quer dizer que a análise das corporeidades 

cênico-musicais não deva ou não precise pensar nessas narrativas. Pelo contrário, essas 

dimensões estão sempre interligadas, enredos e narrativas não só rodeiam as corporeidades 

cênico-musicais como também performaticamente lhes constrói. Mesmo assim, parece-me 

importante ressaltar que a performance também cria algo em si, que faz parte das convenções 

do mundo tal como o conhecemos, podendo reiterá-las e/ou repensá-las, mas que, justamente 

pela sua capacidade criativa e circunstancial, constrói também um mundo à parte. 

Parece-me que esse mundo à parte precisa ser pensado também como resultado de um 

processo criativo singular. Processo que, como tal, possui uma narrativa própria e uma 

duração específica constituindo-se por si mesmo como um acontecimento. Assim, da maneira 

como estou pensando, nas performances musicais não há necessariamente uma linearidade ou 

uma ligação com um roteiro que deva ser seguido ou ressignificado. Embora o jogo de 

referencialidade sempre exista, a maneira como artistas agem, aparecem, atuam e se 

(re)inventam para um público pode ser resultado de uma criação que não atende a um roteiro 

previamente estabelecido ou, ao menos, essa não é a única maneira de pensar fenômenos do 

tipo. Pensar a performance musical como resultado de um fluxo criativo que acontece a partir 

da natureza lúdica, dramática e ficcional da cena, onde é possível se inventar qualquer coisa, 

também é um jeito de se averiguar esse fenômeno. 

Para pensar nessa natureza da performance musical, consigo elencar um conjunto de 

palavras costumeiramente utilizadas em alguns trabalhos de comunicação e música, incluindo 

 



68 

os meus próprios. São elas: encenação, ficção, dramatização, representação, atuação, 

interpretação, fabulação e teatralidade. Assim, na construção de um certo léxico que possa 

orientar um caminho para se pensar nas corporeidades em performances de música, elencar, 

explorar e até mesmo brincar com esse conjunto de palavras tem sido necessário para essa 

elaboração. Justamente por essa diversidade, esse tem sido também um exercício de encontrar 

maneiras de expressar certas ideias. Assim, parece-me necessário enfrentar esses conceitos e 

significados, pensando em suas similaridades e diferenciações. Enfrentá-los, no entanto, diz 

ainda das diferenças linguísticas e das dificuldades de tradução, já que essas palavras também 

são amplamente utilizadas em trabalhos fora da língua portuguesa. Há palavras que “faltam” 

neste idioma e outras tantas palavras do português que não encontram pleno significado em 

outras línguas.  

Começo pelas palavras supostamente mais simples e vinculadas entre si: 

interpretação, atuação e representação. Na perspectiva teatral59, interpretação trata-se da arte 

na qual o ator usa a si mesmo, seu corpo e sua voz, como instrumento de expressão – além de 

ser, também, uma classificação importante na música; atuação determina a arte do ator e as 

práticas de outros artistas das artes cênicas, que consiste em dar, a partir de técnicas diversas 

ou mesmo da intuição, vida e realidade a um personagem; já a representação está mais ligada 

à encenação e à montagem e traz o sentido de uma forma de arte na qual um ou vários atores 

apresentam uma determinada história. Todas essas palavras (que são usadas nesta tese como 

sinônimas, tomando-se o cuidado com os diferentes contextos em que serão inseridas) me 

encaminham para falar sobre aquelas, que, nessa conjuntura, se destacam: encenação, 

fabulação, ficção, drama e teatralidade. Mas, para trabalhar com elas, acredito ser necessário 

aprofundar-se um pouco mais, sobretudo no que se refere aos encontros e desencontros entre a 

performance e a encenação. 

 

3.1.3​ Por um léxico que aponte para as relações entre performance e encenação  
 

O entendimento que tenho de ficção parte, sobretudo, da relação que essa palavra 

estabelece com a noção de invenção e criação de personalidades e realidades outras, mas 

também com o terreno da especulação, das conjecturas. Na perspectiva do performer, entendo 

a ficção a partir da tentativa, na performance musical, de encenar uma personagem (termo 

entendido como um papel fictício que se representa), uma persona (entendida como uma parte 

59 Todos esses significados foram achados através de rápidas pesquisas no site Google. Não me interessa, a 
princípio, grandes elaborações desses conceitos, mas justamente aquilo o que todos eles carregam de mais básico 
para o entendimento dos vários usos feitos ao longo deste texto. 

 



69 

do eu configurada para cena) e um eu lírico (ou seja, a voz poética da canção)60, e de criar, por 

meio de sua interpretação, uma espécie de mundo à parte. Na perspectiva do espectador, 

entendo a ficção como maneira de especular, conjecturar sobre as encenações e sobre esse 

suposto mundo à parte que a performance musical constrói. Assim, aproprio-me da ficção, de 

um jeito um tanto hipotético, como modo de investigar essas possibilidades experienciadas, 

tanto pelo performer quanto pelo espectador, na efemeridade das performances musicais. 

Penso, por exemplo, que em cada canção o cantor coloca um registro musical específico, 

atende a um certo personagem, persona ou mesmo a um eu lírico. Encena uma certa 

sonoridade, dialoga com uma cenografia que constrói sentidos sobre seu corpo, interpreta 

sensações e sentimentos que, por vezes, não “seus”. Nessa dinâmica, ele pode, possivelmente, 

experimentar uma espécie de desprendimento de si, ou mesmo a constituição de uma vida 

paralela e efêmera própria daquele espaço – que, mesmo em meio às diferenças, parece ter 

similaridades com a dinâmica da encenação de um drama no teatro.  

Drama e ficção possuem muitas relações, mas se diferenciam quanto ao modo de 

apresentação. Enquanto a ficção tende a estar mais relacionada à imaginação e à especulação, 

o drama é um gênero teatral baseado em conflitos humanos de onde deriva a dramatização, ou 

seja, o modo como o texto dramático será encenado para um público. Esse texto tanto pode 

relatar acontecimentos reais quanto fictícios – e está aí um dos vínculos entre drama e ficção. 

Mas existem outras palavras das quais a dramatização parece estar mais próxima. De modo 

geral, apesar de terem histórias distintas, dramatizar parece ser muito similar ao ato encenar. 

Por isso, ao longo desse texto, eles também serão utilizados como sinônimos, guardadas as 

devidas diferenças. 

Outra dupla que tem semelhanças entre si é a ficção e a fabulação. Fabular, além de 

ser narrar em forma de fábula61, também se trata de inventar, de substituir a realidade ou 

interferir nela por meio da imaginação. Assim, ficção e fabulação trazem consigo um caráter 

inventivo e fantasioso, e são, por isso, usadas muitas vezes como sinônimas. Frequentemente, 

a fabulação tem aparecido em algumas propostas teóricas como maneira de pensar a 

imaginação política. Isso, seja nos termos de Jacques Rancière (2021)62, que vai entender a 

fabulação como trabalho ficcional dissensual, ou seja nos termos de Saidiya Hartman 

62 RANCIÈRE, Jacques. O trabalho das imagens. Belo Horizonte: Chão da Feira, 2021. 

61 O que remete à fábula enquanto composição literária em que os personagens (geralmente animais) possuem 
pouca complexidade e a narrativa é conduzida para uma resolução de caráter ético e moral.  

60 Apesar de ter diferenças entre si, essa tríade é, por vezes, utilizada como sinônima ao longo deste trabalho. Em 
geral repetida em conjunto, elas atestam as possíveis especificidades da encenação na música. 

 



70 

(2020)63, que se utiliza da imaginação fabuladora como maneira reparadora de construir novas 

narrativas sobre seus ancestrais escravizados. Numa aproximação maior com os interesses 

desta tese, Andrade Lima (2023) apresenta a fabulação, a partir da dublagem drag, como o 

processo “em que o escutar anima trocas gestuais que abrem o corpo a outras, novas, talvez 

mais excitantes, possibilidades” (Andrade Lima, 2023, p. 197). A fabulação, nesse sentido, 

poderia funcionar também como uma maneira de reimaginar o próprio corpo e de 

experimentar outras gestualidades. Ou seja, modos de atuar, de conduzir o corpo numa 

determinada situação com o fim de expressar uma mensagem ou mesmo uma ideia. Algo que 

também carrega similaridades com a noção de encenação. 

Diferente das outras palavras pensadas, encenação, nas línguas portuguesa e francesa, 

carrega em si uma alusão direta à cena: encenar seria justamente colocar em cena. Atuar, 

interpretar e representar são verbos passíveis de serem usados em contextos diversos, não 

necessariamente ligados às práticas do teatro e das artes cênicas, mas encenar carrega com 

muita clareza o cênico em si. Inclusive, o ato de encenar, por vezes, é entendido como 

inventar, em uma aproximação com a ideia de ficção, sugerindo um processo de criação de 

outros mundos e de outras personalidades, ou mesmo de encarnar um papel e reproduzir um 

texto já conhecido (fala-se, por exemplo, em encenar Romeu e Julieta, o que tanto diz sobre 

preparar o espaço para esta encenação quanto sobre a capacidade dos atores de incorporarem 

aquele papel). Nas palavras de André Veinstein, 

Numa ampla acepção, o termo encenação designa o conjunto dos meios de 
interpretação cênica: cenário, iluminação, música e atuação [...]. Numa 
acepção estreita, o termo encenação designa a atividade que consiste no 
arranjo, num certo tempo e num certo espaço de atuação, dos diferentes 
elementos de interpretação cênica de uma obra dramática (Pavis, 2008, p. 
122 apud Veinstein, 1955, p. 07). 

 

 De acordo com Bernard Dort (1971, p. 51 apud Pavis, 2007, p. 01)64, a encenação no 

sentido clássico da palavra remete à adaptação de “um texto literário, visando sua 

representação teatral: encenar um romance, por exemplo, consistia na adaptação cênica desse 

romance”. Esse termo surge diretamente ligado à figura do encenador, o diretor cênico 

responsável por supervisionar e dirigir a montagem de uma peça teatral, o que inclui gerenciar 

desde a criação de cenários até a atuação dos intérpretes. A origem da palavra remonta à 

segunda metade do século XIX, quando esse profissional passa a ser o responsável pela 

64 DORT, Bernard. Condition sociologique de la mise en scêne théâtrale. ln: ___. Théâtre réel, Paris: Seuil, 
1971. 

63 HARTMAN, Saidiya. Vênus em dois atos.  Revista Eco-Pós. Rio de Janeiro, v. 23, n. 03, 2020. Disponível 
em: https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/27640. Acesso em: 18 abr. 2024.  

 

https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/27640


71 

ordenação do espetáculo – função que, até então, era exercida pelo ensaiador ou pelo ator 

principal, como uma espécie de técnica rudimentar de marcação de atores (Pavis, 2008). Nos 

dias de hoje, o termo encenação tem um sentido mais abrangente, sendo o equivalente na 

língua portuguesa da mise en scène francesa. De acordo com Patrice Pavis (2007),  

A encenação é, assim, uma representação feita sob a perspectiva de um 
sistema de sentido, controlado por um encenador ou por um coletivo. É uma 
noção abstrata e teórica, não concreta e empírica. É a regulagem do teatro 
para as necessidades do palco e do público. A encenação coloca o teatro em 
prática, porém de acordo com um sistema implícito de organização de 
sentido. (Pavis, 2007, p. 03). 
​  

Pavis pontua ainda que na língua inglesa os equivalentes de mise en scène são 

production, to stage e to direct a play – termos e expressões que consideram mais 

detidamente a cenografia e a aparência dos objetos em cena, enquanto o termo francês tende a 

considerar o conjunto e o funcionamento da representação. Para tornar esse debate ainda mais 

complexo, a palavra performance é muitas vezes usada como sinônimo de encenação. Na 

perspectiva de Pavis, performance é “aquilo que é desempenhado pelos atores e realizado por 

todos os colaboradores da ‘representação’, ou seja, aquilo que é apresentado a um público 

após um trabalho de ensaios” (Pavis, 2007, p. 43). Para Schechner (2013), entretanto, como 

vimos, esse termo ganha contornos mais abrangentes, sendo performance qualquer evento 

enquadrado e pensado como tal, além de ser resultado dos comportamentos restaurados. 

Assim, mesmo as performances que acontecem uma única vez ou que não se referem à 

encenação clara de um papel e/ou de um texto dramático também dizem sobre a restauração 

de comportamentos, e sobre os atos de transferência capazes de reativar roteiros, como pensa 

Taylor (2013). Considerando, então, a perspectiva de Schechner de ver até mesmo as 

apresentações musicais como performances65, pergunto-me se seria necessário o uso de 

encenação. Essa dúvida surge do fato de que talvez a performance sozinha desse conta do que 

eu gostaria de apontar. Além disso, a encenação traz consigo, pelo menos no sentido clássico 

do termo, a necessidade de uma articulação de sentido para o discurso cênico que não aparece 

na performance, estando ela aberta para a multiplicidade de sentidos possíveis, algo que 

colabora para se pensar naquilo que, em cena, escapa ao sentido, como falei anteriormente. 

Pavis atenta para essa característica da encenação ao trazê-la como escritura cênica no período 

dos anos 1960, que “coincidiu com o começo de sua crise: ela se transformou num sistema 

65 Ele considera esse tipo de performance como pertencente à chave “entretenimento popular”, mas, aqui, tento 
trabalhar como também vinculada à performance artística (onde estariam as performances teatrais, body art, 
entre outras), um trânsito entre categorias que Schechner também reconhece como possível. 

 



72 

muito fechado, muito ligado a um autor, a um estilo e a um método de atuação, muito 

associado à ideia de ‘ler o teatro’” (Pavis, 2007, p. 49): 

Nessa atmosfera de crise da retomada em questão, a performance tornou-se 
uma forma de contestar o teatro e sua concepção literária, julgada muito 
logocêntrica, mas também uma maneira de ultrapassar uma semiologia 
preocupada demais com a leitura dos signos e da encenação. Descobriu-se 
então, na performance, uma nova palavra na França. Neste contexto 
polêmico, a performance, no sentido não técnico do termo, tornou-se uma 
ferramenta cômoda para compreender a abertura do teatro ao mundo, ao 
espaço vazio, ao princípio de incerteza, ao “jogo” do teatro, à flexibilidade 
de seus mecanismos. (Pavis, 2007, p. 49) 
 

Parece-me, então, que, de acordo com a constituição histórica de cada, enquanto a 

encenação está mais ligada à determinação de um sentido, a performance está aberta aos mais 

diversos sentidos. Apesar disso, Pavis também salienta que, nos dias de hoje, para o 

encenador “o texto é um convite a buscar seus inúmeros significados, até mesmo suas 

contradições; ele se presta a novas interpretações. O advento da encenação prova, além do 

mais, que a arte teatral tem doravante direito de cidade como arte autônoma” (Pavis, 2008, p. 

125). Na análise de performances musicais que proponho, deixando um pouco de lado o rigor 

das origens de cada palavra, parece-me que os dois termos funcionam para pensar as 

corporeidades cênico-musicais. Se por um lado, há o planejamento cênico, o trabalho da 

produção, a organização de uma ideia e de um jeito de performar, como pontua Maria 

Bethânia na citação que abre esse capítulo, por outro, parece se destacar a prática da atuação 

em cena como um fluxo de sentidos que depende principalmente do 

corpo-superfície-midiática em ação e do olhar do espectador que inventivamente constrói 

aquele momento. Portanto, a encenação (pelo menos num entendimento menos clássico e 

rígido do termo) diz de uma prática que se instaura no jogo da chamada performance artística 

dando a ela contornos mais complexos ao considerar mais detidamente a representação de 

personagens, a interpretação dos sentimentos da canção, os cenários, luzes, caracterizações e, 

sobretudo, o corpo dos performers que atuam como criadores da cena. Ou seja, exatamente 

aquilo que mais interessa a este trabalho. 

Ainda assim, a concepção de encenação de Pavis é restrita ao teatro, enquanto me 

dedico às performances musicais. Acredito ser necessário, então, esclarecer que, se por um 

lado a utilizo como caminho para jogar luz sobre certas relações cênicas, que de outro modo 

não teriam tanto destaque, por outro, não tenho a intenção de me restringir a ela, mas 

justamente de, através dela, olhar para as encenações específicas das performances musicais. 

Com isso, acredito que a própria noção de encenação pode ser alargada para considerar outras 

situações cênicas que não apenas aquelas centralizadas no teatro e na interpretação do texto 

 



73 

dramático. Para viabilizar esse caminho, entendo a encenação como equivalente a “colocar 

em cena”. Com isso, tento abarcar as práticas corporais que acontecem no espaço do palco e 

aquilo que a câmera consegue registrar, criando por si mesma uma cena. Proponho pensar, 

então, dentro do abrangente universo da performance, os atos de cena, a ficcionalização de si 

e a possível criação de mundos dentro desses eventos. O encenar, neste caso, frisa a dimensão 

mais detida da inventividade cênica presente na performance. 

Digo isso pensando especificamente na natureza ritualística e própria da encenação das 

performances musicais66. Apesar de todos os nossos comportamentos e eventos sociais 

estarem imbuídos de atos performáticos, é possível notar que algumas situações deixam essas 

camadas inventivas mais à mostra, justamente pelos pactos que elas propõem. Na encenação 

de uma peça como Romeu e Julieta, há o acordo de que aquela é uma performance ficcional, 

de que os atores estão apenas representando papéis. Parece-me que esse entendimento da 

representação de um papel se torna mais difícil quanto mais a performance se distancia das 

práticas reconhecidas como teatrais e mais se aproxima daquilo que vou chamar aqui, na falta 

de uma expressão melhor, de práticas do cotidiano. Apesar dessa discussão não ser nova, 

parece-me interessante destacar como a nossa dificuldade de lidar com o caráter fictício da 

performance também vai dificultar o nosso entendimento sobre a criação, representação de 

papéis e interpretação de nuances da canção por artistas da música67 – o que, em geral, se dá a 

partir do discurso de autenticidade. Mas o que seria exatamente essa dificuldade? Em linhas 

gerais, acredito que ela esteja ligada à procura constante por autenticidade. Tudo o mais que 

pareça não caber nessa categoria, ou seja, qualquer invenção que se distancie de um suposto 

eu centrado, coerente, original e verdadeiro, parece tornar-se falso, “mera ficção”. 

Para Simon Frith (1996, p. 71), a autenticidade seria um aspecto incipiente da música, 

“uma qualidade percebida de sinceridade e comprometimento”. O  que, complemento, seria 

capaz de criar a expectativa de que o artista não só seja o autor do que está cantando, mas viva 

e tenha os mesmos valores que estão colocados na canção. Essa expectativa gera uma espécie 

de busca pela sinceridade, por uma suposta “verdade” da performance, que não diz da 

performance em si, mas de algo que estaria por detrás dela, uma suposta essência. No 

67 Vale destacar que a conexão da performance musical com a dimensão da ficção ou mesmo da fabulação 
aparece em várias vias. Seja no ato de interpretar o eu lírico da canção, ou seja no de criar, a partir da autoficção 
ou não, personas que encenem a ideia e/ou sensações que se deseja transmitir. Toda essa discussão toca nos 
regimes de sinceridade e autenticidade (Frith, 1996; Janotti Jr. e Soares, 2014), que ainda parecem funcionar 
como entraves para o entendimento da encenação na performance musical para além do binarismo entre real e 
ficcional, artista verdadeiro e artista fabricado, dentre outras dicotomias. 

66 Com isso quero dizer que os shows pressupõem um espaço, uma organização, uma construção de cenário, um 
convite ao público, sendo, portanto, um acontecimento demarcado, reconhecido como tal e que necessita de uma 
considerável preparação para se fazer possível.  

 



74 

entanto, como pontua Frith (1996, p. 215), a “‘sinceridade’ [...] não pode ser medida pelo que 

está atrás da performance; se somos movidos por um performer, somos movidos pelo que 

imediatamente ouvimos e vimos”. Aqui entendo a autenticidade também como um modo de 

encenar uma certa condição de originalidade. Desse modo, as dicotomias, embora sejam 

reconhecidas como importantes pontos de tensão (como veremos, sobretudo, na elaboração 

sobre a teatralidade), não são produtivas enquanto maneira de opor fenômenos supostamente 

verdadeiros de fenômenos supostamente falsos. Digo isso por sustentar a crença de que a 

experiência da performance (tanto para quem atua quanto para quem participa como 

espectador) é necessariamente opaca. Conjuga em si um conjunto de possibilidades pouco 

delimitadas, de caráter circunstancial. Como ressaltam Janotti Jr. e Soares (2014, p. 10), a 

sinceridade na performance “caracteriza-se por um efêmero e, portanto, aparece diante de 

circunstâncias enunciativas”.  

Por outro lado, parece existir um movimento contrário que, na tentativa de sanar a 

dificuldade de lidar com o caráter representacional e/ou performático das situações, 

entenderia tudo como parte de um mesmo tipo de encenação ou performance. Essa tentativa 

também traz consigo várias questões. Afinal, por mais que as práticas cotidianas estejam 

articuladas a um caráter ficcional ou mesmo representacional, existe uma diferença entre o 

que é a encenação no teatro e o que é encenação em outras situações, tais como nas chamadas 

práticas cotidianas ou mesmo nas performances musicais. Talvez seja a atenção aos distintos 

tipos de encenação (ou similares: aos tipos de ficção, aos tipos de teatralidade) que nos 

permitiria elaborar aquilo que o olhar para as corporeidades cênico-musicais dariam a ver para 

além do que já é considerado nas análises mais costumeiras de fenômenos da música. 

Nessa conjuntura de uma distinção entre encenações, pergunto-me, então, em que 

lugar está o cantor/cantora quanto ao entendimento da representação de papéis. Se antes falei 

que quanto mais distante se está das práticas teatrais e mais próximo das práticas do cotidiano 

mais dificultoso se torna a consideração e/ou consciência da atuação, em que ponto se 

localizaria a prática do cantor/cantora nesta linha de entendimento? Se considerarmos, como 

sugere Josette Féral (2013), que a distância entre cotidiano e teatro é mínima, em que espaço 

dentro desse mínimo se encontraria a performance musical? Para tentar responder a essas 

perguntas, parece-me que é preciso considerar que, por um lado, a prática do cantor não 

institui necessariamente e/ou conscientemente a incorporação de um papel. Por outro lado, 

porém, as apresentações musicais se baseiam no texto e na melodia de uma canção e possuem 

uma natureza específica, própria do estar no palco e da encenação que se diferenciam das 

práticas do cotidiano. Parece-me, então, que a prática do cantor/cantora se encontra no meio 

 



75 

desta linha imaginária, na qual as práticas teatrais e cotidianas ocupariam os dois extremos. 

Importante destacar que a consideração dessas extremidades acontece apenas para fins 

didáticos, já que ambas as práticas se alimentam, se influenciam e se contaminam num fluxo 

contínuo. Considero apenas que o reconhecimento de uma prática teatral necessariamente 

sugere um processo artístico, diferente das práticas do cotidiano que, embora criativas, não 

necessariamente se vinculam à arte. Mesmo assim, é fato que uma distinção rigorosa entre 

essas duas instâncias, além de difícil, pode ser redutora. Aposto, então, apenas no didatismo 

ao propor essa separação. 

Tendo em vista, então, que a prática da encenação em performances musicais se 

localizaria entre as práticas teatrais e cotidianas, não me parece suficiente fazer uma imersão 

nos estudos de teatro e das artes cênicas, considerar a encenação como o aspecto que quero 

pensar na dimensão da performance e não fazer um paralelo com estudos que pensam a 

representação no cotidiano. Afinal, se as performances musicais possuem uma natureza 

ambígua, uma natureza do entre, nada mais coerente do que investigar as possíveis dimensões 

que forjam essa ambiguidade. O imbricamento dessas práticas é trabalhado de maneira 

minuciosa por Erving Goffman (2002).  

 

3.1.4  Pensar a representação no cotidiano para pensá-la também em cena 

Em sua análise das representações do eu no cotidiano, Erving Goffman (2002) usa 

conceitos da Teoria do Teatro, como fachada, cenário e máscara, para pensar as relações 

sociais. Considerando o foco deste texto nas performances musicais, esse material parece 

servir como inspiração para se pensar a construção das atuações nessas performances sob um 

ponto de vista mais poético. Isso, no sentido de pensar a mecânica dos atos de cena, pontos e 

características possivelmente gerais, e a sua articulação aos saberes e comportamentos que 

forjam os papéis que se deseja representar ou os sentimentos da canção que se deseja 

interpretar. O ponto inicial a ser destacado é a maneira como o performer, para além de 

convencer o público de sua atuação, busca, primeiramente, convencer a si mesmo de seu 

papel (Goffman, 2002, p. 25), o que está diretamente associado ao debate sobre autenticidade 

e sinceridade mencionado anteriormente. Esse convencimento pode tanto ser interpretado 

como cinismo quanto sinceridade, que não são necessariamente opostos, mas apenas possuem 

sentidos distintos. Na segunda, o público e o performer estão convencidos da atuação, 

enquanto na primeira isso não acontece (Goffman, 2002, p. 25 e 26). 

 



76 

Um segundo ponto reside na concepção de máscara. Como aponta Robert Ezra Park 

(1950, p. 249 apud Goffman, 2002, p. 27)68, se a palavra “pessoa” significava em sua acepção 

primeira “máscara”, indicando uma espécie de reconhecimento do fato de que todos nós 

estamos o tempo todo, de maneira mais ou menos consciente, representando papéis, em 

artistas da música, há aquilo que posso chamar aqui de uma dupla máscara. Ou mesmo do uso 

de uma diversidade de máscaras, se considerarmos as tantas atuações realizadas ao longo de 

um trajeto marcado por diferentes produções artísticas. No caso, teríamos a máscara que é a 

própria pessoa (já carregando em si uma diversidade de representações e papéis) e as 

máscaras que são criadas diante dos mais diversos personagens, eu líricos e sentimentos 

interpretados a partir das canções.  

Nesse sentido, a mídia, que através de ferramentas como a crítica musical funciona 

como uma instância de consagração artística, também ajuda a forjar as máscaras que criam os 

personagens mais ou menos duradouros sob os quais artistas da música atuam. Pensando 

especificamente no aspecto cênico, a máscara funciona, como aponta Goffman, através de 

certos recursos e instruções cênicas, a exemplo da fachada e do cenário. A fachada seria “o 

equipamento expressivo de tipo padronizado intencional ou inconscientemente empregado 

pelo indivíduo durante sua representação” (Goffman, 2002, p. 29). Já o cenário é definido 

como “[...] a mobília, a decoração, a disposição física e outros elementos do pano de fundo 

que vão constituir o cenário e os suportes do palco para o desenrolar da ação humana 

executada diante, dentro ou acima dele” (Goffman, 2002, p. 29).  

Todos esses aspectos apontam novamente para a encenação, no sentido de montagem 

da cena e montagem do corpo. Goffman (2002, p. 55) também aponta que uma incorreta 

direção dramática, por exemplo, pode confundir os sentidos que uma representação teve o 

intuito de passar. Manter o que ele denomina como “coerência expressiva”69, ou seja, ser 

coerente em gestos, caracterizações e ações com o papel representado, também faz parte do 

artifício que mantém o personagem dentro do campo da sinceridade ou da verossimilhança. 

Isso não quer dizer, no entanto, que um maior uso de elementos cênicos (figurinos, decoração 

etc.) necessariamente vá ser decisivo na construção da disposição cênica de quem atua e, por 

consequência, da presença de palco e do convencimento do público. Como vimos no relato 

sobre a interpretação de Maria Bethânia da canção Um índio, mesmo sem cenário e sem um 

69 Essa expressão tem sido bastante utilizada em estudos recentes de música e comunicação, principalmente 
tendo como base o trabalho de Simone Pereira de Sá e Beatriz Polivanov (2012): PEREIRA DE SÁ, Simone; 
POLIVANOV, Beatriz. Auto-Reflexividade, Coerência Expressiva e Performance como Categorias para Análise 
dos Sites de Redes Sociais. Contemporanea – Revista de Comunicação e Cultura. Salvador, v. 10, n.03, p. 
574-596, set./dez. 2012. 

68 PARK, Robert Ezra. Race and Culture. Glencoe III.: The Free Press, 1950. 

 



77 

figurino demarcado – e talvez justamente por conta dessas ausências –, a cantora constrói uma 

notável presença cênica a partir do modo como ela parece entregar-se às nuances da voz do eu 

lírico da canção. Sua performance, assim, é coerente com que ela se propõe a expressar no 

palco e cria, mesmo com poucos efeitos, uma espécie de mundo à parte, que só existe no 

contato que se faz com sua performance. 

Como pontua Pavis, mesmo a leitura dramática faz aquele que lê projetar-se 

espacialmente, criando “[...] em si mesmo e na cabeça do espectador um universo ficcional 

que parece brotar diretamente das palavras e misturar-se àquilo que é mostrado no palco.” 

(Pavis, 2007, p. 27). Assim, a encenação, mesmo quando construída com poucos recursos 

cênicos, é capaz de levar o espectador a experimentar a ação, seja ela encenada ou apenas 

imaginada. Isso se dá pela própria mecânica da representação: 

A situação de representação (um público que assiste à leitura) obriga o ator a 
escolher determinada maneira de falar, a tomar partido por um sentido 
possível; o autor constata então, pela primeira vez, que seu texto pertence a 
outro, que o mesmo deve escapar-lhe para existir. A “performance”, o fato de 
realizar a enunciação do texto, no sentido performático da linguística, de 
interpretar uma certa versão e compreensão, faz da poesia (ou de qualquer 
texto) um texto dramático à espera de encenação. (Pavis, 2007, p. 28). 
 

Essa característica da encenação nos encaminha novamente para a discussão em torno 

da ficção. A prática da elaboração e criação imaginária (ou seja, o trabalho da ficção) me 

parece um dos aspectos mais difusos e complexos do processo cênico e artístico. Quando o 

relaciono especificamente às performances musicais, esse fazer ganha ainda mais 

instabilidade, ao mesmo tempo em que tende a se tornar menos evidente e, por isso mesmo, 

mais efetivo. Suponho que isso se dê porque, ao se localizar num trânsito entre prática teatral 

e prática cotidiana, a ficcionalização na música (justamente por sua suposta sutileza) acaba, 

por vezes, sendo mais convincente, e, portanto, mais sincera, do que a ficcionalização que se 

dá, por exemplo, através de um ator que conscientemente encena um papel para um público 

também consciente. É algo similar a isso que Rancière (2005) chama atenção ao falar sobre o 

cinema documentário. Segundo ele, “[...] o cinema documentário, o cinema que se dedica ao 

‘real’ é, nesse sentido, capaz de uma invenção ficcional mais forte que o cinema de ‘ficção’, 

que se dedica facilmente a certa estereotipia das ações e dos tipos” (Rancière, 2005, p. 57).   

Com a máxima de que “o real precisa ser ficcionado para ser pensado” (Ranciére, 

2005, p. 58), o autor acrescenta que não se trata de considerar tudo uma ficção, mas “trata-se 

de constatar que a ficção da era estética70 definiu modelos de conexão entre apresentação dos 

70 Vale destacar que neste estudo Rancière propõe três regimes de identificação das artes: o ético, o poético ou 
representativo e o estético. 

 



78 

fatos e formas de inteligibilidade que tornam indefinida a fronteira entre razão dos fatos e 

razão da ficção [...]” (Rancière, 2005, p. 58). Para ele, tanto a política quanto as artes 

constroem ficções, ou seja, “rearranjos materiais dos signos e das imagens, das relações entre 

o que se vê e o que se diz, entre o [que] se faz e o que se pode fazer” (Rancière, 2005, p. 59). 

Em outras palavras, a ficção seria um modo de representar que não necessariamente se 

contrapõe a um suposto real. Em lugar disso, pode-se utilizar da ficção como referência para 

ir além do que é concreto e promover a criação de realidades e reflexões outras, em alguns 

casos inventadas; em outros tantos, meramente organizadas de modo figurativo para ajudar na 

construção e interpretação do mundo. Reside aí o caráter especulativo da ficção. Essa reflexão 

onde a ficção sai do status de “falsidade” para funcionar como uma camada de sentido ajuda a 

atestar a importância de se pensar a criação de personagens e mundos ficcionais como uma 

prática que precisa ser levada em conta. 

É esse exercício de invenção que nos dá a possibilidade de criar inclusive outras 

formas de existência, mesmo que de caráter meramente lúdico, sem um propósito maior que 

não o do exercício criativo em si mesmo. Para criar outras realidades, corpos e performances, 

é preciso antes de tudo imaginá-los ou mesmo fabulá-los, como faz Saidiya Hartman (2020) 

em seus trabalhos. Nesse sentido, a disposição cênica, ou seja, a possibilidade de se 

(re)inventar, pode também ser parte de um exercício político, no sentido de poder dar vazão a 

uma ruptura – mesmo que efêmera e precária – ou de servir como possibilidade de repensar a 

realidade. Embora esta tese tenha como foco os processos artísticos em torno da encenação 

em performances musicais, pensar em autores e teorias que questionam a suposta essência dos 

sujeitos e a fixidez das identidades ou mesmo a naturalização das dinâmicas sociais de poder, 

também é um exercício produtivo para pensar a instabilidade das performances em cena e 

vice-versa. Parece-me sintomático, por exemplo, que para refletir sobre a performatividade de 

gênero, Judith Butler (2019) se utilize justamente da figura da drag queen como paradigma: 

na medida em que se monta e performa feminilidade, a drag oferece um exemplo claro de que 

não há identidade natural. Todas as identidades são frutos de efeitos de verdade construídos de 

maneira artificializada num processo criativo que, no caso da drag, é também artístico, é 

também sobre encenar uma persona e criar um mundo performático onde ela habita. Isso 

recoloca a discussão do verdadeiro e do falso, dos limites entre ficção e realidade, 

bagunçando todas essas fronteiras e atestando o caráter construído de todas as identidades e 

até mesmo da realidade: 
 

Se a verdade interna do gênero é uma fabricação, e se o gênero verdadeiro é 
uma fantasia instituída e inscrita sobre a superfície dos corpos, então parece 

 



79 

que os gêneros não podem ser nem verdadeiros nem falsos, mas somente 
produzidos como efeitos de verdade de um discurso sobre a identidade 
primária e estável (Butler, 2019, p. 236). 

Logo, se nem performances relativamente duradoras podem ser enquadradas como 

estáveis, performances musicais (de natureza efêmera e artística) tampouco deveriam. O olhar 

para o corpo, para a aparência, para aquilo que se institui como efeito de verdade em cena, 

para a vida cênica que, efêmera, começa e termina numa performance, parece-me um 

movimento mais passível de reconhecer e considerar as instabilidades próprias desses 

fenômenos e os limites pouco claros entre o que se pode considerar ficção e o que se pode 

considerar realidade. Como sugere Schechner, 

Aceitar o performativo como uma categoria de teoria torna cada vez mais 
difícil sustentar uma distinção entre aparências e realidade, fatos e faz de 
conta, superfícies e profundidades. As aparências são realidades – nem mais 
nem menos do que o que está por trás ou abaixo das aparências. A realidade 
social é construída de ponta a ponta. Na modernidade, o que era “profundo” 
e “escondido” era considerado “mais real” do que o que estava na superfície 
(o platonismo morre com dificuldade). Mas na pós-modernidade, a relação 
entre profundidades e superfícies é fluida; a relação é dinamicamente 
convectiva.” (Schechner, 2013, p. 24). 
 

Ainda assim, como indicado anteriormente, talvez seja possível apontar para diferentes 

tipos de construção representacional ou mesmo diferentes tipos de ficção. Assim como talvez 

seja possível pensar nessas dinâmicas sem vislumbrar um propósito maior além do exercício 

por ele mesmo. Afinal, como o próprio Schechner sugere, existem diferentes tipos de 

performance mesmo que todas estejam organizadas sob a mesma alcunha e possam fazer 

intersecções entre si. Da mesma maneira, pensar naquilo que é específico da encenação/ficção 

na performance musical também me parece um movimento válido e talvez necessário para 

conseguir tocar naquilo que a performance de Bethânia dá a ver e aquilo que nem sei dizer 

sobre ela. 

 

3.2​ TEATRALIDADE 
 
3.2.1 ​ Um relato: quando Gal Costa encenou um gato 
 
​ Um teto cenográfico, a luz quente e o fundo escuro compõem o palco que vejo através 

de uma filmagem de baixa resolução, com imagens consideravelmente pixeladas. Há efeitos 

de sonoplastia ao fundo que dão uma aura um tanto misteriosa àquele espaço. Uma mão é 

colocada sobre o teto, depois a outra, e em seguida aparece o olhar de Gal Costa (figura 19). 

Quase não o vejo. Os pixels tornam tudo mais escuro, confuso e pouco definido. Estou 

 



80 

assistindo à abertura do show O sorriso do gato de Alice71, de 1994, de Gal Costa, dirigido 

por Gerald Thomas, famoso e controvertido encenador brasileiro. No mesmo ano, outras 

cantoras da Música Popular Brasileira (MBP) mostraram-se interessadas em trabalhar com 

diretores consagrados de teatro, a exemplo da parceria entre Maria Bethânia e Gabriel Villela, 

e entre Elba Ramalho e Miguel Falabella. O objetivo era o mesmo: tornar seus respectivos 

shows cenicamente mais atraentes.  

 Figura 19 - Gal Costa na abertura do show O sorriso do gato de Alice, de 1994. 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

No caso específico de Gal, o show dirigido por Thomas ficou marcado sobretudo pelo 

momento, durante as canções Tropicália e Brasil, em que a cantora expôs os próprios seios. 

Mal recebido pela parte mais conservadora da crítica e do público, que, de modo geral, via o 

ato como desnecessário ou moralmente condenável, o show é lembrado também pela entrada 

inusitada da cantora encenando um gato no telhado e pelo teor teatral empregado por Thomas, 

principalmente na primeira parte do espetáculo. Mesmo antes dessa parceria, Gal, já com uma 

carreira consolidada, era reconhecida pela crítica como alguém de considerável habilidade 

cênica. Sabia como performar, entendia como se portar naquele espaço e como conduzir o 

próprio corpo no palco. Em entrevista ao programa Roda Viva, da TV Cultura, de 1995, Gal 

Costa conta que, apesar de ter trabalhado com vários diretores (a exemplo de Wally Salomão e 

Nelson Motta), a primeira vez em que foi de fato cenicamente dirigida aconteceu no já 

mencionado show. Foi nele, também, que Gal diz ter descoberto “o tempo do teatro”, o 

“tempo de estar no palco”, essa “magia da coisa do ator”: 

O único diretor que realmente me dirigiu cenicamente foi o Gerald 
[Thomas]. Inclusive, foi muito bom ter trabalhado com ele porque eu 
descobri o tempo do teatro, coisa que eu não sabia, não tinha consciência. 

71 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lCNeAtyVdXY. Acesso em: 10 abr. 2024. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=lCNeAtyVdXY


81 

Então, eu descobri isso, o tempo de você estar no palco [...], essa magia da 
coisa do ator, eu aprendi com o Gerald. (Costa, 1995). 
 

Na mesma entrevista, a cantora diz acreditar que a sua entrada encenando um gato 

surpreendeu parte do público e da crítica porque eles estavam acostumados a vê-la como uma 

estrela. A reação ao ato foram os aplausos, mas também as vaias. O crítico e jornalista Mauro 

Ferreira (2024) argumenta que o alvo do desagrado era Thomas e não a cantora. O motivo 

teria sido, nas palavras do jornalista, a concepção teatral e modernista empregada pelo diretor, 

que desafiava os padrões cênicos vigentes na MPB. Assim, parece ficar claro, pelo menos 

partindo da perspectiva de Gal e de Ferreira, que o incômodo com essa parte do show, para 

além do desapreço de alguns à figura controversa de Gerald Thomas, estava ligado ao tipo de 

encenação da cantora e ao tipo de estética teatral construída no palco. Caso Gal tivesse 

entrado interpretando e/ou performando uma estrela de grandes requintes vocais, com sua 

banda perto de si72, ou mesmo uma espécie de diva tropicalista, como ela fez durante boa 

parte da carreira, não haveria surpresas. Digo isso pensando não só no fato de que ela já era 

vista como uma estrela e como uma diva tropicalista, mas também tentando suscitar a 

hipótese de que aquela entrada, como nenhuma outra da cantora até então, parecia deixar 

muito clara a dimensão teatral que construía aquele espetáculo. Ficou claro que a cantora 

havia sido cenicamente dirigida para atuar não como aquilo que se entende como ela mesma, 

ou seja, como aquilo que era conhecido e esperado que ela fosse, mas como um outro. E não 

um outro qualquer, mas um animal, de quatro patas, assustado com os sons ao redor. 

O corpo de Gal, inclusive, aparece, em certa medida, desconstruído, no sentido de 

pouco estruturado. Ela abdica da postura ereta, comum na performance de uma estrela da 

música, para se mover sobre as próprias pernas e braços, gestualizando uma posição indefesa, 

assustada, arrastando-se pelo chão e em constante colapso (figuras 20, 21 e 22). Ela abdica, 

ainda, da própria voz: são os gestos da cantora, aliás, os gestos do gato, que inauguram o 

show. Se essa não fosse a abertura de uma performance musical, ela certamente poderia ser 

lida como um espetáculo de dança contemporânea ou como uma peça de teatro, por exemplo. 

E, talvez, tenha sido também essa possibilidade de leitura que gerou o incômodo: o 

entrelaçamento muito direto entre performances que se querem distintas, e que possuem 

códigos e propósitos específicos, ainda que estejam em constante diálogo. Como atesta 

Ferreira (2024), aquilo “era teatro, encenação, mas a classe musical reagiu mal”.  

72 A banda, por opção de Thomas, foi colocada atrás de uma tela no momento inicial do show. 

 



82 

Para além disso, a possível estranheza e/ou jocosidade do ato aponta também para a 

quebra de expectativa. Gal era majoritariamente reconhecida pela beleza de sua voz e de seu 

corpo, pela sua aura de diva, e pelas suas atitudes e performances libertárias e combativas73, 

sobretudo durante a ditadura militar de 1964. Mas ali, na abertura de O sorriso do gato de 

Alice, ela parecia desfazer boa parte desse imaginário, mesmo que apenas por um instante. Ou 

parecia justamente reforçar sua ousadia, mas de forma distinta da esperada. Parecia, 

ousadamente, brincar consigo mesma e com o público. Brincar no sentido mais genuíno do 

termo: divertir-se, representar um papel fictício, experimentar outras maneiras de ser e agir a 

partir do jogo proposto.  

 Figuras 20, 21 e 22 - Sequência da postura de Gal Costa ao encenar um gato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

73 Um exemplo dessas atitudes é a capa do disco Índia (1973), que foi censurada pela ditadura por conter na capa 
e na contracapa imagens consideradas sensuais: na primeira, há o close de Gal Costa vestindo uma tanga 
vermelha com uma saia de palha caindo pelas coxas; na segunda, há o busto da cantora sendo parcialmente 
coberto por colares. Na época, o álbum foi comercializado com um fundo preto na capa e na contracapa. 
Somente em 2015 a censura foi derrubada.  

 



83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Captura de tela do vídeo.. 

 

Talvez tenha sido, então, esse caráter brincante e ficcional da cena que, colocando Gal 

numa posição supostamente ridícula, gerou o incômodo e as vaias como resposta. Na já 

mencionada entrevista ao Roda Viva, a cantora diz que gosta de experimentar justamente 

porque isso lhe apresenta coisas novas que se somam à sua personalidade. A maneira como 

ela destaca o cuidado com a luz, com a encenação e com a beleza do espetáculo dá a ver o seu 

interesse não somente pela música em si mesma, mas por essas outras camadas inventivas, 

que também constroem a própria performance musical. Algo que parece apontar novamente 

para aquilo que Gal classifica como a “magia da coisa do ator”. Mas, afinal, onde essa “magia 

do ator” acontece? Que espaço seria esse? Há diferenças entre ele e o espaço que os cantores 

habitam em suas performances? O que a consideração da encenação, no sentido de se olhar 

para o conjunto da interpretação cênica (Veinstein, 1955, apud Pavis, 2008), adiciona à 

discussão dessa performance? E o corpo de quem canta? Como pensá-lo nessa relação entre 

encenação e performance musical? 

São essas as questões que serão investigadas, embora sem o intuito de buscar respostas 

prontas e fixas, nas páginas que se seguem. Começaremos investigando o teatro partindo de 

suas origens e da teatralidade, seu correlato que, se por um lado nos leva necessariamente a 

refletir sobre as práticas teatrais, por outro, também nos oferece um caminho para pensarmos 

para além delas. 

 

3.2.2​ Teatralidade em debate 
 

Como é de conhecimento amplo, a história do teatro ocidental é costumeiramente 

apontada como tendo surgido na Grécia Antiga em torno do século V a. C., quando eram 

 



84 

realizados rituais, como procissões, danças, cantos e dramatizações, de louvores a Dionísio, 

divindade associada à fertilidade, ao vinho e à festa. Esses rituais têm relação com o carnaval, 

tal como o conhecemos até hoje, não só pelo caráter festivo de ambos os períodos, mas 

também, dentre outros aspectos, porque nos dois, de modo geral, é comum que haja a 

tentativa de se interpretar um outro que não aquele que se reconhece como sendo o si mesmo. 

Prática essa que costuma ser associada a Téspis, um poeta e ator ateniense, considerado por 

algumas fontes como o primeiro ator da história ocidental e como o “inventor” do teatro. 

Como conta Margot Berthold (2001), durante os eventos de adoração a Dionísio, Téspis teve 

a ideia de se colocar à parte do coro como solista, criando, assim, o papel de “hypokritcs”, o 

mesmo que “respondedor”, que seria conhecido mais tarde como ator. Essa inovação, que, 

naquela época, não passava de um embrião dentro do rito do sacrifício, se desenvolveria mais 

tarde como integrante da tragédia.  

“O clímax dessa procissão era o carro festivo do deus puxado por dois sátiros, uma 

espécie de barca sobre rodas (carrus navalis), que carregava a imagem do deus ou, em seu 

lugar, um ator coroado de folhas de videira” (Berthold, 2001, p. 105). Assim, abria-se espaço 

para a representação de um papel, no caso o papel de Dionísio. Não se tratava, portanto, da 

incorporação de uma divindade, mas da prática de representar no sentido teatral do termo, isto 

é, agir como um outro que não seja reconhecido como si mesmo. Para destacar-se do coro e 

representar a divindade, Téspis usava uma máscara de linho com traços de rosto humano 

(Berthold, 2001). Era principalmente pelo uso da máscara que se tornava evidente essa 

transição entre Téspis e seu personagem. Numa relação entre a máscara do teatro e a fantasia 

do carnaval, parece-me que até hoje, guardadas as devidas distinções, as fantasias que 

integram o período carnavalesco e essa espécie de desejo lúdico de passar-se por um outro, de 

brincar com a possibilidade de acessar esse lugar de alteridade, têm relação com essa versão 

que dá conta de explicar os primeiros atos de representação registrados pela história ocidental. 

Mas, apesar de um certo consenso em torno do surgimento do teatro e da importância 

de Téspis para a sua invenção, também é de conhecimento geral que esse tipo de manifestação 

está presente nas práticas humanas desde os seus primórdios, ainda que de modo rudimentar. 

A prática de imitar outros animais ou encenar situações cotidianas para um grupo era, desde 

ali, uma maneira de se comunicar na tentativa de registrar coletivamente os acontecimentos. 

Além disso, culturas diferentes da grega, como a indiana e a chinesa, e anteriores ao período 

da Grécia Antiga, também realizavam rituais de representação. Desenvolveram, assim, a 

capacidade de teatralizar de maneira distinta da grega, ainda que com algumas similaridades. 

Parto, entretanto, da perspectiva ocidental porque ela me parece mais alinhada à discussão que 

 



85 

proponho ao possibilitar a ênfase em aspectos como: o caráter artístico do teatro, a cisão entre 

teatro e vida corrente, e o desejo lúdico pela representação. 

Assim, novamente atentando para o significado de alguns termos, de acordo com 

Patrice Pavis (2008, p. 372), a origem grega da palavra teatro, theatron, revela uma 

propriedade fundamental deste tipo de arte: “é o local de onde o público olha uma ação que 

lhe é apresentada num outro lugar”. Isso quer dizer que a ação que acontece no palco é 

representativa de um tempo e de um espaço específicos, que dizem respeito à dimensão 

ficcional da narrativa, ou seja, à sua diegese. Esse tempo e esse espaço obedecem às 

particularidades da própria narrativa, são criados para lhe sustentar e independem do tempo e 

do espaço da vida corrente. Desse modo, existe um aspecto de cisão entre as duas partes: de 

um lado, estaria uma narrativa ficcional construída a partir de um tempo e de um espaço 

delimitados pela própria narrativa; de outro, estaria a própria vida cotidiana. Mas para 

entender e complexificar esse tipo de cisão, ou seja, para não cairmos no discurso de uma 

mera oposição entre essas duas instâncias, vale seguir adiante e investigar, para além do teatro 

em si mesmo, a teatralidade. 

Segundo Josette Féral (2013), a noção de teatralidade que tem se difundido a partir, 

sobretudo, dos anos 198074 parece ter surgido junto com a noção de literalidade75, constituindo 

um interesse recente de investigação. Apesar disso, a teatralidade tem uma história que remete 

ao início do século XX, quando o dramaturgo Nicholas Evreinov (1922 apud Féral 2013) 

trazia em seus textos o termo teatralnost. Mesmo com essa provável origem para a qual 

apontar, essa noção segue funcionando como uma espécie de “conceito tácito”, geralmente 

associado à dinâmica do teatro. Entretanto, mesmo na perspectiva de Evreinov, a teatralidade 

já seria entendida para além dos limites desse campo/prática. De acordo com Féral, Evreinov 

considerava a teatralidade como uma espécie de “instinto” humano de “transformação das 

aparências da natureza” (Féral, 2013, p. 90). Uma espécie de “vontade de teatro” irresistível e 

encontrada em todo ser humano, sendo, portanto, uma característica universal. Essa “vontade 

de teatro” seria, nas palavras de Féral (2013, p. 90), “(...) o gosto pelo travestimento, o prazer 

de criar a ilusão, projetar simulacros de si e do real em direção ao outro”.   

A autora aponta também que o uso de “instinto” – que pode ser problemático e deve 

ser compreendido como expressão dos valores e dos interesses da época em que foi usado – 

75 Patrice Pavis também aponta para essa relação ao dizer que a teatralidade é um “conceito formado 
provavelmente com base na mesma oposição que literatura/literalidade” (Pavis, 2008, p. 372). 

74 A autora reconhece, no entanto, que o termo “teatralidade” já havia sido empregado por Roland Barthes em 
1954, na França. (em Le Théâtre de Baudelaire, prefácio à edição do Oeuvres complètes de Baudelaire, Paris: 
Club du meilleur livre, 1955; reeditado em Essais critiques, Paris: Seuil, 1964). 

 



86 

segue sendo, em alguma medida, interessante por indicar que a teatralidade estaria ligada 

especialmente ao corpo de quem atua. Essa experiência seria, assim, de ordem física e lúdica 

antes de tornar-se um meio intelectual visando a uma determinada estética. Desse modo, o 

processo fundante da teatralidade seria pré-estético. Ou seja, anterior à criação como ato 

artístico e estético acabado. Fruto, portanto, da criatividade humana que pode acontecer em 

todos os espaços, inclusive na vida cotidiana76. Desse modo, ainda que tomando o cuidado de 

reconhecer a problemática do termo “instinto”, Féral segue por um caminho parecido com o 

de Evreinov ao acreditar, como ele, que a teatralidade não é exclusiva do teatro. No entanto, a 

autora faz questão de pontuar que a tentativa do autor de aproximar teatro e cotidiano pode 

anular a especificidade da chamada teatralidade cênica. Assim, ao apontar para uma 

teatralidade específica do teatro, Féral parece abrir caminho para uma delimitação de 

expressões de teatralidade. Mas, para explorar aquilo que é específico da teatralidade cênica e, 

por extensão, da teatralidade em performances musicais, vale explorar essa qualidade 

universal do termo antes de apontar para as suas possíveis particularidades. 

De acordo com Féral, a teatralidade seria sempre fundada a partir de uma espécie de 

clivagem entre espaços. Por não se constituir como um dado empírico, possuir propriedades 

qualitativas ou mesmo aparições físicas obrigatórias, a teatralidade, para a autora, poderia ser 

identificada apenas com base em condições de manifestação. Essas condições sempre 

pressuporiam uma relação entre alguém que vê e alguém que é visto, ligada a uma suposta 

intenção de teatro colocada em cena. A intenção de teatro seria sinônimo da intenção de ser 

visto, do desejo de atuar, de projetar um simulacro ou mesmo de criar um conteúdo ficcional. 

Partindo desse entendimento, a condição de manifestação da teatralidade, se daria: 1) quando 

há intenção de teatro por parte de quem é visto; 2) quando aquele que vê é capaz de criar a 

intenção de teatro no que é visto, seja esse o propósito de quem atua ou não. Assim, existiria o 

ator que escolheu atuar e aquele a quem foi imposta essa classificação por uma identificação 

de seus atos como sendo próprios da prática do ator. Em outras palavras,  

A condição da teatralidade seria, portanto, a identificação (quando é 
produzida pelo outro) ou a criação (quando o sujeito a projeta sobre as 
coisas) de um outro espaço, espaço diferente do cotidiano, criado pelo olhar 
do espectador que se mantém fora dele. Essa clivagem no espaço é o espaço 
do outro, que instaura um fora e um dentro da teatralidade. É um espaço 
fundador da alteridade da teatralidade. (Féral, 2013, p. 88). 

 

76 Do mesmo modo, a mimese também é pensada em termos similares e Josette Féral chega a considerar a 
teatralidade como parte do ato mimético (Féral, 2013, p. 103-114). 

 



87 

​ Vista dessa forma, a teatralidade seria não apenas “a emergência de uma fratura no 

espaço, uma clivagem no real que resultaria no surgimento da alteridade, mas a própria 

constituição desse espaço por meio do olhar do espectador (...)” (Féral, 2013, p. 89). Espaço 

esse que a autora associa diretamente ao espaço transicional, pensado pelo psicanalista 

Donald Woods Winnicott, ao espaço liminar, mencionado pelo antropólogo Victor Turner, e à 

ideia de enquadramento, evocada pelo antropólogo Erving Goffman. Todas essas noções 

possuem parentescos entre si e apontariam para uma ideia de deslocamento: “permite[m] ao 

sujeito que faz e àquele que olha, a passagem daqui para outro lugar” (Féral, 2013, p. 90). 

Partindo do meu entendimento sobre esses termos e das relações que poderiam existir entre 

eles e este texto, o enquadramento, no domínio da psicologia, seria o próprio modo de 

enquadrar uma cena de maneira a ser possível interpretá-la como experiência. Na 

liminaridade, poderia ser destacada a ambiguidade de um processo intermediário, um espaço 

entre ritos. Já o espaço transicional, ou mesmo potencial, surgiria a partir da capacidade de 

simbolização, ou seja, do entendimento de algo como sugestão, um símbolo e não a coisa em 

si mesma. Nesse sentido, o enquadramento teatral da experiência, que possui similaridades 

com o espaço potencial e liminar, permitiria àquele que a observa compreendê-la como sendo 

teatralizada. 

Para além disso, esse olhar ativo, inventivo e criador da intenção de teatro seria 

responsável por uma modificação da relação entre os sujeitos: o outro se tornaria ator “seja 

porque mostra que representa” ou “seja porque o olhar do espectador o transforma em ator – a 

despeito dele – e o inscreve na teatralidade (...)” (Féral, 2013, p. 89). Assim, seja por uma ou 

por outra via, ou por ambas juntas, é possível constatar que a fratura espacial que emerge da 

teatralidade acontece também mediante a inserção de uma espécie de dimensão ficcional, ou 

mesmo da suposição dessa dimensão, que confere à cena um caráter teatral. Além disso, 

mesmo quando não restrita ao caráter ficcional, é a teatralidade, em sua dimensão processual, 

que possibilita a sua emergência, inclusive de maneira especulativa com base no olhar do 

espectador. Nas palavras de Josette Féral, 

A teatralidade não parece relacionar-se à natureza do objeto que investe – o 
ator, o espaço, o objeto, o evento; também não se restringe ao simulacro, à 
ilusão, às aparências, à ficção [...]. Mais que uma propriedade, cujas 
características seria possível analisar, é um processo, uma produção 
relacionada sobretudo ao olhar que postula e cria outro espaço, tornado 
espaço do outro – espaço virtual, é claro – e dá lugar à alteridade dos sujeitos 
e à emergência da ficção. (Féral, 2013, p. 88). 

 

 



88 

Portanto, considerando que a teatralidade não diz respeito apenas ao teatro, mas 

emerge, sobretudo, a partir de um olhar ativo que enquadra determinadas ações como 

intencionalmente teatrais, essa manifestação poderia funcionar como uma espécie de lente 

metodológica, capaz de reconfigurar o nosso olhar para entender certas cenas como teatrais. 

Exercício similar, como vimos, ao que Diana Taylor e Richard Schechner realizam ao pensar 

eventos como performances. Na Comunicação, esse modo de olhar certas cenas como teatrais 

já foi empreendido por Thiago Soares (2021) em estudo no qual sugere algumas abordagens 

teóricas para se pensar a teatralidade em performances midiáticas. 

Nele, Soares (202, p. 213), partindo de uma discussão em torno das redes sociais 

digitais, entende que a noção de teatralidade funcionaria como aparato para “compreender 

ações de sujeitos num mundo profundamente autoconsciente, reflexivo, obcecado por 

simulações e encenações em todos os âmbitos sociais”. Isso porque a consideração da 

teatralidade jogaria luz sobre “o espectro dramático que envolve a encenação, seja pela 

organização dos corpos colocados em cena, seja pela poética do espaço em que ocorre a ação” 

(Soares, 2021, p. 213). Esse movimento, segundo o autor, poderia auxiliar metodologicamente 

os estudos que se dedicam a pensar a performance na Comunicação, que, por meio da 

teatralidade, seriam capazes de enfatizar os aspectos dramáticos presentes em seus respectivos 

recortes performáticos. 

​ Complementando o pensamento de Soares (2021), que trabalha com relações 

estabelecidas no cotidiano das redes sociais digitais, proponho um olhar específico para as 

performances musicais, capaz de, numa articulação entre performance, encenação e 

teatralidade, considerar a suposta intenção de teatro das ações que acontecem em cena, 

sobretudo no palco77. Acredito que olhar os fenômenos a partir de uma lente que enxerga nos 

artistas o desejo de interpretar o eu lírico e as nuances de uma canção, de  atuar, de criar 

ficções e fabulações de si, colabora para uma complexificação das performances, colocando à 

vista um outro jeito de entender esses fenômenos. Anseio este, parece-me, similar, em alguma 

medida, ao movimento feito por Erving Goffman (2002) ao pensar a representação do eu no 

cotidiano utilizando metáforas teatrais e conceitos da Teoria do Teatro. 

Diferente dele, no entanto, não lido necessariamente com o cotidiano, mas com as 

performances musicais, que poderiam dar a ver os encontros e as diferenças entre as 

experiências reconhecidas como cotidianas e teatrais. Por isso mesmo, é importante pensar a 

77 Elejo o palco como elemento central de minha elaboração por ser ele o local destinado à apresentação ou 
representação a um público, podendo ser tanto um palco físico quanto as metáforas desse espaço (por exemplo, o 
videoclipe como um palco). O palco também é importante para pensar no dentro e fora da teatralidade. 

 



89 

noção de palco (seja o palco físico ou as metáforas desse espaço), já que é a lógica desse tipo 

de aparecimento que parece ilustrar a clivagem entre espaços da teatralidade. Esse 

movimento, acredito, garantiria que o cotidiano e a cena, por mais relacionados que sejam e 

estejam, também possam ser pensados a partir de suas particularidades. Afinal, se quero traçar 

uma relação entre performance musical e práticas teatrais, não posso desconsiderar de todo 

que é a distinção entre a teatralidade dentro e fora de cena que funda a própria noção de teatro 

(Féral, 2013). 

Para dar atenção a esse caráter ficcional e/ou representacional específico da cena, há 

áreas de conhecimento, a exemplo da Antropologia teatral, dedicadas exclusivamente a pensar 

nas particularidades da vida extracotidiana. Como assegura o pesquisador e diretor de teatro 

Eugenio Barba (Barba e Savarese, 1995, p. 04), a antropologia teatral é “o estudo do 

comportamento do ser humano quando ele usa sua presença física e mental numa situação de 

representação e de acordo com os princípios que são diferentes dos usados na vida cotidiana”. 

O autor, inclusive, chama de técnica a utilização extracotidiana do corpo. 

Por tudo isso, em lugar de averiguar a teatralidade no cotidiano, como já vem sendo 

feito, parece-me ser interessante atentar para as relações entre performance e práticas teatrais. 

Em outras palavras, o exercício que tento propor é o de trazer a encenação à tona. Mas não 

uma encenação de qualquer tipo, e sim aquela que se expressa nas apresentações de música e 

que tem no corpo do performer o ponto de partida para ser investigada. Talvez seja elucidando 

essas relações que o coeficiente dramático das performances musicais fique de fato à mostra e 

seja pensado a partir de suas particularidades. Com isso, espero colaborar para “novos 

movimentos teóricos na tentativa de promover reordenamentos conceituais e avanços 

metodológicos” (Soares, 2021, p. 211) de caráter complementar às discussões que já temos 

feito na Comunicação. Para tal, vale se aprofundar mais um pouco naquilo que talvez tenha 

sido o principal elemento que proporcionou a Gal abdicar de sua postura ereta para se tornar 

um gato: a construção do corpo cênico. 

 

3.2.3​ O corpo cênico e a análise genética da representação 
 

Quando Gal Costa diz em entrevista ao programa Roda Viva que sempre teve um 

conhecimento de palco natural e intuitivo, chegando a afirmar que sabe quando ir “para lá e 

para cá”, penso no que Schechner discute ao falar sobre comportamento restaurado e no que 

Andrade Lima (2023) propõe com as chamadas trocas gestuais. Parece-me que foi a repetição 

da performance (em ensaios, por exemplo) e o conhecimento prévio, adquirido via repertório 

 



90 

de trocas gestuais com outros corpos artistas e informações midiáticas, que fizeram a cantora 

adquirir esse tipo de habilidade.  

Mas apontar para uma possível origem ou motivação dessa aptidão não é o mais 

interessante nesta discussão, e sim pensar como, no palco, a partir da cisão promovida pela 

teatralidade, a cantora consegue adentrar e gerir esse espaço cênico, inclusive incorporando 

outros gestos não costumeiros à sua performance. Para isso, ela utiliza-se sobretudo de seu 

próprio corpo. Um corpo que, suspeito, para transitar entre vida corrente e vida cênica, 

precisa, ele mesmo, também ser um corpo em transição. É aí que reside o vínculo com a ideia 

de corpo cênico, que, ao longo desta tese, tem sido tomada como inspiração para se pensar 

numa espécie de derivação de seu sentido, que tenho chamado de corporeidades 

cênico-musicais. 

Corpo cênico é uma expressão utilizada nas artes da cena para designar a transição 

entre corpo cotidiano e corpo cênico dos artistas que se apresentam a um público – em geral 

atores que se apresentam no teatro –, e se utilizam de treinamentos e técnicas que possibilitam 

graus de expressão para além daquilo o que já se expressa cotidianamente (embora cotidiano e 

cena estejam o tempo todo imbricados) ou mesmo expressões específicas relacionadas ao 

contexto dos papéis que serão encenados78. É comum que se encontre o corpo cênico 

vinculado a uma escola ou artista que se utiliza de um determinado conjunto de 

procedimentos para que se atinja esse estado de corpo.  

Um exemplo disso é a técnica Klauss Vianna, que leva o nome de seu criador, o 

bailarino e coreógrafo brasileiro, que, junto com Angel Vianna, também bailarina e 

coreógrafa, foi um dos pioneiros na pesquisa sobre educação somática ligada à dança. Essa 

prática preocupa-se em oferecer caminhos para a pesquisa e construção do corpo cênico 

levando em conta uma pedagogia do corpo que se preocupa primeiramente com o sujeito que 

dança, independente de seu nível técnico (Miller, 2012). Assim, pessoas de diferentes níveis 

técnicos (de dançarinos profissionais a amadores) entram em contato e trocam experiências ao 

longo das aulas, o que tende a enriquecer o processo de ambos, já que desloca a atenção dos 

respectivos nichos de interesse ampliando as formas de se entender o corpo e o movimento 

(Miller, 2012). 

Ainda assim, é fato que “(...) o corpo dançante, ou seja, a dança pessoal do homem 

comum é distinta da fruição da dança do artista cujo objetivo está na dança cênica, assim 

como fazer arte é diferente de apenas fazer com arte” (Miller, 2012, p. 47). De maneira 

78 Por exemplo, se uma peça encena um circo, os atores precisam ter conhecimento expressivo de como executar 
ou mesmo simular uma acrobacia e/ou demais movimentos e gestualidades comuns daquele espaço. 

 



91 

similar, como vimos, Josette Féral assegura que, apesar da teatralidade ser uma característica 

universal, existe uma teatralidade específica do teatro. Assim, como, possivelmente, há 

também um modo de se pensar o corpo cênico e a teatralidade considerando as 

particularidades da performance musical. Afinal, como também sugere Christine Greiner: 

Ninguém duvida que conhecer envolve criatividade. Mas nem todo ser vivo 
faz arte embora seja dotado de criatividade. Dançar como atividade lúdica 
não é coreografar profissionalmente. Interpretar frente ao espelho durante a 
infância não é a mesma dinâmica do que se singulariza como interpretação 
teatral no sentido profissional. (Greiner, 2012, p. 121). 

 

Considerando que a cena que abre esse texto foi cenicamente dirigida e que, mesmo se 

não fosse, Gal Costa se apresenta a um público e precisa ter no mínimo uma noção de como o 

fazê-lo, parece ser de fato necessário pensar na sua performance considerando o fator 

artístico/de entretenimento. Fator esse que precisa ser avaliado não apenas a partir da 

transição entre os espaços clivados pela teatralidade, mas considerando também uma certa 

clivagem corporal. Como se fosse possível haver um corpo Gal fora do palco e um que 

acontece naquele espaço. Como sugere Josette Féral (2013, p. 93), falando especificamente 

das práticas teatrais, “(...) o ator é o portador da teatralidade no teatro”. Isso porque, sugere a 

autora, se o ator está em cena, todos os sistemas significantes (cenário, luz, figurino, dentre 

outros) podem desaparecer sem que a teatralidade cênica seja profundamente afetada. É o ator 

o produtor e o portador da teatralidade porque é também ele que a codifica e a inscreve na 

cena. É ele quem se oferece ao público por meio de simulacros. Um público que, vale  

ressaltar, possui sempre um olhar duplo: engaja com a narrativa enquanto permanece 

consciente da representação. Para além disso, é através do corpo do ator, da sua encenação, 

que esse espectador parece experimentar, em alguma medida, a dimensão ficcional que se 

apresenta. Esse processo, nas palavras de Féral, 
Diz respeito à travessia do imaginário, ao desejo de ser outro, à transformação, à 
alteridade. Assim questionado, posto em cena, dado a ver, o ator trabalha nos limites 
do eu, onde o desejo torna-se performance. Ele sinaliza a diferença, o deslocamento, 
o desconhecido. Portanto, a teatralidade do performer está nesse deslocamento que o 
ator opera entre ele próprio e ele como outro, nessa dinâmica que registra. A 
teatralidade está nesse processo do qual o ator é o foco, que faz com que ele sinta, 
nos momentos de imobilismo das estruturas simbólicas, a ameaça sempre presente 
de retorno ao sujeito. (Féral, 2013, p. 94). 
 

Acredito que, tomando-se o devido cuidado, essa perspectiva pode ser pensada 

também para o caso do intérprete nas performances musicais. Mesmo que no caso da 

performance musical não haja necessariamente um personagem pronto e com um texto a sua 

disposição – o que se difere da prática ator –, ainda assim a música, como material artístico, 

 



92 

também parece proporcionar esse tipo de deslocamento. Não só por também estar relacionada 

ao conteúdo de uma canção, mas também porque a própria natureza do palco parece 

imbricada na encenação. Assim, seria sobretudo o cantor na performance musical o portador 

da teatralidade cênica. Seria o corpo dele que atingiria um determinado estado cênico capaz 

de se desdobrar naquilo que a performance musical ou ele mesmo, em conjunto ou não com 

um diretor, vai indicar que se transmita. De modo que seja possível concluir que “o lugar 

privilegiado desse confronto da alteridade é o corpo do ator, um corpo em jogo, em cena, 

corpo pulsional e simbólico em que a histeria fricciona a maestria” (Féral, 2013, p. 95). Um 

corpo que, como sugere a mesma autora, não é só performance, mas semitotiza tudo o que o 

rodeia – o espaço e o tempo, a narrativa e os diálogos, a cenografia e a música, a iluminação e 

os figurinos – e cria a teatralidade em cena. É também a disposição desse corpo colocado em 

jogo, a partir de regras que não necessariamente atendem àquilo que existe fora da diegese 

narrativa, que torna possível a teatralidade. 

O jogo, inclusive, é, nas palavras de Féral (2013), uma noção fundamental para o 

entendimento da teatralidade. Na perspectiva de Johann Huizinga (1951, p. 35 apud  Féral, 

2013, p. 95), um dos principais autores a pensar essa noção, o jogo seria “uma ação livre, 

sentida como ‘fictícia’ e situada fora da vida corrente, e no entanto capaz de absorver 

completamente o jogador (...) em um tempo e um espaço expressamente circunscritos”. 

Presente não somente nas práticas humanas, mas também nas práticas de outros animais, o 

jogo ultrapassaria a realidade física, oferecendo condições para a criação de uma realidade 

particular, ou seja, a realidade do próprio jogo. Essa realidade, além de temporária, 

caracteriza-se também pela sua fragilidade, afinal ela pode ser interrompida a qualquer 

momento. Além disso, em boa parte dos casos, há também no jogo uma busca pelo prazer e 

pelo divertimento sem nenhuma outra finalidade além dessa procura. Nas palavras de 

Huizinga (2000, p. 06), “o divertimento do jogo, resiste a toda análise e interpretação lógicas. 

(...) Encontramo-nos aqui perante uma categoria absolutamente primária da vida, que 

qualquer um é capaz de identificar desde o próprio nível animal”. Por isso mesmo, o autor 

considera a própria existência do jogo como “(...) uma confirmação permanente da natureza 

supralógica da situação humana” (Huizinga, 2000, p. 07). 

Numa ligação mais direta com as artes da cena, para Féral, o jogo seria uma maneira 

de entender a atitude consciente do performer de realizar, no aqui e agora de um espaço, que 

não o cotidiano, gestos fora da vida corrente. É justamente nesse espaço, reconhecido como 

“fora da vida corrente”, onde, acredito, é possível pensar a ludicidade e a dimensão ficcional 

como práticas da performance musical. Seria justamente essa suposta ludicidade, entendida 

 



93 

como possibilidade de “brincar”, de se divertir, mas também de (re)inventar o próprio corpo 

no jogo estabelecido pela cena, que abriria caminho para a reflexão sobre como a ficção e a 

fabulação poderiam fazer parte desse desenho.  

Mesmo que diferente da prática do ator, penso, por exemplo, que em cada canção o 

intérprete coloca um registro musical específico, como se atendesse a um certo personagem 

ou mesmo ao eu lírico da canção. Através disso, imagino que esse intérprete possa 

experimentar uma espécie de desprendimento de si, que, usando as palavras de Féral (2013, p. 

93), “(...) explora o seu avesso, seu duplo, seu outro a fim de fazê-lo falar”. É isso o que 

pressuponho que esteja contido na fala de Gal quando diz que conheceu “a magia da coisa do 

ator”. É isso o que também penso quando ela fala na mesma entrevista que, ao cantar, toma a 

música para si, interpreta à sua própria maneira79, o que, além de ser uma forma de compor, 

parece ser também uma forma de encenar. Assim, constitui-se uma vida paralela e efêmera 

própria do espaço da performance, que, mesmo em meio às diferenças, parece-me ter 

similaridades com a dinâmica de encenação no teatro, relação essa que tanto pode existir com 

base na intenção de quem atua quanto a partir do olhar que enquadra a cena como teatral. 

Mas, se parto do corpo cênico para pensar nessas relações, é preciso também 

considerar o planejamento performático, as decisões que são tomadas para que a ação 

aconteça do modo como aconteceu. Nesse sentido, imagino Gerald Thomas dando indicações 

cênicas a Gal. Avaliando sua postura, seus gestos, suas expressões, prescrevendo maneiras de 

se encenar um gato. Orientando, possivelmente, que figurino ela deveria usar. Definindo a 

melhor luz, o melhor cenário e a disposição de cada corpo no palco. Esses pequenos detalhes, 

parece-me, precisam ser considerados quando a encenação é o ponto de interesse da análise. 

Essa seria uma espécie de investigação capaz de jogar luz sobre o que acontece também antes 

da performance em si.  

Algo que ganha contorno mais sólido se pensado em conjunto com a análise genética80 

(Machado de Azevedo, 2009) circunscrita à representação, tomada aqui como uma inspiração. 

A análise genética trata-se de um campo teórico-metodológico que busca investigar as origens 

de um texto dramático, por exemplo, tentando buscar nele detalhes, rascunhos, histórias sobre 

sua feitura. Na relação com a música, esse processo seria feito, sobretudo, a partir do que o 

artista (mas também produtores, diretores, a crítica, dentre outros formadores e articuladores 

da performance musical) apresenta como o discurso de composição dessas cenas. Esse 

80 Exercício que tem sido brevemente incorporado nesta tese por meio das percepções relatadas pelos cantores 
sobre a prática da interpretação musical. 
 

79 Apontamento semelhante ao que foi feito por Ney Matogrosso, mencionado em tópico anterior. 

 



94 

processo, quando pensado para além do texto dramático – que, no caso da performance 

musical, poderia ser entendido como a canção –, também daria a ver a chamada análise 

genética da representação, vertente que mais diretamente interessa a este trabalho: 

No campo teatral, os rascunhos textuais podem, certamente, ser estudados 
independentemente da representação, mas eles só encontram seu verdadeiro 
sentido no jogo de vai e vem entre a cena e o texto. Em oposição à análise 
genética dos textos propriamente dita, a análise genética da representação 
não pode ser realizada sem o estudo das relações entre o texto e a cena, 
mostrando como as modificações trazidas ao esboço textual condicionam o 
trabalho cênico e como esse último, por sua vez, interfere no texto e interage 
com ele. (Féral, 2013, p. 70). 
 

É costumeiro, como vimos através do exemplo de Gal Costa, que os artistas falem de 

seu processo criativo em entrevistas, jogando luz sobre a composição não só de um álbum 

musical, mas também do show, do videoclipe e de toda a imagética articulada à música. 

Assim, olhar para essas pistas também nos ajudam a conhecer, imaginar ou conjecturar sobre 

os impulsos e pontos de partida internos que criam os gestos, movimentos e expressões que se 

apresentam (Machado de Azevedo, 2009). Ou seja, a análise genética da representação, pelo 

menos do modo como pensada aqui, oferece condições para se investigar o processo inventivo 

desses corpos. E, além disso, cede espaço também para que o artista possa falar em primeira 

pessoa sobre sua obra. Embora esses discursos devam ser entendidos a partir de um caráter 

especulativo e, portanto, serem passíveis de questionamento, dar vazão a essa escuta contribui 

para que a análise considere também a dinâmica de planejamento performático e o olhar que 

se tem para esse resultado ao longo do tempo. Ou seja, como esse processo de criação artística 

é e será narrado. 

Gal Costa, por exemplo, continuou falando por anos sobre a abertura do show O 

sorriso do gato de Alice. Quando completou 50 anos de carreira, época em que lançou o disco 

Estratosférica (2015), a cantora concedeu uma entrevista aos jornalistas Guilherme Genestreti 

e Silas Martí, da Folha de São Paulo, e rememorou o show de 1994. “Era ousado porque eu  

mostrei os seios entrava no palco como um gato. Era muito estranho e bonito. As pessoas se 

incomodaram porque queriam que eu entrasse como uma diva” (Costa, 2015). Diva que, na 

mesma entrevista, ela fez questão de pontuar que continuava a ser quando perguntada sobre a 

permanência de uma aura diva tropicalista, que seguia associada à sua imagem mesmo com o 

passar dos anos: “O que eu posso achar? Eu sou. Não é que chego em casa e me acho uma 

diva, mas essa imagem é verdadeira” (Costa, 2015). Por fim, ao falar sobre uma outra imagem 

a ela associada, a de libertária e hedonista, que se contrapunha ao fato de não deixar a vida 

 



95 

pessoal transparecer, a cantora foi categórica: “Minha vida pessoal interessa a mim, não a 

ninguém. O que interessa às pessoas é o meu canto, meu trabalho” (Costa, 2015).  

Gata, diva e hedonista no palco, fora dele, Gal poderia ser também todas essas coisas 

ou nenhuma delas. Permanece, dentre outros tantos, o rastro de quem ela era quando, 

estabelecida a clivagem entre os espaços, seus gestos e sua voz guiavam o público para um 

outro lugar. O lugar que a performance musical funda à medida em que acontece. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

4​ CERNE 
 
 

A insegurança de Elis só tem igual na própria definição que ela fez para mim 
um dia: “Comigo é simples, eu divido tudo: minhas roupas, meus amigos… 
Mas o meu palco, esse não divido”. Era, talvez, o único lugar onde ela se 
sentia dona da situação (André Midani, produtor musical, em entrevista 
sobre Elis Regina. Ver: Echeverria, 1994, p. 102). 

 
 

Nos bastidores, o nervoso foi tanto que o nariz jorrou quantidades alarmantes 
de sangue. O vestido ficou manchado e Elis entrou em cena disfarçando, 
enrolando a saia da frente. Tinha acontecido o que viria a acontecer inúmeras 
outras vezes. Sempre na rádio. Só na hora de entrar no palco. Até o fim da 
vida, tímida e insegura, Elis ficava insuportável antes de entrar em cena. A 
mesma insegurança, o mesmo medo de errar, a mesma fobia de não ser 
perfeita. (Echeverria, 1994, p. 31). 
 
 
[O cantor] não deixa de ser um ator que se usa como instrumento para 
colocar perante o público a voz musicada, o canto. Não é a prosa, é a 
melodia e o verso sendo dito. (Regina, 1982). 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



97 

4.1​ INVESTIGANDO A PERFORMANCE MUSICAL 
 

4.1.1​ Um relato: o corpo televisivo de Elis Regina 
 
​ O vídeo começa com Kalil Filho, apresentador da TV Excelsior, chamando ao palco a 

cantora Elis Regina para cantar a música Arrastão (1965), composta pela parceria entre 

Vinícius de Moraes (letra) e Edu Lobo (melodia). Trata-se da conhecida apresentação81  da 

cantora no 1º Festival da Música Popular Brasileira, em que ela interpreta a canção vencedora 

daquele primeiro ano do formato. A imagem em preto e branco revela, primeiramente, a 

orquestra ao fundo, algumas decorações compondo o cenário e a cantora parada à frente do 

microfone. A escuridão do palco não permite que se veja detalhes de Elis Regina, que se 

prepara para cantar, enquanto a orquestra introduz a música. A câmera, então, dela se 

aproxima, a luz deixa ver a cantora sorridente, com os braços abertos, enquanto canta “Eh! 

tem jangada no mar / Eh! eh! eh! Hoje tem arrastão”, os primeiros versos da música. Os 

movimentos da câmera, em zoom in e zoom out, vão acompanhando os movimentos da 

cantora em sintonia com o ritmo da melodia. Alguns ruídos na imagem me lembram de que se 

trata de uma transmissão feita há quase 60 anos, vista, agora, a partir de uma publicação feita 

por um grupo de fãs da cantora na plataforma Youtube. A voz de Elis Regina, embora tome 

todos os cantos do meu quarto, não passa de um registro. Um registro que ainda assim 

permanece vivo e passível de ser relido. Permanece na condição de acontecimento, o que 

possibilita que Elis imponha sua presença de palco, enquanto cria, na relação com o 

espectador, um efeito de presença.  

​ A melodia entra numa crescente, Elis vai atingindo as notas mais altas, enquanto abre 

os braços de maneira cada vez mais rápida e dramática. Enquanto penso em como devo 

descrever essa cena, levanto eu mesma os meus próprios braços talvez numa tentativa de 

compreender, somaticamente, esse movimento e como ele parece, por si só, elevar o corpo 

numa relação com a elevação da canção e dos agudos de Elis. A câmera, que estava afastada, 

repentinamente se aproxima, em close-up, enfatizando as expressões da cantora, construindo a 

sensação de proximidade e intimidade. Mas é o movimento de seus braços que mais marca a 

performance (figura 23 e 24). O movimento, que parece fazer Elis nadar no ar ou mesmo se 

mover como as hélices de um helicóptero82, é fruto dos ensinamentos do coreógrafo Lennie 

Dale, com quem a cantora aprendeu a usar mais o corpo enquanto cantava (Echeverria, 1994). 

Até então, Elis  tinha dificuldade com a presença de palco. Foi no encontro com o coreógrafo 

82 O que fez a cantora ganhar os apelidos de “Hélice Regina”. 
81 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=KfP7oVwHI7c. Acesso em: 24 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=KfP7oVwHI7c


98 

no Beco das Garrafas83 que aprendeu a tentar desenvolver essa parte de sua performance. 

Ronaldo Bôscoli, produtor musical e parceiro de Elis, achava aquela natação um tanto 

ridícula, mas o produtor Luís Carlos Miele, também envolvido na direção dos shows da 

cantora, discordava, chegando a declarar: “deixa, Bôscoli, assim ela enterra a Bossa Nova de 

vez” (Echeverria, 1994). Desde a apresentação de Arrastão, Elis parecia deixar claro que a 

dramatização seria parte inegociável de sua interpretação musical. 

 Figuras 23 e 24 - Elis Regina durante a execução da música Arrastão, em 1965. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Voltando à apresentação, em dado momento, a melodia se torna mais serena, quando a 

cantora entoa os versos que pedem bênçãos a Santa Bárbara. Nesse ponto, é a expressão de 

Elis, seu rosto se reconfigurando na súplica do personagem da canção (figura 25) e sua voz, 

83 Travessa do bairro de Copacabana, no Rio de Janeiro, que abrigava um conjunto de casas noturnas nos anos 
1950 e 1960. 

 



99 

embargada, acompanhando essa transição entre ela e esse outro, que parece indicar um 

deslocamento dela para o personagem. É como se ali, com muita clareza, ela seguisse as 

indicações dramáticas do texto, declamando-o sem qualquer suposto excesso interpretativo, 

assumindo de fato a identidade e os sentimentos do eu lírico. 

​ Mas esse momento é finalizado quando ela desvia o olhar para o lado, fazendo uma 

nova transição, que volta à eloquência, aos agudos e aos gestos mais amplos da primeira parte 

da canção. Volta, inclusive, a sorrir e a ter a câmera muito perto de si, enquadrando sua 

expressão. Os braços de Elis, nesse momento, parecem emular o ato dos pescadores de jogar e 

resgatar a rede do mar ou mesmo encenar o movimento das ondas. Todos os seus movimentos 

e a maneira como canta parecem refletir o texto e a sonoridade da canção, inclusive os 

momentos mais dramáticos (figura 26). Por fim, ela termina de braços abertos e erguidos e 

mais um close-up mostra a sua expressão de choro ao fim da canção. O vídeo termina 

bruscamente nesse momento. 

 Figura 25 e 26 - Elis Regina encenando o eu lírico da canção. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 



100 

Apesar da distância temporal, essa performance de Elis segue sendo rememorada com 

relativa frequência porque, além de sua beleza, ela é apontada como o marco de um certo 

estilo de canto na música popular brasileira que retomava, em alguma medida, o drama do 

canto das cantoras de rádio, mas na televisão. Marcado pelo volume intenso da voz e os 

gestos explosivos, o estilo de Elis se diferenciava em grande medida dos vocais e gestos 

contidos e intimistas da bossa nova. Por conta disso, essa apresentação causou bastante furor, 

gerando opiniões divergentes, desde estranhamento até admiração, por parte dos músicos da 

época. Mas, para além de inaugurar esse estilo de canto e de apresentação, Elis Regina 

também abria as portas para o que o poeta Augusto de Campos identificou como sendo a 

primeira cantora produzida pela televisão brasileira.  

Essa ideia também vai aparecer nos escritos de Caetano Veloso ao comparar as 

dramatizações das intérpretes Maria Bethânia e Elis Regina em suas respectivas execuções 

musicais: “(...) ao contrário do que acontecera com Bethânia, com Elis o drama e os grandes 

gestos voltavam à MPB via televisão e não via teatro. Ela possuía uma voz limpa e brilhante, 

e sua segurança em termos musicais impressionava” (Veloso, 2017, p. 144). Por conta desse 

surgimento na televisão, de ter sido em algum nível produzida por ela, Elis Regina tornou-se o 

tipo de artista de quem “a câmera gosta”. Sua música sempre esteve associada à sua imagem, 

aos seus gestos expressivos e ao seu modo intenso de interpretar canções. Nas palavras de 

Veloso, com a apresentação de Arrastão, a cantora acabou criando em certa medida um 

formato de performance musical televisivo: 

O modo como Elis a apresentou na TV - pontilhada de convenções rítmicas 
que ela frisava com movimentos de quase-dança excessivamente destros, e a 
que não faltava um triunfal desdobramento de andamento no final – talhou 
um estilo tremendamente eficaz de apresentação de música sofisticada na TV 
que fez dela uma grande estrela de massas com alta respeitabilidade técnica. 
(Veloso, 2017, p. 145). 
 

​ Por conta disso, tornou-se bastante costumeira a tendência de se pensar a performance 

de Elis Regina em diálogo com a TV, seja para analisar a performance musical dela, seja para 

pensar o gênero televisivo que tem nela um ator importante. Em todo caso, a encenação de 

Elis e a sua clara preocupação com a interpretação do texto da canção, faz com que a 

dimensão ficcional de sua performance acabe se sobressaindo seja qual for o ponto de partida. 

Em estudo no qual investiga, por meio da semiótica, a produção televisiva de Elis Regina, 

Alexandre Rocha da Silva comenta sobre o teor ficcional das performances da artista. Ao 

 



101 

trabalhar com os planos de realidade televisiva84 elaborados por Elizabeth Duarte85 (2004, 

apud Rocha da Silva, 2006), ele menciona a supra-realidade, que assume o princípio ficcional 

como elemento ordenador: 

Em se tratando de Elis, tornam-se aqui pertinentes aqueles traços 
genuinamente televisivos, em que o ator social se expressa como 
personagem ficcional. Elis nos anos sessenta e setenta caracterizou-se como 
intérprete  para  além  de  cantora.  Suas  aparições  televisivas  eram  
fortemente marcadas  pelas  características  dos  personagens  musicais  que  
representava. Os gestos fortes de Arrastão desenhavam o trabalho dos 
pescadores; a expressividade facial apresentada em imagens-afecções em 
Canto de Ossanha repercutia no modo como a música era cantada, 
comprometendo inclusive a delicadeza da canção de Baden Powell e 
Vinícius de Moraes; as lágrimas em Atrás da Porta realizavam o projeto 
estético da televisão como melodrama. (Rocha da Silva, p. 49, 2006). 
 

​ Assim, fica claro que a performance de Elis Regina, independente do ponto de partida 

da análise (seja o de Veloso, numa perspectiva mais atrelada à música; ou seja o de Rocha da 

Silva, mais vinculado à TV e à semiótica) é costumeiramente enquadrada a partir da 

teatralidade. E isso não está apenas na construção do olhar do espectador que a ela impõe o 

lugar de representação, mas na maneira como ela, articulada às práticas televisivas, guia a sua 

performance por esse caminho. Opta pela representação. Nesse sentido, como poderíamos 

encontrar maneiras de, ainda a partir da classificação “performance musical”, definir as 

particularidades da encenação de Elis Regina? O que difere espetáculo musical, show ao vivo, 

show ao vivo gravado, show televisivo e tantas outras definições que existem para demarcar 

as especificidades de cada formato? E, por outro lado, que vínculos ainda são capazes de 

uni-los na mesma categoria de performance musical? Tentando olhar para essas questões, 

mais uma vez sem o objetivo de necessariamente respondê-las, penso nas linhas que se 

seguem sobre as performances musicais e as convenções que as criam e a elas se articulam 

dando-lhes sentido. Começo com uma pergunta ampla e ao mesmo tempo básica: afinal, o que 

é a performance musical? 

 
4.1.2 ​ Por uma definição de performance musical 
 

Para falar sobre aspectos cênicos em performances, eu poderia ter escolhido 

performances de qualquer tipo. Há, no entanto, um motivo especial para a minha opção pela 

performance musical: a perspectiva de que o corpo nas performances musicais é construído 

também pela música e a música, por sua vez, também é construída a partir do corpo, de 

85 DUARTE, Elizabeth Bastos (2004). Televisão: ensaios metodológicos. Porto Alegre: Sulina. 

84 Ele menciona 3 planos: meta-realidade (correspondência entre o real e o discurso); supra-realidade 
(compromisso apenas com a realidade interna) e para-realidade (relação de substituição/equivalência entre o real 
e o discurso)  

 



102 

maneira que a sonoridade não seria apenas mais um elemento ao qual se atentar, mas um 

elemento definidor da própria experiência cênica. Embora existam muitos trabalhos 

discutindo por diferentes perspectivas o som, a música, a canção e a voz, o exercício que 

pretendo fazer neste estudo, com o respaldo teórico de algumas dessas ideias, é o de resgatar 

de um modo um tanto intuitivo a relação que supostamente se estabelece entre esses aspectos 

e o corpo na produção cênica das performances musicais. Para isso, vou ao encontro daquilo 

que é mais básico nessas práticas e, por isso mesmo, mais amplo. O que naturalmente envolve 

outros campos e perspectivas de estudo.  

 Na área da Musicologia, por exemplo, existem várias pesquisas interessadas na 

investigação dos aspectos cênicos em práticas musicais. Um dos desafios para a consolidação 

desse interesse está nas várias nomenclaturas existentes para defini-lo. Em estudo 

bibliográfico sobre o tema, o pesquisador em musicologia Daniel Lemos Cerqueira (2022) 

aponta para uma confusão existente entre o termo performance musical e seus supostos 

correlatos: práticas interpretativas, execução musical, criação e interpretação em música e 

processos criativos. O autor opta pelo uso de “práticas interpretativas” considerando que essa 

é a expressão mais recorrentemente utilizada pelos estudos atuais de música para ressaltar a 

subárea a qual se destina. Já os estudos do musicólogo Gustavo Bonin apontam para a 

chamada “música cênica”, uma prática artística, segundo ele, que se constitui na interação 

entre presenças musicais e cênicas orientadas por uma regência musical de base (Bonin, 2018; 

2019). Mas há também trabalhos de música que optam pelo uso da expressão performance 

musical, como é o caso da pesquisa do musicólogo Caio Victor de Oliveira Lemos (2021), na 

qual se dedica a pensar a performance musical como objeto de estudo.  

Em todos esses casos, repete-se a tendência de maior atenção ou exclusividade dada à 

performance de artistas instrumentistas, em especial à música de concerto, o que se justifica 

considerando a área em que esses trabalhos estão inscritos. Ainda assim, é possível notar uma 

similaridade de interesses entre o que essas pesquisas procuram entender e aquilo o que tenho 

tentado traçar nesta tese. De modo geral, todas elas reconhecem e destacam o caráter cênico 

das performances musicais. Cerqueira (2022) salienta a articulação com o campo da arte 

como maneira de pensar, dentre outras coisas, o conhecimento incorporado como parte da 

prática dos instrumentistas. Bonin (2019) aponta para o interesse numa certa “visualidade” ou 

mesmo “teatralidade” na  música contemporânea, que ele vai chamar de presença cênica. Já 

Lemos (2021) frisa o caráter sincrético do ato performático na música que une a própria 

música à gestualidade e demais elementos sonoros e visuais para sua composição: 

 



103 

Numa performance, o intérprete não se vale apenas de escolhas estritamente 
musicais. Ao lado dos sons, ele possui diversas outras possibilidades de 
linguagens à sua disposição. Dessa forma, poderíamos falar de gestos 
corporais, expressões faciais, roupas, postura etc., elementos presentes numa 
performance e potencialmente carregados de sentidos. (...) Dito de outra 
forma, numa performance musical estão em jogo outros elementos, para 
além dos sons musicais, que também compõem a completude de uma 
realização musical. Naturalmente, esses elementos podem ser construídos 
propositalmente ou à revelia do intérprete, mas mostram-se materialmente 
representados no enunciado musical. (Lemos, 2021, p. 334). 

 
​  
​ Tanto no trabalho de Bonin quanto no de Lemos, há um reconhecimento, inclusive, de 

que, na medida em que música e traços cênicos se misturam na performance, um vai ajudando 

a compor o outro, de maneira similar ao que destaco quando digo que, na performance 

musical o corpo do artista compõe a música que se ouve e a música compõe o corpo do artista 

que se vê. Mas vale ressaltar que Bonin vai pensar nessa relação de maneira quantificável 

(quanto mais presença cênica, menos presença musical) e Lemos de modo qualitativo (a 

presença cênica pode intensificar a presença musical e vice-versa). Ainda assim, Lemos 

salienta que a linguagem musical continua sendo a matriz do ato performático,  mas com 

algumas ressalvas: 

(...) ao separarmos os elementos sonoros musicais das outras manifestações, 
por exemplo, ainda assim podemos ter um objeto que forme um todo de 
sentido, como é o caso de gravações de áudio. O inverso não se sustentaria, 
isto é, retirar o áudio de uma realização musical, restando apenas os 
elementos visuais, e tratá-lo enquanto um objeto autônomo. Por outro lado, 
reconhecem-se performances musicais em que o aspecto sonoro está no 
limiar. E, assim, mesmo esse critério pode encontrar seus limites. (Lemos, 
2021, p. 339). 
 

Sem o interesse de oferecer uma resposta quantificável ou avaliar a intensidade de 

cada uma dessas supostas presenças, opto por pensar a presença cênica nas performances 

musicais já como encontro entre o que se poderia reconhecer como cênico e o que poderia se 

reconhecer como musical. Ou seja, não acredito numa separação entre as partes, a presença 

cênica nas performances musicais, no meu entendimento, já nasce a partir dessa junção. Por 

outro lado, em concordância com o que Lemos destaca, acredito que, no caso das 

performances musicais, parece ser a música o elemento que abre caminho para a teatralidade 

– seja ela fruto do olhar de quem vê ou parte do propósito de quem atua. Nesse sentido, é 

como se a música fundasse o jogo cênico, fundasse o espaço em que a dimensão ficcional é 

ordenadora dos acontecimentos. Afinal, é também o texto da canção, para além da sonoridade, 

que vai indicando certas possibilidades cênicas para o intérprete da música, como vimos no 

relato da performance de Elis Regina cantando Arrastão. É preciso atentar, inclusive, para o 

 



104 

fato de que a sonoridade, por si só, tem o poder de criar uma certa dramaticidade, um “clima”, 

uma “atmosfera” capaz de fundar o jogo cênico, capaz de possibilitar o enquadramento da 

teatralidade. Capaz, ainda, de costurar os efeitos de presença e sentido que se inscrevem na 

experiência estética. Assim, atentar para essas nuances trata-se de um exercício de percepção 

estética da performance musical. 

Mas, para além da Musicologia, é possível apontar para uma preocupação quanto à 

relação entre o cênico e o musical no próprio teatro, sobretudo a partir do teatro musical, e 

também dos musicais no cinema. Sobre o primeiro, Patrice Pavis salienta que “o teatro 

musical é um vasto canteiro de obras onde se experimentam e se testam todas as relações 

imagináveis entre os materiais das artes cênicas e musicais” (Pavis, 2007, p. 392). Essa forma 

de teatro possibilita que texto, música, dança e encenação visual se encontrem, mas sem 

“integrá-los, fundi-los ou reduzi-los a um denominador comum (como a ópera wagneriana) e 

sem distanciá-los uns dos outros (como as óperas didáticas de Kurt Weill e B. Brecht)” (Pavis, 

1007, p. 392). Correlacionado tanto à ópera quanto ao cabaret, o teatro musical tem como 

principais pontos de referência a Broadway, em Nova York, e o West End, em Londres. No 

Brasil, esta modalidade costuma ser reconhecida como teatro de revista, e dele são 

descendentes alguns artistas da música popular, tais como Ney Matogrosso.  

Já nos filmes musicais, derivados do teatro musical, a preocupação acaba sendo 

similar, mas com o adendo de ser feito para a câmera. Toda a encenação e a construção 

musical se dá mediante os próprios recursos utilizados pelo cinema, que vão desde a gravação 

e a edição de cenas, até à produção de audibilidade feita via dublagem (ou seja, com atores 

dublando o canto, previamente gravado, executado por eles mesmos ou por cantores 

contratados para essa função). Assim, os próprios recursos cinematográficos estabelecem um 

tipo de relação entre encenação e música/audibilidade que torna ainda mais complexa a 

articulação entre canto e fisicalidade. Como bem esclarece Andrade Lima, desde o primeiro 

momento do cinema sonorizado,  

(...) as técnicas de sincronia possibilitavam que atores estabelecessem outras 
relações com as vozes cantadas que não as vinculadas diretamente à 
fisicalidade do ato de cantar. Isso porque tanto aqueles que dublavam as 
próprias vozes quanto os que dublavam vozes de outros cantores estavam, de 
toda forma, performando pela dublagem – informando-se gestualmente pela 
audibilidade dos sons vocais pré-gravados e por outras possibilidades 
gestuais que surgem pelo dispositivo de playback. Marilyn Monroe, por 
exemplo, mesmo ao performar músicas com sua própria voz, frequentemente 
apresenta gestos orais que se aproximam do sussurro, ainda que por vezes 
seus sons se tornem mais potentes, gerando dissociações entre voz e gesto 
visível. (Andrade Lima, 2023, p. 95). 
 

 



105 

 Isso se difere em grande medida de um show ao vivo ou ao vivo gravado em que a 

música é de fato cantada no momento da performance. Ainda assim, tanto as pesquisas sobre 

musicologia quanto essa breve consideração sobre os musicais no teatro e no cinema 

demonstram que há um vasto caminho investigativo que pode caber na categoria performance 

musical. Na tentativa de fazer um recorte, busco concentrar-me sobretudo nas performances 

em que há canto e/ou interpretação de canções por parte de artistas da música popular 

brasileira, como venho apontando ao longo do trabalho a partir de breves relatos. Destaco, 

sobretudo, aqueles artistas mais inclinados para a arte dramática (caso de Maria Bethânia e 

Elis Regina, por exemplo), mas sem esquecer que mesmo os artistas que atuam de modo mais 

contido em suas respectivas performances também participam dessa relação entre encenação e 

música. Da mesma forma, como veremos mais adiante, também abro espaço para pensar em 

algumas performances de Carmen Miranda em filmes musicais. Essa escolha se dá 

considerando que, além de atriz, Miranda também era cantora. Assim, a análise de sua 

performance como atriz abre caminho para considerações em torno de sua presença cênica 

não só no cinema como também em shows, bem como pode elucidar essas mesmas fronteiras 

borradas nas práticas de outros artistas. Além disso, partindo da perspectiva anteriormente 

citada de Andrade Lima (2023), esse exame daria a ver os momentos em que Miranda dublou 

a si mesma, o que complexifica a relação entre voz e fisicalidade. 

Para além dessas considerações, ressalto mais uma vez que essa dimensão ficcional 

também parte da consideração do texto da canção. Assim, levo em conta as distintas personas 

em jogo na performance musical, como atestam os estudos de Simon Frith (1996). Afinal, 

estamos falando de uma prática em que: 1. há alguém, com uma biografia particular, que 

canta; 2. há a persona que possivelmente esse alguém encena durante a canção provavelmente 

a partir daquilo que a letra e a melodia sugerem; 3. há o próprio eu-lírico da canção e 4. há, 

ainda, aquilo que o público especula que está sendo performado/executado/dito com base num 

conhecimento prévio sobre o artista ou até mesmo a partir de sua própria imaginação, 

vinculada ou não às suas experiências pessoais, em conexão com a música. Essa 

complexidade de personas e trânsitos possíveis entre o que é cantado, performado e visto 

também é um ponto importante na construção cênica, além de ser também, por seu próprio 

caráter deslizante, um ponto incerto e, portanto, impossível de ser de todo capturado. 

De modo parecido, considerar a dimensão da voz a partir de uma incerteza que, por 

sua vez, constrói certezas sobre o corpo, também aparece como um ponto de atenção. Apesar 

de ser frequentemente trabalhada à parte do corpo, como sugere Andrade Lima (2020, p. 32), 

é preciso entender a voz como elemento que participa do movimento corporal e, mais que 

 



106 

isso, como elemento capaz de construir corpos. Argumenta o autor que, “mesmo processada, 

transformada e reproduzida, uma voz ainda mantém alguma relação com o corpo que a 

originou e, em último caso, informa as pessoas que a escutam sobre os vestígios audíveis 

deste outro corpo (e de como ele é imaginado pelo ouvinte)” (Andrade Lima, 2020, p. 32). 

Essa capacidade imaginativa e até mesmo a noção de que a voz também pode ser manipulada 

e/ou executada de diferentes maneiras e em diferentes tons na canção também participa 

diretamente da construção de personas e personagens nas práticas de canto e do consequente 

processo de encenação. Como mostrado durante a descrição da performance de Elis Regina, é 

sobretudo a sua voz, o seu modo de cantar, de variar entre graves e agudos, de colocar alegria 

ou dramaticidade em determinados trechos, que ajudam a construir sua interpretação da 

canção. Assim, para além de falar sobre a voz, estamos falando de gestos vocais (Andrade 

Lima, 2023), gestos que ajudariam no processo de deslocamento previsto pela teatralidade.  

Por último, como disse no início deste tópico, música e corpo se constroem 

mutuamente durante as performances musicais. A maneira como, por exemplo, Elis Regina na 

apresentação de Arrastão faz seus movimentos se integrarem à canção de maneira que a 

própria canção fique marcada por esses movimentos, evidencia essa possibilidade de ligação 

entre essas duas instâncias e da constituição de marcas gestuais e expressivas criadas durante 

a própria performance. Apesar da efemeridade daquele momento, esses gestos e expressões 

podem ter o poder de marcar de modo duradouro a canção, como é também o caso da 

apresentação de Arrastão, geralmente lembrada pelos movimentos dos braços da cantora. 

Ainda que esse seja um debate que envolve as relações particulares que cada pessoa cria com 

a canção e com a performance, e represente, assim, mais um coeficiente de incerteza, 

parece-me que é justamente esse caráter impreciso, nascido de um recorte de impressões, que 

torna esse tipo de investigação frutífera.  

Tudo isso me faz pensar no caráter inventivo e impreciso da performance musical e em 

especial do ato de cantar. Cantar, numa performance musical, não seria apenas atuar, como se 

atua no teatro. Não seria também somente como relatar um acontecimento baseado nas 

vivências extra palco do performer. Seria, talvez, criar a partir do sentimento da canção e da 

sonoridade da música uma certa vivência afetiva e gestual. Vivência essa que se expressa 

através do corpo que canta e que transmite via performance esses sentidos e sensações para os 

corpos que assistem e performam junto com ele o sentimento da canção. Mesmo quando há 

diferentes leituras e afetos em circulação nesse compartilhamento – afinal, é uma transmissão 

opaca –, ainda assim, é como se performers e espectadores se conectassem através da música. 

Talvez seja esse sentimento de integração ou o mero prazer da escuta que sejam responsáveis 

 



107 

pelos momentos de intensidade sobre os quais Gumbrecht (2010) fala. Caetano Veloso, 

acredito, de alguma forma fala sobre isso quando descreve na canção Genipapo Absoluto 

(1989, composta pelo próprio Caetano) o que seria o ato de cantar: “Cantar é mais do que 

lembrar, é mais do que ter dito aquilo então. Mais do que viver, do que sonhar. É ter o coração 

daquilo”. 

 
4.1.3​ Convenções de gênero musical articuladas às convenções sociais 

 
Como frisa Paul Zumthor (2012), a performance se situa num contexto ao mesmo 

tempo cultural e situacional: “(...) ela aparece como uma ‘emergência’, um fenômeno que sai 

desse contexto ao mesmo tempo em que nele encontra lugar. Algo se criou, atingiu a plenitude 

 e, assim, ultrapassa o curso comum dos acontecimentos” (Zumthor, 2012, p. 31).  Assim, a 

performance possui regras e limites próprios, instituídos a partir do jogo que ela inaugura, 

mas baseia-se também em valores e referências culturalmente inscritos. Reproduzem, 

questionam, discutem e/ou ressignificam convenções sociais, de gênero musical e até mesmo 

de linguagem artística (ao amalgamar, por exemplo, o cênico e a música numa mesma 

elaboração performática). Assim, mesmo que a pesquisa não tenha como foco discorrer com 

afinco sobre essas relações entre as performances musicais e seus contextos mais amplos, 

faz-se necessário pensar nesse tipo de performance considerando também essas narrativas.  

Afinal, como o ponto de partida é o corpo, ainda que o corpo pensado como objeto de 

expressão artística, é preciso considerar como esses corpos-artistas estão culturalmente 

inscritos para além da cena em si mesma. Isso reverbera na construção dos próprios gêneros 

musicais e influencia no tipo de encenação criada no palco. Assim, ao considerar esse ponto, 

não podemos deixar de levar em conta que Elis, como uma mulher branca, jovem, gaúcha e 

cantando MBP, um gênero majoritariamente embranquecido e elitizado, tem a sua própria 

construção cênica e midiática influenciada por esses recortes.  

Muitas pesquisas recentes de Comunicação, em especial aquelas dedicadas a pensar as 

relações entre comunicação e música, partem da análise cultural dos fenômenos de música 

tendo como foco a discussão dos pilares (gênero, classe, raça e nação, dentre outros) dos 

Estudos Culturais, mesmo que não estejam diretamente filiadas a essa disciplina. É o caso de 

pesquisas como a de João André Alcântara (2021)86, que aborda as relações entre o gênero 

sertanejo e a identidade de gênero das cantoras desse estilo musical; Morena Melo Dias 

86 ALCÂNTARA, João André. Performatividades do Sertanejo Universitário. 2021. Tese (Doutorado em 
Comunicação) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2021. Disponível em 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/41368. Acesso em: 29 jan. 2024.  

 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/41368


108 

(2021)87, que se preocupa em traçar relações entre gênero musical e identidade de gênero; 

Henrique Tenório (2022)88, que aborda as relações entre raça e gênero no funk brasileiro; e de 

Mariana Lins Lima (2023)89, que discute os incômodos em torno do envelhecimento na 

música pop, só para citar algumas.  

Apesar deste trabalho não ter como foco a discussão dessa articulação, esses 

marcadores culturais e sociais emergem da própria performance, emergem dos corpos que se 

apresentam, de modo que traçar qualquer tipo de discussão dessa natureza inevitavelmente os 

traz à tona. Afinal, esses aspectos estão na base da própria construção performática. Por mais 

óbvio que isso pareça (sobretudo porque, como veremos mais adiante, é parte imprescindível 

das análises do capítulo seguinte), acredito ser importante fazer essa ênfase considerando, 

especialmente, que muitos estudos de musicologia que se interessam pelas práticas 

interpretativas ou mesmo pela discussão da presença cênica, e também muitos estudos  

ancorados nas dinâmicas teatrais da encenação tendo como ponto de partida o corpo do ator 

passam ao largo dessas nuances performáticas. 

 Por outro lado, é importante destacar também que esses marcadores não são 

necessariamente definidores do tipo de encenação que se apresenta. Digo isso considerando 

que essas marcações não necessariamente representam amarras às quais a encenação do artista 

deve ou precisa se ater. Esse entendimento está na própria definição de gênero musical que 

ancora toda a discussão deste trabalho. Entendo os gêneros musicais a partir do modo como 

Janotti Jr. e Pereira de Sá (2019) pensam essa expressão não como categorizações 

homogeneizantes, mas como endereçamentos que “permitem que músicos e audiência 

estabeleçam balizas para as disputas de gosto, ao mesmo tempo em que permitem a 

construção de assinaturas específicas que se tornam a marca distintiva do artista” (Janotti Jr. e 

Pereira de Sá, 2019, p. 131). Assim, os gêneros musicais, apesar de estabelecerem certas 

balizas, algumas delas diretamente associadas aos marcadores sociais, também permitem que 

os artistas construam suas assinaturas específicas. Bem como, em processo de encenação ao 

longo de anos de carreira, possam passear por diferentes maneiras de estar no palco.  

Nesse sentido, para pensar a encenação nesses contextos, vale considerar tanto a 

assinatura do artista – entendendo essa expressão como aquilo que ele constrói cenicamente 

89 LIMA, Mariana Lins. O envelhecimento feminino como incômodo na música pop. 2023. Tese (Doutorado 
em Comunicação) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2023. 

88 TENÓRIO, Winglison Henrique do Nascimento. Que branco é esse no funk?: investigando a branquitude no 
funk brasileiro. 2022. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2022. Disponível em: https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/50242. Acesso em: 29 jan. 2024.  

87 DIAS, Morena Melo. Eu aceito o lacre em minha vida? Articulações entre identidade de gênero e gênero 
musical a partir da Geração Lacre. 2022. Dissertação (Mestrado em Comunicação) - Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2022.  

 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/50242


109 

de maneira a lhe caracterizar –, como também apontar para o horizonte de expectativas 

configuradas pelo gênero musical, em suas relações sociais e culturais, ao qual a música está 

vinculada. No caso da MBP, como enfatiza Thiago Soares: 

Canções integrantes da chamada Música Popular Brasileira (MPB), 
certamente, apresentarão uma modulação de voz mais “ouvida” que os 
instrumentos. É uma das convenções deste gênero, a forte presença da letra e 
da ênfase no que é dito, ressaltando, portanto, a relevância da aparição do 
vocal do artista. (Soares, 2013, p. 162). 
 

Além disso, é importante apontar que os gêneros musicais também parecem instituir 

certos regimes coreográficos, tal como atenta Mario Rolim (2023), ao pensar em alguns 

regimes coreopolíticos do rap. Esses regimes envolvem o reconhecimento de um conjunto de 

expectativas coreográficas e gestuais que ajudam a sustentar as diferenças e os discursos de 

autenticidade que envolvem cada uma das demarcações de gênero musical de maneira não 

apenas meramente estilística, mas também política. No caso da apresentação de Elis Regina, é 

costumeiro que essa performance seja lembrada justamente pela cisão que ela propõe com 

relação ao modo de se portar no canto da música popular brasileira. Como já mencionado, em 

lugar dos gestos contidos e intimistas do projeto estético da bossa nova, a cantora entrega 

dramaticidade, gestos explosivos, vocais intensos e uma clara preocupação com a própria 

presença de palco. Essa sua disposição acaba instituindo um novo jeito de estar naquele 

espaço, uma nova postura possível de se aparecer na TV, o que vai influenciar nas 

performances de outras cantoras dentro e fora da MBP.  

 
4.2​ A PERFORMANCE MUSICAL ENTRE MÚSICA E IMAGEM 
 
4.2.1 ​ Um relato: Elis Regina e o fascínio pelo audiovisual 
 
​ O vídeo começa com o discurso do ator Reinaldo Gonzaga, que introduz a 

apresentação de Elis Regina questionando até que ponto uma cantora pode ser 

“temperamental, franca e impulsiva”. Destaca ainda que, “quando Elis Regina diz o que 

pensa, grita, briga e agride, provoca as mais desencontradas reações, mas ninguém discute o 

seu talento”. Isso, ainda nas palavras de Gonzaga, se reflete no sucesso de seu show Falso 

Brilhante (1976)90, que, na época, bateu recordes de apresentações em São Paulo. Só então, 

90 O espetáculo, em cartaz no Teatro Bandeirantes entre os anos de 1975 a 1977, tinha o objetivo de funcionar 
como uma síntese da obra de Elis Regina através de um conjunto de 42 canções. Sob direção musical de César 
Camargo Mariano e direção cênica de Myriam Muniz, o Falso Brilhante era caracterizado por uma cenografia 
circense, com os músicos caracterizados de seus respectivos personagens. O título é uma referência ao bolero 
Dois pra lá, dois pra cá, de João Bosco e Aldir Blanc (1946), e serve como metáfora para a vida da cantora. 
Mais detalhes sobre a produção disponíveis em: Falso Brilhante. ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e 
Cultura Brasileira. São Paulo: Itaú Cultural, 2024. Disponível em: 

 



110 

frisando que a artista estava há um ano sem aparecer na TV, o ator anuncia sua apresentação. 

Ela começa com a imagem das mãos de um músico dedilhando as cordas de um violão. A 

câmera vai se distanciando até que seja possível ver o rosto do músico Natan Marques 

enquanto se ouve, para além do violão, o primeiro verso de Elis Regina: “não quero lhe falar, 

meu grande amor”. Trata-se da apresentação91 da música Como nossos pais (1976, composta 

por Belchior), exibida no programa Fantástico, da Rede Globo. Com uma cenografia circense 

e uma plateia de bonecos ao fundo (que são apontados, ao longo da encenação como “os pais” 

da canção), a apresentação, para além de sua importância musical, é conhecida também por 

essa composição visual.  

 ​ Após o plano de Marques, vemos a cantora: cabelos curtos, vestido branco com 

estrelas pratas, vista de perfil com a banda ao lado (figura 27). A voz de Elis já dramatiza esse 

início da canção sem grande esforço, sem que seja necessário os seus costumeiros e intensos 

gestos. De um outro ângulo, a cantora aparece de frente, com a plateia ao fundo, e com os 

intensos gestos já em crescente. A câmera a capta de longe e logo vai se aproximando, 

criando também uma proximidade entre a cantora e quem a assiste, de modo similar ao que 

acontece, por exemplo, na performance de Arrastão (1965). Essa maneira de filmar 

apresentações musicais é muito comum na televisão, sobretudo quando o artista quebra a 

quarta parede, olhando diretamente para a câmera, como faz Elis. Sua voz, que inicia serena, 

vai ganhando tons mais altos com o desenvolvimento da canção, levando seus a tentarem 

também expressar o sentimento daquelas palavras (figura 28 e 29). 

 Figuras 27, 28 e 29 - Elis Regina interpretando a canção Como nossos pais, em 1976. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

91 Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/1764203/. Acesso em: 23 abr. 2024. 

http://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra70098/falso-brilhante. Acesso em: 23 abr. 2024. Verbete da 
Enciclopédia. ISBN: 978-85-7979-060-7). 

 

https://globoplay.globo.com/v/1764203/
http://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra70098/falso-brilhante


111 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Enquanto letra, Como nossos pais tematiza as vivências de uma juventude frustrada 

que teve a sua liberdade censurada pela ditadura civil-militar de 1964. Na canção, feita de 

modo a soar como se fosse uma carta, o eu lírico conta sobre essas vivências de maneira 

poética e com o conteúdo político implícito. Estabelece uma relação de conflito com os pais, 

que representariam a moralidade instituída pelo regime, numa época justamente marcada pela 

contracultura e pela inovação. Esse conflito geracional surge como uma ilustração dos valores 

que guiavam aquele período e de como se sentia a juventude engajada que tinha o desejo de 

ser ativa e de trilhar seus próprios passos, mas teve o “sinal fechado” pela censura. 

Apesar do peso dessa letra e de seu vínculo com a juventude politizada dos tempos de 

ditadura militar, é importante ressaltar como essa música foi ganhando outras conotações ao 

longo do tempo, não necessariamente vinculadas ao seu contexto de origem. Parece-me que a 

forte presença cênica de Elis Regina nesta apresentação acabou por dilatar a própria canção 

para outros limites. Quase como se ela, a partir de então, dividisse sua origem entre o que era 

o objetivo de Belchior ao escrevê-la e aquilo que ela se tornou quando combinada com a 

performance intensa da cantora. A música, justamente por ser música, extrapola seu próprio 

quadro e é capaz de adquirir sentidos outros ao longo do tempo e das (re)interpretações que 

são feitas dela.  

Seguindo com a performance, quando a câmera muda novamente de ângulo e vemos a 

cantora novamente de perfil, é possível notar também a sua garganta, a abertura de sua boca, 

como ela inclina a cabeça para o lado enquanto entoa com intensidade “para abraçar seu 

irmão” e levanta o braço, gestualizando com as mãos enquanto fecha os olhos (figuras 30, 31, 

32 e 33). São detalhes que talvez não fossem perceptíveis ou claros se essa performance não 

 



112 

tivesse sido completamente pensada para a transmissão via televisão. Acessando-a hoje, por 

meio da plataforma de streaming Globoplay, penso na dimensão temporal que se coloca: no 

arquivo que mantém a performance viva e aberta. Nos gestos que podem ser revisitados, 

repensados e restaurados. Toda vez que revista, essa performance se torna novamente um 

acontecimento.  

  Figuras 30, 31, 32 e 33 - Gestos expressivos de Elis Regina durante a performance. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Mais adiante, o dedilhado da guitarra inicia o refrão. Vemos os demais músicos da 

banda que acompanha Elis, todos caracterizados. Elis novamente é colocada como o ponto 

focal da cena. Mais uma vez, é empregado o recurso da câmera que a acompanha de longe até 

se aproximar de seu rosto de maneira que seja possível acompanhar as suas mudanças de 

expressão. Nesse ponto, com a própria evolução da música, a cantora já parece 

completamente dentro da cena, um corpo cênico já dilatado, que vibra com a canção, 

enquanto suas mãos insistem em potencializar a dramaticidade do jogo proposto. Seu olhar 

 



113 

frisa essa mesma dramaticidade, enquanto, novamente pelo ângulo de perfil, é possível ver 

suas veias saltadas. A câmera se aproxima muito de Elis nesse momento, enquadrando a 

distância entre sua boca e o microfone. 

Em outro instante, quando ela entoa o verso “não apareceu mais ninguém”, a maneira 

como seu pescoço, tendões, mandíbula e veias sinalizam o esforço do canto, apontam também 

para a força da própria interpretação (figura 34). Da mesma forma, com a cantora vista de 

costas, é possível notar os movimentos de seus pulmões enchendo e esvaziando, e as linhas de 

sua coluna e escápulas, que parecem contribuir com a dramaticidade da canção. Como 

veremos mais adiante, a presença de palco parece se constituir a partir da impressão de 

entrega do artista ou mesmo de sua capacidade de seduzir e hipnotizar o espectador, de fazer 

do corpo um meio de expressão do texto dramático, e é isso o que Elis consegue executar ao 

longo dessa performance, sobretudo através de suas expressões faciais enfáticas (figura 35 e 

36). Chegando ao final da apresentação, a cantora continua mirando a câmera e reforçando o 

teor dramático da canção. Apontando para a plateia, ela canta o último “como nossos pais” da 

música (figura 37), num grito aberto e gutural, que termina com ela virando-se para trás.  

Figuras 34, 35, 36 e 37 - Expressões faciais de Elis Regina durante a interpretação musical. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 



114 

O vídeo termina. Pergunto-me como ela fez, ao fim da apresentação, para sair daquele 

personagem ou mesmo daquela intensidade demonstrada ao longo da execução da canção. 

Ela, que nos relatos que abrem este capítulo, é apontada como insegura, tímida, como alguém 

que via no palco esse lugar de expressão de si numa posição de poder e ao mesmo tempo 

considerava a si mesma como um instrumento para enunciar os textos das canções. 

Interessada em pensar nessa encenação construída também pelos enquadramentos da câmera e 

da imagem televisiva, proponho-me a discutir no tópico que se segue o espaço onde acontece 

a performance e como a presença cênica e os efeitos de presença podem ser pensados 

considerando o tipo de acesso à performance musical (in loco ou via telas). Para isso, vale 

investigar, primeiramente, o que estou chamando de presença cênica ou mesmo de presença 

de palco. 

 

4.2.2​ Performance in loco e nas telas 
 

A consideração do acesso à performance, que tipo de presença acontece e qual o tipo 

de textura da corporeidade cênico-musical são questões que não podem ser ignoradas quando 

se deseja discutir a experiência da performance musical tendo como ponto de partida as 

corporeidades que se apresentam. Numa articulação com os estudos de teatro e de 

performance, dentre as muitas convergências entre show e encenação teatral, é possível 

apontar três semelhanças que me parecem mais interessantes de serem destacadas aqui: o 

palco, a presença e a apresentação para um público. A partir da união desses três aspectos, 

surgem expressões bastante conhecidas, usadas, inclusive, como sinônimas: a presença cênica 

e a presença de palco. A primeira costuma aparecer mais nas discussões de teatro, enquanto a 

segunda tende a aparecer mais nas discussões de música. Mesmo assim, esses aparecimentos 

em um ou em outro local são variáveis e, de modo geral, as duas apontam para a mesma 

direção: a maneira como o artista atua no palco e constrói uma relação de presença com o 

público. 

Em termos musicais, a presença cênica, como pontua Bonin (2019), sugere a 

consideração de uma certa visualidade ou mesmo teatralidade da performance musical. Em 

termos teatrais, a atriz Julia Varley fala desse tipo de presença como “(...) a condição para 

transformar em ações persuasivas ideias e desejos, para dar à força criativa interior a 

possibilidade de se revelar e de se transformar em forma comunicativa.” (Varley, 2010, p. 59). 

Já o antropólogo Eugenio Barba, em estudo conjunto com Nichola Savarese (1995), aponta 

para a presença cênica como um modo de captar a atenção do espectador. O autor considera a 

 



115 

existência de uma espécie de “sedução” entre ator-bailarino e público, muitas vezes a nível 

elementar e sem que haja, ainda, conhecimento intelectual por parte do espectador do que lhe 

seduz nas ações executadas92. Desse modo, seria um tipo sedução que precederia a 

compreensão intelectual (Barba e Savarese, 1995), algo que poderia ser facilmente 

relacionado à dimensão da presença tal como pensada por Gumbrecht (2010). Barba afirma 

que essa presença seria parte do que o autor chama de “corpo dilatado” ou “corpo-em-vida” 

(Barba e Savarese, 1995, p. 54), que seria um modo de reduzir ou ampliar as ações típicas do 

comportamento cotidiano, dando vazão a maneiras mais expressivas de agir. O que guarda 

semelhanças com o que trabalhamos anteriormente em torno da ideia de corpo cênico, como 

um corpo extracotidiano que busca, através do treinamento, maneiras mais expressivas de agir 

em cena. A diferença entre esses dois tipos de corpos possivelmente está no caráter de 

treino/construção do corpo cênico enquanto o corpo dilatado sugeriria um nível ainda 

elementar dessa preparação ou mesmo um resultado dela. Assim, o autor sugere que esse 

corpo-em-vida seria capaz de dilatar a presença do ator, incrementar seus gestos cotidianos e, 

portanto, a sua maneira de agir, afetando, também, a percepção do espectador. Barba, 

inclusive, oferece um ponto de vista fisiológico para ilustrar essa dilatação: 

O corpo dilatado é um corpo quente, mas não no sentido emocional ou 
sentimental. Sentimento e emoção são apenas uma consequência, tanto para 
o ator como para o espectador. O corpo dilatado é acima de tudo um corpo 
incandescente no sentido científico do termo: as partículas que compõem o 
comportamento cotidiano foram excitadas e produzem mais energia, 
sofreram um incremento de movimento, separam-se mais, atraem-se e 
opõem-se com mais força, num espaço mas amplo ou reduzido. (Barba e 
Savarese, 1995, p. 54). 
 

Assim, seria essa energia, costumeiramente chamada de tônus93, que possibilita ao 

corpo em cena produzir-se de maneira dilatada, mais enérgica e mais expressiva, algo que não 

costuma acontecer nas atividades cotidianas com a mesma intensidade. Afinal, o nosso corpo, 

do ponto de vista fisiológico, tende a trabalhar de modo a poupar energia. Esses momentos de 

grande produção e gasto de energia, portanto, precisam ser pontuais. Precisam ser parte de 

grandes eventos, como acontece nessa preparação para o palco e a própria atuação nele. 

Embora esse entendimento de Barba seja construído a partir da presença cênica, essas 

características parecem semelhantes à compreensão mais ou menos generalizada que se tem 

também em torno da presença de palco.  

93 Em fisiologia, o tônus é o estado de excitabilidade do sistema nervoso que controla ou influencia os músculos 
esqueléticos. 

92 Ele cita como exemplo dessa relação o espectador ocidental diante de um ator-bailarino oriental. Mesmo que 
não compreenda a língua ou os demais códigos culturais colocados em cena, ainda assim é possível que esse 
espectador se sinta atraído a nível pré-intelectual pelas ações executadas.  

 



116 

Muito usada em críticas de shows e textos sobre música de modo geral, parece-me 

que, habitualmente, essa expressão aponta para um lugar de “entrega” no palco, de se dispor a 

encarnar nele os papéis que a performance convoca e/ou que o público espera que sejam 

exercidos. Fala-se, geralmente, em presença de palco como a disposição do artista de 

conquistar ou mesmo “hipnotizar” a plateia através de sua capacidade de convencer esse 

mesmo público sobre o seu talento. Isso aconteceria através da demonstração de suas 

habilidades musicais e performáticas, sejam elas referentes ao uso da voz, do corpo na dança 

ou à maneira com a qual se domina e se toca um instrumento. No caso de Elis Regina, como 

vimos antes, seus movimentos e gestos intensos e vigorosos parecem desenhar aquilo que se 

entende como uma entrega no palco, uma maneira de estar presente naquele momento, 

presente na canção, e tentando traçar uma conexão com o público, mesmo que seja um 

público que não está in loco. No entanto, não se trata necessariamente de apontar para a 

quantidade de esforço envolvida nessa expressão como definidora de uma presença de palco 

atrativa. Em Arrastão, como vimos, mesmo nos momentos mais serenos, essa entrega 

continua sendo parte da execução. Não é, portanto, a quantidade de esforço que define essa 

relação, mas a maneira como esses gestos e movimentos são empregados. Vale ressaltar que o 

esforço é entendido aqui como um impulso interno que dá origem ao movimento – tal como 

vai pensá-lo o coreógrafo e teórico da dança Rudolf von Laban ( Machado de Azevedo, 2009) 

–, portanto, é importante entendê-lo como uma maneira de expressar as demandas do 

personagem, da persona ou do modo que se queira aparecer naquele espaço. Ou seja, o 

esforço seria uma ferramenta para expressar as nuances da canção. 

Presença de palco diz muito também, para além de uma habilidade concreta e 

geralmente vinculada a valores mais tradicionais da música (a virtuose do canto e do manejo 

dos instrumentos, por exemplo), e eu diria principalmente, sobre a capacidade de cativar o 

público, de ser carismático, de preencher os espaços do palco como se nada estivesse faltando 

ali ou como se a apresentação fosse tão atraente que dificultasse a perda de atenção. Isso pode 

ser feito de várias formas e em todas elas a encenação busca convocar a emoção e/ou o 

entretenimento. Tanto Ney Matogrosso, com seus movimentos ágeis no palco, dançando, 

cantando, com figurinos exuberantes e vários artifícios cenográficos para criar sua encenação, 

quanto Caetano Veloso, hoje, com gestos mais lentos e usando cenários minimalistas, fazem 

uso de diferentes estratégias com um intuito similar: usar a presença de palco para convocar a 

emoção e atrair o olhar da plateia. 

Interessante constatar como as discussões a respeito da presença de palco 

costumeiramente se vinculam às apresentações ao vivo. Como dito anteriormente, delimitei 

 



117 

como recorte dentro do amplo escopo das performances musicais àquelas em que há canto 

e/ou interpretação de canções. Mas, para além disso, é preciso que se defina também o modo 

como consigo acessá-las, já que o acesso à performance in loco e àquele que acontece por 

meio de uma tela tem diferenças entre si, sobretudo se o ponto principal de investigação é a 

corporeidade cênico-musical. Assim, opto por pensar nas performances de shows ao vivo e de 

shows “ao vivo gravado”, mas também recorro a outros materiais: entrevistas, relatos, análises 

da crítica musical, análises genéticas da representação, dentre outros, como tem ficado claro 

ao longo dos relatos realizados. 

Esses elementos ajudam a complexificar o que é apresentado no palco e se alinha em 

alguma medida com o que Alcântara e Janotti Jr. (2018) atestam como sendo um modo de 

escuta conexa, ou seja, uma escuta que conecta diferentes materiais sobre o artista, inclusive 

sua biografia. Neste caso, todos esses materiais orbitam a própria experiência da escuta, como 

veremos no capítulo seguinte. Ainda assim, como temos visto ao longo deste trabalho, tenho 

como ponto de partida de análise das corporeidades cênico-musicais as cenas em si mesmas 

como possibilidade de averiguar o trânsito entre o dentro e o fora do palco. Isso só pode ser 

feito, no entanto, considerando as diferenças em torno do ao vivo e do ao vivo gravado, que 

instituem ideias distintas de presença, chegando a tocar na longa discussão existente entre 

performance e presença, capaz de questionar até mesmo a ontologia da performance. Se, por 

um lado, essa discussão parece, por vezes, já superada quando articulada aos estudos de 

Comunicação, por outro, ao pensar junto com os Estudos de Performance e com os Estudos 

de Teatro, ela continua sendo colocada e, por isso mesmo, merece ser pontuada neste trabalho. 

Afinal, performance só poderia ser performance quando ao vivo? O ato de gravar uma 

performance retiraria desta prática a efemeridade que lhe caracteriza? Até que ponto é 

possível entender a performance gravada como performance ou mero registro de uma 

performance? 

Como se sabe, a presença na performance foi e continua sendo amplamente discutida 

nos estudos de performance e em outros campos de estudo que se utilizam desse conceito. 

Peggy Phelan, por exemplo, delimita a vida da performance ao presente: “(...) a performance 

não pode ser salvada, gravada, documentada ou participar de outro modo da circulação de 

representações da representação” (Phelan, 1993 apud Taylor, 2013, p. 30)94. Crítico deste 

pensamento, Phillip Auslander considera que “(...) não é realista propor que a performance ao 

vivo pode permanecer ontologicamente pura ou que opera em uma economia cultural 

separada daquela dos meios de comunicação de massa” (Auslander, 2008, p. 45). Patrice 

94 PHELAN, Peggy. Unmarked: The Politics of Performance. London/New York: Routledge, 1993. 

 



118 

Pavis também entende que a suposta não reprodutibilidade da performance ao vivo e mais 

especificamente do teatro traz “ (...) uma concepção essencialista do teatro que não dá conta 

da evolução das artes e da mídia” (Pavis, 2007, p. 187). Diana Taylor (p. 29, 2013), por sua 

vez, comenta que as tecnologias digitais cada vez mais nos convidarão a reformular nossa 

compreensão sobre presença, lugar (mesmo aquele não localizável, como o site), efêmero e 

incorporação.  

Em pesquisa sobre o tema, Victor de Almeida Pires (2019) sugere pensarmos sobre o 

chamado “aovivismo”, o que seria considerar “os pactos materiais, discursivos e afetivos da 

experiência de música ao vivo, retirando de cena a ideia de que haveria uma “pureza” ou uma 

ontologia do “ao vivo” em espetáculos presenciais”. Esse argumento, como sugere o próprio 

autor, corrobora com o argumento de Auslander (2008) ao reconhecer que mesmo a 

experiência de um show ao vivo é mediada, seja por telões, celulares ou até mesmo pela 

amplificação do som. Falar sobre presença também nos direciona para a investigação 

empreendida também na Comunicação por Bruno Martins e Jorge Cardoso Filho (2010) sobre 

como a mediação contribui para a percepção que temos do mundo à nossa volta. Além disso, 

os autores apontam para a importância de considerar a dimensão da presença, tal como 

pensada por Gumbrecht (2010), como elemento constituinte da experiência e da interação, e 

não apenas um meio onde se manifestam conteúdos e significados. O que também se alinha à 

perspectiva de Simone Pereira de Sá (2016) que, oferecendo um contraponto capaz de 

complexificar as ideias gumbrechtianas, ressalta a importância da mediação na experiência 

estética: 

[...] para que esta experiência aconteça, um conjunto de mediadores precisa 
trabalhar incessantemente para garantir o seu êxito — dos mais “humildes”, 
tais como o sofá e a porta que me permitem isolar o ambiente e sentar para 
ouvir uma música em silêncio; até outros mais glamourosos, tais como o 
ingresso vip para ver o show da banda preferida, passando pela própria 
performance da banda, pela forma como ela dialoga criativamente com os 
valores do gênero musical ao qual pertence ou permanece mais próxima do 
“mainstream”, por exemplo. (Pereira de Sá, 2016, p. 154 e 155) 

 

Alinhada a essas perspectivas, e longe de oferecer uma resposta a esse debate, penso a 

presença neste trabalho como sendo, para além do estar no lugar e no momento em que o 

show acontece, ou seja, in loco, também como a fabulação e/ou recriação de um sentimento 

de presença a partir da presentificação, que, cria por si mesma, uma nova produção de 

presença, fazendo com que a performance, mesmo quando lida como arquivo, permaneça viva 

e aberta. Construo esse argumento a partir do que atestam Soares e Pires (2020) ao 

 



119 

desenvolver a noção de “aovivismo”, a partir do qual os autores pensam a presença tanto do 

ponto de vista espacial quanto do temporal: 

O “aovivismo” seria uma condição de experiência que insere o espaço 
privado como “espetacular” e especular, um pacto de regimes de presença 
regulados e tecidos por convenções de gêneros musicais, de performances e 
de valores construídos dentro das culturas musicais – seja em espaços mais 
consagrados como arenas, casas de espetáculo (como pensa Auslander), seja 
na domesticidade da casa (como aponta Pires). [...] Sendo assim, pensemos 
que um show musical gravado em 2018 e transmitido durante a pandemia 
numa plataforma digital em 2020 e apresentado como uma “live musical” 
apresentaria uma nova condição de “ao vivo”, na medida em que 
reivindicaria uma nova produção de presença. (Soares e Pires, 2021, p. 05). 

 

Para além disso, essa nova produção de presença também recria o próprio corpo que 

performa. De maneira que, se a performance in loco oferece determinadas possibilidades de 

visualização e produção de presença, a performance em vídeo, além de oferecer efeitos de 

presença específicos, se constitui também como acontecimento da tela, apresentando corpos 

que têm a tela como sua própria materialidade. Ou, dizendo de uma outra maneira, o corpo 

como “superfície midiática”, como Andrade Lima (2020) prefere chamar partindo do 

pensamento de Giuliana Bruno (2014)95. Esse corpo com “textura e visualidade próprias do 

universo das telas” (Andrade Lima, 2020, p. 182) tem suas especificidades e delimitações, 

assim como delimita, também, a própria performance produzida a partir da câmera, do 

enquadramento da tela, daquilo que foi pensado e editado antes de chegar ao espectador. 

Assim, o corpo e os movimentos como imagem de vídeo são passíveis de, além de se 

apresentarem em apenas duas dimensões, serem também recortados, reinventados, produzidos 

pela própria câmera – isso, para além das intervenções que o espectador também fará ao 

acessá-las. Essa dimensão material, portanto, não só registra como tem a função de produzir a 

própria performance, como Auslander (2008) pensa ao analisar a imagem televisiva e 

considerá-la não “(...) apenas uma reprodução ou repetição de uma performance, mas uma 

performance em si” (p. 49 – tradução nossa96). 

 Alinhado a essa mesma perspectiva, ao pensar sobre a performatividade na 

documentação de performances a partir da fotografia artística, Auslander (2019) reflete sobre 

duas categorias: a documental e a teatral. A categoria documental seria da ordem do registro 

performático que em alguma medida reconstrói e arquiva o evento, como uma maneira de dar 

acesso à realidade da performance, de maneira que “a conexão entre performance e 

96 No trecho original: “the televisual image is not only a reproduction or repetition of a performance, but a 
performance in itself”. 

95 BRUNO, Giuliana. Surfaces: Matters of Aesthetics, Materiality, and Media. Chicago e Londres: The 
University of Chicago Press, 2014. 

 



120 

documento é assim pensada para ser ontológica, com o evento prescindindo e autorizando sua 

documentação” (Auslander, 2019, p. 338). Já na categoria teatral, o autor inclui obras de arte 

classificadas como “fotografias performadas” – nomeação que, sugere ele, por si só parece 

conferir o status de fotografia e não necessariamente de performances a essas obras –, como 

as fotografias de Marcel Duchamp como Rrose Sélavy97. Casos como esse revelam que “as 

performances eram encenadas somente para serem fotografadas ou filmadas, e não tinham 

uma existência significativa a priori como eventos autônomos apresentados a audiências” 

(Auslander, 2019, p. 340) – situação similar à performance de Como nossos pais, de Elis 

Regina, produzida para a transmissão na TV. O autor vai constatar, então, que em ambos os 

casos há uma encenação para a câmera e que documentos de performance são por si mesmos 

performativos98:  

Em outras palavras, o ato de documentar um evento como uma performance 
é o que a constitui como tal. A documentação não simplesmente gera uma 
imagem/declaração que descreve a autonomia da performance e afirma que 
ela ocorreu, ela produz um evento como performance e, como Frazer Ward 
sugere, o performer como artista.” (Ward, 1997, p. 40) (Auslander, 2019, p. 
343). 

​  
Assim, a performance de Elis Regina de Como nossos pais, como fruto de uma 

apresentação televisiva, tem, no próprio vídeo, a sua delimitação como performance. 

Entretanto, mesmo quando se trata de uma apresentação ao vivo (como veremos mais adiante 

com a análise do show de Filipe Catto), os documentos que são produzidos sobre ela (desde o 

relato até vídeos e fotografias) são também o que a delimita como performance para além dos 

limites de seu acontecimento para um público, em um tempo e em um lugar específicos. Além 

disso, Auslander destaca ainda que, apesar do entendimento de que a documentação daria 

acesso à realidade da performance, de modo que esta última prescindiria e autorizaria a sua 

documentação, o registro documental também cria a imagem através da qual a performance 

poderá ser resgatada como arquivo e circular para outros públicos. Isso, tanto sugere que 

artistas performem pensando nessa noção arquival99, para além do público in loco para o qual 

99 O autor diz, por exemplo, que as próprias imagens do body art eram planejadas. “Embora algumas das 
fotografias iniciais de performance e da body art não fossem planejadas ou concebidas cuidadosamente para a 
documentação, os artistas que estavam interessados em preservar seu trabalho rapidamente se tornaram 
conscientes da necessidade de encenar (se não ainda mais) para a câmera tanto quanto para uma audiência 
imediatamente presente”. (Auslander, 2019, p. 341). 
 

98 Auslander pensa o performativo a partir do sentido que de J. L. Austin (Austin, 2003 apud Auslander, 2019) 
atribui ao termo ao refletir sobre os usos da linguagem. Para Austin, os chamados atos de fala seriam enunciados 
que executam ações sendo, portanto, performativos. Para aprofundamento no tema, consultar: AUSTIN, J. L. 
Lecture I in How to Do Things with Words. In AUSLANDER, Philip (Ed.). Performance: Critical Concepts in 
Literary and Cultural Studies, v. 01. Londres: Routledge, 2003. 

97 Rrose Sélavy era o alter ego de Marcel Duchamp, expoente do Dadaísmo e do Surrealismo. 

 



121 

performaram, como também que, a longo prazo, o registro (seja fotográfico, em vídeo ou de 

outras modalidades) acabe substituindo e expandindo a própria performance: 

A respeito disso, nenhum fragmento documentado é performado unicamente 
como um fim em si mesmo: a performance é sempre, em um nível de 
material cru, realizada para documentação, produto final através do qual ela 
poderá circular e com o qual será inevitavelmente identificada, justificando a 
afirmação de Slater de que a fotografia, por fim, substitui a realidade que 
documenta (ou, como O’Dell coloca, “a arte da performance é a equivalência 
virtual de suas representações”) (O’Dell, 1997, p. 77). (Auslander, 2019, p. 
341). 
 

Ou seja, o que resta são sempre os rastros e a possibilidade de revirá-los. Mesmo o 

palco, sempre associado ao acontecimento no aqui e no agora do teatro, entra nessa dinâmica 

como passível de ser desdobrado, relido e repensado, sobretudo quando entendido na sua 

relação com a imagem. Considera-se palco todo local onde acontece uma representação ou 

apresentação, podendo ser esse espaço também metafórico, como, por exemplo, a rua ou uma 

praça. Assim, a tela que me apresenta uma performance também pode ser considerada como 

um palco ou como a extensão desse lugar que igualmente atrai o olhar do espectador. Mas isso 

só é possível a partir de uma consideração sobre o palco físico, que, além de possibilitar esse 

desmembramento de possibilidades de palcos metafóricos, também pode aparecer como 

elemento importante da leitura que se faz de uma apresentação em vídeo.  

 O que estou chamando aqui de palcos físicos são aqueles construídos a partir dos 

modelos de palco italiano, palco de semiarena e palco de arena, todos pensados para a 

apresentação a um público. Por sua própria configuração de sentido e de estrutura, o palco 

parece ser necessariamente um lugar de inventividade e criação, onde o performer que nele se 

apresenta é convocado a atuar tendo uma posição privilegiada e diferenciada dos demais, ao 

mesmo tempo em que estruturalmente organizada de maneira a atrair o olhar dessa plateia. 

Como já pontuamos através de Pavis (2007), a consciência do performer de estar se 

apresentando para alguém, mesmo que se trate apenas de uma leitura dramática, 

necessariamente parece convocar sua percepção estética a projetar uma certa maneira de estar 

naquele espaço e de performar para os outros. E é justamente nessa produção de presença, 

nessa força que alinha público e performer, que se age de acordo com certas convenções 

gestuais advindas dos gêneros musicais, de aspectos subjetivos, de indicações da canção ou 

até mesmo do acaso, e que engendram uma certa corporeidade cênico-musical. Corporeidade 

essa que, sobretudo diante da dinâmica atual de registro de shows (que acontece tanto pela via 

da produção do artista quanto pela via do público), já nasce também partindo da consideração 

de aquilo que se entrega no palco será registrado e substituirá, posteriormente, a própria 

 



122 

performance. Inclusive, como se sabe, a performance musical, já no próprio momento de 

execução do show, é costumeiramente transmitida via telões colocados nas laterais do palco. 

Por isso mesmo, no caso da performance musical, essa relação com a imagem está dada sem 

que seja preciso fazer qualquer esforço de articulação.  

Ainda assim, acredito que, justamente pela obviedade dessa relação, alguns aspectos – 

inclusive históricos – costumam ser ignorados ou pouco aprofundados na abordagem dessa 

temática. Considerando que a corporeidade cênico-musical, independente do tipo de acesso 

que se tem à performance, é sempre fruto do entrecruzamento de materialidades (o corpo do 

performer, seus gestos, o figurino, a luz, o cenário, dentre outros), avaliar essa relação 

partindo da corporeidade tomada como imagem também joga luz sobre o corpo-artista como 

“superfície midiática”, um corpo que nasce do registro da câmera e das possibilidades 

técnicas de produção e edição de imagem. Assim, examinar mais detidamente as relações 

entre música e imagem parece ser um caminho frutífero para dar vazão a esse debate. 

 
4.2.3​ Examinando as relações entre música e imagem 
 

 Falar sobre a relação entre música e imagem aponta, dentre outros modelos, para o 

videoclipe enquanto formato que entrelaça essas duas linguagens. O videoclipe tanto abarca 

recortes de performances ao vivo quanto produções profissionais feitas com o intuito de 

divulgar ou mesmo de ilustrar canções. Essa concepção sobre o que abarca esse formato é 

posterior à identificação do videoclipe como necessariamente ligado às práticas e à 

divulgação televisiva, sendo fruto das dinâmicas de produção, divulgação e engajamento das 

redes sociais digitais. A pesquisadora Simone Pereira de Sá (2021) nomeia esses produtos 

como “videoclipe pós-MTV” ou mesmo “videoclipe da era pós-televisiva”. De acordo com 

ela, esse tipo de videoclipe “abrange um conjunto de fragmentos áudio-visuais de origens 

heterogêneas que vão do vídeo do show postado por um fã, passando pela infinidade de 

paródias, tributos e homenagens e chegando até os vídeos “profissionais” (...)” (Sá, 2021, p. 

61), que circulam em plataformas como o YouTube. 

Mas, para além dessa noção atual, o resgate da história do videoclipe, considerando 

seu surgimento e evolução ao longo do desenvolvimento das mídias, pode auxiliar na 

compreensão dessa relação entre música e imagem. Relação essa que joga luz, também, sobre 

o vínculo entre o videoclipe e o cinema musical, e convoca para o debate as tecnologias de 

captação e exibição que foram se desenvolvendo ao longo do tempo e permitindo a 

articulação entre o que se ouve e o que se vê. No mapeamento realizado por Thiago Soares 

(2013) a respeito do videoclipe, o autor pontua o interesse por entender esse formato como 

 



123 

produto de uma época, circunscrito num contexto cultural, e que deve, portanto, ser pensado a 

partir de sua inserção dentro dos regimes audiovisuais. 

Para isso, o autor parte da consideração do conceito de áudio-visão, como pensado 

pelo teórico Michel Chion (1994, apud Soares, 2013)100, para refletir sobre o tipo de fruição 

que o videoclipe promove. O áudio-visão dá a ver a disposição simultânea dos espectadores 

de ouvirem e verem algo de modo integrado, sem que haja, portanto, um desnível perceptivo. 

Essa integração de sentidos já acontece na ação biológica do ser humano diante dos mais 

diversos fenômenos. Mas, considerando os regimes audiovisuais, essa combinação pressupõe 

uma série de maneiras de fruir com esse tipo de produção que possibilitaria, por exemplo, 

“ver algo mais da imagem a partir do som, ouvir algo mais do som a partir da imagem” 

(Soares, 2023. p. 31). Nesse sentido, articulando os possíveis aspectos cênicos e efeitos de 

presença produzidos pela performance musical, é como se essa integração entre som e 

imagem pudesse ser entendida também como um artifício capaz de mobilizar o 

enquadramento da teatralidade.  

Mas, antes de adentrar nesse ponto, faz-se necessário, seguindo o percurso de Soares 

(2013), considerar também que a interação entre imagem e som instaura regras de produção, 

circulação e reconhecimento angariadas pelas lógicas dos meios. Assim, para o entendimento 

dos regimes audiovisuais em sua capacidade de articulação entre som e imagem, é necessário 

levar em conta as tecnologias de captação e exibição, ou seja, os artefatos tecnológicos que 

permitem esse tipo de produção. Nessa seara, a imagem em movimento surge como o ponto 

principal para se entender os produtos audiovisuais e, sobretudo, a necessidade do som. Como 

resgata Soares (2013), o estatuto da imagem fotográfica, a partir das experimentações com a 

câmera escura feitas tanto por pintores quanto por fotógrafos, era o da imagem sem o som. 

Com a possibilidade de registrar movimentos a partir da câmera cinematográfica, “(...) 

registros como o da chegada do trem na estação parisiense, feitos pelos irmãos Lumiére101, 

indicavam a convocação de um regime de interação com as imagens pautado pela relação 

entre imagem e som” (Soares, 2013, p. 39).  

A demanda por essa interação, como ficou claro mais tarde, adicionou à imagem uma 

impressão de realidade mais fidedigna, além de apontar, também, para um novo modo de 

fazer cinema. A necessidade de captar a imagem e realizar o sonoro ao vivo, na própria sala, 

por meio de uma orquestra, como acontecia durante o período do cinema mudo, passaria a não 

101 O autor se refere ao filme mudo  L'Arrivée d'un train en gare de La Ciotat (1895), um dos primeiros filmes 
exibidos publicamente na história do cinema, realizado pelos irmãos Louis e Auguste Lumiére. 

100 CHION, Michel. Audio-Vision: Sound on Screen. New York: Columbia University Press, 1994. 

 



124 

ser mais imprescindível. A dublagem, por sua vez, seguiu sendo um recurso utilizado para 

articular as duas nuances. Como discute Andrade Lima (2023), recorrendo aos estudos de 

Marsha Siefert (1995)102, nos filmes musicais, mesmo quando já havia a capacidade de 

captação sincrônica de imagem e som, a tecnologia disponível ainda não era propícia para 

capturar os sons de música e voz cantada. Assim, no momento da gravação, os atores 

dublavam o canto (previamente gravado por eles mesmos ou por cantores contratados para 

essa função) que era reproduzido no set por meio de caixas de sons. Posteriormente, a trilha 

sonora completa era adicionada em formato óptico, o que lhe faria capaz de ser reproduzida 

pelo projetor do cinema. Mas a dublagem, para além de continuar sendo utilizada até os dias 

de hoje no cinema, também está na base da produção de videoclipes. Afinal, muitas produções 

desse formato costumeiramente apresentam o cantor dublando a si mesmo. Tanto nesse caso 

quanto no cinema, como pontua Andrade Lima (2023), a performance é feita a partir da 

dublagem, o que possibilita que a interpretação não esteja necessariamente vinculada à 

fisicalidade do ato de cantar. Assim, a própria dublagem também poderia ser apontada como 

um recurso que daria a ver a encenação que envolve as performances musicais, seja a 

dublagem realizada ao vivo (quando o cantor dubla a si mesmo em um show, por exemplo) ou 

não (no videoclipe e formatos afins).  

Ainda assim, em ambas as situações, parece ser o canto decisivo para uma suposta 

transição entre corpo cotidiano e corpo cênico ou mesmo entre o corpo dentro e fora da 

performance. Acredito que essa noção se alinha em alguma medida ao que Andrade Lima 

(2023) discute sobre os momentos musicais. Baseando-se nos estudos de Amy Herzog103 

(2010 apud Andrade Lima, 2023), o autor aponta esses momentos nos filmes musicais como 

aqueles que possuem uma lógica temporal própria dentro da narrativa. Seria, portanto, o 

momento em que se abre espaço narrativo para a performance de uma canção, como é 

característico neste gênero teatral e cinematográfico. A relação que faço entre os momentos 

musicais e as performances musicais é a de que, por mais diferenças que existam entre uma e 

outra, em ambas são a música e o texto da canção que mobilizam os gestos e as ações inscritas 

na corporeidade. É a música, também, que aparece criando um espaço onde a corporeidade 

reivindica um modo próprio de habitar essa dimensão teatral. Por isso mesmo que a relação 

com o cinema musical, guardada as devidas proporções, não é passageira.  

103 HERZOG, Amy. Dreams of difference, songs of the same – the musical moment in film. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 2010. 

102 SIEFERT, Marsha. Image/Music/Voice: Song Dubbing in Hollywood Musicals.  Journal of Communication, 
v. 2, n. 45, p. 44-64, 1955. 

 



125 

O cinema musical, como atenta Richard Dyer (apud Soares, 2013, p. 44)104, “evoca o 

entretenimento a partir da premissa da utopia, dos mundos impossíveis e exagerados”. Assim, 

é sobretudo com base no canto e nos momentos musicais que esse tipo de cinema é capaz de 

construir dentro de um espaço já clivado da “vida corrente” um nível ainda mais profundo de 

fantasia. Algo que tendo a usar como metáfora para pensar a performance musical e outros 

formatos artísticos. Como se a vida corrente, apesar de já imbuída de representações 

cotidianas, oferecesse espaços supostamente mais profundos de fantasia, que teriam a mesma 

função que os momentos musicais nos filmes: construir uma diegese particular dentro de um 

espaço já diegético a fim de aprofundar a relação com a dimensão ficcional. Os momentos 

musicais serviriam, assim, como metáforas de peças de teatro, espetáculos de dança 

contemporânea, encenações cinematográficas ou mesmo performances musicais. No caso 

dessas últimas, a clivagem teatral dependeria sobretudo da execução da música. O que 

inevitavelmente passa pela história de como esses momentos foram captados tornando-se 

também produções audiovisuais. 

Como aponta Soares (2013), foram as tecnologias de captação usadas no cinema 

musical que permitiram o registro de números musicais não necessariamente ligados a uma 

narrativa cinematográfica. Exemplo disso, como atenta Arlindo Machado (2003 apud Soares, 

2013)105, são os filmes de jazz dos anos 1920, em que os músicos eram filmados se 

apresentando ao vivo, o que funcionava como um filme promocional da obra desses artistas. 

Esses registros “(...) ‘alimentavam’ a indústria das vitrolas de  fichas visuais bem como servia 

de entretenimento antes dos filmes terem início – uma espécie de ‘trailer’, divulgando a obra 

musical do próprio artista” (Soares, 2013, p. 46).  

Além de estarem na origem do que se convencionaria chamar, anos mais tarde, de 

videoclipe, essas experimentações também parecem estar na base do formato de DVDs 

(Digital Versatile Disc) musicais, concentrados sobretudo no armazenamento via disco digital 

de apresentações ao vivo, como o registro de turnês. O formato, hoje, parece um tanto 

ultrapassado, tendo em vista a nova dinâmica de divulgação de vídeos de shows via 

plataformas digitais, tais como o Youtube, ou mesmo em plataformas de streaming, como o 

Globoplay. Assim, mesmo tendo o cinema como base e a televisão como amplo espaço de 

desenvolvimento, os videoclipes – como pensados por Pereira de Sá (2014) – tomam hoje as 

mais diversas telas. Da televisão, dos computadores e dos celulares. Passando por diferentes 

105 MACHADO, Arlindo (org.). Made in Brasil – Três décadas do vídeo brasileiro. São Paulo: Itaú Cultural, 
2003. 
 

104 Dyer, Richard. Only Entertainment. New York: Routledge, 1992. 

 



126 

plataformas e redes sociais digitais e instaurando, assim, modos específicos de fruição com 

essas produções.  

Ao assistir Elis Regina cantando Como nossos pais (1976), posso aproximar e me 

distanciar da imagem, colocar em tela cheia, colocar em tela mínima enquanto pesquiso mais 

e mais detalhes sobre essa apresentação. Posso, inclusive, esquadrinhar essa imagem, 

recortá-la em fotogramas, pausar gestos e recuperá-los. Se, como sugere Soares (2013), a 

popularização das salas de exibição instituíram uma forma de ver produções audiovisuais 

como um ritual da cultura de massa e a televisão, por sua vez, gerou uma acessibilidade capaz 

de convocar o espectador para experimentar essas produções de maneira doméstica, as telas e 

micro-telas dos computadores e celulares parecem indicar a possibilidade de uma fruição 

intimista – embora não esteja, nem de longe, reduzida a ela. Nesse tipo de consumo, a 

qualidade de definição da imagem e do som pode ser bastante reduzida, ainda mais reduzida 

do que o som “embutido” no aparelho da TV. Mas, ainda assim, todos esses distintos 

formatos, cada com suas especificidades, possibilitam a sobrevivência do desejo pela 

presença, que se realiza por meio da presentificação. 

Esse desejo, que poderia ser entendido também como o desejo da música pela imagem 

e vice-versa, parece estar ligado a um modo de fruir com a própria canção, conectando 

música, imagem, capas de discos, encartes, participações em filmes e novelas, e fotografias 

nas redes sociais digitais, mas também entrevistas, falas, leituras, tal como sugere o conceito 

de escuta conexa (Janotti Jr. e Alcântara, 2018), como já mencionado antes. Mas, para além 

dessas conexões, há também aquela que parece advir da conexão mediante o próprio efeito de 

presença da cena. Paul Zumthor (2007) aponta que a performance é o único meio vivo de 

manifestação poética e esse meio tem como irredutível a presença do corpo. Como já 

discutimos anteriormente, a noção de presença na performance gera muitos ruídos e debates 

em torno de sua própria ontologia. Mas, considerando, como temos feito ao longo deste 

trabalho, as noções de presentificação e de efeitos de presença, é possível pensar em corpos 

que se apresentam como superfícies midiáticas passíveis de gerar os momentos de intensidade 

previstos pela dimensão de presença da experiência estética. Como atesta Andrade Lima 

(2023)106, mesmo diante de todos os recursos utilizados pelo cinema, a exemplo da dublagem, 

é, ainda assim, a partir daquilo que é ouvido e visto em cena que conseguimos ser “tocados” 

pelos corpos ali mostrados.  

106 O autor parte da dublagem de Marilyn Monroe do canto de Marni Nixon no filme Os homens preferem as 
loiras (1953, dir. Howard Hawks ) para traçar essa relação. De acordo com ele, “(...) a maneira como a voz de 
Nixon se organiza espacialmente é um dos aspectos, por exemplo, a partir do qual o “corpo” de Monroe pode 
nos tocar – ainda que a voz não tenha sido performada por ela” (Andrade Lima, 2023, p. 101). 

 



127 

​Mas como capturar essa natureza poética? Como descrevê-la? Como fazer a 

linguagem alcançá-la? Como realizar um esquadrinhamento que seja, ao mesmo tempo, 

imagético e sonoro, e ainda assim deixe algum espaço para o mistério na performance? 

A pesquisadora Maria Clara Bastos (2019), em estudo sobre o estado de presença na 

performance musical a partir da experiência do contrabaixista, se utiliza de duas ferramentas 

de análise propostas por Fausto Borém107. Denominadas de Mapa da Performance 

Audiovisual (MaPA) e Edição da Performance Audiovisual (EdiPA), essas duas ferramentas 

são utilizadas por Bastos como uma maneira de averiguar detalhes pontuais da performance e 

também uma visão geral de seu percurso. A partir de fotogramas em que os rostos ou outras 

partes dos corpos dos artistas demonstram expressões ou gestos significativos sincronizados 

com o momento musical, a autora, por meio das ferramentas, cria uma maneira de contemplar 

e apontar para a existência desses rastros poéticos.  

Mais que isso: ela os rabisca, apontando com setas e outras marcas figurativas o 

movimento executado, tentando recompor a ação que foi decomposta pela captura da imagem. 

Apesar de não me utilizar das mesmas ferramentas de Bastos, acredito que a escolha, feita ao 

longo desta tese, por destacar alguns frames em lugar de outros compartilha do mesmo desejo 

da autora de apontar para o gestos, de mostrar, de alguma forma, onde está isso que pode ser 

entendido como constituição de um estado de presença ou mesmo como provável indicador da 

dimensão ficcional da cena.  

O esquadrinhamento dessas imagens é, então, uma tentativa de jogar luz sobre aquilo 

que Zumthor, partindo da compreensão do conhecimento antepredicativo de 

Merleau-Ponty108, reconhece como sendo “(...) uma acumulação de conhecimentos que são da 

ordem da sensação e que, por motivos quaisquer, não afloram no nível da racionalidade, mas 

constituem um fundo de saber sobre o qual o resto se constrói.” (Zumthor, 2007, p. 98). 

Embora a visão seja constantemente privilegiada ao se considerar fotogramas e vídeos, como 

sugere o autor, todos os órgãos são tomados como fontes desse tipo de conhecimento e não 

apenas como ferramentas de registro. Nesse exercício, o acionamento de todos os sentidos, de 

todos os órgãos de conhecimento, também fazem intersecções entre si. Por isso mesmo, para 

além de ver as imagens, trata-se também de escutá-las. Perspectiva que se aproxima do que 

sugere Leda Maria Martins ao pensar o corpo-tela: 

O corpo-tela é um corpo-imagem. Geralmente, adereçamos as imagens na 
sua qualidade visual, privilegiando o olhar, a janela da alma, como evocavam 

108 Zumthor se refere ao livro de Merleau-Ponty A fenomenologia da percepção, de 1945. 

107 BORÉM, Fausto. MaPA e EdiPA: duas ferramentas analíticas para as relações texto-som-imagem em vídeos 
de música. Musica Theorica, Salvador, v. 1, n. 1, p. 1-37, 2016. 

 



128 

os gregos. Mas as imagens podem ser também sonoras e cinéticas e essas 
suas qualidades são contíguas. (...) O corpo-tela, como imagem material e 
mental, fundo, superfície, volume, relevo, perspectiva e condensação, não 
nos remete apenas às inscrições peliculares e aos adereços e adornos 
corporais e, por consequência, ao privilégio das poéticas da visibilidade, pois 
evoca também, como sonoridade, a evidência auditiva, o perscrutar dos 
ouvidos, a ativação intensa dos registros auriculares. (Martins, 2021, p. 
66-67). 

 
​ Essa interdependência, como sugere a autora, nos convida à expansão não apenas do 

olhar, mas também de toda a percepção sensorial. É como se, assim, a percepção estética 

fosse ampliada, dilatando também a capacidade de contemplação e de envolvimento com as 

imagens. Além disso, partindo da perspectiva de Etienne Samain, Martins aponta as imagens 

como formas pensantes, capazes de veicular pensamentos que nos afetam, e que podem, 

mediante a recepção e a percepção, se prolongarem no tempo. Afinal, “toda imagem (um 

desenho, uma pintura, uma escultura, uma fotografia, um fotograma de cinema, uma imagem 

eletrônica ou infográfica) nos oferece algo para pensar: ora um pedaço de real para roer, ora 

uma faísca de imaginário para sonhar” (Samain, 2012 apud Martins, 2021, p. 67)109.  

De maneira similar, a interpretação das canções percebida – sobretudo via audiovisual, 

mas não apenas – também chama atenção para um corpo que, ao se presentificar e/ou se 

transformar em cena, oferece personagens para investigarmos a possível dimensão ficcional 

das performances musicais. Um pedaço de real para roer, ou uma faísca de imaginário para 

sonhar, ou as duas coisas ao mesmo tempo. De um ou de outro modo, parece ser sempre a 

leitura especulativa dos atos que aponta para uma teatralidade corporificada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

109 SAMAIN, Etienne. As imagens não são bolas de sinuca. Como pensam as imagens. In: SAMAIN, Etienne 
(org.). Como pensam as imagens. Campinas: Editora Unicamp, 2012. 

 



129 

5​ AVESSO – UM ESTUDO DE PERSONAGENS 
 

 
Eu tinha rascunhado aquelas ideias, ensaiado aquelas músicas, mas aquela 
sensação de quando botei o figurino, quando me vi no espelho com aquela 
imagem, quando eu subi no palco e enfrentei todas as minhas disforias, e 
cantei praticamente nua em cena... aconteceu alguma coisa ali. [...] Acima de 
qualquer homenagem, sou em cena. Apesar de eu estar cantando um 
repertório da Gal – e ela tá muito presente ali, enquanto emblema, no fim das 
contas, é um show da Filipe Catto cantando suas músicas. Cantando seu 
repertório. A partir de agora, esse é meu repertório também. (Catto, 2023). 
 
 
No caso de Carmen [Miranda], as fronteiras entre a cantora, a atriz e a 
“embaixatriz” dos trópicos é muito mais tênue; e em cada um destes papéis 
ela remete-se aos outros, citando seus shows e sua origem brasileira nos 
filmes, recriando cenas dos cabarés fictícios dos filmes nos shows, usando o 
próprio nome Carmen para alguns personagens. Seu interesse sempre foi, 
antes, no espetáculo – leia-se a soma de estímulos sonoros, visuais, 
coreográficos, cromáticos –, por isso é que, cantando em shows 
propriamente musicais, atuando em peças teatrais ou em filmes, ela 
representou sempre a mesma personagem, uma vez que qualquer destes 
suportes eram antes veículos para a expressão do seu projeto de brasilidade 
que Hollywood, longe de adulterar, canalizou para os filmes. (Pereira de Sá, 
2002, p. 165). 

 
 
Começou a experimentar desenhos pretos maquiados sobre uma base branca 
que subiam dos olhos para a testa e que jamais se repetiriam. Um fauno 
sinistro, assustador e muito distante da sugestão de João e Gerson, que 
queriam se apresentar usando boinas militares revolucionárias como se 
fossem três Che Guevaras. No terceiro e último show naquele mês de 
janeiro, Ney [Matogrosso] fixou uma pena de pavão na testa e cobriu o corpo 
com uma pele de jacaré, deixando o rabo se arrastar pelo palco. Mesmo 
quem estava ao lado de Ney poderia se assustar com o que via, e isso incluía 
João Ricardo, Gerson Conrad, atores e músicos da Bela Vista, e todos os 
jovens cultos e invariavelmente criados por famílias conservadoras da classe 
média branca paulistana que passavam a segui-lo. Ao experimentar pela 
primeira vez o poder de uma máscara, Ney descobria uma coragem que ele 
não sabia ter, a força de outro ser que permitia qualquer enfrentamento e que 
nada tinha a ver com o Ney que, duas horas depois do show, sairia do teatro 
de calça jeans e camiseta gasta torcendo para não ser reconhecido nas ruas. 
(Maria, 2021, p. 99-100). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



130 

5.1​ O ESGARÇAMENTO ENTRE VIDA E ARTE  

 
5.1.1​ Um relato: Filipe Catto toma para si o repertório de Gal Costa 
 

Com uma luz acinzentada incidindo apenas no plano de fundo, Filipe Catto entra no 

palco do Cine Teatro do Parque, em Recife, como uma mera silhueta (figura 38). A 

composição parece planejada para gerar um certo impacto visual no público ao mesmo tempo 

em que produz também uma certa tensão ou mesmo curiosidade em torno dos corpos ainda 

não revelados dos músicos. O corpo de Catto aparece como sombra quando entoa a primeira 

frase da canção Lágrimas Negras (composta por Jorge Mautner e Nelson Jacobina), gravada 

por Gal Costa no álbum Cantar (1973). A música, eternizada na voz de Gal, começa a ganhar 

outros contornos quando, na pronúncia da palavra “cortejo”, Catto coloca um erre gaúcho 

bastante marcado, ausente no canto da cantora baiana. Com um canto sensual e delicado, uma 

luz vermelha passa a atravessar o seu corpo (figura 39). Cantando praticamente à capela, 

apenas com uma base sonora de dedilhados de guitarra somados ao uso de um pedal, a 

cantora, com uma voz suave, parece sensibilizar o público enquanto o convida a estar presente 

com ela naquela experiência. Essa abertura abre também as portas para a dimensão teatral que 

se descortina, música após música, durante todo o show Belezas são coisas acesas por dentro 

(2023), do álbum de mesmo nome, que reúne parte das músicas executadas no show. 
  

    Figuras 38 e 39 - Filipe Catto no show Belezas são coisas acesas por dentro, no Teatro do Parque, Recife, 2024..                                         Fonte: Captura de tela do vídeo110. 

110 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=qEvgGk0WuIQ. Acesso em: 20 jun. 2024. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=qEvgGk0WuIQ


131 

A ordem original das produções de Catto, no entanto, foi a inversa: primeiro ela foi 

convidada pelo Sesc para fazer um tributo à cantora baiana que aconteceu em maio de 2023 

em São Paulo; somente depois, o espetáculo foi transposto para o estúdio e levado para outras 

partes do país. No disco, Catto interpreta várias canções que ficaram conhecidas na voz de 

Gal, numa homenagem que funciona como releitura desses clássicos colocando neles a sua 

própria marca. Marca essa que parece transparecer na limpidez vocal que lhe caracteriza, nos 

arranjos escolhidos para as canções, na potência instrumental que elas acabaram ganhando e 

no teor roqueiro e um tanto vampiresco que parece emergir da maneira como ela e a banda – 

composta por Fabio Pinczowski na guitarra, Gabriel Mayall no baixo e Michelle Abu na 

bateria – se apropriam do repertório. É esse conjunto, tendo como ponto de partida letras 

conhecidas por quem escuta Gal Costa e os demais “velhos baianos”, que fez o disco ser bem 

sucedido para boa parte da crítica, sendo apontado pela revista Piauí como um tributo acurado 

e original111. 

Na performance ao vivo, a música na voz de Catto ganha outra amplitude não apenas 

por tudo o que envolve a propagação da sonoridade naquele espaço (desde o microfone até as 

caixas de som), mas também porque sua presença de palco adiciona outras camadas ao que é 

cantado. Ao se apropriar desse repertório, Catto parece também revirá-lo. Seu corpo e a sua 

experiência (ou aquilo que supomos saber dela) de pessoa trans não binária parece, em 

alguma medida, reescrever as canções e/ou inscrever nelas suas próprias questões. Nas 

execuções de Recanto escuro (composta por Caetano Veloso e gravada por Gal em 2011), Sem 

Medo Nem Esperança (composta por Antonio Cícero e Arthur Nogueira e gravada por Gal em 

2016) ou mesmo em Divino Maravilhoso (composta por Caetano Veloso e Gilberto Gil, e 

gravada por Gal em 1969), por exemplo, reviramentos parecem se revelar. Seja no modo 

como Catto toma a primeira, cantando novamente como a silhueta da abertura, seja no modo 

como a sua voz se coloca firme e destemida, alegando não ter medo, tampouco esperança na 

segunda, ou dizendo que precisa estar atenta, pois não temos tempo de temer a morte, há uma 

dimensão do eu lírico que, mediante o caráter especulativo da teatralidade, parece reivindicar 

a biografia da artista: Catto parece estar dizendo por meio da canção de onde veio, como se 

sente e que precisa estar atenta. Interpretando esse conjunto de músicas de maneira a torná-las 

suas – como ela mesma chama atenção na citação que abre este capítulo –, ela coloca nelas, 

para além de suas marcas vocais e corporais, a sua própria história, o que supomos saber dela 

ou o que, no palco, ela reinventa a partir da letra da canção como uma criação sua. 

111 Catto Canta Gal – Um tributo acurado e original para celebrar Gal Costa. Revista Piauí, Rio de Janeiro, 17 
maio 2024. Disponível em: https://piaui.folha.uol.com.br/catto-canta-gal/. Acesso em: 20 jun. 2024.  

 

https://piaui.folha.uol.com.br/catto-canta-gal/


132 

Para além disso, a luz e o gelo seco (cruciais para o tipo de impacto visual que o show 

apresenta), além da videocenografia ao fundo (transmitindo imagens dos videoclipes feitos 

pela cantora para as canções), não só constroem a atmosfera daquele espaço como também o 

próprio corpo cênico de Catto. Usando um vestido vermelho, assinado pela multiartista Alma 

Negrot, transparente e cheio de aberturas, de modo a quase nada ocultar, funcionando como 

uma espécie de ornamento para a nudez, Catto configura seu corpo para o palco de modo a 

transformá-lo numa tela por meio da qual expressa sua arte. O gosto da artista pelo palco, seu 

apreço pelo teatro e a maneira como ela se interessa por construir sua imagem e sua presença 

diante do público (como veremos mais adiante) fazem de sua apresentação um tipo de 

performance dedicada a encenar as nuances das canções e misturá-las com as suas próprias 

vivências, sempre reivindicando uma presença marcante, que se expressa, na maior parte do 

tempo, através da delicadeza e da suavidade de seus gestos. Essa suavidade transparece, por 

exemplo, na maneira como ela se move também numa espécie de nado no ar, mas distinto do 

nado de Elis Regina: o balanço de seus braços é lento, calmo (figura 40 e 41), por vezes 

parece estar “em câmera lenta”. Todo seu vigor parece estar concentrado no olhar e numa 

execução assertiva das canções, especialmente nos momentos mais agudos e dramáticos.  
  

  Figuras 40 e 41 - O nado no ar de Filipe Catto.                                                 Fonte: Captura de tela do vídeo112.  

Na música Esotérico (composta por Gilberto Gil e gravada por Gal em 1976), por 

exemplo, ela corre pelo palco e mesmo nesse momento de intensidade, o faz na ponta dos pés 

112 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=HixPRY6uV2M. Acesso em: 23 jun. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=HixPRY6uV2M


133 

descalços, saltando com delicadeza. Mesmo com essa suposta lentidão, ou justamente por 

causa dela, Catto parece construir uma presença “hipnótica” que convida o público a olhar 

minuciosamente para as suas ações. Para o balanço de seus ombros, para o desenho de suas 

mãos, para a expressão de seu rosto e o esforço corporal e vocal de seu canto. Na música 

Tigresa (composta por Caetano Veloso e gravada por Gal em 1977), a cantora chega a deitar 

no chão, levantar as pernas e sensualizar como a tigresa sobre a qual fala a canção. Em Vapor 

Barato (composta por Jards Macalé e Waly Salomão, e gravada por Gal em 1971), Catto 

alcança notas muito agudas, dignas de canto lírico, sob uma luz em efeito strobo, enquanto se 

esforça, franze todo o rosto, encosta um joelho no chão e grita a plenos pulmões “baby”. Em 

momentos como esses, o corpo de Catto parece dilatado enquanto a sua presença parece 

dilatar o próprio tempo. Como se, ali, as músicas passassem num tempo próprio (que não 

necessariamente o tempo de duração da canção) e num espaço outro (que não necessariamente 

o espaço em que estávamos, mas o espaço que a própria canção projeta). Como se o show 

fosse capaz, como já sugerimos, de criar uma diegese à parte daquilo que a gente reconhece 

como sendo a vida corrente. Num tempo e num espaço próprios, Catto apresenta esse 

conjunto de enunciados poéticos, encarnando os vários eu líricos das canções e mostrando 

disposição para entregar-se no palco. 

A dimensão da presença é, assim, estabelecida. Presença do modo como pensado por 

Gumbretch (2010), ou seja, o despertar dos momentos de intensidade em nível reconhecido 

como ainda pré-intelectual. Mas presença, também, como presença cênica e capaz de 

convocar através de si outras presenças. Quando Catto cantou Chuva de prata (música 

composta por Ed Wilson e Ronaldo Bastos, e gravada por Gal em 1984) parecia que todas as 

cantoras de MPB cantavam junto com ela, através dela. Como Thiago Soares (Soares, Lima e 

Mangabeira, 2021) aponta: “Uma cantora é uma espécie de fantasma de inúmeras outras 

cantoras. Uma imagem que se ergue sobre outros corpos, trejeitos, olhares, cabelos” (Soares, 

2020, p. 25). Ou como a própria Filipe Catto mencionou em postagem no seu perfil do 

Instagram: “Gal vive e pulsa em todas as cantoras deste país. Todas somos devotas de sua voz 

e de sua poesia. Ela é um emblema. Um arquétipo”. Naquele palco, então, Catto parecia 

convocar essas presenças ao mesmo tempo em que construía a sua própria, com base nas suas 

singularidades vocais, corporais e interpretativas.  

Na execução de Dê um rolê (composta por Moraes Moreira e Luiz Galvão, e gravada 

por Gal em 1971),  o show ganha contornos políticos ainda mais claros quando Catto, além de 

fazer a quebra entre espaços ao descer do palco e desfilar pela plateia entoando o refrão “eu 

sou amor da cabeça aos pés”, convoca o público a fazer o mesmo e cria um momento de 

 



134 

celebração coletiva. Movido pelos gritos, aplausos e assobios dessa celebração, o refrão “eu 

sou amor da cabeça aos pés” torna-se, assim, um grito de protesto contra as imposições 

normativas às vivências LGBTQIAPN+. Ao longo do percurso pela plateia, Catto encontra a 

DJ pernambucana Jorja Moura, que é também uma pessoa trans. Elas se abraçam e se 

celebram enquanto cantam juntas, o que reforça esse caráter político da interpretação de 

Catto, que é finalizada com a cantora dizendo “nós somos amor da cabeça aos pés”. Essa 

celebração coletiva, a proximidade do espectador e a vibração, tanto dela quanto do público, 

parece deixar à mostra a intensificação da relação de presença construída ao longo do show. 

Além disso, essa execução parece oportuna para destacarmos as costumeiras variações 

performáticas que acontecem de canção para canção. 

Se nesse momento ela protesta e seu corpo desenha-se com o vigor que a cena exige, 

entoando a plenos pulmões o seu grito, em outros tantos, como na execução de Nada mais 

(composta por Ronaldo Bastos como versão de Lately, de Stevie Wonder, e gravada por Gal 

em 1984), vemos uma Catto diferente. Cantando sentada na borda no palco, como se quisesse 

ter uma “conversa ao pé do ouvido” com o público para desabafar, Catto aparece nessa canção 

vulnerável, encenando o relato do eu lírico, sendo atravessada, possivelmente, tanto pelas 

angústias dessa voz poética da canção quanto pelas suas próprias. Com luzes azuis ao fundo e 

uma branca sobre si, ela executa o refrão “dessa vez doeu demais” num canto ao mesmo 

tempo suplicante e voraz. Na extensão vocal que o agudo exige, franze o rosto inteiro, se 

desfigura, parece outra (figuras 42, 43 e 44).  Ao final, vai às lágrimas.  

 

  Figuras 42, 43 e 44 - Filipe Catto durante a execução da canção Nada mais.                                       Fonte: Mikhaela Araújo - Revista TAG. 

 



135 

No meu olhar especular de espectadora, esse choro, para além de uma relação mais 

imediata com a letra da canção, parece, na verdade, indicar uma relação com as grandes 

enchentes ocorridas naquele mesmo período no Rio Grande do Sul. Com o estado ainda em 

situação de calamidade, Catto dedicou o show a todas as pessoas afetadas pela tragédia. Esse 

contexto acaba se refletindo sobre a experiência do show e fornecendo material para que o 

texto da canção e a própria performance permaneçam sempre vivos, em processo constante de 

atualização, diferenciação e ampliação, como já chamamos atenção outras vezes. Para além 

disso, como é costumeiro em shows, há uma constante variação dramática ao longo de sua 

duração: muitas histórias são contadas, diferentes textos são dramatizados e vinculados ou não 

aos seus respectivos contextos sociais e históricos.  

Nesse sentido, é como se o show fosse uma obra antológica e cada canção um capítulo 

sempre em aberto. Afinal, cada uma pode resgatar um período, contar uma história, abrir 

caminho para uma reflexão ou para construir sensações para além dos sentidos aos quais ela 

parece estar, a princípio, ancorada. Quem alinha esses vários capítulos, dando a sua própria 

assinatura e uma certa coerência expressiva ao conjunto, é justamente o intérprete, que é, ele 

mesmo, um personagem que se desdobra em outros tantos. O intérprete é capaz de levar para 

o palco diferentes nuances de si e de congregar nessa aparição as nuances e personas da 

canção bem como de outros artistas. É também isso o que Catto parece ter feito ao levar para 

o palco uma Gal “fabulada” enquanto fabulava também sobre si mesma. Investigar esse 

processo criativo, essa interseção entre personas midiáticas, personagens da canção e 

personagens sobre os quais todo sujeito se desdobra cotidianamente, como sugere Goffman 

(2002), nos ajuda a complexificar o olhar em torno da encenação em performances musicais. 

Para isso, vale não apenas especular sobre o processo de construção do show e das 

corporeidades cênicas de Catto, mas também ouvi-la narrar a execução desse processo, que 

passa, também, pela sua transição de gênero. 

 

5.1.2 ​ A experimentação artística como experimentação de gênero 
 

Quando recebeu o convite para fazer um tributo a Gal Costa, Filipe Catto conta que 

chegou a ficar insegura. “Quem sou eu para cantar Gal Costa?”, chegou a se perguntar, como 

revelou à revista Rolling Stone Brasil (Catto, 2023). Apesar do questionamento inicial, 

aceitou o desafio de compilar os tantos sucessos da cantora de uma maneira que não apenas 

fizesse uma homenagem a ela, mas também falasse sobre si mesma e seu processo de 

transição de gênero. O que, como citado anteriormente, acaba revirando o repertório de Gal 

 



136 

Costa, expandido-o, atualizando-o ou mesmo transformando-o em algo até então não previsto. 

Para isso, Catto diz ter precisado encontrar uma conexão entre as duas. O que na persona de 

Gal Costa, em seus tantos atravessamentos e vínculos com temáticas e gêneros musicais 

diferentes ao longo de toda a carreira, poderia se sobressair como caminho para Catto colocar 

a sua própria marca, a sua vivência ou mesmo a sua fabulação?  

Queria cantar os clássicos da Gal, tipo 'Vaca Profana', 'Vapor Barato', 'Divino 
Maravilhoso', mas também as músicas que falavam de mim, após todo esse 
momento da minha compreensão e afirmação de gênero. Essa é a Gal para 
mim. Ela tem uma coisa de uma afirmação da feminilidade visceral e 
poderosa e sexual e intensa, extremamente quebradora de paradigmas, que 
eu, de certa forma, humildemente, senti na pele na minha trajetória nos 
últimos tempos. (Catto, 2023). 

 

​ Foi assim que escolhas como Sem Medo Nem Esperança, já destacadas anteriormente, 

acabaram refletindo sua própria história. Como ela aponta na mesma entrevista, essa faixa em 

especial consegue traduzir bem a trajetória difícil pela qual ela passou nos últimos tempos. 

Mas, para além disso, o processo de composição de qualquer obra artística naturalmente 

parece sempre envolver também o transbordamento das vivências biográficas. Foi também a 

imaginação, a reinvenção, a capacidade de reconfigurar a persona de Gal Costa que surgiu 

como possibilidade criativa de, mais do que construir um relato sobre si, costurar esse relato 

com uma dimensão fabuladora que envolve não apenas Gal, mas a própria Filipe Catto.  

Fabular, como vimos no segundo capítulo desta tese, surge aqui como uma maneira de 

interferir na realidade por meio da imaginação. Partir de algo já existente (Gal Costa, em toda 

a sua complexidade; Filipe Catto, com uma carreira de 15 anos se apresentando de uma 

maneira diferente da que se apresenta agora, tanto artisticamente quanto em relação à 

identificação de gênero) e intervir nesse material por meio de uma recriação que parece 

guardar semelhanças com a ideia de sonho, de um tipo de experimentação que pode se tornar 

real ou ser experimentada como tal a partir do momento em que é imaginada como 

possibilidade concreta.  

Partindo desse viés e desse contexto, a fabulação poderia ser também entendida como 

uma espécie de recurso dramático, uma ferramenta para a composição e busca de referências, 

personas e personagens em obras artísticas. Catto conta que, no seu processo criativo, tentou 

se aproximar daquilo que, na sua perspectiva, mais vinculava Gal a ela: a feminilidade 

visceral e quebradora de paradigmas, além do vínculo da cantora com o rock em discos como 

o Fa-tal: Gal a todo vapor (1971) e o Recanto (2011). A partir desses dados, fez 

interferências: criou para si uma imagem fabulada da cantora que se aproximava de outras 

 



137 

vivências e interesses seus. “A minha viagem era: e se a Gal Costa fosse uma Superstar do 

Andy Warhol? Pensei na Gal Costa como a Candy Darling” (Catto, 2024a), conta em 

entrevista à revista TAG113. “Eu quis fazer a conexão Nova Iorque, 1968, São Paulo, 2024. 

Nudez. Drogas. Transgeneridade. Presidenta Bar. Festa Dando. Roosevelt. Centro. Pixação. 

Sujeira. A nossa vida, a nossa realidade, o que a gente vive aqui”, explica na mesma 

entrevista.  

Partindo dessa fabulação, Catto expressa o imaginário construído em torno de Gal e de 

si mesma a partir de uma “atitude rock punk queer”, como classifica a pesquisadora e 

jornalista Lívia Maria, na reportagem da TAG, e que está inscrita também no seu processo de 

transição de gênero. Naquilo que ela imaginou para si enquanto possibilidade de ser no 

mundo, enquanto também imaginava e criava o show e o álbum Belezas são coisas acesas por 

dentro. Ela conta que, quando recebeu o convite do Sesc, estava vivendo um processo que 

denomina de desrepressão sexual que, por sua vez, converge com as nuances das canções e 

com a voz do eu lírico e dos personagens das letras interpretadas por Gal Costa. Enquanto se 

questionava “O que é vivenciar essa deusa de divinas tetas? Essa vaca profana? Essa tigresa?” 

como forma de compor o trabalho, Catto estava, ao mesmo tempo, buscando essas vivências 

fora dele. Para ela, estar vivendo a “vaca profana” e a “tigresa” fora do palco foi o que lhe 

forneceu material para vivê-las nele: 

Pela primeira vez na minha vida, eu estava vivendo a vaca profana, a tigresa. 
Quando chegou esse repertório na minha mão, eu pude cantar Tigresa de 
quatro no palco. Não é uma persona, é o oposto da persona. É a coisa mais 
verdadeira que eu poderia fazer naquele momento: cantar o repertório da Gal 
desse jeito. (Catto, 2024a). 

 

Assim, essa convergência entre as nuances performáticas que as canções parecem 

insinuar e aquilo o que Catto já estava buscando independente do trabalho é o que parece ter 

dado vazão ao tipo de corpo cênico que ela experimenta no palco. Embora assegure não se 

tratar de uma persona, é também a partir da relação com as personagens e nuances fictícias 

das canções que Catto constrói sua ideia de verdade: gestualiza os cornos da vaca profana, as 

divinas e assombrosas tetas dessa deusa, e a sensualidade envolvida no andar de quatro da 

tigresa, desnudando o próprio corpo, tomado como tela para expressão dessa sensualidade. 

Essas indicações performáticas compõe o seu corpo cênico e se espraiam por toda a imagética 

do trabalho, desde as imagens do encarte do disco (figuras 45), passando pela disposição de 

113 Entrevista concedida à pesquisadora e jornalista Lívia Maria e publicada na revista TAG com edição minha. 
Alguns trechos da conversa não foram publicados, mas ainda assim são usados ao longo desta análise com a 
devida sinalização.  

 



138 

seus gestos no palco, das imagens de divulgação do show (figura 46) e dos videoclipes (47), e 

chegando até na composição dos figurinos (como veremos mais adiante).  

 

  Figuras 45 e 46 - Encarte do disco e imagem de divulgação do Belezas são coisas acesas por dentro.                             Fonte: Juliana Robin /Reprodução do Instagram. 
 

 Figuras 47 - Filipe Catto de quatro no videoclipe da música Tigresa.                           Fonte: Captura de tela do vídeo. 
 

Além disso, a cantora reivindica o Belezas como o seu “desbunde”, o que acaba por 

jogar luz sobre a noção de desbunde pensada por autores como Rodolfo Godoi (2019) como 

também a noção de desbunde de Silviano Santiago (2022). Em Godoi (2019), o desbundar 

estaria ligado a um “exagero da bunda”, que remeteria a uma leitura erótica do corpo, a um 

comportamento considerado não convencional e libertino – o que reforçamos mais adiante 

com a abordagem da “política de costumes” de Ney Matogrosso. Na concepção de desbunde 

de Silviano Santiago (2022), esse seria uma espécie de espetáculo em que se irmanam uma 

atitude artística da vida e uma atitude existencial de arte, de modo que elas se confundem. 

 



139 

Assim, comenta o autor, leva-se a arte para o palco da vida e leva-se a vida para a realidade 

do palco. Representa-se no palco a realidade da vida e representa-se na vida a realidade do 

palco. Dessa forma, os limites entre uma e outra coisa tornam-se tão emaranhados que já não 

é possível defini-los com precisão. Comentando a definição de Santiago no prefácio de seu 

livro (Santiago, 2022), Thiago Soares sugere que o desbunde seria uma forma cultural em que 

as clivagens entre vida e arte parecem esgarçadas, inacabadas em função de suas projeções no 

próprio tecido da existência.  

Para Catto, esse esgarçamento entre vida e arte é muito evidente. Em entrevista de 

vídeo à revista Rolling Stone Brasil,  ela conta que antes de vir [a experimentação d]o gênero 

veio [a experimentação d]a arte, uma fornecendo o caminho para a outra, uma mobilizando o 

avesso da outra (Catto, 2022). Inclusive, foi durante o processo criativo da turnê O 

nascimento de Vênus (gravada em 2020, mas interrompida pela pandemia da covid-19) que a 

questão de gênero começou a se esclarecer para ela – algo que aparece nos rastros deixados 

pelas capas de seus discos (figura 48): 

   Figura 48 - Discografia de Filipe Catto.                                      Fonte: Captura de tela do Spotify. 
 

Em isolamento e precisando se maquiar sozinha para fazer as lives de seu projeto 

posterior, a Love Catto Live114, ela se deu conta de que aquela maquiagem – que diferia da 

montação que ela fazia para o palco – não era feita apenas para apresentar seu projeto, mas 

algo que fazia parte da sua expressão de gênero para além dele: 

114A Love Catto Live foi um projeto de lives realizado pela artista durante a pandemia do covid-19. Por meio 
dele, Catto cantava músicas de sua preferência e da escolha do público, no estilo karaokê. 

 



140 

Todos os meus desejos são antecedidos pela arte. [...] No processo da turnê O 
nascimento de Vênus, foi que tudo começou a se esclarecer para mim. [...] 
Eu tava muito nessa função de encontrar a minha viagem e qual que era essa 
Filipe, que não era a Filipe do palco, que tava lá com apliques, e luzes e 
calças e banda e magia. Quem que era essa Filipe que estava em casa durante 
uma pandemia? E foi a partir dali que eu disse “eu sou ela” e vamos começar 
a trabalhar com esse “ela” e com a não binaridade, que politicamente é uma 
coisa que me atrai muito, essa androginia. (Catto, 2023). 

 
Eu sempre associei a montação ao palco: “Ai, eu tô me montando, eu tô 
ficando linda pro palco”, porque eu dentro de casa não sou vaidosa, tenho 
preguiça total. Aí quando eu fiz o olho de gatinho e passei um batom 
vermelho… Só isso, sabe? Não era nada demais. Eu me olhei no espelho e 
falei assim: “essa sou eu”. [...] Aí, eu entendi que eu era trans, eu não tava 
fazendo aquilo pro palco, tava fazendo pra mim. [...] Foi um processo muito 
bonito. (Catto, 2021). 
 

​ Desse modo, a diferença entre o dentro e o fora do palco – que sempre existe, já que o 

palco traz consigo uma proposta muito específica de atuação, como reconhece a própria Catto 

– acaba por ser esgarçada quase ao limite. O emaranhamento se dá de tal maneira que se torna 

difícil pensar numa separação precisa entre as partes, já que ambas se retroalimentam o tempo 

todo. Como se sabe, isso é reforçado pelo uso das redes sociais digitais, pelo espraiamento das 

performances de palco para diversos outros meios, pela extensão desse espaço de contato com 

os artistas e pela consequente abertura que isso proporciona para um tipo de intimidade, que, 

em outros tempos, não tinha meios para se fazer possível e poderia ser mais facilmente 

evitada115.  

Para além disso, como se sabe, artistas que fazem parte de grupos minoritários, 

sobretudo atualmente, tendem a trazer suas vivências à margem das normatividades vigentes 

como uma maneira de dar-lhes vazão, de criar um espaço na arte para que essas experiências 

sejam compartilhadas. No caso de Filipe Catto acontece uma aglutinação entre essa tentativa 

de trazer as próprias vivências, mesmo que de modo indireto, e uma roupagem que ganha 

força na cena. Há um interesse especial da artista pela composição de seu próprio corpo nesse 

espaço, o que passa pela sua preocupação com definição da maquiagem, do figurino e dos 

gestos que serão adotados ao longo da execução das canções. No caso do Belezas, Catto 

trouxe como referência para compor sua performance não apenas os vestidos de Cher (figura 

49 e 50) assinados por Bob Mackie, mas também a imagem e os gestos da artista, que, para 

Catto (figuras 51 e 52), remete à languidez e à sensualidade de Gal Costa: 

Quando resolvi fazer o show, eu falei para a Alma Negrot que não queria 
reproduzir um figurino da Gal. Eu não quero estar vestida de Gal, quero estar 

115 Como veremos mais adiante, foi tentando preservar sua identidade e intimidade que Ney Matogrosso criou as 
máscaras que usava no palco. Não queria sequer ser reconhecido fora daquele espaço. 

 



141 

vestida de Cher [risos], porque de certa forma a imagem da Cher me remetia 
à languidez, à sensualidade da Gal, sem que eu necessariamente tivesse que 
fazer uma paródia da Gal em cena, sabe? (Catto, 2023). 
 

  Figuras 49 e 50 - Cher nos anos 1970 usando vestidos assinados por Bob Mackie.                                     Fonte: Reprodução/Google Imagens. 
 

Figuras 51 e 52 - Figurinos de Filipe Catto assinados por Alma Negrot.                                      Fonte: Gil Vicente Xaxas e Primavera Sound Brasil. 
 

Catto conta ainda que para pensar na imagem que quer construir no palco ela imagina 

toda a cena, desde a pessoa (ou a persona) que está cantando até a maquiagem, o figurino e a 

luz. “Uma coisa sou eu chegar lá [no palco] de miniblusa e shorts cantando [músicas 

 



142 

românticas]; outra coisa, sou eu chegar de vestido, uma cara de quem não dormiu, com o 

batom borrado de beijo e com o olho todo borrado de preto”, comenta na entrevista à TAG116. 

Deixa claro que, para ela, é como compor uma cena para um filme, em que ela se questiona 

quem é a atriz, a personagem e a cena e, a partir daí, passa a trazer referências e construir a 

imagética do trabalho. No caso do Belezas, partindo de sua admiração pela feminilidade 

visceral de Gal Costa, a artista desnudou a si mesma, fez de seu corpo um instrumento de 

expressão desse teor imagético, criativo e fabulatório em torno da sensualidade de Gal: 

Eu me reprimia muito. No começo da minha carreira, tudo o que eu tinha era 
a minha voz e a minha composição. Eu não tinha corpo porque eu estava 
aprisionada dentro de uma de uma imagem, uma identidade de gênero, e 
aquilo me machucava demais. [...] Então chegar com 36 anos e fazer um 
show em que eu estou praticamente nua em cena... A primeira coisa que eu 
pensei foi: vamos fazer um show que é corpo, tem que aparecer o corpo. É 
um show sobre nudez, é sexual, é libertário. É assim que tem que ser esse 
show. (Catto, 2024a). 

 

Esse interesse pela própria imagem, pela construção da encenação, pela produção e 

pelo espetáculo como um todo parece remeter em alguma medida ao gosto da artista pelo 

teatro. Em entrevista ao Indica podcast (Catto, 2020), Catto conta que o teatro salvou sua vida 

ao lhe ensinar técnicas de desrepressão. Inclusive, a artista começou no teatro e o deixou para 

ser cantora. Mesmo assim, o teatro continua atravessando a sua música e lhe fascinando 

enquanto ritual: “Minha música bebe do teatro e meu teatro bebe da minha música” (Catto, 

2020). Essa proximidade com o teatro desde antes de se tornar cantora também parece ser 

crucial para a relação de gosto e intimidade que ela parece cultivar com o palco. Em entrevista 

de vídeo, nas palavras de Johnny Hooker, seu amigo e colega de MBP, Catto é “vocacionada 

em palco”. Nas palavras dela, esse é um lugar de presença total e de interpretar as canções 

como uma verdade: 

Quando eu entro no palco, ela [Gal] é só uma força que eu reverencio, mas 
aquele texto é inteiramente autobiográfico. Tudo aquilo [do show] sempre é 
cantado como em primeira pessoa, como uma verdade para mim, porque 
senão não entra. [...] Eu não consigo estar ali sem ser de verdade. É um lugar 
que eu sempre me abro muito. É a razão da minha vida. (Catto, 2024b). 

 

​ Essa performance executada como uma verdade passa sempre pelo jogo aberto pela 

teatralidade. Planejar sobre como tomar esse espaço, sobre como performar para o público, 

parece também uma maneira, para ela, de desenhar sobre seu corpo outras possibilidades de 

ser e de estar no mundo. Nesse esgarçamento de si que a interpretação artística proporciona,  

116 Esse trecho da entrevista não foi publicado, mas Lívia Maria  me concedeu acesso à gravação da conversa.  

 



143 

parece surgir novamente a possibilidade de fabular sobre si mesmo e reivindicar para si o que 

parecia impossível. 

 

5.1.3​ Filipe Catto torna-se a diva que sonhou para si 

 
“Eu comecei como cantor e agora sou a cantora diva que eu sempre quis ser” (Catto, 

2023), diz Filipe Catto em entrevista à revista Rolling Stone Brasil. Pensar a palavra “diva” 

inevitavelmente nos aciona a ideia de feminino, como aparece com muita clareza no discurso 

de Catto. Não só porque essa é uma palavra feminina, mas também porque seu significado 

está atrelado a outras palavras e expressões – como deusa, divindade, musa, superstar, ídolo e 

artista bem-sucedida – que trazem consigo construções femininas bastante enraizadas na 

cultura ocidental. De maneira recortada, o termo diva também funciona como sinônimo de 

prima donna, expressão usada para designar célebres cantoras de ópera, a exemplo de Maria 

Callas, que se destacou na música em meados do século XX. Segundo Márcio Markendorf; 

Proveniente do italiano, diva era o termo com o qual a crítica qualificava a 
soprano que se destacava por suas notáveis apresentações numa companhia 
de ópera. Prima donna (ou primeira dama), uma variante desse termo, 
designava a voz feminina que assumia o papel principal no espetáculo. Ao 
que parece, com a glamourização da ópera, prima donna foi gradativamente 
sendo substituída por diva, palavra que, de acordo com a raiz latina, significa 
deusa. Tal alteração não se deu apenas no plano da denotação, mas no plano 
da conotação, pois a diva passou a incorporar a imagem da cantora de ego 
temperamental, arrogante, e egocêntrica. Esse sentido figurado passou a ser 
empregado também no universo do teatro, do cinema e da moda. 
Recentemente, a palavra incorporou outro sentido e passou a ser usada como 
o adjetivo preferido pela cultura queer para qualificar ícones femininos da 
cultura pop. (Markendorf, 2008, p. 01 e 02). 

 

Mesmo que a palavra tenha incorporado outro sentido no entrelaçamento entre as 

culturas queer e pop, parece-me que uma linha em comum foi mantida mesmo com esse 

deslocamento. Tenho a impressão de que usar a classificação diva é sempre sobre considerar 

uma artista como excepcional naquilo que ela faz, mesmo que isso não seja concreto, mas 

fruto da criação e/ou imaginação de quem fez a classificação117 ou até mesmo fruto do esforço 

do próprio artista de encenar uma certa qualidade e ser exitoso nesse exercício. Ser diva, 

como estou pensando neste texto, corresponde a uma tentativa de seduzir o público via certas 

estratégias, gestos, movimentos e coreografias que atraem o olhar do espectador causando um 

117 Como chamei atenção durante a discussão sobre canção, o público (em especial, os fãs, mas é possível pensar, 
também, na própria crítica musical atuando dessa forma) tem um papel ativo na construção de sentidos do que é 
performado. 

 



144 

certo impacto, seduzindo-o, sobretudo, por meio das sensações que essa construção 

performática parece ser capaz de causar.  

Por isso mesmo, em lugar de falar sobre a classificação diva – o que pode envolver 

vários pré-requisitos distintos, desde o alcance da carreira até o tipo de personalidade do 

artista –, tenho pensado diva como uma sensibilidade, tal como Sontag (2020) vai pensar 

também como sensibilidade o camp118. Essa é uma tentativa de dar contorno a uma certa aura 

que, acredito, é compartilhada por artistas que se dizem, se querem ou são denominadas como 

divas. Uma aura que, pelo viés que enxergo, conduz as performances dessas artistas a querer 

produzir um certo impacto imagético e sensível no público mediante uma performance de 

altivez. Na cultura pop, sobretudo nos círculos LGBTQIAPN+, a palavra “arraso” (Mateus, 

2021) parece dar conta dessa tentativa de denominar o que seria a construção dessa altivez 

cênica. Interessa-me, portanto, como esse corpo-artista, tomado como corpo-tela (Martins, 

2021)119, é capaz de se desdobrar em corpo cênico, passível de compartilhar essa altivez com 

o público. Pensando dessa maneira, o corpo é entendido, então, como instrumento de 

expressão e compartilhamento dessas camadas sensíveis.  

No caso de Filipe Catto, o seu interesse pela figura da diva se, por um lado, acontece 

pela via negativa – ela se considera uma “anti diva popular” nas redes sociais como maneira 

de, segundo ela, requisitar para si uma imagem que não se distancie de seu público, que não 

pareça inatingível –, por outro, a diva surge como uma espécie de “sonho”, o que aciona a via 

da fabulação e da possibilidade lúdica de brincar com a própria imagem: 

Eu sempre fui muito uma filha das divas, sabe? Desde que eu era ainda vista 
como um garoto. [...] Eu tinha essa coisa interna de uma paixão fulminante 
por essas vozes, e por essas coisas todas, e por essa imagem estética e por 
todo o drama que vem com as divas. E é uma coisa muito linda de eu poder 
hoje, com 34 anos, me considerar uma cantora brasileira. (Catto, 2022). 
 
O fato de eu ser uma diva é uma grande rebeldia. Eu acho que a coisa mais 
subversiva que eu fiz na minha vida foi ser uma grande diva [risos]. Eu 
podia ser só uma bichinha, mas eu não sou. Eu sou uma pessoa trans não 
binária e uma diva e eu acho isso muito foda. E eu quero que todo mundo 
seja assim. Eu acho que todo mundo tem o direito de ter uma diva dentro de 
si, de se expressar, de se montar, de cantar, de ser. Porque a diva é um objeto 
de arte. Eu tô aqui [agora], [como] eu, a Catto; quando eu estou no palco, 
aquilo é uma construção de arte. É o batom que eu vou usar, é o figurino que 
eu vou usar… Aquilo é uma criação minha, é uma brincadeira que eu me 
permito. (Catto, 2024a)120. 

120 Esse trecho da entrevista não foi publicado na Revista TAG, mas Lívia Maria, como dito antes, me concedeu 
acesso à gravação da conversa.  

119Aproprio-me criativamente do corpo-tela, como pensado por Martins (2021), apenas como uma inspiração, 
reconhecendo, assim, a complexidade do termo e as distinções que há entre a proposta dela e a minha.  

118 Lembrando que Sontag (2020) o faz pensando nessa sensibilidade como aquilo o que há de mais perecível na 
modernidade.  

 



145 

​  

Assim, a construção desse corpo cênico que requisita ser um corpo diva, ou expressar 

uma sensibilidade diva, parece necessariamente passar pelo exercício lúdico da brincadeira e 

da fabulação. Unindo os vestidos de Cher, a languidez dos gestos que se quer executar, o 

balanço dos braços, a luz que vai compor o cenário, o tipo de alcance da voz, dentre outros 

aspectos, cria-se esse corpo que habita o palco. Catto chega a dizer que, nessa preparação para 

a cena, brinca de boneca com Alma Negrot: “No caso você bota o cabelo em você mesma e 

vai pro palco sem vergonha nenhuma. Esses processos todos trazem uma radicalidade, um 

compromisso com essa criança que foi roubada da gente” (Catto, 2024b), pontua em 

entrevista a Johnny Hooker. Desse modo, para compor a corporeidade cênico-musical que 

aparece no palco, conjugando transgeneridade, gosto pelo espetáculo e a figura da diva como 

objeto de arte, a experimentação de Catto parece passar por um tipo de fabulação que se 

vincula em grande medida ao ato de sonhar, como ela apontou em entrevista à TAG:  

A Mariah Carey também pensa assim, sabe? A Madonna também. Quando 
elas sobem no palco, estão cheias de coisa em cima delas: é cabelo, é 
maquiagem, é unha, é performance. Aquilo é sonho. Tem aquela frase da 
Agrado, de Tudo Sobre Minha Mãe [filme de 1999 de Pedro Almodóvar]: 
‘Sou autêntica e ser autêntica é ser o mais parecida possível do que a gente 
sonhou de si mesmo’. Eu sou um sonho. Eu sonhei com isso. Eu nunca 
pensei que eu ia ser capaz de fazer, de ser quem eu nasci para ser, então hoje 
eu estou me sentindo muito feliz e liberta de simplesmente poder ser quem 
eu sou e fazer o que eu faço. (Catto, 2024a). 

​  
​ Como diz Andrade Lima (2023, p. 197), ao trabalhar o vínculo entre a dublagem drag 

e a fabulação, este seria um processo capaz de abrir o corpo “a outras, novas, talvez mais 

excitantes, possibilidades”. Mesmo que o autor lide com um tema distinto do que aqui se 

inscreve, sua elaboração, acredito, é capaz de jogar luz sobre o processo fabulatório para além 

da dublagem drag e traz semelhanças com a ideia de “sonho” pontuada por Catto, inclusive na 

relação com as questões de gênero: 

Através de uma drag queen que dubla, há, afinal possivelmente uma criança 
viada que inventa futuros impossíveis, reimagina o presente, desvia das 
expectativas de gênero, encontra maneiras de ser apesar das pressões 
normativas que pressionam um corpo que falha ao tentar ser norma. Não é 
verdade, afinal, que imitando Liza eu também fabulei outra possibilidade de 
ser eu e, porque a fabulei, ela passou a existir? (Andrade Lima, 2023, p. 
197). 
 
 
 
 
 
 

 



146 

5.2​ A PERSONAGEM QUE EMERGE DA MÚSICA 
 
5.2.1​ Um relato: Carmen Miranda e o mundo frutal que ela inventa em cena 
 

Uma plateia, vestida com roupas formais em um nightclub, rapidamente é mostrada 

enquanto espera o espetáculo. Uma melodia é tocada ao fundo quando aparece, então, um 

operador de realejo com um macaco, vestido como uma pessoa, que brinca com um dos 

espectadores até ir para uma bananeira. Trata-se da apresentação de The lady in the tutti frutti 

hat (canção composta Harry Warren), que aparece no filme Entre a loura e a morena (The 

gang’s all here, 1943, dirigido por Busby Berkeley). O número é um dos mais icônicos e 

conhecidos da carreira de Miranda no cinema musical, produzido na época em que a cantora e 

atriz era um dos principais símbolos da política da boa vizinhança norte-americana. 

Implementada no governo de Franklin D. Roosevelt (entre 1933 e 1945), a política da boa 

vizinhança foi uma iniciativa que tinha como propósito manter a hegemonia norte-americana 

em toda a América, sobretudo naquele momento em que os EUA se preparavam para a 

Segunda Guerra Mundial e buscavam ter os vizinhos como aliados. Uma das maneiras de 

atuação dessa política se dava a partir da promoção de filmes e outros produtos culturais que 

homenageassem a América Latina, apresentando fenômenos culturais desses lugares, a 

exemplo de Carmen Miranda. 

Seguindo a sequência do momento musical, aparecem várias mulheres deitadas no 

chão (figura 53), usando saias e lenços amarelos, quase como se fossem bananas caídas das 

bananeiras: na encenação, mulheres, frutas e animais se confundem, são todos partes de uma 

mesma paisagem idílica, que se desenha em torno da ilha cenográfica. O espaço, diferente dos 

outros sobre os quais discutimos antes, está enredado na ficção com muita clareza, 

construindo uma possibilidade de clivagem não somente para quem o assiste isoladamente, 

mas também dentro da própria narrativa do filme. A ilha emula uma tropicalidade 

representativa do gozo: a preguiça, o prazer, a alegria e o corpo feminino são todos símbolos 

constitutivos dessa encenação. Os movimentos e a gestualidade das dançarinas/figurantes 

lembram algumas modalidades esportivas, como a ginástica rítmica ou mesmo o nado 

sincronizado (figura 54). De sorrisos abertos e transparecendo uma espécie de doçura 

expressiva, essas primeiras corporeidades abrem caminho para nos ambientar naquele cenário, 

para que ele faça sentido dentro daquele contexto ficcional. A trilha sonora instrumental, que 

vai acompanhando toda essa sequência de cenas, ora indo para tons mais dramáticos, ora 

produzindo uma sonoridade mais alegre, também ajuda na construção desse mundo que se 

apresenta. 

 



147 

  Figuras 53 e 54 - Dançarinas/figurantes na ilha cenográfica do número The lady in the tutti frutti hat. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Após a interação das dançarinas, que levantam e sincronicamente saúdam a chegada 

de alguém (como aparece na última imagem), surge Carmen Miranda num carro de bois 

rodeada por vários homens (figura 55) – alguns deles, com o torso à mostra, guiam o carro, 

enquanto os demais são músicos que supostamente fazem a melodia da canção. Com essa 

chegada, diferentes aspectos raciais e étnicos, além das encenações de tais inscrições, passam 

a fazer parte do cenário. Carmen está sentada quase como num trono repleto de bananas. Na 

encenação, vale destacar, as bananas possuem as mais diversas utilidades: são adereços, 

mulheres, componentes do trono de Carmen, instrumentos musicais. Como é costumeiro nos 

momentos musicais, objetos dos mais variados tipos são “transformados” em personagens, 

adquirem utilidades diversas, colaboram para o enredamento utópico e ficcional que envolve a 

cena. Como figurino, Miranda usa um vestido preto adornado com morangos e em sua cabeça 

há um turbante também de bananas. Após descer do carro, ela segue sorridente (figura 56), 

 



148 

sempre movimentando as mãos, num gesto que lhe é costumeiro, com os olhos muito abertos, 

numa expressão de alegria, equilibrando o turbante na cabeça enquanto canta e dança com os 

outros músicos, mas nem por isso deixando de ser o ponto principal da cena.  

  Figuras 55 e 56 - Chegada de Carmen Miranda no número musical. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do filme. 

 

A canção fala de uma moça que se veste de maneira extravagante e usa um chapéu de 

frutas, chamando a atenção de todos, e é cantada por Carmen em um inglês de sotaque latino 

bastante marcado, além de misturar palavras também em espanhol na letra, e usar um tom de 

voz altivo e muito bem articulado, comum em apresentações de musicais121.  Interessante 

destacar como as mãos da cantora parecem ser um dos elementos mais expressivos de sua 

performance (voltar à figura 56). Isso não acontece somente pela quantidade de anéis e 

pulseiras que Carmen traz nos dedos e nos pulsos, mas pelo modo como a gestualidade de 

121 Em filmes ou peças desse tipo é comum que, pelo entrelaçamento entre música e encenação de um papel, haja 
uma certa maneira de performar onde a voz parece mais articulada e o corpo mais expressivo do que em outros 
tipos de encenação. 

 



149 

suas mãos se combina com a musicalidade, acompanhando o ritmo dos instrumentos, e dando 

uma certa graciosidade aos seus movimentos parecida com aquela que as dançarinas já 

haviam apresentado no início do número musical.  

O modo como ela levanta o dedo indicador em vários momentos para pontuar uma 

determinada sentença e como os seus olhos, sempre muito abertos (figura 57), acompanham a 

evolução e os desdobramentos da canção, parecem levar inevitavelmente a esse tipo de 

investigação. O que ela traz não é exclusivo de sua performance, mas nela aparece a partir de 

uma teatralização tão evidente e demarcada que acaba abrindo mais espaço para que se pense 

nessa combinação entre a música e o corpo que interpreta a canção em cena. O fato de a 

apresentação acontecer em um filme – com Carmen dublando seu próprio canto pré-gravado, 

com um cenário próprio e com os instrumentos aparecendo mais como adereços do que 

produtores de música – também ajudam a fortalecer essa impressão de que é o próprio corpo o 

produtor da sonoridade. 

 Figura 57 - O rosto e o olhar expressivos de Carmen Miranda. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Em determinado ponto, na ausência de Miranda, a narrativa aposta mais detidamente 

na construção surrealista em torno das bananas e dos morangos, que passam a formar imagens 

caleidoscópicas (figuras 58 e 59), como era comum na estética do cinema de Busby Berkeley. 

Algumas interpretações desses momentos apontam também para o erotismo da cena: “(...) 

vista de cima, há uma forte sugestão de coito naqueles bananas fálicas que convergem 

ritmicamente para o centro do arranjo de morangos, enquanto estes se abrem e se fecham 

como uma vagina” (Castro, 2005, p. 445). Apesar disso, mesmo numa época em que o código 

de autocensura de Hollywood orientava que, na tela, casais dormissem em camas separadas e 

 



150 

beijos na boca não pudessem durar mais que cinco segundos (Castro, 2005, 445), aquela 

sugestão passou despercebida. Para além do erotismo, na cena, os pés e as mãos das 

dançarinas seguem o ritmo da música novamente dando a impressão de que o corpo produz o 

som. Um trecho longo da performance é composto por esses momentos lisérgicos, em que a 

música e as imagens das bananas e morangos gigantescos dão ao espetáculo uma atmosfera 

onírica, que se combina com a dimensão de fascínio e utopia ligada ao imaginário da 

tropicalidade. Também há um certo gosto pela estetização das formas geométricas (como 

gostava Berkeley) que aparece no modo como as dançarinas são organizadas em cena e como 

a câmera cria o próprio movimento de maneira que elas nem precisam sair do lugar para, aos 

olhos do espectador, se moverem.   

  Figuras 58 e 59 - Imagens caleidoscópicas criadas ao longo do número musical. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Depois desses momentos, Carmen volta ao trono de bananas, despede-se e retira-se da 

cena. Quando retorna, coloca-se abaixo de um turbante infinito de bananas, com morangos 

gigantes ao seu redor (figura 60): 

 



151 

Fecha-se num close de seu rosto e só então, ao se afastar, abre o campo de 
visão para revelar sua cabeça envolta pelo maior turbante de bananas de 
todos os tempos: um prodígio de seis metros de altura, com milhares de 
bananas ocupando metade da tela — na verdade, um painel monumental de 
bananas pintadas (também de cabeça para baixo), tomando o cenário inteiro, 
e que ela parece equilibrar na cabeça. (Castro, 2005, p. 446). 
 

Assim, constrói-se uma imagem icônica da artista, onde se evidencia o que vou 

considerar como uma certa sensibilidade diva: é nela onde mais detidamente se cria um 

aspecto grandioso na imagem de Carmen, próprio do entendimento comum que se tem do que 

é uma diva. Levando em consideração o fato de que a estética pode ser entendida como o 

conjunto de sensibilidades que compõem uma obra, tomo a liberdade, como já fiz antes, de 

chamar alguns traços estéticos identificados nas performances analisadas como sensibilidades. 

Escolha que se dá também considerando que a sensibilidade parece se conectar melhor à ideia 

de expressividade vista no corpo. 

 Todos os elementos ali presentes parecem contribuir para essa sensibilidade diva: o 

seu olhar expressivo em close chamando atenção para a altura de seu chapéu, a câmera que 

vai se afastando e, quanto mais distante, mais capta a grandeza dos elementos do cenário, 

numa possível associação à grandeza da própria Carmen, suas mãos que seguem expressivas e 

gestualmente graciosas, e a própria música que vai evoluindo até ser concluída. Assim, todos 

esses elementos parecem sintetizar a imagem de diva que Carmen Miranda reivindicou para 

si: um misto de carnaval com tropicamp. 

  Figura 60 - Carmen Miranda enquanto diva tropicamp. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Fonte: Captura de tela do filme. 

 

Para além das questões estéticas e sensíveis que suscita, essa performance de Carmen 

Miranda dá a ver também questões ligadas à colonialidade e à construção de uma 

 



152 

personagem. Aproprio-me desse quadro – que sugere tantos caminhos interpretativos 

distintos, alguns, inclusive, realizados por mim mesma em outros trabalhos122 – para pensar na 

construção da personagem da baiana estilizada de Carmen Miranda dentro e fora dos palcos, 

dentro e fora dos filmes. Neste caso, já não se trata apenas de interpretar o eu lírico, os 

personagens e/ou sentimentos de uma canção, mas de tomar uma personagem de maneira 

duradoura ao longo de várias performances. Para isso, discuto adiante a personagem da baiana 

estilizada, a carnavalização como possibilidade de acessar um certo avesso, a colonialidade 

como parte dessa encenação, o tropicamp, conceito criado por Hélio Oiticica, como possível 

recurso cênico do qual Carmen Miranda se utiliza para construir suas performances e a 

reverberação de suas encenações em outros corpos artistas e contextos musicais e 

cinematográficos.  

 

5.2.2​ A baiana estilizada de Carmen Miranda  
 

​ Boa parte dos fenômenos da cultura brasileira, em especial os da música popular, 

parecem ser atravessados pela carnavalização. Na concepção de Bakhtin (1993), o carnaval, 

pensado a partir da Idade Média e do Renascimento, além de representar uma alteração na 

ordem social123 baseada na encenação de papéis, se situa nas fronteiras entre a arte e a vida, de 

maneira a funcionar como a própria vida apresentada com os elementos característicos da 

representação. Mas, apesar da presença desses elementos, o carnaval não era de maneira 

alguma uma forma puramente artística. Não era, por exemplo, “(...) uma forma artística de 

espetáculo teatral, mas uma forma concreta (embora provisória) da própria vida, que não era 

simplesmente representada no palco, antes, pelo contrário, vivida enquanto durava o 

carnaval” (Bakhtin, 1993, p. 06). Desse modo, o carnaval, para Bakhtin, não entraria no 

domínio da arte. Essa entrada só seria possível mediante o processo de carnavalização, que, 

nos comentários de José Luiz Fiorin (2011), seria o processo de transpor o espírito 

carnavalesco para a arte. Algo que Fiorin relaciona sobretudo à literatura, mas que também 

pode guardar relações com a música e, mais especificamente, com a performance musical. 

Apesar de apontar para um contexto histórico bastante específico, o olhar bakhtiano sobre o 

carnaval continua servindo para o entendimento desse fenômeno nos dias de hoje e em 

contextos sociais específicos, como o brasileiro.  

123 Por meio da qual os servos e escravos poderiam tomar momentaneamente o lugar dos senhores e fazer críticas 
diretas ao rei.  

122 MATEUS, Suzana. Carmen Miranda, uma diva tropicamp. In: SOARES, Thiago; LIMA, Mariana; 
MANGABEIRA, Alan. Divas pop: o corpo-som das cantoras na cultura midiática. Belo Horizonte: PPGCOM 
UFMG, 2021. 

 



153 

O carnaval brasileiro, que carrega uma relação com a festa dionisíaca grega, é 

atravessado sobretudo pela cultura portuguesa e africana que se enraizaram no país. Mesmo 

com essa origem difusa, alguns aspectos continuam reverberando nessa prática tal como 

acontecia no medievo: a noção de brincadeira, de suspensão da normalidade vigente e o ato de 

se fantasiar como maneira de acessar uma outra maneira de ser e estar no mundo, mesmo que 

de forma precária e efêmera. Obviamente, a fantasia do carnaval difere em grande medida do 

ato de construção de uma personagem nas artes cênicas, afinal, há nesse tipo de prática um 

trabalho mais complexo e apurado de pesquisa, treinamento e envolvimento do ator/performer 

com o personagem. No entanto, essa capacidade de reivindicar para si uma outra identidade 

e/ou uma outra personalidade, mesmo que de maneira passageira, parece abrir algum espaço 

para uma transição entre um si mesmo e um outro. Ou uma tentativa de jogar luz para 

aspectos desse “si mesmo” que nem sempre vêm à tona. Uma busca pela experimentação de 

um certo avesso. Nesse sentido, guardadas as devidas diferenças já enfatizadas por Bakhtin, o 

carnaval e o teatro parecem se vincular. Essas instâncias, juntas, parecem ser cruciais para um 

entendimento da performance de Carmen Miranda nos filmes e nas performances musicais 

como um todo.  

Consagrada por muitos como a rainha do carnaval ou mesmo a rainha do samba, 

Carmen Miranda, que não sabia sambar124 (Veloso, 2021), tornou-se o símbolo que continua 

sendo pela criação da sua personagem de baiana estilizada125, que era ela mesma, ainda que 

num recorte exagerado e lúdico, próprio de uma dimensão espetacular. Era essa personagem – 

produzida pela primeira vez para o número da canção O que é que a baiana tem? (composta 

por Dorival Caymmi), do filme Banana da Terra (1939), de Ruy Costa – que Miranda passou 

a levar para o palco a partir de então e era ela que encenava as canções. Uma personagem se 

recriando em vários outros personagens e/ou personas a partir daqueles textos. Ou mesmo 

apenas se reafirmando, já que as canções, por vezes, também contavam sua história.  

Com os outros artistas mencionados ao longo deste trabalho, isso não era de todo 

diferente, afinal, são todos em alguma medida personagens se recriando na música. Mas no 

caso de Carmen Miranda a clareza de que se tratava de uma personagem previamente 

planejada, que tinha uma fantasia própria, uma maneira própria de se portar, e a quem Carmen 

125 Vale ressaltar que a baiana estilizada já existia antes de Carmen Miranda e era uma figura comum no Teatro 
de Revista. Ruy Castro conta que “a primeira baiana estilizada de que se tem notícia no teatro de revista foi a da 
estrela Pepa Ruiz — em 1892. E, desde então, as baianas nunca saíram do palco.” (Castro, 2005, p. 213). Na 
década de 1930, quando Carmen Miranda criou a sua própria versão, esta figura já estava completamente 
integrada à cena teatral carioca. 

124 Fato que também dá a ver como o corpo de Carmen Miranda parece ser construído de ponta a ponta: Carmen 
não sabia sambar, mas sabia encenar o samba. 

 



154 

seguiu fiel até o fim da carreira, torna esse tipo de encenação ainda mais complexa. Com a sua 

personagem, Carmen Miranda parece abrir espaço justamente para esse jogo, essa brincadeira 

entre o dentro e o fora do palco e a reverberação da personagem em outros palcos, tornando a 

sua fantasia a fantasia de outros, o que vai aparecer em filmes hollywoodianos e 

undergrounds, em outras divas da música brasileira, ou ainda no público de modo geral que 

até hoje vê no turbante frutal e nos balangandãs a composição de uma fantasia carnavalesca.  

Mas a criação dessa personagem está enredada também em várias problemáticas de 

cunho social e político. Como já destacado, a imagem que Carmen Miranda levou e 

consagrou em Hollywood fazia parte de uma aliança pela política da boa vizinhança 

estadunidense. Assim, o recorte feito por ela e intensificado pelo olhar norte-americano, 

forjava esse outro latino a partir dos estereótipos de uma certa alegria colorida, selvagem e 

pueril, como é possível notar no relato do número The Lady in the tutti frutti hat que abre esse 

texto. Ao ser entendida como esse produto da mídia que criava uma imagem estereotipada e 

jocosa da brasilidade, Carmen Miranda recebeu muitas críticas e passou a ser enxergada por 

boa parte do público como uma figura cercada de afetos contraditórios126 (como diria Caetano 

Veloso), que serviu como mito fundador desse imaginário latino animalizado e fantasioso, o 

que traz para a sua construção cênica também a perspectiva da colonialidade.  

A colonialidade, conceito de Aníbal Quijano (2009) ligado ao colonialismo, pressupõe 

não apenas um sistema de dominação/exploração, em que o controle de uma determinada 

nação está sob o domínio de outra, mas diz respeito à continuação desse domínio de maneira 

profunda e duradora, que, mesmo engendrada dentro do colonialismo, ganha corpo nas 

dimensões sociais e culturais para além dele, ao longo do tempo. A brasilidade, a depender do 

viés dado ao termo, faria parte dessas convenções colonialistas. Entendo aqui esse termo 

como um conjunto de características estereotipadas pelas quais o Brasil costuma ser 

conhecido, tais como o jeitinho brasileiro, a sensualidade, o carnaval, a emoção em lugar da 

razão, as belezas naturais, o bom humor. Historicamente, a brasilidade faz parte de uma 

tentativa de desenvolvimento de uma identidade nacional – algo que começa após a 

Independência do país, em 1822, e ganha impulso após os anos 1930 com a chegada de 

Getúlio Vargas ao poder. Essa busca por uma identidade nacional também está na base da 

formação do mito da democracia racial, da tentativa de intelectuais brasileiros de apaziguar e 

romantizar as tensas relações raciais do país. É também todo esse traçado que vai encontrar 

126 Vale lembrar das vaias que, ao retornar dos Estados Unidos, ela recebeu no Cassino da Urca - uma casa de 
jogos de fama internacional, que contava com um palco de teatro onde artistas, como Carmen Miranda, faziam 
shows. Miranda chegou a ser artista exclusiva da casa antes de sua temporada em Hollywood. 

 



155 

vazão na relação entre Carmen, sua personagem, os musicais hollywoodianos e o vínculo com 

o Brasil.  

Além disso, Carmen, como portuguesa branca radicada no Brasil, associou-se ao 

samba, um ritmo majoritariamente vinculado às comunidades negras das periferias do Rio de 

Janeiro, e teve como inspiração para a criação de sua fantasia a figura da baiana estilizada, 

que remete à baiana, símbolo também vinculado à negritude, dessa vez da Bahia. 

Equilibrando-se nessa teia de controvérsias, a cantora conseguiu abrir espaço para uma lacuna 

na narrativa mítica do samba. Simone Pereira de Sá (2002) frisa que inúmeras letras de samba 

reiteram um certo mito de origem desse gênero, falando de como o estilo nascido no morro 

conquistou a cidade. A autora, levando em conta que a presença da branquitude no samba não 

faz parte desse mito, questiona-se como a elaboração de Carmen Miranda foi exitosa a ponto 

de sua carreira confundir-se com a consolidação do ritmo musical.  

Segundo Pereira de Sá, até os anos 1930, quando Miranda ainda era majoritariamente 

conhecida como cantora de rádio, sua autenticidade sambista jamais fora questionada. Foi 

somente quando, já considerada “embaixatriz da música popular”, Carmen Miranda retorna ao 

Brasil após sua primeira temporada americana e faz um show considerado “americanizado” 

no Cassino do Urca que a crítica passa a questionar sua autenticidade. Ou seja, a controvérsia 

só aparece para a crítica quando a situação passa envolver uma certa disputa entre territórios; 

isto é, entre o olhar estadunidense e o brasileiro. Algo que se intensifica também pelo caráter 

teatralizado e fantasioso das performances de Carmen que passam a “distorcer” a 

autenticidade do samba. Para além do ritmo musical, era também o tipo de encenação, de 

corporeidade cênico-musical, que incomodava. 

A partir daí, Carmen passa a ser para muitos, a exemplo de Caetano Veloso, um misto 

de orgulho e vergonha. Orgulho por ser um talento brasileiro em Hollywood, vergonha pelo 

tipo de representação – que, nesse caso, já não se trata apenas da representação de uma 

personagem de teatro, mas da representação de um povo – que ela levou para a terra do Tio 

Sam. Mas esse  quadro é composto também pela estereotipização e exploração que Carmen e 

outros latinos sofreram em Hollywood. Algo que vai desde o uso da língua inglesa com 

ênfase no sotaque latino (mesmo quando ele já não era mais presente na fala) para manter o 

exotismo até a impossibilidade de atuar em papéis mais complexos. 

De toda maneira, ao aceitar fazer parte dessa conjuntura, como resgata Pereira de Sá, a 

cantora foi acusada pela crítica de “(...) ter aceitado a descaracterização de sua imagem de 

sambista brasileira, adulterando o ritmo do samba e tornando-se uma paródia de si mesma” 

(Pereira de Sá, 2002, p. 21). Não à toa, ao ver em The lady in the tutti-frutti hat um retrato de 

 



156 

exuberância tropical que se faz mediante o excesso de frutas, mulheres, bananeiras e gestos, a 

crítica brasileira novamente ficou constrangida, “(...) chamando pejorativamente este tipo de 

filme de filme-banana e reclamando que sua protagonista está grotesca, inadequada, 

exagerada, caricaturando a si mesma e seu país de origem” (Pereira de Sá, 2002, p. 163).  

Mas, apesar dessas discussões em torno da performance de Carmen Miranda e de sua imagem 

clichê levada à Hollywood serem vastas, aqui, procuro atentar também para a 

desnaturalização desse processo, tal como fez Pereira de Sá (2002), de modo a tentar não 

reduzir o debate a essa nuance apenas. Nesse ponto, voltamos ao carnaval.  

Mesmo que a crítica tenha tido como finalidade o menosprezo da atitude Carmen, ao 

apontar que ela aceitou se tornar “paródia de si mesma”, “caricaturando a si e a seu país de 

origem”, o argumento oferece uma ponte para pensar na carnavalização do modo como Fiorin 

(2011) a traduziu: a transposição do espírito carnavalesco para a arte. Assim, o riso, a 

jocosidade e a capacidade de ironia são características importantes para que esse tipo de 

transposição aconteça, e a performance de Carmen Miranda oferece todas elas. Em termos 

musicais, em geral, sua vinculação ao carnaval se dá pela sua interpretação de marchinhas 

carnavalescas, mas há algo próprio de sua performance musical que também se conecta ao 

carnaval por outra via: a tentativa de oferecer uma encenação fantasiosa que funciona como 

um rasgo na vida corrente, ainda que de maneira passageira, como o próprio carnaval. 

Mesmo a vestimenta da baiana estilizada foi remodelada de tal maneira a se tornar 

quase um avesso de sua referência. Como contam Léa Schmitt e José Luiz Coelho, a 

vestimenta usada pela cantora sofreu tantas intervenções que acabou ficando mais parecida 

com um figurino carnavalesco: 

Carmen criou uma versão mais próxima à roupa de carnaval do que aquela 
ligada à negra vendedeira ou mesmo do Partido Alto, e, concomitantemente, 
enfatizou os balangandãs, ao invés de utilizar a saia com várias anáguas peça 
típica das mulheres afrodescendentes, recorreu a uma em tecido acetinado 
cortada em viés, para alongar sua diminuta figura com listras vermelhas, 
verdes e amarelas. Manteve o turbante e pregou lantejoulas, acrescentando 
um arranjo na cabeça e cestinha de frutas, numa homenagem ao tabuleiro 
transportado na cabeça pelas baianas. (Schmitt; Coelho, 2019, p. 54). 
 

Além disso, vale destacar que Carmen não confeccionava suas vestimentas sozinha, 

mas contou com a ajuda principalmente do cantor e compositor Dorival Caymmi (que chegou 

a fazer a direção de movimento da artista para a interpretação da canção O que é que a baiana 

tem?), e do figurinista Jota Luiz, além de todos os demais artistas da moda com quem ela 

trabalhou depois de Banana da Terra. Ainda que Carmen seja geralmente apontada como a 

principal responsável por essa composição – inclusive pela sua relação com a costura antes da 

 



157 

fama (Castro, 2005) –, foram todas essas mãos que ajudaram a compor e dar vida a essa 

personagem ao longo do tempo. Afinal, para além da relação com uma época em que a figura 

da baiana estava integrada à cena teatral carioca (Castro, 2005), foi a própria canção de 

Caymmi que fez a figura da baiana estilizada surgir como possibilidade artística para Carmen.  

A canção, ao enumerar o que uma baiana tinha (Tem torço de seda, tem / Tem brincos 

de ouro, tem / Corrente de ouro, tem / Tem pano-da-costa, tem…), oferecia um caminho para 

a execução desse personagem. Caymmi, participando das filmagens do filme Banana da 

terra, dirigia a coreografia de Carmen, compondo com ela aquele corpo cênico: “O que 

Caymmi fez foi servir de ‘ponto’ para Carmen fora da câmera, fazendo os gestos com as mãos 

ao apontar para cada parte da roupa e ensinando-lhe outros dengos, como o de revirar os 

olhinhos” (Castro, 2005, p. 214). Nas imagens do longa127, é possível ver Carmen 

performando com as mãos (figura 61) de modo similar ao que apareceria, anos mais tarde, em 

The lady in the tutti frutti hat e em tantas outras apresentações da artista. Essa primeira 

imagem da baiana estilizada de Carmen serve como uma espécie de esboço do que seria 

desenvolvido posteriormente tanto a nível de figurino quanto de corporeidade cênica. Os 

balangandãs, surgindo pela primeira vez para enfeitar a fantasia de baiana estilizada, pareciam 

funcionar como ingressos para a transição de um corpo fora da cena para o corpo 

carnavalizado esculpido para as performances musicais. Assim, o que era apenas episódico, 

acabou tornando-se uma personagem duradoura em sua carreira e para além dos limites 

territoriais brasileiros: 

 Figura 61 - Carmen Miranda no número O que é que a baiana tem?, do filme Banana da Terra (1939). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

127 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ojo3I59Gn6c. Acesso em: 26 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=ojo3I59Gn6c


158 

Em Banana da terra, Carmen inaugurou uma prática que nunca mais 
abandonaria: terminada a filmagem, conservou a baiana para usar em seus 
shows. E, pressentindo a força de “O que é que a baiana tem?”, dois meses 
antes de o filme ser lançado, resolveu incluir uma nova baiana em seu 
guarda-roupa. [...]  
 
Quando ela lhe pediu que desenhasse uma baiana, não imaginava que, sem 
querer, [o figurinista] Jotinha [Luiz] iria abrir o caminho para todas as 
liberdades tomadas pelos estilistas que lhe sucederiam trabalhando com 
Carmen. Se se tratava de estilizar a baiana, Jotinha exorbitou, e fez bem. A 
bata e a saia foram feitas em material e cores diferentes. A saia era agora de 
veludo, com retalhos de losangos de várias cores, num eco modernista de Di 
Cavalcanti. O turbante começou a crescer, passando a acomodar duas 
cestinhas, e as frutas deram lugar a arranjos de folhas ou do que se quisesse. 
A palavra mágica eram os balangandãs: se eles existiam, tudo era permitido. 
A baiana tornou-se apenas um veículo para o que se quisesse pôr em cima 
dela. (Castro, 2005, p. 214). 

 

Essa necessidade pelo excesso de adereços, por colocar sobre a baiana “o que se 

quisesse” tendo em vista que com os balangandãs “tudo era permitido”, foi um dos motivos 

que fez Carmen receber o apelido de “the brazilian bombshell”, o mesmo que uma explosão 

brasileira. O outro motivo está na relação da palavra com a alcunha de “sex symbol”. Era 

também esse excesso, esse caráter sexy e explosivo, que aparecia nas letras das canções que 

ela executava. Em The lady in the tutti frutti hat, a personagem da canção se pergunta por que 

todos a encaram e começam a falar sobre árvores de Natal. Dizem que ela se veste de maneira 

muito extravagante, ao que ela responde que se veste de tal forma porque assim se sente todos 

os dias, e questiona: “há algo de errado com isso?”128 O curioso é que a própria personagem 

surgiu a partir de uma canção e várias outras passaram a ser compostas como extensão desse 

universo narrativo em que o principal assunto girava em torno da extravagância da 

personagem. Uma extravagância irônica, carnavalizada.  

O carnaval, nesse contexto, pode ser entendido pela suspensão temporária de certas 

regras e etiquetas sociais, o que é capaz de abrir espaço para o investimento numa fantasia, 

numa personagem, numa troca temporária de identidade, como a baiana estilizada parece 

apontar como possibilidade. Mas essa relação também pode ser lida como uma extensão da 

ironia através do apelo ao riso, à paródia, à chacota, à inversão, ao avesso que se faz possível 

de maneira especial nesta festividade. Como frisa Fiorin, “a carnavalização constrói um 

mundo utópico em que reinam a liberdade, a igualdade, a abundância, a universalidade. Ao 

128 Na letra original: I wonder why does everybody look at me / And then begin to talk about a Christmas tree? 
[...] /  Some people say you dress too gay / But every day, you feel so gay / And when you're gay, you dress that 
way / Is something wrong with that? 
 
 

 



159 

mesmo tempo, opera com a categoria da excentricidade, na qual as coisas estão às avessas”. 

(Fiorin, 2011, p. 60). Enquanto executa seu número, Carmen “brinca, parodia o seu sotaque, 

avessando sua língua pátria e misturando-a com inglês, cria um dialeto próprio que provoca 

gargalhadas, remetendo-nos às colagens non-sense que Lamartine Babo e Noel Rosa usavam 

como procedimento estilístico” (Pereira de Sá, 2002, p. 163). Além disso, ela o faz a partir da 

experimentação de um avesso de si, de um outro que é ela mesma, mas ainda assim não é ela 

de todo. É uma parte de si configurada tecnicamente para a encenação, para o espetáculo, 

como ela sempre pareceu desejar, como aponta a citação que abre esse texto.  

Nos filmes musicais, esse desejo pelo espetacular e pela utopia e pela idealização se 

torna ainda mais visível. No caso da performance de The lady in the tutti frutti hat, um 

número praticamente à parte da narrativa fílmica, esse desejo é explorado ao máximo. Isso se 

dá, também, pelo apuro técnico de Berkeley, ao construir um caleidoscópio de imagens kitsch, 

e pela construção do  cenário129. Além disso, é, ainda e sobretudo, a música, ou, mais 

especificamente, o momento musical, que faz o corpo de Carmen se dilatar em cena. Simone 

Pereira de Sá chega a apontar que a cantora parecia que iria, a qualquer momento, “saltar da 

tela”. A tela parecia pequena demais para o que era mostrado e Carmen intensa demais para 

caber nela. O que retoma o debate em torno das tecnologias de captação, “das inúmeras 

possibilidades de fazer com que o musical fosse o mais utópico, kitsch e extravagante 

possível – exatamente como pressupunha se constituir uma dança das imagens a partir de uma 

melhor resolução do som” (Soares, 2013, p. 46).  

Para além disso, o próprio filme musical enquanto gênero parece ser capaz de criar 

uma clivagem dentro da própria narrativa: há o tempo da narrativa e aquele tempo da 

apresentação musical. Como pontuado anteriormente, acontece uma espécie de diegese dentro 

da diegese, que parece aprofundar a imersão na fantasia e a possibilidade de que tudo pode 

acontecer, inclusive um salto de Carmen Miranda da tela. Sobre essa separação, Daniel de 

Andrade Lima (2023) é sagaz ao apontar que os momentos musicais desse gênero fílmico 

podem ser assistidos, pensados e contemplados à parte do restante do filme130. Afinal, apesar 

de serem parte de uma narrativa mais ampla, são, como são também as performances musicais 

de um modo geral, produções que existem por si mesmas, suficientemente significativas 

130 Diz o autor: “Nesse sentido, tomar o cinema musical a partir de seus momentos musicais é importante por um 
motivo comumente não previsto pelos autores que abordam o gênero fílmico: muitas das formas de circulação de 
tais filmes se dão a partir de recortes e trechos em que momentos musicais circulam por plataformas digitais, 
deslocando-se dos enredos e da experiência cinematográfica em que se inseriam originalmente – o que é 
enfatizado pelos debates que estão sendo desenvolvidos em comentários no Youtube.” (Andrade Lima, 2023, p. 
90). 

129 O filme chegou a ser indicado ao Oscar de melhor direção de arte. 

 



160 

enquanto quadros que podem ser apreciados de maneira recortada. Nem por isso, no entanto, 

esses quadros, como discorremos ao longo desta análise, devem se esgotar em si mesmos. 

Para além da conexão com o contexto histórico, político e cultural, essas performances 

também reverberam para além do próprio quadro. 

Hoje e já há muito tempo, Carmen Miranda, depois que sua imagem passou por tantas 

ressignificações até se tornar uma alegoria do imaginário brasileiro, costumeiramente 

reaparece nos carnavais não apenas através das marchinhas que ficaram eternizadas em sua 

voz, mas também como fantasia. Fantasia de brincantes em geral que se travestem de baiana 

estilizada com um turbante frutal sobre a cabeça para rememorá-la. Pergunto-me se esses 

brincantes, ao reativarem essa fantasia, também reativam, mesmo que de maneira pouco 

expressiva, seus gestos, seus movimentos e sua postura corporal. Um certo repertório 

midiático que, mediante as chamadas trocas gestuais (Andrade Lima, 2023), é gestado e 

perpassado adiante, transmitindo certas maneiras de performar. Não tenho a resposta. Mas 

tanto no cinema underground quanto como modelo para outras divas da música, a fantasia de 

Carmen segue sendo rememorada, ressignificada, reencenada. 
. 

5.2.3  Reverberações: a baiana estilizada como diva, mito tropicamp e ícone queer 

No carnaval de 2023, a cantora Anitta se fantasiou de Carmen Miranda (figura 62)131 

para se apresentar no Bloco da Anitta, evento que acontece no centro do Rio de Janeiro. O ato 

não foi inédito: ela já havia se fantasiado de Carmen quando se apresentou no Rock In Rio 

Lisboa132 de 2018 (figuras 63 e 64). Com um sample acelerado do choro Tico-tico no fubá, 

composto por Zequinha Abreu, que ficou eternizado na voz de Carmen, ela abriu o show 

saindo de trás de uma placa de contêiner no centro do palco, onde estava escrito “made in 

Brazil”. Durante a execução do sample, Anitta reencena os gestos de Carmen: gira as mãos no 

ar, abre os braços, move as pernas e o corpo todo como Carmen fazia. Dança com um turbante 

de frutas na cabeça, tal como the lady in the tutti frutti hat. Em dado momento afirma: 

“disseram que eu voltei americanizada”, em referência ao samba composto por Luís Peixoto e 

Vicente Paiva especialmente para Carmen após seu retorno conturbado dos EUA e as críticas 

de que teria se americanizado. Anitta, então, tira a saia dourada de baiana estilizada e passa a 

integrar à performance o rebolado e os passinhos do funk. Atrás, na videocenografia, 

aparecem abacaxis, bananas, coqueiros, todos demasiadamente coloridos.  

 

132 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=MXEX60n6umc. Acesso em: 20 abr. 2024.  

131 Naquele ano, a cantora tinha como tema de suas fantasias “Mulheres guerreiras” e buscava homenagear 
figuras femininas icônicas.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=MXEX60n6umc


161 

Figura 62 - Anitta fantasiada de Carmen Miranda em 2023. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela de postagem de Anitta no Twitter./X. 

 
  Figuras 63 e 64 - Anitta encenando Carmen Miranda no Rock In Rio Lisboa de 2018. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Ao encenar os gestos de Carmen, Anitta parece reproduzir também uma certa 

sensibilidade diva que envolve o corpo cênico da primeira cantora. Chamo de sensibilidade 

 



162 

diva por não ter expressão que melhor pareça traduzir o teor performático e estético de 

Carmen em sua tentativa de produzir um certo impacto imagético a quem a assiste, sobretudo 

a partir da extravagância de sua baiana estilizada. Como vimos anteriormente, a figura da diva 

também tem uma história longa e cheia de nuances, com diferentes aspectos servindo de 

requisito para que essa classificação seja feita. Aqui, penso o termo como uma sensibilidade 

na tentativa de tentar dar contorno a uma certa altivez cênica que aparece na performance de 

alguns artistas. Se em Anitta isso parece se traduzir na maneira como ela rebola, por exemplo, 

durante a execução da música Movimento da sanfoninha133 (composta pelo DJ Pimpa e por 

Rafael Castilho e gravada por ela em 2014), em Carmen essa sensibilidade diva, esse impacto 

grandioso e quase divino construído por sua imagem, parece ser uma junção entre os excessos 

expressos em sua corporeidade cênico-musical, a captação imagética e sonora desses 

momentos e os cenários artificializados onde essas performances foram executadas.  

Mas, também no caso de Anitta, é somente através da imagem de vídeo que podemos 

ver com clareza a desenvoltura de sua coreografia. Na mencionada música, Anitta reúne ao 

redor de si todos os seus dançarinos e introduz, através do questionamento “vocês pensaram 

que eu não ia rebolar minha bunda hoje, né?”, um momento de execução de vários passos de 

dança típicas do gênero funk, a exemplo do quadradinho de oito. Apesar da execução 

conjunta com os dançarinos, é Anitta que ganha todo o destaque naquela cena (figura 65), que 

se repete em todos os seus shows como um bloco permanente.  

 Figura 65 - Anitta durante a execução do Movimento da sanfoninha. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Mesmo sem cantar, apenas desenhando a música no próprio corpo, o ato consegue 

funcionar como um momento musical à parte das demais execuções do repertório e existe 

para destacar a presença da cantora, gerar uma espécie frisson no público – o que é possível 

de ser percebido pelos gritos, assobios e aplausos durante o momento – a partir de seus 

133 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=1tCEZI04-Cw&t=48s. Acesso em: 20 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=1tCEZI04-Cw&t=48s


163 

movimentos bem executados. Na performance de Carmen, essa apoteose parecia ser gerada 

sobretudo pelo excesso, pelo seu figurino e gestos exagerados, pela multiplicação de bananas 

em seu turbante, capaz de gerar a sensação, já destacada anteriormente, de que ela saltaria da 

tela. Quando Anitta une aquilo que é próprio da corporeidade cênica de Carmen ao que é 

característico da sua, entre encontros e desencontros performáticos, entre trocas gestuais e 

incorporação de novos gestos na encenação, esse desejo de querer impactar, de ativar uma 

sensibilidade diva, parece ser um dos pontos que vincula a performance de ambas.  

Mas, para além disso, há o fato de que estamos falando de uma cantora brasileira atual 

que tenta uma carreira internacional tal como a primeira o fez quase 100 anos antes. Nesse 

sentido, há uma certa repetição narrativa para além daquilo que efetivamente se apresenta no 

palco. Ambas se querem divas, e divas internacionais, e ambas vão trabalhar com diferentes 

estratégias para isso. No extracampo, enquanto Carmen era considerada a “embaixatriz da 

música popular”, Anitta se coloca numa suposta posição de “embaixatriz do funk”. Carmen, 

uma espécie de diva de um Outro latino – exótico e estranho não apenas para o olhar 

norte-americano, mas para o próprio olhar latino; Anitta, uma espécie de diva do funk, que 

também cria um olhar mitificado e controverso das favelas brasileiras. Carmen, a partir de sua 

personagem, reinventa o território latino, transforma-o em ilha repleta de bananas, e parece 

reivindicar ser a diva desse espaço; enquanto Anitta leva para os seus shows imagens das 

periferias cariocas e parece reivindicar a si mesma como diva desse lugar. Dentro do quadro, 

vemos as trocas gestuais unindo uma performance à outra, compondo, a partir da 

corporeidade cênico-musical de Anitta, um amálgama entre o choro e o funk. Para além dele, 

os vínculos narrativos entre as duas figuras dão conta de traçar um roteiro performático que, 

apesar de suas particularidades, segue se repetindo. 

Para além desse entendimento como diva na música, Carmen também foi fonte de 

inspiração no cinema underground nova-iorquino dos anos 1960 como uma espécie de “diva 

tropicamp” (Mateus, 2021). O artista brasileiro Hélio Oiticica134 chega a considerá-la como o 

mito fundador do chamado tropicamp135 (1971), uma junção entre a ideia de tropical (tanto 

relativa aos trópicos como numa ligação com o movimento Tropicália) e de camp, como 

pensado por Susan Sontag (2020), capaz de fornecer um caminho para se refletir sobre o 

clichê latino que se apresentava no cenário hollywoodiano e no cinema underground da época 

135 A palavra tropicamp surge numa carta de Oiticica a Torquato Neto no meio de muitos outros termos: 
tropi-Hollywood, pop-tropicália, clichê tropi-pop e clichê tropihollywood-camp. Ao longo da carta, Oiticica 
traça relações entre Carmen, Hollywood, o underground, o tropical, o camp e a arte como um todo. 

134 Hélio Oiticica foi um pintor, escultor, artista plástico e performático de aspirações anarquistas, que buscava a 
superação da noção de objeto da arte que vigorava durante seu período de atuação (entre as décadas de 1960 e 
1970), redefinindo também a noção de espectador, que passava de mero observador a participante. 

 



164 

(Mateus, 2021). O olhar de Oiticica se volta sobretudo para o ator porto-riquenho Mario 

Montez (pseudônimo de Rene Rivera, que atuava em filmes da cena underground e em 

espetáculos teatrais como drag queen) e a maneira como sua performance reencena, em certa 

medida, o tropicamp de Carmen Miranda, e de outras atrizes latinas como a dominicana Maria 

Montez, de quem adquiriu o próprio nome.  

Nessas referências, Mario Montez aparece eroticamente comendo bananas, menciona 

“that lady in the tutti fruti hat” (filme Harlot, 1964, dirigido por Andy Warhol - figura 66) e 

usa o símbolo principal da baiana estilizada: um turbante de frutas na cabeça (filme Van 

Victory, 1971, dirigido por Jackie Curtis - figura 67). A partir dessas atuações, cria-se uma 

espécie de artifício capaz de deslocar Carmen Miranda de um contexto hollywoodiano exótico 

para o contexto underground de um ícone queer. Esse deslocamento é fruto da própria 

encenação da artista, que se vincula em grande medida à arte da montagem drag queen, mas 

também se deve às condições do próprio cinema underground, a exemplo de sua capacidade 

de parodiar as convenções hollywoodianas. Dizendo de outra forma, de carnavalizar, revirar 

essas referências ao avesso, ressignificar o roteiro performático. 

   Figura 66 - Mario Montez come eroticamente bananas no filme Harlot (1964).                          Fonte: Captura de tela do filme. 
 

 Figura 67 - Mario Montez usando o turbante frutal no filme Van Victory (1971).                              Fonte: Google Imagens - Foto de Carlos Vergara. 

 



165 

Revirada ou não, a personagem de Carmen Miranda ganha contornos para além dela, 

de maneira a sustentar, ainda que não de maneira isolada, mas em conjunto com outras 

matrizes e discursos, a imagem que se tem da latinidade e da brasilidade de maneira 

duradoura. Influenciando, assim, na composição de outras performances e estados de corpo 

que também desejem encenar esses afetos e territórios. Na condição de uma espécie de “diva 

tropicamp”, a baiana estilizada de Carmen Miranda parece transitar entre a sinceridade e o 

cinismo enquanto inscreve afetos contraditórios na música e na cultura brasileira, dentre 

outras formas, justamente pela maneira como aparece e pelo o que faz de seu próprio corpo. 

Inclusive quando resolve desconstruí-lo. 

​ Após a fase de sucesso em Hollywood, Carmen decidiu não renovar seu contrato com 

a Fox em 1946. Nessa época, conta Pereira de Sá (2002), seu salário e seus filmes já não eram 

tão rentáveis, e o fim da segunda guerra fez os EUA perderem o interesse pela política da boa 

vizinhança. Carmen começa, então, a demonstrar insatisfação com a sua personagem de 

baiana estilizada, chegando ao ponto de desconstruí-la. Passou, assim, à autoparódia: “(...) 

brincando com a própria personagem que criara, às vezes retirando o turbante em público e 

mostrando que tinha cabelos, às vezes retirando os tamancos altíssimos e gozando a sua pouca 

estatura” (Pereira de Sá, 2002, p. 168). Para ela, que tanto atuou como personagem, o gesto 

carnavalesco da inversão, da busca pelo avesso, parecia vir justamente de uma tentativa 

auto-irônica de desmontagem. Ainda assim, sempre buscando o espetáculo, seu gesto de 

desconstrução foi, também, criado como um evento.  

Transitando, assim, entre o Cassino da Urca e os filmes de Hollywood, o samba 

autêntico e o ritmo alterado, a baiana estilizada, a diva e o mito fundador do tropicamp, a 

vergonha e a reinterpretação tropicalista de Caetano Veloso136, a fantasia do cinema e a 

fantasia de Anitta e de tantos outros brincantes no carnaval, a personagem de Carmen 

Miranda segue gerando debate, dentre outros motivos, pelas contradições que mobiliza. Mas 

também suscita, como vimos, um olhar para a dimensão ficcional das corporeidades 

cênico-musicais que aparecem – com ou sem melancia na cabeça – na performance musical. 

 

136 Caetano Veloso (2017) conta que, ao trazer Carmen Miranda como uma referência na música Tropicália 
(1968), uma das canções mais emblemáticas do movimento de mesmo nome, ele nutria o desejo de decretar a 
morte vergonha inicial em nome de uma aceitação desafiadora tanto da cultura de massas americana quanto da 
imagem estereotipada de um Brasil sexualmente exposto, hiper colorido e frutal. “(...) aceitação que se dava por 
termos descoberto que tanto a mass culture quanto esse estereótipo eram (ou podiam ser) reveladores de 
verdades mais abrangentes sobre cultura e sobre Brasil do que aquelas a que estivéramos até então limitados” 
(Veloso, 2017, p. 280). 
 
 

 



166 

 5.3​ A BUSCA PELO AVESSO​  
 
5.3.1​ Um relato: Ney Matogrosso “fica louco” e torna-se um híbrido  
 
​ Ney Matogrosso aparece de cócoras sobre os pés completamente encostados no chão 

(figura 68). Veste um figurino prata, um lenço na cabeça com pedras brilhantes, uma camisa, 

cortada de modo a expor boa parte do colo, enfeitado com colares. Os pequenos círculos em 

relevo da camisa dão a ela um aspecto de pele reptiliana, que ganha contorno ao longo da 

performance. Usa também uma legging prata e uma bota da mesma cor de salto alto. Nos 

braços, pulseiras e braceletes. Nas mãos, muitos anéis. No rosto, a maquiagem – que já não é 

a mesma máscara dos tempos de Secos & Molhados – é capaz de desenhar o seu olhar de 

modo ainda mais dramático do que costuma ser. Ele olha de relance para a câmera, que está 

postada na plateia, como se simulasse o olhar do público in loco.  

As luzes ao fundo piscam no mesmo ritmo das palmas dos músicos da banda na 

introdução da canção, enquanto Ney abre um sorriso discreto. Trata-se da performance da 

canção Fico louco137 (composta por Itamar Assumpção em 1981) durante a turnê do álbum 

Atento aos Sinais, realizada por Ney Matogrosso de 2013 a 2018. Na performance de Itamar 

da mesma canção, os tons de reggae e a presença constante das vozes de backing vocals 

caracterizam a execução musical. Na interpretação de Ney, a música ganha novos arranjos e 

um tom dramático, quase como se se tratasse de uma nova canção. Mesmo antes de sua voz 

ecoar, o drama parece já estar posto pelos demais elementos em cena, em especial a 

iluminação e o modo como o cantor se move pelo palco. 

Figura 68 - Ney Matogrosso no início da canção Fico Louco, da turnê Atento aos Sinais, em Porto Alegre, 
2013. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  Fonte: Captura de tela do vídeo. 

137 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=rVNdvA70mSA. Acesso em: 20 abr. 2024. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=rVNdvA70mSA


167 

Quando começam a soar os metais, Ney reclina seu corpo para frente e parece mirar a 

plateia enquanto canta “Fico louco, faço cara de mau, falo o que me vem na cabeça/ Não digo 

que com tudo isso eu fique legal, espero que você não esqueça”. A imagem é de seu perfil, 

mas mesmo ela dá a ver a expressividade de seu rosto, a maneira como cada palavra é frisada, 

o modo, talvez, como Ney vai encarnando aquele louco que a letra da canção sugere. Ele 

segue entoando a canção enquanto desvia para o outro lado da plateia. “Espero ver você 

curtindo esse samba rock comigo/ Grite forte, dê um jeito, cante, permaneça comigo”. Fica 

agachado, próximo demais ao chão, enquanto se contorce, entoa graves, agudos e expõe, com 

o corpo todo, os meandros da canção (figura 69). Enquanto entoa o “la, la, la…” da letra, 

apresenta cada vez mais nuances dramáticas. Em dado momento, deita-se no palco (figura 70) 

seguindo a sugestão da letra: “Fico louco, faço pelo sinal, me atiro ao chão de ponta cabeça/ 

Me chamam de maluco, etc e tal / Espero que você não se esqueça”. 

   Figuras 69 e 70 - Ney Matogrosso durante a execução da canção Fico Louco. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Mesmo no chão, deitado sobre os pulmões, o canto de Ney continua afinado e intenso, 

e a sua presença de palco, a maneira como ele parece entregar-se ao que está executando, 

 



168 

continua sendo destaque. Com a câmera muito próxima de seu rosto, é possível ver de perto o 

teor dramático de suas expressões, as veias saltadas de seu pescoço, o esforço físico de seu 

canto. Ele senta rapidamente sobre os joelhos, enquanto rasga a voz entoando: “Eu quero 

andar nas ruas da cidade agarrado contigo/ Vivendo em pleno vapor, felicidade contigo”. 

Repete o “la, la, la…” e a música retorna ao mesmo arranjo do início.  

Os sons dos metais se sobrepõem aos demais, e Ney rasteja pelo palco, apoiando-se 

nos degraus da escada (figura 71), com uma expressão muito séria, muito imersa no 

personagem que ele acaba criando como fruto de sua interpretação. Nessa posição, que 

oferece dificuldade sobretudo para o canto, Ney continua cantando como se quisesse testar os 

próprios limites do que pode o seu corpo em cena (figuras 72). Ou como se estivesse disposto 

a qualquer coisa naquele palco, inclusive rastejar ludicamente pelo chão e levantar a cabeça 

como um lagarto, do modo como meu olhar de espectadora enxerga. 

Figuras 71 e 72 - Ney Matogrosso apoiado na escada durante a performance. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 

Retoma a posição anterior com relativa dificuldade, mas sem nunca perder o fio de sua 

atuação. Levanta-se, estremece, entoa um agudo, gargalha, pula. Vai preenchendo os espaços 

 



169 

do palco dançando e girando, até terminar numa pose afeminada. Ouve-se os gritos e aplausos 

da plateia e logo o vídeo bruscamente termina. Ney Matogrosso tem quase 50 anos de carreira 

na música e muitas apresentações memoráveis. Sempre preocupado com a parte visual de suas 

produções,“Ney parece ser a síntese do artista que ‘precisa’ da imagem” (Soares, 2013, p. 

228), como já mencionado anteriormente. Como intérprete, gosta de colocar a sua própria 

marca nas composições, funcionando como co-autor delas. Para além disso, é especialmente 

lembrado pelas questões de gênero que as suas performances desde o início de sua carreira 

suscitam e pelo enfrentamento à censura nos tempos da ditadura militar de 1964. 

Em entrevista ao programa Roda Viva de 2011, Ney Matogrosso conta que sofreu 

muitas ameaças na época, mas nunca se propôs a falar diretamente sobre política. Era na 

“política de costumes”, no jeito “desbundado” como ele se apresentava e vivia, que estava o 

perigo enxergado pelas autoridades da época. Ao mesmo tempo, conta ele, as crianças 

adoravam suas performances, e isso não parece surpreendente, afinal o que Ney traz para o 

palco parece ser, sobretudo, a possibilidade lúdica de experimentá-lo. De fazer uma 

brincadeira, mas uma cenicamente comprometida com o teatral. Pintar o rosto, se fantasiar, 

brincar de ser bicho, tudo isso faz parte de seu modo de se apropriar desse espaço e de 

(re)inventar seu próprio corpo. Nessa prática, questões de gênero, questões de etarismo 

(atuais, já que ele agora é um artista de 82 anos) e questões musicais (sejam elas do campo da 

musicologia ou da categorização de gêneros da música) entram em cena, mas sempre 

amalgamadas ao modo como ele toma esse palco, ao modo como ele se coloca em cena.  

Como já destacado, Ney considera que tudo o que ele faz e ensaia é uma preparação 

para o palco. O palco é o lugar por excelência onde ele acontece como artista. A relação que 

ele expressa com esse lugar também evoca esse apego e aponta para a construção de uma 

presença cênica que passa pelo trânsito entre o dentro e o fora desse espaço. Em entrevistas, 

Ney costuma falar sobre uma espécie de cisão entre o eu fora do palco e o eu que aparece 

nesse espaço – inclusive destacando a inspiração no Teatro Kabuki como forma de preservar 

uma identidade à parte da cena (Maria, 2021). “Lá [no palco] é o lugar que me permito tudo. 

Eu não tenho necessidade de me permitir tudo fora de lá, nem saberia conviver com aquele 

personagem o tempo todo. Então, lá é um lugar de liberdade absoluta” (Matogrosso, 2022b), 

conta ele em entrevista ao canal Corredor 5. 

​ Considerando sua presença e expressividade em cena, mas também seu gosto pela arte 

da atuação138, vale investigar, partindo da performance de Fico Louco, a construção de 

138 Como já mencionado, em entrevistas, Ney Matogrosso diz que é “cantor por acaso”, já que desde jovem 
atuava e tinha o desejo de seguir a carreira como ator.  

 



170 

possíveis personagens nas performances musicais. Neste caso, diferente do que ocorreu na 

análise de Filipe Catto – que enfatiza o esgarçamento entre arte e vida, e a fabulação como 

parte de ambas –, e do que foi apontado na baiana estilizada de Carmen Miranda – que 

atravessou de maneira duradoura a carreira da cantora –,  trata-se de olhar para aquilo que a 

execução musical, numa junção de ensaios, planejamentos, letra e melodia, mas também do 

entendimento do palco como esse suposto espaço de liberdade, dá a ver como abertura para 

essa busca por um certo avesso, uma recriação de si ou a tentativa de alcançar um outro. Para 

isso, partiremos da construção da personagem e da função do corpo no corpo do ator, olhando 

sobretudo para o teatro, para, então, fazer considerações em torno das performances de Ney 

Matogrosso como paradigma capaz de apontar para outras maneiras de pensar as encenações 

nas performances musicais. 

 

5.3.2 ​ Para pensar personas e personagens na música 

Como pensar a suposta criação de personagens ou personas na performance musical? 

Se essa não é uma escolha clara ou mesmo consciente, mas fruto, por vezes, do olhar do 

espectador que cria esse espaço de acesso à uma personalidade e/ou identidade fictícia, como 

averiguar essa relação que se expressa na cena? Como pensar na montagem do corpo cênico 

de Ney Matogrosso, nessa brincadeira carnavalizada de ser homem com cauda de jacaré, 

penas de pássaro, pelos de bode, postura de lagarto e voz de mulher? Como essa composição 

física parece abrir espaço para um certo avesso, para um certo inverso, ou mesmo para o 

destaque de uma parcela de si que se abre em cena?  

​ É o caso de voltarmos para os estudos das artes cênicas, em especial para o 

questionamento em torno da teatralidade e da suposta divisão entre o dentro e o fora do 

quadro. Como já discutido ao longo desta tese, a teatralidade não diz respeito apenas à prática 

das artes da cena, mas pode ser verificada em qualquer outro tipo de situação fora desses 

espaços e/ou contextos. Do mesmo modo, é possível também pensar na representação de 

personas e personagens no espaço cotidiano (Goffman, 2002). Como sugere Josette Féral 

(2013), aquilo que entendemos como “real”, numa contraposição ao teatral ou ao ficcional, é 

também produzido, “(...) sendo ele próprio resultado de uma representação, para não dizer um 

simulacro” (Féral, 2013, p. 97). Ainda assim, como também já dito, há especificidades da 

representação quando criada para uma cena reconhecida e planejada para tal. Voltar nessa 

temática é importante porque o questionamento em torno da relação entre teatralidade e real 

marca as reflexões teatrais feitas desde o início do século XX, influenciando as diversas artes 

 



171 

poéticas que se ocuparam em pensar nessa relação de criação de personas e personagens e de 

aproveitamento do palco como espaço de presença cênica. 

​ Para pensar nessa influência, Josette Féral (2013) menciona as perspectivas de 

Constantin Stanislávski e Vsevolod Meyerhold, dois dos mais importantes teóricos do teatro 

do início do século XX, criadores e disseminadores de sistemas de atuação teatral. Segundo 

Féral, ambos reivindicavam uma certa sinceridade no teatro que se opunha ao modo como a 

teatralidade era então entendida como um sinônimo de falsidade. O manifesto de Stanislávski 

objetiva fazer o espectador esquecer de que estava no teatro. A verdade da peça dependeria da 

proximidade entre quem atua e o real representado. Assim, o termo “teatral”, como falsidade, 

se tornou pejorativo no Teatro de Arte de Moscou139: “A teatralidade aparece aí como um 

desvio em relação à verdade, um excesso de efeitos, um exagero de comportamentos que 

soam falsos e estão distantes da verdade cênica” (Féral, 2013, p. 98). Já a perspectiva de 

Meyerhold insiste na necessidade de uma especificidade teatral:  

A teatralidade é esse ou são esses procedimentos por meio dos quais o ator e 
o encenador fazem com que o espectador jamais esqueça que está no teatro e 
que tem, diante de si, um ator em pleno domínio de seus meios, 
interpretando um papel. Afirmar o “teatral” como distinto da vida e distinto 
do real aparece como condição sine qua non da teatralidade em cena. A cena 
deve falar sua própria linguagem e impor suas próprias leis. (Féral, 2013, p. 
99). 

​  

​ Dessa maneira, enquanto Stanislávski pensa o natural em contraposição ao artifício do 

teatral140, Meyerhold questiona a adequação da representação ao real, enquanto sublinha a 

necessidade de uma especificidade teatral. Hoje, pontua Féral, “a teatralidade aparece como 

um processo ligado, antes de tudo, às condições de produção do teatro e não ao grau de 

semelhança ou desvio em relação ao real representado” (Féral, 2013, p. 99). Assim, pensar no 

modo como Ney interpreta o eu lírico da canção Fico Louco, na persona que ele convoca para 

essa performance, é sobre considerar as condições de produção da performance musical. No 

caso deste trabalho, tendo como ponto principal o corpo cênico que toma o palco. Não se 

trata, portanto, de averiguar o quão “reais” ou “convincentes” são as encenações, mas 

entendê-las como parte de um tipo de teatralidade que se constrói naquele espaço da cena e 

140 Importante mencionar que Féral localiza o pensamento de Stanislávski como marcado pelo seu contexto 
histórico. Diz ela: “Ao contrário da definição de teatralidade dada por Meyerhold, a de Stanislávski tem a marca 
da história, pois levanta questões que hoje não se colocam mais nos mesmos termos. Corresponde a um 
momento histórico em que se buscava o natural contra o artifício teatral do final do século XIX, que todos 
condenavam. Mas se o combate contra o realismo ainda não terminou de fato, não pode mais ser lido nos 
mesmos termos, já que o próprio realismo é reconhecido como uma forma de teatralidade” (Féral, 2013, p. 99). 

139 O Teatro de Arte de Moscou é uma companhia de teatro fundada em Moscou, na Rússia, no ano de 1897, por 
Constantin Stanislávski e Vladímir Ivânovitch Niemiróvitch-Dântchenco. Vsevolod Meyerhold foi um dos 
principais atores da companhia durante os anos de 1898 e 1902. 

 



172 

que difere, portanto, de outras representações para além dela – embora, como já destacado, 

esses limites sejam sempre confusos já que estamos o tempo todo atuando, como sugerem os 

estudos de Goffman (2002). 

​ O que se deseja é, assim, pensar naquilo que pode ser específico na experiência de 

atuação em um palco, para um público, numa performance musical. Ou seja, pensar em como 

o corpo no espaço da cena é gerenciado para expressar as nuances, eu lírico e personagens da 

canção. Sobre esse assunto, o próprio Ney Matogrosso aponta para uma relação complexa 

entre o dentro e o fora do palco, como ele atua em um e em outro espaço e, 

consequentemente, como ele se entende nessa transição entre cena e vida corrente. Isso se 

expressa sobretudo na sua relação com a máscara e com a inspiração advinda do Teatro 

Kabuki como forma de preservar uma identidade à parte da cena. Em várias entrevistas, Ney 

relata essas experimentações e sua experiência no palco tentando dar contorno a um possível 

limite entre essas duas esferas fugidias e interconectadas de sua vida: 

A influência teatral na música se deu devido à minha vontade de não perder 
minha privacidade. Naquela época, eu já tinha 31 anos e não podia perder o 
direito de andar na rua. Eu andava muito pelo bairro da Liberdade, em São 
Paulo, e via fotos do Teatro Kabuki. Inspirado nisso, fiz aquela máscara para 
proteger minha identidade. Mas percebi que, estranhamente, quando perdi a 
identidade do meu rosto, adquiri uma coragem física que nunca supus ter. 
Eu, que nunca troquei de camisa na frente dos outros, fiquei nu na frente do 
Brasil! (Matogrosso, 2013). 
 
A máscara foi que me possibilitou essa exposição, porque não era eu, era um 
personagem. Aos poucos eu fui entendendo que isso era uma loucura da 
minha cabeça, que era eu sim, que eu não era um esquizofrênico, né. Mas 
essa máscara, ela me proporcionou essa liberdade, porque eu não era alguém, 
eu era um ser criado pela minha cabeça. (Matogrosso, 2022a). 

 
​ É interessante perceber a dificuldade do próprio cantor de elaborar sobre essas duas 

dimensões que se retroalimentam continuamente. Ney parece se colocar como um criador de 

seus próprios personagens que são, todos eles, ele mesmo, mas, ainda assim, não totalmente 

ele. Em alguma medida isso se relaciona à própria condição do ator, do not not me sobre o 

qual fala Richard Schechner (1985 apud Féral, 2013): “Todos os espetáculos partilham esse 

‘não-não eu’: Olivier não é Hamlet, mas ao mesmo tempo ele não é não Hamlet: seu jogo se 

situa entre a negação de ser um outro (= eu sou eu) e a negação de não o ser (= eu sou 

Hamlet)141”. É também para essa condição que Sônia Machado de Azevedo (2009, p. 135) 

aponta quanto argumenta: “Esse duplo enfoque: corpo-realidade do eu, corpo-ficção do ator 

fundem-se numa mesma concretude, dois modos de ser que são e não são a mesma coisa”.  

141 SCHECHNER, Richard. Between Theatre and Anthropology. Philadelphia: University of Pennsilvania 
Press, 1985, p. 123. 

 



173 

No caso da performance musical, por não haver um pacto tão delimitado, como há no teatro, 

de que se trata de uma personagem, essa condição vai se tornando ainda mais fugidia e 

complexa de ser pensada, tal como acontece quando o próprio Ney Matogrosso fala de suas 

personagens. Em suas performances, o que parece surgir no palco são criações inventivas e 

desejantes de um trabalho que se ancora nas suas vivências, mas que também mistura o texto 

da música, os arranjos e a sua própria disposição cênica de representar todas essas ligações de 

uma determinada forma. Isso possivelmente, como pontua Féral, “diz respeito à travessia do 

imaginário, ao desejo de ser outro, à transformação, à alteridade. Assim questionado, posto 

em cena, dado a ver, o ator trabalha nos limites do eu, onde o desejo torna-se performance. 

Ele sinaliza a diferença, o deslocamento, o desconhecido” (Féral, 2013, p. 94). 

​ Essa tentativa de travessia parece ser costumeiramente feita por Ney através, também, 

do uso de figurinos exuberantes. Em geral misturando várias texturas – o que talvez seja fruto 

de sua habilidade como artesão –, mesmo não trabalhando sozinho nisso, os figurinos de Ney 

parecem funcionar como a máscara que possibilita o tipo de exposição que ele faz. Um jeito 

de adicionar uma camada ao corpo que lhe garanta uma liberdade criativa que, sem ela e sem 

o palco, talvez não seria possível para ele. Nessa composição, Ney já misturou penas de 

pássaros, pelos e chifres de bode, cauda de jacaré, ossos de tartaruga e crinas de cavalo. Sua 

composição sempre aponta para uma certa zoomorfização – como acontece, por exemplo, na 

capa de seu primeiro disco Água do céu - Pássaro (1975 - figura 73), no videoclipe de 

América do Sul142 (1975 - figuras 74 e 75), ou mesmo no lagarto que enxergo na sua 

performance de Fico Louco. Há sempre uma indicação de um certo entrelugar. Entre humano 

e bicho. Ou entre o humano e uma outra coisa de natureza não identificável – como aparece 

na famosa performance de Rosa de Hiroshima143 (1974 - figura 76), ainda nos tempos de 

Secos & Molhados, no Maracanãzinho; no videoclipe de Um índio144 (1980 - figura 77); ou 

mesmo no figurino do disco Meu bloco na rua (2019 - figura 78). Através dos figurinos e das 

performances que realiza com eles, Ney transita entre essas hibridizações. 

 

 

 

144 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=n3svIijHHss. Acesso em: 26 abr. 2024.  
143 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=DwVc0G3IKU4. Acesso em: 25 abr. 2024.  
142 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=4fguWvisR70. Acesso em: 21 abr. 2024.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=n3svIijHHss
https://www.youtube.com/watch?v=DwVc0G3IKU4
https://www.youtube.com/watch?v=4fguWvisR70


174 

  Figura 73 - Capa do disco Água do céu - Pássaro (1975). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Spotify. 

 
Figuras 74 e 75 - Ney Matogrosso no videoclipe de América do Sul (1975).                         Fonte: Captura de tela do vídeo. 

 
  Figura 76 - Performance de Rosa de Hiroshima, de 1974.                                       Fonte: Captura de tela do vídeo.      

 

 



175 

  Figura 77 - Videoclipe de Um índio (1980). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Captura de tela do vídeo.  
 
 
 
Figura 78 - Capa do disco Meu Bloco na Rua (2019). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte:  Spotify. 

Nesse sentido, a vestimenta não é apenas um mero acessório, mas funciona como 

modo de esculpir o corpo – como também aparece em Filipe Catto e em Carmen Miranda 

–,tal como propõe Leda Maria Martins: 

A composição vestuária é veículo de mensagens, pode expandir ou inibir os 
movimentos, subordinar ou ampliar os limites das ações físicas; flexibilizar 
ou restringir os movimentos e posições, facilitar ou conter os passos e os 
bailados, imprimir dinamismo ou moderar as rítmicas casadas com as 
musicalidades, impingir comportamentos, dar abrigo ou censurar deleites. 
Assim como as feições, o vestuário molda e esculpe o corpo. (Martins, 2021, 
p. 94). 

 

 



176 

Assim, é também o figurino que, combinado com técnicas de atuação, abre o corpo 

para o personagem. O zoomorfismo pode ser, inclusive, parte do método de atuação de alguns 

atores, mesmo quando não há uma relação direta com a personagem. Em entrevista sobre a 

composição de uma personagem que era rei, o ator Marco Nanini conta que usou como 

referência um falcão: precisava de uma figura majestosa para dar ao seu corpo uma postura 

altiva, diferente da postura curvada que ele tinha. O ator conta ainda que observar os animais, 

a maneira como eles se comportam, é costumeiramente uma fonte de referência para sua 

criação. O corpo, neste processo, surge como uma matéria a ser esculpida: “O corpo precisa 

estar impregnado de uma sensação que, por conta da postura, ela mesma se coloca. A postura 

abre o corpo para o personagem entrar” (Nanini, 2023), argumenta o ator. Existem, 

obviamente, muitas outras maneiras de conceber essa travessia. Diferentes escolas de 

formação vão propor distintas maneiras de atuar e de compor o corpo cênico. Há escolas, 

como a de Jerzi Grotóvski, em que o ator é levado a uma maestria absoluta a partir do método 

atlético; há outras, como a de Antonin Artaud, em que se incentiva a perda si mesmo, a 

experimentação a partir de um certo desarranjo do corpo, baseado sobretudo nas convenções 

do surrealismo e do dadaísmo. 

De uma maneira ou de outra, pensando no figurino ou no método de atuação, no 

caráter atlético e magistral ou no experimental e desarranjado, em todos esses casos é sempre 

o corpo a matéria a ser esculpida. E não apenas através de seus músculos e articulações, mas a 

partir sobretudo de uma integração, como sugere Greiner (2013), entre o agir, o pensar e o 

sentir. Como já salientado, na performance musical, em geral, as personas e personagens 

incorporados parecem ser mais fugidios, menos planejados. No teatro, a personagem já traz 

uma inclinação de como deve ser esculpida no corpo do ator. No caso do intérprete, a 

personagem ou eu lírico parece ser fruto do vínculo que o artista é capaz de criar, a partir de 

sua interpretação, entre seu corpo e a música. Nem por isso, no entanto, dá para dizer que não 

há – mesmo nos artistas menos interessados em questões cênicas –, uma concepção prévia, 

ainda que incipiente, de como se quer atuar em cena. Há performances musicais 

milimetricamente planejadas, em que até mesmo a interação entre cantor e público é baseada 

em um texto previamente escrito. Nesses casos, é possível que a incorporação de personas e 

personagens esteja mais próxima de um planejamento da atuação teatral, da repetição de uma 

certa fórmula que, ainda que entendida como tal, pode ser refinada ao longo dessas repetições. 

Mas mesmo nos casos em que o planejamento não é tão milimétrico, a performance musical é 

sempre fruto do ensaio com a banda, da passagem de som, do treino de como impostar a voz, 

 



177 

de como desenhá-la na música e de como se portar no momento de execução – o que parece, 

desde ali, pavimentar um caminho de como se deseja estar no palco. 

Ney Matogrosso conta que ele organiza o repertório de um disco sempre pensando no 

roteiro do show (Matogrosso, 2022b). É o show que lhe aparece primeiro porque é ele a sua 

principal meta. Como já dito anteriormente, ele é o tipo de artista que acontece no palco. E 

como tal, ainda que não trabalhe exatamente na mesma dinâmica do teatro, esculpe também o 

seu corpo para ganhar esse palco, para preencher seus espaços e acontecer em cena. Nesse 

sentido, como já feito em outro momento, é possível tomar esse corpo como um corpo-tela, a 

partir da inspiração no pensamento de Leda Maria Martins (2021). Como diz ela: 

O corpo, assim instituído e constituído, faz-se como um corpo-tela, um 
corpo-imagem, acervo de um complexo de alusões e repertório de estímulos 
e de argumentos, traduzindo certa geopolítica do corpo: o corpo pólis, o 
corpo das temporalidades e espacialidades, o corpo gentrificado, o corpo 
testemunha e de registros. (Martins, 2021, p. 142). 
 

​ É esse corpo-tela, com toda a complexidade que o envolve, que se desdobra em corpo 

cênico. Para entender esse corpo que se prepara para se fazer em cena, parece ser necessário o 

seu entendimento como uma matéria-prima, como quadro a ser composto pelo artista do 

canto, da dança, do teatro. Nem por isso, no entanto, esse corpo pode ser pensado como uma 

entidade apartada, como um mero invólucro, mas como “a concretude que torna visível e 

palpável a invisibilidade interior” (Machado de Azevedo145, 2009, p. 136) no plano estético. 

Um corpo que não é composto por músculos, articulações e nervos apenas, mas que deve ser 

tomado a partir do vínculo entre essas estruturas “[...] e o self146 engajado na busca da 

linguagem, na descoberta do movimento como possibilidade de arte e criação” (Machado de 

Azevedo, 2009, p. 135 a 136). Nesse sentido, cabe considerar que esse corpo é fruto de uma 

história individual, capaz de deixar “marcas profundas e, na maioria das vezes, inconscientes, 

a começar pela postura” (Machado de Azevedo, 2009, p. 138), mas que, na experiência 

criadora da arte, o performer abre-se para a dimensão ficcional: tem como “[...] material seu 

próprio corpo, corpo-mágico, não mais a serviço de sua realidade pessoal, mas de outra, pura 

ficção.” (Machado de Azevedo, 2009, p. 145). 

 

146 A autora entende o self a partir da definição de Carlos Byington: “soma dos processos conscientes e 
inconscientes, ou seja, o todo da personalidade” (Byington, 1987, p. 08, apud Machado de Azevedo, 2009, p. 
135). 

145 Importante contextualizar que Sônia Machado de Azevedo (2009) faz toda a sua análise em torno da 
experiência do ator, mas me pareceu que havia um vínculo entre esses escritos e a experiência de artistas da cena 
como um todo, inclusive cantores de música popular. Tomei, assim, a liberdade de, a partir do pensamento dela, 
deslocar essa análise para outros contextos possíveis.  

 



178 

5.3.3 ​ Construindo um corpo estranho como modo de estranhar as convenções 
 

Habilidoso em fazer do palco um lugar de experimentação de seu próprio corpo, é 

importante destacar como Ney Matogrosso também se valeu desse espaço como modo de 

“brincar” com o erotismo, o gênero e a sexualidade. Usando sobretudo a comicidade – própria 

do estilo carnavalesco – em suas performances, Ney parecia rir das convenções sociais e do 

conservadorismo dos anos 1970 enquanto ficava nu no palco, rolava pelo chão, se esfregava 

nos demais colegas do Secos & Molhados. Como mencionado anteriormente, nas palavras do 

próprio cantor em entrevista ao programa Roda Viva em 2011, tratava-se de uma “política de 

costumes”, sendo ele alguém que veio ao mundo na condição de “desbundado”. Na concepção 

de desbunde de Silviano Santiago (2022), como vimos, esse seria uma espécie de espetáculo 

em que se irmanam uma atitude artística da vida e uma atitude existencial de arte, de modo 

que elas se confundem. O que caberia como possível leitura para a “política de costumes” que 

Ney praticava tanto no palco quanto fora dele. No entanto, no caso da afirmação do artista na 

entrevista, o desbunde parece ter uma relação direta com o uso do corpo como forma 

expressiva por excelência: “há no desbundar um exagero da bunda, um giro dos interesses 

para parte do corpo de intensa leitura erótica, mas de ampla possibilidade andrógina, visto que  

é sensualizado sem necessariamente ser genderizado” (Godoi, p. 21, 2019).   

Esse tipo de performance andrógina e desbundada também encontra ressonância na 

atuação de outros artistas da época, como Caetano Veloso a partir do movimento Tropicália. 

Na perspectiva de Christopher Dunn, “em contraste com a seriedade e o “bom gosto” de seus 

colegas pós-bossa nova da MPB, os tropicalistas adotaram conscientemente emblemas 

culturais considerados vulgares e kitsch” (Dunn, 2001, p. 123, tradução nossa147). Para além 

do vínculo com Carmen Miranda, essa dimensão kitsch aparecia também na estética dos 

discos, na estética da música148, e no próprio corpo dos tropicalistas, através, por exemplo, da 

gestualidade afetada de Caetano Veloso, da sua imagem andrógina (figura 79) e do uso de 

figurinos extravagantes – o que parece ter influenciado cenicamente aquilo que 

posteriormente foi produzido pelo grupo Doces Bárbaros (figura 80).  

 

 

148 São exemplos disso duas canções de 1968: Lindonéia – um bolero considerado um “epítome do kitsch 
latino-americano associado ao gosto da classe trabalhadora” (Dunn, 2001, p. 116) e Coração Materno, onde o 
kitsch aparece num melodrama que se evidencia tanto na letra quanto na voz e na melodia. 

147 No texto original: “In contrast with the seriousness and ‘‘good taste’’ of their post–bossa nova colleagues of 
MPB, the tropicalists consciously embraced cultural emblems considered vulgar and kitsch”. (Dunn, 2001, p. 
123). 

 



179 

  Figura 79 - Caetano Veloso, em 1972, no primeiro show após retornar do exílio em Londres. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Foto de Thereza Eugenia, disponível em seu perfil no Instagram. 

 

Figura 80 - Um dos figurinos de Caetano Veloso na turnê dos Doces Bárbaros (1976). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Foto de Thereza Eugenia, disponível em seu perfil no Instagram. 

 

Do mesmo modo que a figura exótica de Carmen foi tomado como ícone queer, a 

performance de corpos queer, subversivos e deslizantes também se mostrava nas 

apresentações musicais tropicalistas. Liv Sovik (2018) aponta para o fato de que “no palco, 

Caetano Veloso encenava múltiplas identidades de gênero: o masculino, o feminino, o 

 



180 

feminino-no-masculino” e que isso negava “a possibilidade de uma verdade simples, objetiva, 

racionalista” (2018, p. 24). O próprio Caetano esclarece que “tanto o submundo urbano 

noturno quanto as trocas clandestinas de sexo, por um lado, e, por outro, tanto a 

homossexualidade enquanto dimensão existencial quanto a bissexualidade na forma de mito 

do andrógino, eram temas tropicalistas” (Veloso, 2017, p. 280). Esse foco na ambiguidade é 

reforçado por Dunn ao apontar para a dimensão política desse tipo de abordagem: 

O objeto kitsch traz a marca de uma disjunção temporal, muitas vezes 
aparecendo como anacrônica, inautêntica ou grosseiramente imitativa. O uso 
calculado dos tropicalistas do material kitsch era altamente ambíguo e 
multivalente. Primeiro, serviu para contestar os padrões predominantes de 
“bom gosto” e seriedade de meados da década de 1960. Nesse sentido, era 
um gesto de populismo estético porque reconhecia que o público em geral 
consumia e encontrava sentido em produtos culturais que muitos críticos 
consideravam datados, estereotipados e até alienados. Em segundo lugar, os 
tropicalistas incorporaram o material kitsch como uma maneira de satirizar 
os valores sociais e políticos retrógrados que retornaram com o regime 
militar. (Dunn, 2001, p. 124, tradução nossa149). 

 

Na visão do autor, portanto, o uso do kitsch pela Tropicália traz consigo o coeficiente 

político de tentativa de subversão dos valores instituídos na sociedade da época e busca por 

evidenciar as rasuras da cultura brasileira, sobretudo por meio da ironia. O que, por vezes, 

escapa dessa leitura é a maneira como o uso do corpo ou mesmo o trabalho de um corpo 

cênico, ainda que não planejado nesses termos, parece ser central para essa dimensão 

provocativa e carnavalizada. Algo da ordem da expressividade que esses artistas colocavam 

em cena e também do figurino, do estilo, da aparência. Nesse sentido, é interessante pensar 

como, para explicar quem era Ney Matogrosso para o público do exterior, a imprensa 

internacional logo o relacionava com a extravagância dos gestos e figurinos de Carmen 

Miranda. Ou mesmo como o estilo de Caetano Veloso influenciou na decisão de Ney 

Matogrosso de também se tornar artista: 

Caetano Veloso foi a pessoa que despertou na minha cabeça a possibilidade 
de ser artista. Quando eu vi, em Brasília, Caetano Veloso nos anos 60 ele 
estava inteiro de rosa. Rosa você não botava nem na virada da meia. Foi um 
impacto tão forte que eu pensei, assim, comigo: “Se eu fosse artista eu queria 
ser uma coisa assim”. Não queria ser ele, mas gostaria de provocar nas 
pessoas o impacto que ele tinha me provocado. (Matogrosso, 2021). 

 

149 No texto original: “The kitsch object bears the mark of a temporal disjuncture, often appearing as 
anachronistic, inauthentic, or crudely imitative. The tropicalists’ calculated use of kitsch material was highly 
ambiguous and multivalent. First, it served to contest the prevailing standards of ‘‘goodtaste’’ and seriousness of 
mid-1960smpb. Inthis sense, it was a gesture of aesthetic populism because it acknowledged that the general 
public consumed and found meaning in cultural products that many critics dismissed as dated, stereotypical, and 
even alienated. Second, the tropicalists incorporated kitsch material as a way to satirize the retrograde social and 
political values that returned with military rule”.  (Dunn, 2001, p. 124).  

 



181 

​ Esse objetivo passou a ser empregado por Ney Matogrosso em praticamente todas as 

suas performances artísticas, mas talvez seja na interpretação da canção Homem com H 

(composta por Antonio de Barros e gravada por Ney em 1981) em que se torna mais evidente 

o tom provocativo em torno de questões de gênero e sexualidade, a partir da ironização da 

masculinidade. Dentre os trechos provocativos da canção, estão os dois primeiros:  Nunca vi 

rastro de cobra / Nem couro de lobisomem / Se correr o bicho pega / Se ficar o bicho come / 

Porque eu sou é home' / Porque eu sou é home' / Menino eu sou é home' / Menino eu sou é 

home' / Quando eu estava prá nascer / De vez em quando eu ouvia / Eu ouvia a mãe dizer / Ai 

meu Deus como eu queria / Que essa cabra fosse home' / Cabra macho prá danar / Ah! 

Mamãe aqui estou eu / Mamãe aqui estou eu / Sou homem com H / E como sou.  

A música traça uma relação com a obra o Bem Amado (1973), do dramaturgo Dias 

Gomes, feita originalmente para o teatro e sendo adaptada posteriormente para a televisão 

como a primeira telenovela em cores feita no Brasil. Como conta Rodolfo Godoi (2019), a 

frase “Nunca vi rastro de cobra, nem couro de lobisomen” era da personagem Odorico 

Paraguaçu, prefeito da cidade fictícia de Sucupira, caracterizado por típicas práticas do 

coronelismo brasileiro e por atitudes e frases, como a destacada na canção, que atestavam sua 

autoridade, virilidade e poder patriarcal.  

Ao interpretar a canção, Ney Matogrosso dá o tom necessário para que a frase seja 

deslocada de seu sentido original, parodiando e satirizando a virilidade, como a letra da 

música, na repetição do status de “homem com H”, já parece ironicamente propor. Mesmo 

com essa possível proposição prévia, é na voz, na entonação e na expressividade jocosa que 

Ney coloca na interpretação que a canção parece ganhar a força necessária para existir como 

sátira, inclusive sendo reproduzida ao longo de toda a sua carreira (figuras 81, 82 e 83). Em 

entrevista ao programa Conversa com Bial, em 2017, Ney Matogrosso conta que foi o cantor 

Gonzaguinha que o incentivou a cantar a música ao dizer que ele era a única pessoa que 

poderia transformá-la em outra coisa (Matogrosso, 2017): 

Essa “outra coisa” a que Gonzaguinha se refere é justamente a transformação 
do significado da letra que a performance de Ney Matogrosso confere à 
música. De atestado de virilidade, passa para comicidade crítica, num 
contraste entre corpo-voz e letra. O curto-circuito das correntes de 
alta-tensão da linguagem acontece pelo contraste entre o que se expressa na 
performatização corporal e o que se expressa pela letra de Antônio Barros. O 
corpo esguio, os movimentos sinuosos, os figurinos, a maquiagem e a voz de 
contratenor do cantor deveriam correr nas linhas de alta-tensão do que 
socialmente se construiu enquanto feminino. O corpo masculino não dá 
seguimento a uma performatividade que se espera dele, mas age para fora 
desses padrões contrastando com uma ode ao masculino e a virilidade 

 



182 

performados por um corpo que rompe com tais expectativas. (Godoi, 2019, 
p. 22). 
 

Figuras 81, 82 e 83 - Ney Matogrosso interpretando Homem com H em 1981, 1999 e 2023. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Capturas de tela dos respectivos vídeos. 

 
É sobretudo essa ambiguidade que parece sustentar a performance de Ney Matogrosso 

nesse lugar provocativo e cambiante. Suas corporeidades cênico-musicais parecem sempre 

investir em uma certa estranheza que passa a existir a partir do momento em que ele a cria. 

Um lugar, também, que só parece ser passível de existir para o próprio Ney no palco, embora 

 



183 

possa servir como questionamento que produz efeitos práticos e discursivos para além desse 

espaço. Entretanto, parece ser ali, na porta que sua performance abre para uma dimensão 

ficcional, ambígua, irônica e estranha, que as personas e personagens de Ney Matogrosso 

parecem se aproximar do pensamento queer do modo como articulado por Guacira Lopes 

Louro (2018), enquanto possibilidade de criar uma outra coisa, que não aquela que está dada. 

Criar um corpo estranho, como sugere o título do livro da autora. Uma perturbação de 

binarismos que não se dá apenas mediante os questionamentos de gênero e sexualidade, mas 

de examinar e perturbar outras fronteiras, tais como verdade e mentira, belo e grotesco. Ney 

Matogrosso parece perturbar alguns desses limites, dentre eles a distinção entre humano e 

animal. Nas palavras do próprio cantor: 

Eu queria ser uma coisa tão ambígua que as pessoas pudessem pensar o que 
elas quisessem, viver da maneira que elas quisessem. Eu achava que eu 
estava muito mais para um inseto, para uma ave, do que para um ser 
humano. Era essa a minha brincadeira com o personagem. E liberava a 
minha sexualidade. (Matogrosso, 2021). 
 
Eu gostaria de ser visto muito mais como um ser híbrido, que podia ser um 
inseto, que podia ser uma ave, do que um homem ou uma mulher. 
(Matogrosso, 2017). 
 
Eu não queria ser crooner, queria pirar, me soltar, botar pra fora a loucura. 
Não era uma coisa ensaiada, não é que eu fui estudar dança pra fazer, saía 
tudo tão espontaneamente que eu queria repetir e não me lembrava 
(Matogrosso, em 2022). 

 

​ Talvez seja em O Vira (composta por João Ricardo e Luli e gravada por Ney em 

1973), na brincadeira entre virar homem e virar lobisomem – e nos tantos sentidos que essa 

sentença pode ter –, na mistura de sacis, fadas, gatos pretos e florestas que as corporeidades 

cênico-musicais de Ney Matogrosso parecem convergir como um tipo folclórico: homem com 

chifres de bode, cauda de jacaré e voz de mulher. Bicho e bicha, ou nenhuma dessas coisas, ou 

todas elas. Não parece ser à toa que O Vira se tornou sucesso sobretudo entre crianças a ponto 

desse público funcionar, nas palavras do cantor, como um “salvo-conduto” nos tempos de 

chumbo. É por meio da brincadeira, mesmo que seja uma comprometida com o teatral e com 

a provocação, que Ney parece conseguir expandir narrativas musicais, ficar louco em cena, 

perturbar fronteiras e (re)criar seu próprio corpo sem saber ao certo que nome dar a esse 

exercício. 

​ Na entrevista concedida ao programa Roda Viva em 2011, Ney é perguntado se, no 

palco, ele é mais ele mesmo ou um personagem. O cantor começa respondendo que em alguns 

trabalhos ele é mais personagem; em outros, ele acessa dentro de si os sentimentos e 

 



184 

sensações necessários para interpretar aquele repertório. Mas termina por concluir que, em 

ambos os casos, por se tratar de palco, “é cena, é uma personagem”. Apresentadora daquela 

edição, Marília Gabriela ri e diz que ele “respondeu, mas não respondeu”, por aparentemente 

começar numa direção (a de que não é uma personagem) e terminar no inverso (a de que é 

sim uma personagem). Ele também ri e diz que concluiu que é mesmo uma personagem 

porque o que ele expõe no palco, independente da ocasião, é “muito exacerbado”.  

Essas ambiguidades discursivas de Ney, modulações quanto ao seu fazer como 

intérprete, elaborações sobre a condição do “não não eu” do ator e também (como ele parece 

deixar evidente) do cantor, são todos pontos para os quais olhar diante do interesse nas 

corporeidades cênico-musicais. Todas elas são parte do reconhecimento de um lugar que 

talvez não possa (ou não deva) ser de todo alcançado ou mesmo nomeado. Em lugar de 

encontrar uma resposta clara e definitiva, jogar luz sobre essa deriva talvez seja o único 

movimento satisfatório para continuar interrogando esse lugar do intérprete e das encenações 

nas performances musicais.  

Nesse sentido, vale atentar para o silêncio, para a pausa, para a dificuldade de elaborar 

ou de sustentar uma resposta única. Para as respostas que começam numa direção e 

desembocam em outra. Para o olhar do espectador que formata essa experiência. Para a 

intencionalidade de quem atua. Para o corpo que é tomado como objeto de expressão artística. 

Vale uma espécie de contemplação das imagens, mas também dos discursos, da análise 

genética da representação, dos mediadores, das outras possíveis mãos envolvidas no processo 

de criação cênica, mas sem nunca perder o ponto de onde todas essas questões parecem 

emergir: a corporeidade cênico-musical. Sempre um primeiro nó de onde parecem se desfiar 

todas as demais linhas para questionar, de maneira quase infantil, e tentar entender, ainda que 

à deriva, o que é que acontece ali, quando uma canção, na voz e no corpo do intérprete, ganha 

vida.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 

6​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
6.1 ​ RETORNO À ORIGEM 
 

Na tentativa de sintetizar os apontamentos feitos ao longo desta tese em torno das 

chamadas corporeidades cênico-musicais, retorno à origem dessa expressão a partir do 

exercício de destrinchar cada parte que a compõe. Como vimos, o que chamo de corporeidade 

se baseia no que Christine Greiner (2012) elabora a partir do exercício epistemológico que 

autores como Michel Bernard (2001 apud Greiner, 2012)150 têm discutido ao longo de décadas 

a fim de pensar o corpo de maneira processual, evitando que ele seja visto como um produto 

fixo, pronto ou permanente, e considerando a dimensão de sua ação, de seu movimento, de 

pensar as possibilidades anatômicas como indissociáveis das suas ações. “Neste sentido, a 

corporeidade seria como uma rede de anticorpos para romper com a noção de corpo 

monolítico” (Greiner, 2012, p. 22), de maneira que “a diferença entre discutir ‘o corpo’ ou ‘as 

suas corporeidades’ está na tentativa evidente de estudar ‘diferentes estados’ de um corpo 

vivo, em ação no mundo” (ibid). Dentre esses diferentes estados de corpo em ação no mundo, 

interessa-me aqueles que acontecem no exercício da encenação, do possível corpo cênico que 

se constitui no trânsito entre os espaços definidos pela teatralidade.  

Corpo cênico é uma expressão utilizada nas artes da cena para designar, de modo 

geral, a transição entre o corpo cotidiano e o corpo cênico dos artistas que se apresentam a um 

público – em geral, atores que se apresentam no teatro –, e se utilizam de treinamentos e 

técnicas que possibilitam graus de expressão para além daquilo o que já se expressa 

cotidianamente. O corpo cênico também é pensado como uma espécie de aprendizado de 

expressões específicas relacionadas ao contexto dos papéis que serão encenados. É comum 

que se encontre esse conceito vinculado a uma escola ou artista que se utiliza de um 

determinado conjunto de procedimentos para que se atinja esses estados de corpo.  

Ao pensar na corporeidade cênico-musical, faço uma espécie de desdobramento do 

corpo cênico para pensar as especificidades desses estados de corpo em performances da 

música. Com isso, tento deslocar esse sentido vinculado a um treinamento planejado, por 

vezes rigoroso, e ligado às artes da cena, para pensar numa organização expressiva nem 

sempre fruto de treino ou de rigor, estando mais próxima do comportamento restaurado 

(Schechner, 2013), dos atos de transferência (Taylor, 2013), das trocas gestuais (Andrade 

Lima, 2023) ou mesmo de um entendimento do corpo como corpo-tela (Martins, 2021), corpo 

como matéria a ser esculpida para a expressão artística (Machado de Azevedo, 2019). 

150 BERNARD, Michel. De la création chorégraphique. Paris, Centre National de la Danse, 2001. 

 



186 

Parece-me que mesmo os cantores que não refletem sobre suas performances de 

maneira minuciosa (no sentido de planejá-las milimetricamente), estão recorrentemente a 

partir dos ensaios, da prática artística e do processo criativo como um todo adquirindo um 

certo conhecimento de como estar no palco, de como se quer aparecer nele e de como usar o 

próprio corpo como ferramenta de expressão musical, além de também seguir ou tensionar 

certas expectativas sociais e convenções dos gêneros musicais que indicam um horizonte 

possível a ser seguido.  

Ao propor esse deslocamento, acredito que o termo cênico se expande para abarcar 

certas práticas e contextos que geralmente não ganham destaque nas discussões que 

geralmente o envolve. Assim, esse movimento pode ajudar o cênico a ser entendido e pensado 

de outras maneiras tanto pelas artes da cena como também pela Comunicação. Vale destacar, 

no entanto, o caráter ensaístico dessa proposta, sem pretensões categóricas ou mesmo 

definitivas, mas funcionando como um primeiro exercício de encontrar palavras que indiquem 

determinados interesses. 

Falar sobre corporeidades cênico-musicais em lugar de corpo cênico é também uma 

tentativa de, ainda que com base nos escritos das artes da cena, propor um caminho onde as 

especificidades da performance musical possam ser reconhecidas na análise dos corpos em 

cena. Para indicar um caminho de quais seriam as preocupações desse tipo de olhar e 

interesse, escrevo a seguir algumas notas com o intuito de apontar para uma direção possível. 

 

6.2     NOTAS SOBRE AS CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS 

Partindo de toda a discussão teórica empreendida até aqui, tomo como inspiração as 

notas de Susan Sontag (2020) sobre o camp para organizar um conjunto de proposições que 

pode ser levado em consideração numa análise que tenha como foco as corporeidades 

cênico-musicais. Trata-se de uma síntese dos conteúdos investigados ao longo deste trabalho. 

Isso não quer dizer que esse tipo de análise deva se limitar apenas a essas notas ou que são 

elas imprescindíveis para que ela seja feita, mas apenas que os tópicos que se seguem 

representam um conjunto mais ou menos sólido e objetivo de indicações e ações possíveis, 

ancoradas nas discussões teóricas feitas até aqui. Sugiro, assim, que seja levado em 

consideração: 

1. A percepção e a experiência estéticas, como maneiras de adotar um olhar 

contemplativo para aquilo que se apresenta, mas também de pensar os arranjos sensíveis, os 

 



187 

momentos de intensidade e o contato com o tipo de conteúdo artístico que aparece nas 

corporeidades cênico-musicais. 

2. O corpo em ação no mundo como caminho para se pensar o corpo em ação na cena. 

Mesmo que a análise não tenha como foco as particularidades fisiológicas e anatômicas ou 

mesmo culturais e sociais dos corpos artistas, levar em conta essa integração é importante 

para pensar o tipo de tela sobre a qual o corpo em cena se inventa. 

3. A encenação em seu vínculo tanto com o que é colocado em cena (o espaço, luzes, 

cenografia, corpos, figurinos) quanto na possibilidade de se encenar papéis, de aglutinar 

vivências e indicações dramáticas do texto e da sonoridade da canção. O que descortina o 

processo criativo que guia as ações executadas em cena. 

4. A teatralidade como maneira de pensar uma clivagem entre o dentro e o fora da 

cena. Um espaço transicional, que pode ser tanto projetado pelo olhar especulativo do 

espectador quanto pela intenção do performer. Tanto num como no outro caso, abre-se espaço 

para se pensar na dimensão ficcional das performances. 

5. O corpo cênico – tomado como corpo em trânsito, corpo capaz de se dilatar ao ser 

tomado como veículo de expressão artística – como o foco principal das discussões em torno 

das corporeidades que se apresentam na performance musical. 

6. A performance musical como experiência, levando em conta percepções, discussões 

em torno da presença e da presentificação, as tecnologias de captação e exibição desses 

eventos e dos corpos que aparecem como superfícies midiáticas. Trata-se, assim, de abrir 

caminho para se averiguar o entrelaçamento entre música e imagem, entre o registro 

imagético e sonoro como construtor da própria performance. 

7. O caráter cultural e ao mesmo tempo circunscrito das performances. As convenções 

sociais e culturais, bem como os contextos históricos e políticos que enredam as 

corporeidades cênico-musicais. Essas convenções, em geral, ligam-se também às convenções 

narrativas dos gêneros musicais e do horizonte de expectativas por eles traçados. Ao mesmo 

tempo, não perder de vista o caráter circunstancial da performance, ou seja, o entendimento de 

que são eventos que fazem parte do mundo, mas que criam, também, um mundo à parte. 

8. A encenação de personas, personagens, eu líricos e nuances da canção. Considerar a 

busca por um certo avesso ou jogar luz sobre uma dimensão espetacularizada de si. Levar em 

conta a condição do “não não eu” como sugestiva desse tipo de relação que se estabelece 

entre o corpo que transita entre o dentro e fora do palco, entre vivências e indicações 

dramáticas do texto e da sonoridade da canção, entre a intenção do performer e o olhar do 

espectador que projeta o simulacro fazendo-o existir. 

 



188 

6.3​ UM ÚLTIMO RELATO 
 
​ Enquanto concluía esta tese, tentei lembrar, mais uma vez, do que me mobilizava nela. 

É claro que o que me levou a escrevê-la esteve sempre presente na minha argumentação, mas 

as questões, quando trabalhadas na linguagem acadêmica, tornam-se sempre uma outra coisa. 

São passíveis de se desdobrar em muitas partes, passear por lugares distintos, obedecer a 

tantas convenções que no final sempre me questiono o que permanece daquele primeiro olhar 

um tanto ingênuo, que fez, ainda sem saber quais as palavras certas a usar, a primeira tentativa 

de elaboração do que se desejava tomar como tema de pesquisa. Foi tentando unir essa 

ingenuidade e fluidez com um lirismo que “pára e vai averiguar no dicionário o cunho 

vernáculo de um vocabulário”, como diria Manuel Bandeira, que fui traçando uma espécie de 

dança entre contrários. Apreciando um tango e ao mesmo tempo pensando na complexidade 

da letra, desviando, assim, do apontamento de Gumbrecht (2010, p. 138): “quem tentar captar 

a complexidade semântica que faz tão melancólicas as letras do tango privar-se-á do prazer 

completo que pode surgir da fusão dos movimentos do tango com o seu corpo”. Mas o próprio 

Gumbrecht revela, ao fim de seu livro Produção de presença (2010), que sua tentativa de 

pensar os efeitos de presença nas Humanidades tinha relação, também, com a sua obsessão 

pessoal pela interpretação: 

Era, presumo (e receio), sobre mim – como colega sênior, aborrecidamente 
verbal, que não deixa de ler qualquer texto que veja (incluindo, por exemplo, 
instruções de uso de aparelhos sobre os quais não tem nenhum interesse); era 
sobre mim como o insuportável psicólogo pop que não consegue evitar 
interpretar cada mínimo movimento no rosto daqueles com quem fala. 
(Gumbrecht, 2010, p. 165). 

 

Como Gumbrecht, também desejo discutir os efeitos de presença e, além disso, a ação 

dos corpos em cena. Mas, no caminho que me propus, não pude evitar, e não acho que 

deveria, a tentativa de interpretar os atos apresentados como maneira de apontar para alguma 

materialidade dos efeitos de presença e de encenação em performances musicais. Ou mesmo 

costurar essa tentativa a contextos mais amplos e mais complexos, contando um pouco da 

história dos distintos campos destacados ao longo da pesquisa. O curioso é que, mesmo 

fazendo esse esforço interpretativo, mesmo buscando um léxico capaz de expressar os 

interesses delimitados ao longo da pesquisa e mesmo organizando um conjunto de notas que 

aponta para um caminho possível de análise desses interesses, ao final, o sentimento é de que 

essa elaboração é, ainda, uma primeira conversa sobre o assunto. Esse sentimento talvez seja 

fruto do reconhecimento do propósito e das limitações do próprio trabalho. Apesar do desejo 

de sugerir uma maneira de apontar para as corporeidades cênico-musicais, essa proposta, 

 



189 

desde o seu início, não tinha o objetivo de fornecer um modelo pronto de análise, mas de 

jogar luz sobre um tipo de discussão que parece ainda pouco realizada no subcampo de 

comunicação e música.  

Para viabilizar essa discussão, aproximei-me do campo da arte, e mais especificamente 

dos estudos de teatro e das artes da cena. Essa articulação, como já frisado, não é nova, mas, 

do modo como foi empregada ao longo deste trabalho, talvez ofereça um novo olhar para as 

corporeidades que se apresentam nas performances musicais. Minha ideia partiu do princípio 

de que “(...) quando aplicamos uma teoria que normalmente não é usada para observar 

determinados fenômenos, iluminamos de modo inusitado a discussão” (Greiner, 2012, p. 20). 

Tendo ou não alcançado esse objetivo, concluo esta tese com a sensação de ter conseguido dar 

um contorno para o que me mobilizou em torno da ideia de corpo cênico. A partir dessa 

elaboração, desejo oferecer esse contorno a outros pesquisadores e trabalhos que tenham 

interesses similares aos meus. 

Nessa tentativa de dar contorno, foi sempre o meu olhar, como espectadora, que viu a 

intenção de teatro nas cenas, mesmo se elas não existiram. Foi o meu corpo também que 

identificou os possíveis efeitos de presença criados e ruminou sobre rastros, vestígios 

audiovisuais deixados pelo caminho, que tanto foram revirados como atualizados ao longo do 

tempo – e assim seguirão. Em um contexto contemporâneo de excesso imagético, tentei, a 

partir desse exercício contemplativo da performance musical, oferecer um modo de ainda 

manter uma conexão serena com esse tipo de audiovisual. De expandi-lo, por meio da lente da 

teatralidade, de tentar identificar os efeitos de presença cênica, e até mesmo de brincar com as 

possibilidades especulativas que as cenas pareciam abrir. Tudo isso sempre tomando os 

“órgãos de conhecimento” (Zumthor, 2007) como maneira de perceber e elaborar sobre esses 

fenômenos. Afinal, o próprio exercício de teorizar é inevitavelmente uma experiência 

corpórea como atesta Greiner (2012, p. 17):  “conceituamos com o sistema sensório-motor e 

não apenas com o cérebro”. 

Tudo isso, também, para tentar colocar no centro do debate aquilo que o corpo faz em 

cena. Ou apontar para o fato de que corpos se fazem em cena, acontecem nesses espaços. 

Sabendo disso, um leque de possibilidades e perguntas se abrem – como aquelas feitas a Ney 

Matogrosso sobre a condição do “não não eu” do ator/cantor. Os discursos em torno da 

fixidez das identidades e da coerência do “eu”, já constantemente questionados, ganham uma 

camada a mais de questionamento própria da natureza inventiva da encenação, que diz 

respeito “à travessia do imaginário, ao desejo de ser outro, à transformação, à alteridade” 

(Féral, 2013, p. 94). Reconhecendo a deriva desse debate, nos resta, talvez, jogar luz sobre o 

 



190 

corpo como tela por meio da qual a arte se expressa, como tentei fazer ao longo deste 

trabalho. Talvez nos cabe, também, “parar e ficar em silêncio de vez em quando”, como 

sugere Gumbrecht (2010, p. 166), como tentativa de preservar algum mistério que, talvez, 

somente o olhar ingênuo do momento pré-pesquisa e as sensações dos efeitos de presença – 

ainda que nunca deslocadas de todo da tentativa de atribuição de sentido – são capazes de 

nutrir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 

REFERÊNCIAS  
 

ALMEIDA, Gabriela; CARDOSO FILHO, Jorge. Comunicação: estética e políticas do corpo. 
Contemporânea – Revista de Comunicação e Cultura, Salvador, v. 16, n. 01, jan./abr. 2018. 
Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/349931749_APRESENTACAO_DO_DOSSIE_TE
MATICO. Acesso em: 20 abr. 2024.  

ANDRADE LIMA, Daniel de. O falsete do contratenor Jakub Józef Orlinski: sexo, escutas de 
gênero e os usos dos corpos midiáticos. Revista Bagoas, Natal, v. 13, n. 21, 2020. Disponível 
em: https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/21189. Acesso em: 25 abr. 2024.  

ANDRADE LIMA, Daniel de. As vozes pelo caminho do mover: som, cinestesia e o si 
mesmo como processo na somática do sistema Laban/Bartenieff. Revista Cena, Porto Alegre, 
n. 32, p. 83-93, set./dez. 2020. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/cena/article/view/104242. 
Acesso em: 25 abr. 2024.  

ANDRADE LIMA, Daniel de. A vida gestual das vozes: dublagem e performance na cultura 
audiovisual. 2023. Tese (Doutorado em Comunicação) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2023. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/49598?mode=full. Acesso em: 25 abr. 2024. 

AUSLANDER, Philip. Liveness – Performance in a mediatized culture. London and Nova 
York: Routledge, 2008. 

AUSLANDER, Philip. A performatividade na documentação de performances. Revista 
Poiésis, Niterói, v. 20, n. 33, 2019. 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de 
François Rabelais. São Paulo: HUCITEC; Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1993. 

BARBA, Eugenio; SAVARESE, Nicola. A arte secreta do ator – Dicionário de Antropologia 
Teatral. Campinas: Editora da Unicamp, 1995. 

BASTOS, Maria Clara. O estado de presença na performance musical: aplicação na 
experiência do contrabaixista. 2019. Tese (Doutorado em Comunicação) – Universidade 
Estadual Paulista, São Paulo, 2019. Disponível em: 
bdtd.ibict.br/vufind/Record/UNSP_c81ca1e4eb402d2d49d8fcda89ab2ba8. Acesso em: 20 abr. 
2024. 

BERTHOLD, Margot. História Mundial do Teatro. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

BETHÂNIA, Maria. Maria Bethânia: “Não tenho requintes vocais”. Entrevistadora: Gisele 
Kato. [São Paulo]: Canal Arte1, 31 jul. 2020. Vídeo. (ca. 14 min). Publicado pelo canal Arte1. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lwxPZfQxBno. Acesso em: 15 abr. 2024. 
 
BONIN, Gustavo. Quadro a Quadro: Música Cênica Brasileira. 2018. Dissertação 
(Mestrado em Musicologia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018. Disponível em: 

 

https://www.researchgate.net/publication/349931749_APRESENTACAO_DO_DOSSIE_TEMATICO
https://www.researchgate.net/publication/349931749_APRESENTACAO_DO_DOSSIE_TEMATICO
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/21189
https://seer.ufrgs.br/cena/article/view/104242
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/49598?mode=full
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UNSP_c81ca1e4eb402d2d49d8fcda89ab2ba8
https://www.youtube.com/watch?v=lwxPZfQxBno


192 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27157/tde-03122018-145246/pt-br.php. Acesso 
em: 20 abr. 2024. 

BONIN, Gustavo. Modos de contato na música cênica contemporânea. Estudos Semióticos, 
São Paulo, v. 15, p. 167-183, 2019. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/esse/article/view/153770. Acesso em: 20 abr. 2024. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero – Feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2019. 

CARDOSO FILHO, Jorge; GUTMANN, Juliana. Revista Intexto, Porto Alegre, n. 47, p. 
104-120, 2019. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/intexto/article/view/81918. Acesso em: 20 
abr. 2024.  

CARDOSO FILHO, Jorge; MARTINS, Bruno. Presença e materialidade na experiência 
contemporânea. Revista Alceu, Rio de Janeiro, v. 11, n. 21, p. 145-161, 2010. 

CARDOSO FILHO, Jorge. Sobre, escuta e comunicação. Contemporânea – Revista de 
Comunicação e Cultura, Salvador, v. 10,  n. 01, jan./abr. 2012. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/contemporaneaposcom/article/view/6107/4367. Acesso 
em: 28 abr. 2024.  

CASTRO, Ruy. Carmen – A vida de Carmen Miranda, a brasileira mais famosa do século 
XX. São Paulo: Companhia das letras, 2005. 

CATTO, Filipe. “O Teatro salvou a minha vida!” - com Filipe Catto.  Apresentação de Manu 
Menezes e Lucas Simas. Indica Podcast. [S. l.]: [s. n.], 05 out. 2020. Podcast (ca. 45 min). 
Disponível em: 
https://open.spotify.com/episode/0qDjRJxkXMAvQ1LzdWpSFg?si=72348a504a3b42fb&nd=
1&dlsi=fff2f1b297d04846. Acesso em: 23 jun. 2024. 
 
CATTO, Filipe. BR101.5 - Filipe Catto fala sobre série “Love Catto Live - Deluxe Edition”.  
Apresentação de Gabriela Alves. Podcast Frei Caneca FM. Recife: Programa BR 101.5 da 
Frei Caneca FM, 06 maio 2021. Podcast (ca. 43 min). Disponível em: 
https://open.spotify.com/episode/1NOpGNRF4D4RGMOVirCvGs?si=867fd8b54a4548fe&nd
=1&dlsi=793585f8ce13420e. Acesso em: 23 jun. 2024. 
 
CATTO, Filipe. Filipe Catto: “hoje sou a cantora diva que sempre quis ser”. [São Paulo]: 
Rolling Stone Brasil, 25 mar. 2022. Vídeo (ca. 13 min). Publicado pelo canal Rolling Stone 
Brasil. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=L0S74Eab0Wo. Acesso em: 25 
jun. 2024.  
 
CATTO, Filipe. Filipe Catto transforma tributo a Gal Costa em álbum: “injeção de tesão em 
mim”. Entrevistador: Eduardo do Valle. Rolling Stone Brasil, 2023. Disponível em: 
https://rollingstone.uol.com.br/musica/filipe-catto-transforma-tributo-a-gal-costa-em-album-in
jecao-de-tesao-em-mim/. Acesso em: 30 abr. 2024. 
 
CATTO, Filipe. Filipe Catto resgata Gal Costa como símbolo de uma feminilidade feroz no 
corpo de uma artista trans. Entrevistadora: Lívia Maria. Revista TAG, 2024a. Disponível em: 

 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27157/tde-03122018-145246/pt-br.php
https://www.revistas.usp.br/esse/article/view/153770
https://seer.ufrgs.br/intexto/article/view/81918
https://periodicos.ufba.br/index.php/contemporaneaposcom/article/view/6107/4367
https://open.spotify.com/episode/0qDjRJxkXMAvQ1LzdWpSFg?si=72348a504a3b42fb&nd=1&dlsi=fff2f1b297d04846
https://open.spotify.com/episode/0qDjRJxkXMAvQ1LzdWpSFg?si=72348a504a3b42fb&nd=1&dlsi=fff2f1b297d04846
https://open.spotify.com/episode/1NOpGNRF4D4RGMOVirCvGs?si=867fd8b54a4548fe&nd=1&dlsi=793585f8ce13420e
https://open.spotify.com/episode/1NOpGNRF4D4RGMOVirCvGs?si=867fd8b54a4548fe&nd=1&dlsi=793585f8ce13420e
https://www.youtube.com/watch?v=L0S74Eab0Wo
https://rollingstone.uol.com.br/musica/filipe-catto-transforma-tributo-a-gal-costa-em-album-injecao-de-tesao-em-mim/
https://rollingstone.uol.com.br/musica/filipe-catto-transforma-tributo-a-gal-costa-em-album-injecao-de-tesao-em-mim/


193 

https://www.tagrevista.com/post/filipe-catto-resgata-gal-costa-como-s%C3%ADmbolo-de-um
a-feminilidade-feroz-no-corpo-de-uma-artista-trans. Acesso em: 25 jun. 2024.  
 
CATTO, Filipe. Na cama com Johnny - Episódio 2 - Filipe Catto. [S. l.]: Canal Johnny 
Hooker, 28 mar. 2024b. Vídeo (ca. 64 min). Publicado pelo canal Johnny Hooker. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=-OhZQVZE6ao. Acesso em: 25 jun. 2024 
 
CERQUEIRA, Daniel Lemos. Práticas interpretativas, performance musical, processos 
criativos: mais uma reflexão sobre o intérprete na academia. Revista Orfeu, Florianópolis, v. 
7, n. 2, p. 2-24, ago. 2022. Disponível em: 
https://revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/21858. Acesso em: 22 abr. 2024.  

COSTA, Gal. Roda viva Retrô | Gal Costa | 1995. São Paulo: TV Cultura, 30 jul. 2015. 
Vídeo (ca. 88 min). Publicado pelo canal do programa Roda Viva. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=03XXGpMX5aw. Acesso em: 19 abr. 2024. 

COSTA, Gal. Meu nome é diva. Entrevistadores: Guilherme Genestreti; Silas Martí. Folha de 
São Paulo, 2015. Disponível em: 
https://feeds.folha.uol.com.br/fsp/ilustrada/219341-meu-nome-e-diva.shtml. Acesso em: 19 
abr. 2024. 

DUARTE, Rodrigo. O belo autônomo: textos clássicos de estética. Belo Horizonte : 
Autêntica Editora; Crisálida, 2012 

DUNN, Christopher. Brutality Garden: Tropicália and the emergence of a Brazilian 
counterculture. Chapel Hill and London: University of North Carolina Press, 2001. 

ECHEVERRIA, Regina. Furacão Elis. São Paulo: Roteiro/Editora Globo S.A., 1994. 

FÉRAL, Josette. Além dos Limites: Teoria e Prática do Teatro. São Paulo: Perspectiva, 2013.  

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Mini Aurélio. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
2001. 

FERREIRA, Mauro. Gal Costa foi a gata que, há 30 anos, fez a caretice ‘subir no telhado’ 
com show moderno, arrojado e teatral. G1, 2024. Disponível em: 
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2024/03/03/gal-costa-foi-a-gat
a-que-ha-30-anos-fez-a-caretice-subir-no-telhado-com-show-moderno-arrojado-e-teatral.ghtm
l. Acesso em: 19 dez. 2024. 

FIORIN, José Luiz. Introdução ao pensamento de Bakhtin. São Paulo: Ática, 2011. 

FRITH, Simon. Performing Rites: on the value of popular music. Cambridge: Harvard 
University Press, 1996. 

GODARD, Hubert. Gesto e Percepção. In: SOTER, Silvia; PEREIRA, Roberto (org.). Lições 
de Dança 3. Rio de Janeiro: UniverCidade, 2003.  

GODOI, Rodolfo. O cômico na performance artística de Ney Matogrosso. Dossiê Gênero, 
memória e cultura, Brasília, v. 08, n. 02, jul./dez. 2019. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/CMD/article/view/31149. Acesso em: 13 abr. 2024.  

 

https://www.tagrevista.com/post/filipe-catto-resgata-gal-costa-como-s%C3%ADmbolo-de-uma-feminilidade-feroz-no-corpo-de-uma-artista-trans
https://www.tagrevista.com/post/filipe-catto-resgata-gal-costa-como-s%C3%ADmbolo-de-uma-feminilidade-feroz-no-corpo-de-uma-artista-trans
https://www.youtube.com/watch?v=-OhZQVZE6ao
https://revistas.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/21858
https://www.youtube.com/watch?v=03XXGpMX5aw
https://feeds.folha.uol.com.br/fsp/ilustrada/219341-meu-nome-e-diva.shtml
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2024/03/03/gal-costa-foi-a-gata-que-ha-30-anos-fez-a-caretice-subir-no-telhado-com-show-moderno-arrojado-e-teatral.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2024/03/03/gal-costa-foi-a-gata-que-ha-30-anos-fez-a-caretice-subir-no-telhado-com-show-moderno-arrojado-e-teatral.ghtml
https://g1.globo.com/pop-arte/musica/blog/mauro-ferreira/post/2024/03/03/gal-costa-foi-a-gata-que-ha-30-anos-fez-a-caretice-subir-no-telhado-com-show-moderno-arrojado-e-teatral.ghtml
https://periodicos.unb.br/index.php/CMD/article/view/31149


194 

GOFFMAN, Erving. A representação do eu na vida cotidiana. 10. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2002. 

GREINER, Christine. O corpo – Pistas para estudos indisciplinares. Coimbra: Annablume e 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012. 

GUMBRECHT, Hans. Produção de Presença: o que o sentido não consegue transmitir. Rio 
de Janeiro: PUC-Rio, 2010. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 
2019. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: o jogo como elemento da cultura. São Paulo: 
Perspectiva, 2000. 

JANOTTI JR., Jeder. Gêneros Musicais, Performance, Afeto e Ritmo: uma proposta de 
análise mediática da música popular massiva. Contemporânea – Revista de Comunicação e 
Cultura, Salvador, v. 02, p. 189-204, 2004. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/4741/3/3418-8153-1-PB.pdf. Acesso em: 28 abr. 2024.  

JANOTTI JR., Jeder; SOARES, Thiago. Mentiras Sinceras Me Interessam. In: Anais do 23º 
Encontro Anual da Compós, 2014, Belém. Anais eletrônicos [...]. [S. l.]: Galoá, 2014. 
Disponível em: 
https://proceedings.science/compos/compos-2014/trabalhos/mentiras-sinceras-me-interessam. 
Acesso em: 03 jun. 2024.  

JANOTTI JR., Jeder; PEREIRA DE SÁ, Simone. Revisitando a noção de gênero musical em 
tempos de cultura musical digital. Revista Galáxia, São Paulo, n. 41, p. 128-139, maio/ago. 
2019. ISSN 1982-2553. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/39963/28678. Acesso em: 03 jun. 
2024.  

LEMOS, Caio Victor de Oliveira. Performance musical enquanto objeto de pesquisa. Estudos 
Semióticos, São Paulo, v. 17, n. 03, dez. 2021. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/esse/article/view/186418. Acesso em: 15 abr. 2024.  

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho – Ensaios sobre sexualidade e teoria queer. 
Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2020. 

MACHADO DE AZEVEDO, Sônia. O papel do corpo no corpo do ator. São Paulo: 
Perspectiva, 2009. 

MARIA, Julio. Ney Matogrosso – a biografia. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 

MARKENDORF, Márcio. A diva como ficção da dor: literatura e biografia em Sylvia Plath. 
In: Fazendo Gênero 8 – Corpo, Violência e Poder, 2008, Florianópolis. Anais Eletrônicos 
[...]. Disponível em: http://fazendogenero.eventos.dype.com.br/. Acesso em: 12 abr. 2024.  
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de 
Janeiro: Editora Cobogó, 2021. Edição do Kindle.  

 

https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/4741/3/3418-8153-1-PB.pdf
https://proceedings.science/compos/compos-2014/trabalhos/mentiras-sinceras-me-interessam
https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/39963/28678
https://www.revistas.usp.br/esse/article/view/186418
http://fazendogenero.eventos.dype.com.br/


195 

MATEUS, Suzana. Narrativas do feminino nas performances de Beyoncé. 2018. 
Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2018. Disponível em: https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/33298. Acesso em: 13 jun. 
2024. 
 
MATEUS, Suzana. Carmen Miranda, uma diva tropicamp. In: SOARES, Thiago; LIMA, 
Mariana; MANGABEIRA, Alan (org.). Divas pop: o corpo-som das cantoras na cultura 
midiática. Belo Horizonte: PPGCOM UFMG, 2021 
 
MATOGROSSO, Ney. Roda Viva | Ney Matogrosso | 2011. [São Paulo]: TV Cultura, 19 
mar. 2015. Vídeo (ca. 86 min). Publicado pelo canal Roda Viva. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=NWr-jTn9azg. Acesso em: 03 mar. 2024. 
 
MATOGROSSO, Ney. Ney Matogrosso fala sobre arte: ‘Os malditos são muito mais 
atraentes’. Globo.com, Rio de Janeiro, 19 jun. 2013. Disponível em: 
https://redeglobo.globo.com/globoteatro/noticia/2013/08/ney-matogrosso-fala-sobre-arte-os-
malditos-sao-muito-mais-atraentes.html. Acesso em: 26 abr. 2024. 
 
MATOGROSSO, Ney. Conversa com Bial - Programa de segunda-feira, 29/05/2017, na 
íntegra. Rio de Janeiro: TV Globo, 29 maio 2017. Vídeo (ca. 38 min). Publicado pelo 
Globoplay. Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/5903746/. Acesso em: 25 abr. 2024. 
 
MATOGROSSO, Ney. Ney Matogrosso completa 80 anos com projetos novos e celebra 
'paz interior'. [Rio de Janeiro]: TV Globo, Fantástico, 01 ago. 2021. Vídeo (ca. 9 min). 
Publicado pelo Globoplay. Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/9733471/. Acesso 
em: 25 abr. 2024.  
 
MATOGROSSO, Ney. Entrevista com Ney Matogrosso | The Noite (28/04/22). [São 
Paulo]: SBT, 29 abr. 2022a. Vídeo (ca. 40 min). Publicado por The Noite com Danilo Gentili. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=OlkG-fTRLgg. Acesso em: 28 abr. 2024. 
 
MATOGROSSO, Ney. Ney Matogrosso | Papo com Clê. Entrevistado: Ney Matogrosso. 
Entrevistador: Clemente Magalhães. [Rio de Janeiro]: [Corredor 5], 16 fev. 2022b. Vídeo (ca. 
96 min). Publicado pelo canal Corredor 5. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=VO61FYD8N0w. Acesso em: 10 abr. 2024.  
 
MILLER, Jussara. Qual é o corpo que dança? Dança e educação somática para adultos e 
crianças. São Paulo: Summus Editorial, 2012. 

NANINI, Marco. Conversa com Bial - Programa de 07/04/2023. Rio de Janeiro: Rede 
Globo, 07 abr. 2023. Vídeo (ca. 36 min). Publicado pelo Globoplay. Disponível em: 
https://globoplay.globo.com/v/11518464/?s=0s. Acesso em: 28 abr. 2024. 
 
OITICICA, Hélio. MARIO MONTEZ, TROPICAMP. [Carta enviada para Torquato Neto]. 
Destinatário: Torquato Neto. Nova York, 12 out. 1971. 1 carta. Disponível em: 
https://legacy-ssl.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=documentos
&cod=505&tipo=2. Acesso em: 23 abr. 2024. 

 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/33298
https://www.youtube.com/watch?v=NWr-jTn9azg
https://redeglobo.globo.com/globoteatro/noticia/2013/08/ney-matogrosso-fala-sobre-arte-os-malditos-sao-muito-mais-atraentes.html
https://redeglobo.globo.com/globoteatro/noticia/2013/08/ney-matogrosso-fala-sobre-arte-os-malditos-sao-muito-mais-atraentes.html
https://globoplay.globo.com/v/5903746/
https://www.youtube.com/watch?v=OlkG-fTRLgg
https://www.youtube.com/watch?v=VO61FYD8N0w
https://globoplay.globo.com/v/11518464/?s=0s
https://legacy-ssl.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=documentos&cod=505&tipo=2
https://legacy-ssl.icnetworks.org/extranet/enciclopedia/ho/index.cfm?fuseaction=documentos&cod=505&tipo=2


196 

PAVIS, Patrice. A encenação contemporânea – Origens, tendências, perspectivas. São 
Paulo: Perspectiva, 2007. 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

PEREIRA DE SÁ, Simone. Baiana Internacional – As mediações culturais de Carmen 
Miranda. Rio de Janeiro: Série Patrimônio Imaterial – FAPERJ – Editorial, 2002. 

PEREIRA DE SÁ, Simone. Cultura Material, gostos e afetos para além da noção de presença. 
In:  MENDONÇA, Carlos Magno Camargos; DUARTE, Eduardo; CARDOSO FILHO, Jorge. 
Comunicação e sensibilidade: pistas metodológicas. Belo Horizonte: PPGCOM UFMG, 
2016. 

PEREIRA DE SÁ, Simone. Música pop-periférica brasileira – Videoclipes, performances e 
tretas na cultura digital. Curitiba: Appris Editora, 2021. 

PIRES. Victor. Rastros da música ao vivo: dos palcos aos shows em salas de estar. Curitiba: 
Appris Editora, 2019. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura 
de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina/CES, 
2009. 

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível: estética e política. Tradução: Mônica Costa 
Netto. São Paulo: EXO experimental org., 2005. 

RANCIÈRE, Jacques. A ficção documental: Marker e a ficção da memória. Revista do 
PPGAV/EBA/UFRJ, Arte & Ensaios, Rio de Janeiro, n. 21, dez. 2010. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/51545. Acesso em: 22 abr. 2024. 

RANCIÈRE, Jacques. A política da ficção. 1. ed. Lisboa: KKYM, 2014. 

REGINA, Elis. Elis Regina - Jogo da Verdade [1982]. Entrevistadores: Salomão Ésper; 
Zuza Homem de Melo; Maurício Kubrusly. [São Paulo]: TV Cultura, 17  mar. 2016. Vídeo. 
(ca. 49  min). Publicado pelo canal TV Cultura. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=2KREP0e0fw4. Acesso em: 20 abr. 2024. 
 
ROLIM, Mário. Por Uma Consideração Da Política No Rap A Partir De Regimes 
Coreográficos. In: Anais do 43º Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação 
(Intercom). Edição virtual, 2020. Disponível em: 
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2020/resumos/R15-0649-1.pdf. Acesso em: 
10 jun. 2024.   

ROCHA DA SILVA, Alexandre. Elis Regina e a música televisual brasileira. Revista 
Galáxia, São Paulo, n. 12, p. 43-54, dez. 2006. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/1461. Acesso em: 28 abr. 2024.  

SANTIAGO, Silviano. Caetano Veloso enquanto super astro. Recife: Cepe Editora, 2022. 

SCHMITT, Léa; COELHO, José Luiz. A presença da baiana na cena: indumentária e 
performance (1890-1938). Pitágoras 500, Campinas, v. 9, n.1, p. 47-59, jan./jul. 2019. DOI: 

 

https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/51545
https://www.youtube.com/watch?v=2KREP0e0fw4
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2020/resumos/R15-0649-1.pdf
https://revistas.pucsp.br/index.php/galaxia/article/view/1461


197 

10.20396/pita.v9i1.8655501. Disponível em: 
https://www.academia.edu/50585565/A_presen%C3%A7a_da_baiana_na_cena. Acesso em: 
25 abr. 2024.  

SEEL, Martin. No escopo da experiência estética. In: PICADO, Benjamim; MENDONÇA, 
Carlos Magno Camargos; CARDOSO FILHO, Jorge (org.). Experiência estética e 
performance. Salvador: Edufba, 2014. 

SCHECHNER, Richard. Performance Studies: An Introduction. London and New York: 
Routledge, 2013. 

SIBILIA, Paula. O show do eu: A intimidade como espetáculo. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2008. 

SOARES, Thiago. A estética do videoclipe. João Pessoa: Editora da UFPB, 2013. 

SOARES, Thiago; PIRES, Victor. Problemas de performance na música ao vivo: Presença, 
memória e fabulação. In: Anais do 43º Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação 
(Intercom). Edição Virtual, 2020. Disponível em 
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2020/lista_area_DT6-ME.htm. Acesso em: 
28 abr. 2024.  

SOARES, Thiago. Abordagens Teóricas para Estudo da Teatralidade em Performances 
Midiáticas: Dramas, roteiros, ações. Revista Alceu, Rio de Janeiro, v. 21, n. 43, p. 210-227, 
2021. 

SOARES, Thiago; LIMA, Mariana; MANGABEIRA, Alan. Divas pop: o corpo-som das 
cantoras na cultura midiática. Belo Horizonte: PPGCOM UFMG, 2021. 

SONTAG, Susan. Contra a interpretação – e outros ensaios. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2020. 

SOVIK, Liv. Tropicália Rex – Música Popular e Cultura Brasileira. Rio de Janeiro: Mauad, 
2018. 

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: Performance e memória cultural nas Américas. 
Belo Horizonte: UFMG, 2013. 

VARLEY, Julia. Pedras d’água: bloco de notas de uma atriz do Odin Teatret. Brasília: Teatro 
Caleidoscópio, 2010. 

VELOSO, Caetano. Verdade Tropical. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

ZUMTHOR, Paul. Performance, percepção e leitura. São Paulo: Cosac & Naify, 2012. 

 

 

 

https://www.academia.edu/50585565/A_presen%C3%A7a_da_baiana_na_cena
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2020/lista_area_DT6-ME.htm

	33fbcee3e38e027da662187d7817ccc09064f6840c6e1339e68a8f65f30a42f4.pdf
	9668446819b4f2ea631e879a9e5ceb2c8adda2d7905efd8a3137b882abbfea7d.pdf
	a30ec4839eb73a63c7f721e09a324adcc6fd8ab490db033955a1c7d65b989e27.pdf

	444e401ead2cf00191ae704901f1079de6139428d780d69ad05fdb1d12961528.pdf
	9668446819b4f2ea631e879a9e5ceb2c8adda2d7905efd8a3137b882abbfea7d.pdf
	a30ec4839eb73a63c7f721e09a324adcc6fd8ab490db033955a1c7d65b989e27.pdf
	1​ CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
	1.1​ORIGEM 
	1.2  ​PROPOSTA 
	1.3 ​RECORTE 
	1.4 ​CAMINHO 

	2 ​PANORAMA  
	2.1​ENTRE COMUNICAÇÃO, MÚSICA E ESTÉTICA 
	2.1.1​Um relato: quando Maria Bethânia encenou um pássaro 
	2.1.2​Um breve passeio pelos estudos de comunicação e música no Brasil 
	2.1.3​Um breve passeio pelos estudos de comunicação e estética no Brasil 
	2.1.3.1​Um conjunto de questões para pensar a experiência estética nesta tese 


	2.2​ENTRE CORPO E COMUNICAÇÃO 
	2.2.1​Um relato: Ney Matogrosso e o corpo que se dilata no palco 
	2.2.2 ​Corporeidades em debate 
	2.2.3​Entre o corpo e a linguagem, tensões epistemológicas 


	3​PERSPECTIVA 
	3.1​PERFORMANCE 
	3.1.1​Um relato: Maria Bethânia e o jogo cênico 
	3.1.2​Encenação e performance, limites e aproximações 
	3.1.3​Por um léxico que aponte para as relações entre performance e encenação  
	3.1.4  Pensar a representação no cotidiano para pensá-la também em cena 

	3.2​TEATRALIDADE 
	3.2.1 ​Um relato: quando Gal Costa encenou um gato 
	3.2.2​Teatralidade em debate 
	3.2.3​O corpo cênico e a análise genética da representação 


	4​CERNE 
	4.1​INVESTIGANDO A PERFORMANCE MUSICAL 
	4.1.1​Um relato: o corpo televisivo de Elis Regina 
	4.1.2 ​Por uma definição de performance musical 
	4.1.3​Convenções de gênero musical articuladas às convenções sociais 

	4.2​A PERFORMANCE MUSICAL ENTRE MÚSICA E IMAGEM 
	4.2.1 ​Um relato: Elis Regina e o fascínio pelo audiovisual 
	4.2.2​Performance in loco e nas telas 
	4.2.3​Examinando as relações entre música e imagem 


	5​AVESSO – UM ESTUDO DE PERSONAGENS 
	5.1​O ESGARÇAMENTO ENTRE VIDA E ARTE  
	5.1.1​Um relato: Filipe Catto toma para si o repertório de Gal Costa 
	5.1.2 ​A experimentação artística como experimentação de gênero 
	5.1.3​Filipe Catto torna-se a diva que sonhou para si 

	5.2​A PERSONAGEM QUE EMERGE DA MÚSICA 
	5.2.1​Um relato: Carmen Miranda e o mundo frutal que ela inventa em cena 
	5.2.2​A baiana estilizada de Carmen Miranda  
	5.2.3  Reverberações: a baiana estilizada como diva, mito tropicamp e ícone queer 

	 5.3​A BUSCA PELO AVESSO​ 
	5.3.1​Um relato: Ney Matogrosso “fica louco” e torna-se um híbrido  
	5.3.2 ​Para pensar personas e personagens na música 
	5.3.3 ​Construindo um corpo estranho como modo de estranhar as convenções 


	6​CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	6.1 ​RETORNO À ORIGEM 
	6.2     NOTAS SOBRE AS CORPOREIDADES CÊNICO-MUSICAIS 
	6.3​UM ÚLTIMO RELATO 

	REFERÊNCIAS  



	AGRADECIMENTOS
	33fbcee3e38e027da662187d7817ccc09064f6840c6e1339e68a8f65f30a42f4.pdf

