L[
) [~
e~

1

<
El
=

US IMPAVIDA

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
BACHARELADO EM FILOSOFIA

BRUNO LUIZE OLIVEIRA SARABIA

Sobre a hipoétese do génio maligno semantico: é possivel radicalizar (ainda

mais) a duvida radical?

RECIFE
2025



BRUNO LUIZE OLIVEIRA SARABIA

Sobre a hipétese do génio maligno semantico: é possivel radicalizar (ainda

mais) a duvida radical?

Trabalho apresentado como exigéncia da
Disciplina Monografia 1l, no Curso de
Bacharelado em Filosofia, pela
Universidade Federal de Pernambuco,
como requisito para a aprovagdo na

disciplina.

Orientador: Prof. Dr. Marcos Antonio da Silva Filho

RECIFE
2025



Ficha de identificagdo da obra elaborada pelo autor,
através do programa de geragéo automatica do SIB/UFPE

Sarabia, Bruno Luize Oliveira.

Sobre a hipotese do génio maligno semantico: é possivel radicalizar (ainda
mais) a davida radical? / Bruno Luize Oliveira Sarabia. - Recife, 2025.

47 p.

Orientador(a): Marcos Antonio da Silva Filho

Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduacao) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, Filosofia -
Bacharelado, 2025.

Inclui referéncias.

1. Epistemologia. 2. Ceticismo cartesiano. 3. Hinge epistemology. 4.
Certeza fulcral. 5. Sobre a certeza (1969). 6. Meditagoes metafisicas (1641). 1.
Silva Filho, Marcos Antonio da. (Orientacdo). II. Titulo.

100 CDD (22.ed.)




BRUNO LUIZE OLIVEIRA SARABIA

Sobre a hipotese do génio maligno semantico: é possivel radicalizar (ainda

mais) a duvida radical?

Trabalho apresentado como exigéncia da
Disciplina Monografia 1l, no Curso de
Bacharelado em Filosofia, pela
Universidade Federal de Pernambuco,
como requisito para a aprovagdo na

disciplina.

Aprovada em: 05/09/2025

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Danilo Costa
Universidade Catélica de Pernambuco

Examinador externo

Prof. Dr. Eros Carvalho
Universidade Federal do Rio Grande do Sul

Examinador externo

Prof. Dr. Marcos Silva
Universidade Federal de Pernambuco

Orientador

Prof. Dr. Otavio Bueno
University of Miami

Examinador externo



Dedico a conclusao desta etapa as memorias de meus familiares que
partiram, mas ainda seguem presentes em grande parte do que digo, penso, fago e
sou. Nominalmente:

Em memoéria da minha bisavé materna Dona Teresa (ou Teca) e da minha
bisavo paterna Dona Olga (a “v&” de todos).

Em recordagédo da minha avo paterna Vera Lucia (ou Dona Vera).

A lembranca de meu avd paterno Decrecio (ou Seu Dedé) e meu avdé materno
José da Luz (ou Zezo).

In memoriam do meu tio avd Claudio (sempre tio Claudio).



AGRADECIMENTOS

Minha gratidao é imensa e beira ao infinito. A despeito disso, tentarei sondar
alguns agradecimentos de especial importancia. Tor¢o para que n&do cometa grandes
injusticas ou esqueca de alguém.

Agradeco a minha familia pelo suporte, pelo amor e pela alegria. Nao seria
nada sem vocés. Se pude chegar mais longe, foi por conta da luta e dos esforgos
daqueles que vieram antes de mim. Aos passados, presentes e futuros membros da
familia, minha eterna gratidao.

Agradeco a minha mae Ana e meu pai Decrecio pelo apoio incondicinal
durante os anos de graduagéao, de escola e desde o meu nascimento.

Agradeco a minha irm& Bianca que também sobreviveu a universidade.

Agradeco a minha companheira Vitéria que partilha da rotina universitaria
comigo e a torna mais leve.

Agradeco aos colegas e amigos da faculdade e de fora que tornaram o dia a
dia menos monétono.

Agradeco aos meus companheiros de trincheira filoséfica do grupo NormAtiva.
Nossas discussdes, seus conselhos e orientagdes tornaram o presente e os futuros
trabalhos possiveis.

Agradeco a professora Jéssica Lima que sempre me incentivou em diregao a
filosofia.

Agradeco ao professor e orientador Marcos Silva que me ensinou a ter voz
prépria ao filosofar.

Agradeco a banca examinadora e ao professor responsavel pela disciplina de
Monografia Il.

Para finalizar, agrade¢o a Universidade Federal de Pernambuco, minha

morada filosofica, e ao CNPq, cujo auxilio foi fundamental para a presente pesquisa.



Nem sempre € sabio duvidar do que parece
ser. Venho aprendendo que € bom, as vezes,
crer no que parece ser. Pois o parecer ser,
quando ninguém ainda percebe, é o ser.

(Conceigéao Evaristo)



RESUMO

Descartes em suas Meditagbes Metafisicas (1641) popularizou o ceticismo radical
enquanto um passo metodologico em prol de uma argumentacdo anti-cética
subsequente. Para tanto e de modo propedéutico, apresentou o argumento contra
os sentidos, o argumento do sonho e o argumento hipétese do génio maligno com o
fito de hiperbolizar a duvida. Depois, refutou detidamente cada um desses
argumentos. Todavia, defendemos haver um impasse insoluvel entre o cético e o
anti-cético dado que a estratégia de refutacdo, como a de Descartes, parece insistir

”

no operador “‘eu sei que ...” quando “‘eu tenho certeza que ...” seria 0o mais
adequado para superar preocupacgdes ceticas exageradas. Por isso, acreditamos
que o Sobre a Certeza (1969) de Wittgenstein pode ser pensado como uma
alternativa de estratégia anti-cética que evita esse problema da abordagem de
refutacdo. Além disso, Wittgenstein pode nos ajudar a repensar a prépria nogao de
um ceticismo radical ao analisar nossos jogos de linguagem epistémicos com o
operador “eu duvido que ...”. Ademais, propomos uma possivel via de radicalizagao
da duvida radical, a partir de Wittgenstein, pois n&o acreditamos, assim como
Porchat (2003) o fez, que essa duvida cartesiana tenha alcangado o grau de
radicalidade a que originalmente se propds. Ou seja, valendo-se da terminologia
wittgensteiniana, o jogo de linguagem do duvidar radical, pensado a partir das ideias
de Descartes poderia ser ainda mais radical (0 que chamaremos de jogo de
linguagem do duvidar radicalmente radical). Tendo estas questdes em conta,
desenvolveremos o presente trabalho em duas etapas: |) motivagdo do debate pela
exposi¢cao dos argumentos céticos radicais cartesianos e do seu anti-ceticismo
posterior. Il) apresentacdo do jogo de linguagem do duvidar com énfase nas suas
regras constitutivas segundo Coliva (2010) para tragar implicagdes anti-céticas ao
lancar duas perguntas-norteadoras: i) em que medida a duvida radical faz sentido?
i) se a duvida radical fizer sentido, entdo ela poderia ser ainda mais radical? E
responderemos a estas perguntas mediante observagbes proprias a hinge
epistemology (epistemologia das dobradigas) e uma interpretagcdo semantica do

génio maligno cartesiano.

Palavras-chave: Descartes; ceticismo radical; Sobre a certeza; Wittgenstein; génio

maligno semantico.



ABSTRACT

Descartes, in his Meditations on First Philosophy (1641), popularized radical
skepticism as a methodological step toward subsequent anti-skeptical
argumentation. To this end, and in a propaedeutic manner, he presented the
argument against the senses, the dream argument, and the evil genius hypothesis
argument with the aim of hyperbolizing doubt. He then refuted each of these
arguments at length. However, we argue that there is an insoluble deadlock between
the skeptic and the anti-skeptic, given that the refutation strategy, such as Descartes',
seems to insist on the operator “I know that ...” when “I am certain that ...” would be
more appropriate to overcome exaggerated skeptical concerns. Therefore, we
believe that Wittgenstein's On Certainty (1969) can be thought of as an alternative
anti-skeptical strategy that avoids this problem of the refutation approach.
Furthermore, Wittgenstein can help us rethink the very notion of radical skepticism by
analyzing our epistemic language games with the operator “I doubt that ...”.
Moreover, we propose a possible path for radicalizing radical doubt, based on
Wittgenstein, since we do not believe, as Porchat (2003) did, that this cartesian doubt
has reached the degree of radicalism that it originally proposed. That is, using
Wittgensteinian terminology, the language game of radical doubt, conceived from
Descartes' ideas, could be even more radical (what we will call the language game of
radically radical doubt). With these questions in mind, we will develop this work in two
stages: 1) motivation for the debate by presenting radical cartesian skeptical
arguments and their subsequent anti-skepticism. IlI) presentation of the language
game of doubting with an emphasis on its constitutive rules according to Coliva
(2010) to outline anti-skeptical implications by posing two guiding questions: i) to
what extent does radical doubt make sense? ii) if radical doubt makes sense, then
could it be even more radical? We will answer these questions through observations
specific to hinge epistemology and a semantic interpretation of the cartesian evil

genius.

Key-words: Descartes; radical skepticism; On Certainty; Wittgenstein, semantic evil

genius.



2.1
2.2
2.3
2.4

3.1
3.2
3.2.1
3.2.2

SUMARIO

INTRODUGAO. ........iiiiiiiiii e, 9
MOTIVANDO O DEBATE: DESCARTES E A DUVIDA RADICAL.. 15

Argumento contra 08 SeNntidoS.............cccouiiiii it 18
Argumento do SONRNO.............c.coiiii i 19
Argumento hipotese do génio maligno.....................coeieiiiiian, 20
Anti-cetiCiSmO CarteSIano0................uiiiiiiiii i 22
WITTGENSTEIN EO JOGODADUVIDA................oceeeieean, 25
Compéndio das regras do jogo de linguagem do duvidar............. 29
Implicagdes anti-CetiCas. ...........c.ouu i 35
Faz sentido a davida radical?................cccooiiioiiiiiiiiiie e 36
Podemos radicalizar ainda mais a duvida radical?............................ 38
CONCLUSAO. ..o, 43

REFERENCIAS. ...t 44



1 - INTRODUGAO

Ceticismo' é uma pratica de investigagao filosofica pautada pela suspenséo
do juizo (Bueno e Smith, 2016, p. 126). Por sua vez, suspender do juizo (epokhé)
corresponde a atitude doxastica de n&o afirmar nem negar uma proposigao ou
conjunto de proposicdes. Para os seguidores de Pirro de Elis, influente cético antigo,
essa era a maneira de “libertar-se das ansiedades e perturbacbes inevitavelmente
envolvidas na busca da verdade e, em seguida, encontrar conflitos entre as coisas
que se sente forcado a acreditar” (Stroud, 1984, p. vii, tradugé&o nossa). Nesta visao,
a filosofia promete a superacdo das nossas incertezas e contradicdes com as quais
nos deparamos no mundo ao Nnosso redor e em nossas proprias crengas a partir do
alcance da verdade. Porém, para muitos, a busca pela verdade, a grande tarefa da
filosofia, longe de ser bem sucedida, revela-se frustrante e angustiante. Porque, os
filbsofos ndo parecem concordar sobre qual a natureza da verdade, nem de como
encontra-la, por conseguinte, é dificil escolher qual deles teria a razao definitiva.
Portanto, abrir mao da busca pela verdade, pela renovada experiéncia da suspenséo
do juizo, abstendo-se de aderir precipitadamente a respostas filoséficas definitivas,
pode ser o caminho para alcancar a tranquilidade de espirito que antes era
prometida pela posse da verdade.

Isso implica que, de modo geral, o cético ndo procura se comprometer com
afirmacgdes filosoficas. Ja o filédsofo dogmatico, rival do cético, compromete-se com
tais afirmacodes. Isto é, com doutrinas e teses pretensamente verdadeiras. Em
reagcao ao dogmatismo, os céticos propdéem desafios (ou tropos) responsaveis por

questionar esse suposto alcance da verdade.

' Em sentido amplo, “ceticismo” significa duvidar ou ter dividas sobre algo. E isso pode ser uma
pessoa, um objeto ou um tema. Respectivamente, alguém pode desconfiar se fulano é confiavel.
Questionar a existéncia de naves extraterrestres. Duvidar das previsbes de um horéscopo. O oposto
disso (ndo ter nenhuma duvida) parece algo perigoso. Pois, a credulidade irrestrita nos leva a acatar
tudo o que nos dizem como verdadeiro. Em vista disso, um grau de ceticismo parece ser
imprescindivel para manter um pensamento critico, essencial na pratica cientifica e académica.
Porém, ter dividas em demasia também parece igualmente prejudicial. Porque, para citar um
exemplo, uma pessoa, vitima de gaslighting, pode ser sistematicamente conduzida a uma série de
autoquestionamentos responsaveis por colocar em xeque suas competéncias basicas perceptuais e
experiéncias mais corriqueiras. Um processo que, com o tempo, culmina na duvida sobre a propria
sanidade. Algo que pode ser considerado como um caso de violéncia gramatical (Cf Praxedes e Silva,
2025). Por isso, tanto o excesso quanto a auséncia de duvidas geram um problema filoséfico
relevante: como identificar uma duvida razoavel (positiva para nossas praticas epistémicas) e
separa-la de uma duvida n&do razodavel (perniciosa para nossas praticas epistémicas)? Acreditamos
que o presente trabalho trara respostas para essa questao.



10

Um caso paradigmatico é o conhecido trilema de Agripa. O desafio € o
seguinte: toda tentativa de justificagdo para nossas crengas esta fadada a incorrer
em trés problemas. Primeiro, se uma crenga serve de justificativa para outra,
poderiamos nos comprometer com um regresso ao infinito na cadeia de justificagéo
para todas as nossas crengas. Para o cético dogmatico (que nega a possibilidade do
conhecimento), isso poderia ser um sinal de irracionalidade, algo inaceitavel.
Segundo, poderiamos assumir um axioma ou principio primeiro autojustificado para
barrar esse regresso ao infinito. Também, para esse cético, isso seria um sinal de
arbitrariedade ou de dogmatismo posto que os fildsofos ndo parecem concordar
sobre qual seria esse ponto de partida. Por ultimo, poderiamos aceitar que nossas
crengas sao mutuamente fundadas, isto é, crengas e justificacées fundam umas as
outras simultaneamente. Novamente, para o cético dessa linha, isso seria
considerado um raciocinio circular, também indesejado. Em suma, em todos os
casos nao poderiamos ter justificagbes epistémicas convincentes para ter certeza de
que alcangamos a verdade e de que, afinal, adquirimos conhecimento.

Assim, o projeto de encontrar a verdade precisa de algum modo superar esse
desafio cético (e tantos outros)> como um de seus entraves principais. Por isso, a
resisténcia as duvidas céticas se tornou um parametro para testar a qualidade de
uma doutrina filoséfica (Bueno e Smith, 2016, p. 126).

De modo ostensivo, muitas tentativas de refutar o cético ao demonstrar a nao
pertinéncia de suas duvidas foram feitas. Aqui, tomaremos como arquétipo

Descartes® (1641) e seu ceticismo radical metodolégico. Segundo Silva (2017, p.

2 Mais recentemente, podemos citar outros desafios céticos como o cérebro numa cuba (BIV) de
Putnam (1982) e a simulagdo computacional de Bostrom (2003). Respectivamente, Putnam supde
que poderiamos ser apenas cérebros conectados a um supercomputador responsavel por simular
todas as experiéncias que temos. Ora, alguém poderia dizer “eu sei que uso uma camisa verde, entdo
sei que nao sou um cérebro numa cuba (sem camisa)”. Porém, isso é totalmente compativel com isso
ser resultado de impulsos elétricos do supercomputador em questdo. Por ultimo, Bostrom nos
inquieta, a partir de um argumento probabilistico, do fato de que poderia ser o caso de vivermos em
uma simulagdo computacional. Nossas percepgdes e experiéncias, assim como no caso do BIV, nao
passariam de ilusbes simuladas por computadores ultra potentes e ndao poderiamos usa-las como
prova do contrario dado que estas seriam compativeis com a simulagao em questao.

3 Descartes, considerado pai da filosofia moderna, tinha o objetivo de desenvolver uma nova ciéncia,
um novo sistema de saber capaz de substituir a inteligéncia escolastica, galgada no aristotelismo, em
voga na sua época (Santiago, 2016, p. xii-xv). Nao é atoa que insistia tanto na metafora do
recomego, isto &, a refundagéo radical a partir da tabula rasa das opinides antigas herdadas pela
tradigdo em diregao a uma nova fundamentagéo para o conhecimento. Nesse processo, a filosofia era
a arvore cujas raizes eram a metafisica e cujo tronco era a fisica, e os ramos desse tronco eram as
ciéncias particulares (Descartes, 1644, p. 186). Portanto, a filosofia tinha o papel de estruturar e
assegurar a possibilidade das demais ciéncias pela tarefa destrutiva propedéutica a elas. Nesse
contexto, o embate com o ceticismo e a duvida como método se tornam tracos distintivos do
cartesianismo. Tais aspectos podem ser encontrados em algumas obras de Descartes como Discurso



11

151), o autor pretende “assumir o ceticismo e, ao leva-lo as suas ultimas
consequéncias, demonstrar verdades indubitaveis”. E trés argumentos tomarao
parte fundamental nesse processo. A saber: o argumento contra os sentidos, o
argumento do sonho e o argumento hipotese do génio maligno.

Tal procedimento pode ser visto como uma tentativa de combater o mundo de
incertezas proprio ao inicio da modernidade*, vivenciado por Descartes, a partir de
um refugio em si mesmo. A saber, buscar no sujeito cognoscente o fio condutor para
se alcancar verdades capazes de superar tais incertezas. Por isso, ha um exagero
de nogdes subjetivas e a racionalidade é vista como “radicalmente independente de
contextos sociais, histéricos e bioldgicos (ja suspensos na primeira meditagao
metafisica pelo seu peculiar método de investigagao filosdfica)” (ibid, p. 152). Posto
que esses seriam transitérios, inseguros e contribuiriam para o estado de incerteza

citado.

do método (1637), Principios de Filosofia (1644) e no fragmento Search for Truth (1684). Mas,
segundo Broughton (2002, p. ix), nas Meditagbes € que a exposicao mais clara e direta da duvida
metddica aparece. Por isso, a tomamos aqui como referéncia para melhor ilustrar a divida metodica e
sua relacao de oposi¢gao com o ceticismo no pensamento cartesiano a fim de suscitar o debate com
Wittgenstein (1969).

4 Seu contexto era marcado, entre outros eventos importantes, pelo Humanismo Renascentista do
século XV, pelas expedi¢cdes de conquista na América (1492), pela Reforma Protestante do século
XVI e pela Revolugéo Cientifica do século XVII. Tudo isso dialeticamente representa muitas tensoes,
mudancgas, rupturas e continuidades ao passar de um mundo medieval teocéntrico a um mundo
propriamente moderno, marcado pelo antropocentrismo e confianga na razdo autbnoma do ser
humano. Por isso, o ceticismo moderno ganhou forga (podemos citar a influéncia de Montaigne, por
exemplo).

® Também & salutar denunciar o papel da filosofia moderna para o desenvolvimento e consolidagédo do
racismo que culminou no projeto colonialista europeu. Conforme sugeriu Andrade (2017), filésofos
modernos colocaram no mesmo patamar de certeza e objetividade os conhecimentos cientificos
sobre a natureza e os conhecimentos antropoldgicos, morais e politicos sobre os diferentes povos
nao europeus — objetos de estudo, mas ndo sujeitos cognoscentes. Isso serviu de legitimagéo para
tratar tudo aquilo que nao fosse espelho do modelo europeu de razdo como nao civilizado, e até
mesmo nao humano. O nao europeu, com efeito, “precisaria, na melhor das hipéteses, ser conduzido
(adestrado) para se adequar ao modelo europeu” (ibid p. 294). Outro ponto interessante, apenas
tangenciado por Andrade, € acusar o0 supremacismo antropocéntrico imbuido nessa filosofia
etnocéntrica. O europeu, nesse caso, nao se contenta em ser o apice da humanidade, intenta
também ser o apice da natureza. Conforme Descartes defendia (apud Andrade, 2017, p. 294), a
razao é capaz de colocar os humanos no patamar de “mestres e senhores da natureza”. Assim, este
ambito do natural (incluindo povos nao civilizados, incapazes de autodenominagéo, e animais nao
humanos, igualmente incapazes de tutelar a si mesmos) poderia ser conquistado, dominado como
recursos a servigo dos interesses humanos (brancos e europeus). Por isso, o racismo proprio da
filosofia moderna também se fortaleceu e se consolidou gracas ao seu especismo correlato. Nao é
atoa o processo de animalizagdo dos negros. Porque, para que estes possam ser bestializados é
preciso, de modo correspondente, que os animais ocupem esse lugar da auséncia de racionalidade,
autonomia e consciéncia, algo que supostamente justificaria negligenciar seus interesses, direitos e
dignidade. De modo critico, esse senso comum vém sendo rivalizado pelos recentes
desenvolvimentos das ciéncias cognitivas cf se¢do “1.2 Human Exceptionalism” de Gruen e Monsé
2024). Pretendemos explorar a relagdo direta entre racismo e especismo na filosofia moderna em
trabalhos futuros (um esbogo dessas ideias pode ser encontrado em Silva 2025).



12

Sob outro prisma, articularemos uma leitura neo-pragmatista® do fildsofo
Wittgenstein” (1969) para lidar com a problematica da duvida cartesiana.

Acreditamos, como Wittgenstein (1969), que é preciso uma mudanca de
paradigma de pensamento para lidar com tais questdes. Isso acontecera através de
um afastamento tedrico de énfase moderna em diregdo a um neo-pragmatismo cuja
centralidade estd no ambito intersubjetivo, social e histérico de nossas praticas
regradas. Ou seja, busca-se prestar atengado ao que fazemos no mundo, nas nossas
atividades publicas e jogos de linguagem?® correntes. E isso pode nos ajudar a

entender melhor como nossas praticas e dindmicas sociais se relacionam com a

5 As vantagens dessa abordagem neopragmatista, conforme Xavier e Silva (2023, p. 107), sdo o
fornecimento de respostas sem pretensées metafisicas ou representacionalistas ao desafio cético,
focadas na agéncia individual no mundo publico e intersubjetivo. Apesar das semelhangas com o
pragmatismo classico de Peirce, James e Dewey, acreditamos que estamos diante de uma nova
versao do pragmatismo. Também conhecida como “pragmatismo linguistico”.

" Wittgenstein é amplamente reconhecido por ter duas fases distintas de sua filosofia. Conforme
Hacker (2001, p. viii e 1), a filosofia de Wittgenstein é divida em duas grandes obras primas com
visbes filoséficas diametralmente opostas, respectivamente, o primeiro Wittgenstein do Tractatus
Logico-Philosophicus (1921) e o segundo Wittgenstein das Investigagdes filosoficas (1953). No
entanto, segundo Moyal-Sharrock (2004, p. 1-6), podemos falar de um terceiro Wittgenstein, que foi
além das Investigagbes. Aproximadamente, isso incluiria os manuscritos a partir de 1946. A saber:
Sobre a certeza, Anotacbes sobre as cores, Fichas (Zettel), todos os escritos sobre psicologia
filosdfica, incluindo a Parte Il das Investigacées filoséficas. Nesse sentido, Sobre a certeza (1969) faz
parte dessa terceira obra prima de Wittgenstein tdo logo nos chama atencdo para o quao
especializado € o0 uso de “eu sei”, desfaz a nossa confusdo entre conhecimento e afirmagbes de
conhecimento (knowledge claims) e propde a distingdo categorial entre certeza e conhecimento
responsavel por desmistificar o ceticismo. Stroll (1994, p. 145-6) destaca que essa distingao feita por
ele é produtiva acerca de toda a histéria da filosofia ocidental, uma inovagdo em relagao ao que a
tradigdo acreditava até entao.

8 As Investigagées filosoficas (doravante “IF”) iniciam a segunda fase do pensamento de Wittgenstein
bastante critica em relagédo a primeira fase do Tractatus. Este tinha uma visao limitada da linguagem
como o somatério de todas as proposi¢des, com uma estrutura légica subjacente, cujo entendimento
mostraria os limites do que poderia ser dito clara e significativamente. Na verdade, para o segundo
Wittgenstein, ndo haveria uma légica unica e estruturante da linguagem, mas muitas logicas. E a
linguagem seria justamente essa vasta cole¢do de diferentes praticas sem esséncia comum fixa
(assim como os jogos). Diz-nos Wittgenstein, “[...] chamarei de ‘jogo de linguagem’ o todo da
linguagem e das atividades com as quais ela estd emaranhada.” (IF, §7). Essa nogao serve
justamente para enfatizar a pluralidade e heterogeneidade das praticas linguisticas, em seus varios
contexto de ocorréncia, assim como 0s varios jogos existentes. Longe de apenas descrever fatos no
mundo, a linguagem também inclui "Ordenar, e agir segundo ordens", "Formular e testar uma
hip6tese", "Elaborar uma piada; conta-la", "Pedir, agradecer, praguejar, cumprimentar, rezar", etc (IF,
§23). Assim como cada jogo tem regras proprias, os jogos de linguagem também possuem regras
préprias de aplicacédo e correcdo. Neste caso, as regras que constituem os jogos de linguagem sao
fixadas por sua gramatica, o ambito que fixa as regras constitutivas do significado, capazes de
separar lances reais dentro do jogo de desvios ou abusos que tensionam os limites do jogo. Regras
estas “que fixam como a linguagem deve ser usada e estipulam 'as condi¢des de inteligibilidade da
linguagem' (Moyal-Sharrock, 2020, p. 40)" (apud De Carvalho, 2022, p. 105). Por exemplo, durante
uma partida de futebol um atacante ndo pode conduzir a bola com as maos até o gol adversario —
isso é contrario as regras, mas poderia se tornar um lance dentro do jogo caso essas regras fossem
revistas. De modo semelhante, no jogo de linguagem da sala de aula, por exemplo, é pertinente que o
aluno manifeste as suas duvidas para o professor. Mas se ele constantemente interromper a aula
para veicular duvidas sabotadoras, cujo maior objetivo é descredibilizar o docente e impedir que a
aula avance, certamente sera chamado a atengdo de que ndo esta em sintonia com as expectativas
sociais de comportamento em sala de aula.



13

maneira pela qual articulamos conceitos como o “duvidar”. E isso promovera novas
perspectivas acerca da fundamentagao de nossas praticas epistémicas a partir de
uma reinterpretacao dos desafios céticos a luz de nossas atividades questionadoras
cotidianas.

Somado a isso, iremos radicalizar a duvida hiperbdlica cartesiana® com base
em Wittgenstein (1969). Devemos essa ideia a Porchat (2003, p. 338) que introduziu
0 argumento da loucura para que Descartes tivesse obedecido de modo mais radical
a sua propria regra. Com efeito, tomamos como inspiracao esse procedimento para,
em uma diregdo diferente, radicalizar a hipétese do génio maligno e introduzir
elementos semanticos. Tais elementos intensificariam o engano, até entéo,
meramente epistémico sobre a verdade de nossas crengas, em torno de um
ludibriamento também semantico sobre o sentido e os significados de nossas
palavras e conceitos — aspectos estes deixados de lado por Descartes.

O ponto de Porchat (2003) é que Descartes nao levou a sério a possibilidade
da loucura. Deveria ser “imperativo [a Descartes] proceder ao escrutinio rigoroso de
sua confianga costumeira na propria razdo e de quanto se pudesse eventualmente
contra ela objetar” (ibid, p. 338). Isto €&, a sua propria sanidade e confianga nas suas
faculdades cognitivas ndo sdo questionadas. Mas, se a possibilidade da loucura
estivesse presente no inicio das meditagdes, haveria uma paralisacdo da meditagao.
Porque, a loucura tem o poder de afetar nossas faculdades cognitivas, levando-nos
a tomar falsas evidéncias como verdadeiras. Por isso, ndo seria possivel confiar na
propria capacidade de encadear raciocinios, interpretar o testemunho alheio ou

seguir um método para alcangar verdades. Com efeito, sequer haveria a saida

° E digno de nota que a duvida hiperbdlica é um dos tipos de ceticismo conhecidos pela literatura. Ao
menos, podemos distinguir entre quatro tipos de ceticismo. (1) Pirrbnico: remonta aos seguidores de
Pirro de Elis, sobretudo Sexto Empirico, cuja atividade filoséfica seguia oito etapas, a saber,
investigacado (sképsis), busca (zétesis), conflito (diaphonia), equipoléncia de posigbes (isosthenia),
impasse (aporia), suspensao (epokhé), tranquilidade (ataraxia) e felicidade (eudaimonia) (Hipotiposes
Pirrénicas, Livro 1). Em resumo, o cético pirrénico nota uma querela infindavel na busca pela verdade
gragas as inumeras posigoes filoséficas conflitantes, optando por suspender o juizo a fim de alcangar
a tranquilidade de espirito. (2) Global: atividade cética como uma etapa para a argumentagéo
anti-cética maior cujo grande expoente é Descartes - o tipo de ceticismo que sera mais analisado no
presente trabalho. Trata-se de colocar tudo sob suspeita na epistemologia para, depois, superar as
duvidas radicais. Chamamos aqui o ceticismo cartesiano de um ceticismo dogmatico, isto é,
caracterizado pela afirmacao da impossibilidade do conhecimento a partir de hipoteses céticas
radicais que negam o suposto acesso a verdade. Contudo, nem todo ceticismo assume esse viés
dogmatico. (3) Humeano: também se trata de uma atividade cética como passo metodolégico para,
por sua vez, fornecer uma argumentagéo a favor do naturalismo. E “provar que € apenas através do
método empirico, da experiéncia, que podemos conhecer a natureza” (Porto, 2006, p. 20). (4)
Neopirrbnico: versbes “atualizadas” do pirronismo, como Porchat (1991) e Fogelin (1994), cuja
atividade compartilha as seis primeiras etapas do ceticismo pirrébnico com excecao das ultimas duas.
Apds a suspenséo do juizo, esse cético reinicia a investigacdo de modo n&do dogmaético.



14

anti-cética pelo argumento do cogito na segunda meditagdo uma vez que este
pressupde uma confianca na proépria razao. Portanto, Porchat conclui, como nés
também pretendemos desenvolver, que a duvida radical nao foi radical o suficiente.
Além disso, propde uma “solugdo” ao estado de paralisia do argumento da loucura
mediante uma saida pelo ceticismo (cf. ibid, p. 334-7).

Com tais finalidades em mente, desenvolveremos o presente trabalho em dois
momentos: 1) reconstrucdo dos argumentos céticos radicais cartesianos para
fomentar a discussdo. Aliado a isso, apresentamos o anti-ceticismo de tipo
cartesiano posterior ao fim da primeira meditagdo. Il) exposigdo do compéndio das
regras do jogo de linguagem do duvidar feita por Wittgenstein (1969), com auxilio de
Annalisa Coliva (2010). Além disso, delimitaremos algumas implicagdes anti-céticas
para o ceticismo metodoldgico cartesiano a partir de duas perguntas norteadoras: i)
a duvida radical faz sentido? ii) se a duvida radical fizer sentido, entdo ela sera
radical o suficiente ou sera possivel radicaliza-la ainda mais? A serem sanadas
pelas anotagcdes de Wittgenstein, somadas a nossa leitura semantica do génio
maligno postulado por Descartes.

De modo preliminar, nosso argumento sera o seguinte: se o génio maligno,
representante do mais alto grau de ceticismo, € tdo poderoso quanto astuto, entdo
deveria nos enganar sobre o significado de nossas palavras. O génio cartesiano nao
nos engana sobre o significado de nossas palavras, apenas sobre os valores de
verdade que atribuimos a nossas crengas. Logo, o génio maligno de Descartes n&o
cumpriu o grau de radicalidade levantado pelos seus proprios termos. Entdo, ha uma
via para radicalizar ainda mais a duvida hiperbdlica ao introduzir o engano
sistematico em um ambito semantico, e ndo somente epistémico — argumento que

sera desenvolvido em maior detalhe na segéo 2.2.2.



15

2 - MOTIVANDO O DEBATE: DESCARTES E A DUVIDA RADICAL

Descartes tornou famosa a duvida radical como uma etapa do seu projeto
filosofico. Por esse motivo, dizemos que ele ndo era um cético radical. Pelo
contrario, seu objetivo era usar a duvida cética radical como alavanca para uma
demolicdo epistémica construtiva (Newman, 2023). A saber: reformar os
fundamentos do conhecimento a partir da resisténcia a duvida. Sua obra Meditacbes
metafisicas' (1641) representa um grande expoente desse processo. No inicio dela,
Descartes compartilha a experiéncia, muito comum, de tomar o falso como
verdadeiro (MM, I, §1). Com o fito de nao errar mais na epistemologia, o fildsofo
decide refundar o conhecimento em solo mais estavel para se alcangar algo seguro
e constante nas ciéncias. Afinal,

Ele [Descartes] ndo quer ter somente a ilusdo de estar certo, fiar-se
as cegas numa certeza que nao foi ela prépria controlada. Em suma,
ele ndo quer fiar-se numa certeza que nao estaria certa de si mesma

e da qual se ignora o fundamento, bem como a maneira pela qual
esse fundamento foi instituido (Gueroult, 2016, p. 38).

O problema com suas antigas opinides foi a falta de escrutinio, de controle
sobre o fundamento para a convicgdo depositada nelas. Por essa razdo, podemos
cair na ilusao de certeza, quando aderimos cegamente ao que nos foi imposto pela
tradicdo. Para reverter tal cenario, o fildsofo decide recomecar pelos fundamentos do
conhecimento.

Sua metafora fundacionista para o conhecimento era a de um prédio.

Primeiro de tudo, o fundacionismo ¢ a teoria da justificacdo que defende haver
algum conhecimento mais fundamental ou basilar que todos os demais (Stroll, 1994,
p. 143-5). E esse conhecimento tem estatuto especial em relagao ao resto. De modo
direto: um conhecimento primordial “F” fundamenta todos dos demais
conhecimentos “R”, mas o contrario n&o acontece. Isto €, “R” depende de “F”, mas
“‘F” ndo depende de “R” (e nem de nada para ser um conhecimento). Pois, sendo
primordial, “F” ndo precisa ser suportado por nada e pode suportar a si mesmo
(poderiamos chamar isso de “auto-justificacdo”). Além disso, ha uma assimetria
entre os fundamentos. Pois, um conhecimento qualquer “R2” suporta outro

conhecimento “R3”, mas ndo o oposto. “R3”, por sua vez, sustenta os demais (“R4”,

® Nas proximas citagbes, esse livro sera abreviado pelas siglas “MM” e o padréo de citag&o sera o
seguinte: (MM, Numero da meditagdo em algarismos romanos, paragrafo do livro).



16

‘R%”, “R6”...) porém né&o fornece suporte a “R2” posto que ha uma relagdo de
dependéncia assimétrica entre os fundamentos. Ademais, “F” geralmente
corresponde a uma unica coisa ou a um conjunto limitado de coisas ao passo que
‘R” representa um conjunto muito amplo de coisas. Podemos também tracar a
imagem de uma piramide invertida cujo fundamento se concentra no fundo estreito
da piramide que se alarga no topo.

No caso de Descartes, podemos dizer que “F” era o cogito, a certeza
primordial responsavel por possibilitar e assegurar todos os demais conhecimentos
“R”. Porque, a verdade da proposigéo “eu sou, eu existo”"" era conhecida, acreditava
Descartes, com clareza e distingdo, portanto, ndo poderia ser enganosa. Ao
contrario, se ndo houvesse o cogito, nao seriamos capazes de ter adquirir nenhum
outro conhecimento. Foi isto que Descartes pretendeu: ao demonstrar que podemos
conhecer algo com certeza, em oposigdo ao cético hiperbdlico, provamos que o
conhecimento é possivel.

Retornando a metafora do edificio: cada andar do prédio do conhecimento
sustenta o andar posterior mas nédo é sustentado pelo piso seguinte. No sentido
oposto, temos os andares mais basilares até chegarmos ao fundamento de todo o
prédio (o alicerce ultimo). De modo similar, cada crenga sustenta suas crengas
posteriores mas nao é sustentada pelas crengas seguintes. Também, podemos
chegar as crengas mais basilares até alcangarmos o fundamento de todas as nossas
crencas. E justamente esse fundamento que dita a solidez do prédio. No caso do
conhecimento, Descartes afirmou que suas antigas opinides eram fundadas em solo
muito fragil e inseguro. Por isso, o erro citado era corriqueiro.

Por consequéncia, para se livrar do erro, ele decide duvidar de todas as suas
crengas para refunda-las em um solo indubitavel e inteiramente certo (ou seja,
praticamente indestrutivel). Para tanto, ndo é necessario que cada crenga seja
questionada individualmente, e sim que os principios mais gerais que baseiam

nossas crengas sejam questionados. Seguindo a metafora do edificio, a ruina do

" Podemos reconstruir o argumento do cogito nos seguintes termos: apos o terceiro grau da duvida,
com a hipotese do génio maligno, parece ndao haver nada de certo. Porém, uma coisa é certa: o
meditador ndo se convenceu de que ele mesmo nao existia (MM, I, §4). Vejamos: se me persuadi ou
se pensei algo, eu existia sem duvida. Se me persuadi de que havia um génio maligno responsavel
por me enganar sistematicamente, eu existia como algo a ser enganado por ele. Enquanto eu pensar
ser alguma coisa, ele jamais podera me convencer de que nada sou. Logo, ndo ha duvida que eu sou
algo, se ele me engana. Portanto, a proposi¢cao “eu sou, eu existo” € necessariamente verdadeira
todas as vezes que é pronunciada ou concebida pelo espirito. Eu sou enganado pelo génio maligno,
eu existo. Eu sou enganado pelos sentidos, eu existo. Eu sou incerto da distingdo entre vigilia e sono,
eu existo. Sendo assim, nasce a primeira certeza do sistema cartesiano.



17

solo ultimo carrega consigo o restante da construgdo. Dessa forma, basta atacar os
principios fundamentais em que se baseiam grande parte de nossas crengas para
destrona-las todas. Esses principios mais gerais perpassam a confiabilidade nos
sentidos, a distingdo entre vigilia e sono, e a ideia de que ndo somos enganados
sistematicamente.
Preliminarmente, tal duvida metodolégica sera guiada pelo critério da
indubitabilidade:
[...] a razéo ja me persuade de que ndo devo menos cuidadosamente
impedir-me de crer nas coisas que n&o sao inteiramente certas e
indubitaveis do que naquelas que nos parecem manifestamente ser

falsas, o menor motivo de divida que ai encontrar bastara para
fazer-me rejeitar todas (MM, |, §2).

Diretamente: o menor sinal de duvida encontrado em uma crenca, bastara
para toma-la como falsa, porque dubitavel — uma exigéncia da propria razdo. Nesse
ponto, entra a problematica da luz natural da raz&do no pensamento de Descartes.
Afirma-se “[...] eu ndo poderia pér em duvida nada que a luz natural me faz ver ser
verdadeiro [...]" (MM, Ill, §12). Mas néo fica claro o que exatamente ela seria e nem
de que modo seria licito recorrer a isso em oposi¢gao ao cético. Para uma discussao
mais detalhada com énfase no recurso a luz natural para demonstrar a existéncia de
Deus Cf. Zaboti (2010).

A despeito dessa dificuldade, para melhor esclarecer o critério da
indubitabilidade, podemos fazer uma metafora com a balanga. De modo comum,
costumamos “pesar’ razbes a favor e contra para saber se uma dada crenca é
verdadeira ou ndo. E nos atentamos para o lado que “pesar mais” para decidir sobre
sua verdade. O que Descartes esta propondo € um pouco diferente: 0 menor motivo
contra uma dada crenga sera suficiente para que a tomemos como manifestamente
falsa. Mais diretamente: o menor sinal de duvida desnivela a balanca de modo que
nao importa quantas outras razdes a favor sejam colocadas, a tomaremos como
falsa pelo critério da indubitabilidade adotado.

Com isso em mente, Descartes procede a sua duvida metodolégica ao
apresentar trés argumentos, abaixo reconstruidos (se¢bes 1.1, 1.2 e 1.3), cuja
funcao é, pouco a pouco, alargar o escopo da duvida. Ou melhor, expandir o escopo
das crengas sob suspeita, posto que dubitaveis, até alcancar o mais alto grau de
ceticismo, que supostamente colocaria tudo sob suspeita. Mas que sera superado

posteriormente (Ver segéo 1.4).



18

2.1 Argumento contra os sentidos

Para comecgar, a primeira instancia da duvida radical é o argumento contra os
sentidos. Afirma Descartes:

Tudo o que recebi até o presente como mais verdadeiro e seguro,

aprendi-o dos sentidos ou pelos sentidos; ora, algumas vezes

experimentei que tais sentidos eram enganadores, e é de prudéncia

jamais confiar inteiramente naqueles que uma vez nos enganaram

A ideia é a seguinte: os sentidos nos oferecem muitas crengas como
verdadeiras e seguras. Porém, mediante o critério moral de que ndo devemos
confiar sempre naqueles que nos enganaram certa vez, os sentidos deixam de ser
inteiramente certos e indubitaveis ja que podem se revelar eventualmente
enganosos. Portanto, os dados dos sentidos serdo tomados como falsos porque
dubitaveis.

Em tal caso, fica claro que a intencdo ndo é a de afirmar que os sentidos
sempre nos enganam, mas sim que é dubitdvel que os sentidos sejam
enganadores’. Se esse € 0 caso, entdo & preciso tomar as crengas baseadas nos
sentidos como falsas pelo critério mesmo da indubitabilidade.

Porém, Descartes nota que muita coisa permanece como certa, mesmo apos
a duvida acerca dos sentidos (MM, |, §4). De fato, parece sensato duvidar dos
sentidos relativos a coisas muito distantes e pouco sensiveis. Por exemplo, o Sol
nos parece a olho nu como menor que a Terra (ainda que esse nao seja 0 caso).
Mas, parece loucura duvidar de dados sensiveis muito proximos a nés. Por exemplo,
“[...] que estou aqui, sentado perto do fogo, vestido com um roupao, com este papel

entre as maos, e outras coisas dessa natureza” (MM, |, §4)'.

2 Em termos da vida pratica, essa regra moral ndo parece ser muito razoavel: € comum que as
pessoas nos enganem vez ou outra, propositalmente ou ndo, de ma intengdo ou ndo. Por exemplo,
sua familia e amigos podem sistematicamente mentir para vocé em fungéo de uma festa surpresa no
seu aniversario. E isso, por si s6, ndo é suficiente para ruir a confianga que neles deposito. Por sua
vez, a recorréncia do engano € que serve de critério para deixar de confiar em alguém. Contudo, isso
nao se aplica ao caso de Descartes posto que o paradigma aqui € o da certeza absoluta, onde ndo ha
qualquer possibilidade de duvida. Por isso, se for dubitavel que alguém me engane uma vez, entéo
ela ndo é sempre e absolutamente confiavel. Assim, essa regra moral ganha maior razoabilidade: se
alguém pode me enganar, entdo nao posso confiar nela em todos os casos possiveis.

3 Além dessa breve mengao, o tema da loucura ndo reparece no que se segue das Meditagées. Algo
que serviu de motivagao a Porchat para compor seu argumento da loucura anteriormente citado (ver
nota 2). Sob outro prisma, Da Rocha (2015) defendeu que o paragrafo em questdo, longe de ser
apenas uma pequena mengdo ao caso da loucura, desempenha papel fundamental para a
radicalizacdo da duvida no prosseguimento das meditagbes. Nos seguintes termos: com a hipétese



19

2.2 Argumento do sonho

A partir dessa constatacgéo, o filésofo langa méo do segundo passo da duvida
para intentar radicaliza-la ainda mais. Trata-se do argumento do sonho:
[...] tenho de considerar aqui que sou homem e, por conseguinte, que
costumo dormir e representar-me em meus sonhos as mesmas
coisas, ou algumas vezes menos verossimeis, que aqueles
insensatos quando estdao em vigilia. Quantas vezes aconteceu-me
sonhar, a noite, que estava neste lugar, que estava vestido, que

estava junto ao fogo, embora estivesse todo nu em minha cama?
(MM, 1, §5).

O ponto é o seguinte: 0os nossos sonhos costumam ser tdo excéntricos quanto
aquilo que loucos costumam achar viver acordados. Mas também, ha sonhos
particularmente realistas nos quais fazemos as mesmas coisas que costumamos
fazer quando acordados de modo que nao conseguimos distingui-los da vigilia
ordinaria. E este erro € muito comum: achar que estava acordado quando,
efetivamente, estava dormindo ao ter um sonho hiper realista. Por isso, € dubitavel
que eu esteja sonhando agora.

Para fins do argumento, a distingdo entre vigilia e sono sera tomada como
falsa porquanto dubitavel ja que “ndo ha indicios concludentes nem marcas bastante
certas por onde se possa distinguir nitidamente a vigilia do sono” (ibidem). Isto &,
enquanto ndao houver um critério para distinguir nitidamente entre essas duas
instancias, pode ser o caso que estejamos sonhando agora'.

Consequentemente, é preciso notar que a intengcdo nao é a de afirmar “vocé
estd sonhando agora”, mas de enfatizar a incapacidade de rejeitar a hipotese de que
se esteja sonhando agora mediante a constatagdo de sonhos hiper realistas.

Nesse momento, a duvida comega a se tornar mais preocupante. Pois,
normalmente pensamos que interagimos com pessoas, coisas e lugares reais que
existem fora de nds. Mas, a partir do argumento do sonho, tudo isso poderia ser
apenas a experiéncia de nossa propria imaginagao. Portanto, a crenga na existéncia

de um mundo exterior € questionada. Fica incerto com base em que poderiamos nos

do génio maligno, Descartes coloca em pé de igualdade o sujeito cognoscente e os loucos. Porque,
os critérios de evidéncias de ambos estariam sempre em questdo e ndo seriam confiaveis fontes de
conhecimento. De modo direto: “Se é possivel que [0 génio maligno] sistematicamente engane o
sujeito percipiente, entdo é possivel que todo sujeito de percepgéo tenha a mesma disfungédo que o
louco” (ibid p. 115).

4 Descartes acredita ter encontrado tal critério (conferir segdo 1.4).



20

assegurar de que ha um mundo objetivo fora de nés que ndo € mero fruto da nossa
imaginacgao.

Todavia, ainda que tudo seja fruto da imaginacdo, muita coisa simples e
universal permanece como certa mesmo quando sonhamos. No sonho ha espacgo e
tempo, pessoas tém corpo, extensao e figura, verdades matematicas como dois e

trés sao cinco ainda existem, etc (MM, I, §7-8).

2.3 Argumento hipotese do génio maligno

Ao notar isso, Descartes prossegue com o0 seu argumento cético mais
poderoso (Newman, 2023). A saber, o argumento hipotese do génio maligno:
Suporei, pois, que ha ndo um verdadeiro Deus, que é a soberana
fonte de verdade, mas certo génio maligno, ndo menos astuto e
enganador que poderoso, que empregou toda sua industria em
enganar-me. Pensarei que o céu, o ar, a terra, as cores, as figuras,
0s sons e todas as coisas exteriores que vemos nao passam de
ilusbes e enganos de que se serve para surpreender minha
credulidade. Considerarei a mim mesmo como nao tendo maos, nem
olhos, nem carne, nem sangue, como ndo tendo nenhum sentido,

mas crendo falsamente ter todas essas coisas (MM, |, §12, grifo
Nosso).

Esta sendo defendido o seguinte: suponha que haja um certo génio maligno,
mas nao um Deus enganador. Afinal, a prépria ideia de um Deus enganador seria
um oximoro (MM, 1, §9). Pois, sendo Deus sumamente perfeito, ele ndo poderia
deixar de ter a perfeicdo da bondade e possuir um trago de imperfeicdo (a
malevoléncia) a fim de enganar o meditador. Por isso, o génio maligno nédo é um
Deus enganador. Apenas um ser altamente poderoso com alguns tragos de
imperfeicdo, fundamentais para sua empresa enganadora.

Segundo Broughton (2002), Descartes propde aqui uma hipotese cética. Isso
significa uma “histéria sobre como eu cheguei a ter as crengas que tenho, uma
histéria segundo a qual tais crencas sao falsas” (ibid, p. 64, tradugcdo nossa). Por
exemplo, posso ter a crenga de que estou em frente ao computador, vestido com
uma camisa cor de salméo ao escrever este trecho. Mas, isso € compativel com a
hipétese de um génio malvado e enganador que me leva a ter tais crengas (que, na
verdade, sao falsas). Portanto, eu ndo poderia utilizar a minha percepcao de tais
coisas como critério de evidéncia para negar a existéncia de tal génio posto que isso

seria compativel com a sua artimanha.



21

Sendo assim, o maior passatempo desse génio é enganar sistematicamente o
meditador sobre tudo o que ele acredita. Se ndo sabemos que ndo ha tal génio,
entdo é dubitavel que estejamos sendo enganados por ele. Em razao disso, parece
que tudo ficara incerto na epistemologia. Pois, parece que todos os conhecimentos
serdo tomados como falsos, afinal, &€ possivel que ele esteja nos enganando
sistematicamente sobre todas as coisas.

Lembre-se do seguinte: ndo se trata de afirmar a existéncia de tal génio
maligno ou prova-la. Mas sim, enfatizar a falta de evidéncias contrarias a sua
existéncia. Isto quer dizer, ndo temos evidéncias de que esse ndo € o caso. Logo,
pode ser o caso, posto que é dubitavel que haja tal génio. Como resultado disso,
parece que nao ha nada do qual ndo possamos agora duvidar. Pois, tal ser faria o
meditador “errar sistematicamente, nas questdes mais basicas e dbvias” (Broughton,
2002, p. 66). Com efeito, “a verdade do simples é posta em questdo, pois a razdo
pode se enganar, mesmo quando, por exemplo, faz a adigdo de dois mais trés, ou
quando enumera os lados de um quadrado etc” (Landim Filho, 1992, p. 107).

Note que a énfase do tipo de engano perpetrado pelo génio maligno € de um
tipo epistémico. Isto €, ele incide sobre o valor de verdade das nossas crengas e nos
leva a tomar o falso como verdadeiro. Mas, pouco ou nada se fala sobre aspectos
semanticos no processo de engano sistematico. Nosso objetivo aqui, de certa forma,
€ suprir essa lacuna e promover uma leitura semantica do tipo de erro sistematico
que poderia ser causado por esse génio maligno (Ver Secao 2.2.2).

Como resultado do oficio do génio maligno, tudo é incerto e o projeto de
reconstrugdo do prédio do conhecimento ruiu antes mesmo de avancar alguns
andares — uma destruicdo nada constitutiva. Por isso, o fim da primeira meditacao é
permeado por um desespero e pelo mar de incertezas fruto de razdes epistémicas
altamente convincentes:

[...] sou forcado a confessar que, de todas as opinides que outrora
recebera em minha crenca como verdadeiras, ndo ha uma da qual
ndo possa agora duvidar, ndo por alguma inconsideracdo ou

leviandade, mas por razdes muito fortes e maduramente
consideradas [...] (MM, [, §10).

Apds remontar as teses céticas cartesianas, contidas na primeira meditacao,
seguiremos a exposicado das teses anti-céticas cartesianas, apresentadas nos

proximos capitulos de seu livro, cuja missao € assegurar fundamentos altamente



22

certos e resistentes a duvida para o prédio do conhecimento ao superar

preocupacoes céticas exacerbadas.

2.4 Anti-ceticismo cartesiano

O restante das meditacbes € majoritariamente anti-cético. Descartes afirma:

“E preciso rejeitar todas as duvidas desses dias passados, como hiperbdlicas e

ridiculas [...]" (MM, VI, §42). Isso porque Descartes ira pouco a pouco alcangando
certezas indubitaveis e vencendo as duvidas radicais passadas. Afinal:

Sempre que dois déles [homens de talento], dao juizos opostos, ao

mesmo assunto, é claro que, pelo menos, um déles se equivoca; e

ainda nenhum, em verdade, parece possuir ciéncia, pois se as

razdes de um féssem certas e evidentes, éste poderia dizer ao outro

de modo que chegasse a convencer também seu entendimento
(Descartes, 1701, p. 34).

Descartes e seu opositor que duvida da possibilidade do conhecimento
seguro de verdades ocupam lados opostos, mantendo juizos contraditérios entre si.
Mas, longe de indicar uma aporia, isso sempre implica que um dos lados
necessariamente esta errado. Além disso, quem de fato detém a verdade, é capaz
de impor o convencimento ao outro pela simples exposicdo da verdade. E
justamente isso que o filésofo acredita ter feito ao refutar tais duvidas hiperbdlicas.
Portanto, tais inquietagcbes se revelam provisorias, compondo apenas uma das
etapas da arguigao cartesiana (Gueroult, 2016, p. 39).

Nesse processo anti-cético, podemos novamente citar o argumento do cogito:
a certeza de ser e a certeza de ser pensamento’. Na mesma leva, os sentidos
serao resgatados mediante matematizacdo dos seus objetos (isso € o que haveria

de seguro e constante neles)'. Sera encontrado um critério para distinguir a vigilia

'® Diretamente, a certeza de ser: “[...] ha um néo sei qual enganador muito potente e muito astuto, que
emprega toda sua industria em enganar-me sempre. Nao ha duvida, entdo, de que eu sou, se ele me
engana; e que me engane o quanto quiser, jamais podera fazer com que eu nao seja nada, enquanto
eu pensar ser alguma coisa. De sorte que, apds ter pensado bem nisso e ter cuidadosamente
examinado todas as coisas, € preciso enfim concluir e ter por constante que esta proposigcéo, Eu sou,
eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo em meu
espirito” (MM, Il, §4). Em seguida, a certeza de ser pensamento: “[...] noto aqui que o pensamento &
um atributo que me pertence. S6 ele ndo pode ser desprendido de mim. Eu sou, eu existo: isto é
certo; mas por quanto tempo? A saber, durante o tempo em que penso; pois talvez pudesse ocorrer,
se eu cessasse de pensar, que cessasse ao mesmo tempo de ser ou de existir. [...] ndo sou, entéao
precisamente falando, sendo uma coisa que pensa, ou seja, um espirito, um entendimento ou uma
razdo, que séo termos cujo significado era-me anteriormente desconhecido” (MM, II, §7).

16 4...] talvez elas [as coisas corporais que existem] ndo sejam inteiramente tais como as percebemos
pelos sentidos, pois essa percepgdo dos sentidos € muito obscura e confusa em varias coisas; mas,



23

do sono'. A saber: combinar a memoria, os sentidos e o entendimento para
examinar o que me aparece. Se nao houver conflito entre os dados dessas
faculdades, posso estar seguro de que nao estou sonhando. Por fim, a existéncia de
Deus mediante trés provas'® sera suficiente para eliminar a existéncia do génio
maligno.

Todo esse empreendimento representa uma estratégia anti-cética de
refutacdo do cético radical. O procedimento é o seguinte: provar para o cético que
sabemos isso ou aquilo, e, com isso, descartar o ndo conhecimento da negacao das
hipéteses céticas radicais e, desse modo, sanar a duvida cética radical
(demonstrando que é ele quem se engana). Por exemplo, se sei que Deus existe
(soberano e benevolente), sei que nao sou vitima de um génio maligno. Com efeito,
nao sou enganado sistematicamente sobre todas as coisas e o conhecimento &
possivel. Somado a isso, a posi¢ao cética é reduzida ao absurdo posto que produz o
seu exato inverso (o indubitavel).

De modo critico, parece-nos que tal estratégia nao seria tao efetiva frente ao

desafio cético'. Porque, o cético ainda continuaria a questionar as respostas de

pelo menos, ha que admitir que todas as coisas que neles concebo clara e distintamente, ou seja,
todas as coisas, falando de modo geral, que estdo compreendidas no objeto da geometria
especulativa, nele encontram-se verdadeiramente” (MM, VI, §21).

7 4[...] ndo devo de forma alguma duvidar da verdade destas coisas [percepgdes em vigilia, ndo em
sono], se, depois de chamar todos os meus sentidos, minha memadria e meu entendimento para as
examinar, nada do que me é relatado por algum deles tenha repugnancia com o que me é relatado
pelos outros. Pois, do fato de Deus ndo ser enganador, segue se necessariamente que nisso nao sou
enganado” ( MM, VI, §42).

'8 Primeira prova da existéncia de Deus pelo principio da causalidade: “[...] € preciso necessariamente
concluir de tudo o que disse anteriormente que Deus existe; pois, ainda que a idéia da substancia
esteja em mim, pelo proéprio fato de eu ser uma substancia, eu nao teria, contudo, a idéia de uma
substancia infinita, eu que sou um ser finito, se ela nao tivesse sido posta em mim por alguma
substancia que fosse verdadeiramente infinita” (MM, lll, §22). Segunda prova da existéncia de Deus
pela teoria da criagdo continua: “[...] ainda que eu pudesse supor que talvez eu sempre tenha sido
como sou agora, ndo poderia por isso evitar a forga desse raciocinio, e ndo deixo de conhecer que é
necessario que Deus seja o autor de minha existéncia. Pois todo o tempo de minha vida pode ser
dividido em uma infinidade de partes, cada uma das quais ndo depende de forma alguma das outras;
e, assim, do fato de um pouco antes eu ter existido, ndo se segue que eu deva agora existir, a ndo ser
que nesse momento alguma causa me produza e me crie, por assim dizer, de novo, ou seja, me
conserve” (MM, Ill, §33). Por fim, a terceira prova da existéncia de Deus por uma versdo do
argumento ontoldgico: “[...] tendo-me acostumado em todas as outras coisas a fazer distingdo entre a
existéncia e a esséncia, persuado-me facilmente de que a existéncia pode ser separada da esséncia
de Deus e que, assim, pode-se conceber Deus como nao existindo atualmente. Mas, ndo obstante,
quando penso nisso com mais atengdo, vejo manifestamente que a existéncia ndo pode ser mais
separada da esséncia de Deus do que, da esséncia de um tridngulo retilineo, a grandeza de seus trés
angulos iguais a dois retos, ou entdo da idéia de uma montanha, a idéia de um vale; de sorte que nao
ha menos repugnéncia em conceber um Deus (ou seja, um ser soberanamente perfeito) ao qual falte
a existéncia (ou seja, ao qual falte alguma perfei¢do) do que em conceber uma montanha que nao
tenha vale” (MM V, §7).

% Isso ressoa 0 que Conant (2012) sugeriu sobre a diferenga entre ceticismo cartesiano e ceticismo
kantiano. O primeiro busca saber se as nossas representagdes (ou ideias) sao verdadeiras ou néo.



24

Descartes. Por exemplo, o apelo a existéncia de Deus, uma questdo altamente
controversa filosoficamente, ndo seria aceito sem questionamento pela audiéncia
cética. Na pratica, o embate se daria deste modo: de um lado, Descartes dizendo
“eu sei que n&o ha génio maligno” e, do outro lado, o cético retrucando “n&o, vocé
nao sabe que nao ha génio maligno”. Como se houvesse um cabo de guerra no qual
ganharia quem enfatizasse com mais “forgca” o seu lado, numa interagdo pouco
produtiva. Porque, dificilmente algum dos lados se daria por vencido ainda que fosse
esse o objetivo de cada um ao tentar refutar seu oponente.

Apos termos exposto de modo panoramico o programa cartesiano, mediante
suas alegagdes céticas e suas respostas anti-céticas. Responsaveis por assumir o
ceticismo apenas com o fim retérico de reduzi-lo ao absurdo. Trataremos no que se
segue, a partir do esquema conceitual wittgensteiniano (1969), dos andamentos
correntes com “duvidar” (Coliva, 2010). O objetivo é repensar a plausibilidade de
uma duvida radical em torno de uma tatica anti-cética diversa da tentativa de
objecdes epistémicas. Ao cabo, tragaremos consequéncias anti-céticas ao propor o
génio maligno semantico, responsavel pela radicalizagdo da duvida cartesiana em
uma dimensdo semantica, intocada por Descartes. Em relacdo a qual, também

meditaremos sobre a sua razoabilidade.

Isto &€, como podemos distinguir entre sonhar que temos experiéncias e realmente ter experiéncias.
Ao pressupor a possibilidade da experiéncia, pergunte-se se as coisas realmente sdo como parecem
que sdo. O segundo, por outro lado, ndo pressupde a possibilidade da experiéncia, pelo contrario,
pergunta-se pelas condigdes de possibilidade para saber como podemos determinar que as nossas
representagdes sao representagdes de algo ou ndo. Isto €, como é possivel que alguém seja capaz
de sonhar que experiéncia algo? Essa interrogagao kantiana € proxima do que nos leva a leitura
semantica do génio maligno. Ao invés de justificar como sabemos que aquela experiéncia realmente
ocorreu, perguntamos o que € preciso para que possamos conduzir investigagdes empiricas para
confirmar ou refutar experiéncias. A nossa sugestao, diferente de Kant, ndo reside nas faculdades da
razdo humana ou no sujeito cognoscente como possibilidade da experiéncia. E sim, no papel que as
nossas certezas mais basicas desempenham para que o ambito epistémico possa acontecer.



25

3 - WITTGENSTEIN E O JOGO DA DUVIDA

O Sobre a certeza®® (1969), de Wittgenstein, € um conjunto de notas?' criticas
redigidas nos ultimos dois anos de sua vida acerca das ideias do filésofo G.E.
Moore. Em especial, sobre a sua defesa do senso comum e prova do mundo
exterior. Basicamente, Moore (1925,1939) pode ser lido como utilizando o operador
epistémico “eu sei que” conectado a uma série de proposicdes empiricas para
desafiar o cético radical cartesiano. Tais proposicdes seriam truismos os quais ele
afirma saber com certeza. Alguns exemplos sao “Existe presentemente um corpo

humano vivo, que é o meu corpo”, “Este corpo nasceu ha algum tempo no passado’,
“‘Desde que nasceu sempre esteve em contato com a terra”, “A terra existiu também
por muito tempo antes que meu corpo nascesse” (Moore, 1925, p. 309-310, grifo do
autor).
Comumente, afirmar que sabe algo demanda justificacdo, prova ou evidéncia
— 0 que eliminaria casos de sorte ou arbitrariedade para se ter conhecimento. E
também é possivel que a pessoa tenha se enganado (o conhecimento é falivel e
revisavel). O curioso € que Moore (1925) usa a expressao “eu sei que” em relagao
aos truismos mas nao permite que isso seja falivel ou revisavel, tampouco apresenta
justificagdo a favor deles — possivelmente, apenas assumindo-os contra o cético.
Afirma Moore:
Suponho que qualquer um que assuma uma perspectiva contraria
deve estar confundindo a questdo de se entendemos seu significado
(o que todos ndés certamente fazemos) com a questao inteiramente
diferente de se sabemos o que ela significa, no sentido de que

somos capazes de apresentar uma analise correta de seu significado
(Moore, 1925, p. 313)

Nesta passagem, o autor parece apontar que se vocé discordar de que o0s
truismos sdo conhecidos com certeza, entdo vocé ndo compreendeu aquilo que foi
exposto. Logo, se vocé discorda, entdo confundiu a questdo do entendimento do

significado dos truismos (algo cotidiano, feito por todos os falantes competentes de

2 Referéncias a essa obra serédo feitas pela abreviagdo “SC”. O padrido de citagdo sera: (SC,
paragrafo do aforismo).

2! Tais notas influenciaram epistemologias batizadas de hinge epistemology (cuja tradugdo pode ser
“epistemologia das dobradigas” ou “epistemologia dos eixos”). A diferenga acontece a depender da
énfase que se da nas metéaforas utilizadas por Wittgenstein em SC para as hinges (cf. metafora da
dobradica §341, metafora do eixo §152) e também pelo fato de termo original no alemao Angeln e o
inglés hinge podem ambos ser traduzidos por dobradiga ou eixo. Para uma detalhada exposi¢do dos
primérdios e desenvolvimentos posteriores dessa corrente, adotando o termo epistemologia dos eixos
cf. Figueiredo e Smith, 2022.



26

uma lingua) com a reflexdo filosofica sofisticada de saber o que os truismos
significam, apresentando uma analise detida deles. O objetivo disso parece ser
inviabilizar a discordancia e a duvida em torno dos seus truismos ao tomar partido
do senso comum em oposicdo aos excessos da filosofia. Assim, sobre as
proposicdes de tipo mais basicas, ndo podemos estar errados em funcdo do senso
comum compartilhado acerca delas.

A sugestao de Wittgenstein € que, quando tal caracterizagao esta presente,
estamos diante da certeza, e ndo do conhecimento. Todavia, no texto de 1939,
Moore tenta provar um de seus truismos (“Ha um mundo externo”) a partir da

existéncia de suas maos:

Posso provar agora, por exemplo, que duas maos humanas existem.
Como? Segurando minhas duas maos e dizendo, a medida que fago
um certo gesto com a méao direita, "aqui estd uma mao", e
acrescentando a medida que fagco um certo gesto com a mao
esquerda, "e aqui esta a outra". E se, fazendo isso, provei ipso facto
a existéncia de coisas exteriores, todos nds veremos que posso
também fazé-lo de varias outras maneiras (Moore, 1939, p. 358, grifo
do autor).

Trata-se do seguinte raciocinio: se ha duas maos, ao gesticula-las em frente
aos proéprios olhos como se diante de um tribunal, entdo no momento existem duas
maos no mundo fora de mim. Tal conclusdo diz respeito a objetos que podem ser
encontrados no espacgo, entdo ela implica que “Objetos fisicos existem”. Logo, isso
concomitantemente provou que ‘Ha um mundo externo’.

Por conseguinte, Moore poderia afirmar saber “aqui estd uma mao” para
conhecer a negacédo da hipdtese cética radical do génio maligno. Porém, como
dissemos anteriormente, o cético utilizaria o mesmo operador epistémico “eu sei
que” para afirmar o contrario disso (“vocé nao sabe que aqui esta uma mao”).
Contudo, dessa maneira, Moore parece ter cometido um deslize e, com isso, retoma
a guerra infindavel contra o cético relutante em aceitar qualquer que seja a tentativa
de prova.

Wittgenstein parece notar esse impasse logo no comeco do seu texto: “Se
vocé sabe que aqui esta uma méo, entdo Ihe cedemos todo o resto” (SC, §1). Isto &,
se o cético conceder a Moore esse primeiro passo, entdo ele concede todos os

demais. Logo, o cético radical cartesiano desse tipo dificilmente abriria mdo do néo



27

conhecimento desses truismos tanto quanto Moore nao abriria mao do
conhecimento de seus truismos.
Ao notar essa disputa infindavel?? entre o cético e o anti-cético, Wittgenstein
propde a distingdo categorial entre certeza e conhecimento:
‘Saber’ e ‘certeza’ pertencem a diferentes categorias. [...] O que
agora nos interessa nao é o ter certeza, mas o saber. Ou seja, 0 que
nos interessa é o fato de que nao pode haver duvida a respeito de
certas proposigdes empiricas, caso o ato de julgar deva realmente
ser possivel. Ou ainda: Estou inclinado a acreditar que nem tudo que

tem a forma de uma proposicdo empirica € uma proposi¢cao empirica
(SC, §308, grifo do autor).

A ideia é que ‘saber’ e ‘certeza’ ndo seriam operadores epistémicos
equivalentes e seria possivel ter um deles sem ter o outro. E a confusdo acontece
pois tanto o cético cartesiano quanto Moore nao fizeram essa distingdo. Eles tratam
“certeza” como o mais alto grau de conhecimento e insistem em utilizar o operador
“eu sei que” para tratar de nossas convicgdes mais basicas quando deveriam usar o
operador “estou certo de que”. Como resultado disso, ignoram o fato de que
algumas proposi¢cdes empiricas sado indubitaveis para que o ato de julgar possa
acontecer.

Somado a isso, “nem tudo que tem a forma de uma proposi¢ao empirica é
uma proposi¢cao empirica” (SC, §308). Isso poderia implicar que as certezas basicas
(os truismos de Moore) parecem ser proposi¢cdes empiricas abertas a avaliagao
racional, isto €, a averiguagao se tais crengas possuem o suporte correto para serem
consideradas conhecimento. Mas, na verdade, elas

estruturariam as nossas investigagdes e determinariam o que € prova

para o qué. Sao certas, ndo por serem conhecidas ou por estarem
baseadas em provas, mas, ao contrario, por serem a condicdo para

2 Por outra via, Kant (1781, A VIII) afirmou que a metafisica era essa arena eterna de disputas. Nas
quais a razdo se valia de perguntas que ndo poderia evitar, sempre evocadas por sua proépria
natureza, mas que também nao seria capaz de responder, pois estas estariam para além dos limites
de suas faculdades. De modo similar, gostariamos de sugerir aqui que o embate entre os fildsofos
dogmaticos (anti-céticos convictos de que refutaram as davidas céticas) e os céticos também cairiam
nesse mesmo problema da indecidibilidade. Afinal, nenhum dos lados se daria por vencido. De modo
diferente, contudo, ndo sugerimos que este problema seja fruto dos limites da razdo ou de nossas
faculdades cognitivas. E sim, esteja galgado nos limites da linguagem, da articulagado de sentido e
significado. Sendo esta via um caminho possivel para, ao invés de refutar as preocupacgdes céticas,
desmistifica-las a partir de nossas praticas linguisticas corriqueiras de significagao.



28

que algo seja conhecido ou baseado em prova (De Carvalho, 2022,
p. 101)%

Ou seja, sao certezas imunes ao escrutinio racional posto que n&o sao
mantidas ou abandonadas por razdes epistémicas consideradas, mas pressupostas
para que diversas praticas epistémicas acontecam (como conceber hipoteses,
coletar e analisar evidéncias, construir explicagbes para eventos, provar um
determinado teorema, definir conceitos, etc).

Para esclarecer a natureza dessas certezas, podemos evocar a metafora da
dobradiga:

[..] as perguntas que fazemos, bem como nossas duvidas,
baseiam-se no fato de que certas proposi¢des estdo subtraidas a

duvida, como se fossem as dobradicas em torno das quais aquelas
se movem. (SC, §341, grifos do autor)

Trata-se de uma analogia com o funcionamento de uma porta. Vejamos: para
que uma porta possa ser aberta ou fechada é preciso que dobradi¢as sejam fixadas.
Ou ainda, o movimento da porta se da em fungdo do ndo movimento de suas
dobradigas. De modo similar, para que perguntas e duvidas possam ser “abertas” e
“fechadas”, é preciso que certas proposigdes estejam fixadas e subtraidas a duvida.
Como se fossem dobradigas em torno das quais nossas perguntas e duvidas obtém
seu “‘movimento”. Ademais, duvidar, nessa acepgao, seria visto como uma maneira
de agéncia no mundo de modo semelhante ao abrir portas. Algo banal e roteiro,
aprendido desde cedo no processo de enculturagcdo. Um saber fazer (know how) nao
somente intelectual e mental, mas também algo que implica uma agdo em
conformidade com a duvida que se possui e que demanda treinamento e
aprendizado. Com efeito, as dobradigas em questdo sao, na visao de Wittgenstein,

as certezas basicas listadas por Moore.

3 Neste artigo, De Carvalho desenvolve uma proposta com base nas habilidades para a hinge
epistemology. Sustenta que as dobradicas sdo maneiras de agir infundadas a partir da leitura de
Moyal-Sharrock. Mas considera essa leitura insuficiente para explicar de onde vem nossas certezas
fulcrais. Entdo, sugere que nossas certezas “sdo maneiras de agir constitutivas de habilidades” (p.
122), com base na psicologia ecologica, que enxerga na unidade organismo-ambiente a constituicdo
para qualquer habilidade se desenvolver. Dessa forma, consegue explicar de que modo nossas
certezas surgem e porque sdo embebidas-de-realidade e, assim, tornam-se aptas a cumprir o papel
de fundamento infundado. Tal interpretagdo néao sera desenvolvida aqui em detalhe. Mas acreditamos
que essa abordagem seja util por trazer margem a aproximagéo de nossas certezas fulcrais com a
histéria natural, compartilhada com o reino animal. Por exemplo, como citado por De Carvalho, “todos
nos tentamos nos afastar ou nos proteger quando um objeto se aproxima muito rapidamente. Essa é
uma disposi¢do que inclusive compartilhamos com varios vertebrados e invertebrados (Schiff, 1965)”
(p- 107). Portanto, o exercicio dessa habilidade, constitutiva do nosso agir regular no mundo, nao
seria algo exclusivamente humano. O que colabora a ideia de certezas fulcrais em animais néo
humanos (ver nota 26).



29

Outra clarificacdo para a natureza das certezas basicas esta na metafora do
eixo?*:

Eu n&o aprendo expressamente as proposi¢cdes que, para mim, estao

firmemente estabelecidas. Eu posso encontra-las em retrospecto,

como o eixo de rotagdo de um corpo que gira. Esse eixo ndo esta

firme no sentido de que é mantido firmemente em seu lugar; é o

movimento em torno dele que o determina como imoével (SC, §152,
grifo do autor).

Trata de uma analogia com o funcionamento de um eixo de rotagéo. O eixo,
nesse caso, & um ponto central de gravitacdo ao redor do qual ocorre o giro. E
aquilo que permanece fixo enquanto o resto ao seu redor se move. E ele esta fixo
em fungdo do movimento que o circunda. Todavia, se 0 movimento cessar ou mudar,
nao havera mais eixo de rotagcdo ou o eixo sera modificado. De modo similar, as
nossas certezas mais basicas, aquilo que esta firmemente estabelecido para nés,
nao € consequéncia de um aprendizado explicito mas podem ser acessadas em
retrospecto, como consequéncias tacitas do desenvolvimento espontaneo de nossas
vidas em ambientes sdcio-culturais. Da mesma forma que um eixo é identificado por
causa do movimento ao seu redor, nossas certezas podem ser identificadas em
funcdo dos inUmeros movimentos que esses eixos possibilitam, naquilo que fazemos
no mundo ao agir com uma certeza que desconhece a duvida.

Depois desta breve introdugdo das ideias wittgentenianas, passaremos a
relacdo intima entre a certeza e a duvida. Esta sera apresentada com o crivo de
Coliva (2010) que elencou quais seriam as regras correntes das nossas praticas
envolvendo esses dois operadores, sondadas de modo perspicaz por Wittgenstein
(1969).

3.1 Compéndio das regras do jogo de linguagem do duvidar

Nesse momento, podemos entender de que forma a maneira pela qual
articulamos nossas praticas com o operador epistémico “duvidar’ esta intimamente

ligada a essas certezas de natureza nao epistémica. Segundo a interpretagdo de

2 Figueiredo e Smith (2022) sugerem que a expresséo “eixo” seria mais adequada que a tradugéo
“dobradiga”. Porque o eixo alude a por¢do mais central da dobradiga, a sua parte mais fundamental.
Ao passo que “dobradica" da uma nogao mais ampla, incluindo abas, partes da dobradica e o seu
todo. Por outro lado, “eixo” € uma coisa s6, sem partes menos importantes. Como um todo ele é
fundamental para a rotagao do sistema, por exemplo. Além disso, “eixo” seria uma tradugao possivel
do original Angeln em aleméo.



30

Annalisa Coliva (2010, p. 111, traducdo nossa), a apresentacao das regras feita por

Wittgenstein (1969) do jogo do duvidar envolve seis caracteristicas-chave:

1 “‘Duvidas s6 podem ser levantadas em certas circunstancias”.

2 Duvidas “devem fazer uma diferenga na pratica”.

3. Duvidas “devem ser baseadas em razdes”.

4 Duvidas “sé podem ser levantadas em jogos de linguagem especificos
nos quais certas coisas sao fixas para tornar possivel fornecer evidéncias a

favor ou contra de uma determinada hipotese”.

5. Duvidas “pressupdem certeza e que certas coisas sejam isentas de
duvida”.
6. Duvidas “tornam possivel a posse e o aprendizado de uma lingua”.

O proprio conceito de duvidar, diz Coliva (ibid, p. 104), s6 € o que é em fungéo
do jogo de linguagem ao qual pertence. A partir de uma observagcdo de como se dao
os lances no jogo de linguagem do duvidar, Wittgenstein identifica os critérios para a
correta aplicagao do conceito “duvidar”.

No que se segue vamos explicar cada uma dessas caracteristicas-chave.

Em relacdo a “1”, duvidas possuem “certas manifestacdes caracteristicas,
mas elas Ihe sédo caracteristicas apenas em certas circunstancias” (SC, §255). Por
outro lado, “se alguém mostra sinais de duvida ali onde ndo duvidamos, nao
conseguimos entender seus sinais, com segurang¢a, como sinais de duvida” (SC,
154). Ou seja, nem tudo que possui a aparéncia de duvida é uma duvida genuina.
Na pratica, podemos estar sob “ilusdo” de duvida quando faltam essas
circunstancias (SC, §19, grifo do autor). Isso se reflete naquilo que Wittgenstein
chama de nosso jogo da duvida em oposigédo as duvidas céticas radicais, pois “néo
estariamos seguros se deveriamos chamar isso de duvida” (SC, §255). Assim, no
nosso jogo da duvida, as circunstancias caracteristicas sao: (I) Apresentar razées
para duvidar, (Il) Diferenga pratica, (lll) Ocorréncia em jogos de linguagem
especificos no qual certas coisas estdo isentas de duvida. (IV) Pressupor a certeza.
(V) Tornar possivel o aprendizado de uma lingua. Quando tais circunstancias estao
presentes, o comportamento de quem duvida se converte em uma duvida genuina,
em um lance real dentro do jogo de linguagem do duvidar. Mas quando elas estao

ausentes, dificilmente entenderemos tais sinais como sinais de duvida.



31

“2” aponta para o fato de que deve ser possivel agir de acordo com a duvida
que se possui. Por exemplo, imagine que vocé ird buscar um amigo na estagao de
trem mas duvida que o trem estara la no dia seguinte e diz algo como “Eu ndo
acredito que o trem realmente va chegar, mas irei a estagdo de todo modo” (SC,
§339). Se vocé possui tal duvida, é esperado que deixe de ir a estagdo de trem no
horario previsto do proximo dia. Caso contrario, se vocé fosse a estagdo mesmo
munido dessa duvida, o seu comportamento seria 0 mesmo de uma pessoa que nao
possui essa mesma duvida. Logo, seria estranho chamar o seu comportamento de
duvidar se ele ndo se diferencia das agdes de quem nao duvida da chegada do trem
no horario marcado.

Outro aspecto interessante dessa observagao € que se uma duvida nao faz
diferengca nas nossas praticas correntes, entdo ela ndo € um problema a ser
resolvido e a pessoa pode “duvidar em paz, ja que isso ndo faz a menor diferenga
[na pratica]” (SC, §120). Por exemplo, um idealista®® que s6 acredita na existéncia
das coisas enquanto as percebe, poderia ter as seguintes interrogacoes: “esta mesa,
quando ninguém a esta observando, desaparece ou altera sua cor e forma, e agora,
quando alguém novamente olha para ela, retorna a seu estado original?” (SC, §214).

Mas se peco a ele que pegue a garrafa de agua sobre a mesa, ele ira fazer
isso como qualquer outra pessoa (mesmo acompanhado dessas duvidas). Ou mais,
digamos que a minha mochila esteja na outra sala ausente de individuos e solicito
que ele va busca-la. De fato, esse idealista ndo acredita que a mochila exista pois
nao esta sendo percebida no momento por ninguém. Mas, ao se deslocar até o local
e vé-la, ele podera trazer a mochila como qualquer outra pessoa o faria. Assim, sua
duvida é inofensiva porque nao faz diferenca gritante na pratica. Podemos acha-lo
estranho, rir de suas ideias, mas suas agdes, em grande medida, também séo as
nossas (razoavelmente nos entendemos).

Em contraste, se uma duvida faz grande diferengca nas nossas praticas
correntes, entdo ela passa a ser um problema digno de atencdo. Por exemplo, a
duvida cética acerca da existéncia do mundo externo. Trata-se de algo tdo gritante

que sequer conseguimos imaginar como alguém poderia agir de acordo com essa

% Wittgenstein ao fazer alusdo ao idealista em SC n&do menciona quem seria tal idealista.
Possivelmente, poderiamos citar George Berkeley como um possivel idealista nesses termos. Alguém
para qual a realidade é fundamentalmente oriunda de ideias ou percepgdes mentais, e ndo teriamos
como nos certificar de uma realidade material independente da mente. No limite, poderiamos afirmar
que uma arvore em uma regido remota da Amazdnia, se ainda ndo foi percebida por ninguém, ainda
nao existe.



32

duvida (tdo grotesca seria sua diferenca na pratica). Ou também a duvida radical
sobre os sentidos (a interagdo com uma pessoa desse tipo seria radicalmente
prejudicada, ela duvidaria desde a cor dos meus sapatos até o tom de minha voz).
Por essas razbes, tais duvidas se tornam prejudiciais e devem ser levadas a sério.

“3”, por sua vez, aponta para o fato de que é preciso motivar a duvida que se
tem com razdes, fundamentos ou justificativas. Pois, “Duvidamos a partir de certas
razdes” (SC, §458). Isso responde perguntas como “Por que vocé duvida de x?” e “O
que te leva a ter tais duvidas?”. Nesse momento, € curioso notar que aparentemente
todos acreditam ter boas razdes para a duvida que manifestam. Descartes tinha
plena confianga que as duvidas da primeira meditagdo eram baseadas em boas
razdes. Como afirma Landim Filho (1992, p. 107), “Em Descartes, a duvida nao é
jamais arbitraria, ela s6 é real ou relevante se existirem razées fundamentadas ou
plausiveis de duvidar”.

A titulo de exemplo, Erika duvida que Jairzinho seja uma pessoa confiavel.
Naturalmente, perguntamos a ela: por qué? Resposta: ele me deve a mais de um
ano, vive dizendo que me pagara no proximo més, continuamente passa a perna
nas pessoas na menor das oportunidades e vende remédios falsos para idosos
confusos na Internet. Tudo isso s&o boas razdes para duvidar do carater de
Jairzinho. E também é importante que Erika aja de acordo com tais duvidas, isto €,
que ela pare de confiar nele, ndo lhe empreste mais dinheiro, etc. Sob outro angulo,
quando alguém afirma duvidar do carater de Jairzinho mas n&o é capaz de fornecer
boas razdes epistémicas para tanto (digamos que a pessoa diga “eu sinto que ele
nao é confiavel, € meu sexto sentido falando”), entdo ndo se deve levar uma tal
duvida a sério do ponto de vista epistémico.

“4” nos revela que ndo pode haver uma duvida que funcione para todos os
jogos de linguagem possiveis. Se tenho uma certa duvida, entdo ela ocorre em um
jogo de linguagem especifico no qual certas coisas estao isentas de duvida para que
essa mesma duvida possa ser sanada. Como afirma Coliva, nossas duvidas
possuem “restricdes metodologicas” (2010, p. 108). Por exemplo, um cientista
investiga se animais ndo-humanos sentem ou ndo dor. Ele ndo pode, enquanto
estiver utilizando seus instrumentos de investigacédo, duvidar da existéncia deles.
Para superar essa duvida especifica, muita coisa precisa estar fora de duvida. A
saber: “a dor é algo ruim”, “a Terra ja existia a muito tempo atras”, “existem animais

humanos e ndo humanos no mundo fora de mim”, etc. Com tais coisas certas e



33

estaveis o suficiente, ele pode seguir sua investigacao e chegar a alguma concluséo.
Caso contrario, dificilmente seria possivel fornecer evidéncias que confirmem ou
neguem a sua hipotese.

Isso nos leva diretamente ao ponto “5” com a ideia de que o jogo da duvida
pressupde certezas (dobradigas). Isto €, uma duvida radical irrestrita ndo é uma
duvida (duvidar de tudo ndo é duvidar). Porque, “Quem quisesse duvidar de tudo
sequer chegaria até a duvida. O proprio jogo do duvidar ja pressupde a certeza” (SC,
§115). Ademais, pense no “comportamento de quem duvida e o de quem nao
duvida. S6 ha o primeiro se houver o segundo” (SC, §354). Melhor dizendo, sé ha o
comportamento de quem duvida, porque ha o comportamento de quem nao duvida.
Portanto, o jogo da duvida € sempre um jogo da duvida-certeza conjunto ao
comportamento de duvidar e de nao duvidar. Ou melhor, ao duvidar & preciso
também n&o duvidar. Nessa visdo, uma duvida global, valida para todos os jogos de
linguagem indiscriminadamente, ndo € uma duvida porque n&o tem circunstancias
especificas e € como se quisesse transcender todas as circunstancias e rejeitar
certezas isentas de duvida.

De modo mais genérico, se duvido de x, entdo as certezas w, y, z (etc) estéo
isentas de duvida. Acerca disso, muitos exemplos sdo fornecidos por Wittgenstein
(1969) ao longo do texto®. Aqui, pretendo expor dois deles para fins de clareza.

Diretamente: imagine que vocé estd em uma sala de espera para uma
entrevista de emprego e o entrevistador |he diz o seguinte: “Quando eu chamar
vocé, entre pela porta” (SC, §391). Parece absurdo supor uma duvida sobre a
existéncia de portas, se vocé entendeu o comando. Ou seja, se vocés jogam o
mesmo jogo, se dominam o signo da palavra “porta”, entdo ndo faz sentido
duvidarem disso. Na pratica, o entendimento desse comando como um lance em um
jogo de linguagem acontece em fungdo de certezas fixadas fora de duvida (como
“Portas existem”, “minhas palavras tem significado”, “o entrevistador ndo é fruto da
minha imaginagao”, etc).

Outro caso é o do jogo de xadrez. Imagine que eu procure dar xeque-mate no
meu adversario. Para que isso seja feito, ndo posso duvidar de que “as pegas nao
trocam sozinhas de lugar, ao mesmo tempo que minha memodria me prega uma
peca, de modo que eu nao o perceba” (SC, §346). Isto €, se durante a partida eu fico

me questionando internamente se a minha memoria esta defeituosa ou que as

2 Cf. SC, §148, §310, §337, §345, §360, §369, §480, §519.



34

pecas tenham autonomia de mudar de suas posi¢gdes sem ninguém perceber, entéo
eu simplesmente ndo consigo jogar. Na pratica, os lances na partida, necessarios
para que ela acontega, desconhecem a duvida e pressupdem muitas certezas.

Vale ressaltar que nido parece necessario, nem mesmo possivel, fazer uma
lista exaustiva de todas as certezas fixadas em um dado jogo de linguagem
especifico do “duvidar’. Apenas a listagem de algumas das dobradicas mais
relevantes ja nos leva a perceber o quanto de certeza esta isenta de duvida para
que possamos duvidar.

Por ultimo, “6” € consequéncia das demais caracteristicas. Primeiro de tudo,
um insight interessante de Wittgenstein sobre o aprendizado € que muita coisa
(implicitamente) é “engolida” com aquilo que explicitamente somos ensinados (SC,
§143). Por exemplo, ensina-se a uma crianga o fato “alguém escalou esta
montanha”. De inicio ela aprende isso (e tantos outros fatos) e s6 bem mais tarde se
da conta de que nem todo contador é confiavel. Por isso, de modo preambular, o
processo de aprendizado se da mediante confianca, e nao pela suspeita
generalizada. Nesse caso, ao aprender um fato, a crianga “engole” certas coisas do

tipo “aquela montanha existe ha muito tempo”, “montanhas existem”, “objetos fisicos
existem”, “seres humanos escalam montanhas”, etc. Mesmo que isso nao tenha sido
ensinado explicitamente a ela, nem que a pergunta sobre isso ocorra de modo
algum. A énfase esta no saber pratico: “A crianga ndo aprende que existem livros,
que existem poltronas etc. etc.; ela aprende a buscar livros, a sentar-se em poltronas
etc” (SC, §476). Elas fixam essa consequéncia existencial ao aprender a fazer
coisas no mundo com uma certeza que desconhece a duvida.

Em oposicao a isso, imagine um aluno que, durante a aula, “ndo deixa que
nada lhe seja explicado, pois interrompe seguidamente (o professor) com duvidas,
por exemplo, a respeito da existéncia das coisas, do significado das palavras” (SC,
§310). Nesse caso, o professor simplesmente ndo conseguiria prosseguir com a
aula. E as duvidas do aluno ainda nao possuem sentido, pois rejeitam certezas
essenciais para a dinamica legitima da duvida em sala de aula. Por exemplo, em
uma aula de biologia sobre o sistema cardiovascular, faz sentido questionar a fungao
do coragéo ou o papel da circulagdo sanguinea. Contudo, n&o faria sentido duvidar
da existéncia do corpo humano, da presengca de coragdes no mundo ou da

existéncia de outros seres humanos com corpo e coragdo. Esse tipo de duvida



35

teimosa e radical, segundo Wittgenstein, impede a transmissdo do conteudo ao
aluno.

Caso contrario, se a suspeita esta presente a todo instante, o aluno “empaca
no aprendizado e nao avanga” (SC, §315). Em termos mais especificos, o
aprendizado de uma lingua (e de basicamente qualquer coisa) se da mediante
confianca no uso das palavras ensinadas ostensivamente. Porque, se a duvida
acompanha o aprendizado do uso de uma palavra, sequer posso usa-la. Assim, em
um primeiro momento, a confiangca nos signos ensinados é isenta de duvida, e so
bem depois podemos questionar os significados que nos foram postos. Mas isso,
como foi dito, sera feito também pressupondo certezas fixadas imunes de duvida.

Tendo isso em conta, delimitaremos abaixo a oposi¢cdo das observagdes de
Wittgenstein sobre “duvidar” em torno da propria ideia de uma duvida radical. Apos
isso, também esbogaremos a oposi¢cdo das nogdes de Wittgenstein em torno da
ideia de uma duvida radicalmente radical, mais fiel ao patamar de radicalidade citado

por Descartes, sintetizada na hipétese do génio maligno semantico.

3.2 Implicagbes anti-céticas

A partir do que foi exposto, podemos delimitar com mais precisdo uma
possivel estratégia anti-cética presente no Sobre a certeza (1969), de Wittgenstein.

De modo critico a primeira meditagdo de Descartes, Wittgenstein sustenta “a
impossibilidade légica ou ‘gramatical’ de transgredir a estreita faixa da “duvida
natural” e de eleva-la a sua extremidade hiperbdlica ou metafisica” (Prado Junior,
2013)%. Isto é, o autor tenciona as intengbes de radicalidade da duvida hiperbolica
com os limites gramaticais de nossa linguagem corriqueira. Assim, separando-a da
duvida natural, que pertencente ao jogo de duvida que buscamos incentivar e
transmitir.

Novamente, reiteramos que a proposta ndao € refutar o cético cartesiano,
provar a sua falsidade ou justificar a auséncia de duvida de um modo epistémico.
Segundo Wittgenstein, em relagdo ao cético “que quisesse fazer objecbes as
proposi¢des indubitaveis, poderiamos simplesmente dizer “Ah, que absurdo!”.

Dando-lhe, portanto, ndo uma resposta, mas uma bronca.” (SC, §495, grifo nosso).

27 Neste texto de Prado Junior podemos encontrar uma discussdo detalhada sobre o argumento
cartesiano do sonho a luz do literal ultimo argumento escrito por Wittgenstein no aforismo 676 que
encerra o SC.



36

Assim, ndo se trata de oferecer uma resposta ao cético que questiona nossas
dobradigas, e sim de dar-lhe uma “bronca”. Isto €, chamar a atencao do cético para
a violacao que ele faz das regras constitutivas das nossas praticas com “duvidar”.
Conjuntamente, trata-se de levar a sério o desafio cético e imaginar de que modo
poderiamos ou nado pratica-lo. Ou ainda, como seria jogar esse jogo do duvidar
radical e se ele poderia ser ainda mais radical (0 que chamaremos de jogo do
duvidar radicalmente radical).

Tendo isso em mente, formulamos duas perguntas norteadoras: (i) a duvida
radical faz sentido? (ii) se a duvida radical fizer sentido, entdo ela seria radical o
suficiente ou seria possivel radicaliza-la ainda mais? Respondidas, respectivamente,

nas secgoes 2.2.1 e 2.2.2 a seguir.

3.2.1 Faz sentido a duvida radical?

No que diz respeito a (i), defendemos que a duvida radical ndo tem sentido,
nao é razoavel, nem €& genuina. Porque, primeiro, como foi exposto anteriormente, a
duvida radical ndo é um lance real dentro do jogo de linguagem do “duvidar”, pelo
contrario, ela viola as regras desse jogo e procura um outro jogo que n&o é o NoSsso.
Segundo, ela ndo é razoavel pois se revela perniciosa para as nossas praticas
epistémicas. Ndo sabemos de que modo poderiamos conduzir investigagdes,
responder a hipéteses ou buscar evidéncias sem pressupor quaisquer certezas ao
duvidar. Terceiro, ela ndo € genuina dado que postula uma avaliagc&o racional global
de nossas crengas contrastante com a natureza local da avaliagao racional. Isto €,
nao seria possivel questionar todas as nossas crencas de uma soO vez e colocar,
com efeito, tudo sob suspeita. Ao contrario disso, ha sempre um questionamento
localizado de crengas. Em termos diretos: enquanto um conjunto menor de crengas
esta sob avaliagao e escrutinio, um conjunto muito maior de crengas (epistémicas) e
certezas (ndo epistémicas) ndo esta sob avaliagdo para que essa mesma dindmica
acontecga.

Em relagdo ao argumento contra os sentidos e o argumento do sonho, o mal
entendido se encontra em tomar certezas de natureza n&o epistémica como
proposicdes empiricas de natureza epistémica. Nesse caso, dobradigas como “Os
sentidos ndo me enganam sempre”, “Ndo ha erro sistematico nos sentidos”, “Vocé

nao estd sonhando agora” e “Ha um mundo externo” séo certezas indubitaveis e



37

imunes ao erro (nem verdadeiras ou falsas). Afinal, duvida e erro se aplicam a
operadores de natureza epistémica, mas ndo afetam a certeza. Em relacdo as
dobradicas citadas, ndo se pode errar sobre a confiangca nos sentidos, na distingao
entre vigilia e sono, e na existéncia do mundo externo. Porque n&o se trata de saber
essas coisas, e sim agir certo delas para que possamos saber tantas outras coisas.
E nado é preciso que nos certifiquemos da correcao de tais proposi¢oes: “Nao ha um
porqué. Eu simplesmente ndo o faco. E assim que eu ajo” (SC, §148). Ou melhor, é
simplesmente assim que nds agimos.

Segundo Moyal-Sharrock (2022, p. 33), abrir mado dessas dobradigas seria
abrir mao de todo o julgar. Porque, “Aquilo a que me apego nao é uma proposigao,
mas um ninho de proposigdes” (SC, §225, grifo do autor). Isto &, aquilo sobre o qual
estou certo ndo € uma unica dobradi¢ca, mas um “ninho” de dobradicas. Além disso,
as dobradigcas teriam um papel normativo decisivo em nossas praticas epistémicas.
Segundo Xavier e Silva (2023, p. 106), “elas servem como critérios a partir dos quais
avaliamos, orientamos e corrigimos nossas praticas”. Por isso, € tdo custoso abrir
mao delas.

Por exemplo, “Se alguém duvidasse de que a Terra existia 100 anos atras,
entdo eu nao o entenderia, pelo seguinte: eu ndo saberia 0 que, para essa pessoa,
ainda conta como evidéncia e o que nao conta” (SC, §231, grifo do autor). Portanto,
duvidas radicais desse tipo desafiam o nosso “sistema de verificagao” (SC, §279),
por isso, temos dificuldade em entendé-las e as estranhamos.

Para entender melhor esse ponto, algumas analogias s&o oportunas.
Suponha que alguém, durante uma partida de xadrez, posiciona o cavalo embaixo
do tabuleiro e grita “xeque-mate!”. Ou alguém me pergunta qual a cor com a qual
pretendo tingir meu cabelo e eu respondo “vermelho”, mas entdo a pessoa responde
a mim “vermelho ndo € uma cor”. Ou pior, imagine uma pessoa que, durante uma
partida de futebol, pega a bola com as maos, realiza uma cambalhota, canta
Madeira do Rosarinho e grita “gol!”. O que exatamente esses lances querem dizer?
Em cada caso, ndo se sabe o que o interlocutor quer dizer exatamente com jogo de
xadrez ou futebol ou por cor. O mais relevante, nesses casos, € o sentido e
significado pretendido para tais expressdes, tdo contrastantes com 0s nossos usos
vigentes, e menos o conhecimento ou ndo desses conceitos. O estranhamento, com
efeito, gira mais em torno da ndo compreensao e menos do ambito da falsidade. Isto

€, ndo se trata de afirmar que tais usos sao falsos ou enganosos, mas sim que néo



38

os entendemos como lances comuns nos nossos jogos de linguagem. Pois, €
preciso que critérios ulteriores sejam explicitados ou introduzidos para que
possamos entender quais regras articulam tais usos recalcitrantes.

Ao nosso ver, o cético realiza algo analogo a esses exemplos ao apresentar
suas duvidas significativamente contrastantes com as nossas praticas. Nao € que
ele esteja errado ou diga coisas falsas, mas nds simplesmente ndo entendemos
exatamente o que ele poderia querer dizer com isso. Trata-se de um estranhamento
gramatical nos seguintes sentidos: suas regras sao muito diferentes das nossas, o
seu jogo nao é 0 Nosso.

Em seguida, surge a pergunta: o que seria, afinal de contas, o jogo da duvida
radical? Primeiro, nele ndo haveria duvidas ja que duvidar de tudo nao é duvidar
como vimos anteriormente. Segundo, seria estranho de que modo tais duvidas se
mostrariam na pratica (seu jogo seria impraticavel). Terceiro, ndo sabemos de que
modo alguém poderia aprender uma lingua (ou qualquer coisa) nesses moldes de
duvida. Quarto, tamanho ceticismo deveria implicar uma duvida semantica radical
que paralisaria complementamente nossas praticas dado que acarretaria um
apocalipse semantico e um estado de coisas anti-gramatical (a ser devolvido

abaixo).

3.2.2 Podemos radicalizar a duvida radical?

Agora, podemos responder (ii) que propdée um raciocinio condicional. Em
verdade, nao sustentamos que a duvida radical faz sentido, mas, iremos supor que
ela o faga. Ao nosso ver, se a duvida radical fizer sentido, entdo ela ndo é radical o
suficiente e poderia ser radicalizada mediante uma interpretacdo semantica da
hipétese do génio maligno. Tornando-o, agora, responsavel por veicular uma duvida
radical semantica. E essa ultima (a duvida radicalmente radical) seria o mais alto
grau de ceticismo pretendido por Descartes ao fim da primeira meditacdo. Ademais,
argumentamos que mesmo tal grau de ceticismo ndo seria uma duvida genuina,
segundo Wittgenstein (1969).

Para esclarecer melhor esse ponto, voltemos ao argumento hipotese do génio
maligno. Deste modo: mesmo apos a hipotese do génio maligno, houve algo que
ficou isento de suspeita. A saber: o significado das palavras. Sobre isso, diz

Wittgenstein, “Quem nao tem certeza de nenhum fato também nao pode ter certeza



39

do sentido de suas proprias palavras” (SC, §114). Ora, isso se aplica diretamente ao
caso do génio maligno. De modo direto: se o génio maligno me engana sobre todas
as coisas, entdo nado posso ter certeza de nenhum fato. O sentido de nossas
palavras € um fato. Além disso, acrescentamos que o uso que fazemos e o
significado intencionado delas €& também um fato. Logo, ndo posso ter certeza
acerca do sentido, do uso e do significado de minhas palavras.

Eis o ponto interessante: se ndo posso estar certo sobre aquilo que falo, entdo
sequer posso enunciar a duvida hiperbodlica. Nao posso estar certo sobre aquilo que
falo. Logo, sequer posso enunciar a duvida hiperbdlica.

Por exemplo, para aceitar o principio da indubitabilidade, Descartes recorre a
luz natural da razdo. Afirmando que “a razao ja me persuade de que nao devo
menos cuidadosamente impedir-me de crer nas coisas que nao sao inteiramente
certas e indubitaveis do que naquelas que nos parecem manifestamente ser falsas”
(MM, 1, §2). Com base na ameaca do génio maligno semantico, o proprio nome
‘razao” pode ter sido trocado, invertido ou modificado de modo imperceptivel e
significar outra coisa do que foi estabelecido inicialmente. Podera ser que ao final do
paragrafo Descartes tenha recorrido a loucura ou a paixdo ao invés de ter se
ancorado na razao ao iniciar suas meditacbes embora tenha plena convicgéo de que
se deteve aos limites da razdo em seu discurso. E isso poderia, em certo sentido,
ser expandido para toda e qualquer palavra utilizada ao longo do texto.

Afinal, o génio maligno, sendo tdo poderoso quanto malevolente, teria poder e
seria maldoso o suficiente para querer nos enganar quanto a isso. Evidentemente,
isso seria muito divertido para o génio maligno e aumentaria a sua perversidade. No
entanto, o génio de Descartes ndo se comporta nesses termos. O que nos leva a
seguinte conclusado: a duvida radical nido foi radical o suficiente. Na pratica, era uma
encenagao muito bem controlada, colocando certas coisas sob suspeita e deixando
outras intocadas.

O curioso é que deixar intocada a duvida sobre o significado parece algo
necessario. Pois, caso contrario, sequer poderiamos enunciar a duvida radical.
Haveria uma paralisagéo total do jogo de linguagem. Dado que n&o haveria como ter
certeza sequer do significado das palavras e dos conceitos que usamos para
descrever os mais variados estados de coisas. Efetivamente, ndo haveria meditagao
alguma. Muito menos poderiamos ter algum procedimento ou método para nos

conduzir ao conhecimento de verdades indubitaveis (qualquer percurso seria



40

instavel). O meditador ndo poderia estar certo nem sequer das coisas que
representa a si mesmo. Poderiamos chamar esse estado de coisas de apocalipse®
semantico. A saber: um estado de completo terror sobre o sentido, uso e significado
de nossas palavras. Seriamos atingidos por uma incerteza total que paralisaria
qualquer tentativa de lance em um jogo de linguagem.

E isso se torna um problema quando tentamos nos engajar em praticas
governadas por tais regras céticas radicalmente radicais. O resultado disso seria a
“‘inagdo, a auséncia de agao, a impossibilidade de agir, a estagnacéo das atividades,
a indeciséo e a falta de determinagdo” (Silva, 2018, p. 147, tradugédo nossa)®. Pois,
a duvida sistematica nesses termos conflita com a performance (com certeza) de
alguma atividade.

Porque, uma duvida semantica desse tipo seria também anti-gramatical. Em
outras palavras, qualquer tentativa de fixar uma regra para o uso de uma palavra
com certeza poderia ser um engano. No fim das contas, toda regra gramatical para o
discurso com significado seria bloqueada, trocada ou invertida pelo génio maligno
(semantico). Por isso, o proprio discurso significativo e qualquer procedimento
seriam perdidos®.

A vista disso, podemos tentar compreender quais “regras” poderiam articular
um jogo do duvidar radicalmente radical. Como vimos anteriormente, um estado de
coisas cético radical deveria nos comprometer com uma duvida semantica radical.
Como resultado disso, haveria um jogo contrario a fixagdo de regras, mas iSso nao

parece ser um jogo. De modo similar, uma linguagem (do duvidar radicalmente

2 Em sua etimologia, “apocalipse”, do grego apokalypsis, significa “revelagdo” ou “descoberta”. Mas
esse nao € o sentido que propomos aqui para essa expressdo. Na nossa acepgéo, “apocalipse” indica
um estado de terror ou de grande desastre, enfatizando o quido desesperador seria a perda da
confianga em nossas competéncias linguisticas.

2 Este argumento sobre o problema da paralisia de nossas praticas foi inspirado nas observagdes de
Silva (2018) sobre o Middle Wittgenstein — periodo de transi¢éo entre o Tractatus e as Investigacées
no inicio da década de trinta. Naquele texto, Silva procurou explicitar porque a paralisia deveria ser
uma dificuldade clara para um pragmatista quando estamos diante de contradi¢cdes, geradoras de
regras conflitantes. Na nossa abordagem, o problema da paralisia advém da postulagdo de regras
contrarias a fixagcdo de regras, como no caso do génio maligno semantico.

%0 Porchat (2003, p. 339) afirma que o argumento hipotese do génio maligno poderia ser refeito de
modo que o argumento da loucura fosse nele introduzido. Da seguinte forma: o génio maligno poderia
nos enlouquecer sem que percebamos isso. Se esse fosse o caso, dificilmente poderiamos confiar
em nossas capacidades cognitivas. Mas, para Porchat, essa seria uma versdo desnecessaria do
argumento da loucura — ele ndo ganha nem perde forga com essa nova versao (ibid). No caso do
génio maligno seméntico, poderiamos dizer que a repetida experiéncia do insucesso em veicular
sentido e significado nos levaria, pouco a pouco, a loucura. Assim, de igual forma, também
perderiamos o crédito nas nossas habilidades cognitivas. Portanto, em ambos os casos, tal génio
acarretaria consequéncias perniciosas em nossas praticas diversas de busca pelo conhecimento e de
comunicagao.



41

radical) cuja gramatica é instavel ndo seria uma linguagem. E uma duvida
radicalmente radical sem qualquer certeza pressuposta nao seria exatamente uma
duvida. Seria como se a certeza fosse “ndo ha certeza”. Mas isso seria, no minimo,
altamente destrutivo e pernicioso para nossas praticas, por outro lado, no maximo,
seria impraticavel e paradoxal. Efetivamente, o cético radical postula um jogo no
qual ele mesmo estaria desestabilizado ao perder aquilo sobre o qual precisa estar
inabalavel para falar, pensar e agir com significado. Tal papel de regras constitutivas
do significado é desempenhado pela gramatica, aquilo que nos permite falar, pensar
e agir significativamente, e nossas dobradicas desempenham o papel de regras da
gramatica ao sustentar nossos jogos de linguagem (Moyal-Sharrock, 2022, p. 40-1).
Ou seja, o jogo de linguagem seria solidificado. Nestes termos, o préprio discurso
cético radical seria uma espécie de contradicao performatica na qual o cético aje
certo de que “ha um mundo externo”, de que “objetos fisicos existem”, de que
“possuo um corpo” ao veicular duvidas sobre cada uma dessas instancias.

De fato, Wittgenstein cede ao cético que ndo sabemos as certezas “ha um
mundo externo”, “objetos fisicos existem” e “eu tenho um corpo”. Parcialmente, o
cético venceu. Contudo, a vitéria maior esta do lado da certeza (Moyal-Sharrock,
2022, p. 51). Nos seguintes termos: posso muito bem n&o saber se ha um mundo

externo, mas ajo certo disso®. Portanto, o anti-ceticismo wittgensteiniano em

3 Conforme propds Moyal-Sharrock (2022), as certezas fulcrais, além de ndo epistémicas,

indubitaveis e imunes ao erro, seriam também n&o empiricas e exibidas na agao (enacted). A primeira
caracteristica enfatiza o papel da experiéncia e sucesso recorrente para a fixagao de certezas, como
a sua causa, mas nao seu fundamento. “Se ndo sdo alcangadas por justificagdo ou raciocinio, nossas
certezas eixo [ou dobradiga] igualmente nao resultam da indugéo” (ibid p. 37). Ou seja, a certeza nao
€ uma conclusdo derivada da experiéncia, como um raciocinio indutivo poderia sugerir, € sim
resultado do condicionamento que experiéncia repetida propicia. A segunda caracteristica, por sua
vez, indica que podemos encontrar nossas certezas de modo retroativo. Diretamente: ao fazer coisas
no mundo, exibimos quais certezas estabilizam nossas agbes e pensamentos. Algo “que se mostra na
regularidade do nosso funcionamento normal, basico, no mundo” (ibid p. 45). Em outras palavras, a
certeza é animal. “Isso significa, porém, que quero concebé-la [a certeza] como algo que se situa para
além de justificado ou injustificado; portanto, como algo, por assim dizer, animalesco” (SC, §359).
Assim, nossas convicgbes basicas se revelam como modos de agir infundado (n&o justificado, nem
injustificado) no mundo — n&o € preciso que nos certifiquemos disso, simplesmente agimos assim
(SC, §148). Tal linha interpretativa fornece margem para pensarmos certezas fulcrais em animais nao
humanos. O aforismo 287 pode ser bastante sugestivo: “O esquilo ndo conclui por indugdo que
também no préximo inverno precisara de provisdes. Tampouco precisamos de uma lei de indugao
para justificar nossas agdes e previsdes” (SC). Nao precisamos pressupor raciocinio indutivo
complexo para que os esquilos, e grande parte dos animais ndo humanos, possam organizar suas
provisbes para o periodo de inverno — e tantas outras atividades cuja convicgéo foi condicionada
pela experiéncia de regularidades. Isto é, para que possam ter convicgbes sobre o que é preciso fazer
para sobreviver hoje e continuar sobrevivendo no futuro. Em suma, acreditamos que a epistemologia
das dobradicas de Wittgenstein pode ser uma aliada para pensarmos a continuidade entre humanos e
animais ndo humanos, pensando os ultimos como semelhantes, e ndo como inferiores ao humano de
modo especista (algo a ser desenvolvido por trabalhos futuros nossos).



42

questdo nao busca converter o cético, mas dissolvé-lo®?. Nessa visdo, o seu desafio
nao € legitimo porque postula um jogo muito estranho e n&o se sabe de que modo
poderiamos joga-lo caso perdéssemos o debate.

Assim sendo, podemos tragar uma linha entre a duvida radical cartesiana e
uma duvida radicalmente radical. A primeira, supostamente coloca tudo sob suspeita
mas (propositadamente) deixa intocado o significado das palavras sob pena de
autodestruicdo. A segunda, radicaliza a primeira e veicula uma duvida semantica
radical, mais coerente com a hipétese do génio maligno, interpretado de um modo
semantico. E isso reitera o ponto de Wittgenstein de que a duvida & sempre
acompanhada de certezas que desconhecem a duvida. Caso contrario, o proprio
discurso com significado seria perdido. Isto posto, podemos nos livrar do desafio

cético e seguir com nossas praticas epistémicas diversas.

2. Um paralelo interessante pode ser tragado entre o neopirronismo de Porchat (1991) e a
epistemologia das dobradicas de Wittgenstein (1969). Alves (2023) sugeriu que as certezas fulcrais
(hinges) de Wittgenstein e o fendbmeno (phainébmenon) dos céticos neo-pirrdbnicos podem ser
aproximadas em dois sentidos. Primeiro, ambos sdo de natureza nao epistémica e ndo ontoldgica.
Eles ndo revelam a realidade ultima das coisas, nem sdo mantidos ao nos certificamos de sua
corregdo. Segundo, ambos atuam como critérios de agao. Neste caso, a dlvida e a incerteza n&o os
afetam. Ao agir, agimos com certeza. Ao nos guiar pelo fendmeno, guiamo-nos com certeza. Afinal,
duvidar durante uma pratica gera dificuldades para que a pratica acontega. Seria pertinente investigar,
por exemplo, de que modo o ceticismo pirrénico ou neopirrdnico poderia — ou nao — ser afetado
pela hipétese do génio maligno seméantico e pelas objegdes anti-céticas de Wittgenstein. Essa
analise, embora relevante, ultrapassa os limites do presente trabalho, mas constitui uma linha de
investigagao que pretendemos desenvolver futuramente.



43

4 - CONCLUSAO

Nossa abordagem do ceticismo metodologico cartesiano se deu a partir de
uma leitura neopragmatista de Wittgenstein. Desse modo, priorizamos aspectos
praticos, intersubjetivos e publicos de nossas dinamicas linguisticas envolvendo o
operador epistémico “duvidar’ para reagir de modo critico a propria ideia de uma
duvida radical e sua variante radicalmente radical.

Em primeiro plano, apresentamos o ceticismo metodoldgico cartesiano com
énfase nos seus argumentos céticos radicais para motivar o debate a partir da
tentativa de refutar o cético. Também vimos que algo semelhante acontece com os
truismos de Moore.

Em um segundo momento, mostramos uma descri¢do do jogo de linguagem
do duvidar feita por Wittgenstein segundo as observagdes da fildsofa Coliva para
reagir de modo critico as tentativas de refutacdo do cético e a prépria nogcédo de
duvida radical.

Apés isso, defendemos que a duvida radical ndo € uma duvida genuina
porque nao faz parte do nosso jogo do duvidar dado que essa viola as regras que
marcam a fixagdo do uso desse conceito com significado em nossas praticas
linguisticas. Por outro angulo, supomos que a duvida radical fosse uma duvida
genuina para investigar se ela seria radical o suficiente como tencionado por
Descartes. Ao nosso ver, a duvida radical, se fizesse sentido, poderia ser
radicalizada. Sustentamos isso com base em uma interpretagao semantica do génio
maligno cartesiano que deveria veicular uma duvida semantica radical responsavel
por paralisar nossas praticas. Além disso, argumentamos que, mesmo a duvida
radical radicalizada, ndo seria uma duvida genuina ao enfatizar o apocalipse
semantico dela resultante, somado aos seus aspectos anti-gramaticais.

Por fim, a proposta defendida neste trabalho nos conduziu a ideia de que a
pratica da duvida se relaciona com certezas de natureza nao epistémica (hinges,
dobradicgas, eixos). E tal constatagéo foi a chave para superar o embate epistémico
infindavel entre céticos e anti-céticos (Descartes, Moore) em torno do operador “eu
sei que...”. Em suma, nao se trata de refutar o cético ao provar a ele verdades
anti-céticas, mas antes chamar a sua atencdo de que ha uma confusdo entre
certeza e conhecimento sendo feita. A saber: usar “conhecimento” ao invés de

“certeza” para se tratar de nossas convicgdes mais basicas.



44

REFERENCIAS

ALVES, Mateus da Silva. O Ensino de Filosofia a partir de Wittgenstein e os
céticos. 2023. Trabalho de Concluséo de Curso.

ANDRADE, Erico. A opacidade do iluminismo: o racismo na filosofia moderna.
Kriterion: Revista de Filosofia, v. 58, n. 137, p. 291-309, 2017.

BOSTROM, Nick. Are we living in a computer simulation?. The philosophical
quarterly, v. 53, n. 211, p. 243-255, 2003.

BROUGHTON, Janet. Descartes's method of doubt. New Jersey: Princeton
University Press, 2002.

BUENO, Otavio; SMITH, Plinio. O ceticismo na América Latina. Traducao de
Marcelo, Nicole. Sképsis, ano I1X, n. 13, 2016.

COLIVA, Annalisa. Moore and Wittgenstein: Skepticism, Certainty, and Common
Sense. History of Analytic Philosophy. Palgrave Macmillan, 2010.

CONANT, James. Two Varieties of Skepticism. In: ABEL, Glunter; CONANT, James
(org.). Rethinking Epistemology. v. 2. Berlin: De Gruyter, 2012. p. 1-74.

DA ROCHA, Ethel Menezes. Notas sobre o Argumento da Loucura na Primeira
Meditacao. Educacgao e Filosofia, Uberlandia, v. 25, n. n.ESP, p. 103-116, 2015.
DE CARVALHO, Eros Moreira. A abordagem ecologica das habilidades e a
epistemologia dos eixos In: FIGUEIREDO, Nara Miranda de; SMITH, Plinio
Junqueira (org.). Epistemologia dos eixos: interpretagdes e debates sobre as
(in)certezas de Wittgenstein. Porto Alegre: Fundacao Fénix, 2022.

DESCARTES, René. Discurso do Método (1637). Tradugao de Maria Ermantina de
Almeida Prado Galvao. Sado Paulo: Martins Fontes, 2007.

DESCARTES, René. Meditagoes metafisicas (1641). Tradugcdo de Maria Ermantina
de Almeida Prado Galvéo - 42 ed. - Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2016.
DESCARTES, René. Principios de Filosofia (1644) Tradug¢ao de Jodao Gama.
Lisboa: Edi¢cdes 70, 2006.

DESCARTES, René. Regras para a diregcao do espirito (1701). Revista de Estudos
Universitarios - REU, Sorocaba, SP, v. 3, n. 3, 2021.

DESCARTES, René. The Search for Truth by Means of the Natural Light (1684) In:
The Philosophical Writings of Descartes, translated by John Cottingham, Robert
Stoothoff, and Dugald Murdoch, 400—420. Cambridge: Cambridge University Press,
1985.



45

EMPIRICO, Sexto. Hipotiposes Pirronicas (Livro ). Tradugéo de Danilo Marcondes.
O que nos faz pensar, v. 9 n. 12, p. 115-122, 1997.

FIGUEIREDO, Nara; SMITH, Plinio (org.). Epistemologia dos eixos: interpretacoes
e debates sobre as (in)certezas de Wittgenstein. Porto Alegre: Fundagao Fénix,
2022.

FOGELIN, Robert. Pyrrhonian reflections on knowledge and justification. New
York: Oxford University Press, 1994.

GRUEN, Lori; MONSO, Susana. The Moral Status of Animals. The Stanford
Encyclopedia of Philosophy, 2024. Disponivel em:
<https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/moral-animal/>.

GUEROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razées. Trad. Erico Andrade
(coordenador), Enéias Forlin, Marisa Donatelli, César Battisti e Alexandre Soares.
Revisao técnica: Luis César Oliva. Sdo Paulo: Discurso Editorial, 2016.

HACKER, P.M.S. Wittgenstein: Connections and Controversies, Oxford: Clarendon
Press, 2001.

KANT, Immanuel. Critica da razéo pura (1781). Tradugcao e notas de Fernando
Costa Mattos - 4°ed - Petropolis: Vozes, 2015.

LANDIM FILHO, Raul Ferreira. Evidéncia e verdade no sistema cartesiano. Sdo
Paulo: Loyola, 1992.

MOORE, G. E. Prova de um mundo Exterior (1939). Sao Paulo: Abril Cultural
(Colecéo os Pensadores), 1974b.

MOORE, G. E. Uma Defesa do Senso Comum (1925). Sdo Paulo: Abril Cultural
(Colecéao os Pensadores), 1974a.

MOYAL-SHARROCK, Daniéle (Ed.). The third Wittgenstein: The post-investigations
works. Routledge, 2004.

MOYAL-SHARROCK, Daniele. A certeza axial de Wittgenstein (2022) In:
FIGUEIREDO, Nara Miranda de; SMITH, Plinio Junqueira (org.). Epistemologia dos
eixos: interpretacdes e debates sobre as (in)certezas de Wittgenstein. Porto Alegre:
Fundacgao Fénix, 2022.

MOYAL-SHARROCK, Daniele. Wittgenstein’s grammar: through thick and thin. In:
WUPPULURI, S. & COSTA, N. DA (Ed.). 2020. Wittgensteinian: looking at the world
from the viewpoint of Wittgenstein’s philosophy. Cham: Springer, p. 39-54, 2020.
NEWMAN, Lex. Descartes’s Epistemology. The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (SEP), 2023. Disponivel em:



46

<https://plato.stanford.edu/entries/descartes-epistemology/> Acesso em 22 de Abril
de 2025.

PORCHAT, Oswaldo. O argumento da loucura (2003) In: PORCHAT, Oswaldo.
Rumo ao ceticismo. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2007.

PORCHAT, Oswaldo. Sobre o que aparece (1991) In: PORCHAT, Oswaldo. Rumo
ao ceticismo. Sao Paulo: Editora Unesp, 2007.

PORTO, Leonardo Sartori. Hume. Rio de Janeiro: Jorge Zahar ed., 2006.

PRADO JUNIOR, Bento. Descartes e o ultimo Wittgenstein: o Argumento do Sonho
revisitado. Analytica - Revista de Filosofia, [S. ], v. 3, n. 1, p. 219-246, 2013.
PRAXEDES, Fabio; SILVA, Marcos. Gaslighting como violéncia gramatical: uma
leitura baseada na epistemologia wittgensteiniana. Prometheus - Journal of
Philosophy., [S. 1], v. 17, n. 47, 2025.

PUTNAM, Hilary. Reason, truth and history. Cambridge University Press, 1982.
SANTIAGO, Homero. Introdugéo In: DESCARTES, René. Meditagdes metafisicas
(1641). Tradugao de Maria Ermantina de Almeida Prado Galvao - 42 ed. - Sao Paulo:
Editora WMF Martins Fontes, 2016.

SCHIFF, W. Perception of impending collision: a study of visually directed avoidant
behavior. Psychological Monographs: General and Applied, v. 79, n. 11, p. 1-26,
1965.

SILVA, Marcos. Notas sobre o que € ser racional (ou por que Descartes tem que
estar errado) In: DE SOUZA, Marcus José Alves; DE LIMA FILHO, Maxwell Morais.
Escritos de Filosofia ll, 2017.

SILVA, Marcos. Notes on Middle Wittgenstein on Contradiction as Conflicting Rules
In: F. Cunha; J. R. B. Arenhart; C. A. Mortari (orgs.) Epistemologia, Mente,
Matematica e Linguagem: Discussdes do X Simpésio Internacional Principia.
Florianépolis: NEL/UFSC, pp. 133—-154, 2018.

SILVA, Marcos. Persuasion over convincement: On the role of conversion in logical
conflicts between realists and anti-realists In. MORENO, Arley R. (org). Wittgenstein
e seus aspectos. Colegédo CLE, v. 39, pp. 143-166, 2015.

SILVA, Marcos. Resenha critica de “Negritude sem identidade: sobre as narrativas
singulares das pessoas negras”. Sdo Paulo: Editora N-1, 2023. Filosofia Unisinos,
Sao Leopoldo, v. 26, n. 2, p. 1-7, 2025.

STROLL, Avrum. Moore and Wittgenstein on Certainty. Oxford: Oxford University
Press, 1994.



47

STROUD, Barry. The Significance of Philosophical Scepticism. Oxford: Oxford
University Press, 1984.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigagoes filoséficas (1953). Tradugao de Giovane
Rodrigues e Tiago Tranjan. S&o Paulo: Fosforo, 2022.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Sobre a certeza (1969). Traducédo de Giovane Rodrigues
e Tiago Tranjan. Sao Paulo: Fésforo, 2023.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus (1921). Tradugao de
Luiz Henrique Lopes dos Santos. Sao Paulo: EDUSP, 2017.

XAVIER, Paloma; SILVA, Marcos. Contra a inefabilidade das hinge propositions: uma
leitura neopragmatista. Revista Ideagao, v. 1, n. 47, p. 104-121, 2023.

ZABOTI, Marcio. Sobre a legitimidade do recurso a luz natural nas Meditagdes, de
Descartes. Revista do Seminario dos Alunos do PPGLM/UFRJ: n.1, 2010.



	1 - INTRODUÇÃO 
	2 - MOTIVANDO O DEBATE: DESCARTES E A DÚVIDA RADICAL 
	2.1 Argumento contra os sentidos 
	2.2 Argumento do sonho 
	2.3 Argumento hipótese do gênio maligno 
	 
	2.4 Anti-ceticismo cartesiano 

	3 - WITTGENSTEIN E O JOGO DA DÚVIDA 
	3.1 Compêndio das regras do jogo de linguagem do duvidar 
	3.2 Implicações anti-céticas 
	3.2.1 Faz sentido a dúvida radical? 
	3.2.2 Podemos radicalizar a dúvida radical? 


	4 - CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS 
	3ee367c9-bb72-4f15-9e02-17a0861bcce6.pdf
	1 - INTRODUÇÃO 
	2 - MOTIVANDO O DEBATE: DESCARTES E A DÚVIDA RADICAL 
	2.1 Argumento contra os sentidos 
	2.2 Argumento do sonho 
	2.3 Argumento hipótese do gênio maligno 
	 
	2.4 Anti-ceticismo cartesiano 

	3 - WITTGENSTEIN E O JOGO DA DÚVIDA 
	3.1 Compêndio das regras do jogo de linguagem do duvidar 
	3.2 Implicações anti-céticas 
	3.2.1 Faz sentido a dúvida radical? 
	3.2.2 Podemos radicalizar a dúvida radical? 


	4 - CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS 


