
 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

DAVID JOSÉ PEREIRA GONZAGA 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CRÍTICA DA RELIGIÃO COMO TÁTICA DE PERMANÊNCIA: 

um estudo etnográfico da presença de gays e lésbicas na Igreja Mórmon 

 

 

 

 



 

DAVID JOSÉ PEREIRA GONZAGA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CRÍTICA DA RELIGIÃO COMO TÁTICA DE PERMANÊNCIA: 

um estudo etnográfico da presença de gays e lésbicas na Igreja Mórmon 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Antropologia da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para obtenção do título de 

mestre em Antropologia. Área de 

concentração: Religião, Sociedade e Cultura. 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Roberta Campos 

Bivar



Gonzaga, David José Pereira.
   A crítica da religião como tática de permanência: um estudo
etnográfico da presença de gays e lésbicas na Igreja Mórmon /
David José Pereira Gonzaga. - Recife, 2022.
   120f.: il.

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Antropologia, 2022.
   Orientação: Roberta Campos Bivar.
   Inclui referências.

   1. Mórmon; 2. Gays; 3. Lésbicas; 4. Crítica; 5. Permanência.
I. Bivar, Roberta Campos. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



Dr. BRUNO REINHARDT
Examinador Externo à Instituição

Dr. HUGO MENEZES NETO, UFPE
Examinador Interno

DAVID JOSE PEREIRA GONZAGA
Mestrando

Dra. ROBERTA BIVAR CARNEIRO CAMPOS, UFPE
Presidente

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
Ata da defesa/apresentação do Trabalho de Conclusão de Curso de Mestrado do
Programa de Pós-graduação em Antropologia - CFCH da Universidade Federal de
Pernambuco, no dia 30 de setembro de 2022.

ATA Nº 25

 Aos trinta dias do mês de setembro de 2022, às 14h00, em sessão pública realizada de forma remota,
teve início a defesa/apresentação do Trabalho de Conclusão de Curso intitulada A crítica da religião
como tática de permanência: um estudo etnográfico da presença de gays e lésbicas na Igreja Mórmon,
do mestrando David José Pereira Gonzaga , na área de concentração Antropologia, sob a orientação da
Prof.a Roberta Bivar Carneiro Campos. A Comissão Examinadora foi a/provada pelo colegiado do
programa de pós-graduação, sendo composta pelos examinadores: professora Roberta Bivar Carneiro
Campos, da Universidade Federal de Pernambuco; professor Hugo Menezes Neto, da Universidade
Federal de Pernambuco; professor Bruno Mafra Ney Reinhardt, da Universidade Federal de Santa
Catarina. Após cumpridas as formalidades conduzidas pela presidenta da comissão, professora Roberta
Bivar Carneiro Campos o candidato ao grau de Mestre foi convidado a discorrer sobre o conteúdo do
Trabalho de Conclusão de Curso. Concluída a explanação, o candidato foi arguido pela Comissão
Examinadora que, em seguida, reuniu-se para deliberar e conceder, ao mesmo, a menção de Aprovado.
Para a obtenção do grau de Mestre em Antropologia, o concluinte deverá ter atendido todas às demais
exigências estabelecidas no Regimento Interno e Normativas Internas do Programa, nas Resoluções e
Portarias dos Órgãos Deliberativos Superiores, assim como no Estatuto e no Regimento Geral da
Universidade, observando os prazos e procedimentos vigentes nas normas.

Av. Prof. Moraes Rego, 1235 - Cidade Universitária, Recife - PE - CEP: 50670-901 - Telefax:(81) 2126-8000



5 

RESUMO 

 

 

A presente pesquisa constitui um estudo etnográfico com homens gays e mulheres lésbicas 

que professam pertencimento religioso à Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, 

comumente conhecida como Igreja Mórmon. A partir de referenciais teóricos e 

metodológicos, investiga-se os valores, crenças, políticas institucionais e posicionamentos da 

igreja no que diz respeito ao debate sobre diversidade sexual e de gênero, bem como as tensões 

e conflitos vivenciados por aqueles que, identificando-se como gays ou lésbicas, buscam 

manter sua fé e identidade mórmon. O estudo evidencia que esses sujeitos não permanecem 

passivos diante das contradições institucionais. Ao contrário, desenvolvem formas de agência 

crítica, articulando-se em defesa de uma reforma institucional que os reconheça e inclua 

integralmente como gays/lésbicas e mórmons. Nesse contexto, destaca-se o acompanhamento 

das ações do grupo Afirmação, organização internacional de mórmons LGBTQIA+ que 

oferece apoio espiritual, político e institucional a pessoas que, em razão de sua orientação 

sexual ou identidade de gênero dissidente da norma heteronormativa, enfrentam intensos 

conflitos pessoais e institucionais frente à dicotomia imposta entre sexualidade e religiosidade. 

Assim, a relevância desta pesquisa reside na compreensão da crítica formulada por esses 

atores e de como ela tem impactado, em alguma medida, as políticas e posicionamentos da 

instituição nos últimos anos. Dessa forma, a crítica à religião configura-se como elemento 

singular na constituição do sujeito mórmon gay ou lésbica, impulsionando-o a narrar suas 

próprias trajetórias, afirmar publicamente seu pertencimento religioso e ocupar os bancos da 

igreja. Para muitos, essa crítica torna-se também uma tática de permanência, conciliando fé e 

identidade de maneira ativa e politicamente consciente. 

 

  Palavras-chave: Mórmon; Gays; Lésbicas; Crítica; Permanência.



6 

ABSTRACT 

 

 

This research constitutes an ethnographic study with gay men and lesbian women who profess 

religious belonging to The Church of Jesus Christ of Latter-day Saints, commonly known as 

the Mormon Church. Drawing on theoretical and methodological frameworks, it investigates 

the values, beliefs, institutional policies, and positions of the church regarding the debate on 

sexual and gender diversity, as well as the tensions and conflicts experienced by those who, 

identifying as gay or lesbian, seek to maintain both their faith and Mormon identity. The study 

shows that these individuals do not remain passive in the face of institutional contradictions. 

On the contrary, they develop forms of critical agency, engaging in advocacy for institutional 

reform that recognizes and fully includes them as both gay/lesbian and Mormon. In this context, 

attention is given to the activities of the group Affirmation, an international organization of 

LGBTQIA+ Mormons that offers spiritual, political, and institutional support to people who, 

because their sexual orientation or gender identity diverges from the heteronormative standard, 

face intense personal and institutional conflicts in light of the dichotomy imposed between 

sexuality and religiosity. Thus, the relevance of this research lies in understanding the critique 

formulated by these actors and how it has, to some extent, influenced the institution’s policies 

and positions in recent years. In this way, criticism of religion emerges as a distinctive element 

in the constitution of the gay or lesbian Mormon subject, prompting them to narrate their own 

life stories, publicly affirm their religious belonging, and take their place in the church pews. 

For many, this critique also becomes a strategy for remaining within the church, actively and 

politically reconciling faith and identity. 

Keywords: Mormon; gays; lesbians; Criticism; permanence



7 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 

 

Figura 1 – Affirmations: LGBT mormons, Family and Friends 10 

Figura 2 – Afirmação: Mórmons LGBT, Famílias e Amigos 10 

Figura 3 – Capela da igreja 26 

Figura 4 – Irmão Joseph, de David Lindsley 29 

Figura 5 – Joseph Smith Orando no Bosque, de John Scott 37 

Figura 6  – A Primeira Visão, de Del Parson 37 

Figura 7  – Joseph Smith Recebe as Placas de Ouro, de Kenneth Riley 38 

Figura 8  – Cristo Visita as Américas, de Johnn Scott 46 

Figura 9  – Devon e Rob no Instagram 91 

Figura 10 – Lideranças do Afirmação de vários países se reúnem com lideranças 

mórmon no Joseph Smith Build, em Salt Lake City – Utah. 

101 

Figura 11 – Conferência internacional do Afirmação em Salt Lake City – Utah. 102 

Figura 12 – Devocional Especial Brasil 121 

Figura 13 – Minha versão de você, de Christina Lauren 123 

Figura 14 – Publicação de Gil do Vigor no Instagram 124 



8 

SUMÁRIO 

 
1.  INTRODUÇÃO ................................................................................................................................. 9 

2.  A IGREJA ........................................................................................................................................ 14 

2.1 O afirmação ...................................................................................................................................... 16 

2.3 Metodologia ..................................................................................................................................... 20 

2.4 Estrutura da pesquisa ........................................................................................................................ 23 

3. A IGREJA MÓRMON: DOUTRINA, ESTRUTURAS E POLÍTICAS INSTITUCIONAIS... 24 

3.1 O livro de mórmon e o profeta ......................................................................................................... 33 

3.2 Jesus Cristo na américa e o mundo espiritual ................................................................................... 42 

3.3 A missão e a família eterna .............................................................................................................. 48 

4. A HOMOSSEXUALIDADE NO MORMONISMO: TENSÕES E NARRATIVAS QUE 

CONDEM OS AFETOS “DESVIANTES” ........................................................................................ 56 

4.1  Teologia mórmon e a homossexualidade ........................................................................................ 61 

4.2 Realizando o Come Out no mormonismo ........................................................................................ 68 

5. “NÃO FOI POR AMOR, FOI POR VER A DOR”: AS MUDANÇAS NAS POLÍTICAS 

INSTITUCIONAIS QUE AFETAM GAYS E LÉSBICAS MÓRMONS ....................................... 76 

6. ANALISANDO A CRÍTICA DOS DESVIANTES: A ATITUDE CRÍTICA COMO TÁTICA 

DE PERMANÊNCIA ........................................................................................................................... 89 

6.1 “É possível ser gay e mórmon, sim!”: uma operação crítica que confirma...................................... 94 

6.2 “O caminho da cura é o afirmar-se”: a tomada da palavra como tática e a presença pública ........ 107 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................................ 111 

8.REFERÊNCIAS .............................................................................................................................. 115 

 



9  

1. INTRODUÇÃO 

 

Aos vinte anos de idade, decidi ir à África do Sul com planos de trabalhar, por um 

período de aproximadamente um ano e alguns meses, como voluntário em projetos de 

desenvolvimento comunitário no âmbito de alguma organização humanitária local. 

Residindo em Cape Town, dividi apartamento com um jovem americano natural de Salt Lake 

City. Daniel, como o chamarei aqui, se tornou minha família durante os dezessete meses em 

que estive em terras africanas. Pouco tempo depois do início da nossa convivência diária, 

descobri que um dos motivos da ida de Daniel para a África do Sul foi a realização do seu 

coming out1, o que gerou muitos conflitos com a sua família, com seus amigos e com a sua 

comunidade de fé. Até esse momento, nada parecia diferente na sua história, muito pelo 

contrário: ela se aproximava de muitas histórias de jovens gays que realizam o coming out 

em uma família com um pertencimento religioso muito bem estabelecido, tal qual a minha 

própria história. O que eu não sabia e, depois de algumas conversas, descobri, é que Daniel 

e sua família pertenciam a um grupo religioso conhecido pelo alto grau de conformidade que 

exige dos seus membros. Eles eram mórmons. Daniel me introduziu dentro do universo 

mórmon, me falando de algumas visões que a igreja defende sobre temas como sexualidade, 

gênero, família, drogas e juventude. Confrontado com aquelas informações, que pareciam 

trazer dor ao meu amigo, e pensando ainda na minha própria história de vida, sendo eu um 

jovem cis-gay católico que não encontrou obstáculos para exercer a fé ao vivenciar a 

homossexualidade, entendi de imediato que o meu caso era uma exceção nessa relação entre 

religião e sexualidade não-heteronormativa no interior de um grupo religioso hegemônico. 

Dois anos se passaram desde aquela conversa que Daniel e eu tivemos na varanda 

do apartamento em Muizenberg, um subúrbio de Cape Town. Mantivemos contato pelas 

redes sociais, até que, há dois anos, descobri que Daniel havia se associado a uma 

organização de LGBTs mórmons, pessoas que, assim como ele, não queriam deixar sua fé 

pelo simples fato de assumirem uma orientação sexual ou identidade de gênero não 

normativas. Pessoas que almejavam promover transformações nos discursos e nas políticas 

institucionais que a igreja defende acerca da diversidade sexual e de gênero. A organização 

na qual o Daniel passou a atuar, intitulada “Affirmations: LGBT mormons, family and 

                                                
1 Termo usado para se referir ao momento em que alguém decidir assumir publicamente uma orientação sexual 

não heteronormativa. 



10  

friends” (Figura 1), logo me despertou o interesse de conhecê-los e buscar compreender 

como essas pessoas estão criando maneiras de permanecer na Igreja Mórmon. 

 Figura 1 – Affirmations: LGBT mormons, Family and Friends. 
 

       Fonte: Afirmação (2018). 

 

Assim, fui desafiado pela minha própria curiosidade a investigar a dinâmica que 

surge dentro da SUD2 e o modo como os homossexuais que professam essa pertença têm 

protagonizado uma série de tensões e negociações com a Igreja. Para a felicidade de um 

aspirante a antropólogo, naquela ocasião, tinham acabado de ser fundadas, no Brasil, duas 

células do grupo: uma em São Paulo e outra no Recife (Figura 2). 

Figura 2 – Afirmação: Mórmons LGBT, Famílias e Amigos 
 

Fonte: Afirmação (2018). 

 

A rede “Affirmations: LGBT mormons, family and friends” se propõe, de forma 

crítica, a problematizar, dentro da comunidade mórmon, temas correlacionados às pautas de 

diversidade sexual e de gênero. O grupo acredita na necessidade de mudanças nas estruturas 

                                                
2 SUD é uma sigla usada entre mórmons para se referirem aos “Santos dos últimos Dias” em referência ao nome 

da igreja. 



11  

dogmáticas da igreja com fins de reconhecimento e inclusão de pessoas gays, lésbicas, 

bissexuais e transexuais e seu pleno exercício enquanto membro da igreja de Joseph Smith. 

Seu propósito é “trabalhar para o entendimento e aceitação de gays e lésbicas em sua 

totalidade, como pessoas iguais e dignas dentro da Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos 

Últimos Dias, e promover suporte às pessoas que tiveram experiências de difícil 

reconciliação entre suas orientações sexuais com as crenças tradicionais do mormonismo.” 

(Phillips, 2004, p. 146) 

Dentro dessa dinâmica, o Afirmação tem utilizado da crítica a discursos e decisões 

da igreja que impactam diretamente pessoas LGBTs que professam a fé mórmon. Uma 

maneira de sinalizar que é “preciso reformar para reconhecer e incluir”. Em Foucault (2007), 

a crítica é uma estratégia, um meio através do qual torna-se possível rejeitar um modelo 

dominante de governo. Jonathan Lear (2011) vai nos lembrar que nem sempre um 

interrogatório das regras que governam o comportamento tem como objetivo fazer com que 

aqueles que interrogam abandonem as normas. No entanto, a interrogação surge como uma 

maneira de destacar o contingente pelo qual as normas são expressas de maneiras particulares 

e ampliar a possibilidade de prosseguir e expressar essas normas de outras formas. 

Refletindo sobre tudo isso, passei a dar mais atenção ao lugar da crítica da religião, 

em especial com relação a temas que têm gerado muitos debates no campo religioso como 

resposta às minorias sociais e às pautas tidas como progressistas. Com esse grupo – os 

mórmons –, sobre o qual conhecemos tão pouco, não é diferente. Assim, essa pesquisa se 

pretende a fazer um estudo antropológico sobre a crítica na religião. Para tal, tomamos como 

marco de análise a instrumentalização da crítica feita pelo Afirmação à Igreja Mórmon, a 

qual, às vistas da lógica de que “é preciso reformar para incluir” , se propunha a possibilitar 

a permanência de gays e lésbicas na dinâmica institucional da SUD. 

Dentro desse contexto, o homossexual mórmon se percebe em um duplo status de 

conflitos (Phillips, 2004), ambos frequentemente silenciados. De um lado, a pessoa é 

sexualmente atraída por indivíduos do mesmo sexo e, do outro, possui fortes crenças 

religiosas e profundas convicções espirituais que contrariam essa identidade. Foi em resposta 

a essas tensões que, desde 1978, gays mórmons têm formado organizações e grupos de apoio 

para ajudar no estresse associado a ser gay e mórmon. A mais ambiciosa e bem-sucedida 

dessas organizações é o Afirmação, que, para além do seu trabalho com LGBTs mórmons, 

também tem denunciado abertamente a liderança SUD3, alegando que a igreja caiu em 

                                                
3 Santos dos Últimos Dias 



12  

apostasia. A evidência para essa apostasia é a homofobia institucionalizada. Eles 

argumentam que Deus nunca aceitaria essa postura da Sua Igreja, pondo em evidência os 

tensionamentos que surgem entre o Afirmação e a IJCSUD4 e o longo processo de 

negociações entre eles. 

Isto posto, esta investigação antropológica tenta, através da etnografia compreender 

o papel e o lugar da crítica na religião, tentando clarear essas reflexões a partir do caso do 

Afirmação na Igreja Mórmon. Para mais, atenta para a possibilidade de a religião também 

ser crítica e, com isso, questionar o status secular da crítica e do sujeito religioso. De 

antemão, é preciso destacar que este trabalho não pretende analisar, dentro do seu campo 

empírico e abordagem teórica, a comunidade de L-G-B-T mórmon em sua ampla diversidade 

de pautas e grupos. Seria minimamente ousado tentar abarcar todos os grupos pertencentes a 

esta minoria social, de modo que me detenho única e exclusivamente ao L e ao G da sigla, 

me lançando na busca de tentar apreender como homens cis-gays e mulheres cis-lésbicas que 

participam do Afirmação estão atuando na arena de disputas e negociações com a Igreja. 

Dentro das Ciências Sociais cresce a necessidade de analisar e problematizar as 

novas demandas no campo religioso com o imbricamento das questões que pautam 

sexualidade. Tais demandas passaram a produzir novos discursos, experiências e dinâmicas 

que são importantes de serem percebidas, uma vez que constituem a maneira como os 

sujeitos passam a se enxergar e se ver no mundo. Aportado na Antropologia, passei a 

problematizar a produção do binarismo que tem se perpetuado no mundo moderno ocidental, 

o qual contrapõe religião e sexualidade, crítica e religião, esfera religiosa e a esfera secular. 

Aqui, me proponho a pensar a diversidade sexual e de gênero e a crítica da religião não mais 

como uma perspectiva dicotômica, mas como um possível encontro entre o que foi 

historicamente constituído como avesso e o que, agora, disputa um lugar próprio dentro da 

dinâmica confessional, passando a colocar em xeque os princípios do secularismo. 

Fanella Cannell (2010), afirma que o “secular” é uma ideia historicamente 

produzida e que foi instituída politicamente sobre o ocidente, produzindo intensos efeitos 

sobre a maneira como entendemos e percebemos o religioso. As diferenças construídas entre 

o secular e o religioso, de acordo com a autora, “são produzidas post hoc pelas lentes 

ideológicas por meio das quais o presente ocidental considera tanto o passado quanto outros 

contextos regionais como pré-modernos” (Idem, p. 88). Talal Asad (2011), nos lembra da 

indissociabilidade entre os conceitos de religião e secularismo na contemporaneidade, na 

                                                
4 Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias 



13  

qual a primeira se apresenta como “parte da reestruturação de tempos e espaços práticos, uma 

rearticulação de conhecimentos e poderes mundanos, de comportamentos subjetivos, 

sensibilidades, necessidades e expectativas” e a segunda como “um parâmetro dessa 

rearticulação, a partir da qual as religiões, no plural, são inferiorizadas como formas de 

crença” (Asad, 2011 apud Giumbelli, 2011, p. 341). 

Outro elemento importante que me impulsiona no desenvolvimento dessa pesquisa 

foi trazido, mais uma vez, por Fanella Cannell (2017), quando ela apresenta a negligência 

que a antropologia da religião cometeu ao, tardiamente, dedicar-se a estudar o mormonismo. 

A autora, em seu trabalho de campo, ilustra esse desinteresse dos antropólogos sobre o grupo 

ao definir como “horror declarado” as reações que seus colegas tinham quando mencionava 

que pesquisava o tema. Mesmo assim, Cannell manteve-se interessada em compreender o 

mormonismo. Focando especialmente nas discussões de parentesco e nas suas aproximações 

com o catolicismo, a autora reforça, em seus trabalhos, o quanto ainda temos a investigar 

sobre o grupo. 

Apesar do crescente interesse dos cientistas sociais sobre a relação da religião com 

a sexualidade, ainda é possível perceber uma escassez de produções dessa linha no tocante a 

alguns grupos religiosos. Grande parte das investigações sobre o tema repousam nas 

denominações cristãs identificadas como evangélicas ou, mais especificamente, como 

pentecostais – em especial as investigações que versam as ditas igrejas inclusivas ou as 

controvérsias públicas que constituem a relação conflituosa entre lideranças evangélicas e 

movimento LGBT (Araujo, 2014; Caleiro, 2011; Besson, 2015; Boswell, 1980; Busin, 2008; 

Miskolci, 2007; Mott, 2017; Natividade, 2006). 

Destarte, refletindo sobre todas as demandas e novas configurações que nascem na 

religiosidade mórmon com o aparecimento do Afirmação, as críticas e as implicações que os 

debates sobre sexualidade e gênero tem gerado, sou levado a fazer as seguintes indagações: 

em que medida e como é possível provocar uma self-critique/self-interrogation como 

estratégia provocadora de mudanças nas normas internas? Como esses atores sociais 

mórmons articulam suas vozes críticas? Qual o potencial transformador que desejam 

produzir a partir da experiência de tomada da palavra? Como as formas de policiamento e 

normatização da (homos) sexualidade produzidas pela Igreja Mórmon têm lidado com a 

presença do Afirmação e das negociações cognitivas acarretadas pelo pluralismo societário 

cada vez mais amplo e desafiador para uma doutrina conservadora? 

É tentando responder a essas perguntas que essa pesquisa delimita, como objetivo 



14  

norteador, a investigação da crítica da religião como estratégia provocadora de mudanças nas 

normas, tomando como marco de análise etnográfica a instrumentalização da crítica pelo 

Afirmação à Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias. Isto será feito às vistas da 

finalidade de apreensão das narrativas e políticas institucionais da igreja mórmon para 

policiar e normatizar a (homos)sexualidade dos seus membros de forma a justapor as 

barreiras comportamentais restritivas presentes na modernidade. Buscarei, ainda, 

compreender a relação da Igreja Mórmon com o Afirmação, identificando os processos de 

negociações cognitivas e os obstáculos construídos pelas cruzadas morais presentes nessa 

relação. A partir disso, chegar até o Afirmação, buscando analisar os discursos e práticas 

críticas adotados pelo grupo. 

2.  A IGREJA 

 

A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias ou, como é comumente 

conhecida, em referência a seu principal livro sagrado, a Igreja dos Mórmons, é uma 

comunidade religiosa que surgiu no século XIX, possuindo fundamentação cristã e 

características restauracionistas. Nascida nos Estados Unidos, teve como seu fundador o 

jovem Joseph Smith. A fundação da igreja seria fruto de uma suposta visão e revelação que 

Joseph recebera ainda em 1820 do próprio Deus e Seu filho. Hoje, segundo o portal The 

Church of Jesus Christ of Latter-Day Saints5, a igreja está presente em mais de 120 países, 

tendo o livro de mórmon traduzido para mais de 93 idiomas e contando com pouco mais de 

16,3 milhões de adeptos em todo o mundo. A Igreja é considerada uma das correntes religiosas 

ocidentais mais conservadoras, atuando como um verdadeiro empreendedor moral-

comportamental na conduta dos seus membros (Phillips, 2005) e evidenciando o sistema 

religioso mórmon como uma matriz de produção de valores e de conceitos que ordenam a 

existência social (Geertz, 2005) dos seus fiéis. 

Nos seus primeiros anos de existência, os mórmons foram perseguidos pelo Estado 

norte-americano em virtude de algumas práticas que causavam, de certa maneira, algum “mal-

estar” na tradicional protestante sociedade americana, como era o caso da prática da poligamia, 

o casamento plural, como conhecido entre seus adeptos. As controvérsias litúrgicas que o livro 

de mórmon apresenta quando relacionado às narrativas da Bíblia cristã tradicional também 

geravam alguns conflitos entre mórmons e grupos protestantes. Alguns rituais feitos nos 

                                                
5 Disponível em: https://www.churchofjesuschrist.org/comeuntochrist. Acesso em: 8 set. 2022. 

https://www.churchofjesuschrist.org/comeuntochrist


15  

templos, como o selamento para a eternidade de casais, o batismo dos mortos e a abnegação 

de práticas e alimentos tidos como nocivos entre os Santos dos Últimos Dias também 

causavam certo estranhamento por parte dos não adeptos do mormonismo. Essas e outras 

práticas se caracterizavam como inapropriadas, destoantes e estranhas ao estilo norte-

americano de se vivenciar o religioso. 

Todavia, foi com a ocupação das terras rochosas no estado de Utah, onde hoje está 

localizada Salt Lake City, que os mórmons passaram a não ser mais perseguidos pelo Estado 

e ganharam reconhecimento por parte dele. Eles finalmente conquistaram um lugar para 

estabelecer suas crenças, construir seus templos e fomentar uma comunidade mórmon de 

colaboração e cuidados mútuos. Naturalmente, depois de muitos conflitos, destruição de 

templos, expulsões de diversos locais do país e assassinatos – inclusive do próprio fundador6. 

Pessoas que se convertiam ao mormonismo passaram a deixar suas terras natais e se 

dirigiam para Salt Lake, que se tornou a verdadeira terra prometida para os mórmons. Com o 

passar do tempo, os mórmons conquistaram não só os EUA, mas também o mundo, ganhando 

adeptos em todos os continentes e construindo um verdadeiro império econômico, midiático, 

literário e político. A Igreja Mórmon é um dos maiores grupos religiosos de fundamentação 

cristã que detêm considerável poder político no Oeste norte-americano e possui um 

significativo poderio econômico, o qual tem sido usado para lobby político e para formar a 

opinião pública sobre diversas pautas, em especial as que atingem diretamente a moral cristã 

(Phillips, 2005). 

Se hoje, no Brasil, nos deparamos com a expressiva e crescente bancada da Bíblia no 

Congresso e no Senado, nos EUA existe uma forte representação dos mórmons nos espaços 

de tomadas de decisões. Isto não apenas no legislativo, mas também no judiciário, em especial 

juízes e promotores formados pela Brigham Young University (BYU), a Universidade 

Mórmon. Esse breve relato historiográfico que trago é para nos situar acerca de quem são os 

mórmons e sua história e, assim, permitir ao leitor estar minimamente familiarizado com esta 

realidade para compreender a reflexão a que aqui me proponho. 

Ainda sobre o Brasil, a igreja possui um pouco mais de 1,2 milhão de adeptos, sendo 

o terceiro país com o maior número de fiéis em todo o mundo. A sede da igreja no Brasil fica 

localizada na cidade de São Paulo, onde também está localizado o CTM, Centro de 

Treinamento de Missionários. A igreja iniciou sua trajetória em território brasileiro em 1913, 

                                                
6 Curioso lembrar que os mórmons, possivelmente em virtude das perseguições que sofreram, foram um dos 

poucos grupos religiosos que, durante sua história, defenderam a separação entre religião e Estado e neutralidade 

política por parte da igreja. 



16  

em Joinville, Santa Catarina, através de uma família de migrantes alemães que se converteram 

ao mormonismo em 1908 e, logo que chegarem no Brasil, organizaram reuniões para não 

convertidos e solicitaram o envio de materiais direto da sede nos EUA. Os primeiros estados 

do país que receberam seus missionários foram São Paulo, Rio de Janeiro e Rio Grande do 

Sul, seguidos de Goiás, Amazonas e Pernambuco. Com isso, a igreja ganhou seus primeiros 

templos e fortaleceu suas atividades em todas as regiões do país, sendo até hoje conhecida, 

mesmo por aqueles que sabem pouco sobre suas dinâmicas institucionais. 

   2.1 O afirmação 

 

O Afirmação é uma organização que nasceu nos corredores da Brigham Young 

University. A instituição universitária nasceu dos anseios da igreja em formar jovens 

profissionais que se destacassem em suas carreiras, mas que carregassem valores e ideais do 

mormonismo. Além disso, o intuito da fundação da universidade também foi fortalecer a 

comunidade mórmon em espaços antes tidos como unicamente seculares. Jovens mórmons de 

todo o mundo podem estudar na BYU graças aos muitos programas de bolsas estudantis que 

a igreja disponibiliza todos os anos ao redor do mundo. É muito comum, nos EUA, que 

famílias mórmons de muitas gerações tenham estudado na universidade. A instituição, apesar 

de vir se destacando entre as universidades privadas norte-americanas pela sua infraestrutura, 

pesquisas e serviços prestados à comunidade, ainda é um local central de encontro de jovens 

mórmons. Foi nesse cenário que nasceu a Afirmação. 

No final da década de 70 e início dos anos 80, os Estados Unidos passaram por muitas 

transformações sociais que tornaram esse período um verdadeiro caldeirão de movimentos 

sociais, manifestações e disputas narrativas na esfera pública entre ativistas dos movimentos 

dos direitos sexuais e reprodutivos, dos direitos civis e antiguerra do Vietnã. Nesse mesmo 

período, presenciou-se o aparecimento e crescimentos dos casos de pessoas contaminadas com 

o vírus do HIV e os números crescentes de mortos pela AIDS. O surgimento do que ficou 

conhecido e estigmatizado como “a peste-gay” trouxe muitas pressões aos movimentos que 

defendiam uma pauta mais liberal em torno da sexualidade. Esse momento afetou não só 

aqueles gays que tinha abertamente saído do armário e que estavam associados aos 

movimentos sociais, mas também aqueles que tinham medo de assumir publicamente sua 

orientação sexual. 

Estudantes gays da BYU não somente ficaram imunes aos danos causados pela pressão 

social do período, como também foram motivados por esse fervilhão de lutas e pautas 



17  

identitárias que se apresentava. Foi diante dessa dinâmica social que jovens homens cis gays 

passaram a se reunir em um pequeno grupo nos jardins da universidade para conversar, trocar 

experiências e, em alguns casos, terem encontros sexuais com outros jovens gays que 

entendiam também como era ser um mórmon e gay. Aos poucos o grupo foi crescendo e as 

terapias de reorientação sexual defendidas e práticas pela universidade passaram a ser cada 

vez mais criticadas pela sociedade e pelos especialistas no campo da psicologia e psiquiatria. 

O grupo foi ganhando cada vez mais adeptos e, quanto mais expressão e visibilidade o 

movimento pelos direitos gays ganhava em todo país, mais jovens mórmons se uniram ao 

grupo. 

Curioso notar que, apesar de não ter nenhuma associação direta com o movimento gay 

secular, foi através dos avanços e expressividade conquistados por ele que o Afirmação 

ganhou forma enquanto uma rede de apoio. Com o surgimento do Afirmação, vieram também 

os primeiros casos de coming out dentro da BYU, assim como os primeiros questionamentos 

acerca da política de conduta sexual que a universidade ensina e exige que seus alunos sigam 

à risca. No site do Afirmação, é possível ler muitos depoimentos de estudantes que foram 

convidados a se retirar da universidade naquele período, assim como experienciaram a 

excomunhão da igreja. No entanto, o Afirmação continuou crescendo, e jovens de outros 

estados norte-americanos que iam estudar na BYU, ao retornarem às suas cidades natais, 

fundavam uma célula do grupo. Assim, o grupo foi crescendo em todo o país, e eles passaram 

a dialogar mais de perto com os movimentos sociais seculares, além de fazerem denúncias de 

uma homofobia institucionalizada pela igreja. Passaram a aparecer na mídia, em 

manifestações públicas e em outras instituições de ensino superior, sempre contando as 

histórias de vidas de jovens mórmons gays que sofriam com a rejeição da igreja e da família 

ao assumirem suas orientações sexuais. 

O grupo também passou a receber não só homens gays, mas também mulheres lésbicas, 

homens e mulheres trans, bissexuais, além de todos aqueles que se identificam como queers. 

Aos poucos o grupo também foi chegando a outro países através de jovens que tiveram contato 

com os grupos norte-americanos e pediram apoio aos membros. Com essa expansão 

internacional, o grupo passou a se considerar uma rede internacional de apoio emocional, 

espiritual e social a LGBTs mórmons e suas famílias. 

No Brasil, o grupo foi fundado no ano de 2017 pelos então membros fundadores 

Cristiane, Alex e Jean Carlos. Os três vieram de famílias mórmons, serviram como 

missionários e estiveram em posição de liderança na igreja por muitos anos. A iniciativa de 



18  

fundar o Afirmação veio quando os três, após saírem do armário, perceberam a importância 

de existir uma rede de apoio para LGBTs mórmons numa tentativa de mitigar os danos 

emocionais do rompimento com a igreja e, em casos extremos, com a própria família, como 

foi o caso do Alex. Foi então que o Jean, que já tinha morado alguns anos em Salt Lake 

estudando na BYU, contatou o grupo e, juntos, passaram a desenhar a possibilidade de fundar 

uma célula no Brasil. No segundo semestre de 2017, o grupo do Afirmação no Brasil foi 

fundado na cidade de São Paulo, seguido da fundação do grupo de Recife, Fortaleza e Minas 

Gerais. 

2.2 Um pesquisador oficial: a minha entrada nos campos 

Quando descobri sobre a fundação da célula do Afirmação no Brasil, ainda não tinha 

conhecimento de que um grupo estava sendo fundado em Recife. O interesse por conhecê-los 

e tentar compreender um pouco do trabalho da rede e das suas tensões com a igreja me levaram 

a contatar o grupo de São Paulo pela rede social Facebook. Aos contatá-los, me apresentei, 

externei meu interesse em pesquisá-los e logo recebi um feedback positivo sobre a minha 

possível participação em encontros, grupos de redes sociais e reuniões ordinárias. Acredito 

que ao me definir como um homem cis-gay cristão, isso possibilitou que eu tivesse um pouco 

Foi então que a liderança me informou que um grupo em Recife havia acabado de ser 

inaugurado e que eu poderia passar a ter um contato mais próximo com membros. Assim o 

fiz. No entanto, antes de construir um relacionamento com os meus interlocutores, tive 

inicialmente que participar da conferência que aconteceria no Recife. Esse foi o meu primeiro 

contato presencial. Ressalto que as minhas abordagens de interação sempre partiram de 

assuntos do universo LGBT – festas, música, séries, controvérsias públicas envolvendo pautas 

políticas e até histórias pessoais sobre minhas relações amorosas anteriores. Esses temas, de 

alguma forma, produziam aproximações e identificação entre nós. 

Dessa forma, consegui acessar suas histórias e compreender um pouco do modo como 

a igreja por muito tempo foi um elemento central em suas vidas. Além disso, pude entender 

também como eles estão articulando maneiras de permanecer ao mesmo tempo que levantam 

a bandeira da diversidade. Confesso que adentrar no universo do Afirmação não foi algo 

difícil. Eu era um pesquisador, mas também um amigo, alguém que, para além de perguntar 

sobre a relação deles com a igreja, também compartilhava de outros temas. Nessa relação 

construída, não senti que poderia, em algum momento, comprometer meus dados coletados, 

muito pelo contrário: eles me permitiam acessar a profundidade das narrativas que me diziam. 



19  

Em contrapartida, não pude encontrar essa mesma abertura e segurança durante o meu período 

de campo na igreja. 

Um dos pilares fundamentais da igreja é o proselitismo das mensagens contidas no 

livro de mórmon. Essas mensagens são transmitidas com vistas a conquistar novos membros 

para a igreja e garantir a um número cada vez maior de pessoas no “plano de salvação”. É por 

essa motivação que, na igreja, os missionários são os membros que recebem maior destaque. 

Eles são os responsáveis por divulgar a doutrina da igreja, ensinar novos membros e manter a 

comunidade confessional sempre frequente e atuante; são a peça central desse projeto de 

expansão dos Santos dos Últimos Dias. 

Aquelas pessoas que são percebidas como potenciais membros durante o período de 

evangelização, no qual os missionários visitam as pessoas em suas casas, pedem alguns 

minutos para ensiná-las sobre o livro de mórmon e as convidam a ir para igreja. A essas 

pessoas, os mórmons denominam “pesquisadoras”. Todo aquele não-mórmon que está tendo 

seus primeiros contatos com a igreja, aprendendo os primeiros princípios e vem sendo 

acompanhado por missionários são considerados “pesquisadores”. 

Quando iniciei esta pesquisa e decidi frequentar por algumas semanas a igreja, me 

percebi num verdadeiro “limbo” semântico. Esse lugar de pesquisador atribuído pela igreja 

esbarrava no meu lugar de pesquisador-acadêmico. Havia muito medo de minha parte que isso 

pudesse comprometer de algum modo a minha coleta de dados, até que, no meu primeiro 

encontro missionário, fui definido como um “pesquisador-oficial”. Isso passou a me 

diferenciar dos demais pesquisadores. Eu era oficial porque estava ali de fato para fins 

acadêmicos. Esse lugar que passei a ocupar também me colocou em xeque. Isso porque, a todo 

momento, as pessoas queriam saber sobre o que eu estava pesquisando, sobre quais eram 

minhas análises e compreensões sobre tudo o que eu estava aprendendo e se eu iria em algum 

momento perguntar para Deus sobre a veracidade do livro de mórmon – indagação a que irei 

me deter no primeiro capítulo desta pesquisa. Aos poucos os membros foram se acostumando 

com a minha presença, assim como eu também fui entendo a melhor maneira de estar ali. 

Estar entre mórmons e ser um mórmon está inteiramente relacionado a um processo 

de ensino-aprendizagem, afinal eles valorizam enormemente o conhecer da doutrina. Isto eu 

pude perceber durante meus encontros com os missionários e durante as reuniões 

sacramentais, o culto dominical dos mórmons. Foi nesse lugar que me coloquei, no lugar de 

aprendiz, e esta foi a melhor maneira de interagir com os missionários e demais membros com 

quem convivi neste período.mais de acesso a eles, afinal, em algum grau, eu também havia 



20  

passado pelos conflitos entre religião e sexualidade na minha trajetória. Isso nos aproximava. 

2.3 Metodologia 

Esta é uma pesquisa qualitativa de cunho etnográfico. Segundo Flick (2009, p. 08), a 

pesquisa qualitativa “visa abordar o mundo ‘lá fora’ (e não em contextos especializados de 

pesquisas como laboratórios) e entender, descrever e, às vezes, explicar os fenômenos sociais 

‘de dentro’ de diversas maneiras diferentes”. Nesse sentido, as formas de abordagens 

qualitativas que, neste trabalho, baseiam-se na etnografia, possibilita o esmiuçar da forma 

como as pessoas constroem o mundo à sua volta, o que fazem ou o que está acontecendo em 

termos que tenham sentido e que ofereçam uma visão rica (Idem). 

O universo desta pesquisa são homens e mulheres homossexuais que professam o 

pertencimento religioso ao mormonismo e que integram a rede Afirmação na cidade do Recife. 

O contato com esses sujeitos foi estabelecido no pré-campo durante o ano de 2019, quando, a 

convite dos membros, passei a frequentar os encontros promovidos mensalmente nos jardins 

do Tabernáculo Mórmon, no bairro da Torre, no Recife, ou na casa de algum dos integrantes. 

O convívio com o grupo durou um pouco mais de quatro mesmo até sermos todos afetados 

pela pandemia da COVID-19. 

Reconhecendo as limitações da observação participante no processo de apreensão da 

experiência dos meus interlocutores e refletindo sobre os possíveis momentos em que eu 

poderia estar mais “observando” do que “participando”, o que me dará acesso apenas aos fatos 

passiveis de observação, fui levado a refletir sobre o lugar que passei a ocupar nessa 

investigação. Favret-Saada (2005) nos lembra que essa interlocução etnográfica ordinária, 

marcada por uma comunicação voluntária e intencional, muito instrumentalizada por nossos 

pares que optam por vivenciar mais a observação do que a participação, constitui uma 

ferramenta metodologia pouco eficaz para a apreensão de informações não verbais e 

involuntária. 

Problematizando e enxergando os desafios que se colocam para uma observação 

participante efetiva, passei a perceber que ao assumir o lugar de jovem cis-gay cristão católico, 

mesmo pertencendo a outro grupo religioso, eu poderia compartilhar de algumas experiências 

similares às dos meus interlocutores, expondo meus anseios religiosos. Em alguns momentos, 

me situando com eles à margem de um movimento LGBT hegemônico secular, passei a ter 

mais acesso a informações que, num primeiro momento, me haviam sido negadas. Ao me 

tornar “eu”, “David, gay, católico, vindo de uma família muito católica que, mesmo fora do 



21  

armário, ainda vai à missa e comunga da sua comunidade confessional”, passei a ocupar o 

meu próprio lugar no convívio com os meus interlocutores, enquanto o meu status de 

pesquisador, de um estrangeiro em terras mórmons foi, por vários momentos, esquecido. 

Talvez eu estivesse experienciando o que Favret-Saada (2005) definiu como “ser afetado”. Eu 

precisei me deixar penetrar nas histórias de vida dos meus interlocutores, assim como eles na 

minha. Somente assim eu passei a ser não apenas “o menino que veio pesquisar”, mas “David, 

amigo do Afirmação, que tem feito contribuições legais nas reuniões e que pesquisa sobre 

nós.” 

Também estive participando, em março de 2019, da conferência estadual do 

Afirmação. Com o título “Um Olhar para o Alto”, a conferência aconteceu entre os dias 23 e 

25 de março na pousada Casa Mar, em Olinda. Na conferência, registrei minhas primeiras 

observações sobre o grupo e pude conhecer um pouco mais da estrutura organizacional do 

Afirmação, além de tudo o que vem sendo desenvolvido pela rede. Esteve na conferência uma 

média de 20 pessoas, entre membros locais, da célula de São Paulo e membros de outros 

países. É importante mencionar que a minha participação na conferência foi inteiramente 

financiada pelo Afirmação. Ao contatá-los pelo Facebook e mencionar meu interesse em 

investigar o grupo, a então liderança nacional da rede, a Cristiane Moraes, demonstrou total 

abertura para o desenvolvimento desta pesquisa, me convidando também a participar da 

conferência como uma forma de conhecer o grupo e o que ela definiu como “a cultura 

mórmon”. Durante o jantar especial no sábado à noite, Cristiane se sentou ao meu lado, 

juntamente com outros membros do Afirmação, que me perguntaram se eu tinha alguma 

dúvida sobre as milhares de coisas ditas durante a conferência – sim, eu tinha. Atenciosamente, 

eles ouviram minhas perguntas e as responderam de forma didática, de maneira que não só 

passei a compreender essa “cultura mórmon”, como passei a me interessar ainda mais por ela. 

Para compor essa pesquisa, também seguirei delineamentos sugeridos por Minayo 

(2017). A autora comenta sobre a importância de a escolha dos sujeitos pesquisados 

contemplar a multiplicidade de aspectos, relações e fatores do universo de pesquisa. Além 

disso, baseados em Gaskell (2002), considera-se que realizar entrevistas qualitativas com 

pessoas de diferentes perfis é uma possibilidade de ter acesso a uma variedade de pontos de 

vista. O grupo que com que já estou em contato totaliza 6 interlocutores, que têm entre 25 e 

34 anos; três deles residem na cidade de Recife, e os demais em cidades da região 

metropolitana. Os seis interlocutores estão em “relacionamentos sérios”. Alguns namoram, 

outros já são casados. Todos eles já possuem ou estão cursando o ensino superior. Sem 



22  

exceção, todos eles se converteram ao mormonismo quando ainda crianças ou adolescentes. 

Parte dos integrantes do grupo residem na cidade de Recife, e os demais em cidades da região 

metropolitana. 

Todas as observações e interações foram registrados no diário de campo (Malinowski, 

1978). Também realizei entrevistas semi-estruturadas (Gaskell, 2002) para perguntar aos meus 

interlocutores sobre suas experiências de coming out dentro da comunidade mórmon, assim 

como sobre suas opiniões no que tange às políticas institucionais da igreja que tratam da 

sexualidade e da não abertura para membros homossexuais. Assim, nas entrevistas, segui um 

breve um roteiro para garantir o diálogo sobre as temáticas centrais da pesquisa, mas, ao 

mesmo tempo, fiz perguntas livres para que os entrevistados pudessem relatar suas trajetórias. 

Dessa forma, como comenta Almeida (2013), a entrevista semi-estruturada pode ser utilizada 

como estratégia para reconstruir histórias de vida, mantendo a possibilidade de diálogo entre 

pesquisador e entrevistado e não apenas escuta por parte do pesquisador. 

No diário de campo, registrei não apenas os dados coletados pelas observações e 

conversas informais como também o transcorrer das entrevistas, o que inclui minhas 

considerações sobre a interação com os entrevistados, assim como suas reações corporais. 

Todas as entrevistas terão seus áudios gravados sob a condição de autorização prévia da 

entrevistada. A estas entrevistas, associei os dados coletados através das observações que 

podem me apresentar interações de mais pessoas e me auxiliar a acessar dimensões mais 

amplas que as perspectivas individuais. Além disso, as entrevistas qualitativas podem me 

auxiliar na compreensão de narrativas que posso presenciar durante as observações (Gaskell, 

2002). Assim como qualquer técnica, as entrevistas também têm suas limitações. Segundo 

Becker e Geer (1957 apud Gaskell, 2002, p. 72), os entrevistadores podem “não compreender 

plenamente a linguagem local, [...] o entrevistado pode omitir detalhes importantes”. Segundo 

estes autores, estas limitações não invalidam o método de entrevista, mas pontuam questões 

que devem sensibilizar os pesquisadores para uma postura atenciosa no decorrer da entrevista, 

justamente por considerarmos os limites das técnicas de coleta de dados, que associamos a 

diferentes métodos. 

Quero ressaltar que, em virtude do contexto pandêmico, as atividades presenciais do 

grupo foram suspensas, passando para o modelo virtual. Com essa mudança de encontros, 

percebi que houve uma diminuição na frequência e participação dos membros nas atividades, 

o que prejudicou o contato para a realização das entrevistas e outras interações. Foi em razão 

disso que decidi realizar todo processo de entrevistas e contatos frequentes com as principais 



23  

lideranças do grupo, coletando dados de três deles que me ofertaram suas perspectivas e 

vivência enquanto mórmons e membros do Afirmação. Cris, Alex e Jean Carlos foram as 

lideranças selecionadas, sobretudo por terem longas trajetórias dentro da igreja e papéis 

estratégicos no grupo. 

2.4 Estrutura da pesquisa 

Essa dissertação está estruturada em quatro capítulos, numa tentativa de melhor 

sistematizar tudo o que foi coletado durante o trabalho de campo, as entrevistas e os 

levantamentos bibliográficos. No primeiro capítulo, busquei entender um pouco da 

cosmovisão mórmon, de como a igreja se estrutura, das dinâmicas institucionais e de seus 

principais ensinamentos litúrgicos. O levantamento desses dados me ajudou a compreender 

um pouco mais sobre esse grupo religioso e o modo como alguns desses ensinamentos 

reverberam nas percepções, bem como na sua postura diante de questões societárias seculares, 

como a sexualidade. Este capítulo foi resultado de um breve período de campo numa unidade 

da igreja localizada na cidade de Jaboatão dos Guararapes. 

O segundo capítulo se aprofunda nas percepções do mormonismo sobre a 

homossexualidade, discutindo sobre as tensões produzidas por elas nos corredores da igreja e 

sobre os impactos desses conflitos na vida de gays e lésbicas que professam tal pertencimento 

religioso. Ao término desse capítulo, me atenho ao processo de coming out de jovens gays e 

lésbicas mórmons, buscando entender como eles agenciam suas próprias identidades e buscam 

negociar suas subjetividades para continuar pertencentes ao grupo confessional. 

No terceiro capítulo, apresento as políticas institucionais adotadas para igreja 

mórmon em relação às pautas de diversidade sexual e de gênero, tentando entender como essas 

políticas afetaram famílias homoparentais mórmons, jovens e famílias mórmons que se viram 

fora do projeto moral apresentado pela igreja. Além disso, busco evidenciar, nesta seção, os 

mecanismos adotados pela igreja para tentar barrar também os avanços dos direitos sexuais e 

reprodutivos nos EUA, o que trouxe danos significativos à imagem pública da instituição. 

No último capítulo e, talvez, o mais importante para este trabalho, me lanço na busca 

de compreender qual é a real crítica que gays e lésbicas membros do Afirmação fazem às 

posturas e argumentos da igreja, o que parece impedir uma plena aceitação desse grupo na 

instituição. Ao tomar conhecimento dessas críticas, as identifico como táticas de permanência 

e instrumento de protesto por parte do Afirmação à igreja, ao mesmo tempo em que percebo, 

aqui, a sinalização do desejo de manter suas filiações ao mormonismo – até mesmo o de desejo 



24  

de romper, mas ainda assim, provocar significativas mudanças no processo de aceitação dos 

mórmons gays e lésbicas. Por último, analiso as estratégias de presença pública de que o 

Afirmação e outros gays e lésbicas mórmons estão lançando mão para evidenciarem suas 

existências em um grupo religioso conservador, ao passo que tentam manter um diálogo aberto 

com os espaços seculares. Toda essa sistematização ajudará o leitor a compreender um pouco 

da realidade que se apresenta aos gays e lésbicas mórmons no interior do mormonismo e as 

tensões que são fomentadas por uma doutrina religiosa como esta, tida como conservadora. 

3. A IGREJA MÓRMON: DOUTRINA, ESTRUTURAS E POLÍTICAS 

INSTITUCIONAIS 

 

Durante o meu período de campo, optei não apenas por realizar a observação 

participante nos encontros entre os membros do Afirmação, mas também por realizar o método 

em um dos ramos da igreja. Escolhi o Ramo7 do Bairro de Sucupira, em Jaboatão dos 

Guararapes, por ficar mais próximo à minha residência. A escolha girou em torno da tentativa 

de facilitar o acesso aos eventos e às reuniões sacramentais, tendo em vista que a grande parte 

das atividades Santos dos Últimos Dias (doravante, SUD) se concentram nos domingos. A 

capela da igreja (Figura 3) foi construída há pouco mais de cinco anos. Todos do bairro 

acompanhamos a sua construção, bem como o aumento do fluxo de pessoas na região onde o 

prédio foi construído. Região esta que, anteriormente, era apenas um local deserto e com pouca 

iluminação. Lembro-me de sempre ouvir os moradores falarem da construção da igreja não 

como algo ruim ou estigmatizado, como ouvi algumas vezes ao longo da minha vida sobre os 

mórmons, mas de forma positiva, uma vez que isto iria tornar a região mais movimentada, 

iluminada e segura para a circulação de pedestres. 

                                                
7  A Igreja divide seus templos entre Ramos e Estacas: Ramos são capelas com um número menor de membros 

e Estacas costumam ter um número maior e estar localizadas em bairros mais centrais. 
 



25  

Figura 3 – Capela da igreja 

 

Fonte: O autor (2021). 

 

A escolha por fazer um período de observação participante na igreja se deu em razão 

do meu receio de captar, durante a pesquisa, apenas uma única narrativa (Adichie, 2017). 

Havia, assim, a necessidade de alcançar uma compreensão numa perspectiva sistêmica dos 

argumentos oficiais da igreja, dos motivos pelos quais a instituição optou por adotar algumas 

políticas institucionais e, ainda, das bases nas quais esses motivos estavam alicerçados. Tive 

receio de tornar esse empreendimento científico um produto formado por uma única voz e de 

não conseguir contemplar de fato a essência daquilo que motivou a adoção desta ou daquela 

medida no que tange à diversidade sexual e de gênero. Optei também por esse ramo porque 

nenhum membro do Afirmação o frequentava, de modo que se apresentava, então, como uma 

“zona neutra”; um terreno fértil para que pudessem ser colhidas todas as informações 

importantes sobre a igreja sem a influência das narrativas críticas do Afirmação. Eu precisava 

enxergá-las sem as lentes de afirmação. Eu queria estar sozinho, não conhecer ninguém, ser 

um verdadeiro vaso de alabastro8, apto a ser preenchido por toda aquela doutrina, em suas 

mais diversas dinâmicas e posicionamentos, com o objetivo de conseguir entender as tensões 

que se colocam entre o Afirmação e a Igreja SUD. 

O antropólogo Edmund Leach, em 1954, mencionou que, durante o trabalho de 

campo, se deparara não com sistemas lógicos passíveis de dedução através da observação 

participante, mas sim com uma imensidão de incongruências e contradições. Para Leach 

(1954) – aqui faço uso da sua relevante observação a partir do que encontrei com os 

                                                
8 Referência a uma passagem bíblica localizada no evangelho de Lucas 7:37-49, muito usada pelos meus 

interlocutores durante meu período de campo 



26  

missionários mórmons –, essas incongruências fazem parte de uma dinâmica política local 

que é legitimada nas e pelas posições do grupo. Assim, para que possamos fazer, em nossas 

pesquisas, interpretações de relevância, é preciso levar a sério as ambiguidades, não rejeitá-

las. Foi exatamente por me deparar com tantas ambiguidades entre os discursos institucionais 

do Afirmação, carregados de críticas, assim como entre as narrativas mórmons, em detrimento 

das narrativas cristãs hegemônicas, que precisei me lançar para compreender esse sistema de 

crenças e valores. Isso a fim de que, uma vez tendo esses dados em mãos, pudesse enfim 

utilizá-los na interpretação das dinâmicas que defini como recorte principal desta pesquisa. 

Apesar de saber que meus principais interlocutores, os membros do Afirmação, 

acreditam em todos os ensinamentos da igreja, ainda assim alguns dos posicionamentos 

assumidos no interior do sistema de ensino mórmon frente a temas específicos foram 

questionados por eles em razão de afetarem diretamente a posição da igreja com relação à 

diversidade sexual e de gênero – motivo pelo qual decidi adentrar no Ramo da Igreja. Cheguei, 

então, como um pesquisador, um potencial futuro novo membro, aberto a entender as 

informações basilares da fé mórmon e, para além disso, aberto também a buscar essas 

informações, sobretudo porque provavelmente talvez já estivesse, em alguma medida, 

influenciado pelas narrativas do Afirmação. 

Em Bruner (1986), esse movimento antropológico de voltar a atenção às narrativas é 

a chave para compreender as realidades construídas, realidades disputadas e compartilhadas, 

e as dinâmicas e estratégias em torno delas. Ao ir a campo, o antropólogo vai repleto de 

narrativas próprias ou que foram construídas previamente sobre outras influências, e lá se 

depara com mundos outros que lhes são narrados. 

Era um domingo de manhã, e eu havia decidido participar da reunião sacramental – 

nome dado ao culto matinal dos mórmons. Chegando lá, percebi que todos estavam bem-

vestidos: com roupas sociais, os homens vestiam terno e as mulheres saias e camisas formais. 

Minha vestimenta não era muito diferente das deles. Na porta da capela, ficava uma dupla de 

homens que nos davam as boas- vindas e nos entregavam uma cartilha com canções que 

seriam cantadas ao longo da cerimônia. Senti-me acolhido por todas as pessoas que, em algum 

momento antes de iniciar a reunião, se aproximaram de mim, apertaram a minha mão e me 

deram as boas-vindas. 

Na sala que antecede o salão principal, havia quadros ilustrando passagens do livro 

de mórmon, além de um quadro de avisos e uma pintura de Jesus Cristo. No entanto, a pintura 

que mais me chamou atenção foi a de um homem jovem, loiro, com olhos azuis e sem barba. 



27  

O homem vestia um terno azul e camisa branca. A pintura, que depois pude descobrir ser uma 

representação do jovem profeta Joseph Smith (Figura 4), estava centralizada em relação a 

todos os demais quadros. Fiquei por alguns minutos parado em frente ao quadro, até que Elder 

Santos, um jovem missionário de São Paulo que estava cumprindo sua missão a tempo integral 

em Jaboatão dos Guararapes, atuando nas atividades da capela e evangelizando pessoas não-

mórmons, se aproximou de mim e me perguntou se eu sabia quem ele era. Respondi, de 

maneira tímida e com certo receio de dizer alguma bobagem, aquilo que sabia. Disse-lhe: “Ele 

é o fundador da igreja, não é? Ele foi o primeiro a conhecer e escrever o livro de mórmon, não 

foi isso?”. Elder Santos sorriu para mim, concordou com a cabeça e completou: “Mas não é 

só isso… Joseph foi um profeta, alguém que Deus escolheu para transmitir a mensagem de 

um outro testemunho de Jesus Cristo, e nós fazemos parte desse projeto que Deus iniciou com 

Joseph, e que estamos contribuindo na sua continuidade”. 

Figura 4 – Irmão Joseph, de David Lindsley 

 

 

Fonte: The Church of Jesus Christ of latter-day saints (2022). 

 

Eu o olhei e percebi o ar de gratidão e fé que sua voz e corpo expressavam ao dizer 

aquilo. Até que ele me olhou e disse: “Olá, sou Elder9 Santos, como você se chama? Primeira 

vez aqui?”, ao que respondi dizendo meu nome e confirmando que era minha primeira vez no 

                                                
9 Termo dado aos missionários homens da igreja. Durante a missão, os jovens assumem o termo Elder 

acompanhados de seus sobrenomes. Eles deixam de usar seus primeiros nomes durante a missão. 
 



28  

espaço. Completei falando que estava ali como pesquisador, e que queria conhecer mais a 

igreja. Ele me fitou com um sorriso de canto a canto e me disse: “Então vamos marcar um dia 

para que eu possa te apresentar melhor a Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias e 

o livro de mórmon”. Eu aceitei acenando com a cabeça e, juntos, nos dirigimos para o salão 

principal, onde já estava para começar a reunião sacramental. Elder Santos se sentou ao meu 

lado e passou boa parte da reunião me explicando algumas coisas que aconteciam ao longo do 

culto. Entre hinos, uma breve pregação e o momento em que o microfone estava aberto para 

que os membros do Ramo dessem seus testemunhos, havia se passado duas horas. 

Por volta das onze horas, o bispo que conduzia a reunião fez a última oração e 

finalizou o encontro. As pessoas começaram a se cumprimentar e a sair do salão. Algumas se 

dirigiram até mim e também me cumprimentaram. Na saída, fui abordado mais uma vez por 

Elder Santos, que me perguntou qual dia da semana eu teria disponibilidade para me encontrar 

com ele e conhecer mais a igreja, Joseph Smith e o livro de mórmon. Respondi-lhe que apenas 

aos sábados, e marcamos de nos encontrar no sábado seguinte, às três horas da tarde, na sala 

de estudos da capela. Ele apertou minha mão e me disse de forma contagiante: “Seja bem-

vindo, irmão”. 

No sábado, a caminho da capela, imbuído de uma curiosidade por esse encontro que 

era, confesso, de ordem puramente científica, fiz algumas reflexões interessantes, dentre as 

quais destaco apenas uma. Em função da ansiedade para conhecer uma perspectiva nativa 

sobre a igreja e o livro de mórmon, refleti que talvez eu estivesse, como nos disse Wagner 

(2012), objetivando demais a cultura do outro. Muito embora eu já tivesse alguma noção sobre 

o tema, essa noção, naturalmente, não se aproximava, em termos de densidade, do olhar de 

quem o experiencia diariamente em sua doutrina, estrutura e políticas institucionais. 

Quando cheguei na capela, Elder Santos me aguardava sentado, juntamente a outro 

missionário, Elder Rodríguez, missionário chileno que também estava servindo em tempo 

integral na missão. Elder Rodríguez falava português muito bem. Apesar de pronunciar 

algumas palavras de forma errônea, ainda conseguia articular bem seu raciocínio a nível 

discursivo. Elder Santos nos apresentou e logo ouvi, pela segunda vez, de maneira igualmente 

contagiosa, o mesmo “Seja bem-vindo, irmão!”. Elder Santos estava com o livro de mórmon 

na mão e uma pasta repousada na cadeira ao lado. Sentei-me em uma cadeira que estava 

localizada na sua frente e, como primeira ação, ele nos propôs que orássemos. Baixamos a 

cabeça, e o jovem missionário fez uma breve oração. Aqui, chamo atenção para o modo com 

que sua oração finalizou: “Eu acredito que o livro de mórmon é verdadeiro, que Joseph Smith 



29  

é o profeta de Deus e que a Igreja de Jesus Cristo dos Santos Dos Últimos dias é a verdadeira 

igreja de cristo”. Por fim, acrescentou: “Que o nosso irmão David também possa descobrir 

esses presentes dos céus e a grande obra do senhor que nos foi dada através do livro de 

mórmon e de Joseph Smith. Amém.” 

Finalizada a oração, Elder Santos perguntou se eu possuía algum conhecimento 

prévio do livro de mórmon, da Igreja e de Joseph. Eu afirmei que sim, afinal, eu estava 

desenvolvendo uma pesquisa para o mestrado e já havia iniciado uma investigação no site da 

igreja. Os missionários sorriram para mim, e Elder Rodríguez externou: “Ótimo! Logo você 

poderá perguntar a Deus se o livro de mórmon é verdadeiro e estará pronto para se batizar”. 

Nesse momento, percebi que talvez os missionários tivessem a esperança de que eu pudesse 

vivenciar uma experiência de conversão à fé mórmon, mas, naquele instante, o que mais me 

interessava era obter as informações de que eu precisava para a minha pesquisa. Em seguida, 

Elder Santos falou que, nos nossos encontros missionários, ele iria me apresentar um pouco 

da história da igreja, da revelação que Joseph Smith recebeu, do livro de mórmon e ainda 

sobre o mundo espiritual. Esses aspectos são o que compõem o que poderíamos chamar de um 

panorama geral e introdutório da crença mórmon, foco deste capítulo. Os eventos que Elder 

Santos descreveu deste momento em diante transformaram-se em verdadeiros fenômenos 

transcendentais da vida de alguém que se dedicou a um projeto divino. Eram, assim, as 

interpretações dadas a esses eventos que lhes imprimiam a sua relevância e a significância 

histórica dentro desse universo cultural (Sahlins, 1990) mórmon. 

Fui apresentado, nesses encontros, a aspectos que parecem caracterizar 

exclusivamente o mundo mórmon e, aparentemente, apenas ele. Esses aspectos são dados 

como sendo tão verdadeiros no interior de seu funcionamento discursivo, tão aprioristicamente 

factuais, que, graças a eles, os mórmons legitimam a sua comunidade como A igreja de Cristo, 

A escolhida para salvar a humanidade, A cuidadora do novo plano de salvação. Existe uma 

verdade, e o saber de que essa verdade pertence a eles – e somente a eles – parece ser o baluarte 

que lhe dá sua própria sustentação, muito mais do que a verdade em si mesma. Graças a esse 

funcionamento, parece-me, esse discurso não abre espaço para a dúvida, para a contestação. 

Esse, talvez, tenha sido o primeiro choque cultural que tive com o grupo, o mesmo choque 

cultural (Wagner, 2012) que fez produzir em meu imaginário uma concepção inicial sobre 

eles, carregada de cópias de um protestantismo histórico mescladas com percepções 

espiritualistas sobre uma pré- existência e pós-existência humanas. No entanto, ainda assim, 

acreditava existir entre os SUD um olhar crítico em face de todos aqueles fatos narrados no 



30  

livro de mórmon, sobretudo porque muitos deles aparentavam ser difíceis de acreditar, a 

exemplo da migração de povos do oriente médio para onde hoje compreendemos como os 

EUA, narrativa que, na verdade, não possui nenhum registro histórico ou arqueológico que 

possam comprová-la. Essas e outras questões da narrativa mórmon levaram à suspeita 

primeira de que aqueles sujeitos, uma vez inscritos naquele universo religioso, pareciam 

renunciar à sua capacidade de self- interrogation (Bialecki, 2018) para tomar como verdade 

absolutamente tudo em sua doutrina. 

Para os membros da igreja, fossem eles meus interlocutores diretos ou não, a verdade 

mórmon faz parte de sua percepção de mundo de forma intrínseca, de modo que não há nada 

que possa ser questionado nesse sistema de crença e valores, porque a doutrina é a verdade 

divina revelada, e nada é tão autoevidente do que ser ou se tornar um mórmon. Isso vai de 

encontro, por exemplo, ao que Geertz (1983) refletiu quando afirmou que as ideias religiosas 

para o sujeito religioso estão mais alinhadas ao senso comum do que a uma preposição, uma 

vez que “a premissa tácita da qual o senso comum deduz sua autoridade é que ela apresenta a 

realidade nítida” (Idem, p. 76). Esse é o mesmo apelo feito em muitos momentos pela religião, 

cuja lógica pressupõe a incorporação da realidade nítida e evidente. 

Quando Geertz (Idem) propôs compreender o senso comum enquanto um sistema 

cultural, ele fez o esforço de caracterizá-lo em cinco propriedades, as quais podemos encontrar 

em muitos sistemas religiosos, como o próprio mormonismo. Em Geertz (Idem), as 

propriedades do senso comum são: primeiro, a naturalidade, que apresenta as coisas como 

sendo simples, como elas são; segundo, a praticidade, que nos informa o que precisamos fazer 

para viver; terceiro, a tenuidade, segundo a qual aquilo que parece verdadeiro na superfície é 

de fato é verdadeiro; quarto, a assistematicidade, que preconiza que as ideias não são 

elaboradas ou bem pensadas; quinto, acessibilidade, a noção de que qualquer pessoa pode, e 

qualquer um deveria captá-lo.  

O autor finaliza, ainda, afirmando que tanto o senso comum, como a religião 

representam “o mundo como um mundo familiar, um mundo que cada um pode e cada um 

deveria reconhecer e no qual cada um é ou deveria ser independente” (Idem, p. 91). 

Conversando com os mórmons nesse primeiro momento da minha pesquisa, percebi que, para 

eles, fazer parte desse sistema era algo já dado, inevitável de não ter acontecido, e eu, na 

concepção deles, precisava encontrar e apreender essa verdade. Tudo isso gerou em mim um 

estranhamento, o excesso de verdade e convicção, com narrativas e argumentos que pareciam 

chocar com o próprio cristianismo hegemônico, no interior do qual fui socializado desde 



31  

criança. Foi então que passei a me questionar, à luz de Cannel (2010), se eu estaria, nesse 

momento, subjugando o grupo e reforçando a dicotomia imposta pelo secularismo entre 

racionalidade e religiosidade ou se eu estaria cego pelo meu lugar de pesquisador, tentando, 

de alguma forma, produzir uma cultura (Wagner, 2012) mórmon que não existe. 

Talvez essas minhas inquietações tenham surgido do choque cultural experienciado 

(Idem), em que eu, um aspirante a antropólogo, uma vez em campo, me encontrei imerso em 

uma outra e nova cultura religiosa, totalmente diferente da minha, em face da qual produziria, 

mediante o movimento da convivência, a minha própria visão sobre ela. Desde que cheguei 

na igreja até o momento de sistematização das informações coletadas no campo, identifiquei 

que alguns estágios apresentados por Roy Wagner da experiência que leva ao choque cultural 

foram percebidos não somente por mim, mas também por meus interlocutores: o sentimento 

de inadequação no início, quando não conhecia ninguém no Ramo; o momento de visibilidade, 

no qual eu não só era um pesquisador, mas um pesquisador oficial que, uma vez estudando a 

igreja, terminava por atrair algumas pessoas e olhares; a minha necessidade de participação 

atrelada à ansiedade com relação à coleta de dados; e, por fim, o choque cultural, quando 

passei a confrontar os ensinamentos cristãs-católicos que recebi durante a minha vida inteira, 

seja da liturgia da missa, seja das aulas de catecismo e do crisma, com todas as informações 

típicas, os novos livros sagrados e um cristo que, depois de atingir um corpo glorioso, foi parar 

nas Américas. Tudo era muito novo e nada era familiar. 

Enquanto estava em contato com a essa nova narrativa, a narrativa mórmon sobre 

Deus, Jesus, o mundo espiritual e os livros sagrados, não me reconheci naquela religiosidade. 

Ainda que se afirmasse cristã, ela era, para mim, de uma natureza diferente. Nesse momento, 

me perdi de mim mesmo: já não sabia mais como ser um bom receptor frente a tantas 

informações que se confrontavam com o meu ethos religioso. Por último, e acredito que graças 

ao vínculo de amizade que construí com os missionários, pude atingir o momento da aceitação 

controlada, quando passei a me sentir mais confortável para fazer perguntas, para falar com 

outras pessoas da igreja que não fossem apenas os missionários e para responder às perguntas 

que me faziam sem muita polidez, apenas da maneira mais honesta e simples possível. Ao 

entrar em campo, me deparei com um processo que, de início, pareceu ser impossível, visto o 

nível de formalidade e regras que os mórmons mantêm. No entanto, num processo de escuta 

ativa e de intensas trocas intersubjetivas os dados que aqui apresento passaram a ser possíveis 

de apreender. 

Os encontros missionários fazem parte de um sistema de ensino da igreja através dos 



32  

quais pessoas são convertidas ao mormonismo e aqueles que já são membros da igreja podem 

se apropriar ainda mais dos ensinamentos da doutrina. Os missionários assumem o papel de 

professores e de intermediários do conhecimento direto de Deus. O “tornar-se mórmon” está 

associado a um processo de aprendizagem: para se tornar um mórmon, é preciso estar sempre 

aprendendo. Naquele momento, eu precisava aprender em vez de perguntar – nesse processo, 

a escuta parecia ser mais importante para o aprendizado do que as perguntas. Assim, a 

ferramenta metodológica de realizar questionamentos que eu havia estipulado parecia perder 

força ao assumir um lugar de “aprendiz” nesses encontros, de modo que optei por me tornar 

um aprendiz mórmon. Ao contrário de Goldman (2003), que optou por não tomar notas frente 

aos seus informantes, alegando considerá-los também como seus amigos e confessando ter 

vergonha de agir como pesquisador. No meu caso, no entanto, ser um aprendiz mórmon exigia 

que eu estivesse sempre com um caderno em mãos, uma vez que todos os demais membros 

da igreja costumam estar sempre com um caderno e o livro doutrinário escolhido para ser 

trabalhado nos encontros missionários. A compreensão dos meus informantes acerca do meu 

nível de interesse pela igreja era dada pela frequência com que eles me viam baixando a cabeça 

para anotar algo em meu caderno durante os encontros e as atividades da capela – ser um 

pesquisador e estar sempre a anotar coisas já fazem parte da dinâmica mórmon. Isso porque, 

para ser um mórmon, é preciso ter propriedade da doutrina, e essa propriedade se dá no estudo. 

Muitos antropólogos da religião foram também confrontados com a dicotomia “para 

perguntar é preciso primeiro aprender”, dentre os quais trago exemplificados, aqui, Landes 

(1980) e Castro (1983). Maria Laura Viveiro de Castro Cavalcanti, ao investigar o Espiritismo 

e, mais especificamente, as leituras doutrinárias, faz uma reflexão sobre a complexa relação 

entre a doutrina como codificação e como prática (Castro, 1983). Para ela, o estudo do 

conhecimento doutrinário é um componente essencial do ser e se tornar espírita, especialmente 

quando identificada pela autora a existência de sessões nos centros que se voltavam 

exclusivamente para esse fim. 

No caso do mormonismo, esse processo de aprendizado entre codificação e prática 

se dá de forma simultânea. O estudo da doutrina, o proselitismo e a iniciação de novos 

convertidos se dão todos dentro do sistema de ensino. São as aulas e os encontros missionários 

que fazem com que A palavra, tanto no livro de mórmon como em outros livros doutrinários, 

seja sempre atualizada pelas leituras e pelo literalismo presente nas reflexões dos fatos 

narrados, o mesmo literalismo visto por Vincent Crapanzano (2000), quando pesquisou os 

cristãos fundamentalistas nos EUA. Ao contrário dele, porém, não pretendo fazer aqui uma 



33  

tradução do pensamento mórmon com a finalidade de questioná-los. Decidi simplesmente 

relatar as lições que recebi nos encontros missionários, das quais lanço mão para ancorar 

minhas reflexões teóricas. 

    3.1 O livro de mórmon e o profeta 

 

O livro de mórmon é a obra que norteia a experiência religiosa do grupo. Ele é o 

principal livro daquilo que eles chamam de “obras padrão”, que englobam: o livro de mórmon, 

a bíblia, doutrinas e convênios e a Pérola de Grande Valor. É, porém, o livro de mórmon a 

obra mais emblemática e importante da igreja, uma vez que a sua identidade institucional está 

diretamente associada a esse livro, e o projeto de expansão evangelístico da igreja tem como 

finalidade a conversão de pessoas ao mormonismo através da propagação dos ensinamentos 

contidos nele. O processo de conversão ao grupo passa pela leitura do livro e pelas aulas sobre 

seus textos, as quais os missionários conduzem junto ao pesquisador e aos membros da igreja. 

O livro de mórmon não é compreendido como um novo evangelho, mas um outro evangelho, 

o evangelho de Jesus Cristo na América, e é considerado uma literatura complementar à bíblia. 

O livro ganhou esse nome em referência a um dos profetas que o teria escrito, Mórmon, que 

também teria compilado muitas informações de outros profetas. O profeta teria vivido em 380 

d.C. de acordo com as crenças SUD. Depois que Jesus Cristo foi crucificado e ressuscitou em 

Jerusalém, ele teria deixado as terras judias e ido ao compreendemos hoje como os Estados 

Unidos da América, onde teria conduzido uma sequência de milagres e oferecido 

ensinamentos para os povos que habitavam aquela região. As histórias contidas no livro de 

mórmon, nesse sentido, teriam sido resultado desse momento da vida de Jesus. 

A obra contém quinze livros que recebem o nome dos profetas que supostamente 

teriam convivido com Cristo durante a sua passagem pela América. No início do livro, é 

possível identificar onze depoimentos de testemunhas que atestam a veracidade da obra. 

Assinam tais depoimentos auxiliares, amigos, parentes e cônjuges de Joseph Smith que 

afirmam terem visto as placas de mórmon em suas mãos. Empenhemo-nos, aqui, em tentar 

entender que placas seriam essas. 

No meu primeiro encontro missionário ou, como em alguns momentos ouvi, na 

minha primeira palestra, aprendi com Elder Santos e Elder Rodríguez sobre a origem do livro 

de mórmon e sobre o modo com que Joseph Smith teve acesso a ele. Elder Santos me mostrou 

três figuras e me pediu para descrevê-las. Na primeira imagem (Figura 5), vejo um jovem 



34  

homem com roupas que remetem ao século XIX ajoelhado em um bosque, e um feixe de luz 

que vinha do céu iluminando o seu rosto e todo o seu entorno. 

Figura 5 – Joseph Smith Orando no Bosque, de John Scott 
 

Fonte: The Church of Jesus Christ of latter-day saints (2022). 

 

Na segunda imagem (Figura 6), vejo o que parece ser esse mesmo jovem sentado no 

chão do que parecia ser o mesmo bosque. À sua frente, dois homens muito parecidos com 

barbas e cabelos longos, usando uma túnica e uma capa branca. Esses dois homens não tocam 

o chão: cercados de uma intensa luz branca, ambos parecem estar flutuando – essa figura muito 

me remeteu àquelas aparições da Virgem Maria para os Católicos (Steil, 1996). 

Figura 6 – A Primeira Visão, de Del Parson 
 

Fonte: The Church of Jesus Christ of latter-day saints (2022). 



35  

Na terceira imagem (Figura 7), eu via o mesmo jovem sentado em uma pedra. Dessa 

vez usando capa, ele segurava um livro em suas mãos. Ao seu lado, era possível ver um 

personagem aparentemente celestial vestindo uma túnica branca e uma faixa na sua cintura. 

Figura 7 – Joseph Smith Recebe as Placas de Ouro, de Kenneth Riley 
 

Fonte: The Church of Jesus Christ of latter-day saints (2022). 

Ao terminar minha descrição, Elder Rodríguez sinalizou que aquele era o jovem 

Joseph, e que ele seria um descendente direto de uma antiga linhagem de profetas do antigo 

testamento. Disse ainda que essa seria a mesma linhagem do anjo que estava na terceira 

imagem, o anjo Morôni. Joseph Smith nasceu em 23 de dezembro de 1805 e, ainda 

adolescente, se mudou com a família para Manchester, no estado Nova Hampshire, Condado 

de Hillsborough. A nova cidade em que passaram a residir vivia um momento conturbado. 

Social e religiosamente influenciada pelo movimento do Segundo Grande Despertar, a cidade 

tinha o terreno ideal para o surgimento de grupos religiosos e questões místicas. 

Denominações protestantes entraram em crises doutrinárias, outras seitas surgiram e crescia, 

assim, um tipo de agitação em torno dos ritos e doutrinas das comunidades confessionais. 

Joseph, nessa época, estava com 15 anos. Sua família se filiou à igreja presbiteriana, 

mas o jovem optou por associar-se à igreja metodista. Apesar disso, sentia-se confuso com 

todas aquelas denominações e com seus ensinamentos, muitas vezes divergentes entre si. A 

partir daí, ele inicia o que a igreja chama de “diálogo com a verdade”. Foi através de intensa 

leitura da bíblia que Joseph encontrou a Epístola de Tiago, 1º capítulo, versículo 5: “E se 

alguém de nós tem falta de sabedoria, peça-a a Deus, que a todos dá liberalmente e o não lança 

em rosto, e ser-lhe-á dada.”. Assim, por essa sabedoria o profeta passou a implorar a Deus. 



36  

No início da primavera de 1820, o jovem retirou-se para um bosque, a fim de orar sozinho e 

em voz alta. De acordo com Elder Santos, logo no início de sua oração, ele havia sido 

acometido por uma força estranha, por uma “escuridão”, iniciando uma batalha espiritual com 

essa força e pedindo a Deus que o livrasse do “poder do inimigo”. Quando estava quase 

desistindo, eis que surgiu uma coluna de luz à sua frente e, com ela, duas figuras que, segundo 

o profeta, correspondiam a Deus e Jesus. Joseph dirigiu-se para as duas figuras celestiais, 

indagando-lhes se alguma seita/denominação estaria certa. A resposta de ambos teria sido uma 

negativa. De acordo com os mórmons, todas as igrejas existentes estariam condenadas, não 

devendo ele filiar-se a nenhuma delas. Essa teria sido o que os mórmons definem como “a 

primeira visão”. 

Joseph Smith continuou a ter visões pelos anos seguintes. Na noite de 21 de setembro 

de 1823, teria tido uma das visões mais importantes para o mormonismo. Em seu quarto, o 

profeta foi surpreendido por um clarão e, com ele, uma figura angelical que usava túnica 

branca, era o anjo Morôni, o profeta celestial. Ele se aproximou de Joseph e apresentou-se 

como um mensageiro de Deus. Morôni falou da existência de um livro escrito em placas de 

ouro contendo o relato dos antigos habitantes daquele continente e afirmou que nessas placas 

estaria narrada “toda plenitude do evangelho eterno, tal como fora entregue pelo Salvador aos 

antigos habitantes.” A visão se repetiu durante a noite. O profeta narra que passou boa parte 

da noite a conversar com o anjo em seu quarto e, no dia seguinte, exausto por não ter dormido 

a noite inteira e tendo que realizar os afazeres do trabalho no campo, Smith desfaleceu. Ao 

tornar a si, ele teria tido a mesma visão. Dessa visão até o momento em que Joseph encontra 

as placas que estavam enterradas em uma colina no Condado de Ontário, Estado de New York, 

se passaram quatro anos, conforme indicação do mensageiro celestial. Por fim, em 22 de 

setembro de 1827, Joseph retirou as placas com a missão de traduzi-las. O livro que resultaria 

desse trabalho serviria para restaurar a igreja de Cristo. Desse momento em diante, Joseph 

assumiria a liderança do movimento de restauração responsável por dar um fim ao longo 

período de apostasia que havia pairado sobre a terra desde a morte do último profeta. Smith 

iria fundar a verdadeira igreja de Cristo, aquela que iria trazer para a humanidade o novo plano 

de salvação do pai celestial, e esse novo plano estaria sob a responsabilidade dos Santos Dos 

Últimos Dias. 

É importante frisar que, naquele período, os Estado Unidos passavam pela já 

supracitada revolução cultural contra laicidade, o Segundo Grande Despertar. A abertura dos 

americanos à vivência religiosa e à crescente formação de comunidades confessionais e a 



37  

intensa resposta contra a secularização da sociedade americana criaram condições favoráveis 

para que o movimento encabeçado por Joseph Smith ganhasse adeptos de maneira muito 

rápida e crescesse em muitas regiões do país. 

Ao longo do encontro, percebi que a todo momento a figura de Joseph Smith era 

sempre lembrada. Passagens de sua vida eram trazidas como exemplos a serem seguidos e 

como maneira de exemplificar a verdadeira conduta de um mórmon, sem esquecer de 

mencionar a autorização divina recebida por Smith para conduzir uma verdadeira revolução 

de salvação na terra com a fundação da sua igreja. A exortação à figura do profeta era tanta 

que, às vezes, pensava-se estar ouvindo uma lenda ou um conto heroico. Joseph é o tipo ideal 

cristão, a personificação em homem das virtudes dadas por Deus, condição esta que 

possivelmente lhe revestiu de poder e carisma notáveis. Geertz (1998) traz a mesma reflexão 

ao descrever os cortejos de Elizabeth Tudor e sua imagem sempre associada às virtudes de 

Deus. Isso parecia acontecer de forma semelhante com o jovem profeta. A sua imagem não 

podia ser associada a essas virtudes através de cortejos ou grandes performances, como 

acontecia à Elizabeth, mas elas eram sempre associadas quando era mencionada a conduta 

esperada de um santo dos últimos dias, haja vista ser Joseph o tipo ideal de mórmon. Sua 

figura carismática está diretamente associada ao sagrado, o que imprime poder e influência à 

sua imagem e história de vida. 

Roberta Campos (2011), em artigo que busca analisar o carisma pentecostal na figura 

do líder religioso dessas comunidades, faz uma reflexão que aqui aciono na tentativa de 

compreender essa figura que é o profeta mórmom. A figura que esses líderes carismáticos 

ocupam no imaginário dos fiéis como exemplos de fé e virtuosidade foge do papel que foi 

dado historicamente ao líder protestante, até porque o protestantismo, como ação purificadora, 

tentou romper com a ideia de intermediação entre Deus e o homem, sobretudo através do 

acesso à experiência com o sagrado na vida ordinária. Esses líderes carismáticos – dentre eles, 

incluo Joseph Smith –, trazem de volta para esses grupos confessionais a existência de 

intermediadores, dando destaque à figura do profeta, como muitas vezes são tratados. Cria-se, 

assim, uma elite de detentores do acesso ao sagrado, as quais passam a liderar as novas formas 

de compartilhamento do conhecimento divino. Assim como Campos (2011) fez com os 

líderes/profetas pentecostais, opto por perceber o carisma, nesse caso específico do profeta 

mórmon, não por uma via weberiana (1994), na qual o carisma é tratado como algo atribuído 

ao indivíduo de forma sobre-humana, extracotidiana ou mágica, nem na definição 

bourdieusiana (2007), que limita o carisma pela via da estrutura social, definido social e 



38  

economicamente pelo capital religioso. Compreendo o carisma, isto sim, a partir da junção 

dessas duas interpretações, levando também em consideração os mecanismos sociais e 

culturais disponíveis na época em que Smith estava situado. 

Isso ficou claro a partir do momento em que Elder Rodríguez comentou que Joseph 

teria sido guiado pelo anjo Morôni para encontrar as placas de ouro escritas e enterradas por 

mórmon para que um dia pudesse ser revelado ao mundo que Jesus Cristo esteve na América 

e que seria preciso pôr fim à apostasia através dos Santos escolhidos por Cristo nos últimos 

dias deste mundo. Aqui me deparo com a ideia de sacralização do lugar através da presença 

física das mensagens deixadas por um anjo. Roberta Campos (2008) ao analisar o caso do 

Juazeiro do Norte percebe que ainda que essa sacralização seja representativa, ela se dá 

sobretudo através de experiências, estética, objetos, música, lugares, personagens históricas e 

outros elementos que irão reforçar e corporificar a narrativa sagrada que busca ser vivida 

localmente e enraizada na experiência do grupo. Essa experiência percebida pela 

pesquisadora, me levou também a perceber sinais dessa sacralização de lugar e narrativa entre 

os mórmons. Com a responsabilidade de achar as placas de ouro e traduzi-las, Joseph Smith 

se tornou fundador e profeta do que ficou conhecido como a Igreja de Jesus Cristo dos Santos 

dos últimos Dias ou como Santos dos Últimos Dias (SUD). A constituição da liderança de 

Smith se deu tanto por vias espirituais- proféticas, com a narrativa do encontro e tradução das 

placas, quanto pela via do social e do político durante esse período que fortaleceu a expansão 

de seu movimento. Afinal, naquela mesma década, grupos religiosos como os Adventistas e a 

Igreja Metodista Episcopal Africana também surgiram como parte do Segundo Grande 

Despertar. 

Ao terminar essa explanação, Elder Rodríguez me questionou se eu acreditava em 

tudo aquilo que ele havia acabado de me contar, ao que lhe respondi dizendo que não saberia 

dizer se acreditava ou não. A maior certeza que eu possuía, naquele momento, era a crença 

daqueles dois missionários. Esse encontro me levou a recordar do estudo da religião birmanesa 

de Melford Spiro (1978), no qual ele se propõe a definir a noção de crença: 

 
Qualquer conhecimento referente aos seres humanos, à sociedade ou ao mundo que 

é considerado verdadeiro. Por “crença religiosa” entendo qualquer crença que direta 

ou indiretamente se refere a seres que são considerados possuidores de força superior 

à dos humanos e animais, com os quais os seres humanos mantêm relação 

(interações e transações) e que podem afetar a vida humana para bem ou para o mal. 

Resumindo: as crenças “religiosas “são crenças relacionadas com seres 

sobrenaturais.” (Idem, p. 136). 

 

Apesar de trazer uma definição convencional de crença, o autor abre a compressão 



39  

dessa noção desvinculada de forma exclusiva à religião. As crenças religiosas são um 

subconjunto das crenças em geral, mas o que as configura são os conhecimentos considerados 

verdadeiros pelas pessoas que trazem esse conteúdo. Isso pode ser percebido em face das 

palavras que ouvi de Elder Santos, quando lhe confessei não saber se acreditava ou não. 

Aconselhou-me o missionário: “David, não se preocupe. Quando você perguntar a Deus se o 

livro de mórmon é verdadeiro e ouvir sua confirmação, você também saberá que o que estamos 

falando é tão verdade quanto esse sol que nos aquece”. 

Curioso analisar essa convicção dos missionários no que tange à veracidade do livro 

de mórmon, quando em um breve levantamento de informações identifiquei uma série de 

debates entre historiadores, antropólogos e sociólogos nos Estados Unidos que afirmam que 

os relatos trazidos no livro de mórmon não são verídicos e que nenhum registro histórico 

comprova a existência de povos que possam ter migrado do Oriente Médio para as Américas. 

Uma das críticas científicas mais contundentes e constantemente lembradas foi escrita por 

Percy Benjamin (1899), em seu artigo na American Anthropologist intitulado “The Origin Of 

The Book Of Mormon”. No artigo, o autor afirma que o livro de mórmon nada mais é que um 

plágio de partes do antigo e do novo testamento e de trechos de “The Manuscript Found”, do 

Reverendo Salomon Spalding (1885). O artigo é uma crítica contundente ao mormonismo. 

Outros autores como, O’Dea (1957) e Brugger (1946) também escreveram com um certo grau 

de desconfiança em relação às informações históricas, científicas e literárias do livro. 

Apesar de todo esse debate que põe em xeque os escritos presentes no livro de 

mórmon, é preciso reforçar que esse é um livro religioso, de modo que todas as suas histórias 

e ensinamentos, uma vez pertencentes à ordem da crença para os indivíduos que professam tal 

pertença, estão isentos da necessidade de corroboração histórica ou científica para produzir os 

efeitos subjetivos na experiência individual e coletiva do grupo. 

Uma vez que a sociedade se modifica cada vez mais pelo texto escrito, podemos 

afirmar que os Santos dos Últimos Dias são um grupo religioso que se molda e adquire 

conhecimento pelo texto. As palavras de seus líderes chegam até eles, portanto, através de 

escritos. Nesse sentido, Michel de Certeau (1994) nos mostra a ilusão de como a leitura parece 

ser o ápice da passividade que caracteriza o leitor. Realmente esse leitor permaneceria passivo 

diante da leitura? Aceita passivamente que sua sexualidade, crenças e identidades sejam 

deslegitimadas segundo as ordens impressas do Deus cristão? 

As palavras dos profetas e apóstolos mórmons contidas nos textos são dotadas de 

autoridade divina, pois esses homens são dotados de autoridade do sacerdócio para receberem 



40  

as revelações da vontade de Deus e repassá-las os membros da Igreja. Os Santos dos Últimos 

Dias creem que somente esses homens possuem autoridade para tal, de forma que os textos 

são construídos para serem seguidos e respeitados, passando credibilidade. Isso nos remonta 

aquilo que nos fala Certeau (1994, p. 252), quando nos diz que “a leitura é apenas um aspecto 

parcial do consumo, mas fundamental”. Isto é o que faz os crentes se moverem, isto que é o 

que produz praticantes. Até onde os crentes podem se mover, até esbarrarem nos limites 

reguladores da Igreja? O que essa crença os faz fazer? Mas como se fazer crer? Sobre a esta 

credibilidade que faz os crentes se moverem, nos diz Certeau (2008): 

A citação será, portanto, a arma absoluta do fazer crer. Como ela joga com aquilo 

que o outro supostamente crê, é, portanto, o meio pelo qual se institua o “real”. Citar 

o outro em seu favor é, portanto dar credibilidade aos simulacros produzidos num 

lugar particular (Idem, p. 290-291). 

 

Assim que eu comecei a ser uma presença frequente na igreja, percebi que as pessoas 

que se aproximavam de mim sempre me perguntavam o que eu estava achando dos encontros 

missionários e se eu já havia perguntado a Deus acerca da veracidade do livro de mórmon. A 

confirmação de Deus de que o livro de mórmon é verdadeiro é parte importante e decisiva no 

processo de conversão. Em um dos encontros, perguntei a Elder Santos como se daria esse 

processo, ao que ele me respondeu dizendo que Deus dá uma confirmação diferente para cada 

pessoa. Alguns sentem em seus corações uma paz profunda, outros dizem ouvir sua voz 

confirmando e há aqueles que sonham ou recebem algum sinal. Logo percebi que o que os 

mórmons entendem por confirmação de Deus não é nada mais que uma revelação divina aos 

moldes daquelas com que Joseph Smith teve contato. Afinal, esse é um grupo religioso 

alicerçado na experiência profética da revelação. É preciso receber essa confirmação para se 

sentir um santo dos últimos dias; só a partir dela é que o segundo passo na trajetória de um 

mórmon, o batismo, se dá. 

Confesso que passei boa parte da minha experiência na igreja afirmando aos meus 

interlocutores que eu não estava pronto para fazer essa pergunta. Não por não acreditar no que 

eles me diziam, mas, talvez, pelo receio de que eu de fato recebesse alguma resposta. Além 

disso, passei a achar que eles ainda não tinham compreendido a razão da minha presença ali: 

mesmo sabendo que eu era um pesquisador, ainda assim eu era tratado como um potencial 

futuro convertido. Tratamento este que, na verdade, contava com a minha permissão, 

sobretudo porque eu tinha o receio de que, ao optar por me impor como um pesquisado oficial, 

eu perdesse a abertura e o acesso que havia conquistado como potencial futuro convertido. “O 

que deixaria de ser dito a um pesquisador oficial?” foi a indagação que esteve em minha cabeça 



41  

durante os dois meses que frequentei a igreja. Por medo de comprometer os dados que estava 

coletando, optei por me manter na condição de aprendiz mórmon. 

Findando meu primeiro encontro missionário, Elder Santos nos propôs que 

orássemos. Nesse momento, Elder Rodríguez me fez o convite para orar – convite que, 

pedindo desculpas, neguei, afirmando que talvez não saberia dizer as coisas certas. Elder 

Santos me deu um leve sorriso e disse: “David, não existe a maneira certa de orar. A oração é 

uma forma de conversar com o pai celestial. O que você quiser dizer ele irá acolher. Mas hoje 

eu irei orar, não se preocupe.” Baixamos as nossas cabeças e ouvimos a seguinte oração: 

 
Querido pai celestial, queremos te agradecer por esse encontro, pela oportunidade 

de conhecermos nosso irmão David e termos o privilégio de compartilhar com ele o 

teu evangelho. Te pedimos, Pai Celestial, que abençoe David e sua família e que 

ilumine e conduza o seu caminho, para que ele possa aprender mais sobre teus 

ensinamentos. Obrigado por nos dar um novo amigo, obrigado por nos ter dado essa 

missão. Nós, como teus filhos, acreditamos que o livro de mórmon é a tua revelação 

nos dada para salvar todas as almas e que essa é a tua igreja. Por isso te agradecemos 

com todas as nossas forças, em nome de Jesus Cristo, amém (Santos, 2021, n.p. 

transcrição nossa) 

 

Elder Santos mais uma vez reforçou a veracidade da mensagem do livro de mórmon 

e da igreja enquanto instituição sancionada por Deus e, nessa oração, ficou claro para mim o 

quanto eles esperançavam pela minha conversão. Ao término da prece, Elder Santos me falou, 

com um tom animado, que eu poderia me tornar um bom Elder e que eu me sairia muito bem 

caso decidisse frequentar o instituto de estudos da igreja, local onde os jovens que decidem 

realizar a missão passam em torno de um ano estudando e se aprofundando na doutrina antes 

de serem enviados para o serviço missionário. Quando estávamos nos conduzindo para sair da 

capela, durante nossa caminhada fui questionado pelos missionários sobre a minha formação 

acadêmica e minhas experiências profissionais. Nesse momento, ouvi a seguinte frase: “A 

igreja prioriza e nos ensina que sejamos autossuficientes, ela nos incentiva a nos 

aperfeiçoarmos. Por isso que nós oferecemos muitas atividades para os jovens, aula de 

idiomas, de música, prática de esportes, tudo isso nos ajuda a sermos autossuficientes. Você 

irá gostar dessas nossas atividades, David.” Percebi que esse lugar que eu ocupava no 

imaginário deles de um jovem mestrando e com uma bagagem profissional que despertava 

interesse me diferenciava e me tornava um potencial membro que demonstraria, na prática, a 

“autossuficiência” desejada e prezada pela igreja. Aqui, mais uma vez ficou claro para mim 

que eles não estavam me enxergando apenas como um pesquisador oficial, mas como um 

futuro membro ou, talvez, um futuro Elder. Antes de deixar a capela, Elder Santos me abordou 

no portão de entrada e falou que no dia seguinte, no domingo, o dia da reunião sacramental, 



42  

diria quando poderíamos ter o nosso segundo encontro. Por fim, perguntou ainda se 

poderíamos manter nossos encontros aos sábados. Eu confirmei, ao que ele mais uma vez 

afirmou: “Amanhã confirmamos”. 

       3.2 Jesus Cristo na américa e o mundo espiritual 

 

Quinze dias depois, estava eu me dirigindo para a capela. Era o dia do nosso segundo 

encontro. Como da primeira vez, estavam lá me aguardando Elder Rodríguez e Elder Santos. 

Iniciamos com uma breve oração e, em seguida, os missionários conduziram o encontro. Elder 

Santos me perguntou se eu sabia que Jesus Cristo havia estado na América, e pude, nesse 

momento, perceber que o seu tom de voz era como se quisesse provocar uma reação de 

surpresa. Contando-lhe que não sabia, ele prontamente tirou de sua pasta, repousada sobre a 

cadeira ao lado, uma pintura (Figura 8). Nessa imagem, Jesus Cristo veste com uma túnica e 

uma capa branca e, ao seu redor, há pessoas utilizando roupas que remetem a alguma 

civilização antiga. Na tela, é perceptível a existência de ruínas, coqueiros e, ao fundo, uma 

pirâmide e montanhas. 

Figura 8 – Cristo Visita as Américas, de Johnn Scott 
 

Fonte: The Church of Jesus Christ of latter-day saints (2022). 

 

Apresentada a imagem, Elder Santos disse-me que ela se referia à passagem do livro 

de mórmon que afirma que Jesus Cristo já esteve na América e que ela seria a nova terra 

prometida para os Santos dos Últimos Dias. Perguntei quem seriam aquelas pessoas, e Elder 

Rodríguez me respondeu prontamente e com um tom de empolgação: “São os néfitas e 

lamanitas” – adiante, discutiremos mais detalhadamente sobre esses povos. Nesse momento, 



43  

percebi que estava entrando em contato com uma nova narrativa não apenas da vida de Cristo, 

mas também da própria história das civilizações pré-colombianas que habitaram as Américas. 

Eu estava entrando em contato com a história do mundo mórmon. 

Antes de apresentar a explicação que me foi dada sobre essa passagem de Cristo pela 

América e sobre o modo com que isso configura a percepção mórmon da criação do mundo, 

fui levado a relembrar do texto de Leach (1962) sobre a gênesis enquanto mito. Na tentativa 

de analisar a narrativa mórmon como um mito, identifiquei algumas das características 

levantadas por Leach em seu texto, no qual se afirma que os mitos tendem a ter a repetição e 

o padrão dualístico como marca basilar. O livro de mórmon segue o mesmo modelo da bíblia, 

carregando tais marcas indicadas pelo autor. Desse modo, se a bíblia fosse uma comunicação 

de Deus com os antigos habitantes do Oriente Médio, o livro de mórmon seria a comunicação 

de Deus com os antigos habitantes da América. Todos os membros da capela a quem 

perguntei, após esse meu segundo encontro, sobre a história da passagem de Jesus pela 

América não apresentaram dúvidas de sua veracidade: eles haviam recebido de Deus a 

confirmação, a revelação de que tudo era verdadeiro, não uma representação mítica da 

realidade. 

Ainda compreendendo essa narrativa da criação do mundo mórmon enquanto mito, 

Mircea Eliade (1998) expressou o mito da seguinte forma: 

O mito narra uma história sagrada; relata um acontecimento que ocorreu no tempo 

primordial. O tempo fabuloso dos inícios. Em outras palavras, o mito conta como, 

através dos feitos de seres sobrenaturais, uma realidade veio à existência, seja ela 

toda a realidade, o cosmos, ou apenas um fragmento da realidade – uma ilha, uma 

espécie de planta, um determinado tipo de comportamento humano, uma instituição. 

O mito, portanto, é sempre um relato de uma “criação”; ele conta como algo foi 

produzido, como começou a existir. O mito fala apenas daquilo que realmente 

aconteceu, daquilo que se manifestou completamente. Nos mitos os atores são seres 

sobrenaturais. Por isso os mitos mostram sua atividade criativa e revelam a 

sacralidade (ou simplesmente a sobrenaturalidade) e suas obras (Idem, p. 5-6). 

 

Sendo o mito uma narrativa que conta a história do que se sucedeu durante o chamado 

início de tudo, eles costumam ser tratados como verdadeiros, um relato preciso dos 

acontecimentos narrados por parte daqueles que os contam. Eles não apenas servem para 

explicar algo, mas também para reforçar a aparição do sagrado no meio do profano e mundano. 

Utilizando da contribuição desses autores na compreensão do mito, percebi que a história 

mórmon que narra a presença de Jesus Cristo na América caracteriza-se como a história do 

mundo mórmon, da sua criação e existência inicial. A maneira como os meus interlocutores 

me narravam atualizava não apenas o mito, mas a própria experiência de fé e pertença deles. 



44  

Dessa forma, essa narrativa não seria apenas uma história contada, mas uma realidade viva e 

vivida, experienciada por todos aqueles que professam essa fé e que continuam sendo por ela 

influenciados. Em função disso, quando Malinowski (1948) trata sobre o mito, ele nos afirma 

que essa narrativa não deveria ser tratada como explicação ou como símbolo, mas deveria, 

isto sim, ser compreendida a partir da forma como ele motiva as pessoas a moldar suas vidas 

e suas realidades. 

Dentre tantas controvérsias públicas envolvendo o livro de mórmon, uma delas está 

diretamente associada a essa história do mormonismo. Em 1996, a Smithsonian Institution 

publicou um memorando afirmando que não houve, na América, qualquer contato com povos 

egípcios, hebreus, da Ásia Ocidental ou do Oriente Próximo. Essa publicação causou reações 

entre mórmons que passaram a publicar com frequência respostas ao instituto. Após uma série 

de pressões, em 2001, o Instituto publicou uma nota afirmando que o livro de mórmon é um 

livro religioso e não pode ser compreendido a partir de uma ótica científica. Concluem, ainda, 

dizendo que jamais o Instituto utilizou o livro para fins de pesquisas arqueológicas. 

O breve relato que apresento a seguir foi coletado na minha segunda aula com os 

missionários. Nesse encontro, eles me contaram a história da presença de Jesus Cristo na 

América. Esse relato nada mais é que a história do mundo mórmon. A partir dela, toda uma 

dinâmica doutrinária se estabeleceu e, durante o tempo em que estive em campo na igreja, 

percebi que essa narrativa era sempre reafirmada nas conversas, nas aulas, nos livros ou nos 

filmes recomendados pela igreja. Era uma narrativa própria da vida do filho de Deus que dava 

sentido ao ser um Santo dos Últimos Dias. 

A primeira parte do livro de mórmon é intitulada “Primeiro livro de Néfi”. Néfi seria 

o filho mais novo do patriarca Leí, que teria fugido de Jerusalém em busca da terra prometida 

600 anos antes do nascimento de Cristo. Néfi é também o responsável pela construção do 

barco que teria levado Leí e seus descendentes para a América. Além dele, Leí tinha um outro 

filho, Lamã (o mais velho). Com a morte do pai, já na terra prometida, a América, os irmãos 

se separaram e deram origem aos dois principais grupos que habitaram a América: néfitas e 

lamanitas, que eram povos opositores. Trezentos anos depois, o povo de Néfi encontrou um 

outro povo remanescente dos jareditas, também vindos de Jerusalém, anos antes de Leí e sua 

família. Os jareditas se uniram aos néfitas contra os lamanitas, o que deu início a um longo 

período de conflito entre esses dois grupos. Isso até o momento da chegada de Jesus na 

América. De acordo com os mórmons, Jesus teria aparecido para os néfitas e lamanitas três 

vezes e, durante suas aparições, teria realizado alguns milagres, ensinamentos e feito algumas 



45  

profecias. Uma delas dizia respeito a Joseph Smith. 

Após as aparições de Jesus, os néfitas e lamanitas teriam vivido um período de paz, 

até que novamente os dois povos se separaram. Nesse momento, os néfitas teriam aceitado o 

evangelho, enquanto os lamanitas renegaram-no; anos depois, os mesmos que aceitaram o 

evangelho passaram a negá-lo. Segundo os relatos trazidos no livro de mórmon, em 321 d.C. 

teria irrompido uma sequência de guerras entre os dois povos; a última delas teria acontecido 

em 385 d.C., aos pés do Monte Cumorah. Na ocasião da última batalha, o comandante do 

exército néfita, chamado mórmon, escondeu placas de ouro nas quais Néfi teria registrado a 

história da sua família. Os néfitas perdem a batalha, muitos morreram, mas o filho de Mórmon, 

Morôni, teria sobrevivido. Após esse período de intensos conflitos, Morôni se dedicou a 

registrar em placas a história dos jareditas, conforme seu pai o contará. Antes de morrer, 

Morôni teria escondido as suas placas no mesmo local em que seu pai escondeu as placas de 

Néfi. 

É Morôni quem irá aparecer para Joseph Smith em forma de anjo e falar sobre a 

localização das placas que ele e seu pai haviam enterrado. Para a crença mórmon, entre a morte 

de Morôni e o nascimento de Joseph Smith não houve profeta sobre a terra. Isso é o que eles 

chamam de “a grande apostasia”. Nesse sentido, a importância de Morôni para os mórmons é 

tanta que em cima de todo templo há uma estátua do Anjo Morôni tocando uma trombeta, 

anunciando que o período de apostasia teria terminado. 

Posteriormente ao ouvir essa versão resumida da história da presença de Jesus na 

América e entender o modo com que isso reverberou nas histórias narradas no livro de 

mórmon, fui levado por Elder Rodríguez a adentrar ainda mais no “mundo espiritual” da 

doutrina mórmon. De início, Elder Santos me perguntou se eu sabia o que acontece conosco 

depois que morremos. No momento seguinte, ele assumiu uma postura ainda mais mítica, a 

meu ver, quando me questionou se eu sabia o que acontece conosco antes de nascermos neste 

mundo. Para as duas indagações eu disse que não sabia ao certo, embora conhecesse as 

interpretações do pós-morte dada por muitas crenças. Aqui, Elder Rodríguez olhou para mim 

como se estivesse confuso e me perguntou: “David, você acredita que quando morrermos 

iremos para algum lugar? Você acredita que nosso espírito não morre com a nossa carne?”. 

Respondi às duas perguntas dizendo que não me sentia seguro o suficiente para dizer que sabia 

o que aconteceria conosco depois da morte e completei dizendo que, por ter sido criado em 

uma família católica, eu havia aprendido o que o catolicismo diz sobre isso, ainda que não 

tivesse total convicção também dessas narrativas. Elder Rodríguez (2021) me falou: 



46  

 
Iremos te explicar o que realmente acontece conosco antes de nascermos neste 

mundo e depois que deixamos ele. Te aconselhamos que, depois desse nosso 

encontro e antes do próximo, você possa perguntar ao pai celestial se tudo o que 

estamos te ensinando é a verdade. Eu tenho certeza que ele te confirmará. Então, 

você não terá mais dúvida alguma sobre o mundo espiritual (Idem , n. p., transcrição 

nossa). 

 

Importante destacar que a cosmologia e cosmogonia do cristianismo 

tradicionalmente falam de uma realidade formada por três camadas: céu, inferno e um mundo 

terreno. No mormonismo, essa cosmovisão se apresenta de uma forma um pouco diferente. 

No geral, no campo religioso, essa cosmovisão é diversa e apresenta diferentes interpretações. 

A cosmovisão Yanomami, por exemplo, foi investigada por Napoleon Chagnon (1992), que 

descobriu que ela era composta por uma realidade de quatro camadas: havia a camada mais 

elevada, chamada duku ka misi, que pouco interessava a eles, sendo considerado um espaço 

vazio; o segundo nível mais elevado, hedu ka misi, onde animais, plantas e os ancestrais vivem 

como os vivos; o terceiro nível, hei ka misi, onde os humanos vivem; e a última camada, hei 

ta bebi, habitada por um povo muito semelhante aos Yanomami, chamado Amahiri-teri – essa 

é considerada uma camada quase deserta. 

Sam Gill (1981), em sua pesquisa etnográfica sobre a religião dos Navajo, descreve 

que eles acreditam ser o universo organizado como uma “pilha” de catorze estruturas mundiais 

ou mundos em forma de pratos empilhados um em cima do outro. Para os Navajos, nos níveis 

mais inferiores encontram-se pessoas-insetos, pessoas-animais e pessoas-pássaros, ao passo 

que, nas camadas superiores, vivem os homens e o povo sagrado que, juntos, deram origem à 

era dos heróis da cultura e das origens dos rituais. Esses são alguns exemplos de como 

diferentes religiões apresentam diferentes narrativas acerca da constituição do universo e da 

existência humana. Com o mormonismo não seria diferente. Ele diverge um pouco da 

cosmovisão do cristianismo tradicional, e foi nesse encontro que aprendi suas particularidades 

e interpretações. 

Elder Rodríguez tirou da sua bolsa algumas plaquinhas e as colocou em suas mãos. 

Na primeira plaquinha havia escrito os dizeres “mundo pré-mortal”. Para os mórmons, antes 

de nascermos, vivemos uma vida pré-mortal. Nós já somos nós mesmos, com nossos dons, 

habilidades, personalidade, mas ainda não somos de carne e osso. Nesse momento, no mundo 

espiritual todos nós somos iguais, mas recebemos talentos e vocações diferentes, assim como 

somos chamados por Deus para fazermos coisas diferentes na terra. No momento em que o 

pai celestial nos envia à terra para nascermos, um véu cobre a nossa memória, fazendo com 



47  

que esqueçamos da nossa preexistência. Segundo os missionários, o pai celestial faz isso para 

que possamos viver nosso livre arbítrio, fazendo escolhas e sendo capazes de discernir o bem 

do mal. Após o véu cobrir nossa memória, recebemos um corpo mortal para que possamos 

viver na terra. Neste instante, somos designados a uma família terrena, os nossos pais. Isso 

porque, na lógica mórmon, primeiramente somos filhos do pai celestial, que por sua vez, nos 

empresta para a nossa família mortal para que vivamos com eles para sempre, inclusive após 

a morte terrena, uma vez que, depois de morrermos, passamos a assumir o lugar de filhos 

espirituais dos nossos pais. Com a morte do corpo terreno, vamos então para o mundo 

espiritual, o lugar onde ficaremos aguardando pela ressurreição. Com a nova ressurreição de 

Jesus, nosso corpo mortal, que estava esperando no mundo espiritual, se unirá novamente com 

o nosso espírito. Só então recebemos o grau de glória que merecemos, só então descobrimos 

onde ficaremos após a ressurreição de Cristo. 

De acordo com o mormonismo, o mundo espiritual seria composto por quatro 

mundos ou, como ouvi em algumas ocasiões, quatro reinos. Para cada um deles, nós 

precisamos adquirir um certo grau de glória, que é definido pelas atitudes que tomamos em 

vida: conhecer a igreja e o livro de mórmon, aceitar e viver de acordo com os seus princípios 

e ensinamentos, constituir uma família10 e a conduzir dentro da doutrina etc. 

O primeiro dos reinos é o mundo celeste, seria o que compreendemos em outras 

denominações cristãs como o Paraíso. O mundo celeste exige o grau maior grau de glória. 

Para receber esse grau, é preciso ter sido um membro da igreja e ter seguido à risca a doutrina. 

Em seguida, temos o mundo terrestre, esse exige um grau de glória médio. Na compreensão 

mórmon, se alguém rejeitou o evangelho em vida, mas o aceitou no mundo espiritual, essa 

pessoa irá herdar o mundo terrestre. Importante lembrar que, para os mórmons, existem 

missionários no mundo espiritual que visitam os mundos com menos grau de glória para 

ensinar e converter aqueles que não aceitaram o evangelho em vida. O reino que exige o grau 

de glória mais baixo é o mundo teleste. Neste reino estão aqueles que não aceitaram o 

evangelho nem na terra nem no mundo espiritual. Essas pessoas ficarão no inferno até o dia 

da ressurreição e estão condenadas a nunca poder ver Jesus em suas visitas a reinos de glória 

mais baixos. Há ainda um último mundo, que seria destinado àqueles que se entregaram a 

satanás, às trevas exteriores. 

Após a explanação do mundo espiritual, Elder Rodríguez me perguntou: “David, em 

                                                
10 Na discussão tecida no próximo tópico, esse aspecto será de imprescindível importância para compreendermos 

os conflitos que se apresentam a um mórmon que decide assumir uma orientação sexual não heteronormativa e, 

consequentemente, decide não constituir uma família no interior dos padrões morais da igreja 



48  

qual reino você quer estar?”. Respondi que no mundo celeste, ao que ele prontamente me 

provocou mais uma vez a questionar para o pai celestial se todos aqueles ensinamentos eram 

verdadeiros. Sendo-me concedida a confirmação, eu estaria pronto para me batizar e iniciar 

minha caminhada rumo ao mundo celeste. Eu sorri um pouco constrangido, mas, ao mesmo 

tempo, entendi que o que ele fazia era externar seu cuidado, sua preocupação quanto ao meu 

espírito, caso eu não aceitasse o evangelho a tempo de conseguir usufruir do mundo celeste. 

Finalizamos nosso encontro com uma oração e nos despedimos sabendo que no dia seguinte, 

no domingo, estaríamos juntos para a reunião sacramental. 

      3.3 A missão e a família eterna 

 

Quinze dias depois, como fora acordado, estávamos mais uma vez nos reunindo na 

sala de estudos da capela. Antes de iniciarmos mais uma lição, descobri que esse seria meu 

último encontro missionário com Elder Santos e Rodríguez: eles estariam sendo transferidos 

para outro Ramo, no intuito de dar continuidade às suas missões. Sabendo disso, externei 

minha tristeza – confesso que já havia me afeiçoado aos dois missionários. Perguntei o motivo 

da transferência, e eles me falaram que é assim que funciona o período da missão. Externei, 

então, a minha curiosidade em saber como funcionava a dinâmica do trabalho deles, ao que, 

antes de iniciar a atividade do dia, eles me deram uma breve explanação. 

Os missionários são os responsáveis pela expansão da igreja no mundo. São eles que 

atuam diretamente no processo de conversão de novos membros, assim como realizam visitas 

aos já membros. Além disso, conduzem as aulas doutrinárias e estão sempre à disposição para 

orar por alguém ou tirar dúvidas sobre algum conhecimento da doutrina. Homens e mulheres 

podem ser missionários, mas a preferência é dada sempre aos homens (para as mulheres, a ida 

à missão é opcional). 

Para se tornar um missionário, é preciso ter frequentado o instituto da igreja por no 

mínimo um ano. O instituto é o local onde eles aprofundam seus conhecimentos sobre a igreja 

e sua doutrina. A missão pode durar até dois anos, e o missionário ficará dedicado em tempo 

integral às atividades da igreja, não recebendo remuneração alguma durante esse período, de 

modo que todas as despesas com moradia, comida, transporte e afins são de responsabilidade 

da igreja. Em cada ramo ou estaca existe um membro responsável pela administração dos 

recursos enviados pela igreja para cobrir as despesas com os missionários. O dia de trabalho 

de um missionário costuma iniciar às 09h da manhã, sendo a primeira atividade um turno de 

visitação a membros da igreja que não apareceram nas últimas reuniões sacramentais ou que 



49  

estejam passando por alguma dificuldade. Essa atividade é seguida de um turno de realização 

de palestras a algum pesquisador indicado por algum membro. A atividade mais importante 

deles, no entanto, é conquistar a confiança de pessoas desconhecidas para lhes falar sobre a 

igreja. 

É preciso ainda, para ser um missionário, receber o sacerdócio de Melquisedeque. 

No mormonismo, existem dois tipos de sacerdócio: o sacerdócio Aarônico, que é também 

chamado de sacerdócio menor, cujos portadores têm a autoridade para administrar as 

ordenanças externas de fé, arrependimento e batismo; e o sacerdócio de Melquisedeque, 

chamado também de sacerdócio maior, cujos detentores são responsáveis por todos os 

trabalhos espirituais da igreja, como o batismo vicário (o batismo dos mortos) e os convênios 

para a eternidade (o casamento). São responsáveis ainda por presidir Alas, Ramos, Estacas e 

Missões, além de curar doentes, abençoar as crianças e dar bênçãos especiais. A pessoa que 

recebe o sacerdócio Aarônico pode exercer na igreja os ofícios de diácono, mestre, sacerdote 

e bispo, sendo possível estar de posse desse sacerdócio a partir dos doze anos de idade. Já as 

pessoas com o sacerdócio de Melquisedeque atuam como elderes, sumo sacerdote, patriarca, 

setenta e apóstolos. 

O local onde cada Elder vai servir na sua missão é estipulado pela igreja através de 

uma revelação dada por Deus ao Presidente e Profeta da Igreja e aos seus Apóstolos em Salt 

Lake City. Cada jovem deve se candidatar em seu Ramo ou Estaca para servir em uma missão. 

Feito isso, o bispo local deve preencher um formulário com os dados e histórico do jovem e 

enviá-lo para a sede da igreja em Salt Lake City – Utah. Passadas algumas semanas, esses 

jovens recebem cartas nas quais constarão o local da missão, onde cumprirão as atividades 

missionárias. A cada três meses, os missionários são transferidos para outros Ramos e Estacas 

da mesma região. No caso de Elder Santos e Rodríguez, os três meses no bairro em que a 

pesquisa estava sendo desenvolvida já estavam por findar, de forma que eles estavam prestes 

a serem transferidos a outro bairro da mesma cidade. Às vistas da transferência desses 

membros, optei então por interromper o trabalho de campo na igreja, acreditando que as 

informações mais importantes e essenciais da fé mórmon eu já tinha em mãos. 

O cenário que me foi apresentado sobre os missionários e o trabalho missionário me 

levou a buscar investigar os impactos dos trabalhadores missionários nas suas comunidades 

confessionais. A este passo da pesquisa, encontrei os estudos de Ernst Gellner (1992) sobre 

religiões locais e religiões translocais. Para o autor, esses grupos religiosos translociais, 

também chamados de mundiais, são desenraizados de seu contexto social original. Ainda que 



50  

mantenham uma ligação com algum lugar sagrado específico, manter a prática religiosa em 

um único lugar prejudica as aspirações em se tornar uma religião translocal e, por conta dessas 

aspirações, elas muitas vezes são bastantes missionárias e proselitistas. Isso porque eles 

precisam recrutar novos membros e proporcionar-lhes uma nova comunidade – em alguns 

casos, uma nova identidade também. 

Outra característica ressaltada por Gellner (Idem), característica esta que encontro 

ressonância no mormonismo, é que, para o autor, as religiões translocais são preocupadas com 

a doutrina, com o dogma, com a crença. É, portanto, a doutrina que os unifica, razão pela qual 

dão tanta importância ao ensinamento dos dogmas, garantindo que eles sejam assimilados de 

forma clara e, assim, possam ser aceitos sem discordância ou questionamento por parte dos 

membros. Dessa forma, e Gellner (Idem) vai destacar a escrita, um corpus oficial padronizado, 

um cânone, como um elemento crucial na disseminação dessa ortodoxia, uma vez que a 

existência de uma obra oficial em que esteja contida essa doutrina, faz surgir também uma 

classe especializada de indivíduos para estudar, preservar e ensinar essa doutrina. Dito de 

outro modo, faz surgir uma institucionalização eclesiástica com funções ligadas ao papel de 

manter a doutrina viva, assegurando sua constante disseminação. A partir dessas reflexões, 

passa a ficar mais claro o papel e a importância dada ao Elder no mormonismo: ele é o agente 

de transmissão e difusão da doutrina pelo mundo. É através dele que o livro de mórmon passa 

a ser conhecido e que a igreja ganha seu status de translocal. 

Após tirarem minhas dúvidas sobre como funcionava a vida de um missionário 

mórmon, retornamos à lição do dia escolhido por eles. Nesse encontro, aprenderíamos sobre 

a instituição-chave do mormonismo, aquela que é essencial para se obter o maior grau de 

glória e em torno da qual toda a estrutura da igreja gira: a família. Os missionários começaram 

dizendo que, no mundo celeste, viveremos com a nossa família eterna, viveremos com Deus 

e como Deus. Para o mormonismo, esse reino celestial é parecido com o nosso mundo, só que 

perfeito. Nele receberemos a mesma glória de Deus, porque nós somos da linhagem de Deus 

e, sendo assim, seus descendentes direitos. Logo, nos tornaremos deuses. 

Na crença dos SUD, Deus um dia foi como nós: ele tem um pai, uma mãe, um avô e 

assim por diante. De acordo com os registros de Joseph Smith, Deus nada mais é que um 

homem exaltado, entronizado em céus distantes. Para os mórmons, não há um só Deus, mas 

sim há um Pai Celestial, pai de todos, um Deus supremo. Deus é também um estado a ser 

alcançado e, para tal, precisamos seguir o mesmo caminho que Ele seguiu. Assim, depois de 

morrermos e ganharmos o maior grau de glória, nos tornaremos um Deus que, tal qual como 



51  

o Pai Celestial, poderá ter filhos espirituais e reinar sobre mundos espirituais também.  

Nesse sentido, a peça-chave para esse plano celestial se torna a família, haja vista a 

crença de que o merecimento da exaltação no reino celestial exige que tenhamos constituído 

uma família em terra e que estejamos a ela selados. Nesse momento, perguntei a Elder Santos 

o que significaria estar selado a uma família. Ele explica dizendo que, para o mormonismo, 

existem dois tipos de casamento: o temporal e o eterno. O casamento temporal é aquele 

performatizado pelo poder do Estado ou por clero de outra fé. Esse é o tipo de casamento no 

qual a expressão da sexualidade é apropriada e esperada do casal. Ele é preconizado pela igreja 

e é legalmente vinculativo até que a morte o separe, como sugerido nas cerimônias. O 

casamento eterno, por sua vez, não apenas é legalmente reconhecido pelo Estado, como 

também é sancionado por Deus. Ele só pode ser performatizado pelo poder de um sacerdote 

mórmon e só pode ser transacionado em um templo especial reservado para esse propósito. 

Os casamentos eternos ou casamentos no templo criam a união entre marido e mulher 

que permanece eficaz não apenas nesse mundo, mas também na outra vida, no “paraíso 

celestial”. Assim, os casamentos eternos na teologia mórmon são essenciais para uma salvação 

completa e para que o casal possa usufruir do mais alto grau do paraíso, um lugar onde pessoas 

são permitidas a se tornarem deuses e a criar seus próprios mundos, na mesma capacidade e 

intensidade que o Criador desta terra. Assim, pessoas que se casam com outras do mesmo sexo 

não estariam incluídas nesse projeto de salvação, que tem o casamento eterno como elemento 

central. 

Em 1995, a igreja divulgou uma declaração chamada: “Família: uma proclamação ao 

mundo”, na qual são reafirmadas práticas e doutrinas da instituição, além dos princípios 

fundamentais para a felicidade e o bem-estar da família mórmon: 

Nós, a Primeira Presidência e o Conselho dos Doze Apóstolos d’A Igreja de Jesus 

Cristo dos Santos dos Últimos Dias, solenemente proclamamos que o casamento 

entre homem e mulher foi ordenado por Deus e que a família é essencial ao plano 

do Criador para o destino eterno de Seus filhos [...] (Hinckley, 1995, p. 01). 

 

O texto da declaração reforça o projeto de sujeito e família mórmon, que se 

caracterizam essencialmente pela heterossexualidade monogâmica e delimitações nos papéis 

de gênero, por uma ampla prole e pela obediência aos ensinamentos da doutrina. 

Em 2008, a Igreja mórmon apoiou a campanha da proposição 8, uma iniciativa que 

aconteceu no estado da Califórnia cujo objetivo era banir a união de pessoas do mesmo sexo. 

Ela foi aprovada em um referendo com 52% dos votos a favor, alterando a decisão da suprema 

corte estadual de reconhecer legalmente tais uniões – merece atenção o fato de que a principal 



52  

doadora da campanha foi a Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos últimos Dias. A igreja 

mobilizou adeptos de diferentes posições hierárquicas para atuar de porta a porta na Califórnia 

com o intuito de convencer as pessoas sobre a ameaça que os casamentos homoafetivos 

representam à família tradicional, além de ter financiado também material impresso, vídeos, 

propagandas e mensagens nos diversos meios de comunicação reforçando a ideia. A 

proposição só foi derrubada em 2012 por um grupo de juízes que a considerou 

inconstitucional. 

As tensões se intensificaram entre a igreja mórmon e o movimento dos direitos gays 

nos EUA. Gays e lésbicas que afirmavam pertencer à igreja organizaram-se em críticas à alta 

cúpula mórmon através da rede Afirmação, sem esquecer de mencionar o papel da mídia, que 

reforçou a imagem conservadora dos mórmons no que tange às pautas relacionadas às 

minorias sociais. Esse drama social, envolvendo mórmons e ativistas do movimento gay, 

caracterizou-se pelas controvérsias (Giumbelli, 2014; Montero, 2012) presentes no discurso 

de diferentes agentes em torno de uma definição de família nuclear. O que se presenciou 

naquele momento foram “situações nas quais os atores estão de acordo de que discordam entre 

si” (Venturini, 2011, p. 6). Ao passo que, de um lado, mórmons levantavam a bandeira da 

família tradicional, de outro, ativistas do movimento gay e seus apoiadores defendiam as 

novas configurações de família. Aqui estão postas diferentes definições da realidade que 

passam a se articular em um campo heterogêneo. Nesse caso, as percepções sobre casamento 

e família que estavam em jogo e o modo com que essa ou aquela percepção geraria 

determinadas reconfigurações sociais. 

Durante a pesquisa, passei a ter acesso a um acervo vasto de materiais audiovisuais 

produzidos pela igreja e até mesmo a produções que polemizaram algumas práticas dos 

mórmons. Dentre esses materiais, havia os vídeos produzidos para o canal do YouTube da 

Igreja, nos quais era forçada a todo momento a importância da família para os planos do pai 

celestial. Isso se dava sobretudo através da defesa de que ter muitos filhos é uma das maiores 

contribuições que podemos dar ao plano de salvação, de modo que entender e exercer os 

papéis de gêneros bem definidos faz-se de extrema importância não somente para o bem- estar 

da família, mas também para o bom funcionamento da igreja. Fanella Cannell (2017), em seu 

artigo “Mormonism and Anthropology: On Ways of Knowing”, traz uma das experiências 

etnográficas mais potentes do seu trabalho, o momento em que conheceu uma família 

mórmon. Na descrição que faz, a autora elucida a importância da pertença familiar na lógica 

graças à qual todos os membros da família continuarão juntos no reino celeste, encontrando 



53  

seus antepassados, também mórmons, e juntos tornando-se deuses e deusas que viverão na 

plenitude do mais alto grau de glória. Com essa reflexão, Cannell (2017) reforça a maneira 

com que as relações de parentesco e continuidade constituem, para os mórmons, uma das 

bases de sua religião. 

Outro elemento importante no princípio do selamento familiar é a extensão da 

garantia de salvação para os ancestrais que não tiveram a oportunidade de escolher fazer parte 

da igreja. Essa é a ideia de que os vivos salvam os mortos, o que só é possível através do 

batismo vicário. Na ocasião, o membro da igreja se batiza em nome dos seus antepassados, 

garantindo aos mortos a salvação e aos vivos a possibilidade de garantir uma linhagem eterna 

no reino celestial. Essa lógica mórmon parte da noção de evolução, segundo a qual somos 

sempre os mesmos na vida pré-mortal, mortal e pós-mortal, mas, ao sermos obedientes e 

realizarmos os convênios recomendados pela igreja, atingimos o maior grau da evolução dos 

seres, que é se tornar um deus. 

Em uma conferência internacional que aconteceu em Salt Lake City, no dia 3 de abril 

de 2004, um dos membros do Quórum dos Doze Apóstolos11 externou: “Nossos antepassados 

precisam de ajuda. Precisam dos convênios que os libertarão da prisão espiritual. As novas 

tecnologias aumentam nossa obrigação. De quem muito recebe, muito se exige” (Eyring, 

2004). Por essa razão, a igreja mantém o maior site de genealogia do mundo, a fim de que 

seus membros possam pesquisar os seus antepassados e garantir-lhes salvação. 

Nesse momento perguntei o que acontece com aqueles que não constituem família 

na vida mortal: “Eles não irão para o reino celestial? Eles poderão se casar no mundo 

espiritual? Quanto aos divorciados, o que acontece ao certo com eles?”. Nesse momento, 

percebi uma reação quase que de misericórdia por parte dos missionários, até que Elder 

Rodríguez falou: “Quem não tiver se casado, mas tiver sido obediente e tiver realizado todos 

os convênios, irá para o Reino Celestial, mas sem alcançar o mais alto grau de glória. Eles 

irão servir aos casados como servos.” Ele completou: “Sem uma família, não poderemos 

contribuir com o plano divino de salvação. Pessoas que não se casam costumam não ter filhos 

e, se não têm filhos, não serão pais dos filhos de Deus. Consequentemente, não darão a sua 

contribuição no plano de Salvação.” Fui provocado por Elder Rodríguez mais uma vez quando 

disse: “Se lembra quando te falamos que o Reino Celestial é igual a este lugar, só que 

perfeito?”. Confirmei com a cabeça, ao que ele continuou: “Já que lá é como aqui, só que 

                                                
11 Segundo corpo administrativo da igreja, o Quórum dos Doze Apóstolos é formado por um grupo de homens 

que auxiliam o presidente e o profeta da instituição. 
 



54  

perfeito, as pessoas que morrerem solteiras poderão casar-se lá e, assim, alcançar o grau de 

glória maior”. Ele prosseguiu: 

Quanto aos divorciados, é um pouco mais complexo. Se lembra quando falamos que 

os casamentos realizados nos templos são para a eternidade? Pois bem, se um casal 

decide se divorciar por cometer adultério, a pessoa que cometeu passa por um 

processo muito doloroso dentro da igreja, tendo seus direitos de membros negados 

e chegando à excomunhão. Mas, se o motivo do divórcio for outro, eles poderão se 

separar, só que ainda assim passarão por um processo doloroso. Eles estarão 

divorciados, mas continuarão ligados espiritualmente, especialmente se tiverem 

filhos, pois os filhos nasceram dentro do convênio do casamento e é muito difícil 

desfazer o convênio do casamento. Um convênio com Deus é eterno, é sagrado, e o 

casamento faz parte do maior grau de glória no reino celestial. Quando começamos 

a desobedecer a um convênio com o Senhor, automaticamente nossas bênçãos são 

interrompidas (Rodríguez, 2021 n. p. , transcrição nossa). 

 

Nesse momento, Elder Santos interrompeu a explicação de Elder Rodríguez e disse: 

“David, o mais importante é você entender que a família é uma pré-condição necessária para 

que o homem possa viver no Reino Celestial.” Eu falei que tinha compreendido, mas, dentre 

as minhas indagações ainda não respondidas, estavam aquelas pessoas que possuem uma 

orientação sexual não heteronormativa. Preferi não externá-las, especialmente depois que ele 

falou: “Sobre o casamento, você ficará sabendo mais quando começar a frequentar o instituto. 

Lá eles te darão aulas direcionadas para cada tema.” Aqui, percebi que não havia espaço para 

as minhas perguntas. Apenas respondi que adoraria assistir a essas aulas no instituto, e eles 

me falaram que eles me deixariam informado assim que as novas datas dos encontros fossem 

divulgadas. Finalizamos o encontro orando, como de costume. Enquanto saíamos da capela, 

Elder Santos falou que meu próximo encontro provavelmente seria com a nova dupla de 

missionários que estariam chegando em uma semana. Disse-me que eu não me preocupasse, 

porque eles repassariam um relatório para eles, a fim de que soubessem exatamente a que 

passo estávamos nas lições. Agradeci, e nos despedimos. 

No dia seguinte, na reunião sacramental, encontrei com os dois missionários pela 

última vez. Ao final, o bispo anunciou publicamente o que todos já estavam sabendo: a partida 

dos dois Elders para outra capela. Quando o bispo agradeceu aos missionários pelos serviços 

prestados, todos os aplaudiram e, ao fim da reunião, ambos foram cumprimentados por todos 

os presentes na reunião, inclusive por mim. Esse também foi meu último dia na Capela. A esta 

altura de investigação em campo, acreditava já ter conseguido apreender as informações 

basilares para compreender a fé mórmon e alguns dos seus valores. Na minha breve vivência 

com os missionários e alguns membros do ramo, pude compreender o modo com que a 

doutrina emerge, para os mórmons, como o elemento norteador da experiência de ser e se 



55  

tornar um mórmon. Além disso, pude também entender o seu papel no processo de endossar 

as estruturas institucionais determinantes para que políticas institucionais possam ter 

capilaridade entre os milhares de membros espalhados pelo mundo. Para ser e viver como um 

mórmon, é preciso aprender e acreditar na doutrina e ter a certeza de que todas as estruturas e 

políticas institucionais bebem de uma revelação divina oferecida apenas aos Santos dos 

Últimos Dias. 

Dos grupos religiosos que já pude conhecer, talvez tenham sido os mórmons o grupo 

religioso que mais dedica horas de estudo à sua própria doutrina. Entre palestras, leituras, 

visitas a pesquisadores e reuniões sacramentais, é revelado aos mórmons não somente o 

sagrado, mas também a certeza de uma salvação que lhes é exclusiva. Quanto às políticas 

institucionais, essas nunca são questionadas por um “bom mórmon”. Afinal, se o presidente-

profeta e os demais líderes da igreja divulgam essas políticas, é porque receberam uma 

revelação do próprio Deus. Essa mesma revelação é incessantemente procurada por um 

membro da igreja, justamente por ser a partir dela que o pertencer à comunidade dos Santos 

do Últimos Dias se afirma e reafirma, isto é, na experiência de um sujeito que decide se 

converter ao mormonismo. 

Uma das conclusões a que chego, a este passo da pesquisa, é ao efeito de que eu não 

poderia escrever sobre o mormonismo sem antes tentar compreender suas estruturas: era 

preciso, isto sim, que antes eu conhecesse os missionários e entendesse um pouco da dinâmica 

de seus trabalhos, além de imergir na dinâmica de uma igreja mórmon. Entendo que só assim 

poderia vislumbrar mais detalhadamente a riqueza de suas particularidades enquanto um grupo 

religioso de base cristã visto como hermético, fechado. São as estruturas institucionais que 

dão sentido a cada posto, função e atividade que um membro assume, a cada relação com a 

comunidade em que uma igreja está localizada. Somente através disso a identidade da igreja 

e de sua doutrina ganham forma e visibilidade. Quem nunca se perguntou sobre os jovens 

missionários mórmons andando nas ruas usando roupas parecidas? Sobre o que teria no 

interior de um templo, ao passar pela sua fachada? Esses são alguns exemplos de coisas que 

são preservadas na dinâmica mórmon graças às estruturas institucionais e suas regras. Não se 

pode conhecer o mormonismo sem ter uma experiência de perto, uma conversa ou uma ida 

como visitante a um tempo. Se eu precisasse definir os mórmons em duas palavras, seriam: 

vivência e estudo. 



56  

4. A HOMOSSEXUALIDADE NO MORMONISMO: TENSÕES E NARRATIVAS QUE 

CONDEM OS AFETOS “DESVIANTES” 

 

Passado meu breve período de campo frequentando a igreja e participando de 

encontros com os missionários, decidi me voltar ao objeto central desta pesquisa: a 

homossexualidade no mormonismo. Através de um diálogo sempre frequente com os 

membros do Afirmação, busquei tentar entender como a igreja compreende a 

homossexualidade e quais são as ações e discursos que pautam essa temática 

institucionalmente. Essa investigação demandou um passeio pelos livros doutrinários e pelos 

vídeos de pregação de líderes da igreja assistidos tanto nos encontros de estudo como também 

sozinho em pesquisa na internet, além de conversas com gays mórmons e de uma constante 

busca nas redes sociais por essa parcela de mórmons que estão à procura de um 

reconhecimento institucional. Para que eu vislumbrasse com clareza o Afirmação e o seu 

trabalho enquanto uma rede global, era necessário que eu entendesse as tensões que emergem 

da experiência de ser gay ou lésbica no mormonismo. Essas e outras questões que resultam do 

exercício de observação e coleta de informações realizado para essa pesquisa são a base de 

sustentação desse capítulo, no qual se veem sistematizadas as tensões, narrativas e políticas 

que condenam a homossexualidade. 

Para os mórmons, assim como para grande parte das denominações de 

fundamentação cristã, a homossexualidade é vista como uma prática pecaminosa, uma 

“abominação” aos olhos de Deus, um estigma do tipo moral e espiritual (Goffman, 2004). No 

livro publicado pelo então apóstolo mórmon Spencer W. Kimball (1999), intitulado “O 

milagre do Perdão”, o autor dedica um capítulo inteiro a falar sobre a homossexualidade, 

considerando-a “um crime contra a natureza”, uma maneira de agir contra a natureza divina 

instituída por Deus, na qual o homem subverte aquilo que é esperado dele. “Todos esses 

desvios das relações heterossexuais normais e próprias não são apenas anormais, são também 

pecaminosas às vistas de Deus” (Kimball, 1999, p.79). 

Em novembro de 2015, a presidência da igreja divulgou duas mudanças 

administrativas como uma nova política institucional que atingia diretamente pessoas 

homossexuais e suas famílias. Dentre medidas adotadas, está a proibição de batizar ou 

abençoar filhos de casais homoafetivos – esta proibição vale tanto para crianças adotadas 

quanto para crianças biológicas de um dos parceiros. Além disso, foi instituída ainda uma 

nova forma de apostasia, de acordo com a qual contrair ou estar em um casamento 



57  

homoafetivo legal torna os envolvidos na relação passíveis de excomunhão: 

 
Uma criança natural ou adotiva de um dos pais que vive em uma relação do mesmo-

gênero, seja o casal casado ou em coabitação, não pode receber um nome e uma 

bênção. Uma criança natural ou adotiva de um pai que vive em um relacionamento 

do mesmo-gênero, seja o casal casado ou em coabitação, pode ser batizada e 

confirmada, ordenada, ou recomendada para o serviço missionário somente se: Um 

presidente de missão ou um presidente de estaca solicitar aprovação do Gabinete da 

Primeira Presidência para batizar e confirmar, ordenar, ou recomendar o serviço 

missionário para uma criança de um pai que viveu ou está vivendo em uma relação 

do mesmo-gênero quando ele estiver satisfeito por entrevistas pessoais que ambos 

os seguintes requisitos são atendidos: 

1. A criança aceita e está empenhada em viver os ensinamentos e doutrinas da 

Igreja, e especificamente repudie a prática de coabitação ou casamento do mesmo-

gênero. 

2. A criança é maior de idade e não vive com um pai que viveu ou vive atualmente 

em uma relação de coabitação ou casamento do mesmo- gênero. (Vozes Mórmons, 

2015, n. p.). 

 

Outra questão a que vale a pena dar destaque é o fato de que igreja não permitia a 

inclusão de famílias homoafetivas nos registros do portal FamilySearch, o maior site de 

genealogias do mundo alimentado e mantido pela igreja. Medidas como essas supracitadas 

impactaram negativamente os/as homossexuais que professavam seu pertencimento religioso 

ao mormonismo, levando-os a experienciar o sentimento de exclusão da comunidade. Os 

homens e mulheres que decidem “sair do armário” dentro da fé SUD encontraram fortes 

dificuldades em conciliar a identidade homossexual e a mórmon, tendo em vista as rígidas 

doutrinas que pautam comportamento e sexualidade nessas instituições, bem como o 

despreparo dos líderes da igreja para lidar com a questão. 

Muitos homens e mulheres que assumem publicamente sua homossexualidade 

relatam ser comum ouvir de lideranças da igreja que é possível a reorientação sexual. Esse 

processo envolve o movimento de praticar jejum e oração e de tomar as lideranças da igreja 

como modelos a serem seguidos e contatos apropriados com o sexo oposto. Além disso, 

envolve ainda a abstenção da masturbação, uma vez que se acredita ser a eliminação dessa 

prática um pré- requisito para a reorientação dos desejos homossexuais (Phillips, 2004). O gay 

ou lésbica mórmon são admoestados a iniciarem encontros heterossexuais com outros 

membros da igreja, e o casamento acaba se tornando uma solução implícita nesses encontros. 

A suposição tácita por trás dessa urgência é que, uma vez iniciada a relação heterossexual, a 

natureza da sexualidade dada por Deus irá ser assumida definitivamente pelo indivíduo. É por 

conta disso que a igreja tem desenvolvido uma série de políticas institucionais que não apenas 

limitam a participação de homossexuais nas atividades eclesiásticas, mas também fomentam 



58  

práticas de “acolhimento”, orientação e escuta daqueles membros que apresentam “problemas 

homossexuais” e que precisam ser curados e reenquadrados nos padrões de um Santo dos 

Últimos Dias. 

Durante meu período de campo nas atividades do Afirmação e no levantamento 

bibliográfico com outras pesquisas já desenvolvidas sobre o tema, tive acesso a depoimentos 

que reportavam o quão doloroso havia sido o momento de “sair do armário” no contexto da 

igreja, ao longo do qual esses indivíduos se sentiam carregados de culpa e, ao mesmo tempo, 

de uma necessidade de autorreconhecimento de suas sexualidades e afetos. Era possível 

perceber nos seus discursos o desejo de serem reconhecidos por esse outro, a igreja. A exemplo 

disso, cito o que ouvi de alguns dos meus interlocutores, quando disse que o processo nunca 

é fácil, mas que a existência de uma rede como o Afirmação vinha amenizando os problemas 

que vieram à tona depois da decisão de sair do armário e “praticar” a homossexualidade. 

Desde 2018 a igreja tem reproduzido em seu discurso durante as conferências 

internacionais anuais em Salt Lake City que ser homossexual não é pecado e que, sim, é 

possível ser homossexual e continuar atuando ativamente na igreja, ocupando posições 

importantes na dinâmica institucional. O problema para a alta cúpula mórmon é a prática da 

homossexualidade, de modo que um membro da igreja estar em uma relação homoafetiva e, 

ainda assim, se manter ativo em suas funções, é o que configuraria uma incoerência 

institucional. O pecado, nesse sentido, está na prática, como pude ouvir de um gay mórmon 

que optara por não viver sua homossexualidade e casar-se com uma mulher, com quem já 

possuía filhos. Indivíduos em casos como esse são o que a igreja denomina “pessoas que 

sentem atração pelo mesmo sexo, mas que não se relacionam com pessoas do mesmo gênero”. 

Existem, a esse propósito, sites, vídeos e outros tipos de materiais da igreja destinados a 

fornecer informações e orientações para casos assim. 

No último final de semana de março de 2019, foi realizada a Conferência Anual de 

Afirmação em Recife12. Sabendo da realização do encontro, entrei em contato, via Facebook, 

com a direção da rede em São Paulo, que logo me convidou para participar e ficar hospedado 

no hotel com alguns membros do argumentando que eu poderia ter livre acesso para tirar 

dúvidas e conhecer melhor suas propostas. Aceitei de imediato. Empolgado, criei, nesse 

momento, a imagem de um Afirmação em que todos vestiam as roupas de praxe que os 

                                                
12 Apesar de o encontro ter acontecido em um hotel na cidade de Olinda, o evento havia sido divulgado 

nacionalmente como “Conferência Anual de Afirmação em Recife”, razão pela qual optamos por nos referir ao 

evento dessa forma. 
 



59  

missionários mórmons vestem, mas, em vez da plaquinha com seus nomes, imaginei os 

missionários utilizando um broche com a bandeira LGBT. Sim, confesso que me deixei ser 

levado pelos padrões das células norte-americanas com que me deparei durante as minhas 

pesquisas na internet. 

No dia em que cheguei no hotel, me deparei com um grande banner identificando que 

ali estava acontecendo a conferência. Ao entrar na sala de eventos, fui recebido por Cristiane 

Moraes, uma mulher que aparentava ter trinta e poucos anos, branca, lésbica, casada com outra 

membra do grupo, paulista e que ocupava a posição de presidente nacional da rede. Cris, como 

passei a chamá-la, a pedido dela, me recebeu como se eu já fosse um dos seus conhecidos, 

como se já fosse membro do grupo. Pediu para que a acompanhasse; ela me levaria até o meu 

quarto. Nesse momento, o salão contava, em média, com a presença de quinze pessoas. Todas 

me observavam. Nesse instante, acredito que eu deva ter causado um certo estranhamento 

entre eles, afinal tratava-se de alguém que eles nunca tinham visto, com uma mochila nas 

costas, uma câmera pendurada no pescoço e uma maleta nas mãos. Tentei sorrir discretamente 

para todos, como forma de mostrar cordialidade e simpatia. 

Acompanhei Cris até o quarto onde ficaria e, ao abrir a porta, me deparei com uma 

bolsa em cima da cama. Dentro dela, havia um bloquinho de notas, uma caneta e um cartão 

de boas-vindas. Tudo estava personalizado com a marca do Afirmação. No travesseiro, havia 

ainda um livro mórmon. Cris olhou para mim e me disse: “Esse é um presente nosso para 

ajudar você na sua pesquisa. Caso tenha qualquer dúvida é só perguntar”. Ela seguiu, 

brincando: “Eu servi na missão, sou muito boa ensinando”. Ambos rimos e, em seguida, antes 

de voltarmos para o salão de eventos, eu deixei meus pertences sobre a cama. Quando 

retornamos, já havia um banquete de café da manhã, do qual os presentes se serviam. Eles 

estavam espacialmente separados em grupos, socializando, rindo e brincando uns com os 

outros. Logo percebi que aquele cenário se configurava por afinidade. Me servi de café e tentei 

me aproximar de algum grupo para iniciar um primeiro movimento de investigação. 

Não tardou até que uma membra, integrante de um desses grupos do salão, me 

chamasse para perto. Ela claramente era bastante popular entre todos, o que pude perceber ao 

notar o modo com que ela circulava e brincava com os demais, ria, falava abertamente de sua 

vida pessoal e ainda fazia algumas piadas irônicas sobre a igreja. No momento em que me 

aproximei, ela se apresentou. Aqui, conheci Robs, uma mulher, negra, com vinte nove anos, 

muito extrovertida, também paulista, mas que já morava em Recife há mais de três anos, por 

razões profissionais. Robs trabalha no consulado americano e, quando mais jovem, também 



60  

foi missionária. Mais tarde, pude descobrir também que tinha uma voz incrível para o canto e 

uma habilidade extraordinária de oratória. 

Robs fez questão de me apresentar a todos e, para isso, a todo momento utilizou os 

dizeres: “Ele é pesquisador e quer pesquisar sobre nós, estamos atraindo a atenção da academia 

agora”. Ela sempre finalizava gargalhando. Apesar de sentir um pouco de ironia na sua 

brincadeira, logo que iniciou o evento eu pude compreender o porquê da colocação da Robs. 

Cris mencionou que nos EUA já havia muitas pesquisas, livros, simpósios e outros eventos 

acadêmicos que tratavam sobre a questão da diversidade sexual e de gênero na Igreja Mórmon, 

mas que, no Brasil, eles nunca haviam despertado o interesse de um pesquisador acadêmico, 

de modo que isso era novidade para eles. A brincadeira de Robs sobre estar atraindo a atenção 

da academia era, na minha interpretação, uma forma de afirmar que eles estavam sendo 

(re)conhecidos em outros espaços que não fossem no próprio Afirmação e na Igreja. Ressalto 

que a fundação do Afirmação no Brasil se deu através do intercâmbio tanto de membros do 

Afirmação norte-americano para o Brasil como de membros do grupo brasileiro para os EUA. 

Essas idas e vindas entre esses membros permitiu que pudessem identificar a real carência de 

existir um grupo em que gays e lésbicas mórmons pudessem ser apoiados. 

Sem sombra de dúvidas, num primeiro momento, o grupo norte-americano foi 

importante para a consolidação do grupo no Brasil, inclusive financeiramente. Os primeiros 

encontros e a conferência da rede no Brasil foram totalmente custeados por recursos vindos 

do Afirmação norte-americano. Até hoje, se mantém uma relação de proximidade entre esses 

dois grupos, o que contribuiu para que a Cris, na atual gestão da rede, ocupasse uma posição 

internacional no conselho do Afirmação, além de possibilitar que representantes do Afirmação 

Brasil estivessem sempre participando de eventos, simpósios e encontros nos EUA voltados 

ao debate sobre a realidade e o futuro do gay e lésbica mórmon e de suas famílias. 

Voltando para a conferência, fomos todos convocados pela Cris, alguns minutos 

depois, para o salão onde estavam dispostas em um grande círculo algumas cadeiras. Além da 

Cris, havia uma outra pessoa ao seu lado, um homem. Ambos usavam as camisas do 

Afirmação e nos davam as boas-vindas enquanto entrávamos e nos sentávamos. Quando 

estavam todos devidamente acomodados, Cris apresentou o jovem homem ao seu lado, Alex, 

um homem negro, gay, com aproximadamente trinta anos. Ele representava uma das 

lideranças nacionais do grupo e seria o próximo presidente da rede no Brasil. Alex se 

apresentou e informou que, juntamente com Cris, iria conduzir os dois dias de conferência. 

Em seguida, nos foi solicitado que ficássemos em pé para orarmos. Cantaram hinos e, depois 



61  

de pedirem para que nos sentássemos novamente, a fim de darmos início às atividades, Cris 

apresentou um panorama que disponho, aqui, como parte fundamental desse capítulo. A partir 

dele, é possível entender um pouco mais detalhadamente sobre a percepção da igreja frente à 

questão da diversidade sexual e, sobretudo, frente às ações tomadas internacionalmente pela 

rede para mitigar o sofrimento dos LGBTs mórmons. 

     4.1  Teologia mórmon e a homossexualidade 

 

As restrições quanto às expressões afetivo-sexuais dissidentes adotadas pelas 

denominações cristãs encontram bases na “venerável lei de Moisés”, compreendida como um 

código de conduta dos antigos hebreus. A descrição detalhada da lei está no livro de Levítico, 

no qual apresentam-se as proibições acerca de práticas sexuais como adultério, incesto, 

estupro, dentre outras. Uma dessas restrições é interpretada como uma proibição à 

homossexualidade masculina, uma vez que as relações homossexuais masculinas são 

chamadas de “abominação” por Deus. De acordo com as explanações dadas por essas igrejas, 

Deus adverte aos hebreus: “O homem que se deitar com outro homem como se fosse uma 

mulher, ambos cometeram uma abominação, deverão morrer, e seu sangue cairá sobre eles” 

(Levítico, 20:13). 

No Novo Testamento, também é possível encontrar outras referências que tratam da 

homossexualidade masculina como um pecado, como no livro de Coríntios, quando o 

Apóstolo Paulo escreve explicitamente que os homossexuais e os afeminados não serão 

aceitos no reino dos céus. É com base nesses trechos do texto bíblico que muitas igrejas cristãs 

argumentam em favor da manutenção da intolerância às relações homoafetivas, haja vista 

acreditarem que a homossexualidade está para a sociedade como o câncer está para o corpo. 

Nessa perspectiva, defendem que deve ser erradicada e não apenas evitada, posto que sua 

presença é um indicativo da degeneração cultural e da decadência moral, como afirmou Erling 

Jorstad (1990). Em muitas interpretações feitas acerca da destruição das cidades de Sodoma e 

Gomorra, muitos líderes cristãos afirmam que a homossexualidade masculina seria a razão 

principal para a destruição dessas cidades. 

Por causa disso Deus os entregou a paixões vergonhosas. Até suas mulheres 

trocaram suas relações sexuais naturais por outras, contrárias à natureza. Da mesma 

forma, os homens também abandonaram as relações naturais com as mulheres e se 

inflamaram de paixão uns pelos outros. Começaram a cometer atos indecentes, 

homens com homens, e receberam em si mesmos o castigo merecido pela sua 

perversão. Além do mais, visto que desprezaram o conhecimento de Deus, ele os 

entregou a uma disposição mental reprovável, para praticarem o que não deviam 

(Romanos, 1:2-31). 



62  

 

A homofobia é um fenômeno social ainda presente na sociedade e muitas igrejas 

tradicionais e conservadoras são resistentes à sua tolerância. Desse modo, o processo de 

aceitação da diversidade sexual encontra obstáculos sobretudo nas proibições impostas pelos 

grupos confessionais cristãos mais conservadores. É importante lembrar que a revitalização 

do fundamentalismo dos anos 80 se deu em resposta ao medo da AIDS, o que revigorou e 

renovou os ataques feitos por cristãos conservadores aos homossexuais. Inspirados por uma 

interpretação literal da escritura sagrada e ancorados no argumento de que os ensinamentos da 

Bíblia possuem aplicabilidade universal, os membros dessas comunidades mais conservadoras 

embarcaram em um movimento social de retorno aos preceitos bíblicos, a partir dos quais 

preconizavam a denúncia e marginalização da homossexualidade (Phillips, 2004). Até hoje é 

perceptível que grupos religiosos mais conservadores são os soldados da linha de frente contra 

os avanços dos direitos LGBT e das medidas legislativas que tentam proteger a comunidade. 

A igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, por muito tempo, dedicou 

pouco espaço para esse debate dentro de suas dinâmicas institucionais. Desde a sua fundação, 

em 1830, as lideranças mórmons mantiveram-se relativamente silenciosas quanto à questão 

da homossexualidade. O debate sobre o assunto pouco aparece nos sermões dos líderes em 

todo século XIX e na primeira metade do século XX. Contudo, a partir do momento em que o 

movimento dos direitos gays emergiu, no final da década de 60, esse panorama vem mudando: 

denúncias de práticas homoafetivas e alertas dos danos da homossexualidade para o bem-estar 

da família passaram a ser feitas nos canais oficiais da igreja e no púlpito. Após a revolta de 

Stonewall, em 1969, viu-se nascer um crescente movimento dos direitos gays em todo o 

mundo, e o clero SUD passou a condenar abertamente pessoas gays e seus estilos de vida, 

chamando os comportamentos homoafetivos de “perversão sexual” e “violação do poder 

sagrado de criar vida”. A partir dessa década, a homossexualidade passou a ser mencionada 

com certa frequência nas conferências gerais semianuais da igreja e, em todos os casos, ela é 

condenada. Os argumentos e políticas institucionais adotados pela igreja mórmon para tratar 

da (homos)sexualidade entre seus membros podem ser percebidos como formas de 

policiamento e normatização das sexualidades e religiosidades (Musskopf, 2008). Essas 

medidas, segundo Musskopf (Idem), são tomadas pelas instituições religiosas e contribuem 

com o ideário ocidental secular que coloca religião e sexualidade em extremos opostos, 

reforçando padrões morais a serem seguidos. Além disso, a partir do que se tem presenciado 

mais recentemente na esfera pública sobre esses dois temas, nos deparamos com um cenário 

em que grupos religiosos protagonizam fortes disputas com os movimentos dos direitos 



63  

sexuais e reprodutivos, acionando o discurso do pânico moral (Rubin, 2007) quando tais 

movimentos e suas agendas são vistos como ameaças aos valores e à moral cristã. 

Alguns apóstolos da igreja têm comparado a homossexualidade com o crime de 

assassinato e deixam claro que a sua aceitação teria sido a razão para a destruição não apensas 

de Sodoma e Gomorra, mas também do império grego e romano. Em livro que se tornou um 

best-seller nas livrarias mórmons, Spencer Kimball (1999), chama a homossexualidade de 

“repugnante”, “degenerativa”, “não- natural” e “horrenda”. Já o apóstolo Bruce McConkie 

(1958), afirma que “abominações homossexuais estão rapidamente tornando-se a norma de 

vida entre perversos e ímpios” e que o mundo logo se tornará um lugar mau, como foi nos 

dias de Noé. 

Pesquisas mostram que as palavras dos líderes da igreja foram muito bem 

apreendidas pelos membros: dentre os diversos grupos religiosos nos EUA, os mórmons, 

segundo Taylor Petrey (2018), estão entre os mais intolerantes no que tange à aceitação da 

homossexualidade. Essa realidade é encontrada também numa pesquisa de Glenn Vernon 

(1980), na qual os mórmons entrevistados afirmam que a homossexualidade, numa escala de 

1 a 10, está na escala 10, sendo considerada algo “extremamente errado” – apenas adultério e 

assassinato foram considerados pecados piores. 

No entanto, existem membros da Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias 

que são gays e lésbicas, e tornar isso público dentro da igreja passa a ser uma experiência 

vexatória para essas pessoas, muito embora seja perceptível que gays e lésbicas estão 

conquistando mais espaço na sociedade, trazendo o debate da luta pela não-discriminação e a 

conquista de direitos civis. Gays e lésbicas mórmons são confrontados pelos discursos e 

posicionamentos da igreja que não veem os direitos homossexuais como uma causa credível. 

Claro que a dificuldade de conciliar uma orientação sexual não heteronormativa com uma 

pertença religiosa não é unanimidade dos mórmons. Thumma (1991) realizou uma etnografia 

com um grupo de gays evangélicos e percebeu que muitos dos que participavam desse grupo 

buscavam maneiras para tentar lidar com suas “crises de identidade”. Marcelo Natividade 

(2005) também identificou o conflito que se coloca entre orientação sexual e pertença 

religiosa. Em uma igreja no Rio de Janeiro, constatou-se que alguns dos seus interlocutores, 

que já teriam participado de encontros de cura e libertação contra o “demônio da 

homossexualidade”, realizaram a prática de jejuns, oração diária e leitura da bíblia para tentar 

lidar com esse “choque” de identidades. Ambas as pesquisas chegaram à conclusão de que 

uma das alternativas colocadas a essas pessoas nas igrejas evangélicas é mudar para uma outra 



64  

congregação, onde eles podem encontrar uma comunidade que os aceitem como homossexuais 

e cristãos. 

No entanto, esse movimento de mudança não é tão fácil para aqueles que assumem a 

homossexualidade no interior do mormonismo. A doutrina dos Santos dos Últimos Dias é 

fundamentalmente diferente dos ensinamentos das demais comunidades protestantes nesse 

quesito, o que faz com que grande parte dos mórmons sinta pouca familiaridade com pessoas 

não heteronormativas que não estejam dispostas a recorrer a comunidades protestantes mais 

abertas no que tange à diversidade sexual e de gênero. 

De acordo com um dos princípios mais basilares da doutrina mórmon, a igreja havia 

sido criada porque o verdadeiro evangelho de Jesus Cristo teria sido corrompido e modificado 

pelo catolicismo romano e pelos reformadores protestantes. Por causa disso, o sacerdócio de 

Deus – que, conforme o mormonismo, possui o poder para agir em seu nome – havia sido 

retirado da terra. Foi somente com a revelação recebida por Joseph Smith que esse poder foi 

restaurado, o que teria acontecido em meados de 1829 (Quintas, 1976). Para os membros da 

igreja, apenas o batismo, as ordenanças e outras cerimônias performadas sob o poder do 

sacerdócio à luz da doutrina mórmon seriam reconhecidas por Deus. Assim, muito embora, 

para um homossexual cristão protestante, exista a possibilidade de encontrar salvação em uma 

outra denominação, mais aberta e tolerante, para os mórmons isso não se aplica. Isso porque 

os mórmons acreditam que sua igreja é a única verdadeira, de modo que não há nenhum outro 

grupo religioso alternativo que esteja sancionado por Deus como eles. Esse pensamento 

encontra base em uma passagem no livro de mórmon, que afirma: 

 

E disse-me ele: Eis que não há mais do que duas igrejas; uma é a igreja do Cordeiro 

de Deus e a outra, a igreja do diabo, portanto, quem não pertence à igreja do Cordeiro 

de Deus faz parte daquela grande igreja, que é a mãe de abominações; e ela é a 

prostituta de toda a Terra (1 Néfi, 14,10). 

 

 

Outro fator que marginaliza os membros homossexuais da igreja é o elevado 

compromisso que se constrói com a doutrina a partir do lugar que a igreja ocupa nas 

experiências religiosas individuais. Essas experiências são compreendidas como a clara 

evidência de que a Igreja dos Santos dos Últimos Dias é a fé verdadeira. Elas são 

extremamente significativas para os mórmons e são continuamente reafirmadas e recontadas 

nas reuniões da congregação nas quais os membros divulgam uns aos outros os seus 

testemunhos. Os jovens da igreja são estimulados a “ganhar um testemunho”, “uma 

experiência profética com o pai celestial”, através da prática do jejum, da oração e da aderência 



65  

aos mandamentos. Essa procura por um encontro com o sobrenatural é uma tentativa de 

experienciar o mesmo que Joseph Smith, pois foi através da oração, dos questionamentos a 

Deus, que o jovem profeta recebeu uma visão Dele, de Jesus e do anjo Morôni. É justamente 

em função disso que os membros da igreja são estimulados a perguntarem a Deus, assim como 

o fez Joseph Smith, acerca da veracidade do livro de mórmon. Essa prática também está 

baseada em uma passagem no livro, que diz: 

 
E quando receberdes estas coisas, eu vos exorto a perguntardes a Deus, o Pai Eterno, 

em nome de Cristo, se estas coisas não são verdadeiras; e se perguntardes com um 

coração sincero e com real intenção, tendo fé em Cristo, ele vos manifestará a 

verdade delas pelo poder do Espírito Santo (Morôni, 10:4). 

 

Em pesquisa realizada com jovens gays mórmons que haviam acabado de voltar da 

missão, Rick Phillips (2017) identifica que gays membros não se sentem confortáveis em 

compartilhar seus testemunhos com os demais membros, com receio das reações e 

interpretações que receberão dos demais. Um dos seus interlocutores fala: 

 
Eu não posso negar meu testemunho. Eu sei que a igreja é verdadeira, tão verdadeira 

quanto eu estou parado aqui. Eu sei que o livro de mórmon é verdadeiro com todo o 

meu coração. Nada pode me convencer que esse não é o evangelho de Jesus Cristo. 

Mas eu também sei que eu sou gay. Eu não sei o que fazer sobre isso. Eu não sei o 

que eu posso fazer com isso (Phillips, 2017, p. 23). 

 

Além disso, existe ainda uma outra questão que contribui para a segregação dessa 

parcela de fiéis: a forte crença na natureza e função do casamento. Como já mencionado no 

capítulo anterior, os mórmons acreditam que os “casamentos eternos”, os “casamentos no 

templo”, criam uma ligação entre marido e esposa que dura não apenas o tempo deste mundo, 

mas se estendem e permanecem no mundo espiritual. De acordo com a teologia mórmon, o 

casamento é um elemento essencial para uma salvação completa. Com ele, o casal ganhará o 

maior grau de glória no paraíso celestial, o lugar em que marido e mulher se tornarão deuses 

e criarão seus próprios mundos, com a mesma capacidade criadora que o Deus judaico-cristão 

tudo teria criado. Essa expectativa de tornar-se um deus criador de mundos está envolvida 

diretamente com a concepção de “gerar filhos espirituais” que irão habitar os mundos. Sendo 

assim, o casamento se torna necessário para a habitação desse “reino celestial” através da 

reprodução desses deuses homens e mulheres. Em livro doutrinário chamado “Doutrinas e 

Convênios”, obra destinada a enumerar a conduta moral e comportamental de um mórmon, 

Joseph Smith (s.d.) pontua: 



66  

 
Portanto, se um homem se casar com uma mulher no mundo e não se casar com ela 

por meu intermédio nem por minha palavra; e fizer convênio com ela enquanto 

estiver no mundo e ela com ele, seu convênio e casamento não terão valor quando 

morrerem e quando estiverem fora do mundo; portanto, não estarão ligados por lei 

alguma quando estiverem fora do mundo. Portanto, quando estão fora do mundo não 

se casam nem são dados em casamento, mas são designados anjos no céu, anjos 

esses que são servos ministradores, para ministrar em favor daqueles que são dignos 

de um peso muito maior, imensurável e eterno de glória. Porque esses anjos não 

guardaram minha lei; portanto, não podem crescer, mas permanecem separados e 

solteiros, sem exaltação, no seu estado de salvação, por toda a eternidade; e daí em 

diante não são deuses, mas anjos de Deus para todo o sempre. E também, em verdade 

vos digo: Se um homem se casar com uma mulher e fizer um convênio com ela para 

esta vida e para toda a eternidade; e se esse convênio não for feito por mim nem por 

minha palavra, que é a minha lei, e não for selado pelo Santo Espírito da promessa, 

por meio daquele que ungi e designei com esse poder, não será válido nem estará 

em vigor quando se encontrarem fora do mundo, porque não foram unidos por mim 

nem por minha palavra, diz o Senhor; quando estiverem fora do mundo não será 

aceito lá, porque não poderão passar pelos anjos e pelos deuses designados para ali 

estar; não podem, portanto, herdar minha glória; pois minha casa é uma casa de 

ordem, diz o Senhor Deus. E também, em verdade vos digo: Se um homem se casar 

com uma mulher pela minha palavra, que é a minha lei, e pelo novo e eterno 

convênio e for selado pelo Santo Espírito da promessa por aquele que foi ungido, a 

quem conferi esse poder e as chaves desse sacerdócio e for dito a eles: Surgireis na 

primeira ressurreição; e, se for depois da primeira ressurreição, na próxima 

ressurreição; e herdareis tronos, reinos, principados e poderes, domínios, todas as 

alturas e profundidades — então será escrito no Livro da Vida do Cordeiro que ele 

não cometerá assassinato, derramando sangue inocente; e se guardarem meu 

convênio e não cometerem assassinato, derramando sangue inocente, ser-lhes-á feito 

de acordo com todas as coisas que meu servo disse, nesta vida e por toda a 

eternidade; e estará em pleno vigor quando estiverem fora do mundo; e passarão 

pelos anjos e pelos deuses ali colocados, rumo a sua exaltação e glória em todas as 

coisas, conforme selado sobre sua cabeça; glória essa que será uma plenitude e uma 

continuação das sementes para todo o sempre. Então serão deuses, pois não terão 

fim; portanto, serão de eternidade em eternidade, porque continuarão; então serão 

colocados, sobretudo porque todas as coisas lhes serão sujeitas. Então serão deuses, 

porque terão todo o poder e os anjos lhes serão sujeitos (Smith, s.d., 123:10). 

 

Essa perspectiva acerca do casamento, mais do que qualquer outra coisa, parece 

confirmar a exclusão imposta aos membros gays e lésbicas, o que os condiciona, no plano 

espiritual, a um grau de glória inferior no paraíso. O casamento mórmon também é percebido 

como uma oportunidade de se gerar frutos não só no paraíso celestial, mas na terra também. 

Ter uma grande família, com muitos filhos e uma mãe para cuidar do lar e do bem-estar dos 

filhos e marido é uma das mais fortes experiências idealizadas dentro da doutrina. Vale 

ressaltar que, depois de casar-se, o uso de anticonceptivos é desencorajado, e a prática do 

aborto é uma ofensa a Deus e à comunidade dos Santos, tendo a sua realização intencional 

como resultado a excomunhão do casal. 

A preferência mórmon por uma grande família parte da crença de que se vive como 

espírito no paraíso antes de se receber um corpo mortal e vir para a terra. Adquirir um corpo 

é parte necessária para o processo de exaltação no plano de salvação, assim, o casal mórmon 



67  

que gera filhos dá a esses espíritos de deuses a oportunidade de virem ao mundo como crianças 

e serem criadas dentro da doutrina, participando desse plano de salvação e exaltação daqueles 

que seguirem os ensinamentos. O modo como isso entra em conflito com as experiências 

afetivas dos gays e lésbicas mórmons, como consta nos materiais impressos da igreja, “afeta 

diretamente o coração da ética sexual mórmon e o plano de Salvador, afinal pessoas do mesmo 

sexo não podem procriar, é antinatural e uma ofensa divina.” (Emile, 1987, p. 23). 

Dessa maneira, é possível perceber que o mormonismo não é uma doutrina no interior 

da qual se possa facilmente administrar uma orientação sexual não heteronormativa ao lado 

de sua pertença religiosa. A experiência de ser gay ou lésbica na igreja mórmon costuma 

causar muito estresse, medo e culpa. A ideia de ser um apóstata, de ter que deixar a igreja – 

ou mesmo deixar de receber um grau de glória inferior – para passar a ser a causa não só do 

seu “castigo”, mas também do castigo dos demais membros de sua família no mundo 

espiritual, assusta enormemente, gerando uma tensão inevitável no processo de assumir e 

aceitar uma orientação sexual não heteronormativa na família e na igreja. Rick Phillip (2017) 

traz um importante relato de um dos seus interlocutores: 

 
Crescer como um mórmon faz com que seja impossível separar alguém 

emocionalmente da igreja. Para muitos, permanecer na igreja torna- se antagonismo 

insolúvel em suas vidas. Meus amigos homossexuais que são ex-mórmons têm 

frequentemente me falado que o rompimento que realizaram com a igreja e com toda 

essa hostilidade que estavam submetidos, foi a coisa mais positiva que eles fizeram, 

mas todo homossexual mórmon, mesmo aqueles que já não estão mais na igreja, 

sabem que permanecem inextricavelmente emaranhados com a igreja. Quando eles 

percebem a posição extrema que a igreja adota, eles ficam incrédulos que eu possa 

continuar sendo um membro ativo. Seus backgrounds religiosos não os dão uma 

perspectiva adequada para compreender os efeitos profundos que ser criado no 

mormonismo gera na vida dos seus membros. Ser um mórmon e homossexual traz 

à tona muitos dilemas para essas pessoas. A “sombra do medo” da forte tradição 

familiar, a pureza sexual, e a doutrina do casamento celestial são fortemente 

impressos no caráter de uns jovens homem da igreja (Idem, 2017, p. 26). 

 

No depoimento acima, é possível identificar o quanto a decisão de sair da igreja ou 

de permanecer sendo um homossexual produz profundos efeitos emocionais nesses jovens. É 

por conta disso que é comum que muitos deles acabem procurando ajuda dos líderes 

eclesiásticos, na esperança de encontrar compreensão e assistência para lidarem com as 

contradições inerentes a esse tema tão caro ao mormonismo. É também por essa razão, assumo 

aqui, que a igreja tem sido forçada a desenvolver políticas institucionais, direcionadas a bispos 

e presidentes de missão, direcionadas às pessoas que os procuram em busca de ajuda para o 

que a igreja chama de “problemas homossexuais”. 



68  

      4.2 Realizando o Come Out no mormonismo 

 

Assumir uma orientação sexual não heteronormativa quase nunca é uma experiência 

fácil. Quando se trata de gays e lésbicas mórmons, isso tende a produzir severos efeitos 

emocionais e psicológicos, como vimos anteriormente, afinal, uma das primeiras coisas que 

eles, enquanto homossexuais, aprendem na igreja é que o comportamento homossexual é um 

pecado grave. Dessa forma, é comum entre esses jovens que, ao perceberem a existência de 

desejos e afetos homossexuais, eles sejam tomados por dúvidas, culpa e uma profunda 

preocupação com a salvação. Wells e Kline (1987) apontam que jovens gays costumam 

apresentar fortes sintomas de ansiedade ao “sair do armário”, por medo de rejeição e dos 

estigmas sociais. O que acontece aos jovens homossexuais mórmons não é diferente. Tendo 

em mente a posição da igreja sobre isso e sabendo, ainda, do quanto suas famílias estão 

imersas nessas narrativas, gays e lésbicas mórmons vivenciam intensos conflitos de 

negociações subjetivas, sobretudo por medo da rejeição familiar e da sua comunidade 

religiosa. 

A igreja mórmon costuma fazer um intenso esforço para garantir que a pureza sexual 

esperada do jovem membro seja apreendida por completo. Assim, o medo, a culpa e a 

vergonha são elementos acionados para fazer com que esse padrão da pureza sexual seja 

seguido à risca. Esses padrões são reforçados e definidos pelas autoridades institucionais e 

pelas escrituras doutrinárias e, talvez, seja a mensagem que recebe mais ênfase dos líderes dos 

Santos dos Últimos Dias quando o assunto é juventude e solteirice (Asade , 1973). Para muitos 

dos meus informantes, o processo de reconhecimento de suas homossexualidades foi uma 

experiência muito difícil, caracterizada por confusão e isolamento. Esse momento de 

isolamento quase sempre é também acompanhado por um sentimento de angústia por seus 

pensamentos e sentimentos homossexuais, para os quais aprenderam a olhar como impuros, 

pecaminosos, geradores de danos espirituais profundos. Na grande maioria dos casos, esse 

tipo de ensinamento é responsável por causar intensos conflitos entre as identidades mórmon 

e homossexual. Eles temem não serem salvos, não por terem tido relações homossexuais, mas 

simplesmente por fantasiaram ou pensaram em tais relações. Sobre isso, Taylor Petray (2019) 

nos diz: 

 
Muitos desses meninos e meninas desenvolvem mecanismo que os impeçam de 

pensar sobre relações sexuais com pessoas do mesmo sexo. Eu lembro que um dos 

meus informantes estava conversando com um apóstolo que o disse que nossa 

mente é um palco e nossos pensamentos são os atores em cena e os maus atores 

estão sempre tentando tomar o palco e nos distrair. Então, quando eles tentarem 



69  

tomar o palco, você precisa ter um hino ou uma passagem favorita das escrituras 

memorizada para afugentá-los. Mas eles me informaram que mesmo que tivessem 

uma passagem das escrituras memorizada, eles não faziam ideia do quão 

persistentes são esses pensamentos. Suas fraquezas nunca se tornaram uma força, 

eles nunca conseguiram parar de pensar ou sentir sobre possíveis relações 

homoafetivas (idem, p. 124). 

 

Alguns dos meus informantes homens também relataram sobre o modo como a 

homossexualidade esteve por muito tempo associada à prática da masturbação na concepção 

de alguns líderes da igreja. Por causa disso, muitos deles contam que, se os pensamentos 

homossexuais e a emergência da atração por pessoas do mesmo sexo os consumiam de culpa, 

quando esses pensamentos e fantasias eróticas estavam combinadas com a prática da 

masturbação, a culpa e a vergonha se tornavam algo quase que debilitante. Eles sempre 

ouviam dos líderes que a prática da masturbação os tornava impuros para servir em uma 

missão ou para entrar no templo se eles não se arrependessem de tal ato e o abandonassem. 

Também lhes era ensinado que a masturbação poderia conduzi-los a outras formas de 

perversão sexual, como preconiza Spencer Kimball (1999, p. 53) ao dizer que: “algumas vezes 

a masturbação é o início para os mais sérios pecados do exibicionismo e o do bruto pecado da 

homossexualidade”. 

Nesse sentido, toda a carga emocional de vergonha e culpa gerada faz com que nasça 

a necessidade de confessar os pecados sentidos e pensados para a liderança da igreja. Sobre 

isso, alguns interlocutores contam ter sido justamente o fardo pesado de culpa e vergonha o 

que os levou a procurar voluntariamente ajuda e confessar seus “pecados”. Muitos deles 

afirmam que, num primeiro momento, o desejo maior era mudar sua orientação sexual, 

acreditando que a igreja e seus líderes eram suas últimas e melhores chances de conseguir esse 

feito. Outros contam ainda terem pensado que poderiam ser excomungados caso revelassem 

suas homossexualidades, independentemente de estarem ou não envolvidos em atos 

homossexuais. 

Como Becker (2008), a igreja assume um caráter de empreendedor moral, o que se 

manifesta sobremaneira nos momentos em que se pretende rotular certas categorias e controlar 

as regras responsáveis por determinar quais comportamentos são considerados desviantes. 

Pensando a doutrina mórmon, o padrão SUD de família e sexualidade é sempre reiterado, 

legitimando assim a produção de mecanismos de controle dos corpos e desejos dos seus 

membros. Um exemplo disso é o mecanismo de confissão, a partir do qual o membro 

homossexual é encorajado a testemunhar a suas tentações pecaminosas ao líder religioso com 

a certeza de que dessa forma estará se ajudando e sendo ajudado. Isto remonta à definição de 



70  

confissão para Foucault (1999), segundo o qual a confissão é um ato de fala em que o sujeito 

se torna público, se relaciona com o ato de verbalização, como uma maneira de fazer a si 

mesmo aparecer ao outro. Assim, a confissão pressupõe que o indivíduo tem de aparecer para 

se constituir e que ele só pode se constituir dentro de uma relação construída socialmente. 

O ato de confessar, nesse caso, constitui o reconhecimento de alguém como um 

membro dos Santos dos Últimos Dias, não apenas de alguém que está buscando ajuda, alguém 

que tornou seus “erros” públicos para serem reconhecidos e perdoados; aqui, mediante o ato 

da confissão, esses “erros” estão sujeitos a serem pejorativamente lembrados e renegados. 

Assim, constituição ética e moral (Campos; Maurício junior, 2018; Butler, 2015; Mauricío 

Junior, 2019; Phillips, 2001) de ser um mórmon, torna-se um elemento chave no controle dos 

sujeitos que almejam continuar usufruindo dos benefícios de ser parte da comunidade, se 

livrando do perigo do não-reconhecimento entre seus pares e do perigo da excomunhão. 

O processo de excomunhão é administrado através de uma corte da igreja, e ser 

excomungado pode fazer de alguém um pária nos círculos de convivência mórmon. No 

entanto, depois de um período probatório, a pessoa que foi excomungada tem a possibilidade 

de ser reintegrada à igreja. Apesar da ameaça de ser vítima de uma situação tão constrangedora 

dentro da comunidade mórmon, muitos informantes foram até seus bispos depois de se 

perceberem homossexuais em busca de orientação, afinal admitiam que não conseguiriam 

resolver seu “problema” sozinhos. 

Muitos classificaram esse momento de suas vidas como uma “confusão”, outros 

afirmaram aos seus bispos que estavam apenas confusos com suas sexualidades, mas que não 

sabiam se eram gays ou lésbicas. Para meus interlocutores, essa foi uma fase muito “carregada 

emocionalmente”. Richard Troiden (1980), ao pensar o processo de descoberta da 

homossexualidade e de desenvolvimento de uma identidade homossexual, escreve sobre essa 

“confusão” que os meus informantes trazem em seus relatos. Pensando o “tipo ideal” desse 

processo de autoidentificação, Troiden (1980) supõe que esse trajeto envolve quatro etapas: 

primeiro, a sensibilização, o início da consciência sexual que acompanha o período da 

puberdade; segundo, a confusão de identidade, a percepção de que há algo diferente; terceiro, 

a suposição da identidade, em que a diferença percebida é compreendida como 

homossexualidade; e quarto, o comprometimento, o momento em que a identidade 

homossexual se torna permanentemente incorporada à personalidade do indivíduo. Passar por 

todas essas etapas leva tempo e, quase sempre, é doloroso. Conversando com os meus 

interlocutores, pude identificar que todos eles passaram por esse processo, ao longo do qual a 



71  

igreja sempre demarcou sua presença, ocupando uma posição central desde o momento 

primeiro da confissão. 

Algumas pesquisas (Costa; Machado, 2015; Frazão; Rosário, 2008; Hauer; 

Guimarães, 2015) já demonstraram que costumeiramente a família e os amigos são os 

primeiros a saber que alguém do seu convívio é homossexual, mas, na comunidade mórmon, 

isso tende a ser um pouco diferente. Isso porque a primeira pessoa para quem gays e lésbicas 

membros da igreja contam sobre sua orientação sexual é o bispo ou o presidente da missão. A 

confissão ao líder local é vista como uma forma de arrependimento. Nesse sentido, a 

experiência de sair do armário para jovens mórmons não significa que estão no caminho da 

aceitação de uma nova identidade ou de reconciliação com sua homossexualidade, uma vez 

que a narrativa, nesse momento, se vê ancorada no arrependimento, às vistas de um pedido de 

ajuda, do objetivo de mudar a orientação sexual desviante. 

Sempre que um jovem confessa aos líderes da igreja sobre sentimentos ou atos 

homossexuais, além de demonstrar que está precisando de orientações, também está se 

submetendo a algum tipo de sanção disciplinar institucional aplicada por uma corte da igreja 

formada por líderes eclesiásticos do alto escalão mórmon. Sociólogos e antropólogos 

(Durkheim, 1996; Teixeira, 2003; Bezerra, 2018; Rocha; Sampaio, 2016; Rodrigues, 2005; 

Mafra, 2000; Hefner, 1993) da religião têm notado que, a fim de manter a ortodoxia dos 

crentes e defender o consenso em questão de fé e doutrina, organizações religiosas podem 

recorrer a meios coercitivos para controlar seus membros. 

Na Igreja Mórmon, o controle coercitivo é exercido através do uso de sanções, sendo 

as mais comuns aquelas que limitam a participação de um membro nas atividades da igreja e 

nos sacramentos. Existem diferentes níveis de sanções. A mais suave é chamada de 

“provação”, uma sanção mais informal que envolve acordos entre o bispo e a pessoa em 

disciplina. Normalmente, nessa sanção, o fiel fica por algumas semanas sem participar do 

momento de comunhão nas reuniões sacramentais, o que envolve ficar sem tomar o pão e a 

água na cerimônia dominical. Em outros casos, o fiel é convidado a parar de frequentar o 

templo até o período da “provação” acabar. Essa sanção não envolve a participação da corte 

formal da igreja para ser tomada, mas o membro da igreja que precisar passar por esse tipo de 

disciplina precisa participar de reuniões semanais com o bispo (Phillips, 2016). 

Há ainda uma outra sanção muito comum, a chamada “desassociação”, uma sanção 

institucional administrada pela corte da igreja a partir da qual membros desassociados, embora 

sejam permitidos de frequentar as reuniões, não podem ter um “chamado institucional” e não 



72  

devem participar em ordenanças de sacerdócio ou de algum sacramento. A última e mais grave 

das sanções, também administrada pela corte da igreja, é a excomunhão. O nível dos atos 

disciplinares que os homossexuais vêm recebendo, no caso da igreja mórmon, mudou bastante 

ao longo das últimas décadas. Hoje, o que irá estabelecer qual sanção será aplicada depende 

do nível de envolvimento em que esse membro da igreja se encontra com a homossexualidade, 

variando numa escala que vai da presença de sentimentos e pensamentos homoafetivos à 

prática de relações homoafetivas propriamente ditas (Phillips,2016). 

Alguns informantes mais velhos, especialmente homens, contam que na década de 

80, quando iam procurar o bispo para conversar sobre suas confusões acerca da sexualidade, 

era comum ouvirem desses líderes que eles precisavam fazer mais coisas “masculinas”. Isso 

porque, aparentemente, se acreditava que a homossexualidade era causada pela tomada de 

atitudes femininas. Aconselhavam- se atitudes como praticar esportes, evitar o uso de roupas 

íntimas apertadas, realizar encontros heterossexuais dentro dos padrões comportamentais da 

igreja e, em alguns casos, iniciar uma relação com uma jovem da igreja já conhecida pelo 

bispo. O mesmo poderia acontecer a jovens lésbicas mórmons, muito embora a frequência 

com que eram dadas estas orientações a rapazes fosse consideravelmente superior. 

Era comum que, quando os jovens retornavam da missão, caso tivessem conseguido 

lidar com seus conflitos sexuais, eles recebessem dos líderes da igreja a orientação para se 

casarem o mais rápido possível. Isso aconteceu com minha principal interlocutora, a Cris. Ela 

nos conta, nos momentos de socialização da conferência, que, quando retornou da missão, o 

Bispo e outros membros já comentavam entre si sobre o rapaz da sua capela com quem ela 

poderia se casar. Cris relata que, num tipo sutil de pressão, mencionavam a importância de 

que o casamento fosse feito enquanto ela ainda era jovem, enquanto pudesse ter filhos. 

Na aba de testemunhos no site do Affirmation, gays mórmons contam que, ao 

receberem a orientação para iniciarem uma relação heterossexual e se casarem, era comum 

ouvir do bispo ou do presidente da missão que não era preciso dizer às suas companheiras que 

eles eram gays ou que já tiveram desejos por pessoas do mesmo sexo. É possível notar, nesses 

testemunhos, que muitos se casaram, mas um grande número destas uniões foi acometido por 

fins drásticos, com a revelação de suas homossexualidades já em idades avançadas. 

Nos EUA, um outro método era usado pela igreja para tentar mudar a orientação 

sexual de um membro homossexual nas décadas de 70 e 80, a chamada “terapia de aversão”. 

A terapia de aversão emprega princípios da Psicologia Comportamental para tentar mudar a 

preferência sexual de uma pessoa através de um reforço negativo. A universidade da igreja, a 



73  

Brigham Young University, conduziu pesquisas nos anos 70 a fim de determinar os méritos 

relativos da terapia de aversão no “tratamento” de homens gays. Quando se iniciaram os testes 

com jovens homossexuais estudantes da BYU, lhes eram exibidas fotografias homoeróticas à 

medida que choques elétricos eram administrados (Cowan, 1985). 

Os experimentos da terapia de aversão começaram a diminuir na BYU, tanto porque 

estavam falhando no que se propunham quanto porque a Associação Americana de Psicologia 

tornou-se cada vez mais crítica com as técnicas usadas na terapia. Em 1983, apenas os 

remanescentes do programa permaneceram. Naquelas alturas, já estava claro que o programa 

de aversão não funcionava e que parecia não haver jeito de mudar da homossexualidade para 

a heterossexualidade, então a igreja decidiu adotar outra postura com seus membros 

homossexuais que procuravam seus líderes para ajuda ou arrependimento. 

Informantes mais jovens da minha pesquisa narram outras experiências de seus 

momentos de conversas com o bispo ou o presidente da missão, especialmente aqueles que 

atuaram na igreja dos anos 90 para os 2000. As orientações para “fazer mais coisas 

masculinas” ou assumir uma relação heterossexual já não existia mais: a igreja consolidou um 

Departamento de Serviço Social dos Santos dos Últimos Dias e um Centro de 

Aconselhamentos, passando a ser cargo dessa área o atendimento a jovens em conflito com 

suas sexualidades, com o intuito de ajudá-los na manutenção de sua saúde mental e emocional 

– embora seja sabido que o único intuito do bispo e do presidente de missão é no valor pessoal 

daquele indivíduo para sua comunidade (Loren, 1993). 

Na conferência do Afirmação de que eu estava participando, ouvi alguns membros 

contarem o quanto se surpreenderam com o modo com que os seus bispos se demonstraram 

sinceros e solícitos enquanto os ouviam em seus escritórios. Em vez da esperada condenação 

ou ameaça de excomunhão, muitos deles reportam que o bispo expressou sua preocupação, 

garantindo que a igreja não mudaria ou daria as costas para eles, contanto que fizessem um 

esforço sincero para viver de acordo com os mandamentos. Por conta dessa “atmosfera mais 

relaxada”, muitos gays e lésbicas permaneceram na igreja, alguns mais ou menos fora do 

armário, enquanto outros continuaram a “escolher” suas orientações sexuais. Alguns deles se 

mantêm ativos, possuem chamados eclesiásticos, alguns trabalham com jovens na igreja, 

outros possuem altos níveis hierárquicos com considerável responsabilidade nas dinâmicas 

institucionais, como servir no bispado. Para isso, é preciso que todos estejam comprometidos, 

trabalhando para mudar suas orientações sexuais, ou ao menos para viver o celibato. É comum 

que, nesses casos, esses homens e mulheres continuem sendo assistidos pelos bispos e 



74  

participando de conversas regulares, a fim de que o sacerdote tome conhecimento de como 

anda a sua vida celibatária, os seus pensamentos e desejos homossexuais e até mesmo a 

condição de sua saúde mental e emocional. 

Um ponto crucial na experiência de come out para gays e lésbicas mórmons é a forte 

influência dos valores da “família cristã centrada no evangelho”, valores que sempre foram 

exaltados pelos líderes mórmons como a melhor maneira de proteger os filhos de caírem em 

transgressões. Na dinâmica familiar mórmon, mulheres devem deixar o mercado de trabalho 

para ficar em casa cuidando dos filhos, ao passo que homens devem prover suas famílias e 

presidir seus lares com o sacerdócio. Só assim as crianças não irão se desviar dos caminhos 

do evangelho. 

Para os padrões da igreja, ter um filho ou uma filha homossexual é a certeza de que 

houve uma “falha no lar”, especialmente quando eles compreendem isso a partir dos 

ensinamentos da Bíblia, a exemplo da seguinte promessa: “Ensina a criança no caminho em 

que deve andar, e, ainda quando for velho, não se desviará dele” (Provérbios, 22:6). De acordo 

com os apóstolos mórmons, “as famílias devem prezar pelo ensino adequado no lar; a 

orientação e liderança dos pais são a panaceia para os alimentos do mundo e de seus filhos. 

São curas para doenças espirituais e emocionais e o remédio para seus problemas.” 

(Achieving, 1992, p. 5) A ênfase dada pela igreja aos valores familiares tradicionais serve 

como meio de salvaguardar suas famílias-membros contra as imoralidades sexuais.  

Se ter um filho ou filha homossexual pode apresentar certas dificuldades para as 

famílias lidarem inicialmente, no mormonismo isso se exacerba um pouco mais. Um lar em 

que surge um filho ou filha homossexual é um espaço caracterizado pela fraqueza dos pais na 

condução de suas famílias. Jan Cameron, mãe mórmon de um filho gay, ficou conhecida nos 

EUA por fundar o grupo de apoio Homosexual Education for Latter-day Saint Parents 

(H.E.L.P). Ela escreve, em um dos depoimentos publicados nas redes: “Nos machucamos 

como pais porque nós vemos nossas esperanças e sonhos diminuírem para aquele filho, sem 

missão, sem casamento no templo, sem netos e, ainda pior, talvez sem a família eterna no 

paraíso celestial.” Alguns dos meus informantes relataram que, ao contar às suas famílias, 

viram suas mães se culparem por ter um filho homossexual. Elas compartilhavam do 

sentimento de vergonha e até da dúvida de serem seus filhos realmente homossexuais, o que 

contribuía para o crescimento da estigmatização dos seus filhos em suas alas da igreja. 

Os ensinamentos sobre o relacionamento entre igreja e família têm adicionado ao seu 

repertório as histórias de gays e lésbicas mórmons, ainda que não saibam lidar muito bem com 



75  

essa “nova” dinâmica que surge. A ideia de que as famílias são eternas é um obstáculo para 

as pessoas homossexuais na congregação, uma vez que eles não podem desfrutar da verdadeira 

salvação sem estarem casados e sem construírem família. Essa doutrina, por outro lado, 

também parece ser o que os protege da excomunhão, porque cortá-los do convívio da igreja e 

de suas famílias afetaria, até certo ponto, a qualidade da salvação de seus pais, irmãos, 

sobrinhos e demais membros. Contudo, a homossexualidade na família pode provocar 

rupturas de diferentes maneiras. Algumas famílias são afetadas profundamente quando um 

membro decide deixar a igreja, o que tem acontecido com muitos gays e lésbicas mórmons. 

O assumido compromisso de mudar a orientação sexual ou a decisão de assumir o 

celibato parece ser, para muitos, a melhor maneira de se manter na igreja. Todavia, quando 

esses esforços falham surge o rompimento. Embora a decisão de deixar o mormonismo possa 

levar agonizantes anos, ela pode ser percebida por alguns como a única maneira possível de 

viver suas relações afetivo-sexuais, isto é, viver suas vidas como as pessoas que realmente 

são. É comum notar que a experiência de se apaixonar reciprocamente por alguém do mesmo 

sexo constitui um fator também importante para a decisão de deixar a igreja (Phillips, 2004). 

Àqueles que decidem permanecer podem escolher entre duas estratégias básicas para 

harmonizar suas orientações sexuais e a doutrina. A primeira delas é aceitar a definição de 

homossexualidade da igreja, bem como suas regras para o apropriado comportamento de um 

membro homossexual. Os que fazem essa escolha costumam manter sua fé através do celibato, 

do casamento heterossexual ou da tentativa de mudar sua orientação. a segunda consiste em 

rejeitar a definição e as regras propostas, tentando reformar a doutrina através do ativismo seja 

enquanto vivem o celibato, seja enquanto vivem ativamente a homossexualidade – na grande 

maioria escondidos da igreja. A estas pessoas que procuram mudar de igreja e manter ativas 

suas relações homoafetivas, iremos mais detalhadamente nos ater no próximo capítulo. 

Antes de encerrar esta seção, lanço luz sobre algumas considerações que destaquei 

ao longo do texto e que acho importante condensar aqui. Apesar de uma aproximação 

institucional com o Afirmação norte-americano, a dinâmica e visibilidade da célula brasileira 

pouco se assemelha a ele. O grupo norte-americano, pelos anos que vem atuando dentro da 

igreja e pelo diálogo que vem construindo com a sociedade secular, apresenta maior 

visibilidade, tanto na igreja, quanto na mídia e nos movimentos que pautam os direitos sexuais 

e reprodutivos nos EUA. O Affirmation tem participado das principais paradas do orgulho 

LGBT nas grandes cidades americanas, tem sido convocado para compor debates sobre 

sexualidade e religião e faz um uso cada vez maior das redes sociais para apresentar seu projeto 



76  

institucional e suas demandas quando o assunto é o reconhecimento e aceitação de LGBT e 

sua família na igreja mórmon. O grupo tenta manter-se em contato com os principais líderes 

da igreja, sendo sempre convidado para reuniões com esses líderes quando o assunto é 

acolhimento, assistência social e saúde mental dos jovens LGBT de famílias mórmon. O 

Affirmation, ao mesmo tempo em que “incomodava” a moral e a conduta mórmon, também 

passou a ser um canal através do qual a igreja poderia conhecer e acompanhar as tensões e 

efeitos com que jovens gays, lésbicas, bissexuais, transsexuais e queers que professam o 

mormonismo se deparam. 

Em outro contexto, o grupo brasileiro, com pouco mais de quatro anos de atividade, 

tem atuado em apenas quatro cidades brasileiras e com um número ainda pequeno quando 

comparado ao norte-americano. O Afirmação tem tentado se aproximar dos principais líderes 

mórmons no Brasil para construir um debate de reflexão com essas lideranças. Esse 

movimento de aproximação tem acontecido de maneira lenta, mas, de acordo com os meus 

interlocutores, já vem dando sinais promissores. O grupo tem, aos poucos, dialogado com o 

movimento LGBT secular e, em 2019, participou pela primeira vez da parada do orgulho 

LGBT de São Paulo, conversando com as pessoas que estavam na parada e distribuindo 

preservativos e informações sobre a rede. Aos poucos, também vem ganhando as redes sociais 

compartilhando mensagens, divulgando eventos e constantemente convidando pessoas a 

conhecerem o grupo. O Afirmação Brasil ainda não se tornou um "incômodo", como seu irmão 

norte-americano, mas se espelha nele para que um dia alcance dimensão suficiente para ser 

percebido e conseguir mobilizar todo um debate na comunidade mórmon. 

Ainda assim, as tensões e as narrativas com que se deparam a resistência da igreja e 

sua alta cúpula local são as mesmas que a célula americana enfrenta, até porque o 

mormonismo preza pela uniformidade dos ensinamentos, normas e políticas institucionais 

onde quer que esteja no mundo. O Afirmação (BR) e o Affirmation (EUA) seguem tentando 

mostrar que é possível ter uma orientação sexual ou identidade de gênero não heteronormativa 

e manter-se mórmon. 

5. “NÃO FOI POR AMOR, FOI POR VER A DOR”: AS MUDANÇAS NAS POLÍTICAS 

INSTITUCIONAIS QUE AFETAM GAYS E LÉSBICAS MÓRMONS 

 

No cenário das dinâmicas institucionais que condicionam gays e lésbicas a um lugar 

fora do projeto SUD, essas pessoas passaram a se organizar com o intuito de prestar apoio e 

orientação espiritual a toda a comunidade LGBT que, por suas orientações sexuais e 



77  

identidades de gênero não normativas, foram excluídas de suas vivências mórmons – o que 

também se estende às suas famílias. Foi através de grupos como o Afirmação: Mórmons 

LGBT, Famílias e Amigos, que essas pessoas passaram a integrar redes de mobilizações com 

o intuito de reafirmar o pertencimento ao mormonismo à medida que reforçam críticas à igreja 

acerca da necessidade de reformas doutrinárias que incluam e reconheçam todos os LGBTs e 

suas famílias na fé mórmon. 

Durante minha participação na conferência, nos momentos de socialização em que 

não estávamos participando das palestras ou dos momentos devocionais, indaguei sobre o que 

eles achavam das últimas mudanças nas políticas da igreja e sobre o que teria motivado tais 

medidas. Uma das respostas que obtive me chamou muito atenção: “Não foi por amor, foi por 

ver a dor”. Na percepção de uma parcela dos meus interlocutores, a igreja, desde 2008 – 

quando apoiou a proposição 8 na Califórnia, que visava a não reconhecer a união de pessoas 

do mesmo sexo –, vem sofrendo com as críticas da opinião pública e, ainda, com a evasão de 

membros da igreja que não concordaram com tal posicionamento. 

Percebo que, durante todo encontro, os embates trazidos como exemplos que 

aconteceram entre a igreja e seus membros de orientações sexuais não- heteronormativas, ou 

até mesmo os movimentos sociais relacionados aos direitos sexuais e reprodutivos, foram 

sempre casos norte-americanos. Isso porque a atuação do Afirmação no Brasil ainda é muito 

tímida: o grupo vem tentando, nos últimos anos, iniciar um diálogo mais próximo da igreja e 

de suas lideranças nacionais. Quando levantei esta observação para Cris durante a conferência, 

ela externou que esses exemplos servem de motivação e os ajudam a entender a dimensão da 

força e articulação que o Afirmação possui nos Estados Unidos, além de reforçar que há muito 

a ser feito aqui no Brasil para que possam “chegar no nível” – expressão que ela mesma 

colocou para se referir às ações e à visibilidade do grupo norte-americano. 

Na primeira noite da conferência, enquanto participávamos de um jantar especial, 

percebi que uma parcela considerável deles compartilhava suas lembranças enquanto estavam 

na missão. Em todos os casos que ouvi, relataram que foi justamente na missão que eles 

tiveram suas primeiras relações homoeróticas, algumas delas com seus próprios parceiros de 

missão. Em tom de brincadeira, um dos membros deixa escapar: “Imagina se o presidente da 

missão descobre que só tem viado, e que eles vivem se pegando”. Todos riram, alguns fizeram 

outros comentários reforçando a brincadeira, até que Alex colocou em debate a questão da 

homossexualidade e o modo como ela tem sido um tema caro para a igreja nos últimos anos, 

em face da qual a igreja tem tentado “sufocar ao máximo” o diálogo. 



78  

Alex nos trouxe, ainda, o exemplo das políticas institucionais de 2015. Para ele, os 

efeitos provocados pela igreja foram intensificados e tornaram-se cada vez mais visíveis após 

as medidas de 2015, que afetaram tanto casais homoafetivos como as famílias homoparentais. 

Além disso, a igreja também teria visto os impactos dessas políticas e ações no crescimento 

do número de suicídios entre adolescentes e jovens LGBT ligados ao mormonismo, assim 

como o aumento de pessoas que apresentaram algum tipo de transtorno psicológico. O conflito 

existente na condição de possuir uma orientação sexual tratada como estigma e pecado pelo 

seu grupo religioso de pertencimento tem produzido efeitos nocivos a esses jovens, justamente 

pela existência de uma homofobia que, por ser institucionalizada, marginaliza seus afetos em 

vez de acolhê-los. Os membros do Afirmação acreditam que a igreja deu, sim, um passo a 

caminho de uma abertura, o que teria acontecido em decorrência das duras críticas da opinião 

pública e do sofrimento que essas medidas geraram na vida de milhares de jovens e suas 

famílias. 

O surgimento de outros grupos como o Afirmação nos corredores da igreja também 

contribuiu para essas mudanças. Esses grupos vêm construindo pontes de diálogos com atores 

da sociedade secular, ganhando visibilidade e expondo o quanto, por muitos anos, as políticas 

institucionais afetaram o bem-estar do jovem LGBT mórmon. Canais do YouTube, livros 

infanto-juvenis, portais, perfis nas redes sociais, centro de apoio e publicações impressas 

diversas foram criadas para contar as histórias de famílias mórmons que perderam seus filhos 

para o suicídio resultante dos conflitos entre sexualidade e pertencimento religioso. Também 

foram publicados depoimentos de jovens que viveram situações de fragilidade emocional ao 

decidirem deixar a igreja ou realizar o come out em um lar mórmon. O compartilhamento 

dessas histórias para um público mais amplo, que não apenas a comunidade mórmon, 

contribuiu para que a igreja percebesse o sofrimento experienciado por essas pessoas. 

Diversos gays e lésbicas mórmons e suas famílias têm rejeitado a definição de 

homossexualidade pregada pela doutrina. Para eles, a homossexualidade não tem nada de 

vergonhosa e é uma parte integrante de suas personalidades. Muitos daqueles que defendem 

de forma orgulhosa suas identidades homossexuais ainda desejam manter sua filiação à igreja, 

estando eles num processo de negociação que exige racionalização e harmonização para fazer 

as duas identidades coexistirem. Estas pessoas passam não somente pelos desafios colocados, 

mas também pelos estigmas sociais e pelos obstáculos teológicos. Durante os últimos anos, 

suas vozes foram ecoando dentro das rígidas estruturas da igreja, e suas histórias de vida 

começaram, aos poucos, a corroer o caráter cristalizado que a doutrina de Smith, 



79  

tradicionalmente conhecida por contar com “pequenas” mudanças, foi deixando de ter. 

Em abril de 2019, o presidente-profeta da igreja, Roussell Nelson, divulgou, na 

conferência internacional da igreja em Salt Lake City, que crianças criadas por casais do 

mesmo sexo poderiam, a partir daquele momento, ser batizadas e abençoadas, mesmo que a 

igreja ainda não reconhecesse a união dos seus responsáveis. Outra medida relevante foi a 

inclusão de casais e famílias homoafetivas nos registros do Family Search13. Tais mudanças, 

apesar de parecerem irrisórias para aqueles que estão de fora desse universo, foram de 

importância significativa para seus adeptos LGBT, pois emergiram como medidas 

sinalizadoras de uma possibilidade real de transformações na teologia mórmon. 

 
Filhos de pais que se identificam como lésbicas, gays, bissexuais e transexuais agora 

podem ser abençoados quando bebês e, mais tarde, batizados como membros da 

Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, de acordo com as atualizações 

anunciadas nesta quinta-feira às políticas da Igreja de novembro de 2015, 

intencionadas, na época, em manter a harmonia familiar, mas percebidas como 

dolorosas entre alguns defensores da comunidade LGBT. 

 

A igreja também atualizará seu manual de instruções para que líderes removam o 

rótulo de apostasia por comportamento homossexual, que também havia sido 

aplicado em novembro de 2015, disse o presidente Dallin H. Oaks, primeiro 

conselheiro na Primeira Presidência, o qual anunciou as mudanças em nome da 

Primeira Presidência na manhã de quinta-feira durante a sessão de liderança da 189ª 

Conferência Geral Anual da Igreja (Nelson, 2019, n. p., tradução nossa). 

 

Apesar destas últimas aberturas sinalizadas pela igreja, ainda é notória a existência 

de limites neste diálogo e, sem sombra de dúvidas, as prerrogativas morais ainda criam 

sombras sobre esta relação, produzindo verdadeiras cruzadas morais (Becker, 1977) em 

função de valores idealizados e do receio por transformações sociais que possam ameaçar a 

estabilidade e segurança dos padrões defendidos. 

 
Do ponto de vista antropológico, espiritualidade e religião fazem parte da 

superestrutura de um sistema cultural, anteriormente definida como o conjunto de 

ideias, crenças e valores pelo qual um grupo de pessoas dá sentido ao mundo e nele 

percebe seu lugar [...] Uma religião tradicional reforça as normas do grupo, 

estabelece sanções morais para a conduta dos indivíduos e fornece a ideologia de 

objetivos e valores comuns (Haviland et. al., 2011, p. 380). 

 

Com todos os debates promovidos na esfera pública acerca da homossexualidade e 

das tensões produzidas por ela na sociedade, é preciso refletir sobre as mudanças que vêm 

sendo desencadeadas quando o que está em jogo é o poder das instituições religiosas nas 

                                                
13  Disponível em: https://www.familysearch.org/pt/. Acesso em: 3 jun. 2022. 
 

https://www.familysearch.org/pt/


80  

trajetórias de vida das pessoas LGBTs. Nos últimos anos, temos visto líderes religiosos se 

posicionando em favor da tentativa de levantar, entre seus fiéis, uma reflexão sobre as 

transformações que o espaço privado tem sofrido – muito embora isso não sinalize 

necessariamente uma abertura para mudanças nos valores institucionais com fins de uma 

inclusão efetiva de lésbicas, gays, transexuais, bissexuais e queers. 

Trazemos, agora, o caso de uma família homoafetiva mórmon que possui dois filhos 

e que ganhou notoriedade entre LGBTs mórmons. Devon e Rob vivem em Salt Lake City, 

Utah, EUA, e cresceram dentro de lares mórmons. Mesmo após assumirem a 

homossexualidade, eles permaneceram frequentando a igreja e se afirmando pertencente aos 

Santos dos Últimos Dias. O casal tem dois filhos, um de quatro anos e outro de seis – não 

tenho conhecimento da natureza do vínculo de parentesco construído entre o casal e as 

crianças, se proveniente de adoção ou de tecnologias de reprodução. Apesar disso, a história 

do Devon e Rob ficou conhecida entre a comunidade LGBT mórmon graças a postagens que 

eles fizeram em suas redes sociais, entre os anos de 2015 e 2019, sobre as políticas 

institucionais da igreja que impediam uma participação ativa das famílias homoparentais na 

religiosidade SUD. O casal, a partir da postagem de 2015, criou um perfil no Instagram e 

Facebook que se propunha a mostrar o dia a dia de uma família com dois pais e dos seus 

envolvimentos políticos com as demandas do movimento LGBT norte-americano. O perfil 

criado recebeu o nome de @dadndaddies e logo se tornou um sucesso entre os usuários LGBT 

de todo o mundo, em especial entre famílias homoparentais. Eles detêm cerca de 225 mil 

seguidores no Instagram e fazem postagens com os filhos nas dinâmicas da vida ordinária com 

bastante frequência.  

Em 2015, Devon e Rob publicaram uma postagem (Figura 9) como resposta à então 

nova política institucional da igreja que proibia o batismo e a benção sacerdotal de crianças, 

assim como considerava todo mórmon que estivesse em uma relação afetivo-sexual com outra 

pessoa do mesmo sexo como apóstata. Devon e Rob compartilharam uma foto com seus dois 

filhos e descreveram, na legenda, o quanto essa política os entristecia e causava dor em tantas 

famílias que professavam a fé mórmon. O casal confessava, ainda, que naquele momento se 

via excluído da igreja e lamentava não poder criar os filhos em constante contato com a 

doutrina e as atividades da igreja assim como eles haviam sido criados. Apesar disso, o Devon, 

Rob e seus filhos continuaram frequentando as reuniões sacramentais de sua capela e passaram 

a se envolver nas atividades do Afirmação, participando assiduamente das atividades do grupo 



81  

direcionadas às famílias, adolescentes e crianças14. 

Em 2019, com a divulgação da política que derrubava as medidas institucionais de 

2015, demonstrando uma maior abertura para as famílias homoparentais, Devon e Rob fizeram 

uma nova postagem em suas redes. Utilizando-se da mesma foto que haviam postado em 2015, 

ainda que não deixem de ressaltar o impacto negativo que a antiga medida causou ao longo 

dos últimos quatro anos que esteve vigente, o casal agora expressa satisfação com a nova 

política. 

 

Em 2015, publiquei esta foto no meu FB em resposta a uma política que impedia as 

crianças de pais gays serem batizadas na igreja SUD e rotulava os gays como 

apóstatas. Meus filhos frequentam a igreja, e doeu que a congregação em que eu 

cresci fizesse algo tão odioso. A enorme resposta desse post me levou a iniciar esta 

conta no IG. Hoje a igreja reverteu essa política. Fico feliz que uma organização 

impactante tenha feito tal movimento em direção a mais inclusão e aceitação. 

Também sou grato agora que essa política não precise ser um fator no envolvimento 

de meus filhos com a igreja (Devon; Rob, 2019, n. p. , tradução nossa). 

 

Figura 9 – Devon e Rob no Instagram 

 

Fonte: Instagram (2022) 

 

 

O casal também expressa nas redes o modo como suas percepções sobre a igreja, seus 

rituais e suas medidas institucionais mudaram, os permitindo perceber que a adesão religiosa 

(Duarte, 2005) que seus filhos venham, por ventura possuir, passará pela escolha pessoal 

deles. 

                                                
14 Ressalto ter sido justamente foi através das redes sociais que conheci o casal e passei acompanhá- los, 

despertando, assim, meu interesse pelo universo mórmon, em especial no que tange às pessoas LGBT que 

assumem o pertencimento ao mormonismo e reforçam uma constante experiência de negociação com a realidade 

(Duarte, 2005) a partir das identidades mórmon e LGBT. 



82  

 
Desde 2015, minhas visões mudaram e tudo bem. Sou humano e posso mudar. 

Devemos também permitir que uma organização gerida por seres humanos tenha 

o mesmo espaço para cometer erros e mudar as suas opiniões. Isso não tira a dor 

que eu e muitas famílias sentimos nos últimos anos por causa dessa política. Um 

pedido de desculpas da igreja seria apropriado, mas eu não espero, nem preciso de 

um. Eu passei a permitir que uma igreja tome decisões por minha família. Esta 

política me levou a olhar com mais atenção para o batismo e como ele é usado para 

moldar uma criança e determinar seu curso de vida. É definitivamente uma decisão 

que deve ser tomada quando alguém sabe perfeitamente o que significa se alinhar 

com qualquer igreja em particular. Quando meus filhos são capazes de entender a 

dinâmica dessa política, espero que eles aprendam que só eles conseguem decidir 

se têm um relacionamento com Deus ou não. A espiritualidade é uma decisão 

pessoal e nunca deve ser deixada nas mãos de líderes da igreja indecisos, 

especialmente quando esses humanos ainda não abraçaram totalmente a bondade 

da comunidade LGBT (Devon; Rob, 2019, n. p. , tradução nossa). 

 

Por fim, o casal levanta uma preocupação para com as outras famílias que, assim 

como eles, sofreram com tais medidas, reforçando, no depoimento, a existência de uma rede 

recém-acionada de pessoas que se viram e ainda se veem excluídas do espaço confessional 

mórmon. “O que todos nós podemos fazer agora? Podemos alcançar e apoiar aqueles que 

foram afetados por esta política. Podemos trabalhar para curar nossa cultura e encontrar mais 

pontos em comum [...]” (Devon; Rob, 2019, n. p. tradução nossa). 

O atual presidente e profeta da igreja, Russell Nelson, afirmou, em 2016, que as 

políticas de novembro de 2015 haviam sido revelações dadas por Deus. Os mórmons 

acreditam que Deus conduz a igreja através de revelações dadas ao profeta. Contudo, em 

janeiro de 2018, o presidente Nelson afirmou, em reunião com líderes mórmons de todas as 

partes do mundo, que uma onda de novas políticas institucionais inspiradas a partir de 

revelações estaria a ser publicada. 

O editorial mórmon mais conhecido do mundo, o Deseret News, admitiu, em 2019, 

que tais decisões revogavam algumas das políticas de 2015 graças à intensa pressão da opinião 

pública. Após a divulgação das políticas “antigays”, líderes da igreja saíram em defesa das 

medidas numa tentativa de amenizar os impactos negativos que elas geraram na comunidade 

mórmon, assim como nas relações públicas da igreja com a sociedade mais ampla. Na ocasião, 

muitas reações foram percebidas e uma parcela da comunidade reagiu contra as medidas, 

manifestando- se nas redes sociais. Houve, ainda, casos de membros que solicitaram a 

resignação. As mães mórmons que tiveram seus filhos discriminados institucionalmente 

também se organizaram em protesto. Após novembro de 2015, tomou-se percepção do 

surgimento de grupos e movimentos que se posicionavam abertamente contra essas políticas 

institucionais. 



83  

Outro problema identificado que foi atribuído às políticas institucionais 

antidiversidade sexual e de gênero foi o crescimento considerável da taxa de suicídio entre 

jovens mórmons em Salt Lake City. Nos últimos meses do ano de 2016, 34 jovens mórmons, 

que tinham entre 14 e 20 anos, cometeram suicídio. A raiz do problema estaria na homofobia 

institucionalizada na igreja, que seria a motivação para os casos de suicídio entre esses jovens 

de Utah. O estresse, a depressão, o sentimento de culpa e a profunda rejeição, tanto da igreja, 

quanto de muitas famílias, levaram-nos a atentar contra si. Um grupo de estudantes e 

professores da Universidade Mórmon em Utah, BYU, formado para dar apoio a estudantes 

LGBT, demonstram preocupação quanto aos números crescentes de suicídios: 

 
O risco de suicídio é uma realidade séria e complexa que muitas pessoas LGBTQ 

enfrentam. Em geral, os jovens LGBTs que são fortemente rejeitados são 8 vezes 

mais propensos a tentar o suicídio. Infelizmente, os alunos da BYU não são exceção 

a estes riscos. Uma pesquisa de estudantes LGBTQ/AMS na BYU de 2012 revelou 

que 74% deles tinham pensado em suicídio, enquanto 24% já tinham tentado. No 

último ano, houve pelo menos cinco tentativas de suicídio confirmadas, nenhuma 

das quais, felizmente, foi fatal (Hansen, 2016, n. p.). 

 

 

Mitch Mayne, membro ativo da igreja mórmon que serviu por muitos anos no 

Bispado no estado da Califórnia, descreveu, em sua coluna no HUFFPOST, o conflito gerado 

entre a igreja, seus membros LGBT e suas famílias: 

 
Antes da nova política, qualquer decisão a favor ou contra a disciplina da Igreja para 

um membro LGBT era deixada aos líderes locais, e havia uma maré consistente de 

boas-vindas varrendo a cultura mórmon. Congregações de Seattle a Boston 

começaram a imitar o que foi iniciado na região da baía de San Francisco em 2011, 

onde todos eram bem-vindos – incluindo membros LGBT casados com cônjuges de 

seu próprio gênero. Segundo esta abordagem, a juventude LGBT Mórmon tinha pelo 

menos uma vaga idéia de esperança de que, se eles não fossem capazes de aderir a 

uma norma rígida do celibato ao longo da vida e acabassem com alguém que 

realmente amam, eles ainda poderiam encontrar uma congregação que estenderia a 

eles a mão do amor cristão inclusivo. Mas agora tudo isso mudou. Hoje, a mensagem 

para a juventude LGBT Mórmon é clara, e é uma Escolha de Sofia sombria: Ou 

resignar-se a uma vida de celibato forçado, ou ser ejetado de sua igreja e família – 

para todo o tempo e eternidade. Independentemente de qual opção a juventude 

Mórmon escolha, eles perdem. Não deveria ser nenhuma surpresa, então, quando a 

depressão e as tentativas de suicídio aumentam entre as crianças mórmons gays. 

Também não deve ser uma surpresa quando mais jovens LGBT se vêem 

marginalizados ou rejeitados por seus pais sinceramente religiosos, que agora se 

sentem mais impelidos do que nunca a escolher entre seu filho e sua igreja. Enquanto 

caridade, bondade, amor e preocupação dizem estar por trás da nova política, é 

bastante claro que muitos membros ativos da Igreja, gays e heterossexuais, vêem o 

que ela realmente é: uma nova rejeição descarada a membros LGBT. E a pesquisa 

baseada em evidências feito pelo Projeto Aceitação Familiar nos diz resepeito as 

crianças que experimentam altos níveis de rejeição têm: Mais de 8 vezes maior 

probabilidade de tentar suicídio; Quase 6 vezes mais probabilidade de relatar altos 

níveis de depressão; Mais de 3 vezes mais propensos a usar drogas ilegais; Mais de 



84  

3 vezes mais probabilidade de ser de alto risco para HIV e DSTs. Crianças mórmons 

não estão imunes à ciência… Uma das frases mais repetidas frequentemente usadas 

para defender a nova política é que ela está sendo promulgada para proteger as 

crianças. A maioria das pessoas, incluindo multidões de Santos dos Últimos Dias 

ativos devotos, simplesmente não estão acreditando nessa defesa. (Mayne, 2016, n. 

p.). 

 

 

Além disso, veículos de comunicação criticaram a nova política da igreja. O mais 

emblemático deles foi o artigo publicado pelo The New York Times (2015) que dizia: 

 
A sua nova política particularmente chocante. A exclusão das crianças, em 

particular, tem alimentado um doloroso exame de consciência entre os mórmons 

devotos e os não praticantes, incluindo muitos que tinham desaparecido da igreja, 

mas estavam contentes em permanecer em seus elencos. Kate Kendell, uma 

ativista dos direitos gay que foi criada mórmon, escreveu que ela nunca esperava 

cortar formalmente os laços com a igreja até que ela soube da nova política, ela 

expressa: “Foi o tratamento gratuitamente cruel e estigmatizante das crianças que 

me empurrou a repudiar a igreja da minha infância … É impossível para mim ser 

parte de uma religião que atacaria seus próprios membros e os pune negando o 

envolvimento de crianças na Igreja (New York Times, 2015, tradução de Vozes 

Mórmons). 

 

 

Depois de toda essa pressão pública vivenciada pela igreja, a presidência da igreja 

admitiu: 

 
Na época em que anunciaram as políticas de novembro de 2015, os líderes da igreja 

mantiveram sua posição de longa data de que os membros da igreja não deveriam 

excluir ou ser desrespeitosos com aqueles que escolhem um estilo de vida diferente. 

Eles também disseram que os membros da igreja poderiam expressar apoio político 

para o casamento entre pessoas do mesmo sexo sem consequências para a 

membresia da igreja. Ainda assim, alguns disseram que as políticas foram dolorosas 

para eles e os críticos lançaram petições pedindo aos artistas convidados que 

cancelassem as aparições com o Coro do Tabernáculo na Praça do Templo e 

boicotassem os jogos contra a Universidade Brigham Young, a principal escola da 

igreja (Nelson, 2019, n. p.). 

 

 

A presidência formaliza as mudanças nos seguintes termos: 

 

Todos os pais, incluindo os que não são da igreja ou que são LGBT, podem solicitar 

uma bênção para um bebê, por um portador do sacerdócio digno e autorizado[.] Os 

líderes da igreja local devem instruir o pai ou pais que a bênção, uma ordenança que 

coloca o nome da criança em registros formais da igreja e desencadeia uma série de 

contato vitalício nela, significa que os membros da congregação entrarão em contato 

com eles periodicamente e proporão batismo quando a criança completar oito anos 

de idade. Começando imediatamente, crianças de oito anos ou mais cujos pais se 

identifiquem como LGBT podem ser batizadas sem a aprovação da Primeira 

Presidência. Os líderes da igreja local devem obter permissão dos pais para o 

batismo de uma criança e garantir que eles entendam a doutrina que membros da 

igreja ensinarão a criança e que ele ou ela está fazendo um convênio para viver os 

princípios do evangelho conforme ensinado pela igreja. Embora o casamento entre 



85  

pessoas do mesmo sexo por um membro da igreja ainda seja considerado uma 

transgressão séria[,] ele não será mais tratado como apostasia para propósitos de 

disciplina da igreja. O esclarecimento alinha a resposta da igreja às violações da 

doutrina da lei da castidade – as relações sexuais são adequadas apenas entre um 

homem e uma mulher que são legal e legitimamente casados como marido e mulher 

– quer ocorram em relacionamentos heterossexuais ou homossexuais. (Nelson, 

2019, n. p.). 

 

No site do Afirmação, gays e lésbicas mórmons narram que, nos últimos anos, a igreja 

vem se reunindo com as lideranças do Afirmação e de outras organizações pró-LGBT na 

comunidade dos Santos dos Últimos Dias para debater conjuntamente sobre os casos de 

suicídio entre adolescentes e jovens mórmons. Para Cristiane Moraes, a igreja tem feito um 

movimento de diálogo com essas organizações, reconhecendo o seu trabalho de acolhimento 

não só para com jovens LGBTs mórmons, mas também para com suas famílias, mesmo ainda 

não reconhecendo as uniões homoafetivas e não estando completamente aberta para as 

questões que pautam a diversidade sexual e de gênero. 

Uma das últimas ações significativas da igreja que sinalizou uma certa abertura ao 

debate sobre a intolerância a membros LGBT foi o apoio dado pela alta cúpula mórmon para 

a realização de um show em 2019, na cidade de Salt Lake City, que tinha por objetivo 

conscientizar a sociedade sobre o perigo do preconceito contra a comunidade LGBT. O 

Festival LoveLoud foi organizado e liderado pela banda norte-americana Imagine Dragons, 

que deu visibilidade nacional, nos EUA, a casos de jovens que cometeram suicídio em função 

de conflitos relacionados à questão da sexualidade no interior da comunidade mórmon. O 

show contou com outras bandas americanas que reforçaram a mensagem de aceitação e 

respeito à diversidade. 

Um dia antes da realização do show, a igreja declarou seu apoio ao evento e reforçou 

sua preocupação para com os jovens e suas famílias, além de ratificar os valores do respeito, 

civilidade e amor. A igreja, aos poucos, parece dar sinais de abertura para essa parcela de seus 

membros – embora continuem a afirmar certos limites que essa abertura pode ter. Pensando 

nessas negociações e nas suas implicações, bem como na maneira como os mórmons lidam 

com o pluralismo societário, a igreja parece iniciar um período de negociação cognitiva 

(Berger, 2004), uma possibilidade de diálogo com a pluralidade contemporânea, mesmo que 

encontre dificuldades em manter um diálogo com esses temas. 

 
Elogiamos o Festival LoveLoud pelo esforço da juventude LGBTQ em reunir os 

adolescentes em um local seguro e expressar respeito e amor a todos os filhos de 

Deus. Unimos nossa voz à de todos os que se unem para promover uma comunidade 

de inclusão na qual ninguém é maltratado por causa de quem é ou em que acredita. 



86  

Compartilhamos crenças comuns, entre as quais a alta estima que temos por nossa 

juventude e o valor das famílias. Esperamos sinceramente que este festival e outros 

esforços relacionados possam edificar a comunicação respeitosa, o melhor 

entendimento e a civilidade ao aprendermos uns dos outros. O evento LGBTQ está 

sendo organizado por Dan Reynolds, vocalista da banda ganhadora do Grammy, 

Imagine Dragons, que estava procurando um lugar seguro para colocar as diferenças 

de lado entre as comunidades LGBTQ e as comunidades religiosas e promover o 

amor e aceitação da juventude LGBTQ. O LoveLoud serve para reunir nossa 

comunidade e conversar sobre como podemos amar nossa juventude LGBT e fazê-

los sentir-se aceitos e amados na comunidade mórmon, para que assim as taxas de 

suicídio entre eles caiam (Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, 2017, 

n. p.). 

 

Nesse movimento institucional, identifiquei, entre os membros do Afirmação, 

pessoas que decidiram deixar a igreja, mas, ainda assim, mantêm um forte vínculo espiritual 

e religioso com os valores e a doutrina mórmon, como é o caso de Alex, o atual presidente do 

Afirmação no Brasil. Apesar de não ser mais membro ativo da igreja, Alex preserva hábitos e 

valores mórmon no seu dia a dia. Além disso, há também aqueles que decidiram manter suas 

filiações, como pessoas que optaram pelo celibato ou que, de outro modo, vivenciam suas 

relações homoafetivas – algumas dessas relações são publicamente conhecidas, enquanto 

outras são mantidas escondidas. A forma como a igreja lida com o caso daqueles que 

decidiram manter a filiação em paralelo à suas vivências homoafetivas depende de cada 

liderança local: entre os meus interlocutores, está Leonardo, com 32 anos, membro da igreja 

desde os 12 anos de idade. Na sua Estaca, todos sabem que ele é gay e já esteve casado com 

um homem por mais de cinco anos, ainda que hoje não esteja mais numa relação estável. 

Apesar de ser sabida a sua orientação sexual, seu bispo nutre uma relação de respeito e 

admiração por ele, além de saber da sua habilidade de ensinar, o que faz com que Leonardo 

seja sempre convocado pelo bispo para ministrar aulas para novos membros da igreja. Ele 

permanece um membro ativo e é um dos fundadores da célula do Afirmação no Recife. No 

entanto, uma característica comum entre esses dois grupos de gays e lésbicas mórmons é o 

desejo de “desafiar” e questionar a igreja sobre sua posição no que concerne à 

homossexualidade. Motivados por um espírito de ativismo, esses indivíduos vêm fortalecendo 

a existência de grupos de apoio a membros homossexuais da igreja, como é o caso do 

Afirmação, que têm se apelidado de “O novo gay mórmon”. O objetivo de usar essa 

nomenclatura está na tentativa de convencer homossexuais mórmons a sair do armário e 

trabalhar para mudar a igreja e suas políticas, provocando uma aceitação integral das pessoas 

homossexuais e a institucionalização e reconhecimento oficial das expressões homoafetivas 

dentro da igreja. 

A lógica em torno da ideia de um “novo gay mórmon” se sustenta no questionamento 



87  

a alguns ensinamentos. A posição da comunidade religiosa no que tange à homossexualidade 

é uma das questões sobre as quais eles questionam. Com a finalidade de que esses 

questionamentos cheguem às lideranças, eles convidam outros membros a um certo tipo de 

ação ativista na tentativa de convencer a igreja a mudar. Fazendo isso, eles atacam um dos 

alicerces sociais e teológicos do mormonismo: a definição de conduta sexual apropriada para 

membros da igreja. Vale ressaltar que esses gays mórmons, os que são membros ativos da 

igreja abertamente gays, são duplamente marginalizados, uma vez que porque apresentam 

incompatibilidade entre as duas comunidades. Suas ações centrais giram em torno do debate 

acerca da intolerância de ambos os grupos antagônicos – a Igreja e o Movimento LGBT – 

chamando a atenção da igreja para aceitá-los como homossexuais à medida que convidam o 

mainstream gay a aceitá-los como mórmons. Uma publicação impressa do Afirmação, em 

1985, assinala de forma clara essas tensões existentes: 

 
Muitos de nós, como Santos dos Últimos Dias, não concordamos com cem por cento 

do que o movimento gay faz ou diz. Do mesmo jeito, nós não concordamos com 

cem por cento do que a igreja diz ou faz em relação à homossexualidade. Nós 

estamos numa situação delicada: quando nós expressamos nosso amor ao evangelho 

e a nossa fé e herança mórmon, nós corremos o risco de sermos desaprovados por 

nossos irmãos e imãs gays e lésbicas na nossa comunidade; e quando nós afirmamos 

nossa natureza homossexual, nós corremos o risco da rápida excomunhão da nossa 

igreja. A coisa fácil a se fazer nessa situação é se manter invisível e viver uma vida 

dupla. Mas é a coisa honesta a ser feita? Isso irá ajudar outros? Irá ajudar a você 

mesmo? (Afirmação, 2019, n. p.). 

 

 

São questões como estas que vêm, ao longo dos anos, motivando gays e lésbicas 

mórmons a saírem da invisibilidade, seja na igreja ou na comunidade LGBT. Eles têm 

produzido conteúdos contando suas histórias, levantando reflexões na comunidade mórmon e 

dialogando cada vez mais com outros espaços sociais e grupos seculares. Essa tem sido uma 

das formas que encontraram para serem “uma voz crítica” com relação às ações da igreja, ao 

passo que reforçam uma urgência no processo de reconhecimento dessas pessoas. 

O curioso dessas ações – destaco, aqui, as ações do Afirmação –, é que, ao identificar 

a importância central que a igreja ocupa na vida dessas pessoas e perceber o quanto parece ser 

decisivo para elas que haja mudanças institucionais que as reconheçam e as incluam nessa 

dinâmica, passo a compreender aquilo que Adorno (2001) problematizou ao dizer que o “eu” 

não se desvincula da matriz das normas éticas e dos referenciais morais conflituosos que está 

inserido. Para o autor, essa matriz é também a condição para o surgimento do “eu”, de modo 

que o “eu” não existe sem um campo de normas que o formem: todo e qualquer relato que 



88  

esse “eu” tente fazer sobre si está implicado em uma relação com um conjunto de normas que 

constitui a sua própria história. O sujeito não é obrigado a se apropriar por completo das 

normas, mesmo que essas normas viabilizem a existência desse sujeito. No entanto, num 

processo crítico a essas normas, é que se pode produzir estratégias através das quais esse 

sujeito poderá existir dentro do campo ontológico. Isto significa dizer que esse “eu” que aqui 

reflito é esse ente/sujeito que se encontra fora de um padrão da norma – ser um mórmon 

heterossexual –, mas que entende a importância dessa norma na constituição de si. Antes de 

lançar luz sobre as questões que giram em torno do “novo gay mórmon”, julgo importante 

falar da igreja mórmon, de sua doutrina e do relato sobre si que é tecido neste contexto, 

trazendo todos os conflitos que se originam, antes de tudo, nas normas morais que os 

fundamentam. Não há relato de um gay ou lésbica mórmon sem que haja um relato das normas 

e práticas éticas de ser um mórmon. 

Judith Butler (2015) traz uma contribuição ao pensamento de Adorno (2001) ao 

exemplificar aqueles que não estão de acordo com as normas no momento em que desejam 

relatar sobre si. Para a autora, ao não estarem de acordo, esses sujeitos devem deliberar sobre 

essas normas, o que resulta em uma compreensão crítica de sua gênese social e seu significado. 

Esta crítica, por sua vez, comprova que não se pode seguir adiante sem considerar o modo 

como se dá a existência do sujeito deliberante e o fato de que ele pode viver ou se apropriar 

de um conjunto de normas. Às vistas dessa reflexão, é possível perceber que o que esse “novo 

gay mórmon” tem feito é uma deliberação crítica sobre as normas, e que, nesse processo, ele 

põe em compreensão a sua existência, seja na maneira como lida e agencia as duas identidades, 

seja na maneira como ele coaduna a apropriação da norma, a existência de si e a subversão da 

ordem. 

Tem sido nesse cenário de intensa disputa e ações críticas às políticas institucionais 

que gays e lésbicas mórmons vêm construindo formas de permanecer na igreja. Essa atitude 

crítica que vem sendo adotada por membros do Afirmação nos sinaliza as múltiplas maneiras 

de se viver uma pertença religiosa sem que necessariamente o sujeito precise se apropriar ou 

estar de acordo com as suas normas. Diante das políticas que pautam o reconhecimento das 

famílias homoafetivas e de seus filhos, o impacto da homofobia na saúde mental de jovens e 

a pressão, tanto da opinião pública, quanto de membros que não concordam com posições da 

igreja, o desejo de uma real mudança vem aumentando cada vez mais, sobretudo às vistas de 

uma necessidade crescente de inclusão de membros LGBT que desejam manter sua filiação 

ao mormonismo. 



89  

A crítica feita pelo Afirmação e por tantos outros membros da igreja mórmon nos 

comprovam que o sujeito religioso pode agir de forma crítica sobre seu próprio grupo 

confessional, afinal, em muitos momentos da história, instituições religiosas mudaram através 

de uma atitude crítica de alguém ou de algum grupo. É justamente sobre a atitude crítica desse 

“novo gay mórmon” que irei me ater no próximo capítulo, buscando compreender como essa 

crítica pode ser percebida e o modo como ela se sustenta a partir da história de vida daqueles 

que a deliberam. Compreender essa crítica é a chave para entendermos como alguém que tem 

parte de si não-reconhecida por uma instituição deseja permanecer nela e transformá-la. 

6. ANALISANDO A CRÍTICA DOS DESVIANTES: A ATITUDE CRÍTICA COMO 

TÁTICA DE PERMANÊNCIA 

Na conferência, conversando com os participantes, percebi que as mudanças nas 

políticas da igreja estavam sempre associadas ao resultado do ativismo dessa parcela dos 

mórmons. Como o Afirmação vem sendo considerado o mais antigo e mais importante grupo 

que trata sobre o tema da diversidade sexual e de gênero no mormonismo, o grupo acaba por 

ter um papel fundamental em conquistas como o sutil movimento de abertura, de escuta por 

parte da liderança mórmon. Cris, que, naquele ano, era a então presidente do Afirmação, havia, 

no ano anterior, em 2018, participado da Conferência Internacional do Afirmação em Salt 

Lake City (Figura 10). Na ocasião, ela conta que houve reuniões com a alta cúpula mórmon, 

juntamente às lideranças do Afirmação do mundo todo. Além disso, esses líderes mórmons 

também participaram de um jantar promovido pelo Afirmação com o intuito de apresentar as 

ações sociais desenvolvidas pelo grupo ao redor do mundo, enfocando o cuidado com a saúde 

mental, espiritual e física de LGBTs mórmons. 

Figura 10 – Lideranças do Afirmação de vários países se reúnem com lideranças mórmon no Joseph Smith 

Build, em Salt Lake City – Utah. 



90  

 

 

Fonte: Mais Fé (2018). 

 

Cris conta que, ao término da conferência internacional, a igreja decidiu destinar uma 

quantia em dinheiro para as ações sociais do Afirmação, se dispondo a manter um diálogo 

com a rede. Os recursos destinados seriam para as ações de prevenção contra o suicídio e de 

promoção da saúde mental a estes jovens. Apesar de ter sido um passo significativo, meses 

depois, também em Salt Lake City, houve a Conferência Internacional do Afirmação (Figura 

11), evento que é transmitido para todas as partes do mundo. Normalmente, para aqueles que 

não podem ir para os EUA para assistir a conferência presencialmente, a igreja organiza uma 

exibição do evento em templos maiores de cada região das cidades. Sendo assim, os membros 

se dirigem quase que em caravana para esses templos, onde assistem à conferência e, ao final, 

participam de um momento de refeição preparado pela igreja. 

Figura 11 – Conferência internacional do Afirmação em Salt Lake City – Utah. 

 

Fonte: Afirmação.org (2019). 

 

Na conferência daquele ano, a igreja, mais uma vez, reafirmou seu posicionamento 

acerca da homossexualidade, tecendo críticas a uma cultura secular que tenta normalizar o 



91  

comportamento homossexual e ratificando quais eram os padrões sexuais e comportamentais 

esperados de um mórmon. Os membros do Afirmação ficaram impactados com esse 

pronunciamento, afinal, naquele mesmo ano, a Igreja havia aberto um diálogo com a rede, 

além de ter feito doações às obras sociais. Nos dias que sucederam a conferência, o grupo 

reagiu àqueles depoimentos, que mais uma vez afetariam negativamente a vida de pessoas 

LGBT que gostariam de permanecer na igreja. Esta reação se deu através das redes socais, nos 

sites e numa mobilização de denúncia – foi a partir desse momento que a crítica do Afirmação 

à igreja veio se intensificando. 

Foi em um movimento de tomada da palavra (Villalobos, 2017) que os membros do 

Afirmação passaram a fazer o uso de suas vozes ao tratar abertamente sobre suas orientações 

sexuais, criticando decisões e políticas da igreja à medida que confrontavam doutrina com 

ethos privado e expressavam o desejo de permanecer na comunidade. Com essa atitude, eles 

deixaram o silêncio da oração e converteram suas vozes em pronunciamento, uma vez que 

usam das redes sociais e de atos públicos para falar das suas experiências, tal qual a passagem 

do espaço privado para o público. 

Ao tratarem abertamente e de forma crítica suas situações com a igreja, essas pessoas 

rompem com as barreiras construídas no espaço confessional em torno da diversidade sexual 

e de gênero, fazendo com que as autoridades religiosas detentoras do conhecimento sagrado 

passassem a ser questionadas por aqueles que contrapuseram tais conhecimentos e o próprio 

saber sobre si. Isto seria aquilo que Foucault (2008) definiu como economia de verdade. O 

sentimento de vergonha que fundamenta o medo de não sair do armário ou de expressar seus 

afetos e suas identidades é subvertido, agora, pela narrativa da autoaceitação e do orgulho. O 

grupo intensificou o uso das redes sociais para denunciar a homofobia institucionalizada, 

passou a construir um diálogo mais frequente com grupos do movimento LGBT secular e 

liderou um debate mais amplo para a sociedade civil acerca do suicídio entre LGBTs, 

assumindo sempre uma atitude crítica perante os posicionamentos e decisões da igreja. 

Foucault (1997) acredita que a crítica surge como uma resposta e está associada às 

formas e técnicas de governamentalização. Para o filósofo, a crítica se sustenta na questão 

“Como não ser governado?”. No entanto, ele deixa claro que a resposta a essa pergunta não 

libertará ou prevenirá as pessoas da governança, das influências do poder, mas permitirá que 

o sujeito possa estar e atuar nessas relações de governança e poder de maneiras diferentes. A 

crítica, nesse sentido, pode ser percebida como uma arte, “a arte de não ser tão governado” 

(Idem, p. 29). Assim, se a governamentalidade é o “movimento pelo qual o sujeito é subjugado 



92  

na realidade de uma prática social por meio de mecanismos de poder que aderem a uma 

verdade”, a crítica funcionaria como “o movimento pelo qual o sujeito se dá o direito de 

questionar a verdade quanto aos seus efeitos de poder e questionar o poder quanto aos seus 

discursos de verdade” (Idem, p. 32). 

Embora o sujeito não possa se distanciar completamente das relações de poder, ele 

não é simplesmente determinado por elas, ele não está fadado a reproduzir e pensar 

acriticamente as normas e valores prevalecentes em sua sociedade. Foucault (1997) definiu 

como “atitude” a posição assumida pelo sujeito relativa ao seu presente. Ela envolve o pensar, 

o falar e o agir, assim como as relações com o que existe, o que se sabe, o que se faz, ou seja, 

a relação entre si mesmo e a sociedade, a cultura e os outros. A crítica, ou uma atitude crítica, 

seria então a maneira de responder ao presente e às suas dinâmicas, de modo que uma atitude 

crítica corresponderia ao ato de pensar, falar, agir e relacionar. Tudo isso resultaria, nesse 

sentido, em um movimento de “insubordinação” contra condições prevalecentes que deixam 

o sujeito numa relação autossacrificial de obediência à autoridade de normas. 

Uma atitude crítica, para Foucault, pode ser cultivada. O primeiro valor identificado 

é a recusa “a aceitar como autoevidentes as coisas que nos são propostas” (Foucault, 1980). O 

segundo valor é a curiosidade, que o filósofo irá descrever como “a necessidade de analisar e 

saber, uma vez que nada podemos realizar sem reflexão e conhecimento” (Idem). O terceiro 

valor é a inovação, o movimento de “buscar em nossa reflexão aquelas coisas que nunca foram 

pensadas ou imaginas” (Idem). As práticas de recusa, curiosidade e inovação mostram que a 

atitude crítica assumida por um sujeito se opõe ao caráter autossacrificial da subjetivação em 

que o sujeito foi imerso. O autossacrifício é um modo de subjetivação que exige que os 

indivíduos se subjuguem à autoridade com o objetivo de terem acesso à verdade. Sendo assim, 

assumir uma atitude crítica permite ao sujeito que assuma uma postura contrária ou, pelo 

menos, ambivalente em relação ao que foi apresentado como verdade, como dado e como 

necessário. A crítica, nesse momento, se dá num processo de autoconstituição do sujeito que 

a executa e funcionaria de maneira a desenvolver novos, diferentes e inesperados modos de 

pensamento e de existência, enfatizando a reflexão e o conhecimento em oposição a um regime 

de verdade. 

Desse modo, Foucault (Idem) deixa claro que, embora toda autoconstituição ocorra 

dentro de um contexto específico, o sujeito não é determinado por essas noções prevalecentes: 

ele possui a capacidade de se constituir e pode fazer isso de maneira diferente, assumindo 

normas e práticas existentes de novas maneiras ou rejeitando-as completamente. Aqui percebo 



93  

que a reação do Afirmação à conferência de 2018 foi uma sinalização de que a subjetivação 

desses indivíduos a esse regime de verdade estava, naquele momento, em movimento de 

atitude crítica, comunicando ao poder que não querem mais ser percebidos, governados e 

compreendidos da maneira que são, que não querem mais ser tratados como pecadores, 

abominações ou desviantes. James Bielo (2018), problematizando a relação entre 

Antropologia, Teologia e Crítica, vai nos lembrar que parte do que faz a religião evoluir é a 

crítica e as reformas internas. Para o autor, a religião pode ser definida por modos de 

autocrítica que circulam pelas instituições e permeiam a linguagem individual e a 

subjetividade. 

A crítica da religião passaria a ser vista como um mecanismo de mudança cultural. 

Dentro dessa mudança cultural da religião, Bielo (Idem) identifica o que chama de vozes 

proféticas, expondo a relação de dominação, opressão, injustiça, desigualdades e sofrimento. 

O objetivo dessas vozes, no entanto, não é meramente revelar os problemas, mas buscar a 

reconciliação dos atores. Cornel West (2011 apud Bielo, 2018) vai mais além e denomina 

essas vozes de religião profética, afirmando que a condição de verdade dessa religião é 

permitir que o sofrimento fale. Essas seriam vozes proféticas de transformação, "críticos" de 

dentro, que chamam a igreja para prestar contas de seu papel cúmplice e reprodutivo no 

sofrimento. Críticos proféticos pedem a responsabilização das formas de violência estrutural 

(Bielo, 2018). 

A partir dessa reflexão, fui levado a me questionar se as vozes críticas do Afirmação 

não seriam vozes proféticas dentro da igreja mórmon, uma vez que elas podem aparecer em 

qualquer rede teológica como vozes que falam a verdade para o poder (Idem). Assim não seria 

a crítica do Afirmação uma voz profética? Não estaria ela denunciando o sofrimento 

vivenciado por gays e lésbicas na fé mórmon para, assim, buscar uma reconciliação entre 

norma – doutrina mórmon –, sujeitos e pertença? Não seria o propósito da atitude crítica do 

Afirmação despertar a reflexão de seus pares para compreender que pessoas estão sendo 

excluídas, não-reconhecidas e proibidas de viverem suas fés? Chego à conclusão de que essa 

voz profética nada mais é que a recusa ao autossacrifício em nome de um código moral – o 

que não quer dizer que esses sujeitos queiram negar esse regime de verdade, o que eles 

almejam é a reconciliação e o reconhecimento. 

A prática crítica expõe os limites do esquema histórico das coisas, o horizonte 

epistemológico e ontológico dentro do qual os sujeitos podem surgir. Assim, quando o 

Afirmação assume esse lugar de crítico da igreja, o que ele está fazendo é assegurar o 



94  

desassujeitamento de uma política de verdade (Foucault, 1990). O desassombramento, nesse 

movimento, não significa uma ruptura total com o regime, mas uma forma de encontrar novas 

maneiras de se relacionar com ele. Jonathan Lear (2011) afirma que nem sempre um 

interrogatório das regras que governam o comportamento tem como objetivo fazer com que 

aqueles que interrogam abandonem as normas. No entanto, a interrogação surge como uma 

maneira de destacar o contingente pelo qual as normas são expressas de maneiras particulares 

e ampliar a possibilidade de prosseguir e expressar essas normas de outras formas. 

Com isso, nesse tópico, tento analisar as principais críticas do Afirmação à igreja 

Mórmon, partindo das reflexões da Antropologia da Moral e da Ética e tentando situar essas 

reflexões a partir da constituição ética deste gay/lésbica mórmon diante de um processo 

constante de negociação entre as identidades de ser mórmon e gay/lésbica e ocupar um lugar 

na religiosidade SUD. 

6.1 “É possível ser gay e mórmon, sim!”: uma operação crítica que confirma 

Em Towards a Critical Moral Anthropology, Didier Fassin (2012) nos apresenta duas 

linhas dentro do campo de estudos da Antropologia da Moral: a perspectiva durkheimniana, 

que se originaria numa abordagem kantiana e a linha foucaultiana, que se liga à perspectiva 

aristotélica. Na linha durkheimniana, a ação do sujeito é analisada a partir do respeito às regras 

a que ele está vinculado. Os pesquisadores que adotam essa linha costumam interpretar a 

moralidade como um conjunto de valores e normas que irão definir o que o sujeito deve ou 

não fazer, como dever agir. Aqui, a moral é percebida como algo exterior ao indivíduo e 

imposta a ele pelo social (Fassin, 2012). 

Na linha foucaultiana, por sua vez, a ação do sujeito é percebida através da disposição 

virtuosa que está implícita na psicologia do agente da ação. Os pesquisadores que adotam essa 

perspectiva tomam a ética como um exercício subjetivo executado pelos atores que conduzem 

a si mesmos de acordo com o seu conhecimento do que é uma boa vida. Aqui analisa-se a ética 

como um processo pelo qual ela é compreendida como um estado interno que é nutrido pela 

virtude e que nutre a ação. Em Foucault (1980), essa abordagem ganhou ressonância com a 

sua ideia de “subjetivação ética”, influenciando os trabalhos de antropólogos como Talal Asad 

e Sabah Mahmood. Nessa perspectiva, os antropólogos não veem a religião como um sistema 

cultural exterior aos indivíduos, mas sim a partir de exercícios de disciplina e práticas de 

reflexão que produzem sujeitos éticos (Fassin, 2012). 

Em Foucault (1980), essa ética ecoa nas formas e modalidades de relação consigo, 



95  

através das quais o indivíduo se constitui e se reconhece como sujeito. Em História da 

Sexualidade: O uso dos prazeres, o filósofo desenvolve um estudo dos modos pelos quais os 

indivíduos são levados a se reconhecerem como sujeitos sexuais. O autor entende a moral 

como um conjunto de valores e regras de ação propostas aos indivíduos por intermédio de 

aparelhos prescritivos diversos, como a família, as instituições educativas, as igrejas etc. Os 

fenômenos morais, aqui, são divididos em três níveis: o código moral, quando os valores e 

regras forma um conjunto prescritivo; a moralidade dos comportamentos, relacionada ao 

comportamento real dos indivíduos no que diz respeito às regras e aos valores que lhes são 

propostos; e as diferentes maneiras de se conduzir moralmente, isto é, as formas como os 

indivíduos agem, não simplesmente como agentes, mas sim como sujeitos morais dessa ação. 

A essas diferentes maneiras, Foucault (2014) deu o nome de “práticas de si”, que seriam as 

tecnologias que reverberam no self do sujeito. Essas práticas de si não seriam inventadas pelo 

indivíduo, mas estruturas que ele encontra em sua cultura e que lhes são oferecidas ou impostas 

pelo grupo social. Sendo assim, a ética da virtude, para o autor, nada mais seria que as práticas 

de si que o sujeito agencia a fim de constituir a si mesmo como sujeito moral. 

Esse sujeito tem sua subjetividade formada nas e através das relações de poder que 

capacitam ou constrangem o indivíduo através das práticas de si. Assim, o sujeito é 

simultaneamente capacitado e constrangido pelas mesmas instituições e normas. Para 

Foucault (2014), é num movimento de refletir criticamente sobre esse processo de se tornar 

um sujeito que o indivíduo realiza a tarefa de descobrir como e quando ele é capacitado ou 

confrontado pelas normas e instituições através dessas práticas. Do mesmo modo, é também 

neste movimento que o indivíduo identifica as maneiras pelas quais ele pode assumir um papel 

de resistência à normalização, afrouxando as práticas existentes a fim de desenvolver práticas 

novas e diferentes que o ajudem a se relacionar consigo mesmo e com os outros. 

Ao problematizar o poder pastoral, ele irá destacar que as práticas de si cristãs 

costumam acontecer dentro de uma relação em que as pessoas são conduzidas na direção da 

salvação por outras pessoas, às quais estão subordinadas (Foucault, 1997). Nessa dinâmica é 

que o indivíduo subordinado deve submeter- se a certas verdades geradas externamente, como 

as doutrinas e códigos religiosos. Todavia, o processo de aceitação não é feito de forma 

passiva: o indivíduo subordinado também participa dos vários tipos de práticas, “regras gerais, 

conhecimentos particulares, preceitos, métodos de exame, confissões e entrevistas” com o 

objetivo de acessar e revelar a verdade acerca de si mesmo (Idem). 

Ao assumir essas práticas, o indivíduo também se constitui como sujeito. As práticas 



96  

de si possuem um duplo caráter: de um lado elas manifestam as normas e valores da sociedade 

na qual o sujeito vive, estabelecendo uma relação do indivíduo com os outros; por outro lado, 

na medida em que o sujeito as assume e incorpora as práticas, acontece a construção da sua 

própria subjetividade. Sendo assim, as práticas estabelecem uma relação entre indivíduo e ele 

mesmo. No caso dos meus interlocutores, as práticas das frequentes reuniões com o bispo ou 

presidente da missão, da oração, do jejum, bem como o aumento do envolvimento com as 

atividades da igreja, poderiam ser identificados como práticas que fomentariam o acesso a 

uma verdade sobre si embasada nos valores e na moral mórmon, a qual tentaria pôr fim aos 

desejos por indivíduos do mesmo sexo. Do mesmo modo, ao assumir essa posição, meus 

interlocutores estariam constituindo a si mesmos dentro dessa dinâmica enquanto mórmons 

que estavam lutando contra as tentações do “demônio em suas vidas”. Por isso, para muitos 

deles, essas práticas foram vistas como as únicas maneiras de salvação e manutenção no 

caminho da salvação. A fim de que permanecessem sendo mórmons fiéis e obedientes ao Pai 

Celestial e à Doutrina, era preciso que se vivesse a experiência do autossacrifício de suas 

vontades. No entanto, foi somente pela via de um movimento de reflexividade e de 

questionamento ao processo de subjetivação e de suas práticas que eles passaram a iniciar uma 

operação crítica contra esse regime de verdades. 

Nesse estudo, trato a crítica do Afirmação como uma maneira dos meus interlocutores 

de se conduzir moralmente dentro de um código moral prescritivo. Estes homens e mulheres 

passaram a não mais se reconhecerem integralmente dentro de um código moral – o código 

moral mórmon que pauta sexualidade – e, num movimento de reflexividade, usam da crítica 

como um ferramenta que visa a afrouxar a norma e, assim produzir novas práticas e novas 

aberturas para que pessoas que não tenham uma orientação heteronormativa tenham a 

possibilidade de se relacionar consigo mesmo enquanto gay, lésbica e mórmon, assim como 

com os seus pares no interior da comunidade confessional. Nessa tentativa, eles assumem um 

comportamento moral que, talvez, chegue a destoar dos demais mórmons ao questionarem até 

mesmo as profecias e as políticas institucionais. No entanto, buscam encontrar, com esse 

comportamento moral de “rebeldia”, formas de permanecer e exercer na sua integralidade a 

fé esperada de um Santo dos últimos dias. 

Como mencionado, a abordagem foucaultiana dará o norte para a compreensão da 

operação crítica do Afirmação, visto que é a partir de um processo de reflexividade com o 

código moral em que o sujeito já não se sente mais reconhecido por um regime de verdades 

que ele passa a operar a crítica como forma de produzir transformações ou ocasionar rupturas 



97  

nessas estruturas. Não se pode, porém, esquecer que mesmo esta operação de crítica a um 

regime de verdade é também uma operação crítica sobre si mesmo. Para Foucault (2012), 

qualquer relação com o regime de verdade será, ao mesmo tempo, uma relação consigo 

mesmo, visto que uma operação crítica não pode acontecer sem essa dimensão reflexiva. 

Assim, pôr em questão um regime de verdade, quando é o regime que governa a subjetivação, 

é pôr em questão a verdade de si mesmo e, com efeito, a capacidade de dizer a verdade sobre 

si mesmo, de fazer um relato de si mesmo. Isso ficou claro para mim quando, em entrevista 

com o atual presidente do Afirmação Brasil, Alex (2021), ele expressou: 

 
Em relação à conversão à igreja, eu não passei por esse processo, porque eu já nasci 

[na igreja]. Quando eu nasci, os meus pais já eram membros da igreja, meus avós já 

eram membros da igreja... Começou com a minha avó, e a gente tá aí na terceira, 

quarta geração de membros da igreja. Aos 19 anos, como é de praxe, né? A gente 

sabe que a gente é praticamente obrigado a ir à missão. Aos homens é obrigado e às 

mulheres é uma escolha; e servir missão por dois anos, uma missão por tempo 

integral, ininterrupta, acabou passando um pouco. Eu servi um pouco mais por três 

meses a pedido do presidente, porque na época estava em falta de missionários no 

campo. Antes da missão, eu servi em várias áreas da igreja como o professor da 

primária, que é professor de crianças, servi como líder dos rapazes. Na questão 

eclesiástica, aos doze para treze anos, a gente recebe o sacerdócio. Fui diácono, fui 

mestre, aos quatorze mestre, aos dezesseis sacerdote... Aos dezoito você se torna 

Elder, que também é um ofício dentro do sacerdócio, só que aí você já muda de 

sacerdócio, porque dentro da igreja tem dois sacerdócios: sacerdócio aarônico e 

sacerdócio de melquisedeque. Quando você faz dezoito anos, você recebe o 

sacerdócio de melquisedeque no ofício de Elder, é por isso que todos os missionários 

são Elderes. E aí aos dezoito eu me torno Elder dentro do ofício do sacerdócio de 

melquisedeque, aos dezenove eu saio para a missão, sigo missão por dois anos... Ao 

retornar da missão, aí começa aquela... Quando eu terminei a missão eu retornei para 

casa e daí começa aquele conflito, né? Conflito de família, religiosidade e 

homossexualidade. Quando eu terminei a missão, aos vinte e um anos, eu entendi 

que eu cumpri todo o papel e processo que a igreja e a família haviam me cobrado 

durante todo esse período de tempo, então agora era momento de eu viver a minha 

vida e fazer as minhas próprias escolhas. E aí entra esse conflito, como eu falei 

anteriormente, religião, família e homossexualidade. E a única forma que eu tinha 

para poder lutar contra isso, até porque eu não queria uma briga, eu pago para não 

brigar. Então eu saí de casa e vim para São Paulo, que foi a cidade pela qual eu servi 

em missão. Era a única cidade que eu tinha em mente, porque era uma cidade que 

eu tinha feito amizade fora da cidade que eu nasci, que era Salvador. Então a única 

cidade que eu poderia começar a ter uma vida nova seria a cidade pelo qual eu servi 

em missão por dois anos, porque eu tinha amigos, as pessoas não conheciam minha 

família, então eu estava meio que longe de todo aquele globo que tinha se formado 

entre infância, adolescência... Então eu vim para São Paulo, e aqui em São Paulo eu 

comecei aquele processo de me libertar, de sair do armário, então aqui eu comecei 

esse processo, de tentar me afastar um pouco da igreja, de tentar fazer minhas 

próprias escolhas, viver a minha homossexualidade (Idem, 2021, n. p., transcrição 

nossa). 

 

Nesse fragmento da fala de Alex, é possível identificar a existência de um conflito, o 

qual produziu nele uma experiência de reflexividade sobre si mesmo. Esse conflito entre 

família, religiosidade e homossexualidade que ele destaca, bem como a decisão de deixar sua 



98  

cidade e tentar fazer suas próprias escolhas, remonta àquilo que Foucault (2014) refletiu ao 

questionar um regime de verdade. No caso do Alex, os regimes foram os da igreja e de sua 

família, regimes pelos quais se atribuem o ser e a sua própria condição ontológica. A atitude 

crítica não apenas diz respeito a uma prática social determinada ou a certo horizonte de 

inteligibilidade em que surgem as práticas e instituições: ela também significa que sou 

questionado por mim mesmo. Quando Alex passa a assumir esse conflito e decide mudar de 

cidade para iniciar o “processo de se libertar”, ele está como afirmou Foucault (Idem), em “O 

que é a Crítica?”, colocando-se em risco, colocando em perigo a própria possibilidade de 

reconhecimento por parte dos outros – família, igreja, amigos. Ao questionar as normas de 

reconhecimento que governam o que ele poderia ser, perguntar o que elas deixam de fora e o 

que poderiam ser forçadas a abrigar, Alex assumiu o risco de distanciar-se do regime de 

verdade que o constituiu desde a infância, assumindo uma operação crítica sobre sua 

religiosidade, sua família e sobre si mesmo. A operação crítica de Alex ocorreu para gerar 

uma ruptura entre ele e o código moral com que esteve conectado por muito tempo. 

Ao perceber que esse código moral não reconheceria uma pessoa homossexual, Alex 

percebe que a ausência de reconhecimento também poderia acontecer com sua família, tendo 

em vista já serem mórmons há gerações e já possuírem um intenso e profundo pertencimento 

à doutrina e seus ensinamentos. O que Alex faz ao refletir sobre essa dimensão é também 

buscar se situar enquanto sujeito que está constituindo a si mesmo a partir do 

auto(re)conhecimento de seus desejos e vontades afetivo-sexuais, reprimidos por tanto tempo. 

Ele executa, então, uma operação crítica às instituições que, através de práticas, o constituem 

– família e igreja – e uma operação crítica a si mesmo, almejando “libertar-se” de um regime 

de verdade que não mais o contempla. Alex (2021) continua: 

 

Eu não quero viver aquilo [a religiosidade mórmon], eu saio, né? Porque você pode 

me perguntar “Alex, por que você não vai na igreja hoje, embora você tenha uma 

crença tão mórmon difundida dentro de você?”. Porque eu não quero sentar num 

lugar, num banco, olhar para o lado e olhar para o outro e ver que tem pessoas ali 

que não me aceitam. “Ah, nós aceitamos!”. Na falsidade, entendeu? Aqui no meu 

condomínio mora o meu presidente de estaca, e ele sabe que eu sou gay, já tentou 

me excomungar duas vezes. E uma vez eu encontrei ele na portaria do prédio, e ele 

falou assim: “Eu não tenho te visto na igreja!”. Eu disse: “Nossa, faz tempo, né? 

Porque já faz tempo que eu não vou lá”. Ele falou: “Então, mas a igreja é para todos”. 

Eu falei: “Isso é mentira, a igreja não é para todos. A partir do momento que tem um 

no meio desse “todos” que você está falando a pensar diferente de vocês, vocês 

começam a excluir essas pessoas, seja com palavras, seja com um olhar, seja de 

ambiente social etc. e tal”. Porque eles são dessa forma, entendeu? Se isso me faz 

mal, então eu estou fora, não vou. E na questão do Afirmação, até mesmo como 

presidente, eu acredito que o Afirmação influencia muito nessas mudanças das 

decisões da igreja. A gente teve lá a preposição 8, quando a igreja gastou horrores 

de dinheiro para poder proibir, tentar de alguma forma proibir o casamento 



99  

homoafetivo nos EUA, eles usaram muito dinheiro, usaram milhões de dólares, até 

para poder tentar comprar os parlamentares para poder não votar. Essa questão de 

2015 de proibir o batismo de filhos de homossexuais e, logo em 2019, voltarem 

atrás... Tem outras questões que, muitas vezes, a gente não fica sabendo. [Questões] 

do Afirmação entrar com processo... Teve uma moça que se suicidou, e a igreja foi 

obrigada a pagar um valor x para o Afirmação por indenização. Então o Afirmação 

é importante nessa briga mesmo, porque lá, não aqui no Brasil, o Afirmação e igreja, 

eles têm uma relação muito íntima. É tanto que, quando eu fui para a primeira 

conferência do Afirmação, lá em 2018, a primeira reunião que a gente teve foi com 

um representante do profeta junto com toda a cúpula do Afirmação. Isso aqui no 

Brasil não acontece, e lá os caras têm muito isso, entendeu? Porque eles entendem 

que, quando partem do princípio de homossexualidade, eles mesmos, como líderes 

religiosos, não conseguem ajudar, porque eles são condicionados a ter preconceito. 

Se um cara chegar lá e dizer “Sou gay e vou me matar”, eles não sabem o que fazer, 

então eles precisam do Afirmação. Todas as vezes que tem uma situação nesse nível, 

o que eles fazem? Ligam para o Afirmação, para poder o Afirmação ajudar (Idem, 

2021, n. p., transcrição nossa). 

 

 

Em conversa com Cris, atual membra do conselho do Afirmação Internacional e 

presidente do Afirmação Brasil, antecessor de Alex, ela também deixa expressar esse 

momento de ruptura através da reflexividade e operação crítica sobre si e sobre o código moral 

mórmon quando diz: 

 
Eu acho que cada pessoa tem uma forma diferente [de sair do armário na igreja], 

pessoas são diferentes e membros da igreja também são diferentes, e cada uma tem 

o seu peso maior ou não, né? Tem uns que carregam um elefante nas costas quando 

se descobrem sendo LGBT, e outros que é como se fosse um passarinho, não faz 

muita diferença. No meu caso, como eu tinha a questão, tinha não, tenho a questão 

religiosa muito forte em mim e também tenho uma conversão muito forte, e tinha 

uma preocupação muito grande com o exterior, com o que o pessoal da igreja iria 

falar, o que a família iria falar, eu carreguei isso por muito tempo escondido sem 

nunca ter tido uma experiência com uma mulher, porque eu tinha já medo de pecar. 

Pensar isso para mim já era um pecado e que Deus realmente não iria concordar com 

aquilo. Sempre foi muito pesado para mim. Quando eu entendi que eu não era feliz, 

que eu não conseguia mais suportar aquela dor de viver sozinha, de não ter a vontade 

de dividir nenhum espaço com uma pessoa que não fosse aquilo que me fizesse bem, 

para mim foi difícil, foi bem difícil. Porque imagine... Quando você tem essa questão 

de princípio e tem os valores da igreja que te pedem para deixar, é como se estivesse 

cortando um braço; para mim, foram meus dois braços, naquele momento foi muito 

difícil. Quando você chega para um líder seu e fala: “Olha, eu acredito em todos os 

princípios que eu fui ensinada, eu ensinei todos os princípios que eu acredito, eu 

acredito fielmente em todas as coisas, mas eu sou lésbica”, e aí você escuta de volta: 

“Quando você virou lésbica?”. Aí você precisa responder para essa pessoa: “Mas 

quando você virou hetero?”, e a pessoa parar... Aí eu disse: “Olha, eu não virei 

lésbica, eu nasci assim”. Aí você precisa tomar alguns caminhos... A igreja, ela tem 

os princípios dela, mas eu precisava tomar um rumo na minha vida. Eu ainda não 

sou excomungada, mas eu me afastei, eu vou quando eu quero ir, mas eu não tenho 

mais a liberdade de ter um cargo na igreja ou de poder ter as mesmas funções que 

eu tinha, porque a igreja possui os princípios dela, e a gente precisa respeitar, mas 

para mim foi muito difícil. Minha família sempre soube, mas sempre me respeitou. 

De um modo geral, a minha família não foi o fator mais preocupante. A questão 

preocupante toda foi perder os meus cargos da igreja, perder os meus privilégios que 

eu tinha na igreja, perder os amigos que, supostamente, deixariam de ser meus 

amigos por estar me assumindo lésbica, e pela questão da missão que eu fiz, das 

pessoas que eu ajudei a batizar, tudo pesou muito, muito, muito na minha vida. Me 



100  

doeu muito isso. Foi um processo que durou anos para eu poder conseguir me sentir 

melhor (Cris, 2021, n. p., transcrição nossa). 

 

Nesse fragmento da nossa conversa, Cris deixa claro que foi num movimento de 

reflexividade acerca da sua felicidade que uma operação crítica se formou. Colocando em 

contraponto os princípios da igreja e seus anseios afetivos, ela operacionaliza essa crítica no 

momento em que decide chegar ao seu líder e contar da sua orientação sexual. Ela é 

questionada por ele e, como mecanismo de resposta, como forma de relatar sobre si mesmo 

na ausência do reconhecimento desse terceiro (Butler, 2015), ela também interroga seu líder 

sobre a sua orientação sexual. Nessa atitude interrogativa, Cris questiona o poder pastoral e a 

maneira como ele aciona discursos e mecanismos de controle sobre os fiéis (Foucault, 2014). 

Além disso, percebemos que, ao decidir “tomar meu rumo” e assumir sua homossexualidade, 

ela coloca em risco a sua própria constituição, tendo em vista a nítida importância da igreja 

na sua vida, o desejo de ter cargos na instituição, de atuar na missão etc. Assumir aquelas 

responsabilidades era um aspecto constitutivo dela. No entanto, ao revelar sua orientação 

sexual, ela decide romper com esse regime de verdade, “tomar um outro rumo”, gerando uma 

ruptura na sua própria experiência de subjetivação. Por isso, ela reforça inúmeras vezes o 

quanto foi difícil assumir essa postura. 

Ainda nessa mesma conversa, Cris menciona o modo como o Afirmação tem se 

articulado contra as políticas da igreja que afetam pessoas LGBT. Ela segue relatando: 

 
Quando a igreja tomou essa posição mais rígida com LGBTs, o Afirmação 

circulou um movimento, uma petição, um documento que todos os membros do 

Afirmação assinaram, e nós nos posicionamos, fomos ter uma reunião, falamos a 

respeito de como nós nos sentíamos. Houveram várias publicações em jornais nos 

Estados Unidos a respeito disso, essa lista de assinaturas chegou a ser entregue a 

igreja. Graças ao bom pai celestial, algumas coisas mudaram, mas eu tenho certeza 

que houve uma força muito grande, porque quando aquilo foi declarado, foi 

perceptível o número de pessoas em declínio de depressão, de suicídio, de pessoas 

que foram expulsas de casa. No caso do Brasil, é que aqui não é catalogado da 

maneira como é lá, em Salt Lake. A gente não consegue separar um suicídio 

“normal” ou porque é por uma questão religiosa e o cara é gay, entendeu? É muito 

diferente. Lá não, lá é muito mais fácil fazer isso. Então eu acho que o papel do 

Afirmação naquele momento foi crucial, porque ter um documento dizendo como 

nós nos sentíamos, a dor que aquilo nos causava, o sofrimento do que poderia 

causar nos nossos filhos, as transformações nos casamentos, você se sentir órfão 

de uma religião... Teve uma transformação muito grande, uma mudança, mesmo 

que ainda pequena, mas houveram mudanças porque eles perceberam que existem 

pessoas lutando, grupos lutando e um desses grupos é o Afirmação. O Afirmação 

não tem só mantido os seus princípios, ele tem alargado esses espaços. As últimas 

presidências internacionais têm tido relações fortes com líderes da igreja, líderes 

da igreja fortíssimos, pessoas que eram líderes e após muitos anos, quarenta anos, 

trinta anos carregando o peso de ser LGBT, mas ali dentro da organização tomaram 

forças e saíram e se juntaram ao Afirmação. Pais de LGBT que percebem o 

sofrimento do filho e que apoiam tanto financeiramente quanto presencialmente, 



101  

apoiando nas conferências, cedendo suas casas para que hajam reuniões. Tudo isso 

são fatos que são relevantes no sentido que as coisas estão mudando, as pessoas 

irão mudar. Se não for pelo amor, vai pela dor; se não for de uma forma normal, 

vai ter que mudar, tá mudando. Eu acredito muito nessa mudança (Cris, 2021, n. 

p., transcrição nossa). 

 

Na conferência, durante o jantar especial, Cris me convidou a sentar em sua mesa 

para que pudéssemos conversar e sanar minhas possíveis dúvidas. No jantar, lhe externei que, 

apesar de entender que o Afirmação tem “militado” para provocar uma transformação nas 

políticas e na doutrina, a fim de que ocorresse o reconhecimento e a inclusão da comunidade 

LGBT no mormonismo, eu ainda não havia compreendido em totalidade quais pontos dessa 

doutrina e dessa dinâmica institucional eram criticados. Sobretudo visto que, se o sujeito não 

está de acordo com as normas morais, isso quer dizer que ele precisa deliberar sobre essas 

normas e que parte dessa deliberação vai produzir uma compreensão crítica de sua gênese 

social e de seu significado. Nesse caso, a deliberação ética está intrinsecamente ligada a uma 

operação da crítica (Butler, 2015). Sendo assim, a crítica do Afirmação não poderia existir 

sem considerar como se dá a existência do sujeito que a delibera. Nesse caso, não poderia 

também existir sem considerar como a igreja compreende ou produz esse sujeito homossexual 

e como ele pode viver ou se apropriar do conjunto de normas instituído por ela. Eu queria 

saber, de forma clara, o que, nesse regime de verdade, estava sendo questionado. Foi então 

que ela me elencou três pontos-chave para apreender a crítica do Afirmação. 

O primeiro e mais comum argumento de crítica envolve a crença geral de que a 

homossexualidade ou a diversidade sexual e de gênero, como um todo, é uma parte inelutável 

do ser. Não sendo a homossexualidade produto de socialização, eles argumentam que a igreja 

não deveria proibir as formas de expressão da sexualidade, porque ninguém está preordenado 

ao inferno por conta disso. Essa crítica ataca diretamente um dos argumentos da igreja sobre 

a homossexualidade, segundo o qual as pessoas não são preordenadas para o mal. Nesse 

sentido, a homossexualidade seria, então, uma escolha individual que as condenaria a um 

caminho contrário aos planos do pai celestial. Essa crítica se reforça na justificativa que me 

foi dada pelos membros do Afirmação durante o jantar: “O livro de mórmon diz que o espírito 

é dado a cada homem para saber do bem e do mal. Eu sabia que eu era gay desde que eu era 

garoto, mas nunca senti que fosse algo mal, ruim. Foi alguém que nunca foi gay que disse 

isso.”. 

O segundo argumento que me foi apresentado afirma simplesmente que as proibições 

contra a homossexualidade não têm a força das escrituras ou revelações divina por trás delas 

e que elas são, portanto, válidas apenas como opiniões de indivíduos que as expressam, mesmo 



102  

que esses indivíduos sejam apóstolos ou profetas. De acordo com os membros do Afirmação, 

a cultura mórmon acredita na continuidade das revelações segundo as quais a origem dessas 

proibições é a vontade de Deus, não decisões políticas feitas pelos burocratas da igreja. Isso 

porque a igreja ensina que o presidente da igreja e seus apóstolos recebem continuamente 

inspirações e revelações de Deus. Nos primórdios do mormonismo, o fundador da igreja, 

Joseph Smith, escreveu as revelações que haveria recebido e as compilou em um livro de 

escrituras chamado “Doutrinas e Convênios”. 

À medida que a igreja foi crescendo e deixando de ser um pequeno movimento 

liderado pela autoridade carismática do seu fundador para ser um grupo religioso com 

números expressivos, caracterizado, agora, pelas autoridades burocráticas, a prática das 

revelações escritas mudou. Os atuais profetas e apóstolos afirmam receber revelações e 

inspirações, mas essas revelações não são mais canonizadas como as que foram escritas por 

Joseph Smith. Isso deixa aberto a múltiplas interpretações quais declarações são obrigatórias 

para os membros da igreja e quais pronunciamentos têm a autoridade das escrituras; quanto 

do que os apóstolos e profetas dizem refletem suas próprias opiniões e quanto é a palavra do 

Senhor. Por exemplo, apesar de, individualmente, profetas e apóstolos falarem 

veementemente contra a teoria da evolução, não há um posicionamento oficial da igreja que 

se constitua como uma diretriz divina sobre esse tema. Teoricamente, membros da igreja 

podem acreditar na evolução se eles escolherem, e alguns o fazem. Lideranças da igreja 

também têm falado contra casamentos inter-raciais de tempos em tempos, mas membros da 

igreja são e sempre têm sido, livres para casar-se com quem desejarem sem colocar em perigo 

suas filiações à igreja. 

Gays e lésbicas mórmons argumentam que os discursos dos apóstolos e profetas que 

condenam a homossexualidade não são resultado de revelações, mas sim de meras crenças 

pessoais expressas em eventos importantes da igreja. De fato, em toda a literatura eclesiástica 

mórmon, relações entre pessoas do mesmo sexo não são mencionadas em momento algum. 

Homossexuais mórmons acreditam que o problema dos versos bíblicos que condenam a 

homossexualidade reside na possibilidade de serem mal compreendidos. Referindo-se às 

teologias protestantes, eles argumentam que esses versos condenam a homossexualidade em 

contexto de prostituição, estupro e idolatria, mas não a proíbem per si. Mel Barber (1997) em 

artigo intitulado “Davi amou Jonatas: uma análise de primeira Samuel 18-20”, argumenta que 

a homossexualidade é, na verdade, tolerada pela Bíblia ao interpretar a famosa amizade entre 

o Rei Davi e Jonatas como uma relação homossexual: 



103  

 
Como eles secretamente se encontraram pela última vez, Davi caiu ao chão e 

beijaram um ao outro não por alguns momentos, mas até Davi exceder (I Samuel 

20-41). Exceder significa passar ou superar, ou nessa situação, desmaiar de emoção. 

Agora se isso é amizade, ou companheirismo ou amor fraternal, eu estou certo de 

que a alguns de nós poderia reconhecer que nessa relação há mais do que amizade 

(Barber, 1997, p. 12). 

 

Enquanto alguns tentam harmonizar a bíblia com a homossexualidade, os mórmons 

não sentem que os versos bíblicos não ameaçam ou contradizem suas crenças. Para mórmons, 

a Bíblia, enquanto inspiração, está cheia de erros, e é um trabalho de escritura inferior quando 

comparado com o Livro de Mórmon e Doutrinas e Convênios. Na concepção das escrituras 

mórmon, “a bíblia é a palavra de Deus apenas na medida em que é traduzida corretamente”. 

Quando apresentada alguma contradição entre as crenças mórmon e a Bíblia, mórmons, gays 

ou não, se referem a esse artigo de fé em suas defesas. 

Homossexuais mórmons também apontam que o fundador do mormonismo, Joseph 

Smith, nunca mencionou a homossexualidade em nenhum dos seus discursos ou escritos. Na 

verdade, uma curiosa citação do diário de Joseph Smith é sempre indicada por gays e lésbicas 

mórmons como parte importante da história da igreja. Em 16 de abril de 1843, Smith escreveu: 

“É um prazer para os amigos se deitarem juntos envolvidos nos braços do amor para dormir, 

e acordarem também envolvidos nos braços um do outro para assim renovar a conversa entre 

eles”. 

Por fim, o último argumento de crítica que me foi apresentado está na busca de 

conciliar suas orientações sexuais e suas crenças religiosas. Ele parte do pressuposto de que 

os líderes da igreja caíram em apostasia. A evidência para essa queda está na sistemática 

discriminação da igreja contra LGBTs e mulheres, “coisa que o pai celestial nunca perdoaria” 

.Vários gays e lésbicas mórmons afirmam com muita veemência que não acreditam que os 

profetas e apóstolos atuais são receptores da vontade de Deus. Acreditam que há muito não 

recebem revelações do Senhor e que estão abusando do poder pastoral que a eles foram 

concedidos: 

 
Nós temos aprendido, a partir da nossa própria experiência, e por muito tempo de 

serviço à igreja, que o que a igreja fala sobre a homossexualidade não é verdade. A 

homossexualidade não é aprendida ou adquirida, não é algo que escolhemos. Orar, 

servir à igreja, jejuar, aconselhamento, casamento, confissão, terapia de choque, 

excomunhão, encarceramento, e suicídio não resolvem ou mudam a 

homossexualidade. Crescer sendo um mórmon sempre exacerba dilemas 

psicológicos individuais em razão das não verdades ensinadas pela igreja 

(Afirmação, 2020, n. p.). 

 



104  

Alguns membros do Afirmação dizem que esses problemas podem ser corrigidos se 

gays e lésbicas mórmons jogarem com as cartas certas. Eles informam que a igreja está em 

constante mudança, e elas acontecem, geralmente, como resultado de pressões externas. A 

exemplo disso, podemos citar as ameaças do governo norte-americano, que foram as grandes 

responsáveis para que a igreja parasse de praticar a poligamia ou, ainda, as pressões externas 

dos grupos dos direitos civis nos EUA, que forçaram a igreja a permitir que afrodescendentes 

pudessem receber o sacerdócio em 1978. Outro exemplo é o feminismo, que parece estar 

movendo a igreja em direção a um genuíno reconhecimento das mulheres em suas dinâmicas 

institucionais. Inspirados em exemplos como esses, gays e lésbicas mórmons ativistas se 

engajam na necessidade de um ativismo responsável dentro da igreja, sobretudo porque 

acreditam que apenas dessa forma eles podem provocar as mudanças desejadas. 

É importante lembrar que nem todos os gays e lésbicas mórmons gostariam de ver a 

igreja mudar suas posições tão criticamente. Muitos são mais pacíficos em sua retórica e 

comportamento, ainda que firmes nas soluções que apresentam à igreja. Há aqueles que 

rejeitam a definição de homossexualidade da igreja, mas, mesmo assim, sentem que a melhor 

maneira de agir às vistas de uma reforma é trabalhar dentro dela. Firmemente comprometidos 

com a ideia de que as relações homossexuais devem ser apoiadas por Deus e pela igreja, eles 

defendem que a melhor maneira de trazer a aceitação para essas relações é adotar e permanecer 

no celibato. Eles decidem falar sobre as suas homossexualidades, mas sem agir contra a igreja. 

Tais membros estão “fora do armário”, mesmo dentro do círculo da igreja, porém suas vidas 

são caracterizadas por um mérito pessoal e um compromisso com os serviços da instituição. 

Eles tomam cada oportunidade para admitir que são gays e lésbicas, que Deus os fez assim, e 

que eles esperam ansiosamente pelo momento em que a igreja irá aceitá-los como são. 

 
O que eles podem fazer comigo? Apedrejar-me? Pela primeira vez na minha vida eu 

percebi que ser gay e mórmon são coisas que não excluem mutuamente ambas as 

coisas. O “contrato” entre mim e a igreja é bem simples: eles esperam que eu me 

abstivesse do sexo e das relações homoafetivas, mas não de admitir a minha 

homossexualidade (Alex, 2021, n. p. transcrição nossa). 

 

Essa parcela dos gays e lésbicas mórmons acredita que vivendo o evangelho de forma 

literal, insistindo que as expressões homossexuais não deveriam ser proibidas, seriam capazes 

de mostrar aos líderes da igreja que são membros dignos e, talvez, provocar a mudança que 

tanto almejam. “Eu sinto que, estando dentro da igreja, será mais efetivo naquilo que nós 

queremos”, disse um dos meus interlocutores. Enquanto esperam as mudanças na doutrina e 

na política institucional da igreja, esses membros estão contentes por viver o celibato ou, pelo 



105  

menos, por restringirem severamente suas atividades sexuais, afirmando com frequência que 

a homossexualidade pode ser consistente e estar em consonância com os ensinamentos da 

igreja. 

Mesmo com dentro da parcela que optou por viver o celibato, é possível identificar 

diferentes expectativas quanto a estas mudanças. Alguns deles possuem expectativas muito 

baixas quando se fala na real influência que podem provocar. A baixa expectativa se deve 

principalmente ao fato de que algumas dessas pessoas, mesmos estando moralmente “limpas”, 

isto é, seguindo os ensinamentos à risca e optando sempre pelo serviço à igreja, foram 

convocadas para encontros com as lideranças eclesiásticas ou para reuniões disciplinares com 

os bispos como forma de punição ou de aviso, caso caíssem na tentação da “prática da 

homossexualidade”. 

Muitos deles não percebem que, para além do seu comportamento sexual, a igreja 

está interessada nas suas associações e nas crenças que eles defendem publicamente. Assim 

como as feministas da igreja podem encarar as ações disciplinares por serem ativamente pró-

escolha ou apoiar causas feministas que a igreja julga como radicais ou perigosas, estar 

abertamente associado com outros homossexuais e expressar uma crença que é contrária às 

doutrinas são razões suficientes para receber ações disciplinares. 

 
Diretivas da igreja indicam que, para ser excomungado, alguém deve ser culpado 

por ações homossexuais. Apenas ser um homossexual ou ter pensamentos ou 

sentimentos homossexuais não é suficiente, mas, frequentemente, as autoridades da 

igreja usam a ideia de “conduta não- cristã” para fundamentar a excomunhão de 

homossexuais. Consequentemente, não é necessário provar nenhuma ação com esse 

argumento. Claro que falando da lista de possibilidades que poderiam ser usadas 

[para a excomunhão], o uso desse termo [conduta não-cristã] deixa em aberto quais 

condutas seriam essas e torna-se difícil de provar o que seriam (Afirmação, 2019, n. 

p.). 

 

Comumente reconhecidos como apóstatas – adjetivo utilizado para justificar a 

desfiliação ou excomunhão da comunidade –, muitos desses sujeitos passaram a participar de 

grupos ou mobilizações dentro da igreja, como é o caso do Afirmação. Nesses grupos, 

rejeitava-se a definição de homossexualidade e se propunha mudanças na doutrina e nas 

políticas da instituição no que tange às diversas expressões da homossexualidade. O 

Afirmação se tornou um local de acolhimento daqueles que almejam de alguma forma 

empurrar a igreja a mudanças na sua posição sobre a homossexualidade. Gays e lésbicas 

mórmons reportam que o Afirmação é uma ótima fonte de suporte e informação, uma vez que 

ajuda muitos a resolverem as contradições e armadilhas associadas à coexistência de sua 



106  

orientação sexual com a sua filiação religiosa enquanto Santo dos Últimos Dias. No entanto, 

enquanto muitos tecem elogios ao grupo, outra parcela apresenta críticas, defendendo que as 

disputas e dissidências internas que vêm causando sérios problemas à igreja. 

Conversando com o Alex, o indaguei, na condição de presidente do grupo brasileiro, 

sobre o que ele achava acerca dos problemas internos do Afirmação. Alex deixou claro que 

eles existem e que têm sido o trabalho das principais lideranças do grupo, em todas as partes 

do mundo, lidar com as divergências e tentar produzir um ambiente onde todos possam ser 

ouvidos e compreendidos em suas demandas e pontos de vista. Para Alex, foi a escuta ativa 

que tornou o Afirmação um grupo reconhecido e respeitado na comunidade mórmon. No 

entanto, não se pode fechar os olhos para as contradições internas. Ele me esclareceu: 

 
É possível perceber, quase que uniformemente, dois campos “rivais” de membros 

do Afirmação. O primeiro deles contém aqueles que estão altamente envolvidos com 

o movimento LGBT, são ativos localmente nas pautas do movimento social e 

sempre sugerem os métodos de ativismo empregados por alguns grupos do 

movimento LGBT para usarmos nas nossas ações. Muitos desses grupos escolheram 

voluntariamente a excomunhão ou foram cortados das atividades da igreja após seus 

comportamentos sexuais serem descobertos pelos líderes de suas estacas ou ramos. 

A maioria desses membros diz que ainda acreditam na igreja, mas que não têm nada 

o que fazer até que mude a homofobia institucionalizada. O outro grupo consiste 

naqueles que querem provocar uma mudança na igreja de dentro e que olham para 

o Afirmação como um suporte para harmonizar a homossexualidade e o 

mormonismo. Membros que apoiam essa ideia costumam fazer críticas às atitudes 

mais liberais que pautam a sexualidade de outros membros do grupo. Eles possuem 

uma visão um pouco mais conservadora no que tange ao ativismo secular. (Alex, 

2021, n. p. transcrição nossa) 

 

Aqui, é possível, ainda, identificar que a experiência crítica ocorre dentro do próprio 

grupo, mas isso tem provado a diversidade de olhares nas demandas de gays e lésbicas 

mórmons e no modo como cada sujeito percebe o ativismo institucional do grupo, sem que 

necessariamente queiram abandoná-lo ou saber da sua importância. Na medida em que esses 

sujeitos se constituem enquanto homossexuais e mórmons, eles podem se constituir de formas 

diferentes. Não é porque são gays e lésbicas dentro de um mesmo regime de verdade que terão 

as mesmas opiniões ou narrativas sobre suas experiências. Sendo assim, o fato de que existem 

dois campos diferentes de opinião dentro do Afirmação é um sinal da existência de práticas 

que facilitam as negociações das relações de poder existentes, o que potencializa as 

capacidades críticas e criativas desses sujeitos e, por outro lado, reduz o esforço de apagar a 

subjetividade através do autossacrifício.  



107  

6.2 “O caminho da cura é o afirmar-se”: a tomada da palavra como tática e a 

presença pública 

Com os encontros presenciais comprometidos com a pandemia da Covid-19, os 

encontros do Afirmação passaram a acontecer nas plataformas virtuais. Os encontros tinham 

perfis diversos, que iam desde reuniões de planejamento e devocionais a momentos de 

confraternização. Durante a pandemia, fui convidado a participar de um devocional, o 

Devocional Especial Brasil (Figura 12). Diferente de outros devocionais, esse seria um pouco 

mais demorado, pois teríamos uma mensagem especial compartilhada por um convidado, Jean 

Carlos, um membro do Afirmação que havia, há pouco mais de um ano, se mudado para Salt 

Lake City para realizar um mestrado na Universidade Estadual de Utah. Jean é um dos 

fundadores do Afirmação no Brasil, já serviu como missionário e, por muitos anos, foi 

professor do CTM, o Centro de Treinamento de Missionários que fica localizado em 

Campinas, São Paulo. 

Figura 12 – Devocional Especial Brasil 
 

Fonte: Afirmação.org (2020). 

 

 

Durante a sua mensagem, a frase “O caminho da cura é afirmar-se'' me chamou 

bastante atenção. Foi a partir dela que passei a prestar mais atenção na maneira como o 

Afirmação, mas sobretudo gays e lésbicas mórmons, de modo geral, têm ocupado uma 

presença pública saindo da invisibilidade institucional. Durante todo o período em que estive 

pesquisando o grupo, sempre que eu falava para as pessoas quem eram os meus interlocutores, 

eu recebia reações de surpresas como: “E existem LGBT mórmons?” ou “Eles devem ser super 

discretos, né?”. Após a mensagem do Jean, pude entender o motivo pelo qual buscavam 



108  

dedicar tanto tempo às redes sociais, em articulações com outros atores estratégicos. É preciso 

sair da invisibilidade para romper barreiras e criar mudanças. 

No discurso do Jean, ele diz que a missão atual do Afirmação é tornar visível a 

existência da comunidade LGBT na igreja mórmon, ratificando que a igreja precisa acolhê-la 

e reconhecê-la. Além disso, relembra sempre os danos emocionais do não-reconhecimento, 

por parte da igreja, da comunidade LGBT, bem como da dificuldade da autoaceitação do gay 

e lésbica mórmon. Jean sugere, com muita contundência, que “o caminho da cura é o afirma-

se”. Ele deixa claro que somente quando LGBTs mórmons passarem a se afirmar enquanto 

gays, lésbicas, bissexuais, transsexuais, queers e mórmons, tornando suas existências visíveis, 

é que a igreja entenderá a necessidade de reformas institucionais. “Nós precisamos ser 

vistos!”, “Eles precisam saber dos nossos afetos e da nossa fé”, “Precisamos ocupar os espaços 

que nos ajudem a sermos vistos”. Estas foram algumas frases ditas por Jean, quase que em 

tom de convocação. 

Desde que passei a conhecer mais de perto o grupo, tenho notado sua crescente 

presença nas principais redes sociais, e essa é uma característica não apenas do grupo 

brasileiro. Frequentemente o grupo faz posts convidando as pessoas a participar de eventos, 

escrevendo mensagens devocionais ou motivacionais e tecendo críticas a algumas atitudes da 

igreja que afetam a comunidade LGBT mórmon. As redes sociais se tornaram a principal 

plataforma do Afirmação para ampliar sua visibilidade e questionar as políticas institucionais 

e o poder pastoral. Esta ação, reconheci como um ato de “tomada da palavra”, como já 

mencionei no capítulo anterior. Sandra Villalobos (2017, p. 246), ao aplicar o conceito para 

pesquisar mulheres que ocupam lugares até então não destinados a elas no âmbito religioso, 

reforça que essa tomada da palavra nada mais é do que “fazer o uso da voz, é também a 

passagem de um espaço de diferenciação do crente para o espaço de visibilização de um sujeito 

com características específicas." A autora completa: 

 
Tomada da palavra é tomar o texto bíblico para dizê-lo em voz alta, ressignificá-lo, 

interpretá-lo ou transformá-lo; é tomar o poder no campo para posicionar-se. Não é 

uma voz que se limita a acompanhar, mas uma voz que produz - ainda que, nesse 

processo, deva fazer as duas coisas. A palavra, sob esse ponto de vista, é também 

um exercício de direitos, de construção de igualdade, porque constitui -se em 

ferramenta e fim; portanto, pode-se dizer que o campo religioso se fragmenta, se 

constrói e se reconfigura com a participação daqueles que tomam a palavra, para 

construir um espaço religioso próprio e diferenciado (Villalobos, 2017, p. 246-247). 

 

Nesse sentido, na medida em que as redes sociais permitem que gays e lésbicas 

mórmons atuem na construção de um espaço religioso próprio, configura- se, entendo aqui, 



109  

um espaço que os acolhe, os reconhece e os permite vivenciar a religiosidade mórmon sem 

conflitos com seus interesses afetivo-sexuais; elas desempenham um papel central não só na 

visibilização dessas pessoas e de suas demandas, mas também na autonomização desse 

“sujeito socio-eclesial” específico. Assim, quando eles vêm a público, seja “saindo do 

armário”, seja criando mobilizações nas redes, eles estão rompendo com o silêncio que tenta 

apagar a existência de uma diversidade sexual e de gênero no campo religioso. 

Esse processo de ruptura com o silêncio vem acontecendo de diferentes maneiras. 

Em 2018, o The New York Times publicou na sua lista de best-sellers mais vendidos nos 

Estados Unidos o livro “Minha versão de você” (Figura 13), um romance adolescente 

protagonizado por dois garotos mórmons na cidade de Provo, Utah, que fica a pouco mais de 

2 horas de Salt Lake City. A autora do livro, Christina Lauren, é mórmon e foi aclamado pela 

crítica especializada em literatura infanto- juvenil, assim como, recebeu duras críticas da 

igreja. “Minha versão de Você” ajudou a dar visibilidade à existência da homossexualidade 

nos corredores da Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias e problematizou o tema 

de saúde mental entre jovens gays mórmons. O livro toca em assuntos como rejeição, medo, 

ansiedade e isolamento durante toda a trama construída em torno de Tanner Scott e Sebastian 

Brother, protagonistas da obra. 

 
Figura 13 – Minha versão de você, de Christina Lauren 

 

 

Fonte: Instagram (2020). 

 

No Brasil, o assunto ganhou notoriedade após a participação de um jovem gay 

mórmon no reality show de maior audiência no país, Gil do Vigor, como ficou conhecido. Gil 

apresentou a um público mais amplo os dilemas em torno de ser gay e mórmon, ao mesmo 

tempo que reforçou a possibilidade de uma conciliação entre ambas as identidades. É notório, 



110  

em todos os discursos do Gil em rede nacional, o seu forte vínculo de pertença à igreja. Uma 

das suas primeiras ações ao sair do reality foi ir a uma reunião sacramental e, em muitas 

entrevistas, deixou claro o quanto se sente bem na igreja e acredita plenamente nos 

ensinamentos da doutrina, tecendo um intenso testemunho da sua conversão e de seu trabalho 

no período em que era missionário (Figura 14). No entanto, assim como boa parte dos meus 

interlocutores, Gil também tece críticas às políticas da igreja que pautam diversidade sexual e 

de gênero. 

Figura 14 – Publicação de Gil do Vigor no Instagram 

 

 

Fonte: Instagram (2022). 

 

Todos os acontecimentos e ações que, como esses, contribuem para o aumento da 

visibilidade de gay e lésbicas mórmons, seja na igreja, seja na sociedade mais ampla, passo a 

compreender como táticas que visam à permanência desse grupo na Igreja de Jesus Cristo dos 

Santos dos Últimos Dias. Chego a essa conclusão me utilizando da definição de tática de 

Michel de Certeau (2005): 

 
[...] chamo de táticas a ação calculada que é determinada pela ausência de um 

próprio [...]. A tática não tem lugar senão a do outro. E por isso deve jogar com o 

terreno que lhe é imposto tal como o organiza a lei de uma força estranha. Não tem 

meios para se manter em si mesma, à distância numa posição recuada, de previsão e 

de convocação própria: a tática é movimento “dentro do campo de visão do 

inimigo”, [...] e no espaço por ele controlado. Ela não tem, portanto, a possibilidade 

de dar a si mesma um projeto global nem de totalizar o adversário num espaço 

distinto, visível e objetivável. Ela opera, golpe por golpe, lance por lance. Aproveita 

as “ocasiões” e delas depende, sem base para estocar benefícios, aumentar a 

propriedade e prever saídas (Idem, 2005, p. 100). 

De acordo com Certeau (Idem, p. 101), “[...] a tática é a arte do fraco”. Ela é 

determinada pela ausência de poder. Na tática, quanto menor for o poder, maior será a 

possibilidade de produzir efeitos de astúcia. As táticas, em Certeau (Idem), em nenhum 



111  

momento apontam a submissão desses sujeitos, pelo contrário: a todo tempo os sujeitos 

praticantes estão criando formas de burlar o poder estabelecido e fazer valer suas vontades, 

desejos e sentimentos. Dessa forma, enxergo as ações do Afirmação mediante a ausência de 

poder e reconhecimento. O grupo tem produzido meios para expressar suas demandas e 

existência. Isso acontece de forma gradativa, à medida que eles se utilizam das oportunidades 

que surgem para levantar o debate, provocar reflexões e evidenciar as ausências. A tática de 

tomar a palavra como ferramenta de marcar uma presença pública tem sido o maior dos 

esforços do Afirmação. Para os meus interlocutores, é preciso afirmar-se, dar visibilidade às 

suas existências na igreja para alcançar as transformações que tanto almejam. 

Ao tomar a palavra, assumir a narrativa, contar suas histórias e declarar suas 

existências, os membros do Afirmação estão agenciando uma cura. Ao longo dos breves meses 

de convívio com o grupo, ficou claro para mim que a cura pode começar dentro de cada uma 

daqueles indivíduos no gesto da afirmação. Através deste gesto, eles se curam dos traumas, 

das rejeições, do medo e da ansiedade. Essa cura também se estende, e foi justamente esta 

extensão que se tornou o elemento central da presença pública do Afirmação. Desse modo, 

eles almejam curar a igreja de uma homofobia institucionalizada, que produz dor e exclusão 

às pessoas que assumem uma orientação sexual ou identidade de gênero não normativa. Nesse 

contexto, cura institucional irá acontecer mediante a instrumentalização da crítica e de uma 

presença pública crescente para dar seus primeiros sinais de cicatrização das feridas que foram 

abertas. As ações do Afirmação se tornaram os estímulos necessários para que a igreja mude 

e, com ela, o mundo ao seu redor. 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao fazer um esforço de tentar analisar o grupo de LGBTs mórmons e, mais 

especificamente, de gays e lésbicas que acionam mecanismos e táticas para permanecer na 

comunidade dos Santos dos Últimos dias, foi de fundamental importância perceber o cenário 

mais amplo no que tange ao debate da religiosidade e sexualidade, assim como os conflitos 

produzidos. Conflitos estes que colocam o tema da diversidade sexual e de gênero em campos 

antagônicos daqueles que carregam o discurso religioso. Além disso, foi importante também 

entender que as políticas institucionais e os mecanismos de controle adotados pela igreja têm 

produzido, por muitos anos, barreiras para a tão desejada reforma de inclusão dos gays e 

lésbicas mórmons, ao mesmo tempo em que esses sujeitos vêm encontrando, a despeito disso, 

caminhos para assumir uma presença pública reivindicatória tanto dentro da igreja como fora 



112  

dela. A partir disso, busquei examinar e questionar como essas duplas identidades – LGBT e 

mórmon – estão em constante negociação e de que forma as estruturas dogmáticas do campo 

eclesial estão sendo questionadas e colocadas a prova por este par. 

Esse exercício em muito se aproxima daquilo que Luís Fernando Duarte Dias (2005) 

propôs ao superar “antíteses perfeitas” em busca de “sínteses possíveis”. Apesar das múltiplas 

dimensões do poder na produção de hierarquias e experiências excludentes, ele também pode 

reafirmar novas categorias identitárias. Atualmente, é exatamente o que acontece com os gays 

e lésbicas mórmons e o agenciamento de suas táticas de permanência. No primeiro capítulo 

desta dissertação, me lancei num movimento etnográfico de compreender o universo mórmon, 

a história da igreja, seus principais ensinamentos dogmáticos, o modo como o proselitismo 

religioso é acionado, seus principais valores e a maneira com que temas como família e 

juventude tornaram-se elementos basilares da fé mórmon. A compreensão desses elementos 

me permitiu perceber como gays e lésbicas mórmons são impactados por esses ensinamentos 

e como isso tem produzido experiências dolorosas para esses sujeitos. 

No segundo capítulo, voltei meu olhar para a lógica doutrinária relacionada 

diretamente à homossexualidade, para o modo como a teologia mórmon compreende a 

homossexualidade e, não menos importante, o modo como meus interlocutores reagiram ao se 

perceberem gays e lésbicas. As experiências emocionais vivenciadas e as sanções adotadas 

para controlar e banir as experiências homoafetivas do contexto mórmon reverberam não 

apenas na existência dos LGBTs que professam essa fé, mas também em suas famílias e nas 

dinâmicas sociais nas quais estão inseridos. Ao fazer esse levantamento e análise, busquei 

evitar reduzir o religioso ao conservador ou ao heteronormativo, mostrando que a dor da 

exclusão vivenciada pelos meus interlocutores é também sinal do desejo de permanência e 

pertencimento ao grupo. É neste ponto que me lanço a toda articulação liderada pelo 

Afirmação, um movimento legitimo nos corredores mórmons que visa a visibilizar essas 

pessoas, suas histórias de vida e sua forte ligação ao mormonismo. Aqui, parafraseio Juan 

Marco Vaggione (2014), ao defender que precisamos reapropriar o religioso em termos 

favoráveis à liberdade e à diversidade sexual. 

No terceiro capítulo, me dispus a apresentar as mudanças nas políticas institucionais 

da igreja. Apesar de ter um certo grau de familiaridade com os mórmons e com o Afirmação, 

tomar conhecimento dessas mudanças, do lugar de onde elas partiram e do modo como elas 

foram compreendidas e impactaram as vidas de LGBTs mórmons e suas famílias, me causou 

surpresa. Sobretudo por ter entendido como se dá o processo de apropriação de espaço, a 



113  

“tomada da palavra” feita pela parcela dos mórmons que busca afirmar uma verdade sobre si 

mesma, recursando as narrativas que as autoridades eclesiais costumam tecer sobre e para ela. 

É possível perceber uma reconfiguração do ambiente institucional, assim como a produção e 

o reconhecimento de novos ordenamentos. Com todas as críticas feitas pelo Afirmação e por 

outras organizações mórmons que defendem uma igreja mais inclusiva, é perceptível que gays 

e lésbicas mórmons passaram a criar os próprios espaços, configurando uma nova igreja e 

novas formas de percebê-la. 

Essa maneira de criar novos espaços e tecer críticas se aproxima ao exercício de 

reimaginar e reinventar o religioso. André Musskopf (2008), ao analisar as teologias 

libertadoras e inclusivas, afirma que se trata de repensar e recriar o mundo em que se vive e o 

lugar em que se vive nele. É também um esforço de reinventar a si mesmo, consigo mesmo e 

com os outros. Estariam, então, os gays e lésbicas mórmons protagonizando a criação de novas 

ordens, novas verdades e novas vozes que tentam falar e questionar o poder pastoral. 

Já no quarto e último capítulo, me aprofundei na crítica dos meus interlocutores, 

buscando compreender, a partir de uma abordagem da antropologia da moral e da ética, como 

a crítica está sendo instrumentalizada como ferramenta de transformação, denúncia e 

permanência dessa parcela de mórmons. As vozes proféticas que dela se utilizam comunicam 

não só ao poder pastoral, mas também ao poder secular, sobre a necessidade de mudanças no 

que diz respeito à dicotomia entre religião e sexualidade, ratificando a necessidade de sua 

reconfiguração. A experiência de gays e lésbicas mórmons nos traz um olhar prático para a 

possibilidade de pessoas de diferentes orientações sexuais ou identidades de gênero ocuparem 

espaços antes negados a elas. Além disso, falam, ainda, da possibilidade de o sujeito religioso 

tecer críticas à sua própria comunidade confessional, sem que seja questionada a sua 

permanência. A crítica do Afirmação, nesse sentido, é uma crítica em busca de 

reconhecimento, não de aceitação. O que gays e lésbicas mórmons desejam é o 

reconhecimento de suas existências dentro da doutrina, assim como o reconhecimento da 

possibilidade de estar atuando ativamente em suas comunidades sem que sejam privados de 

exercer atividades eclesiais. 

Ao serem reconhecidos, será possível reimaginar não só a presença desses corpos nos 

espaços religiosos, mas também uma mudança na mentalidade das comunidades religiosas, 

ampliando as formas de compreensão sobre o público e o privado, o religioso e o secular, a 

doutrina e as vivências, o reconhecimento e a crítica. Assim como, para Michel Foucault, a 

crítica é uma forma de expressão, o desejo de não querer mais ser governado de uma 



114  

determinado forma, isto é, a voz que critica, é também uma forma de sinalizar as múltiplas 

maneiras de se querer ser governado. O que gays e lésbicas mórmons estão fazendo é reforçar 

à alta cúpula mórmon que existem outras formas de viver a religiosidade de uma Santo dos 

Últimos Dias sem que ela esteja necessariamente atrelada a experiências heteronormativas. 

O que pude perceber, no breve tempo convivendo com os membros do Afirmação, 

foi que suas ações estão alinhadas com o propósito de tornar públicas suas presenças nos 

corredores da igreja, e de construírem pontes de diálogos com outros espaços que não 

unicamente a comunidade mórmon. As articulações que o grupo vem fazendo reforçam a 

necessidade de marcar sua presença também nos espaços seculares, na construção de uma 

agenda social que possibilite um olhar ampliado no tocante ao pertencer a uma comunidade 

confessional sem que para isso seja necessário anular ou matar suas experiências afetivas-

sexuais ou suas identidades dissidentes. O “É preciso transformar para reconhecer e incluir” é 

uma sinalização de que todo processo de inclusão surge de transformações, de rupturas, de 

provocações e do desconforto. 

O que aprendi com gays e lésbicas mórmons? Não podemos generalizar o religioso 

em sua ampla dimensão do que é ser religioso. Entendi que toda e qualquer estrutura só passará 

por mudanças quando vozes de dentro dela falarem ao poder. A insistência dessas vozes pode 

não provocar mudanças imediatas, mas deixará vestígios de uma insatisfação. O problema da 

homossexualidade e, de maneira geral, da diversidade sexual e de gênero no âmbito do 

mormonismo é que ele atualiza o problema das contracondutas que foram historicamente 

contrárias às organizações pastorais instrumentalizadoras do poder de produção de corpos 

disciplinados, nos termos de Foucault (2007). É a constituição de comunidades subversivas 

dentro dessas comunidades confessionais que tem questionado a economia de verdade 

desenvolvida pelo poder pastoral baseado em uma verdade sagrada como dogmas, princípios 

morais e/ou um ensinamento imutável. 

Encerro esse trabalho afirmando que, a partir do que experienciei, vi e ouvi de gays 

e lésbicas mórmons, a luta pelo reconhecimento da comunidade LGBT dentro das instâncias 

da igreja está apenas no começo, haja vista que uma ampla rede vem sendo criada para dar 

visibilidade e existências às histórias desses homens e mulheres. Mesmo que eu não seja um 

Santo dos Últimos Dias, me propus a contribuir com essa rede através dessa pesquisa, 

fortalecendo a voz profética que ecoa não só na igreja mórmon, mas em outros grupos 

religiosos. 



115  

REFERÊNCIAS 

 

         ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2017. 

ADORNO, Theodor W. Minima Moralia: reflexões a partir da vida danificada. 9. ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. 

AHMAD, Irfan. Religion as Critique: Islamic Critical Thinking from Mecca to the 

Marketplace. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 2017. 

ALMEIDA, Maria da Conceição. Não se diz tudo ao marido: família, casamento e autonomia 

entre mulheres do início do Século XX. Curitiba: Appris, 2013. 

AMORIM, Nádia Fernanda Maia de. Os Mórmons em Alagoas: religião e relações raciais. 

Coleção Religião e Sociedade Brasileira, São Paulo, v. 3, FFLCH/ USP- CER, 1986. 

ANGROSINO, Michael. Etnografia e observação participante. Porto Alegre, Artmed Editora 

S.A., 2009. 

ARAÚJO, Murilo S. “O amor de Cristo nos Uniu”: construções identitárias e mudança 

social em narrativas de vida de gays cristãos do grupo Diversidade Católica. 2014. 

Dissertação (Mestrado em Letras), Universidade Federal de Viçosa, Viçosa, MG, 2014.  

ASADE, Felix. The Missionary's Handbook. Manhattan: Wonderbooks, 2019. 

ASAD, Talal. Free speech, blasphemy and secular criticism. In: ASAD, T.; BROWN, W.; 

BUTLER, .J; Mahmood, S (eds). Is Critique Secular? Blasphemy, Injury and Free 

Speech. New York: Fordham University Press, p.14–57, 2013. 

ASAD, Talal. Thinking about religion, belief and politics. In: ORSI, R. A. (Ed.). The 

Cambridge Companion to Religious Studies. Cambridge: Cambridge University Press, 

p. 36-57, 2011. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

BECKER, Howard S. Outsiders: Estudos de sociologia do desvio. Rio de 

Janeiro:                  Zahar, 2008. 

BECKER, Howard. Uma teoria da ação coletiva. Rio de Janeiro: Zahar, 1977.  

BERGER, P. O Dossel Sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São 

Paulo: Paulus, 2004.  

BESSON, Claude. Homossexuais Católicos: como sair do impasse. São Paulo: Loyola, 2015. 

BIALECKI, Jon. Judgment and critique, anthropology and religion. Critical Research on 

Religion, [s.l.], v. 6 (1): 10-15, 2018. 

 BIELO, James. Anthropology, theology, critique. Critical Research on Religion, [s.l.], v. 6, 

n. 1, p. 28-34, 2018. 



116  

BOSWELL, John. Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality: Gay People in Western 

Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. 

Chicago/London: The University of Chicago Press, 1980. 

BRUGGER, Walter. Philosophisches Wörterbuch. Freiburg: Herder, 1946. 

BRUNER, Jerome S. Life as narrative. In: TURNER, Victor; BRUNER, Edward M. (Orgs.). 

The Anthropology of Experience. Urbana: University of Illinois Press, p. 145–158, 1986. 

BUSIN, Valéria M. Homossexualidade, religião e gênero: a influência do catolicismo na 

construção da autoimagem de gays e lésbicas. 2008. Dissertação (Mestrado em Ciências 

da Religião), Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2008. 

BUTLER, Judith. Corpos que pesam: os limites discursivos do sexo. In: louro, Guacira Lopes. 

O corpo educado – pedagogias da sexualidade. 2 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo. Crítica da violência ética. Belo Horizonte: Autêntica, 

2015.  

CALEIRO, Maurício M. A fé e os afetos: Diversidade sexual, Catolicismo e Protestantismo em 

sites de grupos cristãos inclusivos. In: Anais do XVI Congresso de Ciências da 

Comunicação na Região Sudeste. São Paulo: Itercom, 2011. 

CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro. O profeta, a palavra e a circulação do carisma pentecostal. 

Revista de Antropologia, São Paulo, v. 54, n. 2, p. 1013–1049, 2011. 

CAMPOS, Roberta. Como Juazeiro do Norte se tornou a Terra da Mãe de Deus: Penitência, 

Ethos de Misericórdia e Identidade do Lugar. Religião & Sociedade (Impresso), v. 28, p. 

146-176, 2008.  

CAMPOS, Roberta.; MAURICIO JUNIOR, Cleonardo. O Pentecostalismo nas Fronteiras da 

Antropologia, uma apresentação a Zonas Fronteiriças: ética, etnografia e o cristianismo 

'repugnante'. Debates do Ner, Porto Alegre, v. 1(33), p. 263-270, 2008. 

CANNELL, Fenella. Mormonism and Anthropology: On Ways of Knowing. Mormon Studies 

Review, v. 4, p. 1–15, 2017. 

CANNELL, Fenella. The Anthropology of Secularism. Annual Review of Anthropology, [s.l.], 

v. 39, p. 85-100, 2010. 

CASTRO, Maria Laura. O mundo invisível: cosmologia, sistema ritual e noção de pessoa no 

espiritismo. Rio de Janeiro: Zahar, 1983. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. 12. ed. Petrópolis: Vozes, 

2005.  

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. 16. ed. Petrópolis: Vozes, 

2008. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 

1994. 

CHAGNON, Napoleon A. Yanomamö: os homens, os espíritos e a ciência. São Paulo: EDUSP, 

1992. 



117  

CRAPANZANO, Vincent. Serving the Word: Literalism in America from the Pulpit to the 

Bench. New York: The New Press, 2000. 

DUARTE, Luiz Fernando. Desejos e diferença - à guisa de prefácio. In: NATIVIDADE, M.; 

OLIVEIRA, L. As novas guerras sexuais: diferenças, poder religioso e identidade LGBT 

no Brasil. Rio Janeiro: Garamond, p. 7-15, 2013. 

DUARTE, Luiz Fernando. Ethos privado e justificação religiosa. Negociações da reprodução 

na sociedade brasileira. In: HEILBORN, Maria L. et al. (Orgs.). Sexualidade, família e 

ethos religioso. Rio de Janeiro: Garamond, p. 137-176, 2005.  

ELIADE, Mircea. O mito do eterno retorno: mito e realidade. 9 ed. São Paulo: Perspectiva, 

1998. 

EYRING, Henry B. “Of Whom Much Is Given”. Salt Lake City: The Church of Jesus Christ of 

Latter-day Saints, 2004. 

FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Tradução de Paula de Siqueira Lopes. Cadernos de Campo, 

São Paulo, n. 13, p. 155-161, 2005.  

FLICK, Uwe. Qualidade na pesquisa qualitativa. Coleção pesquisa qualitativa, coordenada por 

Uwe Flick. Porto Alegre: Artme, 2009. 

FOUCAULT, Michel. A história da sexualidade: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 

1980.  

FOUCAULT, Michel. A vontade de saber: História da sexualidade 1. 9 ed. Rio de Janeiro: 

Graal, 2008. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade: O uso dos prazeres. Paz e Terra, São Paulo, 

2014.  

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros: curso no Collège de France, 1982-1983. 

São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

FOUCAULT, Michel. Qu'est-ce que la critique? Critique et Aufklärung. Bulletin de la Société 

française de philosophie, v. 82, n. 2, p. 35-63, abr./jun. Conferência proferida em 27 de 

maio de 1978. Tradução de Gabriela Lafetá Borges e revisão de Wanderson flor do 

Nascimento, 2007. 

FOUCAULT, Michel. Religion and Culture. Organização de Jeremy Carette. Nova York: 

Routledge, 1999. 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população. Curso dadono Collége de France 

(1977-1978). São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população: curso no Collège de France, 1977-

1978. São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

GASKELL, George. Entrevistas individuais e grupais. In: BAUER, Martin W. (org.). Pesquisa 

qualitativa com texto, imagem e som: um manual prático. Tradução de Pedrinho A. 

Guareschi. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002.  

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1983.  



118  

GEERTZ, Clifford. A religião como sistema cultural. In:GEERTZ, Clifford. A interpretação 

das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2005. 

GELLNER, Ernst. Postmodernism, Reason and Religion. London: Routledge, 1992. 

GILL, Sam D. The Way of the Spirit: Navajo Religion. Tucson: University of Arizona Press, 

1981.  

GIUMBELLI, Emerson. A noção de crença e suas implicações para a modernidade: um diálogo 

imaginado entre Bruno Latour e Talal Asad. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, n. 

35, p. 327-356, 2011. 

GIUMBELLI, Emerson. Símbolos religiosos em controvérsias. São Paulo: Terceiro Nome, 

2014. 

GODOY, Arilda. Introdução à pesquisa qualitativa e suas possibilidades. Revista de 

Administração de Empresas, São Paulo, v. 35, n. 2, p. 57-63, 1995. 

GOFFMAN, Erving. Estigma: Notas sobre a Manipulação da Identidade Deteriorada. Rio de 

Janeiro: Zahar Editores, 2004.  

GOLDSTEIN, Warren; KING,  Rebekka; BOYARIN, Jonathan. On a balanced critique: Or on 

the limits of critique. Critical Research on Religion, [s.l.], v. 5, n. 1, p. 3–8, 2017. 

GOODWILL, Kristopher Albert. Religion and the Spiritual Needs of Gay Mormon Men. 

Journal gay e lesbian Social Services, [s.l.] v. 11, n. 4, p. 23-37, 2008. 

HARDING Susan. The Book of Jerry Falwell: Fundamentalist Language and Politics. 

Princeton: Princeton University Press, 2000. 

HINCKLEY, Gordon. A Família – Proclamação ao Mundo. Salt Lake City: IJCSUD, 1995. 

KIMBALL, Spencer. O milagre do perdão. Salt Lake City: Bookcraft, Inc, 1999.  

LANDES, Ruth. O candomblé da Bahia: estudo de uma religião de matriz africana. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1980. 

LEACH, Edmund. Political Systems of Highland Burma: A Study of Kachin Social Structure. 

London: Bell, 1954. 

LEACH, Edmund. Gênesis como mito e outros ensaios. Lisboa: Edições 70, 1962. 

LEAR, Jonathan. A case of Irony. Cambridge: Harvard University Pres, 2011. 

MAHMOUD, S. Religious reason and secular affect: An incommensurable divide. In: ASAD 

T;  BROWN,  W;  BUTLER, J;  MAHMOOD, S. (eds). Is Critique Secular? Blasphemy, 

Injury and Free Speech. New York: Fordham University Press, p.58–93, 2013. 

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental. São Paulo, Abril, 1978.  

MALINOWSKI, Bronislaw. Magia, ciência e religião e outros ensaios. São Paulo: Martins 

Fontes, 1948. 

CHURCH EDUCATIONAL SYSTEM. Marriage: Student Manual. Salt Lake City: Church 

Educational System, 1992.MAURICIO JUNIOR, Cleonardo. "Acordamos, somos 



119  

cidadãos": os evangélicos e a constituição ética de si na relação com o político. Revista 

Anthropológicas, Recife, Ano 23, v. 30, n. 1, p. 99-135, 2019. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Amostragem e saturação em pesquisa qualitativa: 

consensos e controvérsias. Revista Pesquisa Qualitativa, São Paulo, v.5, n.7, p.01-12, 

2017. 

MISKOLCI, Richard. Pânicos Morais e Controle Social – Reflexões sobre o casamento gay. 

Cadernos Pagu, v. 28, p. 101-128, 2007.  

MONTERO, Paula. Controvérsias religiosas e esfera pública: repensando as religiões como 

discurso. Relig. soc. [s.l.], v.32, n.1, p.167-183, 2012.                                                DOI: 

doi.org/10.1590/S0100-85872012000100008.  

Mormon 'Gay Cure' Study Used Electric Shocks Against Homosexual Feelings. ABC News, 28 

mar. 2008. Disponível em: https://abcnews.go.com/Health/mormon-gay-cures-reparative-

therapies-shock-today/story?id=1324070 . Acesso em: 20 fev. 2020.  

MOTT, Luiz. A igreja e a questão homossexual no Brasil. Revista Mandragora, n. 5, p. 37-41, 

1999.  

MUSSKOPF, André Sidnei. À flor da pele: ensaios sobre gênero e sexualidade. São Leopoldo: 

Editora da Universidade do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS), 2008. 

MUSSKOPF, André. Via(da)gens teológicas: itinerários para uma teologia queer no Brasil. 

2008. Tese (Doutorado em Teologia) – Instituto Ecumênico de Pós- Graduação, Escola 

Superior de Teologia, São Leopoldo, 2008.  

NATIVIDADE, Marcelo. Homossexualidade masculina e experiência religiosa pentecostal. In: 

DUARTE, Luiz Fernando; HEILBORN, Maria Luiza; BARROS, Myriam Lins de; 

PEIXOTO, Clarice (orgs.). Sexualidade, família e ethos religioso. Rio de Janeiro: 

Garamond Universitária, 2006. 

O’DEA, Thomas F. The Mormons. Chicago: University of Chicago Press, 1957. 

PETREY, Taylor. Tabernacles of Clay: sexuality and gender in modern mormonism. 

University of North Caroline Press, 2020. 

PHILLIPS, Rick. Conservative Christian Identity and Same-Sex Orientation – The Case of Gay 

Mormons. New York: Peter Lang, 2004. 

PHILLIPS, Rick. Saints in Zion, Saints in Babylon: religious pluralism and the transformation 

of mormon culture. New Jersey, Rutgers University- New Brunswick, 2005. 

QUINTAS, Maria de Fátima de Andrade. Os mórmons em Pernambuco: uma sociedade 

fechada.  Ciência & Trópico, v. 4, n. 1, 1976.  

RUBIN, Gayle. Thinking sex: notes for a radical theory of the politics of sexuality. In: 

PARKER, R; AGGLETON, P. (Eds.). Culture, society and sexuality: a reader. 

London/New York: Routledge, p. 150-187, 2007.  

SAHLINS, Marshall. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. (Original publicado em 

1990). 

https://abcnews.go.com/Health/mormon-gay-cures-reparative-therapies-shock-today/story?id=1324070
https://abcnews.go.com/Health/mormon-gay-cures-reparative-therapies-shock-today/story?id=1324070


120  

SPALDING, Solomon. The “Manuscript Found”. Salt Lake City: Deseret News, 1885. 

SPIRO, Melford E. Buddhism and Society: A Great Tradition and Its Burmese Vicissitudes. 2 

ed. Berkeley: University of California Press, 1978. 

STEIL, Carlos Alberto. O sertão das romarias: um estudo antropológico sobre o santuário de 

Bom Jesus da Lapa. Bahia. Petrópolis: Vozes, 1996. 

THUMMA, Stephen. Gay and Evangelical: Reconciling Sexual Orientation and Faith. New 

York: Pilgrim Press, 1991.  

VENTURINI, Tommaso. Diving in magma: How to explore controversies with actor-network 

theory. Public Understanding of Science, v. 19, p. 258-273,  2010. 

VERNON, Glenn. Mormonism and Homosexuality: A Sociological Study. Salt Lake City: 

University of Utah Press, 1980.  

VILLALOBOS, Sandra. Las mujeres que tomaron la palabra: construcción de igualdad y 

participación em el campo religioso desde sus ministerios ordenados y consagrados en 

México. 2017. Tesis (Doctorado en Ciencias Políticas y Sociales con Orientación en 

Sociología) - Posgrado en Ciencias Políticas y Sociales, Facultad de Ciencias Políticas y 

Sociales, Universidad Nacional Autónoma de México, 2017.  

WAGNER, Roy. A invenção da cultura. São Paulo: Cosac Naify, 2012. (Originalmente 

publicado em 1975) 

WEST, C. Prophetic religion and the future of capitalist civilization. In: MENDIETA, E; 

VANANTWERPEN, J (eds). The Power of Religion in the Public Sphere. New York: 

Columbia University Press, p. 92–100, 2011. 


	40916c53700cabe8fd090badac93d66e8b14f045157fd7c481b8cf2469cc3662.pdf
	d93d351e9bc782596e62ff8a8bd9af45a19b10e039b1a5688e0abb17483c92c0.pdf
	2086b744bd5c8fa494cd360bb2583e68ee674391c5d58afb61eadc7e7800275e.pdf

	40916c53700cabe8fd090badac93d66e8b14f045157fd7c481b8cf2469cc3662.pdf
	d93d351e9bc782596e62ff8a8bd9af45a19b10e039b1a5688e0abb17483c92c0.pdf

	40916c53700cabe8fd090badac93d66e8b14f045157fd7c481b8cf2469cc3662.pdf
	d93d351e9bc782596e62ff8a8bd9af45a19b10e039b1a5688e0abb17483c92c0.pdf


