
Recife 

2025 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

GILMAR LOPES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO – A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS 

VALORES E O ENSINO MÉDIO 



Recife 

2025 

 

GILMAR LOPES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO – A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS 

VALORES E O ENSINO MÉDIO 



Recife 

2025 

 

GILMAR LOPES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO – A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS 

VALORES E O ENSINO MÉDIO 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado Profissional 

em Filosofia (UFPR/Núcleo UFPE) como 

requisito à obtenção do título de Mestre em 

Filosofia. Área de concentração: Ensino de 

Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                           . Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

 Silva, Gilmar Lopes da.  

   Nietzsche e a Educação? a transvaloração de todos os valores e o Ensino 

Médio / Gilmar Lopes da Silva. - Recife, 2025.  
   80f.: il.  

 

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação Profissional em 

Filosofia, 2025.  

   Orientação: Sandro Cozza Sayão.  

   Inclui referências e anexos.  
 

 

   1. Valores morais; 2. Educação e cultura; 3. Nietzsche. I. Sayão, Sandro 

Cozza. II. Título.  
 

UFPE-Biblioteca Central 

 

 

 

 



 

GILMAR LOPES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO – A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS 

VALORES E O ENSINO MÉDIO 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Mestrado Profissional 

em Filosofia (UFPR/Núcleo UFPE) como 

requisito à obtenção do título de Mestre em 

Filosofia. Área de concentração: Ensino de 

Filosofia. 

 

 

 

 

Aprovada em: 25/07/2025 

 

Dr. SANDRO COZZA SAYAO 

UFPE Examinador Interno 

 

 

Dr. JUNOT CORNELIO MATOS 

UFPE Examinador Interno 

 

 

Dr. JOSÉ ALAN DA SILVA PEREIRA 

Secretaria de Educação de Caruaru 

Examinador Externo ao Programa 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Gilma Lopes Pacheco, in memoriam. 



 

Música para ouvir no trabalho 

Música para jogar baralho 

Música para arrastar corrente 

Música para subir serpente 

Música para girar bambolê 

Música para querer morrer 

Música para escutar no canto 

Música para baixar o santo 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para compor o ambiente 

Música para escovar o dente 

Música para fazer chover 

Música para ninar nenê 

Música para tocar na novela 

Música de passarela 

Música para vestir veludo 

Música pra surdo mudo 

Música para estar distante 

Música para estourar o falante 

Música para tocar no estádio 

Música para escutar no rádio 

Música para ouvir no dentista 

Música para dançar na pista 

Música para cantar no chuveiro 

Música para ganhar dinheiro 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música pra fazer sexo 

Música para fazer sucesso 

Música pra funeral 

Música para pular carnaval 

Música para esquecer de si 

Música pra boi dormir 

Música para tocar na parada 

Música pra dar risada 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

Música para ouvir música para ouvir música para ouvir 

 

Arnaldo Antunes / Edgard Scandurra 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Gostaria de expressar minha mais profunda gratidão a todas as pessoas que possibilitaram a 

realização deste sonho, que por tanto tempo me pareceu inalcançável. 

 

À minha família, pelo amor incondicional, apoio constante e inspiração em todos os 

momentos: 

 

À minha esposa, Iolanda Miranda Alves, companheira de todas as jornadas, cuja força, 

compreensão e contribuições intelectuais (leituras, discussões e revisões) foram 

fundamentais para cada etapa deste caminho. 

 

Aos meus filhos, Raul Lopes e Heitor Lopes, por serem fonte de alegria e motivação 

diária, incentivando-me a buscar sempre o melhor. 

 

Aos amigos e companheiros de jornada, que tornaram o percurso mais leve e enriquecedor, 

Ademar Cordeiro e Igor Carneiro, pelas viagens, conversas preciosas, mentes brilhantes e 

bom humor que tanto me inspiraram. 

 

Ao mundo acadêmico, que moldou minha trajetória com sabedoria: 

 

Aos professores do PROF-FILO, em especial ao meu orientador, Prof. Dr. Sandro 

Cozza Sayão, pela paciência, orientação e pelos caminhos trilhados com generosidade no 

universo acadêmico. Agradeço também aos Prof. Dr. José Alan Pereira e Prof. Dr. Junot 

Cornélio Matos, cujas contribuições enriqueceram minha trajetória. Cada aula, cada diálogo, 

foi um momento de crescimento. 

 

Aos colegas de curso, pelas discussões enriquecedoras, momentos compartilhados no RU 

(almoços e jantares) e pela saudade que já sinto dessa convivência. 

 

Esta conquista é, acima de tudo, fruto do amor, da confiança e do apoio que cada um de 

vocês me dedicou. 

 

 

Obrigado por fazerem parte desta jornada! 



 

RESUMO 

 

Tendo como eixo central as grandes teses de Nietzsche, esta pesquisa objetiva discutir a forma 

como os conceitos morais podem ser trabalhados no Ensino Médio. Segundo perspectivas 

educacionais que enfatizam o uso da língua materna, bem como o entendimento da fluidez do 

conceito de transvaloração em épocas distintas, buscou-se estabelecer um debate sobre o ensino 

de Filosofia e sua relação com a cultura e a sociedade, utilizando como referência obras de 

Friedrich Nietzsche, principalmente Sobre o futuro dos nossos estabelecimentos de ensino 

(1872) e Genealogia da moral (1887), nas quais realizamos a análise conceitual. 

Problematizamos em que medida a transvaloração dos valores morais proposta por Nietzsche 

é significativa para o processo educacional, mais especificamente para o Ensino Médio. Quanto 

à metodologia, estruturamos nossa intervenção pedagógica em uma sequência didática, 

baseada no método dos quatro passos pedagógicos desenvolvido por Gallo (2012): sensibilizar, 

problematizar, investigar e conceituar. No primeiro passo, utilizamos a música como elemento 

não filosófico, sobretudo suas letras, para introduzir a temática dos valores morais. No segundo 

passo, trabalhamos a problematização, identificando conceitos como valores morais, questões 

éticas, direitos humanos, além de temas ambientais, sociais e culturais. O terceiro passo 

consistiu na investigação, com análise de textos nietzschianos utilizando o método regressivo. 

No quarto passo, realizamos a conceituação, aplicando os conceitos à realidade dos estudantes, 

por meio de apresentações em seminários e produções de slides. Concluímos que a música 

facilitou a transposição didática dos conceitos filosóficos, e que a transvaloração mostrou-se 

significativa para reflexões sobre moralidade e educação. O método dos quatro passos revelou- 

se eficaz para engajar os estudantes em debates críticos. A dissertação está organizada em três 

partes: na Parte I, desenvolvemos análises teóricas sobre Nietzsche e a educação, com a 

transvaloração como proposta para o Ensino Médio e uma crítica aos sistemas tradicionais de 

ensino; na Parte II, abordamos a fisiologia da genealogia, tratando do método genealógico 

como ferramenta pedagógica e da influência da genealogia na construção do conceito de 

valoração; e, na Parte III, apresentamos a intervenção pedagógica, com relato da aplicação da 

sequência didática e os resultados obtidos, que evidenciaram a aproximação dos conceitos 

nietzschianos com a realidade dos estudantes, por meio da música. A sequência didática foi 

aplicada em uma turma do Ensino Médio da EREM João Fernandes da Silva, no município de 

São João, Pernambuco. 

Palavras-chave: Valores morais; Educação e cultura; Ensino de Filosofia no Ensino Médio; 

Nietzsche. 



 

ABSTRACT 

Centered on Nietzsche's major theses as its central axis, this research aims to discuss how moral 

concepts can be worked on in high school. According to educational perspectives that 

emphasize the use of the mother tongue, as well as the understanding of the fluidity of the 

concept of transvaluation in different eras, we sought to establish a debate on the teaching of 

Philosophy and its relationship with culture and society, using as reference works by Friedrich 

Nietzsche, mainly On the Future of Our Educational Institutions (1872) and Genealogy of 

Morals (1887), in which we performed the conceptual analysis. We problematized to what 

extent the transvaluation of moral values proposed by Nietzsche is significant for the 

educational process, more specifically for high school. Regarding the methodology, we 

structured our pedagogical intervention in a didactic sequence, based on the method of four 

pedagogical steps developed by Gallo (2012): raise awareness, problematize, investigate and 

conceptualize. In the first step, we used music as a non-philosophical element, especially its 

lyrics, to introduce the theme of moral values. In the second step, we worked on 

problematization, identifying concepts such as moral values, ethical issues, human rights, and 

environmental, social, and cultural themes. The third step consisted of research, with an 

analysis of Nietzschean texts using the regressive method. In the fourth step, we carried out 

conceptualization, applying the concepts to the students' reality, through seminar presentations 

and slide productions. We concluded that music facilitated the didactic transposition of 

philosophical concepts, and that transvaluation proved to be significant for reflections on 

morality and education. The four-step method proved to be effective in engaging students in 

critical debates. The dissertation is organized into three parts: in Part I, we developed 

theoretical analyses of Nietzsche and education, with transvaluation as a proposal for high 

school and a critique of traditional education systems; In Part II, we address the physiology of 

genealogy, dealing with the genealogical method as a pedagogical tool and the influence of 

genealogy in the construction of the concept of valuation; and, in Part III, we present the 

pedagogical intervention, with a report on the application of the didactic sequence and the 

results obtained, which demonstrated the approximation of Nietzschean concepts with the 

reality of the students, through music. The didactic sequence was applied in a high school class 

at EREM João Fernandes da Silva, in the city of São João, Pernambuco. 

Keywords: Moral values; Education and culture; Philosophy teaching in High School; 

Nietzsche. 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 

BNCC Base Nacional Comum Curricular 

CI Crepúsculo dos Ídolos (obra de Friedrich Nietzsche) 

Co. Ext. Considerações Extemporâneas (obra de Friedrich Nietzsche) 

CW Contra Wagner (obra de Friedrich Nietzsche) 

EE Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino (obra de Friedrich 

Nietzsche) 

EREM Escola de Referência em Ensino Médio 

FGB Formação Geral Básica 

FP Fragmentos Póstumos (obra de Friedrich Nietzsche) 

GC A Gaia Ciência (obra de Friedrich Nietzsche) 

GEN Grupo de Estudos Nietzsche 

GM Genealogia da Moral (obra de Friedrich Nietzsche) 

HL Da utilidade e desvantagem da história para a vida 

IA Inteligência Artificial 

MPB Música Popular Brasileira 

SE Segunda Extemporânea (referente à obra Da Utilidade e Desvantagem da 

História para a Vida) 

UNESCO Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

ZA Assim falou Zaratustra (obra de Friedrich Nietzsche) 



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................... 13 

2 NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO: A TRANSVALORAÇÃO E O ENSINO MÉDIO ... 21 

2.1 O NEGLIGENCIAMENTO DO MODELO NEO-HUMANISTA NA EDUCAÇÃO ...... 21 

2.2 A GENEALOGIA DA FORMAÇÃO: OS PRIMEIROS PASSOS DE NIETZSCHE ...... 26 

2.3 O MUNDO VISTO DE DENTRO: EDUCAR PARA A VONTADE DE POTÊNCIA ... 30 

3 AS DUAS CORRENTES DA EDUCAÇÃO: ANTAGÔNICAS NA FORMA, NOCIVAS 

NO EFEITO ............................................................................................................................ 33 

3.1 COMO A REDUÇÃO E A AMPLIAÇÃO DA EDUCAÇÃO PODEM RESTRINGIR O 

VERDADEIRO POTENCIAL CULTURAL DOS INDIVÍDUOS ......................................... 33 

3.2 MÁXIMAS COMO SISTEMA NIETZSCHEANO DE COMUNICABILIDADE ........... 36 

3.3 AS SOCIEDADES NEGLIGENCIAM A CULTURA EM DETRIMENTO DO 

CONHECIMENTO AUTÊNTICO .......................................................................................... 38 

4 O PROCEDIMENTO GENEALÓGICO .......................................................................... 42 

4.1 O MÉTODO QUE INFLUÊNCIA A PEDAGOGIA NIETZSCHEANA ......................... 42 

4.2 EDUCAR PARA O GÊNIO: A IMPORTÂNCIA DO MESTRE NA CONSTRUÇÃO DA 

AUTONOMIA DO EDUCANDO ........................................................................................... 46 

4.3 VONTADE DE POTÊNCIA COMO UMA FLUIDEZ CONCEITUAL .......................... 51 

5 A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS VALORES EM NIETZSCHE ................... 53 

5.1 A VIDA COMPREENDIDA AGORA .............................................................................. 53 

5.2 A MORTE DOS VALORES MORAIS OCIDENTAIS: SEM RECOMPENSA ALÉM 

VIDA ........................................................................................................................................ 56 

5.3 EDUCAÇÃO E REAVALIAÇÃO DOS VALORES MORAIS........................................ 58 

6 SEQUÊNCIA DIDÁTICA .................................................................................................. 60 

6.1 TRANSVALORAR PARA INTERVIR ............................................................................ 60 

6.2 PASSO A PASSO, NO CAMINHAR PEDAGÓGICO ..................................................... 61 

6.3 SEM MÚSICA A VIDA SERIA UM ERRO: SENSIBILIZAR, PROBLEMATIZAR, 

INVESTIGAR E CONCEITUAR ............................................................................................ 64 

6.3.1 Primeiro Passo: Sensibilização .............................................................. 64 

6.3.2 Segundo Passo: Problematização .......................................................... 65 

6.3.3 Terceiro Passo: Investigação ................................................................. 66 

6.3.4 Quarto Passo: Conceituação.................................................................. 68 

7A EXPERIÊNCIA VIVIDA ................................................................................................ 69 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 71 

ANEXOS ................................................................................................................................. 74 



13  

1 INTRODUÇÃO 

A importância de pesquisar Nietzsche na contemporaneidade reside no fato de que, ao 

lermos seus escritos e obras, percebemos que estes servem como eixo central para 

compreender, por meio de suas grandes teses, como os valores morais emergem na sociedade 

e de que forma podem condicionar ações comportamentais. Os valores morais são evidenciados 

a partir do meticuloso método chamado de procedimento genealógico, que parte de uma 

premissa histórica, na qual demonstra que os valores morais foram criados pelo homem em 

determinadas épocas distintas, a fim de construir seu arcabouço conceitual, fundado nessa 

premissa histórica e, consequentemente incorporar fisiologicamente em sua abordagem 

peculiar dos preconceitos morais, sua valoração e transvaloração. 

Recentemente, a Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 

Cultura (UNESCO) declarou o legado de Nietzsche como “Patrimônio Documental da 

Humanidade”, inserindo-o no programa Memória do Mundo 1 . Por essa declaração, os 

documentos pertencentes ao seu espólio literário são considerados de valor excepcional para a 

humanidade, o que reforça a relevância de seu pensamento para entender a contemporaneidade. 

Trata-se, portanto, nesta dissertação, de discutir como os conceitos morais podem ser 

trabalhados no Ensino Médio, utilizando as teses de Nietzsche como eixo central — 

especialmente a transvaloração de valores e sua importância, por meio de uma possível relação 

conceitual com a educação. 

Nesse contexto, a influência de Nietzsche na história da filosofia e do existencialismo 

é crucial, por trazer um novo olhar aos estudos das relações humanas com a cultura. Podemos 

percebê-la no pensamento de Sartre, Foucault e outros, com sua insistência fisiológica em 

afirmar a vida no mundo terreno, em seu vir a ser. Além disso, não podemos esquecer suas 

inúmeras contribuições para o cinema, a literatura, o teatro e a música. Sua crítica à cultura do 

século XIX — especialmente às instituições da época — corrobora a relevância de seu 

 

 

 

1 O Espólio Literário de Friedrich Nietzsche Remetentes: Alemanha e Suíça. O filósofo, poeta e compositor 

Friedrich Nietzsche (1844-1900) é um dos autores mais renomados e influentes da atualidade. Dada sua recepção 

global nos séculos XX e XXI, sua ressonância é vívida em diversos domínios da pesquisa cultural, social e estética. 

É particularmente notável que seus escritos tenham tido um impacto significativo além dos círculos acadêmicos, 

especialmente em contextos artísticos, reformistas e culturais populares. Ao contrário de outros autores eminentes, 

Nietzsche apenas deixou seu legado literário para seus herdeiros. Portanto, seu espólio literário foi sujeito a 

diversas falsificações, contestações, revisões e novas edições. Como resultado, o Espólio de Nietzsche 

desempenha um papel central na compreensão de sua obra, distinguindo-a dos legados de outros grandes 

pensadores. Fonte: Disponível em: <https://www.unesco.org/en/memory-world/register2025>. Acesso em 03 de 

maio de 2025. 

https://www.unesco.org/en/memory-world/register2025


14  

pensamento e de sua obra, pois suas ideias reverberam até os nossos dias e fazem surgir 

diversas percepções interpretativas da realidade como algo questionável. 

Para além dessas questões e contribuições, queremos dialogar com o pensamento 

nietzschiano no que diz respeito à educação, mais precisamente sobre ensino nas instituições 

de sua época, mas, sobretudo, trazer para nossa realidade suas contribuições para a educação 

dos nossos dias. Em Sobre o futuro dos nossos estabelecimentos de ensino (1872), analisamos 

suas críticas aos sistemas educacionais de ensino e trazemos também peculiaridades, como a 

ênfase no que diz respeito à utilização da língua materna para fortalecer a educação, mostrando 

que conhecer seu vernáculo é um caminho para compreender melhor a educação. 

Vamos dialogar com a Genealogia da moral (1887), para compreender a transvaloração 

de todos os valores e compreender como o procedimento genealógico foi fundamental na 

pesquisa dos conceitos em Nietzsche. Além disso, dialogamos com outras obras do corpus 

nietzschiano, para desenvolver conceitos como vontade de potência. São elas: Assim falou 

Zaratustra (1883) e Além do bem e mal (1886) que, são fundamentais para esse diálogo. 

No Brasil, há muitos pesquisadores que se dedicam a compreender e comentar o 

pensamento nietzschiano. Uma das maiores representantes é a Professora Doutora Scarlett 

Marton, fundadora e destacada representante do Grupo de Estudos Nietzsche (GEN)2. Entre 

outros membros, destacamos o Professor João Evangelista, com seus trabalhos de fôlego, que 

muito contribuíram para a conclusão desta pesquisa, assim como os Professores Doutores 

Eduardo Nasser e André Itaparica; e as Professoras Doutoras Célia Machado Benvenho e 

Viviane Mosé, cujas contribuições significativas foram fundamentais para o nosso estudo. 

Contudo, se quisermos pensar a filosofia de Nietzsche em padrões educacionais, como 

o modelo tradicional, é possível perceber que ele não nos oferece “modelos” prontos, mas 

questionamentos para demolir paradigmas e repensar radicalmente o que significa aprender. 

Suas obras são um convite à ousadia filosófica, na busca de um autoconhecimento que afirme 

a vida e o seu vir a ser. Em um mundo em que a educação, muitas vezes, se reduz à reprodução 

 

2 O GEN – Grupo de Estudos Nietzsche é um grupo de pesquisa internacional, que reúne estudiosos brasileiros e 

europeus da filosofia nietzschiana. Fundado por Scarlett Marton em 1996, o GEN esteve, de início, ligado ao 

Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. Hoje presente em todo o Brasil, do Ceará ao Rio Grande 

do Sul, continua a perseguir o propósito de fazer avançar as investigações acerca do pensamento nietzschiano e 

julga que, para tanto, é essencial promover a discussão acerca das mais variadas interpretações dos textos do 

filósofo. Desde 2016, está sob a direção de Wilson Frezzatti. Empreendimento pioneiro na América do Sul, o 

GEN procura não apenas incentivar os estudos nietzschianos entre nós como dialogar com as diversas Nietzsche 

Societies e Centros de pesquisa internacionais. Atuando em três frentes distintas, o GEN organiza suas atividades 

em torno dos Cadernos Nietzsche, da Coleção Sendas & Veredas e dos Encontros Nietzsche. Disponível em: 

<https://gengrupodeestudosnietzsche.net/#:~:text=O%20GEN%20%E2%80%93%20Grupo%20de%20Estudos, 

da%20Universidade%20de%20S%C3%A3o%20Paulo >. Acesso em 04 de maio de 2025). 



15  

de dados e conteúdos, podemos citar o que acontece em cursos técnicos acelerados, com 

padrões de produtividade exigidos em detrimento da qualidade do ensino. 

Nietzsche nos lembra que o conhecimento deve servir à formação contínua, não ao 

mercado. A verdadeira aprendizagem exige dedicação: questionar, errar e criar. 

Será que os estabelecimentos de ensino contemplam essas perspectivas de Nietzsche 

sobre a educação? Uma educação libertadora, que privilegie os espíritos criadores dos 

estudantes e não seja apenas uma mera reprodução de conteúdo? 

Mas o que propõe Nietzsche para a educação ou para os estabelecimentos de ensino? 

Uma formação contínua, fundada na transvaloração de todos os valores e na busca pelo 

autoconhecimento, que proporciona liberdade e autonomia nas escolhas individuais. Essa 

perspectiva crítica em relação à educação tradicional — modelo que, segundo o autor, pouco 

contribui para o desenvolvimento cognitivo dos educandos — faz com que Nietzsche rejeite 

modelos educacionais opressivos, da mesma forma que vislumbra e defende uma formação que 

liberte o indivíduo. 

Nietzsche defende que a vida é de suma importância; que sua afirmação, a vontade de 

potência, o seu vir a ser, é o que nos move. Procuramos um sentido racional para a nossa 

existência, e é essa busca, esse sentido atribuído à existência humana, que faz homens e 

mulheres percorrerem seu caminho. 

Consequentemente, essa forma de encarar a vida, de perceber nossa existência sempre 

terrena e comprometida com a formação de forma contínua que leve ao autoconhecimento, nos 

direciona a uma elevação como seres humanos. É, indubitavelmente, esse páthos que nos 

chama atenção na filosofia nietzschiana. Essas peculiaridades nos fascinaram na obra de 

Nietzsche. Dessa forma, procuramos aproximar o pensamento filosófico de Nietzsche, com 

seus posicionamentos sobre as instituições de ensino, de uma filosofia que, ao nosso ver, 

mudou a maneira de vislumbrar as ações de homens e mulheres, percebendo-as cada vez mais 

como demasiadamente filosóficas, culturais e sociais — ou simplesmente humanas. A filosofia 

nietzschiana dá uma guinada na história da filosofia. 

Portanto, suas críticas contundentes às instituições reverberam até nossos dias. 

Demolidor de paradigmas, em sua incansável afirmação de uma vida saudável, Nietzsche só 

vê sua proposta se concluir com a instauração de seu projeto de transvaloração de todos os 

valores, para, dessa forma, erguer uma nova sociedade fundada no além-homem, em um novo 

homem comprometido com seus novos valores. 

Dessa forma, nossa intervenção pedagógica, a sequência didática “Sem a música a vida 

seria um erro”, utiliza a linguagem do hip-hop, pop rock, MPB, jazz e música clássica para 



16  

diversificar e aproximar os estudantes de uma experiência cultural plural. Partindo do princípio 

de que não escolhemos nossa cultura, nossa proposta baseia-se em trabalhar com a cultura dos 

estudantes, focando na língua materna — materializada nas letras de artistas brasileiros. 

Contudo, outro elemento preponderante para a relevância e o êxito da nossa intervenção 

é a forma como Nietzsche trata a formação (Bildung) como processo contínuo, criticando a 

pedagogia tradicional e a educação institucionalizada. Para o autor, a educação deve permear 

toda a nossa existência, não sendo apenas uma questão restrita a instituições formais, mas algo 

que deve ser analisado sob diversas perspectivas e campos do conhecimento. Destacamos, 

nesse contexto, o conceito de transvaloração como ferramenta pedagógica e a aplicação do 

método genealógico no ensino de Filosofia. 

Ademais, em diversos níveis e modalidades, os desafios do sistema educacional foram 

sempre enfrentados por diversas sociedades ao longo da história humana. Atualmente, tornam- 

se cada vez mais evidentes vários tipos de propostas educacionais que não se propõem em 

disseminar o conhecimento autêntico, mas sim a massificar o ensino, o que corrobora para o 

enfraquecimento da formação dos estudantes. Os espaços de reprodução cultural, que 

pretendem se perpetuar e durar por um tempo indeterminado, são percebidos com os avanços 

tecnológicos da IA (Inteligência Artificial), evidenciados por meio de dados e informações 

educacionais. 

Contudo, esses são alguns dos aspectos presentes nos ambientes educacionais que 

pretendemos combater de forma didático-pedagógica, por meio de uma intervenção 

fundamentada em uma sequência didática que utiliza o elemento musical (arte e cultura) e as 

tecnologias como aliadas e suporte educacional, com o intuito de complementar as 

aprendizagens dos estudantes e, dessa forma compreender que todo conhecimento está 

interligado — além disso, que contribua para formação contínua dos estudantes. 

Durante as aulas de Filosofia no Ensino Médio, quando discutimos, de forma dialógica, 

a temática da ética e dos valores morais numa perspectiva nietzschiana, utilizamos, nessa etapa 

de nossa prática pedagógica, o livro didático do professor Sílvio Gallo, Filosofia: Experiência 

do Pensamento (2016). Diante disso, surge a necessidade de transformar nosso modo de pensar 

e agir perante a dinâmica do sistema educacional — fruto de um contexto de possibilidades 

socioambientais fragilizadas para a humanidade. Foi então que surgiu a questão que nos 

conduziu ao Mestrado Profissional em Filosofia: “Em que medida a transvaloração de todos os 

valores, proposta por Nietzsche, é significativa para o processo educacional — em especial, 

para o Ensino Médio?”. 



17  

Portanto, para responder a esse questionamento — que, a princípio, poderia parecer de 

resolução simples — abriu-se, na verdade, uma porta para um jardim de conceitos repleto de 

possibilidades, onde a fluidez do conceito nietzschiano se transvaloriza em signos diversos ao 

longo de épocas distintas. 

Em seguida, novas correntes ideológicas, filosóficas e educacionais emergiram, 

apontando perspectivas renovadas. Não que esse processo já não estivesse em curso, mas ele 

se intensificou com todos os desdobramentos que transformaram o século XIX em um período 

diferenciado na história. A industrialização demandou um novo tipo de especialização e, com 

isso, estabeleceu-se um novo mundo socioambiental, configurando-se uma sociedade inédita. 

Na perspectiva nietzscheana, buscamos demonstrar que, mediante o procedimento 

genealógico, os valores morais se transvalorizam ao longo dos tempos e das épocas. Para 

evidenciar esse processo, desenvolvemos uma intervenção pedagógica fundamentada nos 

quatro passos metodológicos propostos por Sílvio Gallo em sua obra Metodologia do Ensino 

de Filosofia no Ensino Médio (2012). Nosso enfoque recai sobre três eixos interligados: a 

formação do indivíduo; a educação como processo cultural; e a análise conceitual como 

método. Esta abordagem foi implementada por meio da língua materna, enquanto linguagem 

social, explorando sua dimensão na construção de valores. 

Desta forma, utilizamos novamente a análise conceitual como metodologia, buscando 

entender tanto o que Nietzsche pensava sobre a educação de sua época, quanto quais elementos 

de seu pensamento poderiam ser implementados em nossa intervenção pedagógica. A música 

surge como elemento estético e transformador, proporcionando-nos a compreensão da fluidez 

do conceito de valores morais numa perspectiva nietzschiana. 

Nossa pesquisa considera que Nietzsche se tornou professor universitário muito jovem, 

em Basileia, onde produziu manuscritos que, posteriormente se tornaram obras significativas e 

fundamentais para compreender seu pensamento sobre a educação. Esses textos servem para 

nossa aplicação no ensino de Filosofia por conterem reflexões sobre sua atuação no ofício do 

magistério. Durante o período em que cursamos o Mestrado Profissional em Filosofia, 

ingressamos na temática do ensino de Filosofia e da educação e, dessa forma, atentamos para 

importância do olhar nietzschiano, sobre educação, o que modificou a nossa maneira de abordar 

essas categorias. 

No decurso das aulas e do aprofundamento das leituras, fomos levados a explorar 

diversos conteúdos relevantes na área. Duas obras, em especial, chamaram nossa atenção: 

Sobre o Futuro dos Nossos Estabelecimentos de Ensino (Über die Zukunft unserer 

Bildungsanstalten, Friedrich Nietzsche, 1872) e Genealogia da Moral (Zur Genealogie der 



18  

moral, Friedrich Nietzsche, 1887). A primeira obra destacou-se por apresentar as ideias iniciais 

de Nietzsche sobre educação e cultura, enquanto a segunda expõe, de maneira conceitual, os 

meandros do procedimento genealógico. O estudo da Genealogia da Moral (Nietzsche, 1887) 

assume relevância singular por enfatizar a reflexão sobre a emergência dos valores morais. 

Essas obras serviram de suporte teórico para nossa intervenção pedagógica, estruturada na 

metodologia de Gallo (2012) — sensibilizar, problematizar, investigar, conceituar. Elas 

forneceram subsídios essenciais para a construção do trabalho final do curso. 

Inserimos, assim, nossa investigação no debate sobre o ensino de Filosofia e na 

perspectiva de Nietzsche em relação à educação e cultura, especialmente no contexto das 

conferências de 1872, bem como sua formulação de um método nomeado de “procedimento 

genealógico”, que visa construir o percurso conceitual dos preconceitos morais até aquele 

momento histórico. A dissertação está estruturada em três partes: 

Na primeira parte, denominada “Análises Teóricas”, buscamos interpretar o 

pensamento de Nietzsche sobre a educação em sua época, destacando suas críticas ao ensino 

mecânico — a educação como mera transmissão de conhecimentos prontos, sem estímulo ao 

pensamento autônomo. Abordamos também a compreensão da cultura como formação, não 

como acumulação, numa oposição a um sistema que privilegia a reprodução de conteúdo em 

detrimento da formação crítica e criativa. Outro ponto central é a ênfase de Nietzsche na língua 

como elemento formativo, na medida em que ele enfatiza sua importância na construção do 

pensamento e da autonomia intelectual: “[...] levem sua língua a sério!” (EE, 2014, p. 81). Essa 

obra é fundamental para nossa metodologia, pois nos permite reconhecer a linguagem como 

ferramenta de poder, em que o domínio do vernáculo se constitui como condição para o 

desenvolvimento do pensamento crítico. 

A educação deve incentivar o autoconhecimento e a originalidade, não a mera repetição 

de discursos prontos, mas a autonomia e o pensamento crítico. A relação entre educação, 

linguagem e liberdade é expressa na seguinte passagem: “Meu porte e meus discursos te 

atraem. Tu me segues, me segues passo a passo? Segue-te a ti mesmo fielmente: – É assim me 

seguirás! – Suavemente, muito suavemente” (GC, Prelúdio, §7). Isso reforça que o verdadeiro 

aprendizado exige que o aluno deva desenvolva seu próprio caminho. 

Nesse sentido, uma educação libertadora prioriza a criação, não a reprodução; o ensino 

deve cultivar a capacidade de pensar, questionar e inovar. Diante disso, questionamo-nos: será 

que as instituições de ensino hoje contemplam essas perspectivas, nos dias atuais? A educação 

nietzschiana é aquela que valoriza a língua como instrumento para a construção de um 

pensamento autônomo, incentivando a ousadia filosófica e a criatividade, e rejeita respostas 



19  

prontas — especialmente em tempos de inteligência artificial. Essa abordagem nos desafia a 

repensar o papel do professor: não como mero transmissor de conteúdos, mas como provocador 

de reflexões que levem o aluno a “buscar a si mesmo”. 

Na segunda parte, “A fisiologia da genealogia e a transvaloração”, exploramos a 

aplicabilidade das reflexões nietzschianas — por ser uma filosofia que afirma, acima de tudo, 

a vida — no contexto do ensino de Filosofia para o Ensino Médio. Um dos objetivos desta 

pesquisa concentra-se em investigar o ensino de Filosofia e a influência da filosofia 

nietzschiana; o conceito de transvaloração, entendido como processo de mudança de valores; 

e o procedimento genealógico como elemento central dessa transformação conceitual e 

educacional. Apresentamos, por tanto, a implementação de uma intervenção pedagógica 

fundamentada nos conceitos de Nietzsche sobre ética e valores morais, analisando como eles 

emergem na sociedade contemporânea. 

Examinamos, ainda, seu pensamento sobre educação, com ênfase em sua valorização 

da língua materna enquanto instrumento para domínio do vernáculo; ferramenta para 

compreender os promotores culturais; caminho de acesso à literatura clássica; e chave para 

entender tanto o vernáculo nacional quanto a linguagem social contemporânea. Dessa forma, 

analisamos como o método genealógico contribuiu para a prática educativa de Nietzsche em 

sua atividade docente e para sua própria formação filosófica. Pretendemos, assim, trazer uma 

proposta educacional transformadora para o Ensino Médio atual. 

Por fim, na terceira parte, “Intervenção pedagógica”, analisamos a intervenção 

realizada com uma turma do 1º ano do Ensino Médio na Escola de Referência em Ensino Médio 

(EREM) João Fernandes da Silva, instituição de educação semi-integral, localizada no 

município de São João, no Agreste de Pernambuco. A sequência didática intitulada "Sem 

música a vida seria um erro", foi aplicada à turma “G” do primeiro ano, durante as aulas de 

Filosofia no início de 2025. 

A música, na filosofia nietzschiana, é vista como uma maneira de ordenação das coisas 

existentes; a luta e a disputa das forças se movem harmoniosamente na melodia da vida, mas 

necessitam de uma hierarquização para completar seus ciclos, como bem percebeu Viviane 

Mosé (2018): “Mas há ordem nesses campos de combate, nessas lutas, uma ordenação estética, 

própria da vida em seu processo contínuo de criação e destruição; esta ordem é a música” (p. 

80). 

Esta pesquisa busca alinhar a filosofia nietzschiana à educação, promovendo reflexões 

críticas e metodologias inovadoras no ensino de Filosofia. Para tanto, adotamos a análise 

conceitual como método para examinar os resultados. O estudo insere-se no contexto do ensino 



20  

de Filosofia na rede estadual de Pernambuco, com foco no Agreste Meridional, propondo 

reflexões sobre o contexto da disciplina no estado. Seu principal objetivo é fornecer dados para 

a elaboração de dinâmicas pedagógicas inovadoras; melhoria na transmissão de conhecimentos 

filosóficos; demonstração de como estética, música, cultura e literatura, aliadas à filosofia, 

podem ampliar a compreensão dos jovens; e ressaltar a relevância da filosofia em sua formação. 

Entendemos a educação como elemento primordial para a construção de uma vida saudável, 

onde esses conceitos possam servir como balizadores em suas jornadas. 



21  

PARTE I – ANÁLISES TEÓRICAS 

 

2 NIETZSCHE E A EDUCAÇÃO: A TRANSVALORAÇÃO E O ENSINO MÉDIO 

“Teus educadores nada mais podem ser que teus libertadores. 

E esse é o segredo de toda formação (Bildung)” (Friedrich Nietzsche). 

 

2.1 O NEGLIGENCIAMENTO DO MODELO NEO-HUMANISTA NA EDUCAÇÃO 

Quando Nietzsche foi convidado para lecionar Filologia na Universidade da Basileia, 

tornando-se jovem professor, isso impulsionou uma atividade intelectual constante, que, 

posteriormente, passamos a conhecer por diversos ângulos: como filósofo, compositor e poeta. 

Como observa Stegmaier (2013), “Nietzsche foi artista não apenas em sua filosofia, pois 

também foi poeta e compositor, ainda que, por profissão, tenha sido filólogo” (p. 228) Nesse 

contexto, durante o período em que exerceu sua profissão como professor, Nietzsche procurou 

alertar que o modelo de educação vigente em sua época pouco favorecia o fortalecimento da 

cultura e a formação dos jovens, indicando que: 

Talvez entre este tempo e o tempo presente se vá assistir à destruição do 

ginásio, talvez mesmo à destruição da Universidade, ou pelo menos a uma 

transformação tão completa destes estabelecimentos de ensino, que seus 

quadros antigos, aos olhos vindouros, parecerão restos de uma civilização 

lacustre (EE, 2014, p. 54). 

Diante dessas reflexões, é importante destacar que Nietzsche viveu em um período de 

profundas mudanças tecnológicas, sociais e políticas, que impactaram diretamente sua 

formação educacional e sua percepção de mundo, sempre terreno. Com a sutileza que lhe era 

peculiar, analisou o modelo de educação alemão, refletindo sobre as possibilidades dos 

sistemas de ensino de sua época e sobre como a educação poderia ser fundamental para a 

formação contínua dos estudantes: “É o futuro destas instituições alemãs que nos deve reter, 

quer dizer, o futuro da escola primária alemã, do ginásio alemão, da universidade alemã” (EE, 

2014, p. 50-51). Ao longo de sua vida, não apenas foi influenciado pela educação, mas tornou- 

se consideravelmente um representante dela, pois acreditava que a cultura e a educação fazem 

parte indissociável da formação dos indivíduos, porque para Nietzsche “[...] elas nos unem ao 

passado do povo” (EE, 2014, p. 51). 

Nesse sentido, essa união da ancestralidade — do passado do povo — juntamente com 

a utilização da língua materna — “Levem sua língua a sério!” (EE, 2014, p. 81) — nos alerta 

e aponta caminhos. Por meio da própria língua materna, constrói-se um suporte para 



22  

compreender, inclusive, as letras das músicas utilizadas na intervenção pedagógica, sendo essa 

união fundamental para a conclusão do nosso produto final de curso. 

Além disso, como percebeu Nietzsche em seu procedimento genealógico: “[...] a forma 

aforística traz dificuldade: isto porque atualmente não lhe é dada suficiente importância” (GM, 

Prólogo, §8). Esse método de leitura expandiu nossa compreensão filosófica, sendo de suma 

relevância conceituá-lo e transportá-lo para nossos dias. Nos propondo à isso por meio dos 

passos pedagógicos, fazer a leitura das letras das músicas fragmentadas em estilo aforismático, 

nos permite compreender que os conceitos podem ser modificados em épocas distintas. 

Avançando nessa análise, embora seja notório que o sistema de educação se modificou 

bastante ao longo do tempo, muitos foram os pensadores que se preocuparam com essa 

temática. Ao longo da história da filosofia, inúmeros filósofos se dedicaram a compreender e 

a nos ensinar como essa mudança se deu. Numa perspectiva idealista, podemos citar Platão e 

Hegel. Se formos observar sob uma perspectiva pragmática, encontramos, por exemplo, John 

Dewey e William James. 

Em termos educacionais, há uma convergência com o pensamento de Nietzsche e o de 

Nóvoas, especialmente quando este defende uma formação além dos espaços escolares, mas 

inerente a condição humana. Para Nóvoa (2022): 

Será que, pela primeira vez na história, iremos conceber a educação não como 

preparação para a vida e para o trabalho, mas como uma atividade inerente à 

condição humana? Será que a educação deixará de ser pensada, 

primordialmente, para as primeiras idades, mesmo prolongando-se “ao longo 

da vida”, e passará a desenvolver-se numa dinâmica intergeracional? (p.40-1). 

Desse modo, um professor não pode ser um mero transmissor de conteúdo3. Devemos 

evitar respostas prontas, especialmente em tempos de inteligência artificial, e, em vez disso, 

provocar uma atitude filosófica, incutindo nos alunos a vontade de criar e aprender — e não 

apenas disseminar elementos pré-fabricados. 

No entanto, percebemos que a educação é, e sempre foi, fundamental para o 

desenvolvimento das sociedades. Para todos os indivíduos, ela serve como uma ferramenta de 

 

 

3 Dessarte, é possível encontrar respostas para tais questões tanto na pedagogia de Paulo Freire quanto na da 

pesquisadora estadunidense bell hooks. Ambos vislumbraram a educação numa perspectiva libertadora, onde o 

conhecimento serve de ponte para os educandos em busca da sua autonomia. Consequentemente no seu Ensinando 

a transgredir, hooks (2013) propõe uma pedagogia que dê voz aos educandos de forma democrática, para que, 

dessa maneira, ela seja libertadora para todos os que participam da prática educacional. “A educação como prática 

da liberdade é um jeito de ensinar que qualquer um pode aprender” (hooks, 2013, p.25). Por meio da busca da 

autonomia, ensinando o cultivo de um pensamento livre e aproximando-o de sua própria realidade. 



23  

conhecimento, à qual, portanto, todos deveriam ter acesso de forma igualitária. Além disso, é 

possível perceber que essa ferramenta, tão relevante para os seres humanos e influente em 

diversas dimensões do conhecimento, possui peculiaridades que, geralmente, estão alinhadas a 

tendências que contribuem para a reprodução e perpetuação de uma cultura dominante, 

excluindo alguns atores desse processo, o qual necessita de continuidade para que esse ciclo de 

dominação e expansão possa prosseguir. 

Segundo Bourdieu e Passeron (2023): 

 
[...] a AP escolar que reproduz a cultura dominante, contribuindo desse modo 

para reproduzir a estrutura das relações de força, numa formação social em 

que o sistema de ensino dominante tende a assegurar-se do monopólio da 

violência simbólica legítima (p. 25). 

Dessa forma, a dominação é exercida por meio da imposição da cultura, que se 

reproduz, dando continuidade aos diversos quadros que compõem o meio societário. Esses 

quadros sociais dão sustentação à cultura e à educação: “[...] a cultura de um grupo ou de uma 

classe como sistema simbólico é sociologicamente necessária na medida em que essa cultura 

deve sua existência às condições sociais das quais ela é produto” (Bourdieu e Passeron, 2023, 

p. 28). Não há possibilidade de escolha cultural entre os agentes sociais, pois estes estão 

inseridos em modelos sociais pré-estabelecidos. Quando analisamos historicamente o processo, 

percebemos que todos já emergem em nichos bem específicos. Mesmo com toda a 

diversificação, os seres humanos tendem a reproduzir a cultura dominante em cada época “[...] 

ao universo das culturas possíveis, as “opções” constitutivas de uma cultura (“opção” que 

ninguém faz)” (Bourdieu e Passeron, 2023, p. 28). 

Durante as conferências proferidas enquanto professor de Filologia, Nietzsche expôs 

seus posicionamentos e inquietações sobre a cultura e a educação e suas implicações no futuro 

dos estabelecimentos de ensino alemães, abordando a questão do ensino e da cultura como eixo 

central. Dessa forma, direcionava os jovens para uma formação contínua, sempre na busca do 

autoconhecimento e da afirmação da vida, no seu vir a ser. 

Além disso, realizou uma série de conferências intitulada “Sobre o futuro dos nossos 

estabelecimentos de ensino” (Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten, 1872), na Sociedade 

Acadêmica da Basileia, localizada na Suíça. Foram, ao todo, cinco conferências — que, a 

princípio, deveriam ser sete. Nesse conjunto de apresentações, Nietzsche expôs suas 

preocupações sobre cultura, educação e ensino, temas que, como podemos observar, foram 

recorrentes em suas reflexões sobre a sociedade de sua época. Apesar disso, Nietzsche evitou 

se comprometer diretamente ao falar dos estabelecimentos suíços, como observa Marton: 



24  

Por certo, não quer se comprometer, afinal, trabalha na Universidade da 

Basileia. Insiste em declarar ter ciência do lugar em que se encontra, uma 

cidade que tanto faz pela cultura e educação, diante de ouvidos que tanto 

refletiram sobre essas questões (Marton, 2022, p.13). 

 

Ademais, os temas abordados por Nietzsche concentravam-se na relação entre cultura 

e educação, que, para o autor, estavam intimamente ligadas à formação (Bildung). Dessa forma, 

deveriam perdurar por grande parte da vida dos indivíduos — inclusive dos próprios 

professores, que, no entendimento de Nietzsche, também deveriam ser contemplados por essa 

valoração da formação contínua: “Enfim, as escolas de cultura e educação [de 20 a 30 anos], 

para a cultura e educação dos professores” (Nietzsche, 2014, p. 271). Portanto, a formação 

surge como uma preocupação constante, que deveria acompanhar a trajetória de homens e 

mulheres. Outro aspecto relevante é que os profissionais deveriam se questionar 

permanentemente sobre seu ofício, buscando superar as limitações impostas pelo pensamento 

dogmático e pela mera transmissão de conhecimento desprovida de reflexão. 

Nesse contexto, a formação oferecida aos estudantes que cursavam o ginásio e outras 

modalidades de ensino pouco contribuía para uma educação diferenciada, uma vez que estava 

a serviço do utilitarismo do Estado. Assim, Nietzsche define a filosofia como “[...] a melhor 

maneira de nos tornar homens cultos” (EE, 2014, p. 67). Além disso, o que realmente 

necessitavam as instituições seria uma transformação radical. Na percepção nietzschiana, eram 

necessárias mudanças, novas pedagogias com didáticas inovadoras. 

Essas reflexões nos indicam caminhos para compreender o pensamento de Nietzsche 

sobre educação e cultura, bem como suas críticas aos estabelecimentos de ensino. 

Posteriormente, isso nos permitiu perceber que o modelo educacional de sua época passava por 

sua avaliação criteriosa, como podemos observar nesta passagem: “[...] É preciso uma nova 

educação, não novas universidades [...]” (Nietzsche, 2014, p. 267). 

A título de ilustração, nessas ocasiões Nietzsche expressava sua preocupação com o 

futuro do ensino, sobretudo com o futuro das instituições. Esses locais, que eram ambientes de 

formação, aparecem como modelos a serem criticados. Seus apontamentos não consistiam em 

comparar diferentes instituições de ensino, mas, em alertar para as dificuldades enfrentadas por 

elas: “Nietzsche levanta questões de caráter geral e examina dificuldades específicas. Para 

estabelecer o seu diagnóstico, não hesita em lançar-se tanto num exame conceitual quanto numa 

análise institucional” (Marton, 2006, p. 16). 

Dessa forma, pretendia informar que o modelo educacional não resistiria por muito 

tempo, a menos que passasse por uma profunda modificação. As instituições de sua época, 



25  

tensionadas a seguir o paradigma cientificista, tornavam-se alvo de suas críticas. Suas palestras 

tentavam inverter essa lógica, “[...] é certo que converte essa série de palestras antes de tudo 

numa constatação irretorquível da falência do modelo de formação humanista que chegou a ser 

implantado no início do século XIX na Alemanha” (Marton, 2022, p. 13-14). 

Para Nietzsche, essa mudança impacta não apenas a pedagogia, mas também a maneira 

como a cultura é percebida e valorizada. Suas observações das práticas educacionais de sua 

época refletem essa preocupação com a formação (Bildung) autêntica dos indivíduos: “[...] 

acreditávamos ainda ingenuamente que aquele que, numa universidade, tem o nível e dignidade 

de filósofo deve ser também filósofo” (EE, 2014, p. 67). 

Desse modo, o filósofo surge como condutor ao conhecimento da ancestralidade, aquele 

que, por meio da língua materna, dos escritores, dos poetas e até das letras das músicas, constrói 

essa ponte. É dessa forma que Nietzsche interpreta o mundo ao seu alcance. Para o filósofo do 

martelo, essa habilidade é fundamental para qualquer pessoa que aspire a um conhecimento 

profundo da verdadeira cultura. 

Para que possamos compreender a radicalidade de suas críticas à educação, tornou-se 

indispensável revisitar sua própria trajetória formativa, onde surgiam elementos que mais tarde 

estruturariam a filosofia nietzschiana. 



26  

2.2 A GENEALOGIA DA FORMAÇÃO: OS PRIMEIROS PASSOS DE NIETZSCHE 

O jovem Nietzsche demonstrava uma predisposição e facilidade tanto para aprender 

quanto para expressar o que aprendia. Essas atividades eram percebidas como naturais e 

fisiológicas em seu desenvolvimento. Sua dedicação ao autoconhecimento incorporou-se desde 

cedo, profundamente em sua formação. Por isso, percebia-se, desde muito jovem, com uma 

capacidade peculiar e introspectiva de ler o mundo ao seu redor. Buscava compreender a 

emergência e a valoração dos preconceitos morais. 

Na juventude, destacava-se por dedicar-se intensamente à leitura e à escrita, 

demonstrando notável domínio na memorização e recitação de textos: “Na escola, seus colegas 

chegaram a chamá-lo de 'o pequeno pastor', uma vez que o menino costumava recitar de cor 

longos trechos da Bíblia e cantar músicas religiosas” (Melo Neto, 2017, p. 18-19). Contudo, 

esse ambiente de intensas aprendizagens também apresentava peculiaridades contraditórias, 

marcado por disputas e conflitos, como observamos em Nasser (2017): “Nietzsche foi educado 

num ambiente conflituoso, permeado pela disputa entre fé religiosa irracional e a mentalidade 

racional, científica, que reivindica um tratamento das escrituras através do método histórico- 

crítico” (p.70). 

Dessa forma, a cultura e o aprendizado solidificaram-se como práticas vinculadas ao 

conhecimento, que buscava ser encontrado por meio de exercícios e atividades lúdicas 

presentes na vida do jovem Nietzsche. Desde cedo, ele incorporava a educação de maneira 

didática e fisiológica, peculiar e própria para sua idade. Assim, elaborar questões a serem 

resolvidas como exercícios filosóficos — lembrando o modelo estoico de educação, 

valorizando a razão a serenidade e autocontrole — fez parte do seu cotidiano. 

Nietzsche descobria um tipo de afirmação da vida nos estudos e começava a construção 

de seu “jardim secreto” — sua alusão genealógica sobre a forma como catalogava conceitos, 

construindo um vasto conteúdo de escritos póstumos. O que pretendemos destacar é que, aos 

treze anos, trocava brinquedos por problemas filosóficos, demonstrando o cuidado que 

dedicava à reflexão. Como menciona em uma passagem da Genealogia da Moral: 

De fato, já quando rapaz de treze anos, o problema da origem do mal me 

perseguia: foi a ele que dediquei, numa idade em que se tem “o coração 

dividido entre brinquedos e Deus”, meu primeiro brinquedo literário, meu 

primeiro exercício filosófico de escrita - e, no tocante à minha "solução" do 

problema daquela vez, dei a Deus, como é justo, a honra, e fiz dele o pai do 

mal (GM,Prólogo, § 3). 

Portanto, é possível inferir que, desde muito jovem, a linguagem e a literatura atuavam 

de forma lúdica e pedagógica. As palavras e a escrita tornaram-se um brinquedo, permeando 



27  

sua vida com seus exercícios de ideias sobre ética e moral. Suas reflexões acerca da moral 

provêm desse período? À luz dos fatos, é bem plausível supor que sim. 

Para Nietzsche, a formação (Bildung) constitui um elemento essencial e decisivo para 

qualquer indivíduo, influenciando profundamente sua percepção da vida, sua constituição 

como ser e sua afirmação existencial. É possível deduzir do pensamento nietzschiano, após 

análise da obra Sobre o futuro dos nossos estabelecimentos de ensino, que, Segundo Benvenho 

(2022) “[...] a educação assume o sentido de Bildung, formação, cultivo de si” (p. 131). 

Portanto, nesse período formativo, desenvolve-se, de forma indubitável, sua 

preocupação com a educação — preocupação que resultaria na impecável precisão filológica, 

característica de seu trabalho rigoroso, e que o aproxima significativamente da filosofia antiga. 

Nietzsche reconhece, assim, um talento inerente ao indivíduo, sem esquecer as outras 

capacidades necessárias na busca de uma educação integral. Entre as máximas educacionais de 

Nietzsche, destacamos: 

Existem duas máximas em matéria de educação: 1º é preciso reconhecer na 

hora oportuna a força de um indivíduo, e depois colocar tudo em movimento 

para desenvolver esta força, em detrimento de todos os outros recursos menos 

vigorosos; de maneira que a educação somente consistiria portanto em dirigir 

esta força; 2º é preciso atrair todas as forças existentes e instaurar entre elas 

uma relação harmoniosa, quer dizer, consolidar as forças menos desenvolvidas, 

que têm necessidade de ser tomadas como carga, e enfraquecer aquelas que 

predominam (Nietzsche, 2014, p.287). 

Portanto, tal aproximação traz à luz os fundamentos da filosofia nietzschiana, a qual 

permeia, de forma fisiológica, a concepção de suas obras. A força do indivíduo torna-se 

fundamental para seu desenvolvimento em diversos níveis do conhecimento, permitindo-lhe 

descobrir seus talentos e suas capacidades. Dessa forma, cria-se condições capazes de barrar 

tudo aquilo que não contribui para a aprendizagem dos educandos. Assim, atrair as forças para 

que convirjam em uma relação harmoniosa torna-se essencial. A educação 

tradicional(Erziehung) necessita ser continuamente aprimorada por uma formação (Bildung), 

conforme Benvenho (2022): 

Esse preciso sentido ultrapassa o de mera educação (Erziehung) vigente, como 

mera instrução ou capacidade específica. Bildung pressupõe 

autodesenvolvimento, autoformação, que se conquistaria pelo 

desenvolvimento da emancipação individual, que não é adquirido somente por 

meio da educação escolar (p.131). 

Nietzsche investigou e participou ativamente de diversos trabalhos e discussões sobre 

ética e a valoração dos preconceitos morais. Seus estudos filológicos resultaram em críticas 

contundentes ao papel da língua materna na disseminação cultural, o que, segundo suas 



28  

análises, culminou na precarização tanto do vernáculo quanto da formação (Bildung) contínua 

humana: “O papel da educação é libertar as forças interiores que a natureza colocou nos homens 

para a sua elevação e realização: as forças instintivas e plásticas que permitem a eles realizarem 

suas obras” (Benvenho, 2022, p.137). 

O jovem Nietzsche encontrava-se constantemente imerso na cultura e na arte de sua 

época. Como observamos anteriormente, dedicava momentos de sua infância a exercícios 

reflexivos de autoconhecimento. Aos dezessete anos, presenteia-nos com Fado e História, obra 

em que percebemos traços incipientes do que ressurgiu em sua fase madura como o “filósofo 

do martelo”. Nesse período, evidencia-se uma preocupação latente com a formação (Bildung) 

— ainda que de forma tácita —, na qual identifica que uma má formação constitui terreno fértil 

para o surgimento de preconceitos morais. Demolir é mais fácil e simples do que edificar ou 

construir: 

Eu tentei negar tudo isso: oh. demolir é fácil, mas edificar! É mesmo demolir 

parece mais fácil do que é; somos tão intimamente condicionados pelas 

impressões de nossa infância, as influências de nossos pais, nossa educação, 

que esses preconceitos profundamente enraizados não podem ser facilmente 

removidos por argumentos racionais ou por vontade (Nietzsche, 2009, p.154). 

Nesse contexto, durante seu período como estudante na Universidade de Bonn (1864- 

1865), Nietzsche fundou, com um grupo de amigos, uma sociedade que tinha como objetivo 

divulgar e disseminar as produções intelectuais de cada membro em suas respectivas áreas de 

especialização, demonstrando constante preocupação com o processo de aprendizagem e sua 

efetiva difusão cultural. 

[...] frequentou o prestigioso liceu de Pforta e posteriormente estudou teologia 

na Universidade de Bonn. Ele abandonou o estudo de teologia e concentrou – 

se no de filologia (o estudo de textos antigos, sobretudo gregos e romanos, 

hoje em dia frequentemente denominados “clássicos”), seguindo seu professor 

predileto, Friedrich Ristschl, até a Universidade de Leipzig (Woodward, 2016, 

p.17). 

A preocupação constante com as transformações do ser humano sempre ocupou lugar 

central em sua filosofia. O autoconhecimento configurava-se como meta essencial — tarefa 

fundamental para a construção de uma formação (Bildung) sólida e de uma identidade 

autônoma. Como é amplamente reconhecido, a genialidade e precisão de seu pensamento, já 

evidentes em seus textos iniciais, impressionavam profundamente todos que com ele 

conviviam: 

Ritschl ficou tão impressionado com aptidão do jovem Nietzsche para a 

filologia que o recomendou para o cargo de Professor em filologia na 



29  

Universidade da Basileia, ocupado por Nietzsche em 1869. Ele tinha 24 anos, 

incrivelmente jovem para ser indicado a um cargo de professor ordinário 

(Woodward, 2016, p17). 

Portanto, sua trajetória formativa não se deu como um percurso acadêmico tradicional, 

mas sim, como um projeto de construção de si. Na tensão entre cultura, linguagem, formação 

e crítica Nietzsche consolidou as bases de uma filosofia que desafiava os modelos educacionais 

de sua época — e que, ainda desafia os do nosso tempo presente. Em seguida, a experiência de 

lecionar transforma o professor em um pensador, que, a partir das suas investigações, busca 

nos fornecer pistas sobre como aprender a conhecer. 



30  

2.3 O MUNDO VISTO DE DENTRO: EDUCAR PARA A VONTADE DE POTÊNCIA 

Sua afirmação da “vida”, ou de um tipo de vida saudável, influenciará diretamente seus 

posicionamentos, os quais se concentravam no funcionamento e no ensino das instituições 

alemãs. Ao tornar-se professor precocemente, Nietzsche adquiriu uma forma singular de 

comunicar suas ideias. Essa forma de pensar a educação consiste plenamente no modo como 

Nietzsche interpreta e reconhece seu lugar no mundo — um mundo sempre terreno — uma vez 

que, para ele, a vida tem propensão para o poder e o domínio. “Podemos definir a noção 

nietzschiana de vontade de potência como uma espécie de anseio constante por domínio e 

poder” (Melo Neto, 2023, p. 80). A jornada é sempre condicionada pela vontade de potência, 

como exposto em seu conhecido Zaratustra: “A vida quer elevar-se e superar-se a si mesma 

em sua elevação” (ZA II, Do superar a si mesmo). 

Além de trazer explicitamente a vontade de potência, aqui pretendemos inclui nessa 

interpretação os seguintes elementos: a vida, os valores, a formação (Bildung): 

Sem dúvida, os inscientes, o povo — são como o rio onde um barco prossegue: 

e nesse barco sentadas, solenes e encobertas, as valorações. Vossa vontade e 

vossos valores colocastes no rio do devir; uma antiga virtude de poder me é 

revelada pelo que o povo acredita ser bem e mal. Fostes vós, sábios entre todos, 

que pusestes tais convidados nesse barco e lhes destes pompa e orgulhosos 

nomes — vós e vossa vontade dominadora! Agora o rio leva adiante o vosso 

barco: tem de levá-lo. Pouco importa se a onda que quebra espumeje e se 

oponha furiosamente à quilha! Não é o rio o vosso perigo e o fim de vosso 

bem e mal, ó sábios entre todos; e sim aquela vontade mesma, a vontade de 

poder — a inexausta, geradora vontade de vida (ZA II. Do superar a si 

mesmo). 

Logo, trata-se da busca pela afirmação de um tipo de vida, tendo em vista que toda vida 

tende para isso — para se afirmar, para viver e sobreviver — e, continuamente, para a geração 

de mais vida e poder: “[...] pois todo impulso ambiciona dominar: e, portanto, procura 

filosofar” (Nietzsche, BM, Prólogo, §6). Observamos, a partir da análise da vontade de potência, 

que ela deve ser entendida como: “[...] um impulso cego que deseja, a todo momento, exercer- 

se de forma impositiva numa luta por mais potência e dominação sobre o alheio” (Melo Neto, 

2020, p. 105). 

Destarte, a vontade de potência atua diretamente na afirmação da vida. Afirmar a vida 

é construir conhecimento sobre si, e a educação emerge como elemento organizacional. 

Filosofar seria, então, uma maneira de dominar, de refletir, pois utiliza o conhecimento para tal 

performance em busca de entendimento. Isso impulsiona nossas vivências e investigações em 

torno da expansão — em busca do conhecimento, dessas reflexões, do entendimento, da 



31  

vontade de saber —, que tenciona sempre por mais expansão e vontade de potência, que é o 

que busca toda vida: afirmar-se positivamente. 

É sempre bom lembrar que “vida”, no contexto nietzscheano, deve ser 

compreendida como vida corpórea, ou seja, vida imanente ao mundo terreno. 

Aqui não há espaço para se pensar numa vida que estivesse além do corpo e 

do mundo terreno (Melo Neto, 2023, p.55). 

Portanto, essa vida busca expandir-se, alcançar cada vez mais potência, poder e 

domínio, possuindo imanência própria em sua afirmação de um tipo de vida que preserva a si 

mesma na busca incessante por poder e força — atuando como vontade de poder, inclusive no 

inorgânico (BM, § 36). A condição para a própria existência é acreditar na razão de afirmar a 

vida. Segundo essa busca, a vontade de potência possibilita confiança na afirmação da vida e 

se apresenta como Nietzsche compreende vontade e força: 

[...] em suma é preciso arriscar a hipótese que em toda parte onde se reconhece 

‘efeitos’, vontade, efeito da vontade. – Supondo, finalmente, que se 

conseguisse explicar toda a nova vida instintivamente como elaboração e 

ramificação de uma forma básica da vontade -; supondo que se pudesse 

reconduzir todas as funções orgânicas e essa vontade de poder, nela se 

encontrasse também a solução para o problema da geração e nutrição – é um 

só problema -, então se obteria o direito de definir toda força atuante, 

inequivocamente, como vontade de poder. O mundo visto de dentro, o mundo 

definido e designado conforme o seu ‘caráter inteligível’ – seria justamente 

‘vontade de poder’ e nada mais (BM, § 36). 

A compreensão nietzschiana da vontade de potência, imbricada com a noção de 

expansão da vida e da crença de que existe uma razão para viver, leva o ser humano a agarrar- 

se à racionalidade como resposta à sua existência. Ou seja, “[...] o homem deve, de tempos em 

tempos, acreditar que sabe a razão por que existe; sua espécie não pode prosperar sem uma 

confiança periódica na vida!” (GC, §1). Portanto, isso resulta na preservação tanto da vida 

individual quanto da espécie humana. A vontade de potência age como preservadora da 

espécie, como também revela a seguinte passagem de A Gaia Ciência: 

Sem fé na razão da vida! E a espécie humana acabará sempre por decretar: “Há 

qualquer coisa de que não temos de forma alguma o direito de rir “. E o mais 

malicioso dos filantropos acrescentará: “Não somente o riso e a sabedoria 

alegre, mas também o trágico com sua sublime sem-razão, fazem parte dos 

meios necessários para conservar a espécie!” – E por conseguinte! Por 

conseguinte! (GC, § 1). 

Em seguida, percebemos que, por acreditar que existe uma razão na vida — e, 

consequentemente, essa razão é direcionada pela vontade de potência —, emergem várias 



32  

possibilidades a partir das quais reside uma profícua reflexão. Nela, identificam-se duas 

características fundamentais, que mereceram a análise de Camargo (2021): 

A vontade de potência possui duas características que a definem. A primeira é 

que a potência é algo que se expressa a cada instante em toda sua plenitude. 

Não é algo que está em vias de se expressar e que pode ou não ser expresso. 

Potência é expressão imediata de força. Não há o trabalho do negativo em 

Nietzsche, nem a separação entre potência e ato. Toda realidade é expressão 

imediata de potência, por isto, tira suas últimas consequências a cada instante. 

Este é o caráter inexorável da vontade de potência (p. 119). 

Portanto, a vontade de potência é um elemento fundamental para compreender as 

preocupações de Nietzsche com questões relacionadas à educação, cultura, ensino e formação 

(Bildung) contínua. Para ele, a realidade é uma expressão da vida, e essa característica é 

essencial para entender o caráter inflexível do desejo de sobrevivência de cada ser humano. 

Outro aspecto relevante, na segunda característica destacada por Camargo, chama ainda 

mais atenção, pois contém o que dá sentido à vontade de potência. Ele afirma: “A outra 

característica é que toda vontade se direciona para uma elevação de potência, não para a 

conservação” (Camargo, 2021, p. 119). 

Essa característica vai permear a obra de Nietzsche, a formação (Bildung) busca essa 

elevação: 

Ver na natureza e na vida a expressão imediata e inexorável da potência que se 

direciona para o aumento de sua força significa aceitar o conceito de vontade 

de potência como capaz de bem interpretar a “realidade” (Camargo, 2021, p. 

120). 

Ademais isso vai se moldando em forma de signos, que, desse modo, estabelecem sua 

maneira peculiar de se comunicar, de tentar compreender o outro através da compreensão de si 

próprio. Poucos percebem que nascem póstumos — parafraseando o próprio Nietzsche. 

Perceber sua relevância existencial é vontade de potência, fisiologicamente exercendo sua 

expansão por domínio. Nietzsche vê a moral como uma manifestação da “vontade de potência”, 

um impulso inerente à vida que busca sempre se afirmar e superar limitações. Dessa maneira, 

a transvaloração é uma expressão da vida em sua plenitude, uma forma de romper com valores 

que negam a existência, transformando-os em valores afirmativos. 

Portanto, compreender a vontade de potência como fundamento da existência é também 

compreender que os processos educativos devem ser atravessados por esse impulso criador, 

que não visa à mera reprodução, mas à constante superação. Uma educação nietzschiana, nesse 

sentido, não se contenta com a manutenção da ordem, mas convoca à transvaloração, à criação 

e à afirmação da vida em sua potência máxima. 



33  

3 AS DUAS CORRENTES DA EDUCAÇÃO: ANTAGÔNICAS NA FORMA, 

NOCIVAS NO EFEITO 

 

3.1 COMO A REDUÇÃO E A AMPLIAÇÃO DA EDUCAÇÃO PODEM RESTRINGIR O 

VERDADEIRO POTENCIAL CULTURAL DOS INDIVÍDUOS 

 

Advém desse período, como conferencista, suas teses sobre a educação, incluindo as 

preocupações com essas correntes da cultura, nas quais expõe possíveis soluções para o 

enfrentamento desses problemas. A língua materna é um deles, utilizada de uma maneira 

didática e pedagógica. 

O neófito professor, que tece críticas à educação e à cultura de sua época, percebe que 

ambas as correntes antagônicas da cultura são mecanismos de supressão do conhecimento. O 

estudo filosófico direcionado para a formação e o autoconhecimento seria uma possível forma 

de combater as teorias educacionais vigentes à época. Assim, os sistemas de educação 

tornaram-se as bases de sua contundente crítica às instituições de ensino alemãs, em um período 

de transição entre modelos educacionais. 

Nessa perspectiva, procuramos compreender outras visões da cultura e da educação, 

além de nossa própria, para confrontá-las com as nossas, utilizando algumas ideias vigentes 

sobre a educação de sua época. Nietzsche introduz discussões como a ampliação e a redução 

da cultura, a autonomia do aluno e a ideia do autoaperfeiçoamento do profissional da educação. 

Ele critica a forma como a educação pode restringir o verdadeiro potencial cultural dos 

indivíduos, tendo em vista que as correntes educacionais se restringem por sua tendência a estar 

a serviço do modelo estatal. Nietzsche centraliza sua discussão nos conceitos de ampliação e 

redução cultural, argumentando que orientações aparentemente opostas, interagem de maneira 

prejudicial nas instituições de ensino. Além disso, ele distingue o homem, que busca esse 

entendimento, da massa, a qual ele vê como incapaz de alcançar uma apreciação mais elevada 

e crítica da cultura. 

Nesse contexto, reflete sobre a ênfase na língua e na percepção da necessidade de uma 

educação que fomente a individualidade e o pensamento crítico, em oposição à mera 

reprodução de saberes. Dessa forma, observa problemas na maneira como os estudantes 

assimilam a cultura da época e vê no jornalismo um veículo de nocividade, que serve tanto para 

ampliação quanto para redução da cultura ou formação educacional, que resulta em um modelo 

de educação exaurido. 

Como resultado, destaca como muitos mestres dispensavam pouca importância à 

própria formação profissional. A erudição será combatida por Nietzsche por se aliar a uma 



34  

cultura artificial, uma das tendências que vigoravam nas instituições de ensino da época. Diante 

disso, algumas das importantes características da cultura são anunciadas neste momento, assim 

como o paradoxo que contempla as tendências de sua expansão e, ao mesmo tempo, sua 

redução, comprometendo uma formação contínua. 

Nietzsche observa, nos modelos de estabelecimentos educacionais de sua época — 

como aos ginásios —, ambientes onde “[...] democratiza-se os direitos do gênio para suavizar 

o trabalho que exige formação, para arrefecer a carência pessoal de cultura” (EE, 2014, p.71). 

Esses locais eram voltados para a educação e formação da cultura alemã da época. Essa 

suavização causa prejuízo à formação. Se trouxermos para os dias atuais, encontramos, no 

ensino de filosofia, profissionais que não podem dedicar-se apenas à sua disciplina, o que 

converge com o pensamento nietzschiano sobre os educadores, professores e especialistas em 

suas áreas de atuação. 

A título de ilustração, ao apontar esses dois direcionamentos na educação de sua época, 

Nietzsche, em contrapartida, desenvolve uma teoria própria de duas correntes aparentemente 

opostas, mas que servem ao mesmo propósito danoso, que é enfraquecer a formação e a cultura 

autêntica. Consequentemente, Nietzsche se insere definitivamente em um debate educacional, 

mostrando como essa interferência causa debilidades na formação: “A tendência à extensão, à 

ampliação máxima da cultura, e a tendência à redução, ao enfraquecimento da própria cultura. 

A cultura, por diversas razões, deve ser estendida a círculos cada vez mais amplos, eis o que 

exige uma tendência” (EE,2014, p.73). 

Portanto, contempla-se um conhecimento prático que serve apenas para que o estudante 

tenha o básico como instrução; ele será inserido futuramente dentro de um contexto em que 

suas aprendizagens o direcionam a executar pequenas funções de composição social, 

limitando-o a uma existência inexpressiva dentro da sociedade, seguindo padrões sem 

definições e critérios. 

No entanto, ao abandonar sua nobreza, a cultura está entregue a um percurso incerto. A 

extensão (da cultura e da educação) servirá para corrigir e padronizar os comportamentos, o 

que é algo assustador para uma sociedade que não encaminha um futuro próspero para as 

próximas gerações. A extensão cria um grupo técnico a serviço do Estado, para sua perpetuação 

e sustentação. 

Embora uma sociedade histriônica, em seu comportamento, busque uma felicidade que 

vislumbra no trabalho — seu principal sentido de viver —, faz com que o trabalho tome conta 

da humanidade das pessoas, levando-as a servirem ao Estado e a se esquecerem de si próprias, 

resultando em patologias que são tratadas pelo próprio Estado: “[...] a humanidade tem 



35  

necessariamente uma pretensão justa à felicidade na terra, e é por esta razão que a cultura é 

necessária, mas unicamente por essa razão!” (EE, 2014, p. 73). 

Dessa forma, Nietzsche percebe, nas instituições como o Estado, um direcionamento 

que o torne sempre preponderante na sociedade, quando propõe que a redução (da cultura e da 

educação) abandone sua vocação sublime e nobre, desde que esteja a serviço de um sistema 

político organizacional: “[...] exige que a cultura abandone as suas ambições mais sublimes, e 

que se ponha humildemente a serviço não importa de que outra forma de vida, do Estado, por 

exemplo” (EE, 22104, p.73). Podemos concluir que um dos grandes problemas da cultura 

educacional é sua expansão sem critérios bem definidos. 

Dessa forma, as correntes antagônicas da educação serviam para a consolidação do 

Estado, que se erguia sob o auspício de uma educação padronizada. Essa padronização criava 

indivíduos ligados aos lucros, envoltos na vida comercial e pré-industrial da época: “A 

verdadeira tarefa da cultura seria então criar homens tão “correntes” quanto possível, um pouco 

no sentido em que se fala de uma ‘moeda corrente” (EE, 2104, p.73). Desse modo, cria-se um 

modo de vida que perpetua a ideia de que ter felicidade é o mesmo que possuir riquezas 

materiais; por isso, o Estado tentava construir seus quadros através dessa simbologia. 

[...] formar os indivíduos de tal modo que, do seu nível de conhecimento e de 

saber, ele possa extrair a maior quantidade possível de felicidade e de lucro. 

Cada um deveria avaliar -se a si próprio com precisão, cada um deveria saber 

o quanto poderia pretender da vida (EE, 2014, p.73). 

Todavia, a educação é a base do desenvolvimento de qualquer sociedade, e o 

desconhecimento de si contribui para o seu declínio, resultando em uma mercantilização da 

educação e, consequentemente, da cultura. Segundo Nietzsche, essas tendências, que se 

mostravam nefastas a educação e cultura poderiam ser combatidas, e é nessa perspectiva que 

pretendemos avançar. 

No entanto, Nietzsche não era a favor de uma educação para as massas, por perceber 

que a educação ofertada para as massas geralmente servia aos desígnios do Estado: “[...] um 

Estado deseja uma extensão máxima da cultura para garantir sua própria existência” (EE, 2014, 

p.74). Esquecendo-se da formação dos indivíduos, que, indubitavelmente, era o que ele 

privilegiava: a importância da formação. 

Portanto, a educação nos nossos dias, deve ser ofertada para todos — até por questões 

jurídicas, é difícil defender outro posicionamento. Apesar de defendermos a educação para 

todos, percebemos, cada vez mais, que o conhecimento não tem como atingir a todos da mesma 

maneira, até porque existem particularidades de cada indivíduo envolvido no processo. 



36  

Pretendemos demonstrar que o modelo de combate à ampliação e redução, como 

contrapartida, foram: concentração e fortalecimento da cultura, que podem ser utilizados de 

forma a contribuir para a formação dos jovens que cursam o ensino médio. Quais são as formas 

de enfrentamento das adversidades causadas pela má formação que Nietzsche propõe? O 

estudo sistemático da língua materna, que leva ao conhecimento dos clássicos, dos grandes 

escritores, traz um conhecimento mais profundo do vernáculo, consequentemente contribuindo 

com a aprendizagem dos estudantes. 

 

3.2 MÁXIMAS COMO SISTEMA NIETZSCHEANO DE COMUNICABILIDADE 

As conferências, no projeto nietzschiano, viriam a ser livros posteriormente, e ele, como 

palestrante e orador, expressava-se de modo compreensível, embora desejasse ser 

compreendido com mais profundidade. Em Gaia Ciência, no aforismo 381, deixa claro isso: 

“Quando se escreve não se faz questão somente de ser compreendido, mas certamente também 

de não o ser” (GC, § 381). 

Pois esse era o sistema nietzschiano de se comunicar: “Não se colocando a alternativa 

entre o discurso aforismático e sistema em aforismos, seu pensamento apresenta -se como um 

sistema em aforismos” (Marton, 2006, p.41). Nietzsche demonstra um cuidado e uma maneira 

peculiar de comunicar, utilizando um estilo literário de aforismos que nos transporta para uma 

atmosfera bucólica, envolvente em suas conferências. 

Portanto, os aforismos em Nietzsche se tornam seus sistemas e sua forma peculiar de 

comunicar suas ideias e de compor seus enigmas, carregados de observações acerca do 

comportamento humano diante de si próprio, com o intuito de construir uma identidade forte. 

A comunicabilidade permeia os textos de Nietzsche e distingue suas obras em diversos aspectos 

e temas específicos. Ele pretendeu atingir um leitor específico, que compreenda como são 

condicionados os conceitos, tendo que decifrar o aforismo. 

Para Stegmaier (2013): “O aforismo de Nietzsche não ensina nada, dá apenas que 

pensar. É denso e complexo” (p. 108). Como está claro que sua expansão é essencial para a 

afirmação da vida, compreendemos que isso também leva ao desejo de se elevar. Esse anseio 

por elevação está presente em Zaratustra, onde decidiu transmitir suas reflexões acerca do 

Ubermensch após descer a montanha. 

Nesse contexto, corroborando com o que Stegmaier (2013) discute no seu artigo Sobre 

a questão da compreensibilidade (A contribuição de Nietzsche para comunicar e o filosofar 

intercultural), onde nos diz que: “Nietzsche é especialmente interessante para a questão sobre 

a compreensibilidade, pois ele escreve de modo facilmente compreensível e, apesar disso, 



37  

queria ser compreendido com dificuldade” (p. 272). No corpus nietzschiano, é possível 

encontrar passagens que alertam para a necessidade de que seus textos sejam mais do que lidos, 

pois a forma de aforismo necessita ser interpretada. Para Nietzsche, eles deveriam ser 

“ruminados”. 

É certo que, praticar desse modo a leitura como arte, faz-se preciso algo 

precisamente em nossos dias está bem esquecido – e que exigirá tempo, até 

que minhas obras sejam “legíveis” –, para qual é imprescindível ser quase uma 

vaca, e não “homem moderno”: o ruminar ... (GM, Prólogo, § 8). 

Segundo Nietzsche, essa prática estava caindo desuso em sua época, devido à falta de 

precisão, de apreço e de um cuidado para que se compreendesse a leitura como uma técnica 

que requer aprimoramento constante. Tanto para os iniciantes quanto para os mestres, os 

conteúdos relacionados às máximas estiveram imbricados com a língua materna e a filologia 

clássica. 



38  

3.3 AS SOCIEDADES NEGLIGENCIAM A CULTURA EM DETRIMENTO DO 

CONHECIMENTO AUTÊNTICO 

 

Desses aforismos emergem os conceitos mais importantes de seus escritos, como 

Vontade de Potência, Eterno Retorno do Mesmo, Amor Fati, entre outros, que nos remetem à 

filosofia nietzschiana. Percebe-se, portanto, que se dissemina uma pseudocultura, resultando 

na propagação do desconhecimento de si. A padronização que o Estado oferece distancia-se do 

ideal de formação pensado por Nietzsche, criando indivíduos cada vez mais dominados por 

essa pseudocultura fabricada. 

Assim como faz com os eruditos, em sua exposição Nietzsche caracteriza 

certos tipos de homem produzidos pelo Estado Cultural e pela Pseudocultura, 

atribuindo o Ginásio como local de criação e conservação desses exemplares. 

Em se tratando dos privilégios concedidos, entende a atividade militar – 

obrigatória e inquestionavelmente consentida pela população – como 

atribuída de poderes e direitos que se encontram acima dos cidadãos alemães, 

pois exercem função de suporte e dominação que nutre e assegura o Estado 

Cultural. O orgulho da uniformização militar sinaliza, para Nietzsche, o 

quanto a Pseudocultura foi assimilada e se tornou popular (Vieira, 2022, 

p.58). 

Ainda assim, essas tendências estão diretamente relacionadas ao advento do liberalismo 

e às questões de economia política da época, além de concepções modernas acerca do “sujeito”, 

como ideais de autonomia, felicidade e liberdade, no intuito de transformar “homens em 

moedas correntes4”, baseando suas formações na dualidade intelecto-propriedade. 

A convicção de que vem se estabelecendo na Alemanha uma configuração de 

Pseudocultura — disseminada fora das instituições de ensino, porém divulgadas nestas 

instituições através do jornalismo — faz com que as tessituras de Nietzsche sobre as 

instituições de ensino abranjam aspectos relativos aos valores de utilidade e produção vigentes, 

extraindo daquilo que se entende por saberes o máximo do ideário de felicidade e lucro. 

A ideia de felicidade em Nietzsche em nada parece com o conceito 

vulgarmente utilizado, refere-se mais precisamente a complexidade do homem 

em sua formação erudita e cultural. Tornar os homens felizes não faz parte de 

seu desiderato; melhorar a humanidade não constitui um propósito seu. 

Partidário da “aristocracia do espírito”, concepção essa que aparece pela 

 

4 Esta formação à altura da “época” é fazer indivíduos “correntes” como “moeda corrente”, de modo que extrai 

de sua quantidade de conhecimento e saber a máxima quantidade de ganho e felicidade. Seu postulado ético é 

“aliança de inteligência e bens”. Repudia-se toda formação que conduza ao isolamento e fixe suas metas além do 

dinheiro e da ganância (...) sem a censura de “egoísmo superior”, “epicurismo imoral da formação”. A ela se 

contrapõe uma formação veloz para ganhar muito dinheiro (...) a humanidade tem um forçoso direito à felicidade 

terrena (...) para isto se necessita a ilustração. Isto encadeia um gravíssimo perigo: que as massas se saltem esta 

etapa intermediária e se encaminhe diretamente à felicidade terrenal. Isto é a “questão social” (Langellotti, O. 

2001, p.123). 



39  

primeira vez nas suas conferências Sobre o Futuro de nossas Instituições de 

Formação, defende a tese de que todo esforço cultural deve visar a engendrar 

homens excepcionais (Marton, 2022, p.15). 

 

Sendo assim, é importante ressaltar que seguiam o modelo prussiano de educação, que 

foi um dos primeiros a oferecer o ensino obrigatório e gratuito, com uma série de regras que se 

preocupavam apenas com a formação elementar dos estudantes na época. Recorremos ao 

modelo prussiano de educação como contraponto ao que Nietzsche pensava. Esse modelo é 

relevante, pois fez parte da vida do jovem Nietzsche e possuía características únicas, sendo 

considerado um dos primeiros sistemas de ensino público gratuito e estatal. 

Esse era um período: 

 
[...] de profundas transformações que Nietzsche vive. Na Alemanha do século 

XIX, ocorrem importantes mudanças econômicas e sociopolíticas: a 

implantação tardia da indústria, o aparecimento de novas camadas sociais, a 

unificação dos Estados alemães em torno da Prússia. E mudanças de igual 

importância ocorrem, também, na esfera da cultura e da educação. É contra 

elas que o filósofo se posiciona (Marton, 2006, p.12). 

 

A preocupação com a língua materna e sua aplicabilidade para conhecer os clássicos, 

amplia o horizonte cultural. O estudo sistemático do vernáculo torna-se crucial para Nietzsche, 

pois, através do domínio do idioma, seria possível acessar a cultura clássica, os poetas, 

escritores e filósofos, bem como compreender a verdadeira formação cultural. 

Se Nietzsche nutria essa preocupação com a língua, a linguagem e a comunicabilidade, 

podemos defender que isso permeou todos os seus escritos em todas as épocas. Como vimos 

anteriormente, pretendia ser compreendido por um grupo seleto. A língua, a arte e a estética 

são elementos que servem para compor nossa intervenção pedagógica no terceiro capítulo. 

Utilizamos a música e a cultura hip-hop, que foram elementos utilizados pelos estudantes e 

convergem com a preocupação que apontamos na dissertação: a formação Bildung. 

Quando fala da moderna sociedade de sua época, lamenta essa não ser a principal 

preocupação do Estado em relação ao futuro das instituições: 

[...] o Estado antigo se manteve exatamente tão distante quanto possível desta 

condição utilitária, que somente leva admitir a cultura na medida em que ela é 

diretamente útil ao Estado e a negar os instintos que não encontram nestes 

desígnios seu emprego imediato. No mais profundo do seu pensamento, os 

Gregos, justamente por esta razão, tinham pelo Estado este sentimento 

poderoso de admiração e de reconhecimento, quase escandaloso para o homem 

moderno, porque eles reconheciam que, sem esta instituição de assistência e 

proteção, não se poderia desenvolver um só germe de cultura e que sua cultura 

absolutamente inimitável e para sempre única não teria justamente alcançado 



40  

esta exuberância, senão sob a guarda atenta e prevenida de suas instituições 

políticas de assistência e proteção (EE, 2014, p. 116). 

 

Eventualmente, os estabelecimentos de ensino transformam o ensino em algo universal, 

sem critérios para qualificar os conteúdos para a sociedade de massa, esquecendo o valor da 

língua materna. Isso acontecia em muitas instituições, que se tornavam cada vez mais distantes 

do ideal de educação pensado por Nietzsche. 

O Estado não era para aquela cultura um guarda de fronteiras, um regulador, 

um superintendente, mais o companheiro de viagem, o companheiro de andar 

vigoroso, forte, disposto ao combate, que escoltava através das rudes 

realidades o seu amigo mais nobre e, por assim dizer, quase divino, pelo qual 

se tinha admiração e do qual ele recebia em troca o reconhecimento. Se agora, 

ao contrário, o Estado moderno pretende um reconhecimento exaltado deste 

tipo, não é certamente porque ele tenha a consciência de ter ajudado, como 

cavalheiro, a cultura e arte alemães mais elevadas: pois, deste ponto de vista, 

seu passado é tão vergonhoso quanto seu presente: basta pensar na maneira 

como se celebra nas capitais alemães a memória dos nosso grandes poetas e 

nos nossos grandes artistas e no modo como os planos artísticos mais elevados 

destes mestres alemães foram sempre sustentados por parte do Estado (EE, 

2014, p. 116,117). 

A formação (Bildung), a educação e a cultura estão presentes na primeira fase de 

Nietzsche, orbitando entre suas investigações filológicas e seu trabalho pedagógico. Sua 

obstinação de se manter no cargo sempre em alto nível era fisiologicamente compatível com o 

material que produzia. Desta forma, Nietzsche critica uma educação que esquece o homem e 

dá cada vez mais sustentação ao Estado. Contudo, pleiteou a cadeira de Filosofia na Basileia 

durante sua regência em Filologia, porém não obteve êxito. 

Se vocês querem guiar um jovem no verdadeiro caminho da cultura, 

abstenham-se de romper a relação ingênua, confiante e, por assim dizer, a 

relação pessoal e imediata que ele tem a com a natureza: é preciso que a floresta 

e o rochedo, a tempestade, o abutre, a flor solitária, a borboleta, a campina, a 

encosta da montanha, cada uma dessas coisas fale a sua linguagem; é preciso 

que ele se reconheça nelas como em inumeráveis reflexos e cintilações 

dispersos, no turbilhão com mil cores de aparências cambiantes; então, 

experimentará inconscientemente a unidade metafísica de todas as coisas na 

grande metáfora da natureza, e assim se acalmará com o espetáculo de sua 

eterna permanência e de sua necessidade. Mas a quantos jovens se pode 

permitir viver tão próximos da natureza e numa relação quase pessoal com ela? 

Os outros devem logo aprender uma outra verdade: como se pode subjugar a 

natureza. Aqui, se deixa de lado está ingênua metafísica: e a fisiologia das 

plantas e dos animais, a geologia, a química inorgânica obrigam seus 

estudantes a uma contemplação da natureza totalmente diferente. O que se 

perde, com esta espécie de consideração nova e imposta, não é simples 

fantasmagoria poética, mas a única compreensão verdadeira e instintiva da 

natureza: no seu lugar, interveio agora um hábil cálculo que busca vencer a 

natureza pela astúcia (EE, 2014, p. 122,123). 



41  

Durante sua vida como professor, devido à pouca idade, sentiu-se obrigado a se dedicar 

intensamente à carreira acadêmica, realizando inúmeras leituras e deixando um vasto material. 

Esse material reflete o cuidado com que tratava seus documentos e descobertas, inicialmente 

mantidos em segredo, mas que, com o tempo, se tornaram amplamente conhecidos graças à 

influência que exerceram sobre inúmeros pensadores. 



42  

PARTE II – A FISIOLOGIA DA GENEALOGIA E A TRANSVALORAÇÃO 

4 O PROCEDIMENTO GENEALÓGICO 

4.1 O MÉTODO QUE INFLUÊNCIA A PEDAGOGIA NIETZSCHEANA 

 

O procedimento genealógico surge como um método que permeia toda a investigação 

dos valores morais em Nietzsche. Com um olhar atento, percebe-se que suas inquietações não 

surgem isoladamente ou do nada; elas se desenvolvem a partir de uma formação contínua e de 

um autoconhecimento construído ao longo de sua trajetória. Essas práticas, aliadas à 

experiência no magistério, serviram como arcabouço para a formulação do pensamento 

filosófico e de seu meticuloso procedimento genealógico. As premissas da filosofia 

nietzschiana e o método genealógico tornam-se ferramentas indispensáveis para sustentar sua 

crítica, que busca na história o aporte conceitual necessário para demonstrar a fluidez dos 

valores morais em épocas distintas. 

Dessa forma, Nietzsche enxergou, no procedimento genealógico, um método eficaz 

para compreender a fluidez da valoração dos preconceitos morais. Por meio do conhecimento 

filosófico, constatou que os valores morais sempre estiveram em constante ressignificação. 

Assim, consideramos fundamental o entendimento desse método analítico desenvolvido por 

Nietzsche — o procedimento genealógico — para obtermos uma maior apreensão de sua teoria, 

especialmente no que concerne à educação e à função do filósofo. 

Para Nietzsche, uma investigação baseada na premissa histórica deve focar não somente 

na "origem" dos conceitos, mas na maneira como eles se modificam, influenciando a moral: a 

valoração das propostas a partir da percepção de nobres e escravos, e de como cada grupo 

constrói sua própria forma de moralidade — ou seja, o duplo nascimento da moral. O 

procedimento genealógico foi seu método de análise crítica dos preconceitos morais, utilizando 

a premissa histórica não para buscar uma origem fixa, mas para examinar as respostas às suas 

indagações, à emergência conceitual de cada época ou contexto. 

Foucault (2009) percebeu essa peculiaridade na metodologia nietzschiana, que, 

posteriormente, tornou-se fundamental para suas próprias investigações. Ele afirma que: 

A genealogia não se opõe à história como a visão altiva e profunda do filósofo 

ao olhar de toupeira do cientista; ela se opõe, ao contrário, ao desdobramento 

meta-histórico das significações ideais e das indefinidas teleologias. Ela se 

opõe à pesquisa da 'origem' (Foucault, 2009, p. 16). 



43  

Apesar disso, os estudos sobre a origem não constituem um fim em si mesmos para 

Nietzsche, mas servem como base para suas investigações posteriores. Dessa perspectiva, 

torna-se evidente que a moral é uma construção humana, histórica, que em diferentes contextos 

e épocas busca direcionamentos específicos — e que, por vezes, sofre processos de 

transvaloração. Essa abordagem confirma o caráter mutável dos valores morais, demonstrando 

como eles se transformam no processo contínuo da vida cultural. 

Como observa Stegmaier (2013) em A temporalização do pensamento em Nietzsche: 

 
Compreender processos de significado, de vida e de pensamento como 

processo de poder, renunciando a ‘origem’ e ‘finalidade’ na unidade de uma 

‘arché’, nos leva a compreender processos de poder como processos de signos, 

renunciando aos recentes conceitos de unidade e de origem e contando com a 

radical temporalidade de todo o sentido (p.124). 

Nietzsche não apenas descreve os valores morais, mas traça uma genealogia de seus 

preconceitos, explicando como eles emergem socialmente e se moldam em diferentes épocas, 

períodos e povos. 

Nesse contexto, a genealogia torna-se uma ferramenta indispensável para compreender 

como valores e conceitos são construídos, internalizados e perpetuados, sendo a genealogia o 

procedimento que estuda o percurso percorrido pelos conceitos — ou por determinados 

conceitos. Por meio dela, buscamos mapear a trajetória que realizaram e ainda têm por realizar. 

O procedimento genealógico, ou “cartografia” do pensamento nietzschiano, oferece um 

referencial sistemático e metodológico para entender a moral, os preconceitos morais e sua 

transvaloração ao longo da história. Esse método permite ver a moralidade como uma 

dicotomia estrutural, originada da construção linguística e da organização dos primeiros grupos 

humanos. Nietzsche entende que esses valores se internalizaram, tornando o ser humano mais 

complexo e, de certa forma, “mais interessante” pela diversidade de experiências e conflitos 

que carrega. 

Para o filósofo, é possível transvalorar os valores, tendo em vista que, historicamente, 

isso ocorre há muito tempo. Nietzsche, o filósofo da valoração, observou que as sociedades 

justificavam suas crenças referenciando valores antigos. 

Alguma educação histórica e filológica, juntamente com um inato senso 

seletivo em questões psicológicas, em breve transformou meu problema em 

outro: sob que condições o homem inventou para si os juízos de valor “bom” 

e “mau”? e que valor têm eles? Obstruíram ou promoveram até agora o 

crescimento do homem? São indício de miséria, empobrecimento, degeneração 

da vida? Ou, ao contrário, revela-se neles a plenitude, a força, a vontade da 

vida, sua coragem, sua certeza, seu futuro? (GM, Prólogo, §3). 



44  

Nietzsche, então, não apenas critica os valores tradicionais, mas propõe uma 

reavaliação radical, incentivando uma moralidade que celebre a vida e a autossuperação 

humana. Por meio de sua formação, de seu autoconhecimento, do conhecimento de si, essas 

inquietações encontraram, na profissão de professor, um campo de atuação, “[...] uma vontade 

fundamental de conhecimento que fala com determinação sempre maior, exigindo cada vez 

mais precisão” (GM, Prólogo, §3). 

Nietzsche considera que o papel do filósofo é, justamente, questionar esses valores e 

entender como eles se transformam e modificam o comportamento humano ao longo do tempo. 

Ele vê, na genealogia dos preconceitos morais, uma ferramenta para desvendar as hierarquias 

desses preconceitos, revelando que a moral, longe de ser uma verdade absoluta, é uma 

construção histórica moldada pelas forças da vida e do poder. 

Pois somente assim convém a um filósofo. Não temos o direito de atuar 

isoladamente em nada: não podemos errar isolados, nem isolados encontrar a 

verdade. Mas sim, com necessidade com que uma árvore tem frutos, nascem 

em nós nossas ideias, nossos valores, nossos sins e não e ses e quês – todos 

relacionados e relativos uns aos outros, e testemunhas de uma vontade, uma 

saúde, um terreno, um sol (GM, Prólogo, §2). 

Essa inquietação provavelmente brota de seus trabalhos filológicos, que forneceram os 

alicerces para o que ele chamava de seu “Jardim Secreto”, sua filosofia. Por meio de um 

procedimento genealógico, incorporado à sua metodologia de pesquisa e estudo, Nietzsche 

constitui o alicerce do que, mais tarde, comporia sua cosmologia de doutrinas. Vejamos o que 

ele nos diz: 

Para isso encontrei e arrisquei respostas diversas, diferenciei épocas, povos, 

hierarquias dos indivíduos, especializei meu problema, das respostas nasceram 

novas perguntas, indagações, suposições, probabilidades: até que finalmente 

eu possuía um país meu, um chão próprio, um mundo silente, próspero, 

florescente, como um jardim secreto do qual ninguém suspeitasse ... (GM, 

Prólogo, §3). 

Portanto, seus estudos de Filologia remetiam às línguas grega e latina arcaicas, 

chamadas de estudos clássicos, aproximando-o de conceitos que serviram de sustentação 

filosófica para o entendimento do homem, da natureza e da fisiologia do mundo, e iam de 

encontro à tradição religiosa e filosófica que vigoravam à época. O pensamento nietzschiano 

vem consolidar o que o Iluminismo iniciou, mais precisamente, colocou o homem como 

detentor do conhecimento de si, em relação ao que lhe toca terreamente: 

Neste sentido, podemos afirmar que o procedimento genealógico vai 

numa direção oposta em relação à tradição metafísica-religiosa, que, em 



45  

geral, considera os valores morais como sendo eternos, imutáveis, universais 

e absolutos (Melo Neto, 2017, p.53). 

Além disso, Nietzsche demonstrou que os preconceitos morais poderiam ser 

internalizados e transvalorados, ou seja, conceitualmente transformados por diferentes povos 

ao longo da história, o que refletia uma transformação profunda de valores morais, como 

podemos perceber nessa passagem da Genealogia da Moral: 

A história humana seria uma tolice, sem o espírito que os impotentes lhe 

trouxeram — tomemos logo o exemplo maior. Nada do que na terra se fez 

contra “os nobres”, “os poderosos”, “os senhores”, “os donos do poder”, é 

remotamente comparável ao que os judeus contra eles fizeram; os judeus, 

aquele povo de sacerdotes que soube desforrar-se de seus inimigos e 

conquistadores apenas através de uma radical tresvaloração dos valores deles, 

ou seja, por um ato da mais espiritual vingança. Assim convinha a um povo 

sacerdotal, o povo da mais entranhada sede de vingança sacerdotal. Foram os 

judeus que, com apavorante coerência, ousaram inverter a equação de valores 

aristocrática (bom = nobre = poderoso = belo = feliz = caro aos deuses), e com 

unhas e dentes (os dentes do ódio mais fundo, o ódio impotente) se apegaram 

a esta inversão, a saber, “os miseráveis somente são os bons, apenas os pobres, 

impotentes, baixos são bons, os sofredores, necessitados, feios, doentes são os 

únicos beatos, os únicos abençoados, unicamente para eles há bem- 

aventurança — mas vocês, nobres e poderosos, vocês serão por toda a 

eternidade os maus, os cruéis, os lascivos, os insaciáveis, os ímpios, serão 

também eternamente os desventurados, malditos e danados!... (GM, I, § 7). 

Posteriormente, vemos uma dupla maneira de perceber a moral: uma nobre e outra 

escrava. Uma afirma a vida a partir de si próprio, enquanto a outra a valoriza essa por meio da 

visão invertida do outro. Aquela moral guerreira, nobre, do senhor, que afirma a vida e o corpo 

como potência, é transvalorada pelos ressentidos judeus, onde invertem a tabela moral dos 

valores. Esse modelo é incorporado pelo cristianismo com a promessa do além-vida. Essa 

premissa histórica se faz presente no procedimento genealógico, sendo fundamental para o 

entendimento da fluidez do conceito dos valores morais. 

Dessa forma, pretendemos utilizar o procedimento genealógico para fazer os 

questionamentos acerca da filosofia nietzschiana: sob quais condições Nietzsche pensou sua 

filosofia e a cultura de sua época? Vamos procurar momentos da filosofia nietzschiana em que 

ele utiliza a história, a educação e a cultura, e em que medida isso pode influenciar a vida 

cultural das pessoas. 



46  

4.2 EDUCAR PARA O GÊNIO: A IMPORTÂNCIA DO MESTRE NA CONSTRUÇÃO DA 

AUTONOMIA DO EDUCANDO 

 

Para Nietzsche, não existiam vários Schopenhauer; a genialidade surge a partir de uma 

predisposição fisiológica que emerge com a formação. Não necessariamente quem tiver a 

mesma formação seguirá o mesmo caminho do outro. O que se pode fazer é criar possibilidades 

para que se desperte, em cada um, seu espírito criador. 

Nietzsche sempre se colocou na posição pedagógica e didática de mestre, tentando 

buscar, genealogicamente, a fluidez dos conceitos e dos signos, e que a inversão de ver o mundo 

nada mais é que uma maneira própria e sutil de perceber as nuances desse próprio mundo, 

quando vemos que: “O talento é somente uma condição da cultura, o principal é uma disciplina 

regulada em relação aos modelos” (Nietzsche, 2014, p. 278). 

Portanto, a condição de mestre, para Nietzsche, representava não somente um estilo de 

vida do filósofo, mas a própria personificação de sua forma de pensar e traduzir o mundo, “[...] 

como um músico que sabe encontrar o seu dedilhado na escuridão. Educar um povo para a 

cultura é essencial: acostumá-lo a bons modelos e inculcar nele nobres necessidades” 

(Nietzsche, 2014, p. 278). Como a vida era música para nosso autor, um bom ouvido para uma 

boa audição levaria ao caminho certo desse dedilhado, que é a vida. 

A filosofia nietzschiana busca a formação como base para a compreensão da função do 

indivíduo no mundo. Em nossa análise, utilizamos essa proposta para entender o papel do 

professor. Nietzsche compreende o professor como um elo fundamental entre o conhecimento 

produzido pelos grandes pensadores e sua difusão na sociedade, preocupando-se com a 

transmissão adequada desses saberes para gerações futuras, sendo esta vista como um dever 

fisiológico. 

Sem embargo, devemos, então, considerar a apresentação dos escritos sobre a educação 

de Nietzsche feita pela professora Noéli Correia, que constata que nosso filósofo sempre “[...] 

pretendeu, desde o início, ser um mestre e, de fato, o foi, não importando se ele se dirigia a 

todos ou a ninguém” (Sobrinho, 2014, p. 10). 

Por exemplo, o artigo da professora Scarlett Marton (2022) confirma essa mesma 

perspectiva, de que nosso filósofo sempre se percebeu como um pensador da educação. 

Segundo Marton (2022), “[...] não há dúvida de que Nietzsche sempre se viu como um 

educador” (p. 14). Isso fica evidente na seguinte passagem de um fragmento póstumo, que vai 

na mesma direção de Marton e Noéli. 



47  

Como evidenciado por Nietzsche, quem são os primeiros a serem educados — aqueles 

que ministram as aulas regularmente — devem, precisam constantemente se atualizar, e é para 

quem ele se reporta: “Educar os educadores! Mas os primeiros devem se educar a si mesmos! 

É para eles que eu escrevo” (Nietzsche, 2014, p. 292). Nesse instante, introduz questionamentos 

acerca do que seria mais importante na vida de um indivíduo: a ascensão em determinada 

carreira, em detrimento de uma formação pessoal? Ou uma formação que contemplasse 

aspectos da arte, da música e da filosofia, convergindo com a natureza? 

Em seguida, para o fortalecimento da cultura, uma das propostas era retornar aos 

clássicos gregos. Novamente, a arte e a estética surgem como uma espécie de baliza e alicerce 

para as sociedades. Esse retorno visa a introduzir a filosofia — se é que isso é possível. É 

possível perceber, na sua segunda Extemporânea, que Nietzsche deixava claro seu ofício como 

filólogo, por ser pupilo dessa época: “[...] sou pupilo de uma época mais antiga, ou seja, da 

grega, posso vir a ter, como um filho da época atual, experiência tão extemporânea” (Co. Ext. 

III - Prefácio). Mas, como proceder quando o guia/professor não tem a formação adequada para 

tal função? 

Em outro escrito póstumo sobre a educação, que foi relevante para nosso entendimento, 

o ideal do gênio é perseguido como fio condutor pelo nosso autor. Percebemos essa 

preocupação claramente quando nos diz: “O gênio tem a finalidade de envolver o mundo numa 

nova rede de ilusões: a educação para o gênio consiste em tornar necessária uma rede de 

ilusões, por uma consideração ativa da contradição” (Nietzsche, 2014, p. 263). Para nosso 

autor, cultura e educação não podem ser vistas de forma dissociada. Elas se entrelaçam e são a 

base fundamental para qualquer sociedade que se preocupe com a preservação de uma cultura 

autêntica. 

A preocupação em afirmar a vida surge desde muito cedo, se considerarmos que todos, 

em algum momento, têm consciência disso: “Temos de nos responsabilizar pela nossa própria 

existência diante de nós mesmos” (Co. Ext. III, 2020, p. 6). Por isso, é tão importante uma 

orientação. Nem sempre, quando se é jovem, temos a consciência formada para nossa vida 

futura. Por isso, para Nietzsche: “A ação do gênio consiste habitualmente no fato de que uma 

nova rede de ilusões é lançada numa massa, que pode viver nas suas malhas” (Nietzsche, 2014, 

p. 263). 

Portanto, em Nietzsche, não é possível abstrair cultura e língua culta de forma 

independente, sem relacioná-las diretamente com a educação e a formação de seus 

mestres/guias, em sua aplicação pedagógica ao aprendiz que almeja sua autonomia. “O gênio 

e o povo. Cultura e necessidades vitais” (Nietzsche, 2014, p. 267). Em seguida, ao apresentar 



48  

o professor como guia, acreditamos que esse papel ganha um caráter muito mais complexo 

quanto à sua função nas instituições escolares, na difusão de uma sociedade crítica e na 

autonomia dos indivíduos, possibilitando a estes pensar por si mesmos. Percebemos que cada 

pessoa possui uma existência única (unicum), sendo a principal responsável por sua própria 

vida. 

Logo, o autor deixa explícito que o guia precisa ser alguém que alcançou sua 

emancipação intelectual, alguém que não se prende aos ditames políticos ou econômicos de 

ocasião. Trata-se de um profissional que atua na autoformação continuada ou na forma como 

introduz suas práticas pedagógicas nos espaços educacionais. “Mas como nos encontramos de 

novo a nós mesmos? Como pode o homem conhecer a si mesmo?” (SE. Co. Ext. III, 2020, p. 

7). A responsabilidade de perceber-se como único e tornar-se o próprio responsável por suas 

ações comunica uma preocupação com o desenvolvimento do indivíduo, com sua formação 

contínua e seu vir a ser, sendo a educação fundamental nesse sentido. 

Em Nietzsche, a cultura tem o dever de preparar o homem para a vida, sendo este o seu 

objetivo primordial na formação e em sua afirmação em uma própria vida saudável, que é a 

busca de qualquer cultura ou educação. Embora isso não deva ser visto como um sacrifício, 

muito pelo contrário, mas como uma relação direta com a vida — a própria vida —, num 

contato constante com a natureza e sua fisiologia, que o prepararia para esses momentos de 

dedicação suprema em adquirir conhecimento: “Nosso tesouro está onde estão as colmeias do 

nosso conhecimento” (GM, Prólogo, §1). Assim, o mestre seria capaz de abrir portas para que 

os educandos criem suas próprias percepções de mundo. Essa é a razão da grande relevância 

que o filósofo atribui à preparação do professor de Filosofia, que deve estar consciente de seu 

papel como mediador de possibilidades de pensar e fazer pensar. 

Segundo as Considerações Extemporâneas, nas quais ele faz uma reflexão — Da 

utilidade e desvantagem da história para a vida —, e segundo o professor Eduardo Nasser 

(2017), em seu artigo Transfigurações do passado: aspectos do problema do tempo na segunda 

Consideração Extemporânea, ele nos diz que “[...] a verdade é que, junto de Assim falou 

Zaratustra, a segunda Extemporânea veio a se tornar a obra mais impactante do pensamento 

nietzschiano na primeira metade do século XX” (p. 62). Isso é importante, tendo em vista que 

o procedimento genealógico utiliza a premissa histórica para compor seu arcabouço conceitual. 

A segunda Extemporânea, tradução dos pensadores Obras Incompletas, é de suma importância 

para compreender e interpretar o que nosso filósofo concebia por história e aistória. 

A cultura histórica também é, efetivamente, uma espécie de encanecimento 

inato, e aqueles que trazem em si seus sinais desde a infância têm de chegar à 



49  

crença instintiva na velhice da humanidade: à velhice. porém, convém agora 

uma ocupação senil, ou seja, olhar para trás, fazer as contas, concluir, procurar 

consolo no que foi por meio de recordações, em suma, cultura histórica. A 

espécie humana, porém, é uma coisa tenaz e persistente, e não quer após 

milênios, nem mesmo após centenas de milhares de anos, ser observada em 

seus passos - para diante e para trás -, isto é, não quer, de modo nenhum, ser 

observada como um todo por esse pontinho de átomo infinitamente pequeno, 

o indivíduo humano. O que querem dizer alguns milênios (ou expresso de 

outro modo: o espaço de tempo de trinta e quatro vidas humanas consecutivas, 

calculadas em sessenta anos), para que no início de um tal tempo se possa 

ainda falar em “juventude" e na conclusão já em "velhice da humanidade”! 

Não se aloja, em vez disso, nessa crença paralisante em uma humanidade já 

em fenecimento, o mal-entendido de uma representação cristiano-teológica 

herdada da idade média, o pensamento da proximidade do fim do mundo, do 

julgamento esperado com temor? Transveste-se essa representação na 

crescente necessidade histórica de juiz, como se nosso tempo, o último dos 

possíveis, estivesse ele mesmo autorizado a promover esse Juízo universal, 

que a crença cristã de modo nenhum esperava do homem, mas do “filho do 

homem"? Outrora esse memento mori, clamado à humanidade assim como ao 

indivíduo, era um aguilhão sempre torturante e como que o ápice do saber e 

da consciência medievais (HL/Co. Ext. II, §8). 

Neste sentido professor Nasser (2017) continua: 

 
O fato de a Segunda Extemporânea ter se tornado uma fonte de inestimável 

riqueza para algumas das mais importantes reflexões filosóficas sobre o tempo 

e história na contemporaneidade fez com que essa obra tenha também exercido 

destacada atração sobre os estudos especializados de Nietzsche, acima de 

tudo... (p.67-68). 

Portanto, os estudos especializados estão ligados diretamente à sua atuação como 

professor, pesquisador e conferencista. Entretanto, devemos também fazer a indagação 

genealógica sobre Nietzsche: qual seria? Sob quais condições ele elaborou sua cosmologia? 

Como Nietzsche, através dos conhecimentos dos antigos escritos gregos, formula suas 

doutrinas. Isso nos leva a concluir que o jovem professor, desde o início de sua carreira 

pedagógica como filólogo, esteve envolto na filosofia antiga grega, e isso permeia toda a sua 

filosofia, como bem nos mostra Melo Neto (2020) nesta passagem: 

Ao tratarmos das relações entre Nietzsche e os antigos, verificamos que o 

filósofo alemão apresenta uma espécie de “fórmula “cosmológica por meio da 

qual tenta argumentar a favor da repetição de todas as configurações cósmicas. 

Essa fórmula é estruturada pelas seguintes “premissas”: o tempo é tido como 

infinito, pois o mundo não teria sido criado nem teria fim; o vir-a-ser é visto 

como não sendo constituído por nenhuma forma teleologia e, por isso, não visa 

a estado de equilíbrio (p.113). 

Nada obstante, a preocupação com o tempo é realçada. Nesse caso, tentamos mostrar 

que as percepções de tempo em Nietzsche são diversos modos históricos e aistóricos. Contudo, 

o que ocorre é que os estudos filológicos acerca dos antigos e a formação como professor, 



50  

iniciada desde cedo, resultaram numa “fórmula cosmológica” que percorre toda a obra do 

filósofo do martelo. 

Nietzsche continua nos oferecendo outras percepções sobre a sua filosofia, quando 

elabora seus escritos sobre as doutrinas da vontade de potência, do Além-Homem, do eterno 

retorno do mesmo. Percebemos Nietzsche como filósofo de seu tempo, que percebia a 

transvaloração dos valores de sua época e vaticinava que seus escritos seriam compreendidos 

no futuro, através de uma análise sistemática em suas obras. As doutrinas como o eterno retorno 

do mesmo, vontade de potência e amor fati surgem desde sua incursão aos textos clássicos 

antigos e são aprofundadas em cada fase de sua obra. 

Ainda assim, seu contato com a filosofia antiga é inegável na elaboração de suas 

doutrinas cosmológicas; a linguagem dos aforismos atende às expectativas de um pensamento 

coeso e firme. Para Nietzsche, a transvaloração abre um caminho no qual o conhecimento não 

é isolado, mas cultivado como um “conhecimento próprio”, incentivando uma compreensão 

mais profunda da vida e de nós mesmos. 

A rebelião escrava na moral começa quando o próprio ressentimento se torna 

criador e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada a 

verdadeira reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária 

obtêm reparação. Enquanto toda moral nobre nasce de um triunfante Sim a si 

mesma, já de início a moral escrava diz Não a um “fora”, um “outro”, um 

“não-eu” – e este Não é seu ato criador. Esta inversão do olhar que estabelece 

os valores (GM, 2009, p. 26). 

Nietzsche oferece uma análise profunda sobre os valores morais, apontando para sua 

internalização e a fluidez do conceito. Ele observa que, ao longo do tempo, os nobres se 

apropriaram dos conceitos de “bom e ruim” para afirmar sua própria vida, rotulando como 

“ruim” aquilo que era diferente e inferior a eles. 

Portanto, essa forma de valoração nobre é afirmativa, voltada para a vida, enquanto a 

moral “escrava”, surgida em oposição, é reativa, marcada pelo ressentimento e pela negação. 

A filosofia nietzschiana nos mostra que os valores são fluidos e que o processo de valoração 

varia conforme o contexto e o grupo social. 

A partir do momento em que começamos a investigar o comportamento dos indivíduos 

em contexto social, surgem diversas indagações sobre as origens dos preconceitos morais e a 

necessidade de hierarquizá-los. Na nossa intervenção pedagógica, utilizaremos a linguagem 

das letras das músicas para compreender essa fluidez e como eles (os preconceitos morais) se 

modificam em épocas distintas até nossos dias. 



51  

4.3 VONTADE DE POTÊNCIA COMO UMA FLUIDEZ CONCEITUAL 

A seção Do ler e escrever, do Zaratustra, foi de suma relevância, porque essa foi uma 

das leituras feitas pelos estudantes como fragmento. Ela também serve de aforismo para o início 

da terceira dissertação da Genealogia da Moral: “Na terceira dissertação deste livro, ofereço 

um exemplo do que aqui denomino ‘interpretação’: a dissertação é precedida por um aforismo, 

do qual ela constitui o comentário” (GM, Prólogo, §8). Abordamos, como chave genealógica 

que permeia a filosofia nietzschiana, a seção Do ler e escrever, do Zaratustra.  Esta serve 

para nossa investigação por contemplar várias nuances da filosofia do nosso autor. Buscamos 

imbricar a vontade de potência com a fluidez conceitual implementada pela filosofia 

nietzschiana. Vejamos: “De tudo escrito, amo apenas o que se escreve com o próprio sangue. 

Escreve com sangue: e verás que sangue é espírito” (ZA, I, Do ler e escrever). Ele abre a seção 

enfatizando que acredita em tudo que está escrito para a afirmação da vida. 

Portanto, para o filósofo do martelo, a leitura era concebida como uma arte, uma técnica 

que deveria representar a afirmação da vida e ser refinada em benefício de uma cultura 

autêntica. “Quem escreve em sangue e em máximas não quer ser lido, quer ser aprendido de 

cor” (ZA, I, Do ler e escrever). Na mesma direção, também afirma: “Não é coisa fácil 

compreender o sangue alheio” (ZA, Do ler e escrever). 

Em seguida, após esse momento, começa nossa interpretação, direcionando nosso 

entendimento para o que Nietzsche quis demonstrar na terceira dissertação, que seria um campo 

de atuação para um determinado tipo de vida: o sacerdote asceta, que precisa de pessoas com 

traumas das massas, as quais cometem tais traumas naturalmente, quando nos traz a ideia do: 

“Sentimento de obstrução fisiológica” (GM, III, §16). “Que, de tempos em tempos, se apodera 

de grandes massas, uma incapacidade genérica, um sentimento de desprazer” (GM, III, §16). 

“Outrora o espírito era Deus, depois se tornou homem, agora está se tornando plebe” (ZA, Do 

ler e escrever). 

Desta forma, como vimos no capítulo anterior, a formação (Bildung) é primordial no 

projeto nietzschiano do Além-do-Homem (Übermensch). As massas estão suscetíveis a receber 

uma cultura direcionada pelos padrões e níveis de certos meios de perpetuação de poder. Dentre 

os diversos exemplos genealógicos que ele nos expõe para entender esse ideal do sacerdote 

ascético, chama-nos a atenção o deslocamento da palavra “sabedoria” para melhor 

entendimento do aforismo relacionado com a seção analisada. 

A análise do termo “sabedoria” será um signo para entender o ideal do sacerdote 

ascético na nossa interpretação do aforismo: “Descuidados, zombeteiros, violentos — assim 

nos quer a sabedoria: ela é uma mulher, ama somente um guerreiro” (ZA, Do ler e escrever). 



52  

O termo “sabedoria”, que se refere ao sacerdote ascético, funciona como a representação do 

amor de uma mulher que ama somente aquele homem que luta por poder, por expansão. A 

“sabedoria” ama a luta do guerreiro; isso a alimenta e a fortalece na busca por expansão de vida 

e poder. O campo fértil de afirmação de vida do “sacerdote” é, contrariamente, uma forma de 

afirmar a vida onde ela deixou de ser afirmada. 

Diante dessa “depressão fisiológica” (GM, III, §16), surge uma série de práticas e 

exercícios que lembram autoajuda, habilmente manipulados pelo “médico asceta” ou sacerdote 

ascético, com o intuito de obter que o indivíduo perca o gosto pelo conhecimento de si, 

colocando-se como paciente e inserindo-se na massa de pessoas que servem ao propósito de 

serem excedentes na reprodução de uma cultura limitada. 

Logo, a vontade de potência é sempre a força motriz que influencia os comportamentos 

humanos. As possibilidades da interpretação ganham mais contornos pedagógicos e didáticos 

dos aforismos nesse próximo trecho: “[...] Vós me dizeis: ‘A vida é difícil de suportar’” (ZA, 

Do ler e escrever). Aqui, o “guerreiro” confirma claramente ao sacerdote o intuito de suas 

batalhas. 

Portanto, suportar a vida, diante do vir a ser, — concluímos, com todas essas idas e 

vindas —, é que o sacerdote aplica uma série de práticas que ajudam os indivíduos inseridos 

nas massas sociais a seguirem comportamentos e condutas que os ajudam a suportar as 

adversidades, que causam falta de sensibilidade no decorrer de sua trajetória. Isso consiste, 

grosso modo, em preencher suas vidas com muitas tarefas e trabalhos, de forma que esse 

trabalho tome conta de suas vidas em todos os momentos, fazendo-os esquecer do sofrimento 

de suportar sua própria existência... 



53  

5 A TRANSVALORAÇÃO DE TODOS OS VALORES EM NIETZSCHE 

 

5.1 A VIDA COMPREENDIDA AGORA 

 

Nietzsche propõe uma reavaliação radical de todos os valores morais e éticos, 

principalmente os herdados da tradição judaico-cristã. No entendimento do “filósofo do 

martelo”, esses valores enfraquecem a existência, porque negam a vida na Terra. A moral cristã 

é vista como uma moral escrava, que orbita em torno do ressentimento e atua de forma a 

construir uma vingança imaginária contra seus desafetos. 

O projeto de transvaloração é construído na filosofia nietzschiana para avaliar e 

reavaliar os preconceitos morais, de modo que, em seu entendimento, a sociedade, da maneira 

como está configurada, precisa de uma nova atualização. Necessita de um projeto em que os 

seres humanos contemplem sua existência terrena, compreendendo sua trajetória neste mundo, 

como podemos ver nesse trecho de Zaratustra: “Eu vos imploro, irmãos, permanecei fiéis à 

terra e não acrediteis nos que vos falam de esperanças supraterrenas! São envenenadores, 

saibam eles ou não” (Nietzsche, Assim falou Zaratustra, Prólogo, § 3). 

Os valores que foram engendrados na sociedade ocidental até então não a fortalecem; 

o projeto é transvalorar em busca de uma nova possibilidade. Quando teria iniciado essa 

valoração? Ela teve seu pontapé inicial com a instituição do culto ao cristianismo. Vejamos o 

que nos diz Nietzsche: “E o tempo é contado a partir do dies nefastus em que essa fatalidade 

começou – a partir do primeiro dia do cristianismo! – Por que a partir de seu último dia? – 

Transvaloração de todos os valores!...” (O Anticristo, § 62). 

Com a oficialização do cristianismo, temos um exemplo da transvaloração posta como 

um projeto bem-sucedido, obtendo seu êxito pelos adeptos da nova ordem, o Páthos de 

distância5, que é tão característico do aristocrata, do nobre, e aquilo que o faz se sentir 

 

5 A estrutura da expressão pathos da distância (pathos der Distanz) demonstra precisamente a sua significação: 

trata-se de uma paixão que impulsiona algo a tomar distância em relação a um outro. A expressão pode ser 

encontrada nos escritos nietzschianos desde 1885, isto é, desde a época da publicação de Além do bem e do mal. 

Nietzsche recorreu a várias outras expressões para dizer tal pathos, tais como “afeto de distância” (Affekt der 

Distanz ou Affekt der Distance) e “sentimento de distância” (Gefühl für Distanzou Distanz-Gefühl). Como 

sentimento, afeto ou paixão, o pathos da distância tem, pois, o mesmo estatuto psicofisiológico do ressentimento, 

tendo em vista que, pelo vocabulário impreciso nietzschiano, a tais termos podemos associar a palavra instinto 

(Instinkt), que Nietzsche usa para falar do ressentiment. A ideia fundamental do pathos da distância é a de um 

“sentimento de diferença hierárquica” (FP de 1885/1886 1[10]) ou da necessidade de separação e de organização, 

partindo do reconhecimento de uma diferença. Em suma, o pathos da distância seria uma “força organizadora” 

(CI, Incursões de um extemporâneo, 37). A dificuldade intrínseca à significação desse conceito se refere à questão 

da alteridade. Pela nossa hipótese, ele seria o desejo de independência que pressupõe um outro do qual se quer 



54  

pertencente a um grupo distinto dos outros grupos sociais — aqueles que, genealogicamente, 

afirmam seus valores a partir de si próprios. 

Não obstante, essa força valorativa, quando confrontada com os valores que enfatizam 

a união dos fracos, pobres, humildes — vistos pela ótica do ressentido — foi ganhando força e 

espaços significativos. Consolidou-se, então, uma nova forma de valorar a vida, que, ao ver de 

Nietzsche, nega a vida por exaltar sentimentos para conquista além-mundo. Isso se torna um 

Projeto Polemos: contra os valores que negam a vida. Projeto que ganha sua atenção e percorre 

a sociedade e a cultura, tornando-se uma sociedade que Nietzsche nomeou de Decandece, por 

ser uma sociedade consternada com sua própria existência — individual e coletiva — perante 

os enfrentamentos da vida em sociedade e consigo mesmo, projetando-se rumo ao niilismo. 

A transvaloração de todos os valores traz, na sua emergência, a perspectiva da vivência, 

individual e coletiva. Na nossa intervenção, buscamos essa peculiaridade da transvaloração: a 

de reavaliar para mudar, e que essa mudança reverbere na formação dos estudantes. 

Ao abordar a transvaloração dos valores na filosofia nietzschiana, compreendemos que 

ele faz a crítica à moral tradicional, que só pode ser entendida como uma superação da 

metafísica. Esse conceito representa um momento significativo no pensamento de Nietzsche, 

marcado pela rejeição dos valores que negam a vida em favor de um ideal transcendente. 

A transvaloração dos valores propõe uma reavaliação radical dos valores ocidentais, 

construídos em torno de recompensas ultraterrenas, a nova proposta e a criação de novos 

referenciais que afirmem a existência terrena. 

Dessarte,  faz  crítica  ao  Platonismo  e  ao  Cristianismo.  Nietzsche  condena 

o cristianismo e a metafísica platônica por subordinarem a vida a um "além-mundo". A moral 

ocidental, baseada na negação da vida, é desconstruída por meio de um método, nomeado de 

procedimento genealógico, que parte de uma premissa histórica, na qual demonstra que os 

valores morais foram criados pelo homem em determinadas épocas distintas, revelando as 

origens e emergência desse conceito e suas relações de poder, como, por exemplo, o 

 

afastar. Se essa hipótese estiver correta, o pathos da distância seria também uma reação provocada pela alteridade, 

uma espécie de ressentimento. Torna-se preciso perguntar, então, se haveria algum elemento desse conceito que 

nos permitiria interpretá-lo como oposto a todo ressentimento. A nossa hipótese é a de que a indiferença 

(Gleichgültigkeit ou Indifferenz) seria precisamente esse elemento. Contudo, Nietzsche mesmo não teria 

evidenciado claramente a função da indiferença no desejo de independência e, justamente por isso, manteve o seu 

conceito de pathos da distância obscuro e confuso. 

Disponível em: < http://dx.doi.org/10.7213/estudosnietzsche.04.002.AO>. Acesso em: 09 de junho de 2025. 

http://dx.doi.org/10.7213/estudosnietzsche.04.002.AO%3e


55  

ressentimento que engendra valores. Não obstante, temos: A ideia de "juízo final", que 

desvaloriza a vida presente, em prol de uma suposta salvação futura. 

A Transvaloração dos valores como “Afirmação da Vida” que está sempre em busca 

de expansão. O processo de inverter valores tradicionais (como humildade, piedade, ascetismo) 

e substituí-los por valores afirmativos (criatividade, força, amor fati). Aparece como 

insatisfação dos seres humanos em não aceitar a proposta dualista. O que pretendemos é 

compreender o conceito de transvaloração dos valores em Nietzsche, como forma de libertar o 

ser humano da culpa e da busca por justificativas transcendentais. Por haver genealogicamente 

uma moralidade, que expõe a origem e emergência histórica dos valores em sua imanência. 



56  

5.2 A MORTE DOS VALORES MORAIS OCIDENTAIS: SEM RECOMPENSA ALÉM 

VIDA 

Ao abordar a “morte de Deus” — “‘Nós o matamos — vocês e eu!’” (GC, §125) —, na 

filosofia nietzschiana, compreendemos que Deus só pode ser entendido no mundo metafísico. 

Esse conceito representa um momento significativo na filosofia nietzscheana. Podemos 

relacioná-lo à morte dos valores morais ocidentais que, segundo Nietzsche, negam a vida ao 

subordinar o sentido da existência a um ideal transcendente, a uma vida no além. A nova 

proposta é reavaliar os valores construídos em torno de uma recompensa paga nesta vida ou 

em um além-vida, ou seja, a criação de valores a partir de uma genealogia que traga à tona um 

novo referencial para valorar a vida agora. 

Com base nisso, o filósofo alemão amaldiçoa o cristianismo e sente a 

necessidade do anúncio da “morte de Deus”, que significaria se acabar com 

esse mundo ideal e sobrenatural. A partir de então, Nietzsche faz desmanchar 

aquilo que é considerado valor supremo e absoluto, a verdade, e nos oferece a 

fórmula para a retomada daquilo que ele entende como a verdadeira vida 

(Grünewald,2013, p.6). 

Portanto, esse processo de inversão de valores (cristianização da moral) levou as 

sociedades a focarem suas expectativas em um além-vida, e não na vida em si. Essa reflexão 

abre espaço para a transvaloração dos valores. Em sua filosofia, ele propõe a reformulação dos 

valores de maneira a reafirmar a vida, tendo em vista que o cristianismo, o platonismo e a 

metafísica — que prosperaram no imaginário dos filósofos até então — chegam agora a uma 

nova perspectiva na construção histórica da fluidez do conceito. 

Grosso modo, o dualismo cristão está inserido em um contexto no qual as ações 

humanas são vistas como passíveis de recompensa no além-vida. Homens e mulheres, seguindo 

essa concepção, se preparam para o fim do mundo, isto é, para um juízo final. Negando a 

própria existência e vivência em busca da vida eterna, a vida na Terra é reduzida a uma etapa 

a ser concluída. Nessa perspectiva, o além torna-se essencial para a sustentação dessa teoria. 

Como professor de Filosofia na Basiléia, Nietzsche foi profundamente inquietado pela 

questão dos valores e preconceitos morais. A ética, uma das questões filosóficas mais antigas, 

permanece central no pensamento nietzschiano contemporâneo, devido ao seu procedimento 

investigativo genealógico. Por meio de sua metodologia genealógica, Nietzsche oferece uma 

abordagem que investiga a origem dos valores. 

Esse procedimento questiona como certos valores foram construídos e sustentados pela 

moralidade cristã e platônica, revelando suas implicações no comportamento humano. Para 

Nietzsche, os valores morais não surgiram de uma verdade essencial ou absoluta, mas de 



57  

processos históricos marcados por relações de poder e pela expansão dessa potência em mais 

vida e mais criação. 

Ao analisar a contraposição entre a moral “nobre”, que afirma a vida, e a moral 

“escrava”, que nega e reage à vida através do outro, ele apresenta como o ressentimento dos 

"escravos" gera valores a partir da negação de si em relação ao outro e ao mundo exterior, 

enquanto a moral nobre expressa uma afirmação de si mesma. 

Essa é uma demonstração de como o procedimento genealógico, como investigação dos 

conceitos morais, revela uma nova perspectiva filosófica. Comentadores contemporâneos 

comprovam a relevância da transvaloração dos valores na filosofia nietzschiana e ajudam a 

interpretar sua crítica à moralidade tradicional, bem como sua visão de uma vida que deve 

afirmar-se plenamente. No Brasil, contamos com o Grupo de Estudos Nietzsche, criado por 

Scarlett Marton, com o intuito de aprofundar as pesquisas e interpretações hermenêuticas de 

sua vasta obra filosófica. 

O procedimento genealógico de Nietzsche sugere que os valores estão em constante 

transformação e que devemos cultivar uma ética em harmonia com a existência, em vez de nos 

basearmos em ideais de um além. Dessa forma, podemos entendê-lo como uma possibilidade 

para a criação de novos valores que celebrem a vida. 

Assim, Nietzsche identifica o domínio de certos grupos — em particular, os que detêm 

conhecimento e poder — como responsáveis pela criação e imposição de valores morais, em 

um processo que, mais tarde, se transformaria com a moral cristã, invertendo os valores vitais 

dos grupos nobres. 

Portanto, vivemos um momento para questionar e, finalmente, permitir que o ser 

humano possa valorar a vida pela vida, aceitar e afirmar a própria existência, sem necessidade 

de justificação transcendente. Nietzsche vê nisso uma chance para uma verdadeira 

transvaloração dos valores, onde a complexidade do ser humano e sua experiência interna são 

reconhecidas e aceitas, enriquecendo a vida em suas múltiplas facetas. 



58  

5.3 EDUCAÇÃO E REAVALIAÇÃO DOS VALORES MORAIS 

 

Se colocarmos em perspectiva as conferências e suas observações sobre o futuro do 

ensino — e é isso que pretendemos fazer aqui —, focamos no olhar didático-pedagógico do 

discurso nietzschiano sobre cultura e educação e buscamos perceber qual seria a resposta para 

o tipo de formação que era ofertada à sua época e no futuro. 

Por exemplo, um momento que revela um aspecto não menos importante, que o jovem 

Nietzsche priorizava, são as atividades que, digamos, elevam o indivíduo — no caso específico, 

a música —, tratadas com enorme significância em sua construção como formação contínua. 

Sentia a vida por meio de uma melodia: o Nietzsche audiófilo. 

Vejamos a maneira como descreve a música: 

 
Entretanto, um mundo essencialmente mecânico seria essencialmente 

desprovido de sentido! Se julgássemos o valor de uma música pelo que dela 

se pode calcular e contar, traduzir em fórmulas – como seria absurda 

semelhante avaliação ‘científica’ da música! Que teria captado, compreendido, 

reconhecido dela? Nada, estritamente nada daquilo que é ‘música’!... (GC, § 

373). 

Destarte, sempre envolvido com a música de maneira fisiológica, revela sua relação 

direta com o cultivo da formação e com a interferência no futuro de sua vida. Dessa maneira, 

para o jovem Nietzsche, a cultura e a formação, que eram disseminadas pela educação, 

deveriam estar longe do utilitarismo da época: “[...] tudo isso estava muito distante de nossa 

formação; não éramos determinados por qualquer espírito utilitário, qualquer desejo de 

progredir rapidamente uma carreira” (EE, 2014 p.69). 

Segundo o pensamento nietzschiano, a formação6 era determinante para um tipo de 

afirmação da vida, pois, mesmo sem saber no que seriam, o importante seria o investimento 

em si próprio, “[...] naquele momento, nenhum de nós sabia no que nos tornaríamos, e inclusive 

isto não nos preocupava” (EE, 2014, p.69). Sendo, para ele, a vida o elemento fisiológico 

 

6 Sua tese: há nos estabelecimentos educacionais alemães duas tendências aparentemente opostas, de igual 

gravitação perniciosa e identificadas nos resultados: o impulso a uma máxima ampliação da Bildung e o impulso 

à restrição e ao debilitamento da mesma. No primeiro sentido, pretende-se levar a formação a círculos cada vez 

mais vastos, enquanto pelo outro impulso se exige que a formação renuncie a suas supostas reivindicações de 

autonomia e se subordine a outra modalidade de vida, a do Estado. Contra estas duas tendências haverão de lhe 

contrapor duas tendências genuinamente alemãs: o impulso à contração e concentração da formação, como réplica 

a sua máxima ampliação, e o impulso à consolidação e autarquia, como réplica a sua restrição e subordinação 

frente ao Estado (Langellotti, O. 2001, p.122). 



59  

fundamental à toda harmonia e desarmonia existente, sempre caminhando para um sentido de 

afirmação, seja para o bem, seja para o mal. 

Não obstante, o foco da educação em Nietzsche era especialmente voltado para a 

formação contínua, algo que ele menciona repetidamente ao longo de seus escritos sobre 

educação: “[...] o ensino deve ser puro, desvinculado de qualquer objetivo prático, e a cultura, 

uma criação desinteressada, desligada de qualquer intuito utilitário” (Marton, 2002, p.16). 

Nesse sentido, promover a educação de forma universalizada estava muito distante da 

sociedade idealizada por Nietzsche. Logo, “[...] uma cultura elevada é um atributo do pequeno 

número” (Sobrinho, 2014, p.14). Assim, Nietzsche tentou trazer algo novo e diferente em seus 

pronunciamentos. Tinha a convicção de ser ouvido por uma audiência seleta, atenta e altamente 

elogiada pelo jovem conferencista, o qual preparava o público para a difícil tarefa de vislumbrar 

um futuro para a educação alemã. Durante suas exposições, tentou ser inteligível por todos. 

Em seguida, enfatizou a importância da cidade de sua fala: “[...] uma cidade que tem 

algo de humilhante para os Estados mais importantes, busca fazer progredir a formação e 

educação dos seus cidadãos” (EE, 2014, p.50). Certamente, essa mesma preocupação não era 

destinada às cidades que abrigavam as diversas instituições de ensino que seriam observadas. 

Provavelmente, essa foi uma estratégia para não comprometer seu cargo. Sentia-se, certamente, 

mais confortável em dissertar sobre a educação prussiana, comentando, inclusive, um pouco 

de sua vivência e formação. Ele destaca a importância do domínio da língua materna como um 

elemento essencial para a concentração da cultura, sendo essa a resposta primordial para o 

combate ao desconhecimento. 



60  

PARTE III – INTERVENÇÃO PEDAGÓGICA 

6 SEQUÊNCIA DIDÁTICA 

6.1 TRANSVALORAR PARA INTERVIR 

Como requisito integral para a conclusão do Mestrado Profissional em Filosofia, torna- 

se imprescindível a elaboração de um produto educacional que articule a fundamentação 

teórica pesquisada com sua aplicação prática no âmbito pedagógico. 

Nossa intervenção pedagógica, fundamentada nas teses de Nietzsche, conecta-se com 

os pressupostos metodológicos de Gallo (2012), para construirmos a sequência didática: A vida 

sem música seria um erro, que foi implementada no 1º ano, turma “G”, ao longo de quatro 

encontros, iniciados na última semana de fevereiro, conforme o cronograma abaixo (de acordo 

com os dias letivos da Escola de Referência em Ensino Médio João Fernandes da Silva, São 

João/PE):Cronograma dos Encontros: 

 

1. Primeiro encontro – Sensibilização (25/02/2025): 

Utilizamos a música como elemento cultural por meio de uma lista de reprodução, na 

qual realizamos a audição e comentamos, de forma introdutória, o conteúdo das letras. 

2. Segundo encontro – Problematização (04/03/2025): 

Após a audição das músicas, a turma foi dividida em quatro ou cinco grupos, cada um 

escolhendo uma canção para problematização. Foram promovidos debates sobre as 

letras e suas temáticas: ética, valores morais e desigualdades sociais. 

3. Terceiro encontro – Investigação (11/03/2025): 

Análise de textos específicos sobre ética, valores morais e direitos humanos, além de 

abordagens da História da Filosofia. Nessa etapa, aplicamos o método regressivo de 

Sílvio Gallo, que parte do conceito criado para evidenciar o problema que o motivou. 

Esse método tem o potencial de: 

○ Mostrar aos estudantes o processo do filosofar; 

○ Evidenciar conceitos filosóficos em sua gênese. 

4. Quarto encontro – Conceituação (12/03/2025): 

Realizado durante a Semana da Mulher, com a apresentação em slides da música Rosas 

(da banda Atitude Feminina), buscamos aproximar a letra aos conceitos de valores 

morais. 



61  

Objetivos da sequência didática 

A proposta visa: 

⚫ Articular a música — enquanto elemento cultural — com a reflexão filosófica, 

problematizando-a para, em seguida, investigá-la na História da Filosofia e transpor seus 

conceitos à realidade discente, mediante as teses de Nietzsche; 

⚫ Promover metodologias ativas que combatam a desvalorização da Filosofia como 

componente curricular, fomentando uma reflexão crítica por meio da música e sua 

interlocução com as grandes questões nietzschianas; 

⚫ Contribuir significativamente para a formação contínua e a aprendizagem dos estudantes. 

 

6.2 PASSO A PASSO, NO CAMINHAR PEDAGÓGICO 

Nesse momento, colocamos em prática nossa intervenção pedagógica. Com essa ação, 

buscamos modificar a forma como as aulas de Filosofia têm sido conduzidas, propondo a 

inclusão de metodologias ativas que permitam aos estudantes tornarem-se protagonistas de seu 

próprio aprendizado. 

Vale pontuar algumas das particularidades da nossa instituição que precisam ser 

observadas. Nossa escola segue o modelo tradicional de educação. E qual seria esse modelo? 

Funciona em um prédio que necessita de ampliação, pois não comporta a quantidade de 

estudantes, sendo necessário recorrer ao rodízio de turmas e turnos. 

As salas se configuram no modelo bancário de educação, contrastando com os avanços 

digitais e tecnológicos. Por esse motivo, nossa intervenção utilizou o laboratório de 

informática, por ser compatível com nossa proposta. Desse modo, vislumbramos que: 

A implantação de metodologias ativas no ensino parece um caminho sem 

volta. Ela coloca o foco no sujeito da aprendizagem, muito semelhante ao que 

ocorreu com outros segmentos da sociedade, como os serviços e os processos 

de produção. A responsabilidade sobre a aprendizagem agora é do estudante, 

que precisa assumir uma postura mais participativa, na qual resolve problemas, 

desenvolve projetos e, com isso, cria oportunidades para a construção de seu 

conhecimento. O professor passa a ter a função de mediador, consultor do 

aprendiz (Bacich; Moran, 2018, p. 29). 

Nessa perspectiva, aprimoramos a atitude de aprender por meio da música e 

exercitamos a leitura dos textos específicos. Seguimos a proposta de introduzir uma linguagem 

que aproxima os estudantes de sua realidade, pois acreditamos que a aprendizagem não ocorre 

isoladamente no contexto escolar — ela se constrói mediante um conjunto de práticas e 

metodologias que promovem a interação entre os participantes em prol do conhecimento e da 



62  

aprendizagem. 

Os estudantes, por sua vez, reivindicavam uma metodologia que contemplasse um 

aprendizado mais dinâmico. Por isso, elegemos a sequência didática para esse fim, entendendo 

que: 

O desenvolvimento de uma sequência didática inclui várias etapas 

fundamentais: a apresentação da situação (de comunicação), em que os 

alunos são orientados relativamente às características, funções e contextos de 

uso do gênero em foco a partir de um específico; a preparação dos conteúdos, 

dimensão estritamente ligada à anterior e que envolve a percepção dos 

aprendizes do que devem aprender em termos textuais/discursivos para 

participar da situação de comunicação em que estão engajados (ou em vias de 

se engajar), bem como a construção de repertório para a produção da próxima 

etapa, a produção inicial. A produção inicial permite ao professor avaliar o 

conhecimento prévio e as habilidades dos alunos na produção de um texto 

inscrito no gênero em estudo, possibilitando a realização de uma avaliação 

formativa no decorrer do trabalho com a sequência didática. Permite, também, 

a construção de uma “consciência” sobre o que precisa ser aprendido pelos 

estudantes para participarem de modo mais efetivo do projeto de ensino e da 

situação de comunicação englobada pela sequência didática (Carnin; 

Guimarães, 2024, p. 5). 

O campo de pesquisa foi a EREM João Fernandes da Silva, localizada na cidade de São 

João, no Agreste Meridional de Pernambuco, a cerca de 206 km da capital, Recife. O município 

conta com uma população de aproximadamente 23.837 habitantes, segundo o último censo do 

IBGE. 

Apesar disso, nossa escola destaca-se como a única instituição estadual de ensino médio 

no município, atendendo cerca de 1.004 estudantes, distribuídos em: 

◼ Ensino Médio Regular; 

◼ Educação de Jovens e Adultos (EJA), no período noturno; 

◼ O Novo Ensino Médio, funcionando nos períodos matutino e vespertino. 

 

Dentre esses, elegemos a turma do 1º ano G, que participou de nossa intervenção 

pedagógica, na qual utilizamos metodologias ativas para promover o desenvolvimento 

intelectual e cognitivo dos alunos. Destarte, pretendemos contribuir para a formação contínua 

dos discentes envolvidos no processo de aprendizagem. 

Com a inclusão obrigatória das disciplinas de Filosofia e Sociologia nos currículos 

nacionais, por meio da Lei nº 11.684/20082, enfrentamos o desafio de ensinar Filosofia. Essa 

experiência exigiu-nos adaptação e aprendizado contínuos, ampliando nossa atuação como 

educadores, uma vez que a Filosofia é um dos componentes curriculares que nos auxilia a 

refletir sobre nossa própria prática. No entanto, “Resta saber se a escola chegou à Filosofia. 



63  

Dito de outra forma, que compreensão os professores de Filosofia têm da escola e de sua 

atuação nela, desde o lugar do trabalho pedagógico que devem realizar” (Matos, 2015, p. 268). 

A formação, como processo contínuo de aprendizagem por meio da interlocução com a 

cultura, integrava o arcabouço fisiológico a ser alcançado, numa perspectiva nietzscheana de 

educação. Dessa forma, o autoconhecimento humano sempre inquietou a filosofia nietzschiana, 

motivo pelo qual trazemos à baila suas outras atribuições — em especial a musical — e sua 

defesa de uma educação que privilegie a língua materna. Sendo assim, colocamos nessa 

perspectiva o que sinaliza o documento do Estado de Pernambuco: Organizador Curricular por 

Trimestre – Formação Geral Básica (FGB) Filosofia Ensino Médio 1º Ano: 

 

 

HABILIDADES ESPECÍFICAS DOS COMPONENTES 

⚫ Problematizar, de modo reflexivo, a construção das dimensões éticas do sujeito na 

contemporaneidade, tendo em vista a promoção dos Direitos Humanos 

(EM13CHS502FI18PE). 

 

Buscamos desenvolver um projeto de intervenção que permitisse aos estudantes 

incorporarem ferramentas tecnológicas do seu cotidiano. As estratégias para combater o 

desinteresse por temas relevantes à juventude consistiram na implementação de uma sequência 

didática com potencial de impacto direto em sua vida diária. 

Tendo em vista que a Filosofia fomenta essa reflexão, elegemos a expressão que melhor 

representa nossa realidade, conforme: 

 

HABILIDADES DE ÁREA DA BNCC: 

⚫ Analisar situações da vida cotidiana, estilos de vida, valores, condutas etc., 

desnaturalizando e problematizando formas de desigualdade, preconceito, intolerância e 

discriminação, e identificar ações que promovam os Direitos Humanos, a solidariedade e 

o respeito às diferenças e às liberdades individuais (EM13CHS502). 

A introdução do elemento musical tende a aproximar os jovens da prática filosófica, 

pois o itinerário construído para a audição considerou uma proposta de otimização do tempo, 

com o intuito de apresentar aos educandos participantes da intervenção pedagógica outra faceta 

do nosso autor: a de compositor musical. 



64  

6.3 SEM MÚSICA A VIDA SERIA UM ERRO: SENSIBILIZAR, PROBLEMATIZAR, 

INVESTIGAR E CONCEITUAR. 

 

6.3.1 Primeiro Passo: Sensibilização 

 

Observamos que os preconceitos morais se modificam em cada época distinta, 

apresentando uma fluidez característica. Portanto, ocorre uma valoração de determinado tipo 

de vida, que por sua vez é referenciada pela sociedade. 

Em vez de elegermos previamente um gênero, ritmo ou estilo musical específico, 

organizamos as turmas em grupos e distribuímos, propostas de repertórios que incluíssem o 

vernáculo português na tarefa de audição e sensibilização. Conforme Mosé (2018): 

“Considerando seu aspecto vocal, a linguagem ainda possui uma musicalidade específica, que 

manifesta não a totalidade, mas um rastro, um indício da língua originária. É este o aspecto 

propriamente intenso e comunicativo da linguagem” (p. 81). 

Dialogicamente, a primeira tarefa foi escolher e discutir qual música e letra fariam 

parte do repertório de audição, analisando que mensagem poderia conter as canções 

selecionadas. Dessa forma, possibilitamos concretizar o que Gallo (2012) propõe: “[...] fazer 

com que os estudantes vivam, 'sintam na pele' um problema filosófico, a partir de um elemento 

não filosófico” (p. 96). Esse elemento não filosófico — a música — se adequou de forma 

exitosa à proposta de sensibilização. 

Diversas propostas surgiram nesse momento, sendo algumas implementadas na 

intervenção, como a criação de uma lista de reprodução no Spotify para facilitar a interação da 

turma. Buscamos alinhar linguagens modernas ao vernáculo brasileiro, utilizando letras 

musicais em formato aforismático, de modo a escolher e debater quais músicas e letras 

comporiam o repertório de audição, analisando as mensagens contidas nas canções escolhidas. 

Conforme Nietzsche: 

 
Entre todas as artes que crescem no solo de determinada cultura, a música 

aparece como a última planta, talvez porque é a mais interior e, portanto, a que 

chega mais tarde — no outono, no fenecer da cultura que lhe é própria. 

Somente na arte dos mestres holandeses a alma da Idade Média cristã achou 

sua ressonância derradeira — sua arquitetura sonora é a irmã póstuma, porém 

legítima, do gótico. Somente na música de Hândel ressoou o melhor da alma 

de Lutero e dos que lhe eram aparentados, o traço judaico-heroico que deu à 

Reforma um traço de grandeza — o Velho Testamento tornado música, não o 

Novo. Somente Mozart resgatou a época de Luís XIV e a arte de Racine e de 

Claude Lorrain” em ouro sonante; somente na música de Beethoven e de 

Rossini o século XVII cantou derradeiramente, o século do entusiasmo, dos 

ideais partidos e da felicidade fugaz. Toda música vera, toda música original 

é canto de cisne. — Talvez a nossa música recente, embora domine e anseie 

dominar, tenha tão só um breve período à sua frente: pois ela se originou de 



65  

uma cultura cujo solo afunda rapidamente — uma cultura dentro em pouco 

afundada (CW, Uma Música Sem Futuro). 

Para a execução da sequência didática, utilizamos a sala de informática, ambiente que 

concentra os recursos tecnológicos da instituição, tais como: TV Smart de 60” e internet 

(recurso essencial para a atividade de audição). 

A sequência iniciou-se com a lista de reprodução Sem música, a vida seria um erro, 

cuja escuta começou por uma peça clássica composta pelo próprio Nietzsche (Allegro). Por 

meio do aplicativo Spotify, organizamos uma seleção eclética, abrangendo: música clássica, 

jazz, Música Popular Brasileira (MPB), pop rock e rap. 

 

6.3.2 Segundo Passo: Problematização 

 

Iniciamos a segunda parte por meio do diálogo sobre as mensagens das músicas e sua 

relação com os conceitos nietzscheanos. Dos questionamentos surgiram novas indagações e 

diversas propostas sobre como externalizar as descobertas advindas da dinâmica de reflexão, 

indo além das possibilidades escolares e pensando em si próprio como agente transformador 

de sua própria vivência, no seu vir a ser. Conforme proposto por Gallo (2012), “[...] 

estimulamos o sentido crítico e problematizador da filosofia, exercitamos seu caráter de 

pergunta, de questionamento, de interrogação” (p. 97). 

Conforme Nietzsche: 

 
Com relação ao nosso problema, que por bons motivos pode ser chamado um 

problema silencioso, e que de maneira exigente se dirige a bem poucos 

ouvidos, é de interesse nada pequeno constatar que, nas palavras e raízes que 

designam o “bom”, transparece ainda com frequência a nuance cardeal pela 

qual os nobres se sentiam homens de categoria superior. É verdade que, talvez 

na maioria dos casos, eles designam a si mesmos conforme simplesmente a sua 

superioridade no poder (como “os poderosos”, “os senhores”, “os 

comandantes”), ou segundo o signo mais visível desta superioridade, por 

exemplo, “os ricos”, “os possuidores” (este o sentido de arya, e de termos 

correspondentes em iraniano e eslavo). Mas também segundo um traço típico 

do caráter: e é este caso que aqui nos interessa (GM, I, §5). 

Essa abordagem contribuiu para o autoconhecimento e para a construção de uma 

identidade mais sólida em relação à comunidade. As problematizações proporcionaram 

momentos de intensa aprendizagem sobre a experiência pessoal dos participantes. 

"Transformar o tema em problema", "o desejo de buscar soluções", "problematizar vários de 

seus aspectos, de diferentes perspectivas" (Gallo, 2012, p. 96). O bem e o mal, valores morais, 

ética e direitos humanos, vontade de potência e aforismos foram alguns dos temas sugeridos 

quando dialogamos sobre as temáticas presentes nas músicas. 



66  

6.3.3 Terceiro Passo: Investigação 

 

Utilizamos como referências: Genealogia da Moral, de Nietzsche; Dicionário de 

Filosofia, de Nicola Abbagnano (verbete sobre ética); e Ética a Nicômaco, de Aristóteles. 

“Uma investigação filosófica busca os conceitos na história da filosofia [...] revisitamos a 

história interessados por nosso problema, o que faz com que tenhamos uma visão particular da 

história da filosofia” (Gallo, 2012, p. 97). 

Com expectativas voltadas para uma abordagem reflexiva e crítica, implementamos, no 

terceiro passo da nossa sequência didática, uma intervenção fundamentada no método 

regressivo do professor Dr. Sílvio Gallo, que propõe quatro etapas: 

Primeira etapa: escolher um texto filosófico. Selecionamos o texto de Nietzsche, da 

1ª Seção do Prólogo da Genealogia da Moral, na tradução de Paulo César de Souza: 

Nós, homens do conhecimento, não nos conhecemos; de nós mesmos somos 

desconhecidos — e não sem motivo. Nunca nos procuramos: como poderia 

acontecer que um dia nos encontrássemos? Com razão alguém disse: “onde 

estiver teu tesouro, estará também teu coração”. Nosso tesouro está onde estão 

as colmeias do nosso conhecimento. Estamos sempre a caminho delas, sendo 

por natureza criaturas aladas e coletoras do mel do espírito, tendo no coração 

apenas um propósito — levar algo “para casa”. Quanto ao mais da vida, as 

chamadas “vivências”, qual de nós pode levá-las a sério? Ou ter tempo para 

elas? Nas experiências presentes, receio, estamos sempre “ausentes”: nelas não 

temos nosso coração — para elas não temos ouvidos. Antes, como alguém 

divinamente disperso e imerso em si, a quem os sinos acabam de estrondear no 

ouvido as doze batidas do meio-dia, e súbito acorda e se pergunta “o que foi 

que soou?”, também nós por vezes abrimos depois os ouvidos e perguntamos, 

surpresos e perplexos inteiramente, “o que foi que vivemos?”, e também “quem 

somos realmente?”, e em seguida contamos, depois, como disse, as doze 

vibrantes batidas da nossa vivência, da nossa vida, nosso ser — ah! e contamos 

errado... Pois continuamos necessariamente estranhos a nós mesmos, não nos 

compreendemos, temos que nos mal-entender, a nós se aplicará para sempre a 

frase: “Cada qual é o mais distante de si mesmo” — para nós mesmos somos 

“homens do desconhecimento”.. . (GM, Prólogo §1). 

 

 

Segunda etapa: Ler o texto com os estudantes. Realizamos uma leitura dramatizada 

como trabalho dirigido. 

Terceira etapa: Evidenciar o conceito proposto pelo filósofo: “Homens do 

conhecimento” são “desconhecidos de si mesmos”. 

Quarta etapa: Geralmente a busca do conhecimento instrumental, transformam os 

seres humanos em pessoas mais distantes de si próprios, negligenciando o seu 

autoconhecimento, desta forma, vislumbramos, “Investigar o problema ou problemas 



67  

que motivaram o filósofo a desenvolver tal conceito” (Gallo, 2012, p. 114). 

 

 

A linguagem aforística de Nietzsche mostrou-se particularmente adequada ao método 

regressivo, tendo em vista que seus aforismos exigem uma leitura interpretativa e reflexiva, 

estimulando os estudantes não apenas a decifrar significados, mas também a questionar e 

compreender as motivações filosóficas subjacentes. Utilizamos fragmentos de outras obras 

como leitura complementar. Demos a largada a partir do conceito, conforme evidência Gallo 

(2012): 

Penso que esse “método regressivo”, que parte do conceito criado para 

evidenciar o problema que motivou, tem o potencial de evidenciar aos 

estudantes o processo do filosofar, de mostrar a concretude da filosofia e a 

forma de trabalho do filósofo (p.114). 

Ele orienta as práticas de ensino e aprendizagem em sala de aula, como também oferece 

uma base metodológica para a aplicação de atividades que estimulem o pensamento crítico e a 

autonomia dos estudantes. 

Se quisermos investir em um ensino ativo de filosofia, que seja um convite ao 

pensamento, a uma emancipação intelectual dos estudantes, precisamos então 

nos preocupar com a maneira pela qual o pensamento se processa. Se não há 

método para aprender, como pensar o aprendizado do pensamento? (Gallo, 

2012, p. 117). 

O processamento aconteceu por meio de diversos trabalhos didáticos que foram 

apresentados ao longo da dinâmica. A proposta inicial foi superada pela participação ativa dos 

estudantes em suas produções sobre as leituras. 



68  

6.3.4 Quarto Passo: Conceituação 

 

Por meio de metodologias ativas, dialogamos com os estudantes sobre temáticas sociais 

relevantes para seu cotidiano ou que despertaram seu interesse para um aprofundamento 

sistemático. Na primeira parte da sequência, desenvolvemos investigações sobre a vivência 

local, buscando envolver os participantes com temas do seu dia a dia durante todo o período de 

planejamento e pesquisa. 

Elegemos uma sequência didática que nos permitiu observar diversas dimensões sendo 

exploradas pelos estudantes. Objetivamos, ao final da sequência didática, que os estudantes 

aplicassem os conceitos filosóficos a problemas e situações do seu cotidiano, como afirma 

Gallo (2012): 

O essencial, nessa finalização do processo, é que os estudantes efetivamente 

manejem os conceitos como ferramenta, aplicando-os à problemática em 

questão. Nessa etapa, se o estudante for capaz de aplicar o conceito de um 

determinado filósofo ao pensar o problema em questão, isso significa que ele 

está conceituando (p. 104). 

A metodologia ativa, em formato de sequência didática, aumentou significativamente 

a participação crítica dos estudantes durante a dinâmica. Cada grupo tentou elaborar uma 

apresentação distinta das demais. Estas se mostraram diversificadas: alguns grupos optaram 

por slides (o formato mais comum), outros por pequenos vídeos de até dois minutos e, ainda, 

houve grupos que preferiram seminários, nos quais discutiram os pontos principais dos temas 

abordados, de forma sucinta, na tradição da escrita filosófica. 



69  

7A EXPERIÊNCIA VIVIDA 

Concluímos que a sequência didática promoveu um engajamento significativo dos 

estudantes, particularmente durante as apresentações em grupo. Observamos a autonomia dos 

alunos ao compartilharem, espontaneamente, os conceitos da intervenção com outras turmas. 

Embora tenham surgido desafios na compreensão de textos complexos, estes foram superados 

mediante estratégias de estudo dirigido. Constatamos a eficácia da música como recurso 

pedagógico, que facilitou a apropriação de conceitos filosóficos, como a “vontade de potência”, 

ganhando significado concreto ao serem relacionados às canções e às vivências dos estudantes. 

Portanto, buscamos estabelecer uma conexão com a linguagem aforismática 

nietzschiana, intercalando as apresentações com reflexões filosóficas. Assumimos uma postura 

de observadores participantes, condizente com o papel de educadores. Após acolher 

pedagogicamente os estudantes e apresentar o programa da sequência didática (Anexo), 

iniciamos com a audição musical e demos continuidade às atividades planejadas. 

Ademais, a fundamentação teórica baseou-se em leituras, fichamentos e na seleção 

criteriosa de fontes bibliográficas. Nossa abordagem interpretativa permitiu uma análise 

singular dos textos, articulando elementos estéticos que convergem, analogamente ao que 

ocorre na composição musical. Desenvolvemos, igualmente, uma dimensão social importante, 

alinhada à cultura de paz de Pernambuco, na qual a cooperação e o envolvimento coletivo 

mostraram-se essenciais. 

Destarte, a sequência didática fundamentou-se, principalmente, na obra Genealogia da 

Moral, de Nietzsche, enfocando sua análise da transvaloração dos valores morais. 

Implementamos um processo estruturado, no qual os alunos tiveram contato inicial com textos 

e conceitos filosóficos, visando investigar sua autopercepção no aprendizado de noções éticas. 

Em seguida, utilizamos a metodologia de análise conceitual para interpretar as teses 

nietzschianas, considerando a complexidade da apropriação discente desses conceitos à luz de 

suas experiências subjetivas e de seu contexto sociocultural. A análise foi realizada com 

estudantes do 1º ano do Ensino Médio da EREM João Ferreira da Silva (São João - PE), 

mediante explanações e atividades específicas sobre ética, cujos dados foram sistematizados 

para captar diversas dimensões das teses estudadas. 

Contudo, nosso produto educacional representa a materialização da pesquisa do 

mestrado profissional, caracterizando-se como um recurso pedagógico com estratégias 

inovadoras. Esse suporte teórico-metodológico fundamentou a construção de um instrumento 

didático-filosófico sólido e eficaz. Sob nossa orientação, com acompanhamento sistemático de 



70  

todas as etapas, a culminância resultou em materiais produzidos pelos alunos, que relataram 

suas experiências durante as apresentações dinâmicas. 



71  

REFERÊNCIAS 

ANTUNES, Arnaldo. Música Para Ouvir. © Rosa Celeste Empreendimentos Artísticos Ltda., 

Rosa Celeste. Letra de música. Disponível em: 

https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_N 

A- 

zXAzUmjVy92XjxQ:1753393492434&q=Letra+de+Arnaldo+Antunes+m%C3%BAsica+par 

a+ouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1 

536&bih=695&dpr=1.25. Acesso em: 3 maio 2025. 

 

BACICH, L.; MORAN, J. (org.). Metodologias ativas para uma educação inovadora: uma 

abordagem teórico-prática. Porto Alegre: Penso, 2018. 

BENVENHO, C. M. Relação entre educação, cultura e vida para o professor Nietzsche. 

Cadernos Nietzsche, São Paulo, v. 43, n. 3, p. 123–144, set. 2022. 

BOURDIEU, P.; PASSERON, J. A reprodução: elementos para uma teoria do sistema de 

ensino. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 2023. 

CAMARGO, G. A. Liberdade e vontade de potência na filosofia de Nietzsche. Cadernos 

Nietzsche, São Paulo, v. 42, n. 3, p. 115–146, set. 2021. 

CARNIN, Anderson; GUIMARÃES, Ana Maria de Mattos. "Gêneros orais e escritos na 

escola": trajetórias e diálogos entretecidos. Linguagem em (Dis)curso, Tubarão, SC, v. 24, p. 

120, 2024. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ld/a/6LMDQtbqzdNC7NBvk9z4nWq/?format=pdf&lang=pt. Acesso 

em: 01 maio 2025. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Manual para normalização de trabalhos acadêmicos: 

projetos, monografias e artigos. 12. ed. Recife: Ed. do Autor, 2019. 

GALLO, Silvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio. 

Campinas: Papirus, 2012. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução 

de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. 

MARTON, S. “Educar os educadores!” Nietzsche e o problema da educação. Cadernos 

Nietzsche, São Paulo, v. 43, n. 3, p. 11–28, set. 2022. 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: a transvaloração dos valores. 2. ed. São Paulo: Moderna, 

2006. (Coleção Logos) 

MATOS, J. C. MATOS, J. C. Filosofando sobre o ensino de filosofia. Revista O que nos 

faz pensar, Rio de Janeiro, v. 24, n. 36, p. 367-382, mar. 2015. 

MELO NETO, João Evangelista Teixeira de. 10 lições sobre Nietzsche. Petrópolis: Editora 

Vozes, 2017. 

https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_NA-zXAzUmjVy92XjxQ%3A1753393492434&q=Letra%2Bde%2BArnaldo%2BAntunes%2Bm%C3%BAsica%2Bpara%2Bouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1536&bih=695&dpr=1.25
https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_NA-zXAzUmjVy92XjxQ%3A1753393492434&q=Letra%2Bde%2BArnaldo%2BAntunes%2Bm%C3%BAsica%2Bpara%2Bouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1536&bih=695&dpr=1.25
https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_NA-zXAzUmjVy92XjxQ%3A1753393492434&q=Letra%2Bde%2BArnaldo%2BAntunes%2Bm%C3%BAsica%2Bpara%2Bouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1536&bih=695&dpr=1.25
https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_NA-zXAzUmjVy92XjxQ%3A1753393492434&q=Letra%2Bde%2BArnaldo%2BAntunes%2Bm%C3%BAsica%2Bpara%2Bouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1536&bih=695&dpr=1.25
https://www.google.com/search?sca_esv=e4a301214ebaa168&sxsrf=AE3TifML47ayx_a_NA-zXAzUmjVy92XjxQ%3A1753393492434&q=Letra%2Bde%2BArnaldo%2BAntunes%2Bm%C3%BAsica%2Bpara%2Bouvir&sa=X&ved=2ahUKEwjDn5Liu9aOAxVpt5UCHQtxKyYQ1QJ6BAhHEAE&biw=1536&bih=695&dpr=1.25
https://www.scielo.br/j/ld/a/6LMDQtbqzdNC7NBvk9z4nWq/?format=pdf&lang=pt


72  

MELO NETO, João Evangelista Teixeira de. Nietzsche à luz dos antigos: a cosmologia. São 

Paulo: Editora Unifesp; Grupo de Estudos Nietzsche, 2020. 

MELO NETO, João Evangelista Teixeira de. Nietzsche à luz dos antigos: a transvaloração 

dos valores. Curitiba: Editora CRV, 2022. 

MOSÉ, Viviane. Nietzsche hoje: sobre os desafios da vida contemporânea. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2018. 

NASSER, Eduardo. Transfigurações do passado: aspectos do problema do tempo na segunda 

Consideração Extemporânea. Cadernos Nietzsche, Guarulhos/Porto Seguro, v. 38, n. 2, p. 57- 

95, maio/ago. 2017. 

NIETZSCHE, Friedrich W. A gaia ciência. Tradução: Antônio Carlos Braga. São Paulo: 

Editora Escala, 2006. 

NIETZSCHE, Friedrich W. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. 

Tradução: Paulo César de Souza. 1. ed. São Paulo: Companhia de Bolso, 2018. 

NIETZSCHE, Friedrich W. Ecce homo: como alguém se torna o que é. Tradução: Paulo César 

de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

NIETZSCHE, Friedrich W. O anticristo: maldição contra o cristianismo. Tradução, notas e 

apresentação de Renato Zwick. Porto Alegre, RS: L&PM, 2022. 

NIETZSCHE, Friedrich W. Sobre a utilidade e a desvantagem da história para a vida. 

Tradução: André Luís Mota Itaparica. São Paulo: Editora Hedra, 2017. 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. 

Tradução, notas e posfácio: Paulo César de Souza. Edição crítica. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2005. 256 p. ISBN 85-359-0708-0. 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Crepúsculo dos ídolos. Tradução, introdução e notas: Saulo 

Krieger. São Paulo: Edipro, 2020. 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e 

posfácio: Paulo César de Souza. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 176 p. (Coleção 

Leste). 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Schopenhauer como educador. Tradução: Claudemir Luís 

Araldi. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2020. 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino. In: 

 . Estudos sobre educação. Tradução: Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: 

PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2014. 

NIETZSCHE, Friedrich. O caso Wagner: um problema para músicos. Tradução, notas e 

posfácio: Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

NÓVOA, António. Escolas e professores: proteger, transformar, valorizar. Salvador: 

Secretaria da Educação do Estado da Bahia (SEC)/Instituto Anísio Teixeira (IAT), 2022. 116 

p. 



73  

STEGMAIER, Werner. As linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche: coletânea de 

artigos: 1985-2009. Organização de Jorge Luiz Viesenteiner e André Luis Muniz Garcia. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

VIEIRA, J. S. M. “Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino”: atravessamentos 

entre Nietzsche e a educação na contemporaneidade. 2022. Tese (Doutorado em Educação) – 

Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, SE, 2022. 

WOODWARD, Ashley. Nietzscheanismo. Tradução de Diego Kosbiau Trevisan. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2016. 



74  

ANEXOS 

EREM JOÃO FERNANDES DA SILVA 

SÃO JOÃO – PE 

PROFESSOR: GILMAR LOPES 

FILOSOFIA 1º ANO TURMA: G ALUNO(A): Nº   

Atividade para o mestrado profissional em Filosofia PROF-FILO - UFPE 

SEM MÚSICA A VIDA SERIA UM ERRO 

1º Passo: Sensibilização: 

Apresentamos a implementação de uma intervenção pedagógica fundamentada nos 

conceitos de Nietzsche sobre a ética e os valores morais (Nietzsche, 1887/2009), bem como, 

sua emergência na sociedade. Analisamos seu pensamento sobre a educação (Nietzsche, 

1872/2014), principalmente ao abordar a língua materna como elemento para conhecer o 

vernáculo e seus promotores culturais. Na sequência didática, a música emerge como elemento 

não filosófico (Gallo, 2012), e suas letras servem para o aprofundamento do vernáculo, pois, 

para Nietzsche, “[...] a vida é música” (Nietzsche, 1882/2000, p. 372). O filósofo ainda afirma: 

“Sem música a vida seria um erro” (Nietzsche, 1889/2006, p. 33). Conforme Gallo (2012, p. 

96), trata-se de “[...] fazer com que os estudantes vivam, ‘sintam na pele’ um problema 

filosófico, a partir de um elemento não filosófico. 

Playlist, criada no Spotify: Audição 

1. Allegro – Friedrich Nietzsche, Lauretta Altman 

2. Assim falou Zaratustra – Araribóia Jazz 

3. O silêncio – Arnaldo Antunes 

4. Fora da Ordem – Caetano Veloso 

5. Assim falou Zaratustra – Oswaldinho do acordeom 

6. Rosas – Atitude Feminina 

7. Diário de um detento – Racionais Mc’s 

8. Assim falou Zaratustra – Chico Chagas 

9. Duas tribos – 1965 – Legião Urbana 

10. Disneylândia – Titãs 

11. Assim falou Zaratustra – Meireles e sua Orquestra 

12. Rios, pontes e Overdrive – Chico Science e Nação Zumbi 



75  

13. Maracatu Atômico – Gilberto Gil 

14. Assim falou Zaratustra – Bina Coquet 

15. O meu guri – Chico Buarque 

16. Xica da Silva – Jorge Ben Jor 

17. Also sprach Zarathustra – Richard Strauss 

2º Passo: Problematização: 

Nesse momento, após audição das músicas a turma é dividida em 4 ou 5 grupos, onde 

é escolhida uma música por grupo para problematização: 

1. Ética, dos valores morais; 

2. Direitos humanos; 

3. Desigualdade social; 

4. Cultura de paz. 

 

Buscou-se, então: “Transformar o tema em problema” ‘o desejo de buscar soluções’ 

‘problematizar vários de seus aspectos, de diferentes perspectivas’” (Gallo, 2012.p.96). “[...] 

estimulamos o sentido crítico e problematizador da filosofia, exercitamos seu caráter de 

pergunta, de questionamento, de interrogação” (Gallo, 2012.p.97). 

3º Passo: Investigação: 

Nesse momento da nossa sequência didática, tivemos uma intervenção fundamentada 

no método regressivo do professor Silvio Gallo. Penso que, esse “método regressivo”, partindo 

do conceito criado para evidenciar o problema que o motivou, tem o potencial de evidenciar 

aos estudantes o processo do filosofar, de mostrar a concretude da filosofia e a forma de 

trabalho do filósofo (Gallo, 2012, p.114). 

Foram utilizados os seguintes livros: Genealogia da Moral, de Nietzsche; Dicionário 

de filosofia (Verbete sobre Ética), de Nicola Abbagnano; e Ética a Nicômaco, de Aristóteles. 

Haja visto que: “Uma investigação filosófica busca os conceitos na história da filosofia” [..] 

“revisitarmos a história interessados por nosso problema o que faz com que tenhamos uma 

visão particular da história da filosofia” (Gallo, 2012.p.97). 

Esse método, como proposto por Gallo, sugere quatro etapas fundamentais para ser 

aplicado: 

1. “Escolher um texto ou uma parte de um texto de um filósofo” (Gallo, 2012, p. 114). 

2. O texto escolhido foi a Seção 1ª do prólogo da Genealogia da moral: tradução do 

professor Paulo César Sousa, como também fragmentos das obras: Gaia Ciência, Assim 

Falou Zaratustra, Além do Bem e do Mal. 



76  

3. Ler esse texto com os estudantes; Trabalho dirigido - Leitura dramatizada. 

4. Evidenciar o conceito proposto pelo filósofo: “Investigar o problema ou problemas que 

motivaram o filósofo a desenvolver tal conceito” (Gallo, 2013, p. 114). 

4º Passo: Conceituação (Criação de Aforismos) 

Elegemos uma sequência didática, que seguiu um itinerário que nos levou a perceber 

várias dimensões sendo exploradas pelos estudantes. Nesse momento acreditamos como falou 

Gallo: 

O essencial, nessa finalização do processo, é que os estudantes 

efetivamente manejem os conceitos como ferramenta, aplicando - os à 

problemática em questão. Nessa etapa, se o estudante for capaz de aplicar 

o conceito de um determinado filósofo ao pensar o problema em questão, 

isso significa que ele está conceituando (2013, p.104). 

Criação de Aforismos: 

Aforismo é um gênero textual que consiste em uma frase curta que contém uma regra 

ou princípio. Tal enunciado, pode ou não, estar associado a um valor moral. Já o provérbio 

apresenta a mesma concisão. Entretanto, diferentemente do aforismo, o provérbio possui caráter 

popular e ausência de autoria. Os autores de aforismos, via de regra, são filósofos, religiosos ou 

escritores de obras literárias. 

Vê-se o que diz Nietzsche acerca deste: “[...] a forma aforística traz dificuldades: isto 

porque atualmente não lhe é dada suficiente importância” (GM, prólogo, § 8). Continua: “Bem 

cunhado e moldado, um aforismo não foi ainda “decifrado”, ao ser apenas lido: deve ter início, 

então, a sua interpretação, para a qual se requer uma arte da interpretação” (GM, prólogo, § 8). 

A partir disso, continuamos em consonância com o método cunhado por Gallo (2012) 

“[...] recriar os conceitos encontrados de modo que equacionem nosso problema [...] procurar 

aqueles que se relacionam com a problemática que estamos investigando, identificando seus 

parentescos, como eles vão se adequar também às transformações históricas dos problemas” 

(p.97-98). 

Abaixo estão imagens de nossa intervenção pedagógica. 



77  

 



78  

 



79  

 



80  

 


