
    
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

CURSO DE DOUTORADO 

 
 
 

JULIANA GONÇALVES FREIRE 
 
 
 
 
 

A ARTE DE RUA NAS ROMARIAS: 

 tramar, tecer e performar o extraordinário nos palcos em Juazeiro do 

Norte 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



1 

   

 

JULIANA GONÇALVES FREIRE 
 

  

 

 

 

 

 

A ARTE DE RUA NAS ROMARIAS: 

 tramar, tecer e performar o extraordinário nos palcos em Juazeiro do 

Norte 

 

 

 

 

 

Tese  apresentada ao  Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade 
Federal de Pernambuco como requisito para 
obtenção do título de doutora em 
Antropologia por esta instituição. 
Área de concentração: Antropologia.  
 

  Orientadora: Profa. Dra. Laure Garrabé 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



2 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

   

JULIANA GONÇALVES FREIRE 
 

 

 

 

 

A ARTE DE RUA NAS ROMARIAS: 

 tramar, tecer e performar o extraordinário nos palcos em Juazeiro do 

Norte 

 

Tese apresentada à banca examinadora do 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia da Universidade Federal de 
Pernambuco como requisito para obtenção 
do título de doutora em Antropologia por esta 
instituição. 
Área de concentração: Antropologia 
 
 

Aprovado em: 08/09/2025 
 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus antepassados que foram romeiros de 

Padre Cícero. (in memoriam). E ao Ravi e à Clarice, meus 

sobrinhos amados. 



5 

   

 

AGRADECIMENTOS 

  

Agradeço a Deus e à Nossa Senhora por terem me orientado e me 

abençoado em meus estudos. 

Aos meus pais, José e Quitéria, minhas irmãs Jéssica e Joyci e a meus 

sobrinhos Ravi e Luke por todo carinho, amor, apoio, respeito, confiança e 

entusiasmo em todos os momentos em que mais precisei. Amo vocês de todo o 

meu coração e alma. 

Ao meu esposo Felipe Freire, por todo companheirismo e compreensão 

durante essa longa jornada. 

Às minhas sete alegrias de quatro patas por todo amor que há nessa vida. 

A melhor sensação é chegar em casa e ser recebida por vocês: Greta, Bob, 

Rosa, Dipper, Pretinho,  Mable e Billie. 

Às minhas companheiras de PPGA que possibilitaram deixar o universo 

acadêmico mais leve: Karla, Jeannié e Verônica.  

Aos professores que me acompanharam nessa trajetória, em especial a 

minha orientadora Laure Garrabé. Suas contribuições foram essenciais para o 

meu trabalho e para meu amadurecimento pessoal e profissional. 

Às servidoras da UFPE Ademilda e Carla, que desde o início do meu 

mestrado foram pessoas valiosas em meu cotidiano. 

À CAPES pela bolsa concedida para a realização da pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

   

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

     O mundo é um palco; os homens e as mulheres, 
     meros artistas, que entram nele e saem. 

                                             Muitos papéis cada um tem no seu tempo 
 

William Shakespeare 



7 

   

RESUMO 

Esta tese tem por objetivo uma contribuição para a antropologia da romaria de  
Juazeiro do Norte - CE a partir das interações entre artistas de ruas e romeiros 
nas ruas da cidade. A pesquisa de campo, desenvolvida entre 2016 e 2018, 
baseia-se em metodologia qualitativa com observação participante e entrevistas 
semiestruturadas, em constante diálogo com metodologias da antropologia e 
dos estudos da performance, para analisar a formação dos palcos de rua que 
apontam para o que podemos qualificar como uma dinâmica romeira 
caracterizada pela fricção entre fé e arte. Após situar a presente etnografia no 
campo e na literatura, enaltecendo mudanças e permanências do ritual, descrevo 
a formação de um drama romeiro se localizando não mais nos rituais da romaria, 
nem nos espetáculos dos artistas de rua, mas nas interações entre eles e os 
romeiros, na rua. Para isso analiso as diferentes naturezas de performances à 
luz da análise de « frames » e das perspectivas turnerianas do drama social e 
estético, até identificar formações de liminaridades e communitas marcadas por 
um certo realismo-mágico que reverte o balanço esperado entre extraordinário e 
o cotidiano. As fricções e mise en abyme provocadas pelos diversos rituais e 
experiências dos romeiros e artistas de rua borram constantemente seus 
respectivos papéis de atores sociais, performers e públicos nas ruas 
juazeirenses em estado de romaria. O cenário dessas ruas acaba em produzir 
um verdadeiro palco, onde se tecem tramas transformando a romaria em um 
evento cosmopolítico, no qual a cosmologia romeira é descentrada e irrompida 
pelos diálogos entre diferentes vozes, universos simbólicos e sócio-políticos, 
que no encontro de suas estruturas sociais e de experiências, se tornam 
protagonistas de um outro evento, « não tão religioso », e « nem tanto artístico 
assim ».  

Palavras-chave: romaria de Juazeiro do Norte; artistas de rua; antropologia da 
performance; fricção; cosmopolítica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

   

ABSTRACT 

This thesis aims to contribute to the anthropology of the Juazeiro do Norte-CE 

romaria based on the interactions between street artists and pilgrims in the city's 

streets. The fieldwork, conducted from 2016 to 2018, is based on a qualitative 

methodology with participant observation and semi-structured interviews. This 

approach is in constant dialogue with anthropological and performance studies 

methodologies to analyze the formation of street stages, which point to what we 

can describe as a pilgrim dynamic characterized by the friction among faith and 

art. After situating the present ethnography in the field and literature, enhancing 

changes and continuities of the ritual, I describe the formation of a pilgrim drama. 

This drama is not located no longer of the romaria or in the spectacles of street 

artists, but rather in the interactions between them and the pilgrims on the street. 

For this, I analyze the different natures of performances in light of the analysis of 

frames and the Turnerian perspectives of social and aesthetic drama. Till identify 

the formation of liminalities and communitas marked by a certain magical realism 

that reverses the expected balance between the extraordinary and the 

ordinary.The frictions and mise en abyme provoked by the diverse rituals and 

experiences of the pilgrims and street artists constantly blur their respective roles 

as social actors, performers, and audiences in the streets of Juazeiro do Norte, 

which are in a state of romaria. The setting of these streets creates a true stage 

where plots are woven, transforming the romaria into a cosmopolitical event. In 

this event, the pilgrim cosmology is decentered and disrupted by dialogues amid 

different voices, symbolic universes, and sociopolitical frameworks, which in the 

encounter of their social structures and experiences, they become protagonists 

of another kind of event, "not so religious" and "not so artistic." 

Keywords: romaria de Juazeiro do Norte; street artists; performance 

anthropology; friction; cosmopolitics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

   

Tela: Interações, cores e movimentos romeiros 

Artista: Ravi Gonçalves (2024) 

 

O quadro acima é uma representação do drama romeiro com ênfase nas 

tramas do palco dos artistas de rua na cor laranja e vermelha com um ser, 

que representa o meu papel de antropóloga, observando o fluxo de 

interações entre romeiros e artistas. As cores azuis, amarelas e brancas 

representam o contexto geral das romarias. Há também a forma que nos 

remete a uma figura feminina (lado direito) que representa a Mãe das Dores 

padroeira da romaria de setembro. As cores mais escuras simbolizam os 

momentos de rupturas existentes nas festividades romeiras.  

 

 

      



10 

   

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1  O palco da arte de rua romeiro.......................................................... 41 

Figura 2 Cenários romeiros multifacetados..................................................... 53 

Figura 3 Romeiro tocando a imagem do Padre Cícero no meio do 

caos.................................................................................................... 

60 

Figura 4 Devoção e homenagem aos pés do Padre Cícero.............................. 61 

Figura 5 Organização dos equipamentos antes do show................................. 63 

Figura 6 Preparação para a performance do artista T...................................... 72 

Figura 7 O show de K. e Karlinhos................................................................. 76 

Figura 8 Procissão dos ônibus de flores.......................................................... 85 

Figura 9 O confronto futurista nos palcos de rua............................................ 89 

Figura 10 Subida do Horto durante a madrugada.............................................. 93 

Figura 11 Linha invisível que demarca o palco de rua...................................... 107 

Figura 12 Experiência em relevo (trecho do vídeo gravado por mim em 

setembro de 2018)............................................................................. 

109 

Figura 13 Estando Estátua Viva em romaria..................................................... 120 

Figura 14 O mostrar-se fazendo e as interações entre os atores sociais 

durante uma  performance de rua...................................................... 

122 

Figura 15 Brincadeira, o palhaço casamenteiro................................................ 139 

Figura 16 Os bastidores dos palcos do artista de rua......................................... 145 

Figura 17 Cordel sobre o milagre da Hóstia e Padre Cícero de autoria João 

Peron................................................................................................. 

160 

Figura 18 Conversa entre os artistas sobre os problemas com a 

fiscalização........................................................................................ 

179 

Figura 19 A repercussão acerca da perseguição ao cangaceiro 

prateado............................................................................................. 

180 

Figura 20 A busca por espaço do cangaceiro prateado..................................... 182 

Figura 21 O silêncio do cangaceiro prateado.................................................... 183 

Figura 22 Relato do Transformer e de T sobre a expulsão da praça................. 185 

Figura 23 Apresentação dos músicos peruanos no Centro de Apoio ao 

Romeiro............................................................................................. 

185 

 

 

 

 



11 

   

      SUMÁRIO 

 

 

 INTRODUÇÃO................................................................................... 12 

1 DA NORMALIDADE À TRANSFORMAÇÃO ROMEIRA......... 20 

1.1 IDAS E PERMANÊNCIA NO CAMPO DE PESQUISA................... 28 

1.2 NOVOS DIRECIONAMENTOS NA PRÁTICA 

ETNOGRÁFICA.................................................................................... 

 

35 

1.3 SITUAÇÃO DO OBJETO NA LITERATURA E O NOVO OLHAR 

ETNOGRÁFICO..................................................................................... 

 

37 

1.4 O PROBLEMA DO EXTRAORDINÁRIO NA JÁ 

EXTRAORDINÁRIA ROMARIA......................................................... 

 

46 

2 O DRAMA NAS RUAS EM ESTADO DE ROMARIA.................... 50 

2.1 PERFORMANCES ROMEIRAS........................................................... 50 

2.2 OS CORPOS EM PERFORMANCE..................................................... 64 

2.3 CORPOS QUE RITUALIZAM A ARTE NAS RUAS........................... 78 

2.4 REALISMO MÁGICO E JOGO NA TRANSFORMAÇÃO 

ROMEIRA.............................................................................................. 

 

81 

2.4.1 Os ônibus de flores................................................................................. 90 

2.4.2 A subida do Horto.................................................................................. 92 

3 MO(VI)MENTOS QUE PERFAZEM O EXTRAORDINÁRIO 

NAS ROMARIAS.................................................................................. 

 

96 

3.1 O EXTRAORDINÁRIO ENTRE FACHADAS E FRAMES................. 97 

3.2 A FALA DA RUA.................................................................................... 103 

3.3 PERFORMERS DO EXTRAORDINÁRIO............................................ 110 

3.4 O PALCO EXTRAORDINÁRIO DAS RUAS........................................ 117 

3.4.1 As funções das performances nas ruas romeiras................................ 125 

4 ENCONTROS E DESENCONTROS NAS RUAS: ARTE E 

DEVOÇÃO COMO ALEGORIAS DA ROMARIA........................... 

 

131 

4.1 A VIVÊNCIA EM COMMUNITAS........................................................ 132 

4.2 AS BRINCADEIRAS QUE REVELAM O LÚDICO............................ 138 

4.2.1 Os sentidos dos palcos............................................................................ 140 

4.3 O JOGO NAS PERFORMANCES ROMEIRAS.................................... 148 



12 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4.4 O RISO DAS ROMARIAS...................................................................... 151 

5 POR UMA COSMOPOLÍTICA ROMEIRA...................................... 156 

5.1 A COSMOLOGIA JUAZEIRENSE........................................................ 156 

5.1.2 O Cosmo das Tramas e do Drama Estético......................................... 163 

5.1.3 Brincadeiras politizadas….................................................................... 165 

5.2.1 Por fricções e ficções Cosmopolíticas................................................... 174 

5..3 A ARTE DE RUA E A 

COSMOPOLÍTICA................................................................................. 

 

177 

5.3.1 A quebra do silêncio do cangaceiro prateado...................................... 178 

5.3.2 A Contestação......................................................................................... 184 

5.3.3 O Desfecho Cosmopolítico..................................................................... 187 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS – A EPIFANIA DOS PALCOS 

ROMEIROS............................................................................................ 

191 

 REFERÊNCIAS...................................................................................... 195 



12 

 

 INTRODUÇÃO 

 

 Essa tese não é sobre as romarias que acontecem em Juazeiro do Norte, 

mas sobre como nas ruas em estado de romaria o conceito de performance 

desvela interações sociais complexas, inversão de papéis e situações por meio 

de narrativas criadas e experienciadas pelas pessoas. A pesquisa teve como 

foco se debruçar sobre um evento que acontece às margens das romarias. As 

pessoas são personagens e autoras sociais que por meio da ficção de rua, sob 

o enredo geral da romaria, têm a liberdade de imaginar, criar narrativas e 

concretizar ideias por meio de seus corpos e das redes de interações que 

passam a compor juntamente com outros personagens. Desse modo, há uma 

relação profícua, neste trabalho, entre a antropologia, o teatro e a literatura, 

como pontua Françoise Laplantine (1998), a literatura explora as nuances da 

experiência humana, as várias perspectivas existentes e a subjetividade, 

servindo como lente do que é real.  

 

Em suma, esses exemplos bastam, me parece, para fazer-nos 
compreender que no romance quanto na etnologia, renuncia-se à ideia 
de que a realidade possa ser apreendida em si, mas, mais 
modestamente, sempre a partir de um certo ponto de vista. Em ambos 
os casos, para o etnólogo, como para o romancista, coloca-se o 
problema dos limites que se deve impor ao olhar. Ou seja, o ponto de 
vista esforça-se em ser total, sem nunca ser absoluto. Essa 
abordagem, deliberadamente perspectivista, é portanto claramente 
antitotalitária (Laplantine, 1988, p. 148).  

 

 Portanto, apesar de esse não ser um trabalho literário, a literatura é um 

caminho importante para a leitura dos eventos ocorridos nas ruas juazeirenses 

durante as romarias e na posterior escrita que não apenas considera as pessoas 

como colaboradoras da pesquisa, mas como autores e personagens de suas 

trajetórias e pontos de vista associados a um realismo mágico etnográfico uma 

vez que essa vertente legitima a presença de elementos que perpassam o 

estritamente racional e objetivo. Assim, a ficção aqui não se relaciona como algo 

falso, mas como algo criado a partir do imaginário característico dos momentos 

extraordinários, estes sendo capazes de render uma análise dos fatos sociais.  

No entanto, é crucial contextualizar que os estudos iniciais desse trabalho 

e a pesquisa de campo foram vivenciadas em um mundo antes da pandemia da 



13 

 

covid-19. É importante fazer essa ressalva, pois o mundo hoje está muito mais 

conectado e atores sociais que não eram presentes nas romarias nos anos em 

que desenvolvi minha pesquisa, influenciadores digitais, agora são atuantes   

nas redes sociais, fazendo um trabalho importante de divulgação cultural das 

romarias e, certamente, ampliando as dimensões e a visibilidade dos momentos 

extraordinários.  

..................................................... 

O ciclo das romarias em Juazeiro do Norte tem duração de seis meses. 

Nesse tempo, acontecem seis grandes romarias: Romaria de Nossa Senhora 

das Dores (setembro); – Romaria de São Francisco das Chagas 

(setembro/outubro); Romaria de Finados (novembro); Romaria do Ciclo Natalino 

(dezembro); Romaria de São Sebastião (janeiro); Romaria de Nossa Senhora 

das Candeias (janeiro/fevereiro).  

Quando o ciclo principal da romaria se encerra, outros eventos continuam 

a ocorrer no âmbito da Igreja, mas não atraem o mesmo volume e diversidade 

de viajantes que caracterizam o período romeiro. Nesses seis meses de 

romarias, o espaço e a vida social da cidade são radicalmente transformados 

pelas pessoas que delas participam. Trata-se de um tempo e espaço em que a 

"normalidade" cotidiana é suspensa, dando lugar a uma situação de liminaridade 

(Turner, 1974). Este estado é marcado pela profunda transformação social dos 

romeiros, que assumem novos papéis sociais e vivenciam interações intensas e 

ambíguas nas ruas, constituindo-se em um poderoso campo de efervescência 

sociocultural. 

Em Juazeiro do Norte/CE, as observações de campo realizadas entre 

2016 e 2018 revelaram a intensidade dessa transformação. A cidade se 

metamorfoseia durante o período romeiro por meio de um fluxo contínuo e 

intenso de pessoas e mercadorias, que definem a singularidade do evento local. 

O centro urbano — estruturado por igrejas, museus e espaços comerciais — é 

invadido e ressignificado pela presença de peregrinos, turistas, artistas de rua e 

de teatro. Essa confluência de movimentos, relações e interações demonstra 

que a romaria é um evento religioso complexo que transcende e extravasa os 

limites das atividades estritamente eclesiais. 

Meu primeiro desafio de pesquisa consistiu em transpor as barreiras 

idiossincráticas que eu mesma havia estabelecido e que dificultaram a imersão 



14 

 

inicial no campo. Apesar de uma visita prévia em 2014, cheguei com a 

expectativa de que os fenômenos se manifestassem de forma imediata e regular. 

A intensa vontade de observar e participar ativamente dos eventos, e de 

estabelecer contato imediato com informantes-chave, converteu-se em uma 

"ansiedade antropológica". Meus desejos de apreender e refletir sobre as 

situações presentes na cidade rapidamente me deixaram dispersa em meio a 

uma sobrecarga de informações que, inicialmente, não pareciam se alinhar com 

as ideias conceituais da pesquisa. 

Foi nesse contexto de saturação que o fazer antropológico passou a ser 

(re)constituído. O processo se deu por meio da reflexão contínua, de trocas e 

diálogos com os participantes e colaboradores da pesquisa. Cada ação 

performada pelos atores sociais era constantemente ressignificada nas 

romarias, mediada por rituais compartilhados e interações simbólicas. Essa 

imersão dialógica foi o que, de fato, me permitiu o acesso gradual e profundo ao 

complexo universo romeiro. 

Dessa trajetória, emergiu a compreensão central de que a arte de rua é 

muito mais do que uma atividade artística incidental nas romarias, e que a 

romaria, por sua vez, não se resume a uma festividade da Igreja. Ambas 

convergem em um movimento intenso e transformador que converte as pessoas 

em performers. Sua intervenção no espaço de Juazeiro do Norte se configura 

como uma ação de resistência cultural que enriquece a identidade romeira. 

Promove-se, assim, um constante e potente diálogo entre eventos tradicionais e 

contemporâneos, entre o religioso e o profano. 

A partir dessa reflexão é que a proposta foi analisar também o contexto 

romeiro para compreender como o contato entre arte e fé possibilita que uma 

nova percepção do mundo seja aprendida e vivenciada pelos atores por meio de 

atos situados em um momento e um espaço caracterizados por sua 

extraordinariedade. Nesse dado momento, os eventos observados podem ser 

lidos sob um prisma literário cuja vertente é a do realismo mágico, corrente 

literária tão marcante na América latina que permite uma reflexão aguçada sobre 

a história e a cultura local a partir dos elementos de contestação por meio da 

arte, da política e da fé, dando-nos uma perspectiva cosmopolítica dos fatos, ou 

seja, propondo uma visão mais densa ao acessar a romaria pelo caminho menos 

convencional. 



15 

 

O realismo mágico foi importante para a análise dos dados do campo, nos 

percursos e momentos em que foi necessário identificar os enredos criados por 

artistas e romeiros nas ruas, os papéis sociais dos personagens nos palcos de 

rua e para explorar a tensão existente entre o ordinário e o extraordinário. Essa 

perspectiva possibilita um estudo multifacetado dos eventos, abrindo espaço 

para camadas de significados e novos entendimentos sobre as muitas faces das 

romarias. Sendo, portanto, uma lente que aponta os momentos extraordinários 

da romaria que são permeados pelo inusitado e pelo fantástico,  

A literatura, desse modo, contribui para que o campo de pesquisa 

antropológico possa ser lido como uma narrativa cujos colaboradores são 

personagens e autores de tramas por eles criadas, tramas que se entrelaçam. 

Assim, a etnografia concebida como um processo narrativo, alinha-se ao 

princípio de que “a antropologia científica é também uma arte, que a etnografia 

tem qualidades literárias” (Clifford, 2016, p. 14). 

Ao analisar os eventos que constituem meu campo, compostos por 

diferentes pessoas e fatos, ficou evidente que a romaria em Juazeiro do Norte 

não se relaciona exclusivamente com a devoção ritualizada nas celebrações 

religiosas, pois o jogo e as brincadeiras nas ruas são situações que fazem as 

romarias se transformarem em um momento também lúdico. Concordando com 

Huizinga (2000), a ludicidade por meio do jogo realizado entre artistas de rua e 

romeiros ultrapassa os limites da realidade física. A ludicidade e o jogo 

acontecem quando há um intervalo no cotidiano que é sério.  

Dessa forma, designei momentos e espaços em “sagrados” e “não tão 

sagrados assim”, com a intenção de mostrar que do ponto de vista dos romeiros, 

a cidade é toda sagrada, mas há momentos que se distanciam um pouco da 

religiosidade, possibilitando “fugas” das obrigações religiosas. Ou seja, vê-se 

claramente que os romeiros fazem seus percursos pelas ruas do centro da 

cidade para conhecer e criar uma relação ainda outra com ela. São nesses 

percursos que artistas de rua e romeiros se encontram.  

Assim, o problema de pesquisa se configura em torno de investigar como 

os dramas sociais por meio das performances de artistas de rua e romeiros 

abrem e manifestam o extraordinário nas ruas juazeirenses, fazendo com que a 

arte de rua na romaria possa ser compreendida como uma transformação, e não 

apenas um evento às margens da festividade.  



16 

 

 Percebe-se aqui um movimento que parte do drama social no sentido 

abordado por V.Turner (2012) quando ele afirma que: “Dramas sociais 

acontecem em grupos ligados por valores e interesses compartilhados por 

pessoas que têm uma história real ou alegadamente em comum” para a trama 

(Schechner, 2011) no sentido de perceber a sucessão de eventos e os enredos 

que possibilitam que as pessoas ressignifiquem o fazer e o sentir romeiro.  

Minha inserção no campo, principalmente no ano de 2018, foi intensa. 

Aluguei um quarto em uma hospedagem durante seis meses e comecei a morar 

lá. Optei por não voltar para a minha cidade para perceber e conhecer as 

mudanças em Juazeiro do Norte antes, durante e depois das romarias. Antes da 

romaria de setembro de 2018, mantive contato com os artistas locais da região 

do Cariri, com agentes da segurança pública, com os comerciantes e moradores. 

Para o desenvolvimento da pesquisa, foi importante participar do cotidiano da 

cidade em um período “normal”, para poder alcançar a dimensão e o impacto da 

romaria quando ela se iniciasse. Nesses momentos, as Igrejas Católicas locais 

promoviam algumas festividades, mas o número de visitantes era muito 

reduzido. Na festa que ocorreu em julho de 2018, momento para relembrar o 

mês de falecimento de Padre Cícero Romão Batista, os maiores participantes 

eram os católicos de Juazeiro do Norte e cidades circunvizinhas. Não que as 

pessoas locais não participassem das grandes romarias, mas a questão é que 

nesse momento que antecede a romaria de setembro, percebi que a cidade não 

foi sendo modificada, preparada para receber milhares de visitantes.  

Aproveitei esse momento para pesquisar nos acervos locais a história da 

cidade, os registros sobre o seu desenvolvimento e como a cidade se formou e 

se expandiu diante da imagem em torno do “mito” de padre Cícero. Dona 

Feliciana, informante importante dessa pesquisa, funcionária do museu de Padre 

Cícero, conversou muito comigo sobre a figura do padre considerado santo e 

como a cidade deve acolher bem os visitantes que vão por conta da fama do 

padre. Em uma conversa informal comigo, ela disse: Você mesmo, minha filha, 

veio aqui por causa do padre. Tô mentindo? Mesmo que você não pesquise ele, 



17 

 

você veio aqui por conta das pessoas que veio aqui por conta dele. Isso é um 

fato.1 

Através das conversas, percebe-se como os citadinos mencionam 

constantemente o crescimento da cidade pela fé do romeiro. Cada citadino, por 

meio de suas narrações, conta a história da cidade com base em suas 

convicções pessoais. Um teatro é criado por essas pessoas, cujo ator principal, 

é o Padre Cícero. 

Quando a romaria se inicia, eu sem me sentir romeira, nem tão pouco 

artista de rua, percebi que a minha inserção estava não em ficar entre dois 

universos de significados, mas em observar e refletir sobre a intersecção entre 

ambos. Apesar de saber o meu papel no campo, as pessoas que colaboraram 

com o desenvolvimento deste trabalho especificaram bem os meus papéis: 

turista, jornalista, pesquisadora, viajante, agente cultural, youtuber. Pegando 

todas essas atribuições, com base nas ações que eu desenvolvia, é que mesmo 

não sendo reconhecida como antropóloga, pude me aproximar dos atores que 

por dias se apropriaram da cidade de Juazeiro do Norte por meio de estratégias 

adotadas. Uma estratégia bem importante foi o questionário que os próprios 

atores dessa pesquisa me levaram a adotar, meio pelo qual o papel que eu 

estava desempenhando segundo eles, de pesquisadora, pôde ser precisamente 

« performado ».  

Dessa forma, instalei-me na cidade para conhecer as suas dinâmicas 

cotidianas e as dinâmicas extraordinárias. Minhas pernas foram meu principal 

instrumento de deslocamento etnográfico, andadas intermináveis a procura de 

formular perguntas foram imprescindíveis. Uma etnografia de rua acontece 

literalmente nas ruas, cheias de desvios, buracos, remendos não só 

infraestruturais, mas também emocionais. Olhar, ouvir e escrever, registrar são 

necessários, mas o mais importante é encontrar o percurso para adentrar no 

universo simbólico dos atores naquele momento e saber ouvir os vários ruídos 

emitidos nas ruas juazeirenses. 

Então, essa tese investiga como, a partir de perspectivas diferentes, 

artistas de rua e romeiros dão novos sentidos às romarias, pois os romeiros são 

 
1  Conversa realizada com a senhora Feliciana, no dia 17 de julho de 2018, no Museu Padre 

Cícero em uma de minhas várias visitas ao local.  



18 

 

tão performers quanto artistas de rua. Artistas de rua se tornam a plateia dos 

romeiros, pois nesse sentido eles passam a observar a performance dos 

romeiros e a constituição da própria romaria, e as ruas ganham sentidos de 

palcos.  Com a intenção de elaborar uma análise acerca dos elementos 

constitutivos das performances em romaria por meio das relações simbólicas e 

das intervenções de artistas e romeiros durante esse período, o presente 

trabalho apresentará as singularidades, interações, negociações de diferentes 

aspectos que influenciam e que, por fim, contribuem para a constituição de uma 

trama romeira. Desse modo, tendo por objetivo analisar como o drama (Turner, 

2015) se constitui em trama cosmopolítica, essa tese está dividida em cinco 

capítulos. 

O primeiro capítulo “Caminhos iniciais: da ruptura com a normalidade 

à transformação romeira” tem como proposta apresentar o objeto de pesquisa, 

a hipótese, o problema e os conceitos-chave que norteiam essa tese, como a 

interação do público (Dawsey, 2006, Schechner, 2012), o conceito de cidade 

pensado com Michel de Certeau (2003), como as fachadas são constituídas em 

eventos sociais nas romarias (Goffman, 2012), e os novos significados que 

acontecem nas romarias por meio do conceito de entextualização (Bauman; 

Briggs, 1990). 

O segundo capítulo “Formação de um drama romeiro” analisa a 

formação do drama romeiro, partindo da noção de performance. Para seu 

desenvolvimento, os eventos observados durante a pesquisa de campo 

contribuíram para a compreensão do sentido de drama social trabalhado – 

ruptura com a normalidade conforme Turner (2015) e como ele é importante para 

a compreensão dos referenciais artísticos e religiosos na romaria nas e das ruas, 

fazendo uma relação com as características do realismo mágico latino 

americano (Ávila, 2016), García Márquez (1967) e a literatura de Suassuna, 

especialmente o Auto da Compadecida (1999). 

O terceiro capítulo “Mo(vi)mentos que perfazem o extraordinário nas 

romarias” tem como proposta analisar o extraordinário como um instante de 

ruptura que envolve expectativas e preparo para a chegada dos romeiros e 

artistas de rua em Juazeiro do Norte. Nesse contexto, o conceito de 

performance, como compreendido por D. Taylor (2013, p.16) “traz consigo a 

possibilidade de desafio, até mesmo de auto-desafio. Uma vez que o termo 



19 

 

implica simultaneamente um processo, uma práxis, uma episteme, um modo de 

transmissão, uma realização e um meio de intervir no mundo...” nos ajudará a 

compreender a dinâmica que possibilita que novas fachadas sejam 

determinantes para a interação social e artística nas ruas. No momento 

extraordinário, as pessoas estão comprometidas com uma narrativa própria do 

período, como em um teatro, os atores precisam assumir seus papéis nos palcos 

romeiros em que se reza e se brinca com intensidade (Schechner, 2002). 

O quarto capítulo, “Encontros e desencontros nas ruas: arte e 

devoção como pilares da romaria”, apresentará a vivência cheia de encontros 

e desencontros entre a arte de rua e as devoções da Igreja e como daí é 

construído um universo sensível que ressiginifica os papéis e os “eus” de artistas 

de rua e romeiros. Esse capítulo teve como base teórica os estudos de Walter 

Benjamin sobre o conceito de alegoria (1994), o conceito de communitas (1974) 

de Victor Turner para entender a noção de pertencimento com a romaria que os 

romeiros tecem durante a festividade e que reverberam nos palcos de rua dos 

artistas e a relação entre jogo e cultura de Huizinga (2000). 

O quinto capítulo, “Por uma cosmopolítica romeira”, apresentará como 

os encontros vivenciados por artistas de rua e romeiros possibilitam que a rua 

seja transformada em palco e os atores em a(u)tores, possibilitando 

compreender a romaria como um movimento de pessoas que no contexto 

religioso fazem de suas performances uma resistência social por meio da 

ocupação de diferentes lugares na cidade.  

 Dessa forma, com base nas disposições dos capítulos apresentados, 

essa tese será resultado de apontamentos, diálogos, reflexões e críticas dos 

dados observados e vivenciados no campo mediados pelas perspectivas da  

Antropologia da Performance e os Estudos da Performance. Portanto, será que 

ao final da tese ficará evidente que a arte nas romarias permite uma 

compreensão cosmopolítica da festividade? 

 

 

 

 

 



20 

 

1 DA NORMALIDADE À TRANSFORMAÇÃO ROMEIRA 

 

“A vida é feita de momentos 

fugazes, mas são esses 

momentos que dão sentido a 

nossa existência” Gabriel 

García Márquez 

 

A cidade de Juazeiro do Norte-CE2, localizada na região do Cariri, sul 

cearense, a 491 km da capital deste estado, Fortaleza, é considerada santa para 

cerca de dois milhões3 de pessoas que a visitam anualmente. Juazeiro do Norte 

se tornou lugar de devoção a partir da presença do Padre Cícero Romão Batista4 

(1844-1934), sacerdote e político da região, que levava, segundo os relatos dos 

devotos, palavras de esperança para o povo humilde5. 

O padre Cícero, ou padim Ciço, como é chamado pelos devotos, passou a 

ganhar fama e respeito entre moradores da cidade. A história do milagre da 

 
2  Com base no censo realizado em 2014 a cidade possui População de: 263.704 habitantes. 
Sua área é de 248,832 Km². Consulta realizada no endereço eletrônico do Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística – IBGE. Consultado em: 
<http://www.cidades.ibge.gov.br/xtras/perfil.php?lang=&codmun=230730&search=||infogr%E1fi
cos:-informa%E7%F5es-completas>. Acesso: 13 de setembro de 2014.  
3Fonte: site da prefeitura de Juazeiro do Norte. 
Consultado:<http://www.juazeiro.ce.gov.br/Cidade/Romarias/>. Acesso: 13 de setembro de 
2014.  
4 Padre Cícero foi ordenado em novembro do ano de 1870, no ano seguinte celebrou sua primeira 
missa no então povoado de Juazeiro. Em 1889, um fato até hoje lembrado por milhares de 
romeiros aconteceu. Em uma das missas que foi celebrada em 1º de março, especificamente no 
momento da comunhão, a hóstia que o Padre Cícero deu à beata Maria de Araújo sangrou na 
boca desta. O fato passou a se repetir em outras ocasiões. O padre e todos que testemunharam 
e souberam, acreditaram que o sangramento na boca da beata fosse o verdadeiro sangue de 
Jesus e que a cidade de Juazeiro do Norte estaria se tornando um espaço de redenção divina. 
O ocorrido ganhou notoriedade entre as camadas populares, o padre Cícero que já era uma 
figura conhecida dos fiéis, depois do “milagre”, passou a ser considerado o representante direto 
de Deus na terra e Juazeiro a terra santa. Em Juazeiro do Norte, a religião e a política passaram 
a estar intrinsecamente relacionadas. Depois de ser suspenso da Igreja Católica Oficial, as 
atividades políticas do ex - padre passaram a ser mais notáveis. Como registrou Lima (1995):“O 
movimento religioso se transformou em Movimento Político e o padre suspenso de ordens pela 
Igreja Oficial vem a ser prefeito do recém-criado município de Juazeiro (1912), vice-presidente 
do Estado (1912), abençoa e lidera o movimento armado para deposição do governo da 
Província Franco Rabelo (1914), elege-se deputado federal, sem ocupar sua cadeira no 
Congresso Nacional (1926) e nos últimos 20 anos de vida se torna o maior coronel do Nordeste” 
(1995, p.42). 

5 A pesquisadora Maria de Lourdes Araújo escreveu em sua tese de doutorado que: “Segundo 
Luitgard, em 1875, Juazeiro apresentava um importante dinamismo econômico e uma rápida 
ocupação do espaço. Segundo a autora, Padre Cícero se identificava com a ideologia das 
camadas dominadas da população, moldando sua ação social, enquanto porta-voz, protetor, 
defensor e representante de seus 'amiguinhos', termo usado pelo padre para se dirigir aos seus 
seguidores”. 

http://www.juazeiro.ce.gov.br/Cidade/Romarias/


21 

 

hóstia se propagou de forma tão rápida que Juazeiro do Norte passou a receber 

muitas pessoas que acreditavam nesse prodígio. A cidade, com o passar dos 

anos, começou a se expandir territorialmente e o número de moradores deu um 

grande salto. Antonio Braga (2007), em sua tese de doutorado sobre o padre 

Cícero e a cidade de Juazeiro do Norte, informa que por conta das romarias 

(formadas pela gente pobre de várias cidades do Nordeste), a população de 

Juazeiro do Norte que no ano de 1898 era de cinco mil pessoas, em 1909 

contava com quinze mil, em 1922 esse número era de 22 mil habitantes.  Além 

disso, os visitantes, que passaram a ser chamados de romeiros, tornaram-se 

cada vez mais numerosos.6  

Levando em consideração o histórico religioso da cidade de Juazeiro do 

Norte, foi muito importante a referência do trabalho “O teatro em Aparecida: a 

santa e o lobisomem”, de John C. Dawsey (2006), pois nesse artigo o autor 

reflete sobre os trajetos sagrados e profanos, performance e público durante a 

romaria à Nossa Senhora Aparecida, em Aparecida do Norte/SP. Pensar 

inicialmente no trabalho de Dawsey nos primeiros momentos da pesquisa não 

foi à toa.  Conforme veremos na seguinte citação, o autor dá ênfase ao público 

em duas situações distintas, algo muito notado, por mim, em Juazeiro do Norte. 

 

Na passagem pela santa, o público vira performer de um modo ainda 
mais expressivo do que se verifica na missa. No parque de diversões, 
porém, as pessoas mais se assemelham ao que Schechner chama de 
“público acidental”. Sua presença, de caráter voluntário, nesse local 
profano não responde a obrigações rituais. Paga-se o valor do 
ingresso, tal como se faz em uma área comercial de puro 

entretenimento (Dawsey, 2006, p.141). 

 

Entre os locais “sagrados” constituídos pelos espaços da Igreja e/ou que 

possuem uma ligação direta com a vida de Padre Cícero e “nem tão sagrados 

assim”, locais de concentração de comércio e entretenimento em Juazeiro do 

Norte, os corpos, as pinturas, as expressões, os diálogos (ou suas ausências) 

dos artistas de rua se destacavam para chamar a atenção de um público que se 

movimentava com intensidade. Também foram percebidos os fluxos de romeiros 

que com chapéus de palha e objetos com menção a padre Cícero caminhavam 

 
6  De acordo com o último censo realizado em 2022, pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE), a população de Juazeiro do Norte é de 286.120 pessoas. 



22 

 

para começar a estabelecer uma conexão com os espaços da cidade 

considerada santa.  

Dessa forma, um ambiente plural e confuso à primeira vista foi encontrado 

durante as romarias na cidade de Juazeiro do Norte/CE. Segundo Michel De 

Certeau (2003), a cidade enquanto conceito é um lugar de transformações e 

apropriações, sendo um objeto de intervenções. Na cidade, completa o autor, o 

planejamento se dá quando se leva em consideração a pluralidade existente. Foi 

a pluralidade de informações e de pessoas durante as romarias que me fez 

inicialmente refletir e analisar as relações sociais, emotivas e tensões 

estabelecidas entre artistas de rua, romeiros e romaria que revelam um mosaico 

de interações para o desenvolvimento desta proposta. Foi a partir desse contexto 

que decidi me debruçar sobre a Antropologia da Performance e as 

performances, para entender a relação e a tensão entre arte e fé, brincadeira e 

seriedade. Essa é uma questão que merece ser investigada, pois papéis sociais 

são modificados em romarias, os atores criam para si um novo self, com uma 

nova fachada social (Goffman,2012) que estará presente tanto nos momentos 

rituais dentro dos espaços sagrados quanto nos espaços das ruas, onde a 

diversão e a distração são livres. 

Dentro dessa perspectiva, os artistas de rua, espacialmente falando, estão 

presentes no meio de um caminho, isto é, dos percursos que os romeiros fazem 

de um ponto de visitação a outro da cidade. Os artistas de rua escolhem o 

espaço para trabalhar, levando em consideração a movimentação de pessoas 

no local. Os espaços em Juazeiro do Norte são muito disputados, não só pelos 

artistas de rua, mas também pelos comerciantes e transeuntes, e extremamente 

vigiados pela fiscalização municipal. Portanto, os objetivos que motivam a 

ocupação de determinado espaço interferem na mobilidade urbana do centro 

desta cidade que durante os períodos das romarias ganham novas 

configurações diante da presença massiva de visitantes.  

Entre esses visitantes, estão os artistas de rua e os romeiros, cujas 

relações nas romarias serão objetos de análise deste estudo. Sobre o significado 

do termo romeiro, a antropóloga Roberta Campos7 (2008) explicita que “romeiro” 

 
7Artigo: Como Juazeiro do Norte se tornou a terra da mãe de Deus: penitência, ethos de 
misericórdia e identidade do lugar. Publicado em: Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 28(1): 
146-175, 2008.  



23 

 

é um dos vários tipos de penitentes presentes em Juazeiro do Norte. Com a 

ressalva que no caso dos romeiros a penitência não faz parte de um modo de 

vida, nem de um cotidiano. Campos escreveu que: “Os romeiros, na verdade, 

tornam-se penitentes em tempo ritual – quando em romaria, em peregrinação; 

quando infligem a si mesmo sofrimento físico como pagamento de uma 

promessa” (Campos, 2008, p.11).  

No entanto, é importante salientar que apesar do termo romeiro, nem 

todos que vão a Juazeiro do Norte nesse período específico vão participar 

exclusivamente dos momentos religiosos. Há os grupos que participam fielmente 

das missas, rezas de terços e visitas aos lugares considerados santos para os 

devotos de padre Cícero sim. Embora há os que vão para se divertir na cidade 

em bares, praças e parques; há os grupos de pessoas que vão fazer turismo 

religioso, normalmente vão de forma independente ou contratam agências de 

turismo.   

Concordando com Steil (2003, p.35), o termo turismo religioso está 

relacionado a uma ideia secularizada oposta ao significado de peregrinação e 

romaria que passam a ser categorias usuais dos peregrinos. O turismo religioso 

é uma manifestação que acontece de fora para dentro dos indivíduos, como 

discorre Steil. Enquanto que o indivíduo que sai em peregrinação ou em romaria 

expressa os sentidos de dentro para fora. Obviamente, fica superficial fazer 

essas classificações sem maior aprofundamento, uma vez não ser intenção 

dessa tese tipificar os visitantes em grupos. O que acontece é que mesmo com 

objetivos peculiares, esses viajantes passam a ser identificados pela Igreja, pelo 

comércio local, pela gestão municipal como romeiros. 

Enfim, os visitantes que separei em dois grandes grupos, apesar de levar 

em consideração toda a heterogeneidade existente e enfatizando que um 

indivíduo pode pertencer a ambos, são os grupos de romeiros (todas as pessoas 

que vão à Juazeiro do Norte para participar diretamente ou indiretamente das 

romarias) que constituem o público dos artistas de rua e os grupos de artistas de 

rua (pessoas que usam os locais da cidade para exercer seu ofício laboral por 

meio da arte). No decorrer desse trabalho, será apresentado que essa divisão 

em grupos não é tão simples, uma vez que se percebe que a linha que separa 

ambos é tênue em muitos aspectos durante a romaria juazeirense. 



24 

 

É importante ressaltar também que durante o desenvolvimento do trabalho 

de campo, o grupo dos artistas de rua se apresentou bem diversificado. Ficando 

evidente os grupos de artistas mais experientes nas ruas, com uma ampla 

bagagem cultural e trajetórias de décadas em diferentes locais do país e os 

grupos dos artistas mais jovens que se dedicavam a sua arte de forma mais 

emergente e experimental através da busca por inovação, da quebra de 

paradigmas e pela ênfase na experiência durante a performance. A diferença 

entre esses dois grupos não estava relacionada apenas a diferença etária, mas 

também ao modus operandi nas ruas e na forma como eles interagiam entre si. 

O grupo dos artistas mais velhos e experientes na arte de rua possuía uma 

abordagem mais profunda com os romeiros, investindo seu tempo para que as 

interações com o seu público durante e após as apresentações ocorressem de 

forma mais dinâmica e intensa, fazendo com que o público também fizesse parte 

do show. 

O grupo composto pelos artistas mais jovens e com poucos anos de 

experiência mesmo fazendo apresentações bem atrativas esteticamente, não 

teciam relações mais profundas com o público de romeiros após as 

apresentações, momento esse que eles recolhiam seus pertences e iam de 

encontro com os seus pares nos bares ao redor de onde foi realizada a 

performance. 

Observou-se que durante o campo, esses dois grupos de artistas não se 

relacionavam como colegas de arte, não havia uma aproximação. Um elemento 

que corroborou para essa informação foi o fato de os artistas mais jovens 

estarem de passagem pela cidade, estabelecendo-se por poucos dias enquanto 

os mais antigos, principalmente os da própria região, faziam suas apresentações 

durante toda a romaria.  

Outro fator interessante, envolvendo os dois grupos, foi o uso de 

entorpecentes antes das apresentações. De acordo com alguns dos artistas 

mais jovens entrevistados, o uso da cocaína permitia que o corpo ficasse mais 

alerta, mesmo cansado, principalmente depois de horas de apresentação. No 

grupo dos artistas mais velhos, a cachaça era muito consumida por alguns 

independentemente do horário, de acordo com alguns informantes a bebida 

possibilitava que o corpo ficasse mais relaxado. Nos dois casos, o uso de 

entorpecentes possibilitava que o corpo e a mente ficassem em um estado fora 



25 

 

do normal. Os mais jovens, no caso aqueles que consumiam cocaína, buscavam 

aumento de energia, ficando eufóricos durante e após as apresentações e os 

mais velhos, com o consumo da cachaça, almejavam posturas desinibidas em 

seus shows. É importante mencionar também a presença de artistas que 

trabalhavam individualmente, como o caso da artista Karlinha, única artista 

mulher com mais de cinquenta anos que observei durante a minha inserção em 

campo, que além de fazer arte de rua, participava ativamente dos rituais 

litúrgicos da Igreja e dos trajetos sagrados dos romeiros e o grupo de artistas do 

Peru que trabalhava exclusivamente com música cujos membros mantiveram 

um envolvimento mais discreto com os artistas locais, sendo mais reservados 

após as apresentações.  

Assim, de imediato, foi percebido como diferentes artistas de rua se 

envolviam nas romarias e como suas relações foram vivenciadas com sua 

plateia, durante seus espetáculos, levando em consideração suas percepções 

acerca da festividade romeira. Essas considerações são importantes para 

explicar que os artistas, assim como suas artes, são caracterizados pela 

pluralidade.  

 A partir desse contato entre diferentes atores que com vários propósitos 

se inseriram nas romarias, foi primordial perceber as associações e as tensões 

decorrentes desses encontros nas ruas do centro de Juazeiro do Norte. Isso 

porque a partir desses encontros, o centro da cidade se transformou, no sentido 

de que romeiros e artistas de rua modificaram a si mesmos e os aspectos físicos 

da cidade por meio de suas dinâmicas e interações nos percursos realizados 

diariamente. 

Motivando essa questão, analisei como as ruas se conformaram em 

estado de romaria e como por meio do contato entre artistas e romeiros, a 

romaria passou a ser um evento multifacetado, fazendo com que seu caráter 

religioso fosse f(r)iccionado com elementos “não tão sagrados assim”. Usei o 

termo “f(r)icionado” fazendo uma referência a J. Dawsey (2013) cuja obra foi 

essencial para esse trabalho. Esse autor escreveu que f(r)icção é algo que ao 

modelar pode ao mesmo tempo desconstruir, propiciando performances com 

momentos eletrizantes. Um fator bem importante da f(r)icção durante as 

romarias ocorreu quando o espaço da rua onde a arte de rua acontecia foi 

desconstruído, remodelado e ressignificado como palco. Essa é uma perspectiva 



26 

 

relevante, pois foi nesse movimento de f(r)icção que romeiros e artistas de rua 

interagiam de forma mais intensa. 

Desse modo, esse trabalho permeia a reflexão sobre como a preparação 

para o começo das romarias possibilitou uma ruptura com a “normalidade” local. 

Essa ruptura deu espaço ao extraordinário, característica necessária para ler a 

romaria como um movimento que pende para o universo do realismo mágico 

uma vez que houve a evidente transformação das pessoas assim que elas 

começavam a chegar à cidade em estado de romaria. Como foi observado, a 

extraordinariedade ressignificou os papéis sociais das pessoas e dos espaços 

da cidade, possibilitando que as pessoas do quadro social aqui apresentado 

fossem autoras e performers de suas narrativas e os locais nas ruas onde elas 

se encontravam fossem compreendidos como palcos (Goffman, 2012).  

As perspectivas da Antropologia da Performance trabalhadas para essa 

análise foram as seguintes: o drama social (Turner, 1974) como conceito basilar 

para a constituição da trama (Schechner, 2012)  romeira nos palcos de rua; a 

passagem do momento ordinário, comum, cujos eventos seguiam dentro do 

esperado ou da normalidade, para o extraordinário, marcado pela 

imprevisibilidade de comportamentos dentro do universo da romaria; como o 

realismo mágico foi um caminho interessante para compreender a romaria como 

uma narrativa polifônica, especificando o momento de encontro dos atores nos 

palcos da arte de rua; como o corpo e o rito possibilitaram que a fricção ocorresse 

nas relações artísticas e religiosas nas ruas; e, por fim, como o lúdico, por meio 

do jogo, possibilitou que a romaria fosse alcançada como um importante 

movimento cosmopolítico no sertão nordestino. 

O ponto para compreender o momento de transição do extraordinário para 

a cosmopolítica foi complexo, porém pertinente quando se observou que a arte 

de rua foi além da mera representação para se tornar um evento que envolvia 

intervenção e questionamento diante de ordem estabelecida.  

Quando o ordinário foi suspenso, por conta das romarias, a fricção entre 

arte e fé resultou em novas significações, inclusive produzindo efeitos políticos. 

Nesse momento, foi revelado que as interações entre romeiros e artistas de rua 

não eram neutras, uma vez que elas, de forma direta, mexiam com as estruturas 

do espaço público e da própria festividade. A dimensão cosmopolítica de Isabelle 

Stengers (2014) foi utilizada neste momento para refletir e analisar justamente 



27 

 

as consequências da fricção a partir da intervenção no espaço público e da 

leitura desse momento como um ato político. 

Compreende-se, neste aspecto, que a cosmopolítica apresenta um 

profundo interesse para analisar como diferentes mundos e, nesta pesquisa o 

mundo dos romeiros, dos artistas de rua, da Igreja Católica, foram forçados a 

coexistirem. Nesse momento, vozes que estavam às margens da “romaria 

oficial” passavam a ser percebidas, tornando-se um foco de resistência diante 

das estruturas de poder local, como da própria Igreja e da gestão municipal da 

cidade. Stengers afirma que a proposição cosmopolítica tem como objetivo 

suavizar verdades e certezas, considerando, desse modo, a pluralidade e a 

coexistência de diferentes pessoas, atitudes e eventos.  

A partir da proposição de Isabelle Stengers, observou-se que a 

cosmopolítica flui da negociação e da articulação de diferentes mundos e 

cosmologias que entram em f(r)icção. Nas romarias em Juazeiro do Norte, Padre 

Cícero é o agente da articulação cosmopolítica, pois sua presença material e 

simbólica possibilitou que práticas e subjetividades romeiras fossem 

organizadas. Por esse viés, Cirino (2023) apresentou uma perspectiva sobre São 

Benedito que se aproxima da minha pesquisa, como pode ser observado a 

seguir: 

São Benedito surge como um agente poderoso de articulação entre o 
plano terreno e o plano divino. Para que haja qualquer tipo de 
comunicação entre esses âmbitos são necessárias determinadas 
práticas. Nesse sentido, a suposição de sua presença é sua presença 
real. Por isso pode-se dizer que por ele e através dele, diversas 
atividades se organizam dentro de um âmbito ainda  maior.  Uma  
espécie  de  cosmopolítica  se  articula  através dele (Cirino, 2023, p. 
170).  

 

A partir dessa perspectiva, os papéis de romeiros e artistas de rua em 

Juazeiro do Norte se configuravam como eventos cosmopolíticos que 

influenciados por Padre Cícero conectavam o individual ao coletivo, o sagrado 

ao profano e a ludicidade à criticidade. A f(r)icção que existia entre esses atores 

sociais ocorria porque Padre Cícero se tornou um elo entre dois modos de se 

inserir no mundo, permitindo que artistas de rua e romeiros articulassem novas 

realidades nas romarias.  

Desse modo, a cosmopolítica proposta nesta tese visou compreender a 

fricção como um motor de transformação na romaria, por meio da intervenção 



28 

 

da arte de rua, da inclusão de vozes, da resistência cultural de artistas e romeiros 

e das ressignificações de seus papéis nas ruas. Nas ruas, a performance entre 

romeiros e artistas de rua reconfiguraram as estruturas da romaria, 

manifestando, portanto, uma dimensão cosmopolítica ao possibilitar que outras 

formas de expressão e de existência se tornassem reconhecidas, permitindo que 

novas narrativas fossem criadas no contexto romeiro.  

 

1.1 IDAS E PERMANÊNCIA NO CAMPO DE PESQUISA 

 

O trabalho etnográfico aqui apresentado não se propôs a encaixar os 

dados do campo como se fossem quebra-cabeças, mas embaralhar as peças a 

fim de que por meio de uma suposta confusão dessas peças o campo fosse 

compreendido, pois cada evento ocorrido, cada ação performada pelos atores 

foi constantemente ressignificado nas romarias por meio de diferentes pessoas 

que assumiam papéis diversos.  

 Em setembro de 2016, dei início a minha primeira ida a campo, como 

estudante do doutorado em Antropologia. Cheguei uma semana antes do início 

oficial das romarias. As festividades religiosas foram organizadas pelas Igrejas 

Católicas locais. O intuito de chegar uma semana antes foi com o propósito de 

observar como a cidade ganhava novos aspectos com a chegada dos romeiros 

e demais visitantes. De fato, antes das romarias terem seu início, a cidade de 

Juazeiro do Norte, especificamente o centro da cidade, possuía um intenso 

fluxo que alguns moradores classificaram como normal. À medida que o dia 

para o início das festividades de Nossa Senhora das Dores ou Romaria da Mãe 

das Dores se aproximava, os romeiros e visitantes começavam a chegar 

deixando o ambiente na cidade mais agitado, assim, começava a fazer sentido 

o que os moradores afirmavam ser “dias normais” no centro da cidade. 

 Nessa primeira semana, antes do início oficial da romaria, procurei me 

atentar também para a presença da arte de rua na cidade. Com o ambiente da 

cidade ainda “calmo”, ou seja, com eventos que marcavam em suma um 

cotidiano de eventos ordinários, tentei me aproximar de algumas e alguns 

artistas de rua com a intenção de conversar mais sobre o trabalho que elas e 

eles desenvolviam nas ruas, se elas e eles eram de Juazeiro do Norte mesmo e 

se ficariam para a romaria que teria início em breve. 



29 

 

 Normalmente, eu tentava conversar depois que elas e eles encerravam o 

número apresentado. Eu precisei aprender a esperar, pois na pesquisa de 

campo, o tempo quem faz não é o pesquisador. O tempo é ritmado pelos atores 

da pesquisa. Por mais que eu quisesse que as ações da minha jornada a 

Juazeiro do Norte fluíssem, eu não poderia insistir demasiadamente em uma 

aproximação. Saber ter paciência para sentar, observar e ouvir tudo que 

acontece durante o campo, como escreveu Foote-Whyte (1990), possibilita 

encontrar respostas para as perguntas que não poderiam ser realizadas 

diretamente. Então, nessas horas que aparentemente para algum leigo eu não 

estaria fazendo nada, eu estava observando como esses artistas de rua se 

apropriaram dos espaços públicos, por meio de suas expressões orais e 

corporais, como eles faziam suas intervenções, além da relação tecida com o 

público. 

 Nesta primeira semana conversei com alguns artistas de rua, assistia 

sempre às suas apresentações, por isso que as andadas sem nenhum destino 

pré-estabelecido foram importantes para encontrar essas pessoas, no modelo 

do observador flâneur de um Michel de Certeau (2003) ou Roland Barthes (2007) 

que se atenta aos espaços da cidade a partir da sua dinamicidade e das práticas 

cotidianas. Durante as apresentações, eu fazia parte do grupo de pessoas que 

por curiosidade paravam de caminhar e assistiam às performances, mesmo que 

por instantes, formado por comerciantes, estudantes e pessoas da cidade que 

iam ao centro para fazer compras.  

 Enquanto eu observava uma apresentação, escutei uma senhora falando 

com outra pessoa: semana que vem [início da romaria] isso aqui estará uma 

loucura, nem para ver essas presepadas dará. As pessoas que estavam 

próximas ao escutarem esse comentário concordaram e começaram a rir. Esse 

comentário, dentre tantos, chamou-me atenção por duas razões. Primeiro, 

quando a senhora se referiu à apresentação promovida pelo artista de rua de 

“presepada”, percebi que pelo número apresentado era a intenção do performer 

fazer seu público rir, o termo “presepada” dito por essa senhora correspondeu à 

graça performada pelo artista, algo que beira o ridículo e o cômico. O assunto 

abordado em tom de piada pelo artista era sobre o calor do sertão e como esse 

calor afetava o funcionamento intestinal das pessoas que não estariam 

preparadas para encarar altas temperaturas. O riso da plateia, em momentos 



30 

 

como o citado, foi uma forma do artista de rua ter seu trabalho reconhecido pelas 

pessoas, indicando o envolvimento delas com o número.   

 O segundo fato que teve a minha atenção foi a menção feita aos romeiros 

que chegariam em alguns dias, o que deixaria as ruas e as avenidas da cidade 

cheias de pessoas, dificultando os passeios pelo centro da cidade. Percebi 

nesses momentos uma expectativa, uma preparação por parte das pessoas 

locais para os dias que se aproximavam. 

 Depois da apresentação, aproximei-me do artista e me apresentei, disse 

que estava fazendo um trabalho sobre arte urbana. Ele me interrompeu e falou: 

-Novamente? Esse povo de faculdade gosta de um trabalho, visse?! Mesmo sem 

jeito por conta dessa fala inesperada, continuei querendo saber se ele era de 

Juazeiro do Norte mesmo e caso não fosse o que o teria levado à cidade e se 

ficaria para as romarias.  Ele disse: - Mas menina, que tanto de pergunta é essa? 

Vou ir para o juiz? Preciso de um advogado? Depois continuou: Minha filha que 

me desculpe, mas tenho que deixar vosmecê aqui, tenho que descansar para 

trabalhar mais tarde.  

 Esse primeiro contato a princípio não colaborou em nada na pesquisa. 

Embora, metodologicamente falando, eu tenha percebido uma falha em minha 

postura, na forma como me apresentei e como fiz as perguntas. Além do mais, 

eu não esperava ser tratada de forma ríspida por um palhaço. Só posteriormente 

percebi que quem me tratou de forma ríspida foi o ator que dá vida ao 

personagem. O ator que precisava descansar e contar o dinheiro que havia sido 

conquistado naquela apresentação não teria tempo para prosear com uma 

desconhecida naquele momento. Momento de insight da famosa distinção de E. 

Goffman (2012, p.171):  

 

… é bastante claro que um indivíduo dedicado à atuação cênica 
mostrará pelo menos um duplo eu: um ator cênico (que procura ajuda 
do ponto, cooperação de outros membros do elenco, resposta da 
plateia) e um personagem representado (Goffman, 2012, p. 171). 

 

 Essa circunstância me possibilitou pensar sobre os muitos papéis que as 

pessoas assumem na vida em sociedade, foi a partir desse fato que comecei a 

esboçar ideias sobre o self romeiro, self dos artistas e como esses selves são 

ressignificados.  



31 

 

A ideia de se trabalhar sobre as ressignificações dos selves e sobre as 

fachadas dos atores ficou mais interessante quando se confirmou que existe 

uma observação recíproca entre a pesquisadora e eles. O caminho certo, no 

caso da minha pesquisa, foi exercitar profundamente a observação por meio de 

caminhadas pelo centro da cidade, controlando a minha ansiedade em querer 

falar com todos os artistas de rua que eu encontrava trabalhando e romeiros. Na 

etnografia de rua, como observa Rocha e Eckert (2008), o antropólogo pode 

observar a cidade, os lugares e os percursos cotidianos, para dessa forma 

compreender as tramas que são vivenciadas nesses espaços públicos. As 

autoras escreveram que: 

 

A etnografia de rua, o perfil de uma comunidade, indivíduo e/ou grupo 
se configura aos poucos, pois o etnógrafo trabalha pacientemente a 
partir de colagens de seus fragmentos de interação. Isso por que uma 
cultura urbana se expressa não só por convenções gestuais, de 
linguagens recorrentes, especializações profissionais de seus 
portadores, mas se apresenta igualmente através de suas práticas 
ordinárias, saberes e tradições com as quais o pesquisador precisa 
familiarizar-se neste deslocamento em espaços que são, ou não, o seu 
próprio lugar de origem (Rocha; Eckert, 2008, p.6). 

 

 Dessa forma, na antropologia realizada nas ruas, no contexto das 

romarias de Juazeiro do Norte, momento em que as ruas estavam repletas de 

pessoas com diferentes propósitos, a paciência se tornou imprescindível para 

que as interações sociais pudessem ser observadas, compreendidas e 

analisadas. Concordando com as autoras da citação acima, foi necessário que 

eu me familiarizasse com o contexto romeiro para compreender como as 

dinâmicas sociais aconteciam e como os espaços passavam a ser 

ressignificados por diferentes agentes. 

 Nos dias seguintes, optei por sair da minha hospedagem por volta das 

oito da manhã, procurando seguir o caminho que seria realizado por centenas 

de romeiros em alguns dias. Nessas caminhadas atentas, foi notado como a 

cidade começava a ganhar novos aspectos por conta do início das festividades 

da Igreja. Muitas mercadorias, como utensílios domésticos, roupas, tecidos e 

imagens de santos, começavam a chegar nos comércios populares. Uma das 

comerciantes, que era parente de uma das proprietárias da hospedagem que eu 



32 

 

tinha ficado, conversou comigo, afirmando que o comércio deveria ficar bem 

abastecido, porque essa é a época do ano ideal para ganhar dinheiro.  

 No meio do intenso movimento, observei uma moça em um ponto da 

praça tirando vários objetos da mochila: tintas, tecidos, maquiagem, logo pensei 

que seria uma artista de rua. Aproximei-me timidamente e perguntei se ela iria 

se preparar para alguma apresentação. Ela disse: “Sim, na verdade vou fazer 

uma performance.” Eu perguntei a ela a diferença entre apresentação e 

performance. Ela disse, gentilmente, que estava meio sem tempo, pois estava 

atrasada e que não poderia ocupar aquele lado da praça por muito tempo, pois 

um colega iria fazer a performance dele posteriormente. Mais uma vez aprendi 

a respeitar o tempo alheio, além de perceber como os espaços começavam a 

ficar escassos para a apresentação de rua. Porém, antes de se concentrar 

exclusivamente na montagem de seu personagem, tornando-se outra, ela disse 

que poderia conversar comigo depois da apresentação.  

 Ela ficou durante duas horas vestida como anjo, sendo uma estátua viva. 

Muitas pessoas paravam para tirar fotos e colocar moedas na caixinha à sua 

frente. Durante as duas horas de apresentação, fiquei observando todo o cenário 

que se formou ali na praça. Pessoas transitando com suas sacolas, a maioria 

desses pedestres estariam participando das romarias, comerciantes (muitos 

moradores aproveitam o fluxo de pessoas para, durante o período das romarias, 

montar barraquinhas de lanches variados) e pessoas que trabalhavam no centro 

da cidade como ambulantes ou em lojas. A estátua viva chamava a atenção por 

conta de seu silêncio, de sua serenidade. Talvez muitos pudessem pensar, como 

uma pessoa consegue ficar parada por tanto tempo e com tanto calor?  

 Uma senhora, acompanhada por quatro crianças, parou ao meu lado para 

tirar foto do anjo. Ela me perguntou: Você é daqui? Eu disse: Não, sou de 

Alagoas, mas moro em Pernambuco atualmente. Ela falou que também era de 

Alagoas, que todos os anos vai a Juazeiro do Norte para pagar promessas, que 

tinha chegado há dois dias e não tinha tido tempo para andar pelo centro. Eu 

perguntei se naquele momento ela estava indo fazer alguma visita (visita aos 

locais considerados paradas obrigatórias para os romeiros), ela disse que não, 

que iria mais tarde. Mas como queria se distrair um pouco com as crianças, 

gostava de frequentar a praça, pois sempre tinha alguém fazendo graça. 

Perguntei: Que tipo de graça?  Ela disse: “tem um moço que sempre vai pular 



33 

 

no meio das facas, essa aí está de anjo, parada, coisa mais linda do mundo. 

Venho para espairecer, pois no rancho não tem nada.”8  

 Nessa fase da pesquisa, eu ainda não tinha a perspectiva de analisar a 

romaria partindo do encontro entre romeiros e artistas de rua. No entanto, 

durante o processo de pesquisa, todas as pessoas com quem falei e troquei 

informações foram importantes para pensar a romaria como um evento 

polifônico, onde as muitas vozes e olhares me levaram a perceber os 

movimentos não somente físicos, mas emocionais do fazer romeiro nas ruas, 

além das dimensões físicas da Igreja ou do sagrado. 

 A artista, que deu vida à estátua de anjo, enquanto tirava seus figurinos 

conversava comigo sobre as duas horas que passou ali parada. Ela teve o 

cuidado de retomar a conversa a partir do ponto que eu tinha perguntado a 

diferença entre apresentação e performance, talvez ela tenha pensado acerca 

dessas palavras durante o seu trabalho artístico; eis o que respondeu, que 

transcrevi com seu consentimento: 

 

É o seguinte. Tem pessoas que levam para a vida a performance e a 

apresentação como a mesma coisa. Mas no meu trabalho como artista de rua, 

eu prefiro falar que eu faço performance. A apresentação às vezes só é aquilo 

que se mostra e pronto, ganhar um dinheiro e pronto. Eu estou aqui pelo dinheiro 

que eu recebo, é claro, esse é meu trabalho. Mas o meu trabalho é performance, 

pois a intenção do meu trabalho é fazer a diferença nas ruas que eu fico, nas 

cidades. É fazer os apressados desacelerar os passos para apreciar o que eu 

estou fazendo. Quando percebo um sorriso, um gesto ou as pessoas olhando 

para a minha arte no meio do caos vejo que vale a pena ficar horas ali. O que eu 

recebo dá para fazer as minhas viagens, dá para me fixar por algum tempo em 

um alojamento ou hostel. Faço muitas amizades também. Isso tudo que para 

mim são grandes conquistas, é tudo fruto da minha performance. Vivo muito 

melhor, com o meu trabalho ao ar livre, fazendo as pessoas parar um pouco e 

 
8 Os ranchos são as hospedagens que muitos moradores de Juazeiro do Norte oferecem aos 

romeiros para que eles possam ficar durante a passagem pela cidade. Os ranchos são bem mais 
baratos que hospedagens como pousadas, hosteis e hotéis, normalmente por menos de cem 
reais por pessoa dá para ficar por até uma semana. Mesmo parecendo bem barato, se formos 
relativizar a situação socioeconômica de muitos romeiros é um sacrifício poupar dinheiro durante 
um ano para pagar os custos básicos de uma romaria. 



34 

 

olhar para a cidade de uma forma diferente. Normalmente, as pessoas não 

possuem muito tempo para parar e apreciar alguma paisagem na correria da 

cidade. Sem falar da insegurança que existe, né?! A minha performance mesmo 

aparentemente simples, pois aqui é o resultado de um trabalho de horas de 

preparação e muito investimento de materiais, tem a intenção de levar cor e vida 

para as ruas. Aqui em Juazeiro eu gosto muito, porque assim como eu, nessa 

época do ano, muitos estão viajando. No final de tudo, aqui estamos tudo no 

mesmo barco. Eles [romeiros] para visitar as igrejas do Padre Cícero e eu para 

aproveitar esse mundão de gente que vem para cá, para conhecer gente nova e 

fazer colegas e ganhar dinheiro, claro. Muito bom (Conversa com A., em Juazeiro 

do Norte – setembro de 2016). 

 

 Enquanto relatava acerca de seu trabalho, ela retirava a tintura do rosto, 

do cabelo e retirava os trajes brancos do momento que estava vestida de anjo, 

voltando ao seu eu anterior à apresentação. Ela estava deixando de ser anjo 

para ser a A. Antes da despedida, ela me convidou para conhecer seus colegas 

que estavam nas lanchonetes/bares ao redor da praça. Esses lugares possuíam 

mesas e cadeiras muito disputadas, pois eram ótimos lugares para se observar 

as romarias como se estivesse em um camarote, pois fica-se ali sentado, 

comendo, bebendo, conversando, com acesso rápido ao banheiro, constituindo 

um ponto de repouso e consumo, enquanto logo à frente a festividade romeira 

acontecia. 

 O tipo de interação que acontecia entre a artista citada acima com os 

romeiros foi uma interação mais pontual, que acontecia no momento da 

performance em si, não houve um momento de aproximação entre ela e seu 

público após as apresentações. Seus trajetos na cidade eram realizados junto 

com seus colegas também artistas que viajavam por diferentes cidades durante 

meses como um estilo de vida mais itinerante. Nos poucos dias que esses 

artistas permaneciam nas romarias, pude me aproximar de alguns e conhecer 

um pouco mais sobre suas rotinas nas romarias, suas percepções sobre arte de 

rua e sobre a própria romaria.  

 Como observado na fala transcrita da artista A., a arte é uma performance, 

com uma intencionalidade de propor uma diferença nos espaços da cidade. Do 

seu palco de rua, ela observava a cidade e fazia sua interpretação sobre a 



35 

 

importância da arte na vida das pessoas. Essa percepção da artista A. foi 

semelhante a de seus amigos que possuíam uma jornada também acadêmica e 

que muitas vezes durante as nossas conversas apresentavam autores e 

correntes teóricas para explicar um pouco mais sobre suas pretensões artísticas 

nas ruas. Essa perspectiva corroborou muito com a ideia de que na arte de rua 

o planejamento, a construção de uma intencionalidade e a técnica são 

elementares para que os propósitos estéticos dos artistas sejam alcançados.  

 Esses acontecimentos ocorreram na primeira ida a campo quando residi 

em Juazeiro por quatro meses. Nesse momento, a observação participante e 

todas as notas realizadas em campo ajudaram-me a refletir sobre os vários tipos 

de intervenções artísticas urbanas que existiam e existem em nossas cidades. 

No entanto, ainda faltava encontrar o verdadeiro problema da minha pesquisa. 

Depois de um hiato de um ano, em 2018, no mês de abril retornei a 

Juazeiro do Norte. Cheguei meses antes das romarias, momento chave para o 

desenvolvimento dessa pesquisa, mas meu interesse em chegar com tanta 

antecedência foi para me inserir no contexto da cidade, para poder entender e 

analisar como as dinâmicas de arte de rua seriam vivenciadas antes e durante o 

período das romarias. 

 

1.2 NOVOS DIRECIONAMENTOS NA PRÁTICA ETNOGRÁFICA 

 

 Como bem refletiu Clifford Geertz (2013, p.04), o fazer etnográfico vai 

além das técnicas e dos processos escolhidos para o desenvolvimento de uma 

análise: “a etnografia é o tipo de esforço intelectual que representa um risco 

elaborado para uma descrição densa” (Geertz, 2013, p.04). Sendo assim, a 

descrição densa possibilitou que no contexto da romaria o meu olhar de 

pesquisadora estivesse direcionado para os locais e momentos não 

convencionais das romarias em momentos em que a arte de rua fosse 

experienciada. 

 Uma das principais dificuldades no trabalho de campo foi acompanhar a 

intensa rotatividade de artistas de rua, enquanto uns deixavam Juazeiro do 

Norte, outros chegavam à cidade. A estadia dos romeiros também não era longa, 

em média uma semana de permanência na cidade, mas mesmo com toda essa 

rotatividade de artistas e romeiros na cidade, durante o período mencionado, 



36 

 

contei com o suporte de atores sociais que se mostraram bem presentes e 

interessados em meu trabalho. Por exemplo, Francisco Di Freitas, produtor 

cultural, esclareceu-me por meio de seus registros visuais, que a arte e a cultura 

popular são elementos importantes durante as festividades religiosas. Conheci 

Francisco por meio do grupo de folguedo que eu tinha acompanhado, em 2014, 

à Juazeiro do Norte. Francisco era a pessoa responsável por sempre 

recepcionar os brincantes desse grupo durante os dias das romarias. Nas ruas, 

especificamente, Francisco é uma figura conhecida, muitas vezes ter a sua 

companhia facilitou que os artistas mais reservados ou intimidados pudessem 

me conceder alguma entrevista. Francisco me explicou que o receio de muitos 

artistas existia por conta da pressão que os agentes da fiscalização pública 

municipal causavam, impedindo que muitos fizessem seus trabalhos no local por 

supostamente atrapalharem a organização da cidade.  

 Com base nessas entrevistas planejadas, pude conhecer artistas e 

romeiros, não só pelas respostas, mas sim pela forma que elas eram dadas e 

pelo contexto integral do cenário.  Normalmente eu realizava as perguntas no 

próprio local onde as apresentações aconteciam. É importante salientar que eu 

não estava somente em busca de respostas, pois procurava observar todo o 

contexto do cenário que eu estava inserida. À medida que fui conversando com 

os atores sociai e me tornando uma figura conhecida entre eles, tive abertura 

para conversar sem a insegurança de minha parte e a desconfiança dos 

entrevistados que havia outrora. 

 Em minha hospedagem pude também conviver com boa parte dos artistas 

que estavam na cidade. Pude presenciar o que eles faziam nos horários que não 

estavam trabalhando, pude compartilhar algumas conversas sobre a romaria, 

pude presenciar negociações variadas e, assim, formular algumas questões 

mais contextualizadas. 

 À medida que os dias passavam ficou notório que a minha pesquisa não 

era só sobre arte de rua tendo a romaria apenas como um contexto. Percebi que 

a arte de rua e as romarias na minha pesquisa seriam elementos indissociáveis, 

pois partindo do propósito chave da pesquisa, ambas estão dialogando entre si 

a todo instante sobre socialização e ressignificações da festividade religiosa por 

meio da performance entre os artistas de rua e os romeiros. Cenário no qual 

minhas próprias performances enquanto pesquisadora também agiam.  



37 

 

 Assim, por meio de minhas caminhadas e das conversas no centro da 

cidade é que pude observar como romaria e arte de rua juazeirense se 

conectavam por meio das pessoas. Conversei com os atores sociais, andei muito 

e pude apreender vários pontos de vista acerca das interações sociais e as 

relações criadas com os lugares da cidade, partindo principalmente do 

cruzamento de olhar e do papel performado pelos artistas de rua e romeiros. 

 

1.3 SITUAÇÃO DO OBJETO E O NOVO OLHAR ETNOGRÁFICO 

 

Para o desenvolvimento deste trabalho, tornou-se imperativo refletir sobre 

a situação da arte de rua na literatura antropológica, as abordagens realizadas 

até o momento e as novidades que a presente pesquisa trará. Assim, há um 

diálogo com as produções existentes para que uma nova perspectiva analítica 

fosse desenvolvida. 

  Sobre a complexidade da apropriação dos artistas de rua nas cidades, 

Anita Oliveira escreveu que: 

 

 A cidade segue em velocidade máxima. O artista de rua permanece 
imóvel. Uma estátua-viva é sua forma silenciosa de se apropriar da 
cidade e de garantir sua sobrevivência tendo a arte como ofício e a rua 
como laboratório experimental e palco (Oliveira, 2011, p. 01).  

 

É importante observar nesta citação que apesar da agitação da cidade, 

existem múltiplas formas de se apropriar dela, e um dos caminhos se dá através 

da arte. Remetendo a Henri Lefebvre (1991), esses artistas que fazem arte nas 

ruas reivindicam um direito que é deles, o direito à cidade. Ou seja, eles não 

ocupam apenas o espaço físico das ruas, mas participam de sua constituição 

ativamente, além de usá-la e reinventá-la. A apropriação das ruas também é 

experimental e conceitual. Sobre esse ponto, a perspectiva de Cirino (2023) é 

interessante ao destacar os aspectos dialéticos de Certeau e Lefebvre. 

 

Dois autores importantes nessa discussão que salientam os aspectos 
dialéticos do espaço são Michel de Certeau e Henri Lefebvre. A 
consideração de ambos possibilita articular perspectivas 
complementares sobre espaço e lugar. Deste último surge a ideia do 
espaço como tempo histórico a partir do percebido, vivido e concebido 
(Lefebvre 2013a). Em sua concepção da produção social do espaço, 
Henri Lefebvre afirma que cada uma dessas esferas é considerada de 



38 

 

forma simultânea e como categorias em movimento, suplantando a 
dicotomia sincronia versus diacronia.' (Cirino, 2023, p. 14) 

 

 Essa perspectiva de Cirino nos ajuda a refletir que a arte de rua e a sua 

ocupação nas cidades é um direito que está relacionado à produção social do 

espaço. Os artistas de rua, espacialmente falando, estão presentes no meio de 

um caminho. O artista de rua escolhe o espaço para trabalhar na cidade levando 

em consideração a movimentação de pessoas no local. Os espaços em Juazeiro 

do Norte são muito disputados, não só pelos artistas de rua, mas também pelos 

comerciantes e transeuntes. Além disso, o espaço e a sua ocupação 

transformam-se em um primeiro ponto de tensão assim que as romarias se 

iniciam, portanto, os objetivos que motivam a ocupação de determinado espaço 

interferem na mobilidade urbana do centro dessa cidade que durante os períodos 

das romarias ganham novas configurações diante da presença massiva de 

visitantes. 

Joanna Clyne (2011)9, que observa as organizações espaciais de grupos 

de artistas de rua, no começo do seu trabalho, realçou a diferença entre a arte 

performada nas ruas e a arte de teatro, cuja base é desenvolvida como uma arte 

performativa tradicional do Ocidente. Clyne escreveu que a arte de rua possui 

certas características, a começar pela ausência de espaço cênico não 

convencional, como normalmente acontece nos palcos dos teatros tradicionais. 

Outra característica é em relação ao público; normalmente o público de um 

artista de rua é espontâneo e a sua participação é consequência do acaso e da 

permeabilidade do espaço urbano.  

As antropólogas Rocha e Eckert (2008) afirmam que a cidade é formada 

também pelas relações sociais. As autoras analisam que ao mesmo tempo em 

que a cidade pode ser observada como poesia ela é marcada pelo anonimato e 

pela indiferença. Gilberto Velho (2009, p. 14) escreveu que as atividades 

cotidianas, incluindo as redes sociais, são importantes para entender a 

permanente interação entre os indivíduos. Velho ressalta ainda que a cidade é 

um dos palcos e desafios principais tanto para a busca de compreensão, quanto 

 
9 Clyne, J. (Undated) Inside the circle: The spatial dynamics of contemporary street performance 
in Australia. Viewed on 22 May 2011. 
http://www.griffith.edu.au/__data/assets/pdf_file/0004/52906/clyne.pdf. 



39 

 

de conhecimento da sociedade moderna-contemporânea, onde o fluxo de 

indivíduos “aponta para o permanente dinamismo da vida metropolitana”. 

 Podemos perceber que nos estudos desenvolvidos nos espaços 

citadinos, conhecer as redes de interações, marcadas pelos trajetos, trocas e 

contatos, foram essenciais para o desenvolvimento de meu campo etnográfico. 

Em Juazeiro do Norte, a pesquisa foi sendo desenvolvida em torno dessas 

interações que os artistas de rua vivenciaram no trajeto realizado pelos romeiros 

e vice-versa. Nesses encontros, trocas materiais, semânticas e simbólicas foram 

constantes. 

Conforme Goffman (1985), os performers de rua são importantes atores 

sociais, pois eles transmitem e inovam a tradição popular. No que concerne às 

artes manifestadas na rua, segundo Melo (2007), elas constituem um conjunto 

de manifestações culturais que têm como ponto comum a apropriação do espaço 

público.  

Nos espaços das ruas, diante de uma performance, romeiros passavam 

a fazer parte do jogo proposto pelo artista, ousando e fazendo com que os palcos 

das ruas também fossem seus. Por mais que a princípio se pensasse que a 

intervenção dos romeiros de forma mais direta nos palcos de rua fosse 

desprovida de propósito, foi notório como eles utilizavam esse momento para se 

exibir, para promover a sua fachada social através da brincadeira, em um 

movimento de ruptura com a religiosidade. Esse fato foi observado em romaria, 

pois dependendo da proposta artística, os romeiros passavam a fazer parte do 

show, ficando até mesmo no centro do palco que foi formado pelo artista, 

tornando-se, mesmo que por breves instantes, um coadjuvante.  

No espaço da rua, Richard Schechner (2011) observou que a participação 

do público aumenta o campo da representação, transformando o fato teatral em 

um acontecimento social. Em Juazeiro do Norte, as apresentações de rua 

realizadas por artistas foram acontecimentos em que os olhares dos romeiros e 

dos artistas de rua se cruzavam e as performances de ambos corroboravam para 

que a romaria tivesse seus sentidos transformados pela percepção e ação dos 

atores. 

      Rita Silva (2006) afirmou que os artistas de rua, atores sociais, tentam se 

comunicar com um público que os avalia constantemente por isso: “precisam, 



40 

 

para tanto, exibir talento e competência”. Já a concepção de experiência, 

conforme Langdon (2007, p. 09), está relacionada à própria construção do ator 

social. Para a autora, a experiência é: “consequência dos mecanismos poéticos 

e estéticos e um dos vários meios comunicativos, expressos simultaneamente”. 

Para Cavalcanti (2013), o campo artístico da performance torna-se vivo através 

do corpo do artista e da experiência que deve ser vivida junto com o público 

presente. 

 A imagem a seguir é o registro de um dos primeiros momentos que vi o 

palco de rua ser organizado de forma tão intensa durante as romarias. Os quatro 

artistas envolvidos nessa apresentação, que por sinal estiveram presentes em 

outros momentos deste trabalho, normalmente não faziam seus shows, como 

eles denominavam, juntos.  

No entanto, por conta da fiscalização municipal da cidade que neste 

momento já começava a proibir esse tipo de intervenção artística nas ruas, eles 

se encontraram e começaram a atrair a atenção dos romeiros que estavam 

passando pela praça. Observa-se que o público se aglomerava de modo que o 

palco dos artistas ganhava forma. Os artistas em questão são da própria região 

do Cariri, eles permaneciam na cidade durante os seis meses de romaria, e seus 

shows eram pensados na diversidade que envolvia o público romeiro. Essa 

diversidade não só estava relacionada à questão de gênero, mas também 

levando em consideração a faixa etária das pessoas presentes. Eles afirmavam 

que suas piadas eram para todos. Presenciei momentos em que as piadas e as 

brincadeiras não eram adequadas para um público infantil mesmo quando havia 

crianças e adolescentes. Observei que isso não era um problema para o 

desenrolar das apresentações.  

 Essa apresentação aconteceu em frente à matriz das Dores, uma das 

principais Igrejas romeiras localizada no centro da cidade, nas suas 

proximidades havia um forte comércio e muitas hospedagens em que os 

romeiros ficavam, por essa razão, mesmo com a hora avançada, já passava das 

21 horas, os romeiros paravam e permaneciam até mesmo depois dessa 

apresentação.  

Os artistas de rua da própria região já estavam familiarizados com essa 

característica do público romeiro e, por essa razão, fazia parte da estratégia 

convidar romeiros para o centro do palco. Como observa-se na cena a seguir, 



41 

 

de todas as pessoas presentes, a única que consegue ser identificada como 

artista é a pessoa caracterizada como palhaço. Onde estão os demais artistas? 

Quem são as outras pessoas que estão no palco? São romeiras? Artistas? 

Compreende-se, a partir desses questionamentos, que havia um momento em 

que os romeiros, diante de um movimento de fricção, tornavam-se também 

performers com uma intencionalidade que fugia do esperado. Temos aí uma 

situação que transforma as pessoas envolvidas, todas eram convidadas a fazer 

suas performances, assumindo novos papéis propostos nas brincadeiras que os 

artistas de rua sugerissem.  

Um detalhe importante observado foi que a guarda municipal estava 

atenta a todos os movimentos dos artistas, querendo saber os horários de 

término, os tipos de equipamentos de som utilizados na apresentação, os 

produtos que supostamente estariam à venda. Esses tipos de intervenção não 

inibiam os artistas de rua, mas geravam uma insatisfação, surgindo aí fortes 

momentos de tensão entre a gestão municipal da cidade e a arte de rua. Nesses 

momentos ficavam mais evidentes o entendimento da arte de rua romeira como 

uma performance de resistência cultural. 

 

Figura 1  - O palco da arte de rua romeiro 

 

Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 



42 

 

 

 Diante dessas considerações, sobre arte e artistas de rua, romeiros e 

performances, o diferencial dessa tese é desenvolver uma análise da romaria 

juazeirense partindo da rua, espaço em que a religiosidade romeira e a arte de 

rua se envolvem intensamente e tensamente.  

 Reconhecer que o palco da arte de rua em Juazeiro do Norte fez parte 

dos dramas das romarias, possibilitou analisar uma perspectiva que fizesse com 

que a religiosidade e a arte fossem experienciadas como tramas das ruas 

romeiras. Tramas que partiam das perspectivas dos atores sociais na realização 

de suas performances, das suas ressignificações nas romarias e, o mais urgente 

para esse estudo, o seu entendimento para uma análise cosmopolítica romeira.  

 

1.3.1 A entextualização romeira 

 

 Para John Dawsey, a Antropologia da Performance se articula a uma 

Antropologia da Experiência, pois a performance não se resume à expressão, 

porque essa expressão deve ser pensada como um momento de experiência. 

Essa experiência, seguindo os passos de V.Turner (1982b, p.13), se relaciona 

com as imagens do passado que são trazidas ao presente, as emoções 

associadas a essas imagens são revividas e articuladas, existindo, assim, a 

criação de ressignificados, o que Richard Bauman chamou de entextualização 

(1990).  

 Então, metodologicamente esse trabalho foi sendo construído a partir do 

momento que busquei compreender a experiência romeira, levando em 

consideração além das expressões, as experiências passadas e as 

experiências vivenciadas e compartilhadas em tempo real na romaria. Foi isso 

que me permitiu compreender o cálculo do lugar olhado das coisas. J. Dawsey 

(2013) se refere ao “cálculo do lugar olhado das coisas” a partir da proposição 

de R. Barthes (1990) ao escrever sobre a prática teatral. R. Barthes observou 

em seus estudos que o espaço cênico é permeado de signos em que cada 

objeto e ação contribui para a constituição de sentido para quem está 

assistindo, o espectador. J. Dawsey, por sua vez, estende a análise para outros 

contextos performáticos para além do palco do teatro. “O cálculo do lugar 



43 

 

olhado das coisas” é uma análise de como o olhar e a percepção do público 

são orientados pela disposição visual, espacial das pessoas, dos objetos e das 

ações. Assim, ao observar como artistas de rua e romeiros ocupavam e 

transformavam o espaço, o foco foi entender como suas ações e a dinâmica 

romeira construíam uma experiência própria para todos que estavam 

envolvidos nas ruas romeiras. Essa é uma referência necessária, pois no meu 

caso, « o lugar olhado e sentido das coisas » buscou compreender as ruas em 

estado de romaria como palcos das interações entre os atores sociais.  

 Não foi simples direcionar o olhar para as experiências que aconteciam 

entre artistas e romeiros nesses palcos, pois esses momentos ocorriam por 

conta de uma interrupção ou de uma pausa das obrigações romeiras (essas 

obrigações consistiam na participação durante as celebrações religiosas e nas 

penitências, além das visitas aos locais santos que faziam parte do itinerário 

sacro do romeiro), mas não das romarias. Assim, para entender a experiência 

romeira, as expressões e os movimentos dos atores sociais e as 

ressignificações dos espaços e dos eventos romeiros, o meu lugar de 

observação foi nas ruas, fora do enquadramento físico do religioso. 

 Para uma análise metodológica, trago uma reflexão sobre a interação 

social, que envolve as performances verbais e não-verbais dos atores sociais 

pesquisados e sobre como isso refletiu na realização do meu trabalho em campo. 

Segundo Bauman e Briggs (2006): 

 

Estudos da interação entre performances verbais e a mídia que as 
acompanham, como música, dança, objetos materiais, análise do 
processo de composição e um conjunto de outras linhas de 
investigação, iluminam o processo de entextualização em 
performances (2006, p. 208). 
 

Sobre a entextualização, Bauman e Briggs afirmaram que este é o 

processo de tornar o discurso passível de extração, de transformar um trecho de 

produção linguística em uma unidade – um texto – que pode ser extraído de seu 

cenário interacional. A entextualização pode incorporar aspectos do contexto, 

mas o fato é que para ela acontecer a descontextualização se torna inerente.  

Por essa razão, para me inserir no campo, precisei contextualizá-lo, 

compreender seus códigos e reconhecer seus percursos, para observar como 

lugares, ações e atores sociais passavam por um processo de ressignificação 



44 

 

através das performances. Eventos ordinários precisaram ser 

descontextualizados por mim, para que eu pudesse compreender como eles 

seriam ressignificados nas romarias pelo processo de entextualização 

etnográfica.  

        A entextualização possibilita, desse modo, compreender os discursos de 

artistas de rua e romeiros por meio de conceitos como arte e fé (dentro do 

contexto) que ganham novos sentidos. A entextualização é um recurso da 

pesquisa etnográfica para conhecer como a ressignificação envolve a produção, 

circulação e recepção de um momento extraordinário na cidade. Sob esse 

enfoque da entextualização, foi-me permitido construir uma problemática que 

procurou investigar os caminhos que fizeram com que um evento extraordinário 

passasse a ser compreendido como um movimento cosmopolítico.  No meu 

campo, em Juazeiro do Norte, o encontro entre romeiros e artistas de rua se 

tornou um movimento cosmopolítico, pois articulou e colocou em tensão 

diferentes percepções relacionadas à fé e à arte no contexto urbano de uma 

cidade em festa. Essa articulação é política ao envolver a negociação de 

significados, valores, espaços e presenças nas ruas em romarias. São essas 

performances que envolveram rupturas e ressignificações artísticas e religiosas 

que me interessaram etnograficamente. 

 Desse modo, a natureza da pesquisa etnográfica é constituída por 

documentos que estão entre dois mundos ou sistemas de significação: o mundo 

do etnógrafo e de seus leitores e o mundo dos nativos, dos membros da cultura. 

Essa foi uma questão bem pertinente para refletir sobre os pontos de vista que 

se relacionam durante o processo de pesquisa e escrita. Mas antes de passar 

os dados da pesquisa para o papel, foi oportuno identificar quais foram os 

sistemas de significação que eu busquei compreender nesta tese. 

 No início da pesquisa de campo, demorei para entender a entextualização 

da romaria como um resultado da relação entre os mundos de significação de 

artistas e romeiros porque eu ainda estava na fase de enxergar a arte de rua 

como um apêndice, e não como uma atividade importante dentro do contexto 

das romarias. A convivência nas ruas, andadas e encontros me possibilitaram 

estender a minha visão para além do que eu superficialmente presenciava. 

 Eu olhava o que para mim era familiar, a arte de rua, romeiros assistindo 

uma apresentação, rindo, trocando ideias, piadas, voltando para suas 



45 

 

obrigações religiosas e, por outro lado, eu via o artista de rua se preparando, 

procurando um lugar para a sua apresentação, fazendo a apresentação, tirando 

os acessórios usados, recebendo dinheiro da plateia e se descaracterizando 

para descansar.  Isso, aparentemente, não revelava nada de extraordinário, mas 

eventos importantes acontecia nesse momento. E só deu para saber que 

eventos eram esses, quando passou a existir uma disposição de escuta das 

pessoas, de uma aproximação que correspondia às suas experiências, ao 

mundo que os atores sociais não precisam explicar para ser entendido. Então, 

para alcançar essa experiência eu tinha que localizar a linha tênue que ao invés 

de dividir, acabava por aproximar o mundo dos romeiros e dos artistas de rua. 

Nessa perspectiva, o desafio foi compreender as experiências de atores sociais 

que diariamente se cruzavam, e desse cruzamento de olhares e experiências, 

fui identificando uma outra formação de narrativas, dos palcos e dos papéis dos 

autores e atores sociais envolvidos.  

 Metodologicamente só pude acessar essas informações quando a 

visibilidade imediata do campo se revelou um fator limitante da pesquisa. 

Identificar o que não era imediatamente perceptível, ou seja, os sentidos e as 

experiências, foi um desafio. Para isso, realizei a pesquisa e sua análise, não só 

pela observação, mas me integrando nas romarias, aproximando-me da 

experiência que romeiros e artistas de rua passavam.   

Por isso, é válido para essa pesquisa o pressuposto de Fonseca (1999, p. 

02): “A etnografia é calcada numa ciência por excelência do concreto. O ponto 

de partida desse método é a interação entre o pesquisador e seus objetos de 

estudo, “nativos de carne e osso”. Berreman (1990, p.141) enfatiza a respeito da 

tarefa da pesquisa etnográfica que ela pode ser vista como um sistema que 

envolve a interação entre o etnógrafo e os atores sociais da pesquisa. 

Acrescenta que “como um aspecto básico da interação, o controle das 

impressões tem, portanto, um significado metodológico, quanto substancial para 

os etnógrafos.” Com base nessas interações vivenciadas, o processo de 

entextualização foi sendo gradual e as dinâmicas culturais passaram a ser 

vivenciadas de forma mais intensa, permitindo que novos significados e funções 

nas ruas em estado de romaria fossem surgindo, momento importante em que 

as ruas ganhavam sentidos de palcos por conta da interação entre artistas e 

romeiros. 



46 

 

 

1.4 O PROBLEMA DO EXTRAORDINÁRIO NA JÁ EXTRAORDINÁRIA 

ROMARIA 

 

Meu problema de pesquisa se configurou em torno do seguinte 

questionamento: Como artistas de rua e romeiros, por meio de suas 

performances, criaram e revelaram o extraordinário, possibilitando que a romaria 

fosse compreendida como uma trama cosmopolítica? Desse modo, neste estudo 

procurei apresentar como esses conceitos se interligaram para que se pudesse 

acompanhar os palcos da arte de rua nas romarias como local de transformação 

do próprio espaço e das pessoas. 

 Com base nessas informações, a formação de um drama romeiro foi o 

primeiro eixo desenvolvido do problema, partindo da observação dos eventos 

durante a pesquisa no campo e de sua relação com o conceito de performance 

na literatura antropológica. Esse eixo foi importante porque nele ser discutido a 

compreensão da romaria sob a perspectiva do Drama social que é fundamental 

para analisar eventos de crise e a ressignificação cultural. Para a análise, os 

autores trabalhados foram: Victor Turner (1974, 2012, 2015) com o conceito de 

Drama Social; ainda nessa mesma perspectiva, Richard Schechner (2002, 2006, 

2011, 2012, 2013) que desenvolveu seu conceito de Performance também do 

ponto de vista do palco teatral; aprofundando as transformações que ocorrem 

nas performances, John Dawsey (2005, 2006, 2007,2013) que trabalhou o 

conceito de f(r)icção para a análise das ressignificações romeiras  pelas 

performances dos atores sociais; e, por fim,  William Beeman (1981) que fez o 

desdobramento da performance como um evento que tem forças para mudar as 

estruturas sociais.  

 O segundo eixo da problemática foi a passagem do momento ordinário 

para o extraordinário e como isso foi fundamental para o fazer da romaria. Essa 

foi uma perspectiva necessária para compreender as dinâmicas que são 

vivenciadas na cidade quando as romarias estavam prestes a começar. Para 

esse desenvolvimento, a pesquisa de campo, em 2018, precisou ser iniciada 

meses antes do período romeiro, para que a vivência na cidade e o contato com 

os moradores locais fossem entendidos pela perspectiva do ordinário, do 

cotidiano. Para, desse modo, ficar mais evidente os eventos que quebravam com 



47 

 

a normalidade para que as festividades fossem iniciadas.  Para essa análise, os 

conceitos de fachadas e quadros sociais de Goffman (1985, 2011, 2012) foram 

pertinentes para analisar como os atores sociais se inseriam nas romarias, 

revelando-se por meio de seus selves extraordinários. Richard Bauman (1990) 

e sua análise sobre performances verbais para possibilitar a reflexão sobre as 

interações e entextualizações nas ruas.  

O terceiro desdobramento da problemática foi relacionado ao encontro e 

ao desencontro de artistas de rua e romeiros nas ruas e como isso foi 

possibilitado pelos ritos além dos muros da Igreja para a compreensão da 

romaria a partir dos atores sociais que creem e que brincam. Esse é o momento 

em que a pesquisa foi realizada partindo do palco da arte de rua, entre dois 

mundos de significação que se fundem para o desenvolvimento da trama. Ora 

eu ficava nas dimensões do palco para dar uma espécie de apoio, ora eu ficava 

com a plateia assistindo aos números. No entanto, o mais adequado foi analisar 

o “lugar” do meu olhar como o lugar de bastidor, no sentido teatral. O bastidor é 

o espaço que na hora da apresentação está distante dos olhares da plateia. Na 

rua não tem como o bastidor ser feito de forma literal, ele foi ressignificado entre 

o espaço do palco e do público, cuja divisão é sensível e facilmente transposta.  

Os autores e conceitos utilizados para tal análise são de Maria Laura 

Cavalcanti (2013) que entende o conceito de ritual como ações simbólicas que 

permeiam a experiência social dos indivíduos, dando-lhes graça, intensidade e 

ritmos específicos; Barba (1994) e a análise do corpo-mente cênico, Renata 

Leite (2015) sobre o conceito de “deseducação” do corpo, Bergson (2014) com 

a análise sobre a concepção de riso coletivo.  

E, por fim, o eixo que analisou mais profundamente a romaria como uma 

trama cosmopolítica, apresentando como os encontros vivenciados por artistas 

de rua e romeiros possibilitaram que a rua fosse transformada em palco e as 

pessoas em autoras por meio da entextualização citada anteriormente. Essa 

perspectiva possibilitou compreender a romaria como um movimento de pessoas 

que no contexto de festividade fizeram de suas performances resistência no 

sentido físico e cultural e um meio transformador da experiência romeira.  

Desse modo, a partir dessa série de desdobramentos, foi refletido sobre 

como a escrita é uma das etapas da performance acadêmica que todo estudante 

e/ou pesquisador vivencia para fechar um ciclo. Fazendo uma reflexão com as 



48 

 

etapas rituais definidas por Victor Turner (1974), o ato de escrever é um 

momento liminar que subjuga o etnógrafo a momentos de reflexão sobre o 

campo pesquisado, sobre as leituras que devem ser realizadas e, por último, 

mas não menos importante, sobre si e sua inserção no campo.  

James Clifford lembra que: 

 

We begin, not with participant-observation or with cultural texts 
(suitable for interpretation), but with writing, the making of texts. 
No longer a marginal, or occulted, dimension, writing has 
emerged as central to what anthropologists do both in the field 
and thereafter. The fact that it has not until recently been 
portrayed or seriously discussed reflects the persistence of an 
ideology claiming transparency of representation and immediacy 
of experience (Clifford, 1986, p. 2). 

 

Tal ideologia da transparência da representação e da imediatez da 

experiência do antropólogo/a, caminho direto para alguma autoridade 

etnográfica, não deve ser negligenciada, muito menos nessa perspectiva 

exatamente « pós-moderna » da Antropologia da performance. A negociação 

entre o etnógrafo e os atores sociais da pesquisa não existe apenas na vivência 

do campo, mas também na escrita.  

Ainda de acordo com James Clifford (2016, p.152), a etnografia também 

é alegórica, uma vez que ela apresenta “aquilo que diz sobre as culturas e suas 

histórias”, mas também à sua forma que é “implicado por seu modo textual”. 

Além disso, Clifford afirma que a alegoria na etnografia não deixa de ser uma 

representação que interpreta a si mesma. Desse modo, o processo de escrita 

que de fato se inicia durante o campo, através das primeiras indagações, dúvidas 

e observações fazem parte de um processo mais denso. 

 Mesmo com perspectivas diferentes, observar a escrita etnográfica 

permeada pela densidade nos remete aqui a descrição densa de Clifford Geertz 

(2013) que afirma que a preocupação dos pesquisadores precisa estar além do 

que se observa, pois há a necessidade de se buscar os significados culturais por 

meio da interpretação dos comportamentos.  

Assim, a alegoria de James Clifford (2016) nos propõe que a descrição 

cultural deve ter como objetivo apresentar a história sobre os fatos estudados 

que possuem uma “forte carga moral”.  Enquanto que para Clifford Geertz (2013), 

a concepção apresentada é a de considerar a “teia de significados” que o ser 



49 

 

humano teceu, permanecendo imerso nela. Aqui neste trabalho, buscou-se fazer 

uma intersecção entre essas duas concepções uma vez que elas são de grande 

importância para compreender o contexto histórico e cultural em que a arte de 

rua está inserida nas romarias (Clifford) e compreender as relações que são 

tecidas entre artistas e romeiros, cada um contribuindo com suas próprias 

referências sociais e culturais, nos palcos de arte de rua. 

Ademais a escrita etnográfica é também uma trama social, um tecido de 

negociações entre a experiência vivenciada pelo etnógrafo, e suas análises e 

até análises dessas análises. É necessário revisitar fatos, buscar os sentidos das 

experiências e, consequentemente, saber quando inserir novas perspectivas 

para interpretar as relações sociais. 

Partindo de uma realidade multicor, multissensorial e multidimensional em 

que romeiros e artistas de rua se misturam, criando uma atmosfera intensa em 

Juazeiro do Norte, o maior receio foi não perceber os elementos que não são 

visíveis, mas que são basilares nas interações performadas dos atores sociais. 

Nesse caso, a escrita etnográfica é ela própria um ato de entextualizar o campo 

(dando-lhe novos significados), junto com artistas e romeiros. 

 Desse modo, o presente capítulo teve como intenção apresentar os 

caminhos e encaminhamentos pertinentes para a definição dos objetivos da 

pesquisa. Os contextos possibilitaram que intertextos me auxiliassem a alcançar 

as conexões da arte e da fé, e os ruídos existentes entre elas. Nos capítulos 

seguintes, foram objetos da reflexão as tramas originadas dos dramas romeiros 

e como elas foram constituídas pelas performances dos atores sociais que por 

meio de seus itinerários artísticos e religiosos nas romarias revelavam momentos 

que se aproximavam da concepção de alegoria de Walter Benjamin uma vez 

que, a partir de símbolos e metáforas, provocações sobre o que é ser romeiro 

diante do palco do artista de rua e o que é ser artista de rua em romaria são 

realizadas. 

 

 

 

 

 

 



50 

 

2 O DRAMA NAS RUAS EM ESTADO DE ROMARIA 

 

“Valha-me Nossa Senhora, Mãe 
de Deus de Nazaré! A vaca 
mansa dá leite, a braba dá 
quando quer. A mansa dá 
sossegada, a braba levanta o 
pé. Já fui barco, fui navio, mas 
hoje sou escaler. Já fui menino, 
fui homem, só me falta ser 
mulher” (Ariano Suassuna). 

 

 

A proposta deste capítulo é analisar a formação de um drama romeiro, 

partindo do conceito de performance e observando como a rua se constituiu em 

estado de romaria. Para seu desenvolvimento, os eventos observados durante 

a pesquisa de campo contribuíram para definirmos qual é o sentido de drama 

trabalhado e como ele foi importante para a compreensão dos referenciais 

artísticos e religiosos na romaria nas e das ruas.   

Para o desenvolvimento dessas reflexões, pensar acerca do conceito de 

performance, ritual e corpo é o primeiro passo. Notoriamente na área (Taylor, 

2013), esses conceitos são cheios de armadilhas por conta de seus usos muitas 

vezes equivocados no senso comum.  Primeiramente, esses conceitos vão 

possibilitar termos acesso a dimensões do campo que não podemos ver a “olho 

nu”.  

Isso significa que esses conceitos se debruçam não somente em 

compreender as interações dos atores sociais, mas em alcançar o que motiva 

essas interações e analisar suas consequências. Assim, quais são as 

performances, ritos e corpos que interessam aqui e que constituem os dramas 

de romeiros e artistas de rua? Para essa análise ser alcançada, esse capítulo 

está dividido em três partes: (i) Performances romeiras, (ii) O corpo como objeto 

de análise performático (iii) O realismo mágico e os Jogos como elementos da 

transformação romeira.  

 

2.1 PERFORMANCES ROMEIRAS 

 

O conceito de performance surge dos estudos de interação social em que 

a vida social é vista como drama. Para a realização desta pesquisa alguns 



51 

 

autores, já mencionados, foram fundamentais, como: Victor Turner (1974, 2012, 

2015), Richard Schechner (2002, 2006, 2011, 2012, 2013), John Dawsey (2005, 

2006, 2007,2013), Erving Goffman (1985, 2011, 2012), William Beeman (1981). 

Estes autores contribuíram para o amadurecimento da Antropologia da 

Performance e os estudos das performances. No entanto, como Dawsey (2007) 

afirmou, o conceito de performance é algo não resolvido, não existindo 

definições conclusivas e nem delimitações por área de conhecimento, assim o 

conceito de performance possibilita muitas formas de reflexão. 

  O antropólogo Milton Singer (1912-1994) foi um dos primeiros autores 

dos estudos da performance. Assim como Victor Turner (2015), Singer afirmava 

que as performances culturais “são ocasiões preferenciais onde se definem e se 

expressam reflexivamente elementos considerados centrais da “cultura”, através 

das sequências rituais ou teatrais” (Apud Silva, 2008, p. 45). Como exemplo das 

performances culturais, ele exemplifica os casamentos, recitais, peças, danças 

etc.  

O diretor artístico e teórico da performance, Richard Schechner (2006, 

p.30), escreveu que “as performances marcam identidades, dobram o tempo, 

remodelam e adornam o corpo, e contam histórias”. Seguindo o posicionamento 

de Schechner, ao fazer uma etnografia da performance, com artistas de rua e 

romeiros, busca-se a compreensão de um conjunto de ações, reações, conflitos, 

posturas e interação entre as pessoas. Levando em consideração a citação 

acima, é importante e necessário alcançar como as identidades dos artistas de 

rua são marcadas, como eles se observam e através dessa reflexão entender 

como o corpo precisa ser e estar preparado para determinado tipo de 

performance.  

Isso nos leva a entender que a performance não se restringe apenas às 

apresentações em si, o ato de preparação do artista, a escolha do local, o tempo 

de apresentação são alguns dos elementos que podem ser chamados de 

performáticos, pois os artistas se apropriam de todo o contexto que o cerca e o 

incorpora em suas apresentações, ficando difícil, no contexto particular da rua, 

estabelecer o que faz parte de uma performance artística ou não. Presenciei 

algumas ocasiões, por exemplo, que os grupos de músicos de origem do Peru 

estavam em uma das praças com seus violões apenas para descansar ou 

conversar entre eles, mas alguns passeantes já pararam para observar uma 



52 

 

suposta apresentação. O que acabava ocorrendo, mesmo que por breves 

instantes. O interessante é que quando falamos da presença dos artistas mais 

antigos em romaria, os que permanecem por mais dias na festividade religiosa, 

estamos mencionando pessoas que passam a ser reconhecidas pelos romeiros 

em suas andadas pelas ruas, pois além dos shows que eles fazem, mesmo nos 

momentos em que as apresentações não acontecem, eles circulam entre os 

romeiros, tecendo conversas sobre o cotidiano nas romarias. Então acaba-se 

criando expectativas sobre suas apresentações quando eles estão nas ruas.  

Em Juazeiro do Norte, quando as apresentações de rua acontecem, os 

olhares dos romeiros e dos artistas de rua se cruzam e as performances de 

ambos corroboram para que a romaria tenha seus sentidos transformados pela 

percepção e ação dos atores sociais. Os artistas de rua passam a incorporar em 

seus atos performances que buscam dialogar com o âmago do romeiro e, por 

sua vez, o romeiro passa a fazer parte do espetáculo do artista de rua, sendo 

performer também, absorvendo as experiências da arte de rua ao cantar junto, 

ao mimetizar movimentos e ao rir de uma piada ou situação performada, por 

exemplo.  Assim, é necessário pensar e repensar as performances de artistas 

de rua e romeiros e como a partir desse encontro performático o cenário criado 

e vivenciado se torna multifacetado e polifônico. 

A foto a seguir é o registro de um momento em que artistas de rua, 

romeiros e comerciantes estão transitando por uma rua em breves momentos de 

corriqueira interação, algo habitual em romarias em meio ao intenso comércio 

da cidade. O cenário, enquanto as andadas são constantes, ainda não possui 

dimensões de palco, os atores sociais seguem seus rituais sociais conforme o 

drama previamente estabelecido, ou seja, romeiros ainda são romeiros e artistas 

ainda são artistas, pois ainda não aconteceu o momento de interação mais 

intensa e direta entre ambos.  

Em meio as barraquinhas de produtos que possuem desde produtos de 

utensílios domésticos até peças para motos, os romeiros aproveitam para 

negociar e adquirir seus produtos. Esses passeios também fazem parte do 

itinerário romeiro, é algo planejado por eles antes de chegarem a Juazeiro do 

Norte. Sendo neta de romeiros de origem bem humilde, acompanhei durante 

toda a infância e adolescência minha avó paterna, já falecida, economizando 

dinheiro para comprar não apenas lembranças de Juazeiro do Norte, mas bens 



53 

 

duráveis para ela e para sua família. Observa-se como dentro de sua 

programação nas romarias, as andanças fora do circuito religioso também fazem 

parte da romaria. 

 

Figura 2 - Cenários romeiros multifacetados 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

 Outra perspectiva importante para a compreensão deste estudo é a de 

Willian Beeman (1981), que afirmou que a performance tem força para mudar 

estruturas sociais, isso abre caminho para reflexões sobre o papel do performer 

na sociedade, e como seus papéis ao serem invertidos possibilitam um 

engajamento de todos os indivíduos dentro de um evento. Sob esse viés é que 

se pode alcançar como ao ocupar espaços nas romarias, romeiros e artistas de 

rua fazem de sua jornada nos espaços públicos um importante ato de 

intervenção.  

Nesse contexto, eles passam a ter voz, e seus corpos presentes por vários 

dias ganham visibilidade. Um momento de reivindicação coletiva é realizado, os 

atores sociais ao ocuparem as ruas constroem um espaço de manifestação 



54 

 

social, no qual artistas de rua e romeiros ressignificam as ruas e as próprias 

constituições da romaria; ao se tornarem membros de uma manifestação 

coletiva, o sentimento de pertencimento com a cidade é construído e reafirmado 

por ambos (Turner, 1974). Assim, esse encontro revela uma dimensão da 

experiência compartilhada e de solidariedade entre romeiros e artistas de rua. 

Nessa reflexão, os estudos de Victor Turner (1929-1983) sobre o conceito 

de performance relacionam as experiências e expressões vivenciadas nas ruas, 

durante as intervenções de romeiros e artistas de rua com os dramas sociais. 

 

Para mim, a antropologia da performance é parte essencial da 
antropologia da experiência. De certa forma, como Dilthey defendeu 
diversas vezes, todo tipo de performance cultural, incluindo os rituais, 
as cerimônias, o carnaval, o teatro, a poesia, é em si mesmo uma 
análise e uma explicação da vida (Turner, 2015, p.15). 
 
 

 Por meio das análises de Turner, relacionei a performance dos artistas de 

rua e dos romeiros, atos e ideias, como um drama que por sua vez no decorrer 

da romaria se transformou em uma trama (Schechner) em momentos e espaços 

específicos nas romarias. A transformação do drama social contribuiu para o 

entendimento acerca dos diversos momentos que os artistas de rua e romeiros 

modificaram a cena das ruas romeiras por meio de suas quatro fases: ruptura, 

crise e intensificação da crise, ação reparadora e desfecho.  

 Turner (2015) considera o drama social como matriz experiencial a partir 

da qual foram gerados os muitos gêneros de performance cultural.  Para Turner 

(2015), o drama exige um palco, atores, uma atmosfera elevada, espectadores, 

o cheiro da multidão. A performance completa uma experiência propiciada pelos 

dramas sociais, a performance é o conceito chave para compreender como o 

drama passa a ser uma trama da romaria partindo do olhar e da interação entre 

artistas de rua e romeiros que além de atores são autores. Essa autoria é 

registrada por eles visualmente, sonoramente e transmitida oralmente. Eles 

criam seus discursos e diariamente seguem seus roteiros, mas ao se 

encontrarem, narrativas se misturam, e aí está o interesse em analisar essa 

peculiaridade nas ruas em romaria. 

Segundo Turner (2015), os dramas sociais ocorrem em grupos de 

pessoas que compartilham valores e interesses e que têm uma história comum 

real ou alegada. Os principais atores são pessoas para as quais o grupo tem um 



55 

 

sentimento de alto valor. Ele deixa clara a importância dos atores sociais, que se 

tornam personagens do drama vivido. A experiência vivenciada pelos atores 

sociais pode modificar o próprio ator e o seu grupo e, nesse caso, o contexto do 

evento romeiro. O sentimento, a vontade e o pensamento, para Turner, 

constituem as estruturas dessa experiência cultural, que é tanto uma experiência 

do indivíduo, quanto uma experiência coletiva, que são incorporadas em mitos, 

ritos, símbolos e celebrações.  

Mesmo compreendendo a romaria também como um grande evento 

constituído por muitos dramas que se tornam tramas, com muitas vozes (muitas 

autorias), é importante saber ouvir os ruídos que emergem dessas romarias. 

Turner sugere saber identificar esses ruídos e contextualizá-los nos momentos 

vivenciados. No desenvolvimento da pesquisa, os ruídos estão relacionados às 

dissonâncias ou elementos inesperados durante o encontro entre artistas de rua 

e romeiros, especificamente no momento de liminaridade da romaria. Não 

obstante, é importante, antes de aprofundar essa questão, saber o que está 

sendo chamado de ruído neste trabalho. 

O ruído é formado pela dissolução das situações normativas, estrutura 

social, papéis sociais, ou seja, pela antiestrutura. Essa antiestrutura, em romaria, 

acontece por conta da modificação dos selves dos atores sociais e da interação 

deles nos espaços da cidade, corroborando para a pluralidade de ideias, valores 

e performances no local. Victor Turner sobre a antiestrutura afirma que:  

 

trata-se de uma liberação das capacidades humanas de cognição, 
afeto, volição, criatividade etc. das restrições normativas ao se ocupar 
uma sequência de status sociais, encenar uma multiplicidade de 
papéis sociais e torna-se fortemente consciente de pertencer a um 
grupo (Turner, 2015, p.59). 

 

 

Essa questão sobre o ruído durante o encontro entre romeiros e artistas 

será retomada no desenvolvimento da tese, pois o ruído nos ajuda a 

compreender a transformação das ruas em palcos e possibilita reconhecer a 

formação de uma antiestrutura romeira, com toda a liberação de criatividade e 

envolvimento, que passa a ser experienciada como uma importante intervenção 

social nas ruas.  

 



56 

 

 

Assim, para um maior aprofundamento dessa temática não se pode 

dissociar o conceito de performance do conceito de ritual. Na Antropologia da 

Performance, o estudo dos ritos é um alicerce importante para a compreensão e 

análise de comportamentos, pensamentos e códigos que estão presentes em 

um contexto plural como o da romaria.     

A romaria é um evento que faz a cidade viver um período ritual, momento 

em que a cidade é transformada, voltando ao seu ritmo “normal” quando o ciclo 

se encerra.  A romaria também passa a ser vista como um rito sazonal, que além 

de transformar a cidade, tem o poder de transformar as pessoas que participam 

de seu contexto, modificando seus status (temporariamente), de acordo com o 

papel assumido no evento, transformando as ruas em palcos e as ações em 

eventos teatrais. Como afirma Victor Turner (2012, p.220) a respeito dos ritos 

sazonais: “[o rito sazonal] eleva aqueles com menos status transitoriamente, 

antes de retorná-los às suas condições permanentemente humildes”. No caso 

deste trabalho, às suas condições de origem, quando as pessoas voltam aos 

seus cotidianos em suas cidades. No entanto, essa questão de retorno ao status 

quo não significa que todos os romeiros são pobres, mas que após a romaria, 

eles retomam suas vidas e seus papéis sociais/posições.  

Nos estudos clássicos sobre ritos na antropologia, uma das contribuições 

que revisitei foi a de Durkheim, E. (1996), Mauss, M. (2003) e Leach, E. (1993). 

As perspectivas desses autores são diferentes e por essa razão os estudos 

antropológicos sobre rituais com o passar das décadas foram ficando mais 

densos. A intenção não será aprofundar as concepções desses teóricos, mas 

desvendar como suas análises são importantes para analisar a romaria como 

um grande evento composto de diferentes ritos. Os rituais das romarias não 

acontecem somente dentro das estruturas físicas da Igreja, acontecem em 

pontos de visitação religiosa, nas ruas, nas hospedagens, diante de uma 

apresentação de rua. Nesses espaços é onde as pessoas se reafirmam como 

romeiros, por suas posturas e envolvimento com o sagrado, mesmo de forma 

indireta. 

Marisa Peirano (2000) escreveu que nos princípios da discussão 

antropológica sobre ritos e mitos havia aí uma antinomia. Momento no qual ritos 

faziam parte do viver e mitos abrangiam o pensar. Edmund Leach (1966) em 



57 

 

suas análises procurou reduzir a distinção existente entre o rito e o mito. Ele não 

distinguia comportamentos verbais dos não-verbais em seus estudos, a 

consequência disso foi a aproximação desses dois conceitos. Esse fato foi uma 

grande inovação na época, como bem observou Peirano (2000), pois “o ritual 

era um complexo de palavras e ações e o enunciado de palavras já era um ritual”.  

De outro modo, pode-se dizer que mito e rito não se tornaram um só 

elemento, a questão aqui é pensar que mito e rito não poderiam ser analisados 

sem levar em consideração a existência do outro. Trago essa questão de Leach, 

pois ao abordar o conceito de rito nas romarias, não desconsidero a importância 

do mito, uma vez que é o mito em torno de Padre Cícero que possibilita que as 

devoções a ele continuem em vigor depois de muitas décadas de romarias.  

A transformação romeira é tratada aqui de modo a enxergar que o que se 

faz e o que se fala, e os modos como isso acontece em romaria, fazem parte de 

um mesmo momento e movimento, fundamentais para as etapas de seus ciclos 

ritualíscos.  Nesse sentido, a figura do Padre Cícero também se revela como 

uma referência para os artistas de rua, durante as apresentações. Então, 

observa-se como os discursos dos artistas podem se alinhar ou se diferenciar 

das narrativas religiosas e do imaginário que é constituído em torno do “Padim 

Ciço”. 

Diferente dessa concepção de E. Leach, Durkheim (1996, p. 68) deixa 

claro que entre as crenças, e aqui entendo ele se referindo aos mitos, e os ritos, 

há muitas diferenças. Como pode-se acompanhar na seguinte citação: 

 

Os fenômenos religiosos se dividem naturalmente em duas categorias 
fundamentais: as crenças e os ritos. Os primeiros são estados de 
opinião, consistem em representações; os segundos são modos de 
ação determinados. Entre estas duas classes de ação determinadas 
existe toda a diferença que separa o pensamento do movimento 
(Durkheim, 1996, p. 68). 

 

Esse pensamento foi refutado nos estudos dos rituais, pois para Durkheim 

(1996, p.68) os ritos se restringiam às regras que os homens deviam seguir 

diante do sagrado. Essa afirmação esvai o rito de sentido, pois os ritos não são 

somente regras, ou como o corpo deve estar, pois a crença é basilar em sua 

constituição. 



58 

 

           Para contrapor essa concepção de Durkheim sobre ritos, comecei a 

dialogar com as ideias de Stanley Tambiah. Em 1979, ele elaborou um texto 

sobre o estudo do ritual por meio da performance. Para esse autor, a relação 

entre a forma e o conteúdo é que dão o caráter performativo do ritual, que por 

sua vez está contida na cosmologia. Em seu trabalho, cuja primeira edição foi 

em 1977, Tambiah introduziu o conceito de cosmologia no âmbito da 

performance: 

Cosmologias (e cosmogonias), quase sempre, e classificações, com 
frequência, tendem a ser vistas como arranjos estáveis de coisas e 
pessoas, suas premissas subjacentes e seu ordenamento inicial 
entendidos como tendo uma existência fora do fluxo dos eventos e 
expectativas ordinários e em constante transformação, ou motivando e 
constituindo, até certo ponto, a superfície aparente dos fenômenos 
cotidianos do tempo presente (Tambiah, 2018, p. 113). 

 

Tambiah desvincula o termo ritual e a concepção de cosmologia da prática 

meramente religiosa. Por conta de suas proposições sobre ritual, cosmologia e 

performance, tal perspectiva é um importante fio condutor, pois os rituais 

observados e analisados durante as romarias juazeirenses, por conta de sua 

variedade, não devem ser vistos somente em meio a dicotomias sagrado e 

profano, ou Igreja e rua. Por mais que eu retome constantemente a ideia de que 

o recorte deste trabalho se situa fora dos enquadramentos físicos da Igreja, isso 

não significa que a crença nela não esteja presente nos trajetos da pesquisa, 

principalmente do ponto de vista do romeiro. 

O que se encontra enquanto ritual no meu campo de pesquisa é algo que 

deve ser entendido como plural, dinâmico e ressignificado pelos performers. 

Mesmo que o rito e mito em torno da figura de Padre Cícero, representado no 

alto da colina do Horto com o “olhar” voltado para a romaria, seja um lembrete 

para todos não esquecerem o sentido de devoção que se deve fazer presente 

durante as romarias. Assim, Padre Cícero é um símbolo basilar para as práticas 

rituais e para a compreensão da visão de mundo dos atores sociais em romaria. 

Desse modo, sobre rituais, seguindo influências de Tambiah, três 

aspectos serão explorados: o duplo aspecto do ritual como performance, 

nenhuma ação performativa ritual é igual a outra e o ritual não deve ser 

considerado verdadeiro ou falso. Agora será feira a relação dessas premissas 

com a formação de um dos dramas romeiro. 



59 

 

O duplo aspecto que o autor menciona corresponde aos rituais públicos 

que são reproduzidos repetidamente de forma variada e estereotipada. Por essa 

razão que para uma observadora desatenta como eu fui no início da pesquisa 

de campo, todos os dias da romaria eram iguais, desde as celebrações da Igreja, 

até os passeios nas ruas. Eu não conseguia encontrar um problema em meio 

aos eventos, por não me atentar aos fatos que possibilitaram uma quebra na 

repetição que Tambiah observou em seus estudos de rituais. 

Apesar do caráter repetitivo, os ritos religiosos e artísticos nas romarias 

são experienciados de maneiras distintas. A repetição está no caráter dos 

gestos, nas atitudes do corpo, e até mesmo nas horas escolhidas para 

determinada atividade ser executada. O que não se repete são as formas pelas 

quais o rito é sentido e performado pelos atores sociais, pois esse é o momento 

em que a materialidade e a imaterialidade do rito e dos corpos se fundem. Um 

exemplo, dentre vários, é apresentado na imagem a seguir que mostra um 

romeiro, que ao transitar por uma calçada e se deparar com a imagem de Padre 

Cícero, lhe faz um gesto de carinho. Essa demonstração de afeto com as 

imagens de Padre Cícero é bem comum nas ruas juazeirenses. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                        

 



60 

 

Foto 3 -  Romeiro tocando a imagem do Padre Cícero 

 

                                                Fonte: Juliana Gonçalves (2016) 

 

 

Há alguns rituais bem comuns em Juazeiro do Norte que são explicados 

pelos romeiros, e que correspondem bem com esse ponto de vista de Tambiah. 

Escolhi para essa análise as três voltas que todos os romeiros que desejam 

receber uma graça devem dar em torno do cajado de Padre Cícero na Colina do 

Horto. Quando o pedido for atendido em suas vidas, a romaria deve ser realizada 

novamente e mais três voltas em torno do cajado devem ser dadas em 

agradecimento. Essas três voltas, com comportamentos repetidos, do ponto de 

vista do ritual e da performance, possuem semânticas distintas por serem 

experiências únicas para o indivíduo. Cada pedido ou cada promessa a ser 

cumprida é executada com comprometimento próprio da ocasião. Na imagem a 

seguir, observa-se uma fila na escadaria que dá acesso aos pés de Padre Cícero 

para o pagamento de promessa como mencionado anteriormente. Na parte 

inferior da imagem, um grupo de folguedo do estado de Alagoas faz uma 

apresentação em homenagem a Padre Cícero. São pessoas que são romeiras 

e brincantes e nas suas apresentações nesses e em outros pontos da romaria 



61 

 

não há intenção de ganho financeiro. Observa-se, nesse contexto, que esses 

dois eventos, apesar de acontecerem no mesmo espaço, não se envolvem 

diretamente, não existindo, portanto, um movimento de fricção entre os atores 

sociais.  

É importante mencionar que nesse local, no alto da colina do Horto onde 

está a grande estátua de Padre Cícero, os artistas de rua, nos anos que eu 

desenvolvi minha pesquisa, 2016 e 2018, não podiam se apresentar, uma vez 

que o espaço era organizado pela Igreja que afirmava que não podia existir esse 

tipo de comércio, referindo-se aos artistas de rua. Os responsáveis pela 

organização defendiam em todas as nossas conversas que o Horto era um local 

sagrado e que não eram permitidas atividades que fugissem dessa perspectiva. 

Por ser um local de grande movimentação, também perguntei aos artistas de rua 

se eles tentavam fazer suas apresentações lá, mas a resposta era que as 

pessoas da Igreja não permitiam suas apresentações, por isso não houve nem 

tentativa.  

     Figura 4 – Devoção e homenagem aos pés do Padre Cícero 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

 

            

 

      Fonte: Juliana Gonçalves (2016) 

 

 



62 

 

Os rituais, como os pagamentos de promessas, devem ser analisados 

fugindo de uma percepção de veracidade ou de falsidade em relação à fé, mas 

pela eficácia simbólica que adquirem para os devotos (Geertz, 2013). Quando 

se menciona os rituais de caráter religioso fica mais fácil fazer essa reflexão. 

Mas quando se faz o exercício de vislumbrar momentos ritualísticos em 

situações que parecem corriqueiras, cotidianas ou “normais”? Esse ponto é 

importante para entender como a arte de rua adentra uma categoria de ritual 

nesse trabalho. A arte de rua em Juazeiro do Norte é uma atividade ritualizada 

por artistas de rua, por seu caráter de antiestrutura, pelas formas como os 

artistas se inserem na cidade e sobre como suas performances têm algo a 

revelar para todos que se envolvem com ela. Apesar de saber que para os 

artistas de rua, suas apresentações constituem seu cotidiano. Assim, há uma 

fricção entre a antiestrutura e a regularidade das performances artísticas nas 

ruas, aí se encontra um dos ruídos que emergiram durante a pesquisa de campo.  

Nesses encontros, nos palcos de rua, onde a interação social acontece, é 

que as próprias estruturas das romarias são diluídas, por meio dos ruídos que 

surgem nos palcos de rua, ganhando configurações que transcendem o religioso 

e quando seus papéis de romeiros são suspensos e ressignificados 

artisticamente. 

Sobre esses momentos em que os ruídos são experienciados, alguns 

artistas afirmam que suas presenças incomodam os organizadores da romaria e 

a guarda municipal da cidade, mas que ao mesmo tempo existe uma certa 

satisfação em poder intervir no espaço. O artista D. afirma que:  

 

Tudo que a gente faz aqui na romaria deve ser bem pensado e executado, 

é importante atrair a atenção dos romeiros, fazer com que eles queiram prestigiar 

o nosso show. Mas toda vez que eles chegam aqui perto da gente para curtir o 

que estamos oferecendo, vem a fiscalização da cidade saber que barulho é esse. 

Como se fosse briga ou protesto. Mas pensando direito, a gente aqui meio que 

faz um protesto mesmo. Repara, o Sesc patrocina os que eles consideram 

artistas e a gente aqui da região principalmente não podemos apresentar, porque 

para esses organizadores de eventos somos menos artistas? Vamos fazer 

barulho sim. Mas um barulho em que ninguém sai perdendo. (Entrevista 

realizada em setembro de 2018). 



63 

 

 

O registro a seguir apresenta um dos artistas que no momento estava 

responsável pelo equipamento de som. Observa-se todo um aparato, mostrando 

que a arte de rua não acontece só por meio do improviso, mas existe uma 

logística para fazer com que o show aconteça de forma satisfatória. No espaço 

relacionado aos bastidores da apresentação, apesar de estar ao alcance de 

todos, a sonoplastia foi organizada. De acordo com os artistas envolvidos na 

apresentação da imagem abaixo, o equipamento de som é necessário não só 

para que todos pudessem escutar o show, que no caso segue os moldes do 

stand up, mas para atrair a atenção das pessoas com efeitos sonoros de 

suspense, horror, piadas e até efeitos de palmas e assovios. Antes de toda 

apresentação de rua, o palco é estruturado, improvisando-se mesas, que no 

caso abaixo foi um caixote, e durante o show em si, as apresentações seguem 

uma sequência, sem esquecer todos os imponderáveis que podem beneficiar ou 

atrapalhar a performance do artista. 

 

   Figura 5 - Organização dos equipamentos antes do show 

 

                                         Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

  



64 

 

O pensar e o viver nas ruas, nos momentos de “fulga” ou folga das 

obrigações/devoções religiosas fazem com que romeiros e artistas de rua se 

encontrem para uma constante troca de ideias por meio da arte. Por essa 

razão o romeiro procura se envolver, deixando-se levar pelo que a rua oferece 

e o artista de rua também se abre ao que o romeiro se propõe a oferecer. A 

interação é recíproca, com base no sentir, falar e fazer.  O ritual ocorre 

quando o próprio lugar em que a performance artística acontece é 

configurada como antiestrutura, com novas características, porque a rua, 

mero lugar de passagem, com a arte vivenciada, transforma-se em palco, 

muitas vezes subversivo. Como afirma Peirano (2003, p. 40), sob inspiração 

de Tambiah: “rituais são adequados para realizar essas funções 

aparentemente diversas (combinar as dimensões do  viver e do pensar), 

porque são performativos”. 

 

2.2 OS CORPOS EM PERFORMANCE  

  

Nessa relação de performance e ritual, a noção de corpo precisa ser 

inserida, uma vez que é por meio do corpo que as devoções e as estéticas das 

romarias são vividas e reinventadas. Nos estudos da noção de corpo, é 

importante compreender que ele não só tem a capacidade de materializar as 

ideias e as crenças dos rituais, ele é a própria ideia que expõe e se impõe 

socialmente diante do olhar de todos. Nas romarias, os corpos dos atores sociais 

são elementos indissociáveis do cenário construído e vivenciado. O corpo do 

romeiro, independentemente do nível de comprometimento com as atividades da 

Igreja, como missas, reza de terços, ladainha etc, é o “templo de Deus”. Corpo 

que não pertence unicamente ao fiel, mas é o fruto de uma entrega a Deus. O 

corpo do artista de rua, ao mesmo tempo que materializa suas ideias artísticas, 

é um corpo que pertence ao artista com o propósito de artisticamente pertencer 

às cidades em que eles estão situados, seus corpos são seus instrumentos de 

trabalho.  

Nessa pesquisa, as tensões no campo simbólico das ruas emergem a 

partir da presença de pessoas que expõem seu corpo discretamente ou 

publicamente de forma comum/aceitável e de pessoas que veem no corpo um 



65 

 

instrumento que não deve ser tímido, um corpo que tem que chamar atenção 

diante dos demais corpos.  

O corpo é constituído pelo que fazemos com ele, ou seja, as dimensões 

do corpo não ficam restritas aos limites corporais, pelo contrário, são expandidas 

pela performance dos atores sociais.  David Le Breton coloca que: 

 

o corpo funciona como um limite de fronteira, “fator de individuação” 
(Durkheim), lugar e tempo da distinção. O corpo de certa maneira, é 
aquilo que fica quando perdemos os outros, é o traço mais tangível do 
sujeito, a partir do qual se distende a trama simbólica e os liames que 
o vinculam aos membros de sua comunidade (Le Breton, 2013, p.242). 
 

 

O corpo para Le Breton, nas sociedades ocidentais, é uma projeção de 

sentidos e significados. Dessa forma, o corpo tornou-se um objeto fabricado e 

modificado de acordo como o indivíduo percebe a si na sociedade que o cerca. 

Entre os romeiros, o corpo, principalmente nas atividades religiosas em Juazeiro 

do Norte deve ser o corpo penitente, o corpo que deve ser diminuído diante da 

presença de Deus e de Padre Cícero. Esse último personagem é o exemplo, 

pois é representado por uma estátua de 27 metros de altura no alto da Colina do 

Horto. A estátua de padre Cícero, além de ser muita alta, materializa a dimensão 

religiosa e social que esse personagem teve e tem no imaginário dos romeiros. 

O corpo dos fiéis é pequeno diante da grandiosidade do Padre Cícero, como 

concluí durante o campo, pois essa monumentalidade expressa sua autoridade 

no cenário romeiro e sua propriedade da cidade. 

 A concepção de corpo, durante as festividades das romarias, é 

relacionada com a ideia de comportamento restaurado de R. Schechner (2002). 

Ele define esse conceito como o processo principal dos mais variados tipos de 

performances e que está presente na vida cotidiana, nas ações, na arte etc, 

enfatizando o quanto a maioria de todos nossos movimentos são repetições, 

simbólicas e reflexivas, e nesse sentido apelam para descodificação (Schechner, 

2006). O corpo em Schechner possibilita uma criação transformadora tanto para 

os performers quanto para seu público, atravessando estados de liminaridade 

quando novas possibilidades de identidades podem surgir. 

 Outro /teórico importante quando se estuda corpo, performance e ritual é 

Marcel Mauss (2003) que ao se debruçar sobre as técnicas do corpo, deixa claro 

que nossas posturas não são neutras, que nossos atos cotidianos são 



66 

 

expressões que foram ensinadas e/ou transmitidas. Desde crianças, somos 

submetidos pela sociedade como devemos andar, sentar e se expressar, e essa 

ideia também permeia as questões de gênero, faixa etária e classe social. Nas 

romarias, é comum ver os romeiros mais antigos ensinarem às gerações mais 

novas como se comportar diante das imagens de padre Cícero, nas procissões 

e nos demais locais de visitação. Esse corpo contido para penitência, em que as 

atitudes são previsíveis diante do sagrado, nas ruas ganham novos contornos, 

pois há muito para ver e se envolver, dando uma sensação de liberdade de 

expressão. 

Ao relacionar o conceito de corpo com as ações e as relações entre 

artistas e romeiros nas ruas, percebe-se que ambos precisaram aprender a ser 

performers, através da cultura e dos códigos relacionados ao que se concebe 

como prática artística e prática romeira nas ruas juazeirenses. Ao assumir o self 

romeiro, um novo sentido para o “eu” é apresentado nas ruas. Da mesma forma 

com os artistas de rua, pois ao relacionar seus papéis com o conceito de 

comportamento restaurado, é alcançada a compreensão sobre a performance 

do dia a dia, no cotidiano desses artistas em que muitas vezes as regras não 

estão escritas, mas de alguma forma se sabe o que é permitido e proibido fazer 

artisticamente no contexto romeiro. E, além disso, a performance, em termos de 

criatividade, é realizada por meio das técnicas e dos meios em que os artistas 

de rua se inserem para o desenvolvimento de seu ofício. 

Schechner (2006) acrescenta que a vida cotidiana também envolve anos 

de treino e prática, pois é necessário aprender determinados comportamentos e 

posturas. O autor ainda acrescenta que ao tomar consciência do comportamento 

restaurado, é reconhecido o processo pelo qual os processos sociais são 

transformados em teatro. A explicação do autor sobre o comportamento 

restaurado fica mais clara na citação a seguir: “colocando em palavras próprias, 

o comportamento restaurado “sou eu me comportando como se fosse outra 

pessoa”, ou “como me foi dito para fazer” ou “como aprendi”” (Schechner, 2006, 

p.15). As significações do comportamento restaurado precisam ser 

decodificadas, como o próprio autor esclarece, pois esse é um conceito 

simbólico e reflexivo. Ou seja, é necessário traduzir o comportamento dos atores 

sociais, para analisar questões como preparação nos ensaios, apresentações, 

escolha de locais de apresentações e diferentes tensões que ocorrem 



67 

 

rotineiramente ou esporadicamente. Bem como para compreender os 

comportamentos e movimentos dos romeiros nas ruas em estado de romaria. 

Com Richard Schechner (2006), a reflexão será em torno da perspectiva 

profissional dos artistas de rua. Esses performers se programam, possuem um 

planejamento diário e uma preparação física e mental para o trabalho nas ruas. 

No entanto, dias de viagem na estrada, dinheiro conquistado com esforço de um 

trabalho cotidiano, expectativas alcançadas e/ou frustradas marcam a vida de 

um peregrino, especificando os personagens etnográficos desse trabalho, 

romeiros e artistas de rua, que se aproximam diante dessas circunstâncias. A 

viagem em si é um evento que exige preparação física e psicológica dos 

indivíduos, quando se fala em Juazeiro do Norte, alguns detalhes são 

importantes de ponderar, principalmente para aquelas pessoas que não estão 

acostumadas com o clima do sertão do Cariri, altas temperaturas e baixa 

umidade. 

 Os artistas de rua para performarem a sua arte precisam educar o seu 

corpo e sua mente, criando uma rotina de preparação para si, ao mesmo tempo 

que suas ações proporcionam uma quebra na rotina de um dado lugar para a 

sua execução performática. Os artistas de rua vão educar seus corpos por meio 

do treino, momento em que os detalhes das apresentações vão sendo por eles 

definidas, suas formas de expressões vão sendo remodeladas e estratégias para 

alcançar o olhar do público vão sendo delineadas. Só por meio do treino, ensaio 

ou preparação, o performer dimensiona a sua arte para tentar se inserir no 

âmago de qualquer cidade. 

No caso de Juazeiro do Norte, no período romeiro, os artistas de rua 

percebem o seu preparo para as ruas como um fenômeno indubitavelmente 

perfeito para se aproximar das pessoas, da cidade e do momento que todos 

vivenciam. Não basta estar na cidade, é necessário se jogar nas tramas que são 

tecidas pelos atores sociais para que as suas inserções nas romarias sejam 

intensas, ou, pensando de outro modo, que eles possam se sentir pertencentes 

ao movimento que acontece brincando com a arte e a fé. Muitas vezes para esse 

preparo, a utilização de substâncias entorpecentes por alguns artistas de rua é 

comum, como o uso do álcool e da cocaína antes das apresentações. 

 O corpo é um importante instrumento da performance, pois materializa, 

por movimentos, as ideias, os anseios, os receios e o universo que pertence à 



68 

 

subjetividade dos artistas. E, para isso ocorrer de forma a atrair a atenção do 

público, é imprescindível ser criativo, ousar, mostrar que tem algum dom, ou o 

que chamo de domínio de cena. Sabendo lidar com os imponderáveis da rua, os 

artistas vivenciam o treino ou ensaio como um momento em que as suas ideias 

e aspirações começam a ganhar contorno, apresentando-se, aos poucos, a 

outros olhares. 

 Na romaria, o público dos artistas de rua é essencialmente de romeiros, 

este que por sua vez procura entretenimento como uma forma de diversão, 

descanso e “fulga” das obrigações e devoções religiosas: momento para relaxar 

e passear. Por isso, diante de tantas pessoas, com tantas informações em busca 

de algo intrínseco a cada um, os artistas de rua se tornam atores que se propõem 

a se aproximar do romeiro, de forma mais ou menos intensa, e de suas 

percepções de mundo como viajantes, talvez seja essa ideia de “não-

pertencimento” ao lugar que aproxime esses atores sociais, que por meio de 

suas ideias e movimentos fazem das ruas seus palcos. 

 Como observado, para os artistas de rua presentes em Juazeiro do Norte, 

a questão da festividade exige uma perspicácia diferenciada, aplicada em todas 

as cidades que recebem grandes eventos, como Juazeiro do Norte. Alguns dos 

artistas entrevistados falaram que quando uma cidade está em festa, é 

necessário que os objetivos das apresentações sejam redimensionados, pois há 

a certeza de que a circulação de transeuntes será intensa, e que a arte 

apresentada na rua será uma dentre tantos atrativos presentes na cidade. Por 

essa razão, o importante é atrair o público, e não o cansar. 

 Um teatro na rua é montado, tendo o corpo dos artistas de rua como o 

ponto central do palco que é momentaneamente construído do nada sob as ruas 

da cidade. Assim como o seu corpo, as ruas passam a ganhar novas dimensões 

performáticas. 

 Se os artistas de rua já estiverem na cidade antes do início da romaria, 

ele ou ela terá tempo, principalmente se for sua primeira visita a Juazeiro do 

Norte no período romeiro, de se familiarizar aos poucos com o clima do local e 

com todas as nuances que caracterizam a cidade, observando como as ruas 

centrais vão sendo modificadas, sua “normalidade” rompida, para receber os 

romeiros. Observando os possíveis locais em que as apresentações vão ocorrer 

e, concomitantemente a isso, a preparação para o show por meio de treinos 



69 

 

físicos e mentais. Nesse quesito, uma arte interessante de se analisar 

primeiramente é a da estátua viva. Arte silenciosa que exige do artista a 

habilidade de permanecer parado mesmo diante de circunstâncias em que o 

público o desafia com o intuito de destituí-lo de sua fachada de estátua. 

 O corpo se torna resistente e concentrado, uma estátua viva, por exemplo, 

permanece parada, os movimentos realizados com destreza só ocorrem quando 

uma pessoa contribui financeiramente ao colocar uma quantia no chapéu ou na 

caixinha do artista. Em forma de agradecimento, essa estátua adquire vida por 

conta do dinheiro recebido. Dentro dessa performance, as pessoas que 

contribuem são as responsáveis para dar alma a uma estátua morta. Essa 

definição me foi dada pelo artista J. E, dentro dessa observação de J. é afirmado 

que o equilíbrio mental e corporal, principalmente nos dias mais quentes, se 

torna desafio para a realização de sua atividade. Além desses fatores, os 

adereços que os artista de rua utilizam durante as suas performances é o que 

de fato atrai o público, que avalia constantemente suas habilidades nas ruas. 

 De acordo com J., meu “informante” e estátua viva, dois detalhes são 

indispensáveis para o seu trabalho. A primeira corresponde aos exercícios 

físicos diários e o segundo aos ensaios, esses relacionados ao treinamento do 

corpo e da mente. Como ele disse e eu pude observar, durante os dias de 

romaria ele chega a trabalhar durante oito horas diárias, parando para almoçar 

e depois de um intervalo de duas horas, retornando ao seu posto. A resistência 

física é importante, e isso só é alcançado quando o artista se dispõe a manter 

uma rotina que une um grande senso de observação e controle. Então, para 

aprofundar o estudo de como as técnicas corporais são escolhidas e 

desenvolvidas, é preciso refletir a performance como um conjunto que lida com 

movimentos, objetivos desses movimentos e controle desses movimentos. E 

aqui o diferencial é pensar em como a performance está sendo direcionada para 

um público específico, o de romeiros, que assim como o artista, pode ficar parado 

por um breve tempo com o intuito de observar o momento exato em que a 

estátua realizará os movimentos ou quando um acrobata vai pular dentro de um 

círculo cheio de facas com pontas afiadas. 

 Esses acontecimentos tão esperados pela plateia dos artista são 

minuciosamente encenados. Desse modo, o corpo em cena nas ruas é um corpo 

construído por meio de técnicas que vão modelar e reeducar os artistas para o 



70 

 

que ele se propõe a fazer. Renata Leite (2017, p. 303) afirma que: “O corpo 

encena suas técnicas na sociedade. Caso particular, porém, é o corpo em cena, 

corpo cênico, que se distancia das técnicas aprendidas, reformulando-as, 

tornando-se outro.” Corroborando para a afirmativa de que por meio dos ensaios 

e da aplicação de determinada técnica os corpos dos artistas mudam, os próprios 

artistas se transformam, assumindo uma nova fachada, esta que deve ser 

preservada durante a cena. 

 O corpo em cena invade as ruas da romaria, chamando a atenção de 

outros corpos que também vivenciaram uma ruptura com o ordinário. As ruas em 

que as romarias acontecem se transformam em lugares de encontros de atores 

sociais que se mostram por meio de seus novos eus, ou de suas novas fachadas 

que foram construídas e assumidas para essa ocasião. 

 O que ocorre é uma promoção da (des)educação corporal, que conforme 

Leite (2017), possibilita que o corpo cotidiano ceda lugar a novas formas de se 

inserir em determinado contexto por meio de novas técnicas corporais. Esses 

artistas de rua fazem seu trabalho nos espaços públicos, reinventando-se a cada 

show, apesar da aparente « passividade » e repetição. 

 Na rua, as pessoas buscam seus lugares. J. passa a ser o artista de rua 

a partir do momento que ele sai de sua hospedagem com a caracterização em 

andamento para intervir na rua por algumas horas. Enquanto que a senhora M., 

que em seu cotidiano trabalha recolhendo materiais recicláveis nas ruas de 

Fortaleza - CE, torna-se a “amiga romeira”, status importante para si, momento 

de quebra do cotidiano que ela deixa de ser invisível na cidade para ter seu papel 

como romeira assumido e reconhecido em Juazeiro do Norte. 

 Desse modo, a romaria é um momento de transformação em que artistas 

de rua ressignificam suas técnicas e ações, para convidar o romeiro a entrar no 

seu universo lúdico e vice-versa, ambos são performers.   

Para aprofundar essa discussão, retomemos o ponto específico sobre o corpo. 

Segundo Marcel Mauss (2003, p.407), 

 

O corpo é o primeiro e o mais natural instrumento do homem. Ou, mais 
exatamente, sem falar de instrumento: o primeiro e o mais natural 
objeto técnico, e ao mesmo tempo meio técnico, do homem, é o seu 
corpo. Imediatamente, toda a imensa categoria daquilo que, em 
sociologia descritiva, eu classificava como “diversos” desaparece 



71 

 

dessa rubrica e ganha forma e corpo: sabemos onde colocá-la”. 
(Mauss, 2003, p.407). 

 

 Para que exista romaria, os corpos dos indivíduos precisam estar 

presentes nessas ruas. O corpo, de acordo com Mauss, é um instrumento e meio 

técnico natural do homem. No entanto, cabe pensar não na naturalidade desses 

corpos, mas em como a depender da ocasião esse corpo se modifica, 

transformando-se em outro que não o habitual. Os corpos dos artistas de rua são 

trabalhados, as suas « naturalidades » são transformadas. Nesse quesito, o que 

os performers pensam e o que eles executam têm no corpo um grande veículo 

que transporta significados culturais e sociais. 

 A diversidade da arte de rua nas romarias de Juazeiro do Norte dá indícios 

de como o corpo é um produtor e um produto da romaria. Em outras palavras, o 

corpo e suas múltiplas ações e ressignificações é a base de todas as relações 

sociais e rituais. Os artistas de rua fazem de seus corpos meios de atração para 

que outras pessoas possam assisti-los de uma forma diferente. Se a proposta 

for fazer comédia, o corpo do ator social tem que se mostrar livre da vergonha, 

do pudor. Fazer escárnio com ações rotineiras, seja de ordem fisiológica ou 

cultural. Caso a performance seja musical, o ideal é cativar o público, despertar 

suas emoções, para que o público possa se soltar e entrar no embalo da 

apresentação. Os artistas de rua concebem seus corpos de forma distinta nas 

ruas, pois se tornam outros, vão-se as personalidades cotidianas, e ficam as 

personagens criadas. Por isso é comum escutar de artistas, independente do 

lugar em que se trabalha (teatro, rua, TV, cinema etc.) que seu corpo é mudado 

de acordo com o que se espera do personagem. 

 Diante desses pontos, os corpos dos artistas de rua são corpos 

trabalhados, que se inserem nas romarias de acordo com seus propósitos 

externalizados por suas ações. Assim, para refletir sobre os corpos dos artistas 

de rua na romaria, foi importante apreender o corpo que se prepara para entrar 

nas cenas de rua, o corpo que sente, o corpo que faz e o corpo que descansa. 

 Cada artista de rua é um universo particular, uma vez que carrega consigo 

todos os ideais, experiências, história e especificidades físicas. A prática da arte 

de rua envolve vários fatores, e como afirmado por alguns artistas com os quais 

conversei, a decisão de levar uma vida que foge dos padrões envolve um 

paradoxo importante, pois ao mesmo tempo em que se almeja viver livre, a 



72 

 

decisão sobre o momento certo de começar pode ser difícil, por essa razão os 

artistas de rua mais jovens, que estavam só por alguns dias na cidade, falaram 

que toda a preparação começa com uma viagem não espacial, não relacionada 

ao corpo físico, mas uma viagem subjetiva sobre o que se pensa e o que se 

deseja. 

 Acerca da preparação para começar a performance na rua, cada artista 

revela seu próprio ritual. O artista T. – palhaço, da própria cidade de Juazeiro do 

Norte, depois de tomar uma dose de cachaça, faz alguns alongamentos e 

diversas caretas com o intuito de ir se encontrando e se familiarizando com a 

personalidade de seus personagens. Eu pergunto por qual razão a cachaça pura 

é importante para a sua apresentação, ele disse que é para ficar sem-vergonha, 

usando aqui de duplo sentido. Os personagens que T. criou são ousados, sem 

pudor. Personagens que fazem zombarias com outras pessoas e consigo. 

 Na imagem abaixo, o artista T. estava se preparando para a realização 

do show na praça Padre Cícero, outro ponto de destaque nas romarias, mas 

enquanto ele fazia seus alongamentos após tomar algumas doses de cachaça, 

as pessoas já começavam a parar para observar o que estava acontecendo, pois 

houve ali uma ruptura com o que se estava vivenciando. 

 

 

                               Figura 6 – Preparação para a performance do artista T. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

 

                                  Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 



73 

 

 

 T. possui alguns dentes faltando na boca, mas não se preocupa em fazer 

um tratamento bucal com urgência, em conversa disse que pelo bem ou pelo 

mal, a ausência de dentes deixa seus personagens mais engraçados para o 

público. Além desses preparos físicos, T. mencionou a necessidade da 

preparação psicológica, pois ele, como artista experiente, quase 20 anos de arte 

de rua, precisa “se fazer de surdo”, expressão por ele utilizada, diante das 

ofensas ao ser considerado vagabundo e picareta. Ele afirma que todo dia, antes 

de começar uma preparação, fica mentalmente repetindo a ideia de que a arte 

de rua é o seu trabalho. Quando perguntei se ele repete isso nas romarias, ele 

afirmou que adapta esse mantra pessoal para a seguinte frase: Eu sou artista de 

rua, estou aqui para dar alegria ao povo romeiro que como eu fica de passagem 

pelas cidades. Essa fala de T. foi interessante, porque em muitas conversas que 

tivemos, ele, sendo artista local, não estava de passagem por Juazeiro do Norte. 

Em muitos momentos, algumas falas de T. davam a impressão de ser articuladas 

de acordo com o que supostamente eu quisesse escutar ou que fosse algo mais 

pontual para a pesquisa. Esse fato não invalida a sua fala, mas apresenta como 

diante da pesquisadora suas performances como artista de rua precisavam ser 

validadas também por mim. 

 Os rituais de preparação são importantes para dar início a uma 

performance. Um artista peruano disse que a preparação corresponde não à 

montagem dos instrumentos que ele utiliza e depois aos equipamentos de som, 

pois a preparação mais importante é correspondente ao preparo psicológico, um 

trabalho mental que envolve credos e concentração. Depois disso é que vem o 

preparo das cordas vocais, instrumentos, disposição de equipamentos e a 

passagem de som, para verificar se estará tudo dentro dos conformes. O grupo 

de artistas peruanos permaneceu durante toda a romaria, mas visitaram também 

cidades vizinhas para fazer as suas apresentações. Apesar de serem 

estrangeiros, eles não tinham dificuldade com a língua, pelo contrário, 

chamavam mais atenção dos romeiros por ser considerados diferentes, 

principalmente no que diz respeito à língua ao misturar a Língua Portuguesa com 

a Língua Espanhola.  

 Independentemente da performance proposta pelos artistas, o preparo 

mental é importante para que eles se envolvam com os romeiros e demais 



74 

 

circunstâncias da romaria. Além do preparo psicológico, retomamos a 

importância do preparo físico, da resistência que os artistas precisam ter para 

que as suas performances se realizem como ensaiado e esperado. No entanto, 

quando se treina ou se ensaia, os artistas precisam contar com os possíveis 

imponderáveis que podem ocorrer em suas apresentações. 

 Um detalhe importante sobre o preparo físico realizado pelos artistas é 

que ele deve ser realizado de forma consciente, com o intuito de aprimorar seus 

movimentos e entregar seu corpo ao personagem assumido. Assim, fica 

evidente que se atua quando se canta, quando se imita, quando dança e faz 

muitos malabarismos em prol de um olhar e diálogo com o público. A 

performance de rua se inicia durante o seu preparo e, em romaria, esse preparo 

acontece in loco, junto com os romeiros. 

 O preparo corresponde à autonomia artística que os performers assumem 

em cena e aos conhecimentos que devem possuir em relação ao seu corpo: 

resistência, elasticidade e/ou capacidade de movimentos. São elementos que 

devem ser rigorosamente articulados com os acontecimentos que estão 

ocorrendo nas ruas. Sobre essa questão, Eugenio Barba (1994), importante 

diretor, pesquisador e autor de teatro, afirma o que eu pude observar nos 

momentos fora de cena de meus informantes, que o ensaio e/ou treino envolve 

não somente o corpo físico dos atores sociais, mas suas ideias. 

 

Os exercícios do treinamento físico permitem desenvolver um novo 
comportamento, um modo diferente de mover-se, de agir e reagir, uma 
determinada destreza, mas esta destreza definha-se numa realidade 
unidimensional se não atinge a profundidade do indivíduo. Os 
exercícios físicos são sempre exercícios espirituais (Barba, 1994, p. 
129). 

 
 
 

É importante mencionar que Barba traz luz a essa tese quando ele 

menciona o Terceiro Teatro que não implica um estilo específico, mas sim um 

conjunto de pessoas de teatro que buscam uma vocação pessoal e uma 

autonomia em suas práticas, muitas vezes fora dos circuitos de financiamento e 

reconhecimento oficiais, no caso deste trabalho em particular, no próprio espaço 

da rua.  

 Desse modo, o momento de preparo faz parte da rotina artística de rua 

independentemente da cidade na qual os artistas estejam. O que se observou, 



75 

 

no entanto, durante a pesquisa de campo é como o sentir fez-se presente 

durante as performances. Não é questão de sentir a cidade, mas de sentir todas 

as realidades misturadas nesse cenário, permitindo que a festividade romeira 

seja plural. É também questão de cinestesia. Os artistas de rua se sentem 

próximos ao romeiro por ambos estarem compartilhando o mesmo status na 

liminaridade das ruas.  

Nessa viagem de transformação do “self”, os artistas de rua passam a 

fazer de suas ações importantes estratégias para que as suas artes possam ser 

experienciadas pelas pessoas. Suas artes, assim, passam a ser públicas, seus 

corpos deixam de ser seus para serem das novas personas que assumem o 

comando durante as horas de apresentação.  

Nesse momento o corpo está em ação, a performance está em 

desenvolvimento, com trocas de risos, cantorias, piadas, desafios e todos os 

atos que quebram com a seriedade pela qual passam os romeiros penitentes. É 

com foco em seus objetivos na rua, que a artista de rua que tem o nome artístico 

de Karlinha consegue ter resistência corporal para trabalhar por horas junto com 

seu boneco de dez quilos, Karlinhos. Além de seu corpo, ela precisa dar vida ao 

corpo do boneco que tem um metro e meio para que seu show possa acontecer. 

A dificuldade está em equilibrar os movimentos dela e do boneco com o 

repertório musical. A performance aqui acontece pela possibilidade de 

transformar não somente o seu self, por meio do treino e apresentação, mas de 

dar identidade ao boneco, que por conta dos movimentos da artista passa 

também a ser um performer. Como mencionado por uma pessoa da plateia: Até 

parece que Karlinhos está vivo, mas se tá se mexendo, morto é que não tá.  (Rua 

ao lado da Matriz das Dores, Juazeiro do Norte, setembro de 2018). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Figura  7 – O show de Karlinha e Karlinhos 

 

                              Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

O caso da artista Karlinha merece atenção especial, pois além de ter sido 

a única mulher artista com mais de cinquenta anos que conheci nas romarias 

juazeirenses, ela foi a única que participava também das festividades religiosas, 

indo às missas e fazendo visitas aos locais de peregrinação romeira. Além disso, 

ela não se envolvia com os demais artistas, não tinha um grupo próximo que 

trabalhava na rua. Além do boneco Karlinhos, ela fez a viagem do Rio de Janeiro 

(ela é carioca) para Juazeiro do Norte sozinha. Foi sua primeira viagem e o fato 



77 

 

de ter escolhido Juazeiro do Norte foi por conta das referências a Padre Cícero 

na famosa feira de São Cristóvão no Rio de Janeiro.  

 

(K.) - Sempre trabalhei sozinha, fiz minhas viagens sozinha, então é algo a que 

estou acostumada. Escolhi Juazeiro do Norte esse ano para trabalhar porque a 

imagem de Padre Cícero lá na feira de São Cristovão no Rio é muito presente. 

Você conhece essa feira? Lá é um pedacinho do nordeste que a gente tem lá, 

durante anos só ouvia histórias, mas esse ano quis conhecer com meus próprios 

olhos. Mas não vim só para trabalhar não, mas vim para participar das 

festividades da Igreja, subir o Horto, ver a estátua do Padre Cícero. Como 

católica eu não poderia deixar de fazer essas atividades. (Entrevista realizada 

em setembro de 2018). 

 

O espaço em que ela trabalhava nas romarias ficava situado em uma 

calçada, nas ruas transversais às principais praças da cidade. Eu perguntei 

sobre a escolha do espaço, ela informou que aquela calçada era muito boa para 

desenvolver seu trabalho por ser em frente à hospedagem que ela se 

estabeleceu e por questão de segurança também uma vez que dificilmente ela 

estaria em situação de risco por estar em frente a uma lanchonete. Os donos da 

lanchonete disponibilizaram uma tv conectada a uma caixa de som para que ela 

fizesse suas apresentações acompanhadas por música. As apresentações de K. 

nesse ponto foram boas para o estabelecimento comercial uma vez que a artista 

foi um atrativo cultural.  

Os ensaios e treinos tão citados aqui são compostos por técnicas que 

cada artista aperfeiçoa. Essas técnicas são aprendidas e postas em prática 

diariamente. A descrição de cada técnica não será formulada aqui, pois é mais 

relevante compreender a semântica dos movimentos antes das apresentações 

do que fazer uma descrição de alongamentos, treinamento das cordas vocais, 

técnicas de resistência executada pelos artistas e a utilização de entorpecentes. 

Essas atividades fazem parte dos momentos que antecedem as apresentações, 

pois são necessários para que o corpo seja preparado fisicamente e 

esteticamente. Segundo Cieslak e Torzecka (1992), atores de teatro, da 

antropologia teatral do Barba no Odin Teatret, o corpo do ator não pode ser 



78 

 

limitado, os artistas de rua precisam visualizar seus corpos como importantes 

meios para que percepções sejam externalizadas.  Assim, 

 

atuamos tanto na vida que para fazer teatro bastaria deixar de atuar. 
Outra coisa muito importante de entender é que o ator tem de 
concentrar-se sobre seu próprio corpo. O instrumento do ator não é a 
palavra e a voz, mas o corpo inteiro. (...) Enquanto o ator tem 
problemas com seu próprio corpo, está limitado. Assim como o músico 
tem de exercitar cada dia seus próprios dedos, também o ator tem de 
exercitar seu corpo até não ter mais a necessidade de pensar nele, 
este é o ponto que deve buscar, quando é capaz de dizer que o domina 
completamente. Tradução do francês para o português: João Paulo 
Valadares Coimbra  (Cieslak; Torzecka, 1992, p.121). 
 
 

 Cada técnica corporal se torna o primeiro passo para a performance se 

tornar pública, é o momento de preparação, pelo que está por vir. As técnicas 

realizadas só acontecem com base na própria experiência que os artistas vão 

adquirindo nas ruas com o amadurecimento e autonomia de seu trabalho. A 

romaria é um evento que possibilita que a troca de olhares e ideias que ocorrem 

nas ruas proporcionem novas vivências para todos. O que fica perceptível é que 

do contato entre artistas e romeiros e da configuração da trama (rede de 

acontecimentos), um universo sensível e cheio de ambiguidades é criado, e é 

dele que falaremos no próximo tópico. 

 

2.3 CORPOS QUE RITUALIZAM A ARTE NAS RUAS 

 

A romaria é um evento extraordinário que se materializa por meio dos 

corpos e movimentos das pessoas. Dentro do frame social dessa pesquisa os 

corpos são entendidos como corpos que rezam, corpos que brincam e corpos 

que transformam as ruas em palcos. 

 Estamos aqui falando de corpos que intervêm nas romarias, dando-lhes 

novos significados, cuja ocupação nas ruas deve ser entendida sob uma 

perspectiva da performance. Esse é o momento em que os atores sociais antes 

marginalizados em suas vivências ordinárias passam a ter novos status, um 

novo ethos, sob uma nova fachada no cenário que por eles são ressignificados. 

Os romeiros, junto com artistas de rua, se reconhecem e passam a ter lugar de 

fala, pois eles são afilhados do padre Cícero e muitos por meio de seus corpos 



79 

 

em penitência mostram aos demais a gratidão e os milagres alcançados por meio 

da intercessão do santo protetor. 

A constituição da corporeidade do romeiro vai sendo compreendida de 

modo que entendemos suas performances diante do Sagrado e do “Não tão 

Sagrado Assim”. Ou seja, mesmo fora do ambiente da Igreja, o ator social 

permanece em romaria, suas performances continuam fazendo parte do 

universo romeiro e seu corpo assim se torna também uma representação do 

sagrado. 

Nesse momento, a corporeidade dos artistas de rua se destaca em meio 

aos corpos dos romeiros por conta de suas construções performáticas nos 

percursos da cidade. Pode-se observar como os personagens vão sendo 

montados e despertados quando o palco nas ruas é proposto pelos artistas.  

Desse modo, a romaria se constrói por meio da interação entre indivíduos 

e pelo modo como eles lidam com os contextos. Assim, podemos observar como 

as performances são resultados do espírito que crê e do corpo que experiencia 

o que acontece à sua volta.  

Os rituais acontecem dentro das Igrejas e nas ruas. Do ponto de vista dos 

romeiros, o seu itinerário sagrado na cidade é realizado ritualisticamente, pois 

nesses momentos os romeiros vivem uma experiência liminar dentro do próprio 

momento extraordinário. Os rituais, como Maria Laura Cavalcanti (2013) 

enfatiza, são caminhos necessários para compreendermos como as identidades 

sociais e subjetividades fazem parte da experiência social. 

Dentro do frame dessa tese, os rituais são os que acontecem durante as 

interações tecidas entre artistas e romeiros, são os rituais que eles vivenciam 

que também corroboram para a transformação das ruas em palco. Para entender 

esse encontro como um ritual, é necessário alcançar o que Cavalcanti (2013) 

mencionou sobre condutas e ações simbólicas e suas intensidades e ritmos.  

O corpo do romeiro é o corpo de devoto, da pessoa que crê nos poderes 

de cura e proteção de Padre Cícero. É um corpo que se ajoelha, que pede e 

clama nos rituais religiosos. É um corpo que deve crer na penitência e ao mesmo 

tempo possuir gratidão por ter conseguido iniciar mais uma romaria. No corpo 

do romeiro é que o ritual ganha movimento. Mas, como refletido no capítulo 1 

dessa tese, até mesmo o corpo do romeiro é um corpo que precisa de 



80 

 

preparação, de treino, é um corpo que se modela, que deve saber agir, é um 

corpo que encena junto com outros atores sociais.  

Em romarias as pessoas estão representando, como mencionado 

anteriormente, por meio de suas fachadas vão sendo construídas narrativas que 

são moldadas de acordo com seus deslocamentos nos lugares. Em um momento 

de representação, como as que serão mencionadas, podemos identificar 

técnicas do corpo próprias do momento extracotidiano, pois esse é o momento 

que para as experiências acontecerem o corpo deve estar disposto a ir além dos 

limites existentes no plano ordinário.  

No contexto romeiro, o corpo passa por experiências intensas que se 

iniciam quando os atores sociais começam a sua viagem a Juazeiro do Norte 

para participarem da romaria.  

Durante uma viagem que realizei em um ônibus de romeiros que partiu da 

cidade de Maceió/AL, pude perceber como o sofrimento físico durante a viagem 

para muitos já caracteriza o fazer romeiro. No ônibus em questão, os assentos 

além de não serem confortáveis, não ofereciam a devida segurança, fazendo 

com que os corpos dos romeiros se tornassem mais vigilantes, tensos e fortes.   

Ao chegar a Juazeiro do Norte, os corpos relaxavam, e davam graças a 

Deus por terem chegado vivos ao destino. Isso não é um exagero, nos anos que 

desenvolvi a pesquisa de campo, aconteceram acidentes fatais de romeiros que 

participariam das romarias. No ano de 2018, a programação da Igreja, por 

exemplo, foi modificada como uma forma de prestar homenagem aos corpos que 

não chegariam. Chegar sãos e salvos nas romarias significa que a primeira etapa 

da jornada foi realizada com sucesso, com o corpo inteiro e vivo. 

Quando os Romeiros chegam a Juazeiro, seus olhares são direcionados 

à imagem de Pe. Cícero localizado no morro do Horto. O corpo de Padre Cícero 

é representado por uma estátua de 33 metros. Um corpo de pedra e cal 

representativo da romaria juazeirense, mas que é solidificado também por conta 

de toda a crença e confiança que os devotos depositam no padrinho Cícero. 

Os corpos dos artistas de rua, por sua vez, procuram se destacar na 

multidão, e mais que isso, são corpos importantes para modificar o extraordinário 

nas ruas. Os artistas de rua modelam os lugares, propõem que os romeiros se 

reconheçam e que interajam. São corpos que exigem técnicas específicas, pois 

aqui estamos mencionando as técnicas do teatro, das artes do palhaço, 



81 

 

malabarismo, estátuas vivas, músicas etc. Todos são atores sociais no campo, 

mas a diferença é que somente os artistas de rua vão ter consciência disso. Seus 

roteiros são claros, seus objetivos profissionais também, além de suas atuações 

ensaiadas. Os corpos dos artistas de rua buscam contato com o romeiro, 

observam, e por saberem observar o contexto suas inserções ocorrem de forma 

que seus shows, expressão muito utilizada por eles, sejam atividades esperadas.   

Para pensarmos sobre esses corpos que se transformam em arte, Barba 

(1994, p.271) afirma que esse fato corresponde ao “segundo nascimento, o do 

corpo-mente cênico, independente das exigências da representação, mas pronto 

para realizá-las”. Desse modo, agora será apresentado como os corpos de 

artistas de rua e romeiros são, pelos atores sociais, preparados para as 

interações face a face no momento em que os propósitos, função social e 

número de participantes e ambientes possibilitam que os encontros desses 

corpos sociais sejam além de variados, transformadores e transformados. 

Antes de formar seu palco nas ruas, os artistas de rua percorrem os 

lugares a fim de conhecer os movimentos das pessoas. No momento que eles 

escolhem seu lugar e começam a se preparar, eles vão se transformando em 

outros atores sociais. Nesse momento as técnicas que cada artista utiliza 

possibilitam que ocorra uma “deseducação” do corpo, como afirmou Renata 

Leite (2015). Essa “deseducação” que Leite propõe está relacionada com a ideia 

de que o corpo cênico toma o lugar do corpo cotidiano, do rotineiro. Novas 

possibilidades para se inserir nos espaços são criadas, nem sempre aceitas, 

mas sempre permitidas pelo público. Os corpos dos artistas de rua passam a ter 

um papel importante nas romarias, suas atuações, para acontecerem, precisam 

de sua disciplina. Então, aqui temos um conflito interessante entre a 

“deseducação” e a disciplina corporal.  Em momentos extraordinários como os 

da romaria, os artistas mais do que nunca precisam equilibrar essas duas 

vertentes ritualizando suas performances.  

Os corpos dos artistas, desse modo, precisam ser atrativos do ponto de 

vista do entretenimento. Algo precisa chamar a atenção das pessoas que se 

movimentam intensamente pelas ruas. Os corpos dos artistas precisam 

despertar curiosidade do seu provável público, e mesmo quando a plateia é 

formada, e o palco passa a ser constituído, precisam estar prontos, dispostos a 



82 

 

continuar encenando ao convidar romeiros para adentrar em seu universo 

extraordinário situado na cosmologia romeira.  

 
2.4 REALISMO MÁGICO E JOGO NA TRANSFORMAÇÃO ROMEIRA 
 

O momento extraordinário para a formação da romaria acontece quando 

as pessoas em suas andadas, pensamentos e buscas se envolvem com o 

contexto, construindo uma nova realidade, essa que é extraordinária, lúdica e 

mágica. A realidade, portanto, é experienciada pelas pessoas por meio de outras 

dimensões. Então, o que faz com que essa etnografia tenha como inspiração o 

realismo mágico é o fato de que o cotidiano romeiro é marcado pela 

extraordinariedade e se transforma em uma experiência sobrenatural ou mágica 

que muda os atores sociais pela fé e/ou pela arte, levando em consideração a 

cosmologia do momento. 

 

O real é maravilhoso em si, um si permeado de história, de revoluções, 
de lendas, de fatos, de paisagens, de seres encantados, de mitos, de 
fantasmas, de personagens reais que parecem irreais, e de 
irrealidades que se confundem com a verdade, de espaços de memória 
e de palavras (Ávila, 2007, p.43). 

 

De toda forma, o realismo mágico neste trabalho se faz presente para 

ajudar a compreender como elementos tão visíveis nas romarias, Igrejas, 

imagens, cores, multidões, museus para o romeiro, comércio popular, só podem 

ser compreendidos se formos, enquanto leitores desse evento, buscar o que há 

de invisível, mítico e fé. São esses elementos entrelaçados e f(r)iccionados que 

fazem parte das andadas dos romeiros, das performances e do encontro entre 

fé e arte nas ruas. 

O realismo mágico na literatura latino-americana surgiu em meados da 

década de 1940, tendo como uma das características o fato de que os elementos 

sobrenaturais se harmonizam com o contexto “real”, além de ter se tornado um 

movimento literário com forte expressividade política e social (Canton et al, 

2016). Isso seria o motivo das pessoas que estão em romaria, para além do mito 

ja constituído do Padre, considerarem a atmosfera local abençoada, 

especialmente para romeiros, e mágica, para artistas de rua. 

Não se trata de romantizar ou fantasiar a realidade, mas buscar 

explicações para tudo que acontece por meio da narrativa criada pelos próprios 



83 

 

atores. A começar pela história do Milagre da Hóstia, um fato real que é explicado 

por meio da crença, essa vista como uma das provas da santidade de Padre 

Cícero. Esse evento que ocorreu há mais de cem anos continua sendo lembrado 

pelos romeiros e foi a partir desse milagre, à medida que as romarias ganharam 

mais notoriedade, que a cidade de Juazeiro do Norte foi se destacando como 

um centro religioso no Nordeste brasileiro. 

Desse modo, o momento extraordinário romeiro é aqui visto como 

constituído por um realismo mágico juazeirense, pois esse é o momento que os 

romeiros mudam seus dias, invertem seus papéis sociais e vão de encontro com 

alguma experiência espiritual, sendo, essas questões transmitidas, inclusive, 

pela oralidade. 

Com o intuito de apresentar o realismo mágico literário, dois autores são 

imprescindíveis nesse contexto: o colombiano Gabriel Gárcia Márquez e o 

brasileiro Ariano Suassuna. 

Na literatura de García Márquez, elementos da comédia, do mito e da 

fantasia se fundem aos fatos históricos, árvores genealógicas e dados 

econômicos. Dessa forma, as narrativas apresentadas por esse autor devem ser 

compreendidas como algo que parte da realidade física das personagens para o 

mundo metafísico e do mundo metafísico para a realidade física, sem 

obstáculos. García Márquez afirmava que sua literatura era só realismo, pois 

segundo ele é a realidade que é mágica. 

Uma referência importante de Gabriel García Márquez neste trabalho é o 

livro “Cem anos de Solidão” publicado no ano de 1967. Há um trecho nesse livro 

que faz um paralelismo interessante com um ritual romeiro: 

 

...viram pela janela que estava caindo uma chuvinha de minúsculas 
flores amarelas. Caíram por toda a noite sobre o povoado, numa 
tempestade silenciosa, e cobriram os tetos e taparam as portas, e 
sufocam os animais que dormiam ao relento. Tantas flores caíram do 
céu que as ruas amanheceram atapetadas por uma colcha compacta, 
e eles tiveram que abrir caminho com pás e ancinhos para que o 
enterro pudesse passar (Gárcia Márquez,1967). 

 
 

 Esse trecho corresponde a uma circunstância que aconteceu em uma 

noite que antecede o enterro de um dos personagens da história. Em meio a um 

funeral, um acontecimento diferente se faz presente, a chuva de flores. Esse 

acontecimento mágico dá novos contornos à realidade das personagens, 



84 

 

obviamente. No entanto, essa chuva de flores, inexplicável, não ocorre para que 

os residentes se surpreendam com ela. É um fato, e como todo fato é preciso 

vivenciá-lo, mesmo que não seja por meio da lógica. 

 Aqui, o episódio da chuva de flores dialoga com um ritual que acontece 

nas ruas em romaria: a procissão dos ônibus. Os ônibus que levam as centenas 

de romeiros a Juazeiro do Norte não são apenas um meio de transporte, como 

me foi relatado pelos romeiros entrevistados10 em 2018, mas são também 

veículos abençoados que representam a devoção do romeiro, por isso que eles 

precisam ser vistos, abençoados e inseridos na romaria.  

 Os ônibus são decorados com fitas, imagens, faixas e muitas flores de 

muitas cores e tamanhos. As ruas ficam cheias de flores no chão, e centenas de 

romeiros disputam espaço para acompanhar, durante horas, os ônibus 

ressignificados como alegorias religiosas. Os ônibus são as atrações desse 

momento, muitas atividades que aconteciam foram suspensas em decorrência 

dessa procissão. De dentro dos ônibus, alguns romeiros ficavam encarregados 

de jogar ao público que prestigiava o evento muitos doces. Nesse momento, as 

ruas ficaram com um cheiro forte de flores, além das muitas pétalas e confeitos 

no decorrer do trajeto realizado pelos veículos. Esse é um evento que modifica 

a relação que os atores sociais possuem com os ônibus, pois neste momento 

não se trata somente de veículos, trata-se de uma relação impregnada 

eventualmente de crença, que possibilitou, por hora, os ônibus serem 

personagens. No desenrolar da procissão, os ônibus são abençoados, pois eles 

não deixam de ser um instrumento de fé, e se ele ali está é porque Padre Cícero 

e Deus permitiram que isso ocorresse, como me foi informado pelos romeiros 

que eu conversava durante esse ritual. 

 

 

 

 

 

 

 
10 Mestre André do Guerreiro, Senhor Lau, Senhora Maria, Senhora Janda, Senhora Benedita, Senhor 
Marcondes, Senhora Sebastiana, Senhor Francisco e Senhora Madalena.  



85 

 

 

              Figura 8 - Procissão dos ônibus de flores 

 

                                     Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

 Outro representante no Brasil, mesmo não sendo reconhecido como um 

autor realista mágico, é Ariano Suassuna. Sua obra pode ser vista como um 

realismo mágico sertanejo que retrata os problemas sociais do sertão nordestino 

com as características míticas da região, com suas crenças religiosas, mitos e 

tradição popular. Em Suassuna, personagens sertanejos se relacionam 

constantemente com o sagrado para encontrar respostas para problemas sociais 

e naturais graves como a seca. Os personagens experienciam suas realidades 

como fantasia, narrativas são apresentadas em busca de solução. A esperteza 

de muitos personagens é encontrada na própria fantasia para justificar a 

realidade, nesse contexto até as situações mais absurdas são permitidas. Como 

a de colocar uma moeda na traseira de um gato e falar que ele “descome” 

dinheiro para vendê-lo para uma personagem que possui uma situação 

econômica boa dentro do contexto apresentado no livro Auto da Compadecida 

(1955). Ou então João Grilo, protagonista desta obra, falar ao cangaceiro que 

invadiu a cidade de Taperoá que uma gaita foi abençoada por Padre Cícero 

antes de morrer, com o intuito de se livrar da morte. Quem leu a obra sabe que 

essas mentiras tramadas por João Grilo não tardaram a ser descobertas. É 



86 

 

importante notar que até mesmo características mágicas quando não se fazem 

presentes, aparentemente, são forjadas pelos personagens com o intuito de 

modificar seus dramas.  

Um elemento importante do realismo mágico presente na obra de García 

Márquez e de Ariano Suassuna além da forte referência aos elementos da 

história local e cultura popular, é a questão de como a morte rompe com a ideia 

da racionalidade. Em Cem Anos de Solidão, o personagem cigano Melquíades 

retorna da morte, tornando-se uma figura fantasmagórica no cotidiano da família 

Buendía, já no livro Auto da Compadecida, João Grilo ressuscita após Nossa 

Senhora lhe dar uma segunda chance ao ser julgado no purgatório.  

A história desses dois personagens, de duas obras de referência na 

literatura latina-americana, corrobora para a análise de como a crença no 

sobrenatural, com base na fé dos romeiros, dá a sensação que mesmo não 

estando mais vivo, Padre Cícero é uma figura central na cosmologia da cidade. 

Além desse fator, pode ser percebido como Melquíades e João Grilo 

buscam alternativas em suas narrativas para prosseguir com suas vidas, mesmo 

após a morte. Assim como romeiros e artistas de rua quando se encontram nos 

palcos de rua, os personagens brincam com o imaginário popular, com os 

estereótipos, com a ruptura da normalidade, enfrentando o poder local por meio 

de estratégias que têm como cerne a sabedoria popular. Em Macondo (cenário 

da obra de García Márquez), em Taperoá (cenário da obra de Suassuna) e em 

Juazeiro do Norte (cenário desta tese), observa-se como a lógica, a 

racionalidade cede lugar ao mítico. Ou, que o mágico-realismo é mais realista 

que mágico. 

Em Juazeiro do Norte, nos momentos das romarias, muitos personagens 

como Grilo e Melquíades surgem nas ruas, podendo ser romeiros e artistas e 

quando se encontram nos palcos das ruas seus papéis se mesclam, ambos 

compartilhando suas perspectivas por meio das brincadeiras e do jogo.  

 No entanto, a crença dos personagens e as tradições populares tão 

presentes no contexto dos personagens de Suassuna permitem que eles 

experienciem o mágico da realidade sem se darem conta disso. Como no 

episódio em que a cachorrinha da Mulher do Padeiro morre, e a causa principal 

segundo o ponto de vista de sua dona foi a benção que o sacerdote da Igreja 

local se recusou a dar ao animal. Esse episódio é muito rico quando se pensa 



87 

 

no conceito de realismo mágico, pois anteriormente o padre tinha abençoado o 

motor do veículo do Major da cidade, esse um objeto sem vida, mas que mereceu 

a bênção por ser propriedade de um membro importante da elite da cidade.11A 

bênção é aqui um elemento importante da fé, para um é dada e para outro 

recusada, é importante para o entendimento das relações de poder e política na 

cidade.  

 Dessa forma, a proposta de trazer o realismo mágico para a romaria 

juazeirense é pensar também nas relações e nas dimensões que a crença e a 

tradição popular possuem no fazer cosmológico e também político da cidade 

romeira. O realismo mágico é um conceito que permite explorar os momentos e 

os espaços por meio da representação e dos muitos selves que os atores sociais 

constroem, além de explorar problemáticas históricas e crenças como 

fenômenos pertencentes ao mesmo universo de significação. Desse modo, o 

realismo mágico possibilita que a fissura decorrente da f(r)icção de valores e 

comportamentos seja analisada como trama de autoria dos próprios performers. 

Na literatura o realismo mágico latino-americano é resistência, um modo de olhar 

os valores culturais por meio de uma perspectiva crítica de quem escreve a 

História, e de quem as vive. Ou como escreveu Octavio Ianni (1986): 

 

Ao mesmo tempo em que se desenvolve e constitui como um fato 
notável da produção literária latino-americana, o realismo mágico 
estabelece um modo de olhar a cultura, a sociedade, a vida. Pode-se 
dizer que esse estilo literário, simultâneo cultural e de pensamento, 
institui uma forma de interrogar a vida e a história.(...)Toda a história 
se refaz, novamente, na perspectiva desse estilo de olhar. De repente, 
tudo se mostra transparente: a demora do curso do tempo, a lonjura do 
espaço, o despropósito do gesto, a minúcia da brutalidade, o 
monumental da quimera (Ianni, 1986, p.18).   

 

Assim, o conceito de f(r)icção permite a análise da transformação dos 

atores sociais, dos espaços, dos objetos. Essa transformação, ressignificando 

todo o contexto, é o que nos leva ao realismo mágico romeiro, pois assim vemos 

como o jogo entre a imaterialidade e a materialidade constitui o universo sensível 

tramado por romeiros e artistas. 

 
11 Aqui podemos fazer um paralelismo com os Ônibus romeiros que são abençoados pela Igreja 

nas romarias, mas aqui o sentido é de proteger os fiéis, uma vez que esses veículos retornarão 
com os romeiros para suas cidades de origem. Talvez, certas companhias de ônibus possam 
conseguir publicidade, também. 



88 

 

Esse é um tópico importante para essa tese, pois a concepção literária do 

realismo mágico é relacionada ao contexto social das romarias, envolvendo a 

narrativa que os atores sociais constroem e vivenciam em Juazeiro do Norte. O 

realismo mágico visa transformar os dramas vivenciados nas romarias em 

tramas, que são criações de pessoas que são a(u)toras de suas histórias. Aliás, 

Judith Butler (2021) teorizou o fato de que a performance é precisamente o que 

permite aos atores sociais de serem atores e atualizar suas histórias.  

O realismo mágico possibilita a compreensão de uma manifestação 

religiosa como uma experiência que para ser vivenciada precisa que os atores 

sociais se envolvam de corpo e alma, no sentido literal, em seus propósitos. Ou 

seja, através do realismo mágico é possível compreender como os romeiros 

narram suas próprias realidades em romaria, porque para os participantes 

romeiros, a romaria acontece tanto no plano físico como metafísico. Tudo que ali 

acontece passa a ser vivenciado a partir de explicações supersticiosas que 

envolvem todos os indivíduos em um movimento em que é preciso ter crença 

para sentir. Esse é o destaque na relação entre romeiros e artistas, com essa 

visão, essas crenças romeiras adentram o universo artístico dos performers. Por 

essa razão, escutei em algumas ocasiões os artistas de rua afirmando que a 

romaria é um momento mágico. Mas não por conta da superstição, e sim pelo 

modo como as tramas narrativas são conduzidas por esse pensamento nas ruas 

e nos espaços sacros. 

O realismo mágico é uma corrente literária cujo universo dos personagens 

é marcado por algumas situações inesperadas e sem grandes explicações para 

suas ocorrências. Nesse universo real e mágico, o misticismo é um importante 

fio condutor que envolve todos, fazendo com que os personagens vivam em meio 

a uma trama onde novas concepções são por eles assumidas e vivenciadas. No 

mundo, o realismo-magico é frequentemente associado à América Latina, com 

características chaves que essa fusão do real com o fantástico, num quadro 

realista, não tenha explicação nem justificativa. O tom neutro e o estilo realista 

são considerados normais e naturais. Aqui também a literatura encontra a 

antropologia, ja que o movimento literário é muitas vezes visto como uma 

maneira de capturar a complexidade e as contradições da realidade latino-

americano, da qual Juazeiro do Norte é sem dúvida exemplar. 



89 

 

A concepção realista e mágica da romaria possibilita que olhemos para 

os movimentos de romeiros e artistas de rua a partir de suas transformações 

pela arte e pela fé. Nesse sentido, as pessoas passam por uma transformação 

em suas crenças e também em suas fachadas. Isso significa que os papéis 

sociais dentro do contexto da romaria são ressignificados e as ações são 

entextualizadas proporcionando narrativas difusas, nas quais a realidade ganha 

contornos marcados pela fantasia.  

Nos palcos da arte de rua em romaria, figuras do imaginário popular e da 

história local se juntam com figuras que nos remetem ao moderno, como no 

encontro do transformer e do cangaceiro prateado, ambos com um aspecto 

futurista. Os dois artistas trabalham de forma independente, mas em algumas 

ocasiões eles se encontravam por acaso em alguns pontos da cidade e 

performavam seus shows, como o embate entre eles, chamando atenção de 

todos que passavam pelo local. Esses momentos de encontros não eram para 

uma apresentação dos dois artistas, mas um momento em que ambos brincavam 

com seus personagens, com seus movimentos e com as pessoas que 

observavam o “conflito” inusitado.  

 

     Figura 9 - o confronto futurista nos palcos de rua  

 

                                 Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 



90 

 

Assim, para a formação dos palcos de rua acontecer é preciso que artistas 

de rua e romeiros passem a compartilhar o mesmo universo de significação e 

incorporem outros tantos durante a performance. Aqui se caminha para um 

entendimento de que o fazer e o sentir romeiro só poderão ser compreendidos 

se partirmos das ações que são invisíveis a olho nu, ou, digamos de outro modo, 

com um olhar sensível para as narrativas vistas como mágicas na realidade 

romeira. 

Até agora, foi apresentado como a realidade romeira vai sendo constituída 

pelas dinâmicas e deslocamentos dos atores sociais que fazem com que o 

ordinário se torne extraordinário, que as pessoas se tornem performers e seus 

percursos façam parte de uma narrativa. Com o intuito de pensar nessas 

transformações sob uma perspectiva narrativa da literatura realista mágica, a 

proposta a seguir será apresentar alguns eventos da romaria, situando os atores 

como personagens, e os lugares da cidade como cenário. Nessa narrativa, são 

consideradas as concepções das inversões de papéis entre os atores sociais e 

os momentos liminoides no contexto extraordinário.  

 

2.4.1. Os ônibus de flores 

 

        Estamos no século XXI, a cidade de Juazeiro do Norte não é mais um 

pequeno povoado, ela cresceu em tamanho e em importância econômica, 

política e religiosa. Graças, principalmente, como dizem os romeiros, às 

crendices e à fé do povo. Os locais que o padrinho Cícero passava na cidade, 

hoje em dia, são locais em que seus afilhados procuram refúgio em busca de 

bênçãos.  

 Hoje, os romeiros vão ao encontro do padre Cícero saindo de muitos 

lugares, vão de ônibus, carros, aviões e motocicletas, pois os tempos mudaram. 

Mas entre esses afilhados do padre Cícero ainda vemos pessoas que chegam a 

Juazeiro do Norte por meio de transportes mais modestos, como os precários 

paus de arara, como acontecia outrora, e bicicleta.  

Na romaria do ano de 2018, por exemplo, um romeiro e seu filho saíram 

da cidade de Maceió a Juazeiro do Norte de bicicleta, como pagamento de 

promessa. Um trajeto longo, difícil e perigoso, do ponto de vista também da 

violência. Mas surpreendentemente belo e mágico do ponto de vista da fé. 



91 

 

   

 Em romarias, por mais que o indivíduo não queira, sempre tem algo para 

ver e alguém para conversar. No dia 14 de setembro de 2018, as ruas desde 

cedo estavam bem movimentadas em torno da Matriz das Dores. Eram tantas 

atividades para o romeiro fazer, que o melhor jeito para eu observar a 

movimentação era ficar em cima de um palanque, que por hora estava 

desocupado.  

Estava para começar uma procissão diferente, mas ao mesmo tempo tão 

comum para os romeiros. A procissão dos ônibus com o horário marcado para 

às 14 horas causava uma grande expectativa. Os ônibus e demais veículos que 

faziam parte da procissão foram os que levaram os romeiros para as romarias.  

No local de concentração dos ônibus, horas antes da procissão ser iniciada, 

os romeiros, mulheres, homens e crianças, dispostos a transformar os ônibus 

em alegorias, não economizavam nas flores, nem nas fitas coloridas e demais 

adereços que remetem à cultura romeira tão colorida, cheia de sons e cheiros 

também.  

Quando os ônibus já ornamentados começaram o seu desfile nas ruas, os 

espaços nas calçadas ficaram disputados, pois todos queriam ver as 

decorações, as homenagens a Padre Cícero que foram materializadas nos 

ônibus. As poucas pessoas que ficavam dentro dos ônibus jogavam bombons e 

outros doces para a população que de forma intensa começava a aplaudir os 

ônibus e a identificar suas cidades de origem. 

Esse é o momento que os próprios ônibus passam por um processo de 

entextualização por conta dos novos significados que a eles são atribuídos 

naquele momento. Não se enxerga naquele instante os ônibus como meios de 

transporte, mas como instrumentos de fé que possibilitaram que muitos romeiros 

estivessem ali presentes. Os ônibus se transformam desse modo, num presente, 

numa homenagem ao Padre Cícero e a Nossa Senhora. Decoram-se esses 

instrumentos de fé como uma forma de agradecimento, como uma paga de 

promessa.  

Nesse momento, romeiros e artistas de rua têm suas performances 

direcionadas aos ônibus de flores. Como é interessante ver como no centro dos 

palcos de interação entre os atores sociais, os ônibus de flores se destacam. Há 

uma poesia, não de palavras escritas, mas de palavras e de gritos que clamam 



92 

 

por misericórdia e que ao mesmo tempo agradecem por se estar ali. Muitas 

pessoas se emocionam nesse evento, outras brincam e tantas outras buscam 

identificar qual seria o veículo mais bem ornamentado para a ocasião. 

Nesse momento ritual, as pessoas sentem de uma forma diferente a 

romaria, pois ficam encantadas e se sentem espiritualmente fortes perante a fé 

que passa a ser vivenciada coletivamente nas ruas. O mágico, dessa realidade 

da procissão de ônibus, acontece a partir dos sentimentos que aproximam os 

romeiros, fazendo com que eles se tornem também espectadores de seus 

percursos de fé que passam a ser os caminhos das flores. 

 

2.4.2    A subida do Horto 

  

          Uma longa subida à colina do Horto, lugar em que está localizada a 

imagem de Padre Cícero, símbolo da fé local, marca um dos pontos de destaque 

do itinerário romeiro. No dia 13 de setembro de 2016, ainda de madrugada, os 

romeiros dos ranchos localizados perto da matriz das Dores começaram a se 

preparar para a grande e longa caminhada. Às 3 horas, pontualmente, encontro-

me com alguns grupos de romeiros para uma procissão silenciosa de almas que 

além de provar a sua devoção por Padre Cícero, por meio da resistência física, 

iria passar por algumas experiências extraordinárias que dão sentido ao fazer 

romeiro.  

 A ladeira é íngreme, muitos visitantes fazem a subida de ônibus e carros. 

A prefeitura local, inclusive, aumenta a frota para dar conta da quantidade de 

romeiros que visitam a estátua do Padre Cícero diariamente. Mas mesmo com 

essas opções mais confortáveis, muitos romeiros ainda fazem o percurso a pé, 

com o auxílio, quando necessário, de um cajado. Começar a subir a ladeira do 

Horto ainda de madrugada é importante por conta da temperatura nesse horário 

ser agradável, pois com as altas temperaturas do dia, essa subida e tudo que 

ela significa para o romeiro poderiam ficar comprometidas. Esse fato revela uma 

tensão, pois ao mesmo tempo que existe uma busca para amenizar o sofrimento 

ao realizar o trajeto de madrugada, a prática de realizar a subida a pé se mantém 

como um dos elementos de sacrifício e devoção. É no silêncio e no frescor da 

madrugada que as experiências religiosas na subida do horto acontecem.  



93 

 

 Um dos grupos que eu acompanhei durante essa subida era de romeiros 

que também eram artistas do folclore do estado de Alagoas, seu líder era o 

mestre André. Eu vinha percebendo desde que me encontrei com o grupo que 

ele estava carregando um embrulho cheio de moedas. Eu imaginei que seria 

para o consumo quando chegássemos ao nosso destino, uma vez que há muitas 

lojinhas com produtos locais à venda. É incrível como uma pessoa que não é 

romeira, como eu, mesmo acompanhando os grupos, não capta de primeira o 

sentido das andadas. Eu estava mais preocupada com a nossa chegada, 

quando enfim pudéssemos sentar, mas para os penitentes o que importa é a 

caminhada e seus sentidos. A subida do Horto é marcada pelas orações e pelos 

cânticos de benditos que fazem com que os penitentes sejam artistas do 

sagrado nesse momento ritual. No percurso, as 15 estações da Via Sacra, 

apresentando os caminhos dolorosos de Cristo antes de sua Paixão são 

símbolos da adoração e submissão dos fiéis diante do sagrado.  

 

                   Figura 10 - Subida do Horto durante a madrugada 

 

                    Fonte: Juliana Gonçalves (2016) 

 

 Nesse percurso de fé, há muitos pedintes, mulheres, homens e crianças, 

com ou sem deficiência, de idades variadas. Nesse momento, percebi a razão 

das moedas do mestre André e de tantas outras pessoas, a caridade. Aqui os 

romeiros compartilham o pouco que possuem para distribuir com pessoas que 

estão às margens das margens da sociedade. Entre os pedintes são 



94 

 

encontrados também romeiros que foram sem recursos suficientes à romaria. 

Dar ao outro o pouco que se tem é importante, é uma reciprocidade que passa 

a ser vivenciada por todos. Padre Cícero ajuda, na medida em que o fiel ajuda 

seus irmãos de espírito.  

 Aqui, a imersão religiosa possibilita que os atores sociais sintam por meio 

de seus cansaços físicos um prazer em estar à disposição do Padrinho. É um 

movimento cíclico que permite que se dê e que se receba a graça divina, e que 

para isso acontecer, é insuficiente o fiel ficar em silêncio e isolado. É um 

momento de coletividade, de alteridade, de empatia pela situação do outro. É o 

mágico dessa realidade que dá forças aos fiéis para continuar caminhando, 

cantando ao seguir os passos de Padre Cícero.  

     Esse é um rito de transformação, para os romeiros, aqueles que conseguem 

realizar esse percurso completo, com fé e oração, sentem por meio da dor de 

seus corpos, às bênçãos de padre Cícero em suas almas. A chegada na estátua 

de Padre Cícero é marcada por alegria, fotos e entusiasmo. Quando o dia já 

está claro, os devotos continuam caminhando, por outros percursos físicos, com 

o intuito de se aproximar do sagrado. Desse modo, percebe-se que não há 

romarias sem esforço, o que dá forças para os fiéis continuarem seguindo suas 

crenças em Padre Cícero. 

  No entanto, essa jornada ganha uma nova camada de significado quando 

os atores dessa pesquisa, ao chegarem na cidade, já em romaria, têm seus 

papéis sociais ordinários suspensos; romeiros nesse espaço e momento se 

tornam performers juntamente com os artistas de rua. Ao se encontrarem nas 

ruas, com visões, comportamentos e objetivos diferentes na romaria, eles 

vivenciam um período de f(r)icção, termo usado por J. Dawsey (2006) que aqui 

alude ao fato de que as romarias modelam e desconstroem a estrutura vigente, 

possibilitando a formação de uma antiestrutura. Essa fricção é o que possibilita 

a ressignificação romeira pelas performances dos atores sociais.  

 Para compreender a complexidade desses eventos, os conceitos 

apresentados, drama social, realismo mágico, cosmologia, foram necessários 

para olhar para a romaria sob uma perspectiva teatral e alegórica, onde “cada 

pessoa, cada coisa, cada relação pode significar qualquer outra coisa” 

(Benjamin, 1984). Olhar para a romaria e entendê-la como drama social, é 

reconhecer a sensibilidade e ao mesmo tempo a força que há na intervenção 



95 

 

dos atores sociais nas ruas. Nessa proposta, a noção de communitas media a 

percepção de trama em que romeiros e artistas de rua assumem novos papéis 

e criam novas performances.  

 

  



96 

 

3 MO(VI)MENTOS QUE PERFAZEM O EXTRAORDINÁRIO NAS ROMARIAS 
 

 

“O incrível de seu instinto 
simplificador foi que, quanto 
mais ele se livrava da moda em 
busca de conforto, mais 
perturbadora era sua incrível 
beleza e mais provocativo era 
seu comportamento em relação 
aos homens” (Gabriel García 
Márquez). 
 
 

Esse capítulo tem como proposta analisar o extraordinário como um 

instante de ruptura, nesse contexto, o conceito de perfomance nos ajudará a 

compreender a dinâmica que possibilita que novas fachadas sejam 

determinantes para a interação social e artística nas ruas. No momento 

extraordinário, as pessoas estão comprometidas com uma narrativa própria do 

período, como em um teatro, os atores sociais precisam assumir seus papéis 

nos palcos alegóricos romeiros em que se reza e se brinca com intensidade. 

Desse modo, esse capítulo está dividido em quatro partes com a intenção 

de analisarmos esses momentos ordinários e a passagem para os momentos 

extraordinários. Na primeira parte, os estudos de Goffman (1985) sobre fachadas 

sociais e sua análise dos frames serão apresentados com a intenção de refletir 

sobre como os atores sociais s se inserem nas romarias, revelando-se por meio 

de seus selves, sendo a(u)tores de seus cotidianos.  

Richard Bauman (2014) vai possibilitar que entendamos as fachadas dos 

atores sociais por meio de suas performances verbais, como elas ocorrem nas 

ruas e como as interações urbanas são modeladas também por elas. Victor 

Turner abre o espaço para que vejamos a inserção dessas fachadas e selves 

por meio do drama social, conceito importante para a análise do frame estudado. 

 Os estudos de Richard Schechner possibilitaram identificar o palco do artista de 

rua em meio aos demais eventos que acontecem durante a romaria. Vemos nele, como 

o palco artístico tem sua profundidade por conta de seus compromissos com a arte e 

com os romeiros. A partir do encontro de artistas e romeiros nos palcos de rua é que 

identificamos a fricção que há entre os universos simbólicos de ambos, transformando-

os em outros.  

 



97 

 

3.1 O EXTRAORDINÁRIO ENTRE FACHADAS E FRAMES 

 

Erving Goffman (1985) escreveu que: “uma performance pode ser definida 

como toda e qualquer atividade de um determinado participante em uma certa 

ocasião, e que serve para influenciar de qualquer maneira qualquer dos 

participantes (1985, p.23)”. Essa noção é importante para o meu campo de 

estudo, pois procuro entender os artistas de rua e os romeiros como atores 

sociais que fazem da rua um importante palco de interações, de performances.  

Dessa forma, buscam-se os meios para se compreender os elementos que 

caracterizam o momento extraordinário e, claro, a influência que eles exercem 

nas romarias.  

E. Goffman (2011) nos estudos da sociabilidade e das redes de interações 

na vida cotidiana utilizou o conceito de fachada para pensar sobre as questões 

que envolvem o lugar das pessoas em determinado contexto e os modos como 

elas agem. E. Goffman esclarece que: 

 

O termo fachada pode ser definido como o valor social positivo que 
uma pessoa efetivamente reinvidica para si mesma através da linha 
que os outros pressupõem que ela assumiu durante um contato 
particular. A fachada é uma imagem do eu delineada em termos de 
atributos sociais aprovados – mesmo que essa imagem possa ser 
compartilhada, como ocorre quando uma pessoa faz uma boa 
demonstração de sua profissão ou religião ao fazer boa demonstração 
de si mesma (Goffman, 2011, p.16). 

 
 

  
 Desse modo, seguindo a concepção de Goffman, as fachadas dos atores 

sociais dialogam com o evento e mais que isso, modificam os aspectos das 

romarias, uma vez que essas fachadas aqui fazem parte das intervenções nas 

ruas, não somente no sentido religioso, mas também artístico.  

 Para Goffman, a fachada não é algo que está dentro ou fora dos atores 

sociais unicamente, pois é algo que está “localizado difusamente no fluxo de 

eventos no encontro, e que se torna manifesto apenas quando esses eventos 

são lidos e interpretados para alcançarmos as avaliações expressas neles” (ibid., 

p.17).  Dentro dessa perspectiva, Goffman apresenta uma observação sobre o 

conceito de compostura, que é a importância do ator manter o autocontrole, 



98 

 

confiança de palco, sendo a capacidade de suportar os perigos, não ter medo, 

tampouco vergonha ou pânico, e aproveitar todas as oportunidades.  

A fachada é justamente o equipamento expressivo que romeiros e artistas 

de rua empregam, de forma consciente ou não, durante sua representação, 

durante o cotidiano extraordinário das romarias. Independentemente da situação 

que esses atores sociais vivenciam na cidade, eles procuram não destruir a 

fachada que lhes pertence, mas que dependendo da situação, essa fachada 

pode ser “arranhada” em uma tentativa de descaracterizá-la, precisando os 

atores sociais ter jogo de cintura para mantê-la ou ressignificá-la. 

Os estudos de Goffman apresentam outro ponto importante que é a falta 

de compostura que desqualifica a performance: “a falta de jeito pode desperdiçar 

tempo, o que torna a situação mais difícil, o que por sua vez provoca ainda mais 

descompostura” (2011, p.218). Assim, percebe-se que é necessário o ator 

possuir habilidades durante a execução da performance, seja ela artística ou 

não, fazendo com que os artifícios para atrair o seu público e estabelecer 

relações com outros atores sociais sejam eficientes. 

Em seu trabalho, Goffman dividiu o indivíduo em dois papéis importantes: 

ator e personagem. O ator é um atormentado fabricante de impressões, 

envolvido na tarefa de encenar uma representação; o personagem é uma figura 

admirável que é representado diante das outras pessoas, que por sua vez 

também estão representando. Desse modo, os artistas de rua e os romeiros são 

atores sociais, o que eles apresentam são suas fachadas, que por sua vez 

representam seus personagens criados e performados nos contextos das 

romarias. Isso fica visivelmente estabelecido.  

Sobre essa questão, Goffman (2011, p.19) escreveu que: “quando ela [a 

pessoa] assume uma imagem do eu expressa através da fachada, os outros 

terão a expectativa de que ela [a pessoa] atuará de acordo com essa fachada”. 

Esse é o momento em que as pessoas devem preservar suas fachadas, pois é 

uma maneira de se entregar ao momento extraordinário, possibilitando que elas 

sejam pessoas que não só participam das romarias, mas que modificam e 

intensificam suas interações sociais. 

Os artistas de rua, para atrair e até mesmo sensibilizar os romeiros, usam 

de muitas estratégias para a constituição das fachadas. O que será relatado é 

uma situação em que um artista modifica sua fachada na tentativa de comover 



99 

 

seu público romeiro. Em 2018, acompanhando um grupo de artistas de rua da 

própria cidade de Juazeiro do Norte, observei como as fachadas são 

constantemente reformuladas durante as apresentações. Em um dia “fraco”, 

para determinado artista, por conta da “concorrência” grande na cidade, 

referindo-se a outras apresentações, ele começou a compartilhar a história de 

sua vida com a plateia, que diante de sua fala, ficou sensibilizada. Foi como se 

ele não estivesse atuando, mas sim desabafando com desconhecidos. 

 Ele apresentou uma história de vida triste, que a arte foi um dom de Deus 

e de padre Cícero para poder sobreviver fazendo o bem ao oferecer alegria às 

outras pessoas. Acontece que, à medida que a plateia aumentava, ele deixava 

a história mais triste. Assim que ele terminou a sua fala, muitas pessoas 

contribuíram financeiramente quando o show estava prestes a ser encerrado. 

Minutos depois, quando as pessoas dispersaram, fui conversar com ele sobre a 

sua história e se eu poderia ajudar em algo. Ele falou que a sua fala fazia parte 

do show, explicando-me que isso não é fazer “picaretagem” nem um meio de 

ludibriar o seu público, mas algo que ele precisava apresentar para as pessoas 

não dispersarem dali, do seu <<palco>>, ali foi um personagem.  O que foi 

notado é que a maioria das pessoas, diante da história narrada pelo artista, 

permaneceu na <<plateia>> até o fim da apresentação. No momento não dava 

para saber se ele estava atuando teatralmente falando ou não. O fato é que ele 

estava em cena, no seu palco, e ali uma plateia se formou e se comoveu com 

ele. Perguntei a ele depois desse fato se ele não tinha receio de descobrirem 

que naquele momento ele era um personagem, ele disse que não, pois ali só 

tinha romeiros que não conheciam a vida dele.  

Isso remete à análise dos quadros, a frame analysis proposta por Bateson 

(2000), conceituado, retomado e reexaminado por Goffman, uma ferramenta 

interessante que seleciona as intenções e as perspectivas de um indivíduo. O 

que interessa nesses frames é a compreensão de que sempre existe uma forma 

de organização da percepção e da experiência, que mesmo assumindo padrões, 

sempre se atualiza em cada instância em que é realizada. No meu campo de 

estudo, a análise dos frames me possibilitou identificar os quadros que me 

interessam, ajudando-me a percebê-los nos mais variados contextos, como o 

citado anteriormente.  



100 

 

Sobre os frames, no prefácio do livro “Os quadros da experiência social: 

uma perspectiva de análise”, Bennet Berger compreende que: 

 

Em Os quadros da experiência social, os “frames” referem-se a essa 
dimensão inevitavelmente relacional do significado. Um frame, neste 
sentido, é apenas uma metáfora particularmente tangível para aquilo 
que outros sociólogos tentaram evocar por meio de palavras como 
“pano de fundo”, “cenário”, “contexto”, ou por uma expressão como 
“em termos de”. Tudo isso tenta comunicar que aquilo que está 
ocorrendo numa interação é governado por regras ou princípios em 
geral não declarados, estabelecidos mais ou menos implicitamente 
pela natureza e alguma entidade maior, embora talvez invisível (por 
exemplo, a definição da situação), dentro da qual ocorre a interação 
(Berger, 2012, p.17). 

 

Partindo da colaboração de Berger nessa situação, os frames nessa 

pesquisa designam o encontro de artistas e romeiros nos palcos da arte de rua 

para compreender as regras, ou os princípios, desses palcos. Trata-se aqui não 

de fazer um estudo mais abrangente da romaria, mas vislumbrá-la a partir de um 

ponto de vista específico e não óbvio, nas suas interações face a face, quando 

esses atores sociais transformam suas fachadas, modificando suas posturas e 

experiências.  

O conceito de « análise de quadros » de Goffman é ideal para entender 

como as ruas de Juazeiro do Norte são transformadas nos momentos 

extraordinários, pois os comportamentos dos indivíduos são basilares para a 

configuração do evento, pois aqui não se comportam somente de acordo com os 

eventos e ações existentes (os itinerários cotidianos), mas esses são 

diretamente afetados com as formas, os contatos, as redes de interações que 

todos os atores sociais compartilham durante os dias de festas. 

Nesse encontro, o extraordinário ocorre pelos choques entre os frames, 

os quadros, por conta dos papéis, das composturas dos indivíduos que são 

suspensas novamente nos palcos de rua. Não se trata de falar que esse encontro 

faz parte do percurso dos romeiros, pois não é isso que ocorre. Esse encontro 

acontece de forma acidental, sabe-se que há apresentações nas ruas, mas os 

romeiros não são obrigados a parar para assistirem determinada apresentação, 

mas quando eles escolhem parar, eles passam a dar novos sentidos a suas 

fachadas, pois aqui eles são somente romeiros que passam a fazer parte de um 

público que se torna atuante, que tem voz diante dos artistas e da rua, e que 

assim sendo, tornam-se performers também. Os romeiros cantam, dançam, 



101 

 

falam, contam piadas, mas estão ali por diversão, enquanto que os artistas de 

rua, mesmo fazendo tudo isso, estão trabalhando.  

Nesse movimento, é que as fachadas dos artistas de rua aproximam-se 

das fachadas dos romeiros e vice-versa. Isso ocorre porque os artistas de rua 

são observadores atentos das romarias, eles sabem quem formará a sua plateia, 

e sabendo disso, eles precisam fazer uma leitura atenta do contexto. Eles 

precisam conquistar o romeiro a partir do significado que possui uma romaria. 

Como observado, durante as apresentações dos artistas de rua, as referências 

religiosas são constantes, não foi raro perceber alguns artistas dando uma pausa 

para fazer uma prece coletiva, uma atitude que traz o contexto religioso para a 

sua apresentação. Durante a pesquisa de campo, registrei esses momentos que 

sintetizam bem essa situação: 

 

Vamos rezar, meus irmãos. Essa Romaria tá muito abençoada. Que padre 

Cícero olhe para todos nós. Amém? (Fala do artista de rua O.D em outubro de 

2018 na Praça Padre Cícero). 

 

Todos nós aqui somos afilhados de Padre Cícero, minha gente. Padre Cícero 

não quer tristeza de seus afilhados, quer alegria (Fala da artista de rua A. em 

novembro de 2018). 

 

Temos que ter respeito, né verdade. Aqueles que não quer conhecer e respeitar 

meu trabalho não é obrigado a ficar aqui. Padre Cícero respeita todos, inclusive 

eu que tô aqui na terra dele (Fala do artista de rua P. em novembro de 2018). 

 

No sentido inverso, temos os romeiros que buscam fazer também arte, 

não só participando das apresentações, mas sugerindo números, cantando, 

dançando, destacando-se em meio a multidão ao redor do artista de rua. 

Presenciei muitas situações em que as pessoas direcionavam o olhar mais para 

o romeiro que estava procurando ocupar o centro do palco do que para o próprio 

artista.  

É nesse contexto, iniciado a cada romaria, que as ruas se transformam 

em palcos e as pessoas em a(u)tores de suas narrativas, há um teatro 

extraordinário romeiro que modifica os aspectos e os sentidos desse cenário por 



102 

 

conta da apresentação e disposição de novos quadros sociais. Há rituais de 

interação e relações sociais entre os atores que em seus frames ressignificam 

os momentos e os lugares de acordo com suas experiências materiais e 

espirituais.  

Goffman ao tratar do ritual de interação (2011) pressupõe observar as 

relações sintáticas entre diferentes pessoas.  A interação (face a face) e a sua 

influência recíproca acontecem quando em presença física imediata. Isto está 

relacionado com a definição de Goffman do conceito de performance. Para que 

a performance do artista de rua, por exemplo, possa fluir é importante a interação 

com o público que se forma, normalmente, ao seu redor. Os artistas de rua 

precisam estar cientes e conscientes do espaço da sua apresentação, para 

direcionar-se para todos os lados, onde as pessoas o observam. 

 As atividades dos artistas ocorrem diante das trocas e do envolvimento 

que eles estabelecem com o meio. O contexto romeiro é que vai possibilitar o 

enquadramento de suas atividades nessas ruas, dando-lhes uma característica 

específica dentro de todas essas redes de comportamentos individuais e 

interações coletivas. Assim, pensando especificamente no ponto em que se 

encontram os artistas de rua, viajantes como romeiros, sendo que com intenções 

e comportamentos distintos, precisa-se observar, conforme Goffman (2012) 

afirma, determinados princípios para que a organização da experiência da 

romaria por meio da interação de artistas e romeiros sejam analisadas. 

  

As definições de uma situação são elaboradas de acordo com os 
princípios de organização que governam os acontecimentos – pelo 
menos os sociais – e nosso envolvimento subjetivo neles; quadro é a 
palavra [usada para se] referir a esses elementos básicos que sou 
capaz de identificar [...] a expressão “análise de quadros” é um slogan 
para referir-me ao exame, nesses termos, da organização da 
experiência (Goffman, 2012, p. 34). 

 

Desse modo, as ruas são impregnadas por objetivos individuais que se 

mesclam nos interesses que são propostos coletivamente. Por isso, para o 

indivíduo que aparentemente não se envolve nos eventos das romarias, o 

cenário aparenta ser confuso, pois as pessoas assumem vários papéis por meio 

de suas fachadas dentro de todas as narrativas que estão sendo vivenciadas. 

 As ruas, desse modo, tornam-se lugares privilegiados para se 

compreender as dinâmicas das romarias. Nesse contexto, os movimentos das 



103 

 

pessoas nas ruas transformam cada romaria, fazendo com que o próprio 

contexto extraordinário se intensifique pelos imponderáveis sociais que marcam 

o encontro da arte e da fé. Isso significa que tudo que acontece nas romarias é 

com intensidade, as passagens entre frames (os keying) dos atores mostram 

isso.  

Com Goffman (2012), percebemos que quando se observa o contexto 

vivenciado nas ruas de Juazeiro do Norte, essas representações, cenários e 

fachadas correspondem às performances executadas por meio das interações 

entre os atores sociais mesmo quando supostamente não estão atuando. Assim, 

E. Goffman é uma referência necessária para entender as relações sociais e 

performadas nas ruas romeiras e seus imponderáveis como elementos 

constituintes de um teatro real em que todos são atores e autores de seus 

enredos que partem do indivíduo e que se aglutinam no coletivo. 

 

3.2 FALAS DA RUA 
 

Richard Bauman (2014), antropólogo da performance da fala, afirma que 

o trabalho por ele desenvolvido está inserido na linha de pesquisa da etnografia 

da fala que diz respeito à utilização da língua falada no desenvolvimento da vida 

social. Bauman escreve que: 

Visto que as formas de performance estão caracteristicamente entre 
os componentes mais públicos, altamente valorizados, memorizáveis 
e reprisados do repertório verbal de uma comunidade, eles têm 
desempenhado um papel proeminente como foco de atenção na 
etnografia da fala e na antropologia linguística de modo geral (Bauman, 
2014, p. 727).  
 
 

Ao pensar na etnografia aqui apresentada, em um recorte espacial e 

temporal bem delimitado, a performance, claramente, não diz respeito 

unicamente às interações gestuais entre as pessoas, a fala é um aspecto 

importante para compreender a dinâmica nas ruas das romarias, quem são os 

atores e como eles interagem entre si. Por meio da fala, os artistas de rua e 

romeiros se relacionam mais diretamente com as pessoas ao seu redor. Por 

meio da fala de um sacerdote durante uma procissão, os romeiros buscam um 

caminho para se tornarem mais próximos de Padre Cícero. Fazendo uma análise 

da performance da fala, podemos entender que não é somente o que os atores 



104 

 

falam que faz a diferença no desenvolvimento das ações dessa etnografia, mas 

sim a forma como se fala. 

Em um de seus trabalhos, R. Bauman (2009) apresenta como a fala, no 

contexto de um mercado público, é direcionada para atrair a atenção das 

pessoas para as mercadorias do locutor. Em Juazeiro do Norte não seria 

diferente. O barulho da cidade, com muitos tipos de sons que se misturam e que 

são aceitáveis para muitas pessoas, pois é uma época que a cidade deve estar 

em festa, é uma das características do contato que acontece entre a 

performance artística e performance dos romeiros.  

Fazendo uma relação com a análise de R. Bauman, os sons presentes nos 

mercados públicos, por exemplo, são importantes para os vendedores 

apresentarem suas mercadorias aos consumidores, tornando-se uma forma 

imediata de propaganda.  

 

vou enfocar uma forma mais imediata de propaganda – ou 
protopropaganda – que mistura a poética com o comercial, isto é, as 
propagandas orais dos vendedores nas ruas e nos mercados, 
direcionadas mais para o ouvido do que para os olhos dos fregueses 
em potencial. Os mercados públicos, podemos dizer, são cenas de 
performance cultural: eventos destacados, intensificados e 
participativos nos quais o valor é materializado e colocado em exibição 
(Bauman, 2009, p.23). 

 
 

Da mesma forma que no exemplo apresentado por Bauman, a fala é um 

recurso necessário que os artistas de rua possuem para o desenvolvimento de 

sua apresentação. Por essa razão, como percebi durante o campo, a preparação 

de uma apresentação corresponde ao treinamento da fala, dos discursos orais e 

existe um cuidado importante com a garganta. Além disso, como já mencionado, 

o tipo de discurso para abordar as pessoas também deve ser treinado. Existe 

toda uma adaptação para que os romeiros voluntariamente queiram assistir a 

algum número.  

Então, dessa forma, fazendo uma associação com a teoria da 

comunicação que afirma existir seis elementos fundamentais para a 

comunicação e com a perspectiva da performance falada de R. Baumam (2009), 

pode-se pensar o seguinte: O emissor é aquele que exerce o poder de persuasão 

sobre os receptores, tanto romeiros como artistas de rua podem assumir esse 

papel nas ruas. Os artistas de rua desenvolvem o texto a ser apresentado 



105 

 

perante o público e conforme a recepção do público o texto falado é modificado. 

O ideal é que o público dos artistas de rua esteja interessado no que está sendo 

teatralmente performado. Mas caso isso não ocorra, é necessário que a 

performance seja rapidamente reorganizada para que a apresentação continue 

fluindo e chame atenção.  

Durante o campo, fazendo meu papel de espectadora dessas 

apresentações, o que era falado e a forma como os muitos artistas se 

expressavam oralmente iriam apontar se as pessoas permaneceriam até o fim 

de uma apresentação ou se perderiam o interesse pela mesma com o passar 

dos minutos. O sucesso de uma boa performance garante que os artistas de rua 

se mantenham trabalhando durante os dias das romarias com a presença de um 

público exigente (receptor das mensagens transmitidas pelos artistas), que ao 

parar para presenciar algum ato artístico demonstra, por meio de interações 

entre os outros membros da plateia de rua, se determinado número foi atraente, 

interessante ou não. Porém, os romeiros não são apenas receptores das 

mensagens, nos encontros com os artistas de rua eles passam a ter voz, 

dialogam, aproximam-se de outros romeiros. Por meio da comunicação verbal, 

novas posturas são possibilitadas.  

Esse é o tipo de comunicação que faz com que o encontro da arte com a 

fé seja tensionado, é nesse momento que as fachadas de artistas de rua e 

romeiros podem ser abaladas. Ou seja, quando um adentra o universo imagético 

do outro, havendo uma permuta de fachadas que ocorre quando há uma 

interação intensa entre os atores sociais, quando as fronteiras entre palco e 

plateia são dissolvidas, quando qualquer um a qualquer momento pode se tornar 

o centro do show.  

Sobre essa questão, o artista T. afirma que esse é um momento que, a 

depender do show e do público, pode resultar em boas ou más surpresas. Ele 

ressalta que tem gente que quer brincar, entrar no jogo que ele propõe, mas que 

não sabe brincar, por outro lado ele afirma que tem pessoas que querem ser 

mais palhaço que ele mesmo, roubando o show para si. Nesse momento, ele, 

enquanto artista, tem que saber lidar com a situação. Em entrevista, após uma 

apresentação nas proximidades da Matriz Nossa Senhora das Dores, no centro 

da cidade, ele esclareceu que: 

 



106 

 

O artista tem que saber dividir o seu show com o público, isso significa que o 

show tá fazendo sucesso. Mas tenho que ter manejo para saber identificar o 

limite de abertura que dou para alguém, saber falar para direcionar o que está 

acontecendo. Senão perco as estribeiras, o controle mesmo, e o show termina 

sem um fim (setembro de 2018).   

 

Bauman (2009) afirma que etnograficamente a linguagem é um recurso 

utilizado pelos atores sociais para a realização de suas vidas sociais. A 

linguagem, conforme a citação a seguir, possibilita que os atores sociais 

estabeleçam contato entre si, apontando os discursos já falados e os que estão 

por vir.  

 

ainda comumente considerado como a função primária da linguagem, 
qualquer ato de expressão serve ao mesmo tempo para dar voz ao 
falante que o produz, estabelecer contato com seus destinatários e 
outros receptores, trazer à tona efeitos no mundo, instanciar a 
linguagem na qual está codificado, apontar para discursos anteriores, 
antecipar discursos futuros e chamar atenção para as propriedades do 
próprio ato de expressão. Certamente, enquanto todos esses aspectos 
ou funções estão sempre presentes, eles não são igualmente 
relevantes em qualquer ato discursivo dado. Como exploradas por 
Jakobson em uma série de escritos fundacionais (1960, 1971), as 
funções são manifestadas em hierarquias de dominância que mudam 
de um contexto de uso para outro (Bauman, 2009, p.21). 

 

Em seus estudos, R. Bauman identificou alguns elementos fundamentais 

da performance. O primeiro elemento é o chamado Display ou exibição do 

comportamento frente aos outros. É interessante notar que esse ponto 

corresponde no meu campo de pesquisa não só a exibição que o artista de rua 

faz diante da plateia. O display performado pelas pessoas que fazem parte da 

plateia é a base para a comunicação entre os atores sociais que estão separados 

pela linha imaginária, ou linha d’água que evapora, que delimita o palco do artista 

para o lugar que o público se aglomera para observar e/ou interagir com o que 

está sendo apresentado. 

 

 

 

 

 



107 

 

 

                                     Figura 11 - Linha invisível que demarca o palco da arte de rua 

 

                           Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

O segundo elemento fundamental é a responsabilidade de competência 

assumida pelos atores. Essa segunda característica corresponde ao 

compromisso que os artistas de rua devem ter com a atividade a ser 

desenvolvida, ou seja, para o preparo de sua apresentação. O público quer se 

sentir atraído e quer que suas expectativas ao se depararem com algum artista 

de rua sejam supridas. O que eu mais escutei no campo, diante de todas as 

apresentações que presenciei, foi a disposição que as pessoas da plateia tinham 

em desafiar os artistas e, por outro lado, os artistas tendo que aceitar o desafio, 

caso correspondesse com os objetivos da performance realizada. Dessa forma, 

uma estátua viva só é digna de um trocado, segundo alguns espectadores, se 

ela não expressar alguma emoção ou movimento diante de alguns gestos ou 

brincadeiras que as pessoas realizam para desafiá-la. Obviamente, esses 

desafios estão dentro do contexto da brincadeira que os romeiros e artistas criam 

e vivenciam nas ruas romeiras. 

O terceiro elemento é a avaliação por parte dos participantes. Essa 

característica corresponde à avaliação recíproca entre os artistas e os seus 

espectadores. Assim, durante uma apresentação, o público desses artistas 

muitas vezes faz o papel de jurado, elogiando ou difamando uma apresentação. 

As apresentações de rua que sofrem mais críticas por parte da plateia são as 



108 

 

comédias stand up. Essas críticas muitas vezes estão relacionadas com os tipos 

de piadas que possuem conotações sexuais e a duração de uma apresentação.  

Quando um artista não abre espaço para a plateia interagir, as pessoas 

se tornam impacientes e não esperam um desfecho. Sabendo disso, durante as 

apresentações mais longas, os artistas de rua que eu mantive contato faziam 

com que a plateia entrasse no roteiro que eles estivessem apresentando. Uma 

estratégia interessante, pois nesses momentos as pessoas eram inseridas nos 

palcos dos artistas de rua, fazendo com que sua participação fosse ativada por 

meio da fala e de seus corpos. 

 Da mesma forma, os artistas de rua avaliam constantemente seus 

espectadores. Depois de uma apresentação ou nos momentos em que eu me 

encontrava com algum artista de rua para conversar, foi mencionado como 

determinado perfil de plateia não tinha correspondido ao que tinha sido planejado 

anteriormente. No entanto, através da autoavaliação, os artistas de rua vão 

procurando definir em qual momento a sua apresentação poderia ter sido melhor 

executada para que independentemente do perfil do público a sua performance 

pudesse ser por si bem avaliada. 

O quarto elemento é a experiência em relevo. Esse momento está 

relacionado às emoções e às expressões que possibilitam que os atores sociais 

envolvidos possam ter uma experiência que integrem o contexto da performance 

artística realizada, chamando a atenção para detalhes que poderiam passar 

despercebidos ou até mesmo situações novas ou diferentes dentro do contexto. 

 É muito comum nas apresentações em que se atua fazendo piadas, 

cantando, dialogando com o público de forma mais intensa, os artistas 

incentivarem uma participação maior, mais ousada, até mesmo para perceber, 

dentre os romeiros participantes de sua plateia, aqueles que podem ser alvo de 

suas brincadeiras. Mais adiante, um registro da interação entre artistas e 

romeiros que acontecem por meio de brincadeiras e de jogos. Em uma 

determinada apresentação, um artista, ao iniciar seu show, pediu para que todos 

que gostassem de mulher levantassem as mãos, depois ele pediu só para as 

mulheres gritarem e levantarem as mãos. Foi quando percebeu uma pessoa na 

sua plateia que levantou a mão nas duas ocasiões. O artista conversou com a 

moça que no momento foi foco no show, transpondo as barreiras da sexualidade 

ao ser mulher e gostar também de mulher. No palco da arte de rua, as pessoas 



109 

 

são livres para mostrar quem são, livre de julgamentos, mas ao mesmo tempo 

precisam estar preparadas para as brincadeiras sobre o que são, sobre suas 

performances. 

 

Figura 12 - Experiência em relevo (trecho do vídeo gravado por mim em setembro de 

2018) 

 

Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

 

O quinto elemento é o Keying (retomado do frame analysis de Goffman 

(2012) ou a sinalização como metacomunicação. Esse é o ponto em que a 

questão da comunicação por meio da fala pode ser mais bem relacionada com 

o contexto em que artistas de rua e romeiros estão inseridos. Como Bauman 

afirma, os atos da performance ocorrem nos momentos em que o fluxo ‘normal’ 

da vida social é interrompido por eventos que quebram a rotina em um 

determinado cenário e tempo. Os artistas de rua precisam mostrar às pessoas 

que estão passeando por perto a razão dele estar ocupando determinado 

espaço. É preciso chamar a atenção dos possíveis participantes de sua plateia, 

isso ocorre, primeiramente, por meio da fala. R. Bauman e Briggs escreveram 

que a sinalização realizada pelo ator social 

 

serve como metalinguagem, indica como interpretar a mensagem e 
estabelece um conjunto de expectativas sobre os atos a seguir. Os ritos 



110 

 

têm invocações que marcam o início da ação. No cotidiano há 
momentos de performance também que comunicam para o grupo (ou 
o espectador) o que esperar no momento performático. Talvez os mais 
conhecidos entre nós, apesar de não serem sempre conscientes, 
sejam os eventos onde se contam piadas. Uma pessoa, assumindo a 
responsabilidade de divertir os outros, introduz no fluxo do discurso 
uma fórmula verbal que chama a atenção de todos para escutar - “Você 
sabe a do Português...” (Bauman; Briggs, 2006, p.169). 

 

 

Dessa forma, ao investigar as relações sociais que são estabelecidas 

performaticamente entre artistas de rua e romeiros ficou evidente como a 

comunicação verbal foi determinante para entender os papéis que os atores 

sociais assumem em contato com outros e como por meio da oralidade pôde-se 

compreender como os artistas de rua se inserem no contexto romeiro a ponto de 

suas apresentações fazerem parte dos compromissos (não oficiais) de lazer 

exercidos por seus espectadores. 

 

3.3  PERFORMERS DO EXTRAORDINÁRIO  

 

Romeiros, quando em presença dos artistas de rua, tornam-se pessoas 

pertencentes ao público ou espectador desses artistas, o contrário também 

acontece, pois os artistas de rua além de estarem se inserindo intencionalmente 

por meio da sua arte nas romarias, tornam-se observadores (espectadores) dos 

movimentos realizados pelos romeiros na cidade. 

Maria Laura Cavalcanti (2013) escreveu sobre o drama social de Turner 

que: 

 

no plano sociológico, o conceito de Drama Social considera como 
conflito a tensão latente produzida na vida social pela atuação 
constante de princípios estruturais contraditórios. Esses princípios, que 
não são apreendidos diretamente pela consciência dos atores, 
pressionam, entretanto, sua conduta em direções divergentes. É 
justamente a ideia de latência de conflitos, e de sua dimensão por 
vezes inconsciente, que instaura o lugar crítico da simbolização ritual 
na obra subsequente de Turner (Cavalcanti, 2013, p.416). 
 
 

       De acordo com a citação acima, o conceito de drama social está relacionado 

aos momentos da vida social caracterizados por seus conflitos e tensões. 

Segundo Victor Turner (2015, p.130), o drama social se inicia quando a paz, ou 

a normalidade regular, é interrompida pela ruptura de uma regra que controlava 



111 

 

as suas relações mais evidentes. Fazendo uma relação com o campo 

pesquisado, a romaria é o evento de grande importância cultural e econômica 

para Juazeiro do Norte, espera-se seis meses para o seu início. Mesmo sendo 

algo esperado, pela grandiosidade do evento, decorrente da chegada dos 

peregrinos e pelos movimentos que eles realizam na cidade, há uma quebra da 

normalidade na cidade. Essa ruptura acontece de forma nítida, e impacta 

diretamente as formas de sociabilidade juazeirense.  

            Os artistas de rua inserem suas práticas artísticas no meio físico desse 

drama, eles estão às margens do movimento romeiro.  Suas performances nos 

locais públicos apresentam aos peregrinos o lado engraçado e descontraído de 

se estar em Juazeiro do Norte, aqui o riso é importante. Sendo assim, é 

interessante perceber como a inserção proposital no trajeto do romeiro, entre os 

pontos existentes entre uma parada obrigatória e outra de devoção, propicia que 

a rotina religiosa sofra uma ruptura e seja afetada com a arte de rua. 

Isso ocorre por conta do conflito de interesses existentes entre o propósito 

que os artistas de rua têm ao executar uma trama artística e os interesses 

primários que os romeiros possuem ao ir às festividades religiosas em Juazeiro 

do Norte. No trecho de uma conversa que será apresentada a seguir, pode-se 

entender um pouco dessa tensão vivenciada nas ruas. 

 

Conversa com D.D das Alagoas 

 

Vou te dizer o seguinte, Juliana. Você é nova, mas entende disso. O povo gosta 

do que faço, mas tem gente que me critica por fazer graça nas horas de missa. 

Tem missa o dia quase todo e todo dia (risos). Eu vou trabalhar como desse 

jeito? Eu respeito a fé das pessoas, todo mundo aqui, mesmo os que tão naquele 

bar, espia para lá, tem algum sentimento por meu padim Ciço. O povo que quer 

rezar tem que rezar mesmo pela gente pecador. O povo que quer nada com reza 

fica ai, sem ter o que fazer só gastando dinheiro com besteira e com palhaço 

como eu. Eu não obrigo ninguém não ficar aqui para ver meu trabalho. O que 

não gosto é quando esse povo mais santo me critica me chamando de 

aproveitador só por conta da hora da missa. Eu atrapalho a missa? De forma 

nenhuma. Fico bem distante, espia. Se fosse assim era para tudo fechar, 

comércio fechar, banco fechar, tudo fechar. Por que só o artista que tá na rua 



112 

 

debaixo desse sol de meu padim tem que fechar? Aqui não fecha não e acabou-

se, quem não gostar pode passar direto. (Entrevista realizada em outubro de 

2016). 

 

Sobre esse mesmo assunto, temos um posicionamento de uma pessoa 

que participa da organização religiosa das romarias sobre as atividades artísticas 

nos momentos próximos à missa. 

 

A gente não critica, só aconselhamos os devotos a não perderem a verdadeira 

intenção que eles possuem em participar da romaria. Muitos vêm com vontade 

de encontrar um conforto espiritual, mas se perdem no meio do caminho por 

causa do consumo exacerbado e de diversão sem responsabilidade. Queremos 

que as pessoas se divirtam, mas da forma certa, da forma cristã. Tem muitos 

piadistas que colaboram para que nossos romeiros se dispersem. Têm muitos 

aqui perto da matriz. Já conversamos com uns, para que nos horários da missa 

eles venham participar conosco. Mas é uma coisa que não se controla. Mas o 

certo seria momento de devoção separado do momento do mundo. Mas fazer o 

quê? (Entrevista realizada em outubro de 2016). 

 

Com base nesses dois trechos de uma longa conversa que tive, 

individualmente, com essas pessoas sobre esse e outros assuntos, percebe-se 

como a presença no mesmo espaço do que foi chamado de “diversão mundana” 

e das obrigações com a fé gera um conflito silencioso.  

Primeiramente, como a antropóloga Maria Laura Cavalcanti (2013) 

aponta, o drama social de acordo com Turner emerge do interesse não pelos 

fatos harmônicos, mas sim pelo discrepante, por regras incompatíveis. Nessas 

situações, o foco fica em tornar o drama social como um meio de refletir sobre 

as ações que perturbam o tecido social.  

O drama social nos remete a questões estéticas, questões de experiência 

e questões da vida social sendo pensadas « teatralmente ». No entanto, isso não 

significa que há harmonia entre as ações, o que acontece são as tensões na rua, 

no drama cotidianamente vivenciado pelas pessoas que optam, ritualmente, a 

dividir os espaços públicos para várias finalidades. Como será apresentado no 

decorrer desse trabalho, o drama de palco, de acordo com Turner (2015), está 



113 

 

relacionado ao fato dos indivíduos nas ruas de Juazeiro do Norte construírem e 

experimentarem seus palcos teatrais (extra)cotidianos como autores no sentido 

de criar suas narrativas por meio de suas experiências passadas e presentes 

nas romarias, atores e espectadores de seus atos e dos atos dos outros, 

transformando os eventos que compõem a romaria em algo que se assemelha 

aos autos (gênero dramático). 

Em um cotidiano em que todos os atores constroem os seus subpalcos, os 

artistas de rua têm uma vantagem evidente que corresponde à encenação clara que 

eles fazem diante de seus espectadores, por meio de seus textos falados e 

corporificados, os artistas de rua são atores centrais no contexto da arte de rua romeiro 

ao performar seu drama artístico. De acordo com Turner (1987, p. 74), esses dramas 

sociais são unidades de processos sociais harmônicos ou desarmônicos, surgindo 

em situações de conflito. 

 O drama social romeiro a que me refiro pode ser relacionado a quatro 

fases do drama social descrito por Victor Turner (1974). No entanto, é preciso 

reforçar que esse drama acontece diante do choque de olhares entre os artistas 

de rua e seus espectadores. Para os artistas de rua, a atividade que ele está 

exercendo preenche seu espaço e seu tempo de significados, sendo um 

momento que conforme a sua performance será visto como muito produtivo ou 

pouco produtivo, o que importa é que ele está fazendo algo. 

Para seus espectadores, o que acontece é o oposto. As pessoas que 

param para assistir a uma apresentação artística presumem que estão 

vivenciando um momento de ociosidade. Muitas vezes elas afirmam que é bom 

ver o que tem nas praças e nas ruas quando não se tem nenhuma atividade para 

executar. Elas afirmam que estão fazendo nada, pois não estão em atividade 

religiosa, como missas, e nem cumprindo nenhuma visita aos pontos de 

manifestação religiosa a padre Cícero, museus, estátua do padre Cícero e 

Igrejas, nem tampouco comprando mercadorias, no famoso comércio popular, 

para si e para pessoas que não puderam realizar a viagem naquela romaria. No 

entanto, são nesses momentos aparentemente despretensiosos que o drama se 

transforma em trama em que os atores se revelam como personas com voz, 

atitudes, discursos e gestos que me revelou uma romaria subversiva, alegórica, 

mesmo que essa subversão ocorresse de forma velada em algumas ocasiões. 

Desse modo, retomando as fases do drama social de Turner, a primeira 



114 

 

fase corresponde ao momento da crise, quando os atores sociais envolvidos em 

uma interação vivenciam momentos de tensão e de ruptura. No caso dessa 

pesquisa, essa tensão ocorre devido às diferenças de perspectivas, a priori, 

entre os artistas de rua, que estão sob o olhar dos espectadores e precisam 

provar que merecem alguma recompensa por estarem se mostrando 

teatralmente para os outros e seus espectadores que precisam ser 

constantemente convencidos de que determinada performance vale o seu 

tempo, mesmo que aparentemente ocioso, e seu dinheiro. 

A arte de rua como um drama artisticamente criado está inserida em um 

drama socialmente vivenciado por atores que compartilham espaços e tempos, 

assim se forma uma das tramas da romaria. A luta por espaços e tempo ocorre 

de maneira sutil e decorre do fato de que os atores sociais desta pesquisa estão 

vivenciando ritmos distintos. Os artistas de rua estão sob pressão e tensão ao 

performar um papel publicamente teatral a fim de ganhar atenção e dinheiro de 

seus espectadores. E, por sua vez, esses espectadores que estão atuando 

socialmente estão dispostos a aproveitar o tempo aparentemente livre para 

voltar-se aos eventos que a rua oferece, mas que só são aproveitados quando 

não se há mais nada a fazer ou quando é preciso espairecer. 

Esses momentos, pensando conforme Victor Turner (2015, p. 49), são 

constituídos de atividades opcionais que fazem parte da liberdade de um 

indivíduo, liberdade e poder que ele tem em escolher algo para fazer que não 

corresponda às obrigações. “Assim, essas atividades estão muito mais imbuídas 

de prazer do que muitos tipos de trabalho nos quais os homens não participam 

dos frutos e dos resultados do seu labor” (ibid..48).  

O momento de caminhar nas ruas, sem a ideia de cumprir com uma 

obrigação, é a fim de encontrar algo a ser feito para ocupar o tempo ocioso, a 

diversão se situa aí. No entanto, é preciso observar que essa diversão, por meio 

do cômico, é uma constituinte importante para o momento extraordinário 

romeiro.  

Retomando as fases do drama social, temos de início a quebra. A 

presença da arte de rua faz com que aconteça uma nova transformação nas 

festividades religiosas. Eu chamo isso de uma quebra para o extraordinário 

duplamente realizada, porque os artistas de rua, principalmente nos momentos 

em que estão se apresentando, não são devotos, não são viajantes e nem um 



115 

 

dentre tantos comerciantes de produtos populares e comestíveis que se fazem 

presentes em Juazeiro do Norte. Eles são atores sociais que a partir de sua 

presença artística modificam o espaço e atraem os olhares dos romeiros para si, 

essas pessoas podem colaborar com o que está sendo apresentado ou mesmo 

atrapalhar, mas o foco aqui é perceber como a presença desses performers é 

sentida no contexto apresentado. 

Depois da quebra, seguindo a ordem apresentada por Victor Turner, 

podemos perceber a crise e a sua intensificação. Pensando no espaço urbano, 

essa crise e a sua intensificação é caracterizada pelos meios que os indivíduos 

encontram para ocupar os espaços públicos e que diante da forma como isso 

ocorre algumas tensões são experimentadas pelos envolvidos. Pode-se citar, 

por exemplo, a disputa por espaços entre artistas de rua, comerciantes e 

transeuntes que gera uma aparente desordem nas ruas e nos demais pontos 

onde esses atores sociais interagem diretamente. No caos que se forma, as 

pessoas se esbarram, aglomeram-se e depois de alguns minutos podem 

continuar seguindo o seu trajeto ou permanecerem diante das apresentações. 

 A terceira e a quarta fase são a regeneração e a cisão respectivamente, 

nessas fases é entendido como os atores sociais, nesse drama espetacularizado 

e vivenciado vão em direção a um possível desfecho.  É o momento de clímax 

da apresentação, quando qualquer coisa pode acontecer para envolver o público 

ainda mais com o que está sendo performado.  Quando as emoções atingem 

seu ponto máximo e as brincadeiras e as reviravoltas se tornam tão profundas, 

fica difícil dar fim ao show, mas é algo que quando acontece, os chapéus ou as 

caixinhas dos artistas são apresentadas para o público dar a sua contribuição 

financeira.  

Nesse momento de cisão, duas situações podem ocorrer, a primeira 

envolvendo as apresentações dos artistas que não tecem grandes relações com 

os romeiros, assim que seu show termina, o público dispersa rapidamente. Em 

relação aos artistas mais experientes, foi notado que o momento de cisão para 

o desfecho geral da performance é mais prolongado, porque, como o artista T. 

me falou: O show não acaba quando termina. Depois de sua apresentação, as 

pessoas, mesmo em menor quantidade, continuam presentes para conversar ou 

para tirar fotos e fazer suas próprias piadas.  

 



116 

 

Com base nos dados observados em campo, percebe-se uma 

aproximação com a perspectiva teatral no qual o drama é caracterizado pelas 

ações dos personagens, artistas e romeiros, que aqui neste trabalho também 

são os atores sociais e autores de tramas por eles performados no espaço da 

rua, pois todos atuam para cada tipo de ação social, como bem pontuou Victor 

Turner (2015).  

Outro caminho explanado por Victor Turner é a respeito da divisão entre 

o trabalho e o lazer, que afeta tudo e todos os eventos contemporâneos. Turner 

(2015, p.48) enfatiza que o trabalho sendo organizado pela indústria contribui 

para a divisão do tempo em trabalho e lazer. Turner considera o trabalho como 

uma atividade que “está no domínio da adaptação racional dos meios aos fins, 

da “objetividade”. Essa noção aqui é importante, pois em romaria tem os que vão 

exclusivamente para trabalhar; para trabalhar, rezar e/ou se divertir; rezar e/ou 

se divertir e apenas se divertir. Quem vai exclusivamente com o propósito de 

trabalho, são comerciantes provenientes de outras localidades que fazem um 

grande investimento em mercadorias com o objetivo de vender todo o estoque. 

Eles trabalham o dia todo e parte da noite também. Esses comerciantes se 

envolvem pouco com a festividade dentro da Igreja e com os eventos nas ruas, 

por causa do tempo, mas segundo me informaram, o último dia das romarias é 

o momento em que eles se comprometem à participação em alguma celebração 

litúrgica e se divertem. 

De acordo com Victor Turner (2015, p.50), essa relação entre trabalho e 

lazer e brincadeira, corresponde ao fato de que o lazer liberta os poderes 

criativos individuais ou coletivos, tanto para criticar e/ou apoiar os valores, 

costumes sociais dominantes. Isso é muito evidente na performance artística nas 

ruas em estado de romaria. Os artistas de rua, publicamente, impõem-se nas 

ruas, e possibilitam vários tipos de diálogos com os romeiros, fazendo-os 

perceber as mazelas sociais partindo do humor. Em Juazeiro do Norte, durante 

as romarias, percebe-se como o conceito liminoide, que descreve como 

experiências de lazer em sociedades modernas podem ser relacionadas com 

rituais liminares, com a ressalva da sua não obrigatoriedade, apresentado e 

aprofundado por Turner (2015) é importante para compreender as festividades 

que por lá acontecem não apenas como religiosas, mas também artísticas, em 

que por meio do lado lúdico, artistas e romeiros dão novos significados aos seus 



117 

 

“eus”, brincando com as estruturas romeiras ao se organizarem nos palcos de 

rua. 

 

3.4 O PALCO EXTRAORDINÁRIO DAS RUAS  
 

O conceito de performance é transdisciplinar e mantém um diálogo profícuo 

com a Antropologia e o teatro. J. Dawsey (2006, p.136), sobre o início dos 

estudos da performance, escreve que: “Nos anos 1960-1970, Richard 

Schechner, um diretor de teatro virando antropólogo, faz a sua aprendizagem 

antropológica com Victor Turner, um antropólogo que, na sua relação com 

Schechner, vai virando aprendiz do teatro”. O resultado desse diálogo entre 

Antropologia e Teatro foi a formação de um campo teórico e prático que será 

chamado Estudos da Performance. 

Para Schechner: 

 

Performance studies resists fixed definition. Performance studies does 
not value “purity.”It is at its best when operating amidst a dense web of 
connections.Academic disciplines are most active at their ever-
changing interfaces. In terms of performance studies,this means the 
interactions between theatre and anthropology, folklore and sociology, 
history and performance theory,gender studies and psychoanalysis, 
performativity and actual performance events – and more. New 
interfaces will appear as time goes on,and older ones will disappear. 
Accepting “inter” means opposing the establishment of any single 
system of knowledge, values, or subject matter.Performance studies is 
open,multivocal, and self-contradictory.Therefore,any call for a “unified 
field” is, in my view, a misunderstanding of the very fluidity and 
playfulness fundamental to performance studies (2002, p.24).12 
 
 

Antropólogos, teatrólogos, historiadores e estudiosos da arte nas últimas 

décadas têm se debruçado a respeito do que significa performance não apenas 

em suas áreas de conhecimento, mas por meio de ideias e fatos empíricos que 

prezam pelo diálogo entre diferentes áreas. 

 
12 Estudos da performance resistem à definição fixa. Os estudos de performance não valorizam 
a “pureza”. Ele está no seu melhor quando opera em meio a uma rede densa de conexões. As 
disciplinas acadêmicas são mais ativas em suas interfaces em constante mudança. Em termos 
de estudos da performance, isso significa as interações entre teatro e antropologia, folclore e 
sociologia, história e teoria da performance, estudos de gênero e psicanálise, performatividade 
e eventos reais de performance - e mais. Novas interfaces aparecerão com o passar do tempo 
e as mais antigas desaparecerão. Aceitar "inter" significa opor-se ao estabelecimento de 
qualquer sistema único de conhecimento, valores ou assunto. Os estudos de performance são 
abertos, multivocais e autocontraditórios. Portanto, qualquer apelo a um "campo unificado" é, a 
meu ver, uma incompreensão da própria fluidez e ludicidade fundamentais aos estudos da 
performance (2003, p.24). 



118 

 

 O tempo, as identidades e os corpos dos atores sociais durante as 

romarias podem colaborar para o entendimento de como a performance ao 

mesmo tempo pode aprofundar questões mais materiais e visuais sem abrir mão 

de detalhes que só podem ser sentidos, vivenciados. 

 Sendo assim, nesse campo, o indizível e o dizível, o que é exposto e o que 

é sentido configuram as formas de como os atores sociais que participam desse 

estudo se relacionam e como essas interações passavam a fazer parte das 

romarias. As ações cotidianas, por mais simples que fossem, como caminhar 

pelas ruas da cidade, possuem múltiplos sentidos para as pessoas que por 

muitas razões vão a Juazeiro do Norte.  

As performances, de acordo com Schechner (2012, p.49), “consistem na 

ritualização de sons e gestos. Mesmo quando pensamos que estamos sendo 

espontâneos e originais, a maior parte do que fazemos e falamos já foi feita e 

dita antes - até mesmo por nós”. O conceito de performance pode ajudar a 

entender como essas ações dialogam e ressignificam o espaço urbano e 

colaboram para que as artes de rua nas romarias sejam experienciadas de 

diferentes formas pelos seus participantes.  

De acordo com Schechner, uma das metodologias dos Estudos das 

Performances leva em consideração os seguintes pontos: ‘Ser’, ‘Fazer’, ‘Mostrar-

se fazendo’ e ‘Explicar as ações demonstradas’. Segundo Schechner: 

 

Sendo” é a existência por ela mesma. “Fazendo” é a atividade de todos 
que existem, dos quarks até seres conscientes e cordas supergaláticas. 
“Mostrar fazendo” é desempenhar: apontar, sobrelinhar, e exibir 
fazendo. “Explicar ‘mostrar fazendo’“são os estudos performáticos 
(Schechner, 2003, p.26). 

 
 

Assim, a relação estabelecida cotidianamente entre a prática do artista de 

rua em Juazeiro do Norte precisa ser entendida partindo desses pontos que 

Schechner apresenta. Esses pontos sobre ‘ser’, ‘fazer’ e ‘mostrar-se fazendo’ 

acontecem de acordo com o ritmo vivenciado na cidade que durante as romarias 

passa a estar em período ritual.  

Como boa parte dos artistas de rua e de romeiros são as “pessoas de fora”, 

é correto afirmar que ambos procuram se situar e experienciar a cidade durante 

os dias que se estabelecerão em Juazeiro do Norte. É importante entender que 

durante as romarias, mesmo os artistas de rua que já possuem experiências em 



119 

 

outras cidades passam a recriar a sua prática para atrair e manter um diálogo 

com o público romeiro que por estar em Juazeiro do Norte, sem nenhuma 

obrigação além de experienciar os dias da romaria, é levado a conhecer o que a 

cidade tem a oferecer além das obrigações com a Igreja e com Padre Cícero. 

 Então, o que Schechner denomina como ‘ser’, compreendido como uma 

ontologia básica, se manifesta no estar em um determinado contexto. Durante a 

pesquisa, o « estar » influenciou diretamente o modo de ser das pessoas. Estar 

sugere que aqueles comportamentos, interações e todo o contexto vivenciado 

não são sempre daquela forma ou também se pode afirmar que são 

comportamentos que não são intrínsecos aos indivíduos.  

No caso dos artistas de rua, essa diferenciação ou associação entre o ‘ser’ 

e o ‘estar’ é duplamente significado, nesse ponto a reflexão sobre a performance 

nesse grupo específico pode ser aprofundada. A primeira questão é: os artistas 

de rua, independente da cidade em que trabalham, definem-se como sendo 

artista de rua ou estando artista de rua? Apesar de soarem sinônimas, 

semanticamente são questões diferenciadas. Normalmente, nas conversas 

iniciais com os artistas de rua, a maioria respondia, quando eu perguntava sobre 

a ocupação profissional, que eram artistas de rua: EU SOU ARTISTA DE RUA. 

No entanto, o significado que os artistas de rua atribuem ao ‘ser artista’ 

denota algo que vai do natural, como se eles já tivessem nascidos aptos a 

exercer uma atividade artística ou como um dom que Deus deu a eles para 

alegrar a vida das pessoas, como me informou um artista de rua que estava em 

Juazeiro do Norte. Ou seja, uma definição para além da atividade laboral. Não 

obstante, este ‘ser’ implica que a pessoa que se propõe a executar determinado 

ofício procurou recursos para seu aprendizado e aperfeiçoamento. Então, por 

mais que os artistas de rua se denominem como sendo artistas de rua, eles 

tiveram que se preparar para tal ofício. Portanto, é interessante notar que os 

artistas de rua são artistas porque passaram ou passam por algum tipo de 

formação, mesmo que autodidata, pois não basta chegar nas ruas e apresentar 

algum número artístico. É importante que um roteiro, mesmo que mental, seja 

preparado para que o artista saiba como permanecer em seu papel ou papéis 

diante de alguns imprevistos. A improvisação, dessa forma, exige técnica e 

disciplina. Como Schechner (2012, p. 49) analisa: As performances artísticas 

moldam e marcam suas apresentações, sublinhando o fato de que o 



120 

 

comportamento artístico é feito por pessoas treinadas que levam tempo para se 

preparar e ensaiar.  

 

             Figura 13 -  Estando Estátua Viva em romaria   

 

                                        Fonte: Juliana Gonçalves (2016). 

 

Relacionando novamente ao que foi proposto aqui, essa questão do ser e 

estar para os artistas de rua tem um duplo significado, pois em Juazeiro do Norte 

eles precisam “Performar a Performance” que eles realizam em outras cidades. 

O anjo performado pelo artista da imagem acima, não é apenas um anjo, mas 

um anjo feito para os romeiros. O artista da imagem acima, afirma que o anjo 

que ele faz em romaria possui um caráter diferente, pois os romeiros relacionam 

seu personagem com o anjo da anunciação da crença cristã. 

 Isso se dá pelo motivo de que em Juazeiro do Norte o artista de rua 

estabelece relações normalmente com as pessoas que assim como eles estão 

dentro de um contexto extraordinário. Dessa forma, os romeiros ressignificam os 

espaços da cidade, privados e públicos, sagrados e “não tão sagrados assim” 

com a sua presença e com os significados que dão aos lugares visitados, e os 



121 

 

artistas de rua também fazem essa ressignificação com base muitas vezes nas 

experiências que os próprios romeiros vivenciam nos dias de romaria. Os artistas 

de rua sabem que quem faz parte de seu público, como todos os informantes 

que mantive contato me disseram, são os romeiros, pois diferente dos residentes 

da cidade, eles não têm pressa. O propósito dos romeiros, independentemente 

do fato de se envolver muito, pouco ou quase nada com as atividades religiosas, 

é aproveitar a cidade. 

O ‘fazer’, concordando com Schechner, é a atividade que todos que 

existem realizam. Por essa razão, ele afirma que o ‘fazer’ e o ‘mostrar-se 

fazendo’ são categorias que denotam do fluxo e são ações sempre dinâmicas. 

O ‘fazer’ e o ‘mostrar-se fazendo’ podem ser observados e analisados no preparo 

das apresentações dos artistas de rua e durante o momento em que as mesmas 

são realizadas. Então, a atenção voltada para esse ‘fazer’ e esse ‘mostrar-se 

fazendo’ possibilita o entendimento acerca da reciprocidade entre artista de rua 

e cidade e artista de rua e romeiros. Então, esse ‘mostrar-se fazendo’ é o 

momento em que as pessoas que transitam intensificam conscientemente seus 

« fazeres » para ser vistas. No entanto, como será apresentado mais adiante, 

não basta observar essas ações, esses fluxos. É preciso trazer à tona o 

significado desses contatos. 

Por fim, Schechner apresenta o último estágio que é “explicar as ações 

demonstradas”. Então, é nesse momento em que as análises das observações 

realizadas durante o campo pelo pesquisador ganham forma. No entanto, é 

importante mencionar que esse último estágio também é experienciado pelos 

performers quando eles fazem uma autorreflexão sobre as próprias 

performances, muitas vezes explicando para seus pares alguma postura 

realizada durante sua apresentação. Nas apresentações que presenciei, 

principalmente nas musicais e de piadas, os artistas me abordavam ao término 

real do show, quando o público já tinha dispersado, para conversar sobre meu 

ponto de vista e até mesmo para se justificar diante de alguma brincadeira 

realizada.  

Essas categorias pensadas por Schechner foram importantes para definir 

a performance como um campo de estudo que reflete não só apenas as ações 

externas dos indivíduos, mas também sobre como eles se relacionam 

socialmente e os significados dessas interações, deixando evidente as intenções 



122 

 

dos artistas de rua. 

 
É bastante importante distinguir estas categorias entre si. “Sendo” 
pode ser ativo ou estático, linear ou circular, que expande ou se contrai, 
material ou espiritual.  Sendo é uma categoria filosófica que 
indica   qualquer coisa que as pessoas teorizam como a “última 
realidade”. “Fazendo” e “mostrar fazendo” são ações. Fazendo e 
mostrar fazendo estão sempre em fluxo, sempre mudando – a 
realidade como o filósofo pré-socrático Heráclito vivenciou. Heráclito 
transformou em aforismo este fluxo perpétuo: “Ninguém 
consegue   passar duas vezes dentro do mesmo rio, nem tocar duas 
vezes sob a mesma condição uma substância mortal” (fragmento 41). 
O quarto termo, “explicar ‘mostrar fazendo’” é um esforço reflexivo para 
compreender   o mundo da performance e o mundo enquanto 
performance (Schechner, 2003, p.26). 

 

       Figura 14 - O mostrar-se fazendo e as interações entre os atores sociais durante uma          
performance de rua.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            

           Fonte: Juliana Gonçalves (2018). 

 

 

O que nos interessa aqui é identificar como o papel performado pelos 

artistas de rua contribui para as cenas extraordinárias juazeirenses. Então, esses 

artistas de rua são atores que performam personagens para suas 

apresentações, mas também performam antes, durante e depois das 

apresentações seus selves cotidianos, com fronteiras borradas entre seu ser 



123 

 

enquanto artista e o trabalho. Sendo assim, antes mesmo de colocar as roupas, 

tinturas e demais adereços para fazer uma apresentação, os artistas de rua, nas 

suas situações mais corriqueiras, também não deixam de ser um performer do 

cotidiano. Mas, em suma, nas ruas, o desempenho, sua interação e relação com 

o público vai acontecer de acordo com a sua performance no sentido artístico. 

Deve-se levar em consideração o fato de o meio influenciar as atitudes do 

ator, ou seja, sua performance. Schechner escreve que o que a performance faz 

só pode ser determinado dentro de contextos culturais específicos localizados 

dentro de pontos ou intervalos pontuais. Nos trechos a seguir, Schechner 

esclarece as razões das performances serem estudadas, levando em 

consideração dois pontos.  

 

Perfomances são feitas de porções de comportamento restaurado, 
mas cada performance é diferente de qualquer outra. Primeiro, 
determinadas porções do comportamento podem ser recombinadas 
em um número sem fim de variações (Schechner, 2003, p.28). 
 

 

Assim, apesar das performances aparentemente possuírem o mesmo 

processo de desenvolvimento, cada performance é única. Um mesmo artista de 

rua, seja em Juazeiro do Norte ou em qualquer lugar do mundo, mesmo fazendo 

diariamente a mesma apresentação, com os mesmos figurinos e textos e 

utilizando as mesmas abordagens para chamar a atenção das pessoas para si 

e para sua apresentação, fará uma nova performance. Uma vez que cada dia de 

trabalho artístico será único, cada apresentação se torna única, por conta das 

várias interferências existentes no espaço público e da mudança de público que 

se envolve de maneiras variadas com a apresentação. Isso tem a ver com a 

próxima citação de Schechner, quando ele menciona que: 

 

[...] nenhum evento consegue copiar exatamente outro evento. Não 
apenas o próprio comportamento – nuances do humor, tom de voz 
,linguagem corporal, 
e  daí  por  diante,  mas  também  a  ocasião  específica  e   o contexto 
fazem com que cada caso seja único (Schechner, 2003, p.28). 

 
 

Dessa forma, as apresentações de arte de rua são únicas, pelos contextos, 

pelas pessoas que transitam pelo local, pelo próprio ambiente da cidade e, claro, 

pelo jeito que os artistas de rua procuram se destacar em meio à multidão. No 



124 

 

caso de Juazeiro do Norte, especialmente nas romarias, é preciso levar em 

consideração que a cidade já está vivendo em um clima de teatro a céu aberto. 

Como já mencionado, a cidade muda com a presença das muitas pessoas que 

por lá circulam. Essas características fazem com que a cidade se torne outra. 

Para os artistas de rua, aproveitar a dinâmica da cidade é necessário para que 

eles possam ser notados pelos romeiros que são seu público em potencial. 

Voltando a pensar sobre os contextos dos eventos que fazem com que 

cada apresentação se diferencie da outra, Schechner (2002) escreveu que: 

 

E quanto às cópias ou clones reproduzidos de maneira 
mecânica, digital ou biológica?  Pode ser que um  filme   ou uma peça 
de arte performática digitalizada sejam as mesmas em cada exibição. 
Porém, o contexto de cada recepção faz com que cada ocasião seja 
diferente. Mesmo que cada “coisa” seja exatamente a mesma, cada 
evento em que a “coisa” participa é diferente (Schechner, 2002, p.28). 

  
 

Esse contexto e essa recepção que Schechner menciona como 

elementos da performance, em Juazeiro do Norte, são duplamente analisados. 

De acordo com Schechner, as interações entre os atores sociais e o meio são 

necessárias para apreender como as performances são realizadas, seja na 

esfera cotidiana ou quando a performance é pública com finalidade artística. Por 

essa razão, durante a pesquisa de campo, conviver com os atores sociais da 

pesquisa, andar pela cidade e interagir com as apresentações, como os 

romeiros, é o meio mais eficaz para alcançar os significados individuais e 

coletivos dos eventos vivenciados, ou seja, não se torna interessante apenas 

focar na materialidade das performances, eu busquei focar na materialidade e 

na imaterialidade das performances para buscar as conexões existentes entre 

os atores sociais e a cidade.  

Um exemplo disso é que no primeiro momento da pesquisa de campo, em 

2016, minha atenção foi inicialmente voltada apenas para a perspectiva material 

da arte de rua: vestimentas, objetos de trabalho, organização ou delimitação 

física para as apresentações e a presença física desses artistas no centro da 

cidade. Mas, depois que encerrei essa primeira fase do campo, comecei a 

questionar os meus dados a respeito das interações, dos significados da arte de 

rua para os artistas e para as pessoas que estão na romaria e os diálogos 

existentes não só entre os atores sociais, mas principalmente entre os eventos 



125 

 

religiosos da romaria e a arte de rua.  

À medida que os dias das romarias se tornaram mais intensos, foi notado 

como a interação entre arte de rua e romeiros propicia que cada indivíduo possa 

experienciar formas específicas de se apropriar da cidade. Lembrando que a arte 

de rua está às margens da grande festividade que é a romaria, então, para 

observá-la e compreender toda a trama que estou refletindo, é preciso de fato 

estar entre os romeiros, andar por onde eles andam e compreender sua 

mobilidade para seguir o fluxo das ruas em romaria junto com eles. Como 

Schechner observou na citação anterior, os contextos são dificilmente 

controlados, os pontos de vista, a receptividade das pessoas e as interações 

sociais são dinâmicas, propiciando que o meu campo seja composto não por 

“informantes fixos”, com a exceção de alguns artistas como já foi mencionado, 

nesse tempo ritual específico. 

 

3.4.1 As funções das performances nas ruas romeiras 

 

Em se tratando de performances, há funções e sentidos individuais e 

coletivos a serem investigados. Ainda compartilhando as ideias de Richard 

Schechner (2002), existem sete funções para a performance: entreter; fazer 

alguma coisa bela; marcar ou mudar a identidade; fazer ou estimular uma 

comunidade; curar, ensinar, persuadir ou convencer; lidar com o sagrado e com 

o demoníaco.  

Pensando nessas funções na minha pesquisa, eis algumas premissas 

alcançadas: a) Em relação ao entreter, pude perceber que o entretenimento para 

os romeiros não acontece durante as romarias apenas nos momentos que eles 

estão à procura de diversão. b) A própria ida a Juazeiro do Norte torna-se um 

momento de suspensão de atividades corriqueiras que as pessoas faziam em 

suas cidades de origem, possibilitando que as pessoas se tornassem 

personagens de um momento extraordinário. c) O inverso acontece com os 

artistas de rua, pois a atividade artística, apesar de ser aparentemente 

entretenimento, é trabalho para seus executores, existe aí uma tensão entre a 

diversão e a responsabilidade de fazer com que a performance artística de rua 

seja bem recebida pelo público.  

A segunda função da performance que Schechner menciona é “fazer 



126 

 

alguma coisa bela”. Mas, na verdade, quando se trata de artistas de rua, não é 

só o belo que chama a atenção. Como o autor afirma: “O belo é difícil de definir. 

O sentido do belo não é ser bonito” (2002, p.48). O que se observa é que boa 

parte dos artistas de rua prezam por apresentações bem elaboradas com graus 

de detalhes bem visíveis, como as performances desenvolvidas por estátuas 

vivas. Ou então, fazem uma apresentação em que propositalmente o “ridículo” 

ou o “estranho” são elementos importantes para atrair as pessoas. 

Independentemente da cidade que os artistas de rua estejam, esses elementos 

são importantes para chamar a atenção do público.  

 Então, aí se encontra também a relevância da materialidade nas 

performances artísticas de rua. É essa materialidade que vai fazer com que as 

pessoas que andam pela cidade percebam as manifestações artísticas que lá 

acontecem. Ela é composta pelos objetos, figurinos, tintas e vários tipos de 

apetrechos e/ou instrumentos musicais que os artistas utilizam. Uma 

performance de rua não precisa ser bela aos olhares do público, mas ela precisa 

ser atrativa visualmente (bela, engraçada ou ridícula, dependendo da concepção 

que as pessoas possuem a respeito desses conceitos) e atrativa em seu 

conteúdo.  

O terceiro ponto que Schechner apresenta é: “Marcar ou mudar a 

identidade”. No caso dos artistas de rua isso é bem visível. Como convivi com 

os artistas de rua em Juazeiro do Norte, percebi a transição que existe entre o 

‘eu do artista’ e o ‘eu do personagem’ a ser performado. Até mesmo os artistas 

que não “encarnam” algum personagem aparentemente transformam-se durante 

as apresentações.  

A transição entre o ‘eu do artista’ e o ‘eu do personagem’, e o processo 

inverso, ocorre por meio do processo de aquecimento e de desaquecimento.  

Assim, o aquecimento é o que ocorre partindo do artista ao personagem e o 

desaquecimento está relacionado com o processo que parte do personagem até 

o eu do artista.  Schechner afirma: “cada performance separadamente é um 

transporte, acabando mais ou menos onde começou” (Schechner, 2002, p.49). 

Não obstante, é necessário observar que um mesmo ator social em seu cotidiano 

vivencia diferentes tipos de performances. Assim, Schechner pontuou que a 

“Atuação, na maioria dos casos, é a arte da transformação temporária – não 

somente a jornada de ida, mas também a de volta.” Ele continua afirmando que: 



127 

 

 

O ator que interpreta um personagem é autônomo (pelo menos se ele 
vem de um treino euro-americano ortodoxo), mas uma vez aquecido e 
dentro do fluxo da performance ele é profundamente envolvido no que 
eu esquematizei como “não eu – não, não eu” (not me – not not me).  
O ator que interpreta um personagem envolvido no fluxo da 
performance não é ele mesmo, mas, ao mesmo tempo, ele não é nem 
deixa de ser ele mesmo (Schechner, 2011, p.164). 

 

Dessa forma, Schechner reflete como por meio do corpo um mesmo indivíduo 

pode transitar entre dois tipos de estados de ser, mas que ao mesmo tempo em que ele 

se torna um não eu, ele não deixa de ser ele mesmo. Apesar de muitas pessoas ao ter 

contato inicial com essa ideia do "not me” e “not not me” acharem um pouco confuso o 

uso desses termos para entender a questão da performance, essa é uma noção 

presente no cotidiano de todos e é imprescindível para as performances executadas 

extracotidianamente pelos atores. 

Por meio da fala dos atores sociais com os quais conversei no decorrer do 

campo, percebe-se que eles afirmam que com a chegada dos romeiros e visitantes a 

cidade se transforma. Como todo ritual, essa transformação tem começo, meio e fim. 

No entanto, antes desse início, existe o aquecimento que não corresponde só às 

festividades romeiras em si, mas a toda a preparação relacionada à chegada dos 

romeiros. 

 O desaquecimento, que Schechner menciona, configura o momento 

oposto, é o processo em que as pessoas começam a se voltar para si, e não 

mais para o outro, a fim de se prepararem para a despedida da cidade.  No 

entanto, aqui é importante mencionar que muitos artistas de rua passam pelo 

“Aftermath” que é um conceito que está relacionado às circunstâncias que 

acontecem no pós-festa, é o cenário geral após o término do evento que é 

caracterizado pelo acalmamento do ambiente, marcado pela partida dos 

romeiros, mas com os ruídos ainda presentes. Alguns artistas de rua chegam no 

momento final das romarias ficam por alguns dias depois da partida dos 

romeiros, dessa forma eles não passam pelo desaquecimento vivenciado pelos 

demais, pois chegam quando a intensidade romeira diminui. 

O terceiro ponto está relacionado à concepção de marcar ou mudar a 

identidade dos atores envolvidos numa performance. Esse é um ponto 

interessante que possibilita que os atores no contato face a face criem um olhar 

diferenciado para si e para as experiências vividas no momento. Ou seja, marcar 

ou mudar uma identidade é a ação em que as pessoas refletem acerca de suas 



128 

 

identidades e transformam suas posturas. 

O quarto ponto das sete funções da performance é “fazer ou estimular 

uma comunidade”. Nesse caso, as romarias não são compostas por uma 

comunidade fechada, não obstante as pessoas, nessa época específica, 

sentem-se como membros de uma comunidade, onde mesmo que todos não se 

conheçam, compartilham seus cotidianos, suas crenças e experiências. As 

interações acontecem durante os compromissos religiosos e os momentos de 

lazer. Esta é uma associação direta com o conceito de « communitas » de Turner 

(1974) por conta da experiência de solidariedade que perpassa as estruturas 

cotidianas, criando um vínculo temporário, mas intenso entre os romeiros.  

Dessa forma, a performance artística presente no trajeto dos romeiros é 

uma ponte que os leva a vivenciarem a cidade em estado ritual por uma outra 

perspectiva que não somente a religiosa.  Os artistas de rua estimulam diferentes 

pessoas a compartilharem alguns minutos diante de um espetáculo a céu aberto. 

Mas para isso acontecer e para manter a audiência, como um dos meus 

informantes me informou, é imprescindível que os artistas saibam como dialogar 

com as pessoas que presenciam a apresentação, novamente aqui a importância 

da performance por meio da fala, como apresentado no capítulo anterior. 

 É importante entender que fazer ou estimular uma comunidade está 

relacionado também ao fato de que todos os romeiros que estão em Juazeiro do 

Norte estão à procura de integração com a cidade, mesmo que por poucos dias. 

E a arte de rua possibilita que o possível distanciamento inicial dessas pessoas 

com a cidade seja diminuído, por meio de caminhos que não ficam restritos à 

religiosidade. 

Da mesma forma, olhando diretamente para o ator social que faz arte de 

rua, mesmo que ele ou ela já tenha viajado muitas vezes para Juazeiro do Norte 

ou que more na própria cidade, cada romaria lhe revela detalhes e experiências 

novas. Dessa forma, a cada ano é necessário conhecer a romaria que se revela 

com o passar dos dias, pois são as pessoas que chegam a Juazeiro do Norte 

que também transformam a cidade em outra e que dão novos contornos ao 

mo(vi)mento extraordinário romeiro. 

De acordo com Schechner, a performance também possui a função de 

curar. Primeiramente, pensando na perspectiva do romeiro que vai a Juazeiro 

do Norte para cumprir uma promessa, a cura faz parte de seus desejos, por estar 



129 

 

ligada a graça que se deseja alcançar com o intermédio dos santos católicos e 

Padre Cícero. Segundo, fazendo uma reflexão mais profunda com a questão de 

cura e a arte de rua, é necessário perceber que a cura envolve questões 

emocionais que estão diretamente relacionadas com a forma com que os 

espaços da cidade, a priori espaços de todos e de ninguém ao mesmo tempo, 

tornam-se lugares de intervenções sociais e culturais. A cura por meio da risada, 

da música, do entretenimento, quando as pessoas estão mais livres das amarras 

sociais ou do moralismo presente dentro do sagrado. Os artistas, também, com 

uma performance sucedida, saem com alguma felicidade dopada, assim que, 

durante a performance, eles, como o público, deixam os problemas eventuais ou 

do dia-a-dia nos bastidores. 

A sexta função para a performance, segundo Schechner, é “Ensinar, 

persuadir ou convencer”. Talvez seja esse o ponto elementar das performances 

de rua realizadas pelas pessoas que além de possuir essa prática como estilo 

de vida a tem como meio principal de sua sobrevivência. São também 

manifestadas em troca de algum ganho material, recompensa em dinheiro. No 

entanto, é importante frisar outro tipo de relação que foge da recompensa 

material. Essa sexta função da performance permite que possamos enxergar o 

palco da arte de rua como um palco de posicionamentos sociais, artísticos e 

religiosos. Os artistas de rua, por meio de suas performances, demonstram aos 

romeiros caminhos válidos para intervir nas ruas, de se posicionar, de falar, 

assim como eles o fazem com a própria identidade e projeto artísticos. Ambos 

possuem lugar de fala nesse cenário, e todos podem ser ouvidos.  

Enfim, a sétima função para a performance é “lidar com o sagrado e com 

o demoníaco”. No entanto, é importante compreender que essa dualidade não 

está relacionada às entidades literais, mas às forças simbólicas que transformam 

e permeiam a experiência humana. Nas romarias, artistas de rua e romeiros 

encarnam essa interação complexa. A questão do sagrado pode ser relacionada 

à experiência dos romeiros por meio da fé e da conexão com o próprio sagrado, 

Deus, Nossa Senhora e Padre Cícero, por exemplo. O demoníaco, por sua vez, 

não deve ser entendido como o mal, mas como adversidades, tentações e até 

mesmo desafios que no contexto da romaria são muitos, podemos citar, por 

exemplo, o cansaço e as privações que acontecem na viagem. 

Em suma, as performances de rua nas romarias de Juazeiro do Norte unem 



130 

 

muitas experiências romeiras. Desse modo, esse capítulo teve como objetivo 

apresentar as transformações da cidade, passando do momento ordinário para 

o extraordinário, e como as transformações continuam acontecendo quando as 

romarias se iniciam oficialmente com a chegada dos romeiros. Para esse 

entendimento, foi importante apresentar as fachadas e os frames nos quais os 

atores sociais dessa pesquisa estão localizados, a performance da fala como um 

viés importante para compreender a comunicação entre arte e fé, as quatro fases 

do drama social como indícios para a formação da trama romeira e a 

transformação e ressignificação das ruas em palcos e dos atores sociais em 

performes. 

 

  



131 

 

4   ENCONTROS E DESENCONTROS NAS RUAS: ARTE E DEVOÇÃO 
COMO ALEGORIAS DA ROMARIA 
 

“A grandeza da Arte desperta 
no homem algo de invicto e vivo; 
toda poesia é enigma e oráculo; 
abeira perigos desconhecidos; 
é somente uma pulsação, mas 
serve para medir o Mundo” 
Ariano Suassuna13 

 

A presente seção apresentará a vivência cheia de encontros e 

desencontros entre artistas de rua e romeiros, partindo de suas experiências, 

interações e deslocamentos nos contextos das romarias. Esses deslocamentos 

acontecem fisicamente, quando ocorre a interação entre os atores sociais e 

também ocorrem por meio da arte quando observamos que as experiências dos 

atores sociais nos revelam uma realidade extraordinária mágica e alegórica. 

O conceito de alegoria, objeto de reflexão do filósofo Walter Benjamin 

(1994), permite que a arte de rua seja vista também como um instrumento que 

além de interpretar os fatos historicamente possibilita a sua utilização como uma 

ferramenta crítica e que se atenta para a multiplicidade de significados dos fatos. 

Além desse fator, o conceito de alegoria abre espaço para pensarmos a respeito 

da imagem e da persona de Padre Cícero durante as romarias e como isso mexe 

diretamente com a performance dos a(u)tores sociais da pesquisa. 

A alegoria benjaminiana possibilita vislumbrarmos o palco da arte de rua 

nas romarias como algo que vai além de uma intervenção artística, pois ao 

relacionar este palco com o conceito de alegoria o que se busca é compreender 

como os sentidos da arte estão além da diversão ao romeiro, pois através da 

interação outros sentidos são atribuídos aos romeiros e artistas e ao próprio 

contexto das romarias. A alegoria enquanto conceito nos propicia entender que 

os significados de determinada ação possibilitam acessarmos as camadas mais 

profundas da arte de rua, a pluralidade, a diversidade das interações e que os 

símbolos passem a ser reconhecidos como elementos pertencentes a própria 

noção de palco de arte romeira. É importante frisar isso, porque é a partir do 

palco da arte que noções fundamentais que fazem parte do contexto romeiro são 

colocadas em xeque para integrar a performance dos artistas de rua. Então 

 
13 In: Romance de Dom Pantero no Palco dos Pecadores. Rio de Janeiro: editora Nova Fronteira, 2017.  



132 

 

elementos como a própria história do local, a figura do Padre Cícero como 

símbolo maior da romaria e a própria passagem do romeiro são elementos que 

constituem a alegoria do palco do artista.  

Para entender a formação dos palcos de arte de rua durante as romarias 

é importante a compreensão de como a história local é ressignificada por meio 

das interações dos atores sociais. Como autores de suas narrativas, cada ator 

social, principalmente romeiros, conta sob suas perspectivas a história e muitas 

vezes encenam a cidade, a festividade e a própria figura de Padre Cícero, 

fazendo com que a história local seja constituída por novos atributos, novos 

significados. Assim, foi notado por mim que alguns aspectos da história de 

Juazeiro do Norte que talvez questionassem a figura de Padre Cícero são 

ignorados, sendo somente lembrados seus feitos milagrosos e suas qualidades 

de santo. Concordando com Walter Benjamin, “Articular historicamente o 

passado não significa conhecê-lo ‘como ele de fato foi’. Significa apropriar-se de 

uma reminiscência, tal como ela relampeja no momento de um perigo” 

(Benjamin, 1994, p. 224). 

 

4.1 A VIVÊNCIA EM COMMUNITAS 

 

Um conceito importante para se refletir sobre os encontros das pessoas 

nas ruas, organização de romeiros e a relação deles na cidade e com outros 

atores sociais é o conceito de communitas de Victor Turner: 

 

A espontaneidade e o caráter imediato da communitas – em oposição 
ao caráter jurídico e político da estrutura (social) – raramente podem ser 
sustentados por muito tempo. A communitas em si logo passa a 
desenvolver uma estrutura (social protetora) em que as relações livres 
entre os indivíduos se convertem em relações governadas por normas 
entre personae sociais (Turner, 1974, p.132). 
 

 
 

O que Turner aponta aqui, é que a “comunidade”, ou, em termo mais 

específico, a comunhão entre os atores que estão juntos localizados na 

liminaridade do drama social, também acaba por formar suas estruturas. Ou 

seja, as relações entre artistas de rua e romeiros, na romaria, já se normalizaram 

em formas estruturais ao celebrar o Padre Cicero. 



133 

 

Semelhante a um ritual, com começo e fim, a romaria acontece. A 

chegada e a partida dos romeiros são caracterizadas pelos buzinaços realizados 

pelos ônibus em que eles chegam à cidade. A sensação que se tem quando se 

está em romaria, é de que todos que estão ali presentes são companheiros de 

fé, existe uma amistosidade nos momentos de vivência coletiva, seja nas 

atividades religiosas, seja diante da arte de rua ou de outra atividade relacionada 

ao passeio do romeiro de padre Cícero. 

Os artistas de rua ao chegarem à cidade, nas épocas de romarias, 

momento em que a cidade se transforma, transformando as pessoas, as ruas e 

todo o ambiente do centro da cidade, passam a integrar a communitas. No 

entanto, a sua integração ocorre de uma forma diferente, dependendo da postura 

que ele tende a assumir na cidade. Os artistas de rua podem se envolver ou não 

com os rituais católicos ou com as atividades ligadas diretamente à crença no 

padre Cícero, mas os seus lugares dentro dessa configuração romeira é no 

âmbito da brincadeira, da diversão, do oferecimento do lúdico para os romeiros, 

ou do desvio da própria devoção, por espetacularização. Romeiros e artistas de 

rua, que peregrinam à cidade por conta exclusivamente das romarias14, 

constituem um universo simbólico denso, em que novas rotinas, novas formas 

de olhar e sentir o mundo são vivenciadas. 

A maioria dos romeiros é proveniente de cidades diversas, então os 

estabelecimentos comerciais (lojas, restaurantes, bares) aproveitam esse 

período para aumentar os lucros. Mas é preciso lembrar que existe um número 

considerável de romeiros que moram em Juazeiro do Norte que voltam para as 

suas residências normalmente após as celebrações litúrgicas. Por outro lado, os 

romeiros “de fora” ficam nas ruas, nas calçadas, nas praças, envolvendo-se com 

as situações oferecidas a eles. 

Nos meses de pesquisa no campo, foi percebido como por meio dos 

símbolos considerados sagrados as pessoas que estão nas romarias vivenciam 

as festividades não apenas oferecidas pela Igreja, como também os eventos que 

ultrapassam os limites da religião. Dessa forma, romeiros e artistas de rua, em 

Juazeiro do Norte, se tornam atores que projetam suas expectativas nas ruas da 

 
14 Durante a pesquisa de campo, foi constatado que outros atores sociais viajam a Juazeiro do Norte por 
conta das romarias, são eles: comerciantes de várias regiões do Brasil e os chamados “ladrões das cidades 
vizinhas”. 



134 

 

cidade, que estão em busca de coisas distintas e possuem visões diferentes do 

mundo, mas que ao se encontrarem, modificam as dinâmicas sociais. A partir 

desse fator, a construção artística e criativa da romaria, em que a interação, o 

improviso e o riso desmedido se misturam com a fé, caracteriza o espaço da rua 

como alegórico, não por ser um espaço somente de transição, mas 

principalmente de encontros.  

Entre as várias pessoas que contribuem para a movimentação na cidade, 

os romeiros e os artistas de rua me interessam, pois eles são atores que não 

estavam na cidade antes das romarias, não participaram dos momentos de 

preparação em que a cidade sai de seu momento ordinário para vivenciar o 

extraordinário, mas dão corpo e movimento ao evento si. A transformação da 

cidade e a realização da romaria como se concebe atualmente acontece por 

conta das buscas em que os desejos mais íntimos dos peregrinos fazem as 

romarias serem vivenciadas sob diferentes aspectos: religioso, artístico, 

econômico e turístico. 

 Para Victor Turner, como enfatiza a antropóloga Maria Laura Cavalcanti 

(2013), os símbolos são sempre objetos concretos que situados entre demais 

símbolos funcionam dentro de um contexto ritual. A cidade em romaria comporta 

as crenças e os valores do contexto das festividades religiosas, esses símbolos, 

como apresenta Maria Laura Cavalcanti (2013), exercem sua eficácia plena 

diante das articulações, percepções e classificações que possibilitam a 

organização da ação e da experiência dos atores sociais.  

 Além disso, apesar desses símbolos serem vivenciados coletivamente, 

com base no pensamento de Victor Turner (2015), percebe-se a importância de 

compreender esses símbolos e os rituais que eles constituem do ponto de vista 

da subjetividade também, pois cada romeiro e artista de rua ressignificarão a sua 

vivência particular dentro da coletividade que a romaria proporciona. Essa é uma 

razão importante para entender a romaria como um evento multifacetado, 

composto por vários e diferentes corpos e vozes, além das experiências que são 

vivenciadas e performadas nos caminhos da Igreja e nos caminhos da rua.  

Na verdade, os encontros e desencontros de artistas de rua e romeiros 

acontecem em dois sentidos. Os artistas de rua chegam à cidade ciente de seu 

papel de artista. Os romeiros são devotos que quando começam a seguir viagem 

a Juazeiro do Norte começam a assumir a identidade de romeiro, performando 



135 

 

ações de romeiros. Além disso, os caminhos que levam esses dois atores 

sociais, artista e romeiros, a Juazeiro do Norte são diferentes, mas quando eles 

se encontram passam a compartilhar o mesmo caminho simbólico, que mesmo 

contendo rachaduras, elevações, desvios e buracos, é o mesmo caminho onde 

os anseios na romaria se cruzam, se repelem e se integram ao contexto 

diariamente criado e modificado, esse dinamismo só é possível graças à 

mobilidade, às chegadas e partidas que são recorrentes e às formas como cada 

ator tem de se apropriar dos espaços e de se relacionar com o meio e com seus 

pares. 

Dentro da Igreja, os fiéis são incentivados pelos párocos a viver uma vida 

de fé e devoção, um dos padres convidados enfatiza que:  Somos romeiros da 

Mãe das Dores e do Padre Cícero a caminho do Reino. Se aprendermos e 

praticarmos o que nos pede o tema da festa já será o suficiente, pois a festa é 

um grande retiro de fortalecimento para a nossa caminhada espiritual15. Nessa 

fala apresentada pelo pároco, fica evidente a sua intenção de mostrar aos 

romeiros que o que acontece na Igreja é também uma festa, mas uma festa de 

fé, diferente das festas da rua.  

 Dentre as programações oficiais da Igreja Católica, durante as romarias, 

os romeiros podem participar das missas realizadas diariamente, das novenas 

e das confissões, essa última é o momento de arrependimento dos fiéis diante 

do pecado outrora vivenciado, mas que diante da confissão, há absolvição da 

culpa, como afirmado pelos dogmas da Igreja Católica. Após as missas, como 

colocado pelos organizadores das festividades da Igreja, os romeiros são 

convidados a participarem da quermesse, dos festivais de música e da festa do 

chapéu (normalmente feito de palha, esse objeto caracteriza a vestimenta do 

romeiro).  

Então, dentre as programações diárias oficiais, o romeiro faz de seu corpo 

um objeto penitente e devoto por meio de suas preces. Inclusive, no espaço 

físico que pertence à Igreja, a diversão tem freios, é uma diversão guiada que 

acontece sob os olhares de Deus, da Mãe das Dores e de Padre Cícero, como 

uma das organizadoras me informou. Ou seja, existem regras a serem 

 
15  Fala durante uma celebração que ocorreu na Matriz Nossa Senhora das Dores em 

setembro de 2018. 



136 

 

respeitadas: sem bebidas alcoólicas, sem promiscuidade, sem brigas, uma 

diversão santa.16  

Dentro da Igreja, o corpo físico do romeiro é levado a ser rebaixado diante 

da grandeza de Deus. As penitências, os caminhos percorridos sob os joelhos 

no chão, as vestes e a compostura fazem parte do contexto da devoção, 

verbalizado pelas orações individuais e coletivas dos fiéis. Na diversão oferecida 

pela Igreja, na quermesse, os fiéis são levados a relaxar com seus familiares e 

amigos sem esquecer que a romaria santa continua. Na quermesse, foram 

organizadas barraquinhas para o comércio de produtos religiosos e barraquinhas 

de lanches; ao lado da quermesse, foi montado um grande palco, para que as 

atrações musicais aos romeiros pudessem ser realizadas. Também se percebe 

como por meio das redes sociais, a Igreja se comunica e divulga seu dia a dia 

na romaria, com informações sobre o cronograma diário das festividades e 

registros visuais e sonoros de suas celebrações. 

A pesquisadora Kátia Patriota (2009) afirma que as formas que as igrejas 

se inserem nas sociedades precisam acontecer por meio atrativos, para 

conquistar e deixar os fiéis mais próximos de si. Diante de tantos eventos que as 

ruas oferecem durante as romarias, a Igreja precisa se tornar atuante também 

na área do entretenimento. Patriota escreve que: 

 

[...] contemplamos na imensa quantidade de apelos “religiosos 
espetaculares”, principalmente os midiáticos, a necessidade 
estratégica das igrejas contemporâneas em oferecerem 
produtos/serviços religiosos que atendam às demandas dos sujeitos 
religiosos, sob pena de perderem o “cliente” para seus concorrentes 
“diretos” e “indiretos” – já que a religião contemporânea (principalmente 
a que se utiliza da mídia) também concorre com as empresas tidas por 
“profanas” – tais instituições concorrentes podem apresentar ofertas 
visivelmente mais atrativas para o target religioso, cuja essência 
secularizada os impele a buscar a satisfação de necessidades 
pessoais, comumente imediatas e efêmeras, inclusive de 
entretenimento (Patriota, 2009, p.184). 

 

 
16 Esses eventos de entretenimento organizados pela Igreja não aconteciam dentro da Basílica 

da Mãe das Dores, mas no grande pátio a sua frente, espaço amplo cercado por grades. A Igreja 
faz uma tentativa de oferecer aos romeiros a diversão que eles querem, no entanto, percebe-se 
que o destino dos romeiros depois das missas é variável. Nesse espaço, os nove estados da 
região Nordeste foram representados por suas bandeiras e fotos, isso é muito importante para o 
fiel, pois ao ver seu estado sendo representado nas romarias, o romeiro passa a se sentir mais 
integrado na quermesse. As bandeiras dos estados ficavam em barraquinhas, possibilitando que 
os visitantes fizessem registros fotográficos e pudessem conhecer seus conterrâneos.  



137 

 

 Assim, um entretenimento artístico-religioso foi oferecido aos fiéis com a 

participação de músicos católicos, convidados pelos organizadores da 

festividade, que promoveram shows gratuitamente neste espaço. Muitas 

pessoas se concentravam diante do palco para desfrutar desse momento. 

Enquanto eu me localizava perto do campo cristão, percebia que do outro lado 

das grades da Igreja outro show se realizava, sob um palco que não tinha 

estrutura alguma, este era promovido por artistas autônomos. Mesmo distante 

espacialmente, percebia-se mais nitidamente as diferenças entre as relações e 

as interações vivenciadas do público do qual eu fazia parte naquele momento, 

que se massificava diante da espetacularização do religioso, e o público que se 

formava gradativamente em torno do artista de rua que se fixava na praça, 

público aparentemente mais livre para se envolver sem “censura” diante da 

performance realizada.   

No cenário romeiro, a rua é tratada aqui não só como o espaço onde o 

encontro e a socialização entre os atores sociais que estão em Juazeiro do Norte 

acontece. A rua é o lugar da alegoria romeira, do palco da arte, sendo também 

uma personagem que tem como função performática unir e separar indivíduos 

que a usam como palco de suas performances, apresentando um momento de 

f(r)icção entre máscara e corpo, que como bem analisado por J. Dawsey (2005), 

revelam momentos eletrizantes. As pessoas nos palcos de rua por meio da arte 

situam-se de uma forma diferenciada nas romarias, brincam com suas 

realidades e com quem são, do modo que são.  

A rua não se limita ao tráfego de pedestres e veículos, o seu principal 

tráfego é permeado de sentidos e sentimentos, calor e cansaço, fé e pecado que 

possibilitam que cada dia de romaria seja exclusivo pela densidade de ações 

que ocorrem concomitantemente em seus pontos. Pensar a rua como alegoria 

nas romarias, de acordo com W. Benjamin (2004), é entendê-la como lugar 

simbólico e histórico onde diferentes aspectos da experiência humana 

acontecem.  Nos palcos da rua, a partir da alegoria benjaminiana, tradições, 

identidades e memórias são representadas e constantemente relembradas por 

artistas e romeiros. Desse modo, observa-se que a alegoria para W. Benjamin, 

está relacionada com uma forma de expressão, revelando novos espaços para 

significação.  



138 

 

A arte de rua, por sua vez, é a expressão que dá voz aos atores sociais 

que estão nas ruas que por meio do corpo artisticamente preparado e 

socialmente aquecido possibilita que as performances artísticas passem por uma 

nova transformação (ou seja, uma rua que já tinha sido transformada pela 

romaria passa por uma nova transformação quando um artista de rua ocupa o 

seu espaço a fim de trabalhar artisticamente). A partir dessa dinâmica nas ruas 

durante as romarias, há o desenrolar das tramas que são compartilhadas entre 

artistas e romeiros que são baseadas em relações profundas, porém efêmeras, 

Outras fibras vêm tecer a trama da rua artisticamente. Além da arte de 

rua, nas ruas em estado de romaria, percebem-se atividades artísticas 

promovidas por grupos folclóricos e teatrais que utilizam a rua artisticamente 

também para divulgar e/ou ganhar dinheiro com o ofício exercido. Entre essas 

duas vertentes de manifestações artísticas nas ruas, a diferença mais evidente 

é a disparidade com que ambas são tratadas, não pelos romeiros, mas sim pela 

fiscalização da cidade. Em relação à arte de rua, os artistas são perseguidos e 

proibidos de se apresentarem, enquanto que a arte que engloba folguedos, 

teatros e demais grupos de ‘cultura popular’ são prestigiados pela própria Igreja 

e entidades municipais. 

A rua é o local onde o palco da arte de rua acontece, em trechos de 

performances artísticas ela revela eventos alegóricos que desafiam a 

religiosidade local e que promovem a interação entre artistas e romeiros, 

transformando a experiência romeira em algo plural, imagético e mágico.  

 

4.2   AS BRINCADEIRAS QUE REVELAM O LÚDICO 

 

       Para muitos, os momentos das romarias significam também diversão. A 

romaria é uma fulga/folga do cotidiano. E até mesmo dentro do contexto romeiro 

é possível identificar momentos de fulga/folga das obrigações religiosas. O 

recorte aqui pesquisado revela uma romaria onde muita gente não fica restrita 

às atividades de dentro da Igreja. Em uma parte da romaria, uma das 

características é a ludicidade que envolve romeiros e artistas de rua que jogam, 

que brincam e que por meio do riso transformam o sentido romeiro e a si 

mesmos.  



139 

 

       Dentro do ritual romeiro, o jogo é caracterizado como um fenômeno 

liminoide por seu caráter coletivo, pelas experiências sociais que ao mesmo 

tempo trazem uma perspectiva crítica da realidade, brinca-se, desconstruindo a 

seriedade existente. Nesse momento do jogo, percebe-se a formação de uma 

antiestrutura quando, como menciona V. Turner (1974), os atores sociais liberam 

suas capacidades cognitivas, de afeto e criatividade, que por meio dos papéis 

que encenam, acabam por possuírem forte consciência da realidade que os 

cercam. 

 

 Figura 15 - Brincadeira, o palhaço casamenteiro 

 

                                         Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

       Então, esse é o momento em que romeiros e artistas se tornam brincantes 

por meio de suas performances. É necessário enfatizar que a ludicidade não é 

proposta unilateralmente pelos artistas de rua, pois se afirma que os romeiros 

entram no mundo dos artistas, os artistas entram no universo dos romeiros e 

ambos, com essas invasões, criam novos universos, que pelo jogo é possível 

revelar as tensões, negociações e criações de tramas intensas nos palcos das 

ruas. Todos se tornam performers, romeiros e artistas de rua estão dispostos a 

exibirem seus shows.  

 

 



140 

 

4.2.1 Os sentidos dos palcos 

 

Percebe-se que as ruas são locais em que as pessoas não apenas 

passam, mas se estabelecem criando e reinventando suas próprias formas de 

fazer a sua romaria particular. Diferentemente dos eventos que acontecem ou 

que estão relacionados ao calendário romeiro da Igreja, os atores sociais nas 

ruas sentem-se livres para se envolver com os eventos diversos que são 

oferecidos nas ruas. Aqui vale apresentar um trecho da pesquisa de John 

Dawsey e de sua experiência etnográfica em Aparecida do Norte, em um cenário 

similar ao dessa pesquisa. 

 

 A pequena igreja apenas marcava o final do percurso sagrado. Dali 
entrava-se francamente em espaço profano, descendo morro em um 
movimento volumoso e fluido de gente percorrendo ruas e vielas, 
fazendo volteios e abrindo-se em redemoinhos nas inúmeras lojas e 
bancas onde imagens da santa contagiavam e se deixavam contagiar 
no contato com uma infinidade de artigos de consumo popular. A 
própria santa parecia fazer o percurso, entrando e saindo de lojas e 
bancas, misturando-se a cinzeiros, cachimbos, cigarros, quadros, 
bordados, blusas, calças, camisas, lenços, vestidos, brincos, chapéus, 
chinelos, botas, sapatos, gaitas, violões, sanfonas, fitas de música 
sertaneja, doces, salgados, garrafas de vinho e cachaça e uma 
profusão de outros bens e objetos (Dawsey, 2006, p.142). 
 
 
 

No caso das romarias de Juazeiro do Norte, a Matriz das Dores, levando 

em consideração seu entorno, é o ponto central romeiro, ou seja, ela não é o 

final do trajeto, mas âmago de uma experiência em que fé, brincadeiras e 

consumo além coexistirem, também se interpenetram. 

A comédia é um dos elementos que faz parte dessa dinâmica das ruas, é 

essencial que o performer atraia a atenção das pessoas por meio da jocosidade 

ou do que é chamado de talento. O espetáculo que passa a existir nas ruas de 

forma confusa durante as romarias, apresentando vários personagens que a 

cada dia renovam seus atos para continuar atraindo o público para si, lembra-

nos a commedia dell’ arte, tão popular na alta idade média. Em Juazeiro do 

Norte, a propósito, a arte de rua foi colocada em oposição à arte promovida pelas 

instituições fechadas que tinham patrocínio público e privado. Os artistas de rua 

ao serem questionados sobre a exclusão de seus trabalhos nesses eventos, 

principalmente os artistas que residiam na região metropolitana juazeirense, 



141 

 

falavam que o que mais os aborreciam nessa situação toda não era somente a 

exclusão, mas a perseguição que a arte de rua passou a enfrentar: abordagens, 

ordens para dispersar e interrupção das apresentações em andamento por parte 

da guarda municipal da cidade, ficando evidente a desvalorização de algumas 

práticas artísticas nas romarias.  

No entanto, mesmo com a perseguição sofrida, os artistas de rua buscavam 

formas para resistir e reivindicar um espaço nas ruas. Desse modo, para que o palco 

de rua pudesse ser montado, entendo aqui a noção de palco relacionada com a 

ocupação por meio da performance artística que os artistas de rua fazem para 

que seu trabalho, suas ideias e inspirações possam ser inseridas na romaria. 

Nas ruas o desconhecido, as surpresas boas ou ruins são incorporadas 

às situações inicialmente pensadas pelos artistas, que observam as pessoas que 

se movimentam não somente como possível público, mas como romeiro ou 

romeira que está passando. Isso gera uma constante atenção às chamadas para 

improvisação, que não podem faltar ao risco de perder seu público ou a atenção 

dos transeuntes. 

Não obstante, os romeiros não frequentam os locais fechados nos quais 

são apresentadas peças teatrais, oficinas, palestras sobre arte da região do 

Cariri, cujo público-alvo são acadêmicos, pesquisadores e agentes culturais. A 

maioria dos romeiros estabelece contato com a arte que dialoga diretamente 

consigo, seja nos museus que tem como tema a vida, história e morte de Padre 

Cícero, seja a arte da piada, da comédia. A arte que ri das estruturas elitistas 

então vigentes ou então do que se chama de politicamente correto, 

principalmente na modalidade caracterizada como palhaçada, vale de quase 

tudo, são privilegiadas.  

         A improvisação tão necessária nas performances de rua faz parte do 

processo de criação artística que desafia os itinerários de todos que estão em 

Juazeiro do Norte. Dessa forma, a questão da performance de rua por meio da 

arte corresponde mais aos meios que os artistas encontram para criar e manter 

um elo com os eventos que acontecem pela cidade do que uma arte de rua que 

tem como propósito apresentar projetos artísticos singulares ou identidades 

artísticas específicas. 

 Assim, é importante compreender que onde havia uma suposta 

neutralidade, materializa-se um palco, cuja estrutura é sustentada pelas vozes e 



142 

 

expressões que os artistas utilizam para interagir com o seu público. Nesse 

sentido, o palco do artista se localiza em um espaço de antiestrutura nas 

romarias em que a coesão social entre artistas e romeiros tecem alegorias 

mesclada de alusões religiosas e entretenimento burlesco. 

O jogo do qual aqui se fala é um em que a vivência, a experiência e a 

reciprocidade são imprescindíveis para que artistas e romeiros se aproximem e 

se envolvam. Os artistas de rua, em seus palcos, convidam os romeiros a 

fazerem parte da brincadeira, de seu universo lúdico. Em um momento em que 

tudo é festa, é mais do que necessário que a polifonia das ruas seja 

compreendida por meio de suas misturas, encontros e desencontros. A 

sagacidade dos artistas faz com que tudo que se vê e se escuta possa de certa 

medida fazer parte de seu ato artístico, nem que seja para contradizer, concordar 

e até mesmo constranger o público. Sem essa troca, baseada nas caricaturas 

do cotidiano, o palco de rua em Juazeiro do Norte não seria tão apreciado por 

seu público. 

Nos momentos extraordinários das romarias, todos ali presentes 

exteriorizam um comportamento ou um sentimento. Os artistas de rua, por 

exemplo, diante de uma encenação coletiva realizada pelos atores sociais que 

são os romeiros, fazem das peripécias locais pontos essenciais para a 

concretização de suas narrativas nas ruas. 

O palco aqui é criado como um lugar e um momento no qual os pontos de 

vista de todos se mesclam, para que determinados espaços de tempo sejam 

preenchidos com diversão. Então, além da criatividade dos artistas como 

elemento basilar para a formação do palco, observa-se que a tensão entre o que 

as pessoas querem ver e o que os artistas de rua preparam para exibir é o que 

possibilita que a arte de rua mesmo sendo alvo da perseguição do poder 

municipal, acabe fazendo parte dos programas diários do romeiro. Por uma 

razão, não é preciso pagar um valor para assistir ao espetáculo, obviamente, 

pois está sendo apresentado algo que acontece em um espaço público, o 

princípio é saber ter jogo de cintura, artistas e romeiros, ambos performers, para 

que as situações mais triviais sejam transformadas em elementos para piadas. 

 As romarias transformam as esquinas em lugares não de passagem, 

como ocorre no cotidiano da cidade, mas como lugares de encontros, 

desencontros entre os que por ali caminham. Cada esquina é um palco em 



143 

 

potencial, não só para artistas de rua em busca de público, mas de romeiros que 

se mostram como pessoas que são de fora da cidade, com status de viajante 

entre os próprios romeiros. E ser viajante nesse contexto é andar, caminhar, 

conhecer pessoas, lugares e histórias. O sentido de explorar a cidade por meio 

da fé se expande quando se observa as tensões diante do caminhar. Uma hora 

se reza nos palcos paroquiais da fé, mas logo em seguida, o palco das ruas é 

dominado por pessoas que se espremem para junto com o artista de rua fazer 

com que um lado das romarias ganhe contorno por meio de contrastes, as 

brincadeiras.       

Para apreender os sentidos de palcos vivenciados por cada artista, 

propus duas perspectivas que se entrecruzaram durante as reflexões por eles 

sugeridas. A primeira foi por meio da observação direta e participante durante as 

performances, passei a ser parte da plateia e, consequentemente, parte do show 

nos momentos nos quais eles me colocavam por meio de várias estratégias 

performáticas dentro de seus números, ajudando a pegar um microfone, sendo 

alvo de brincadeiras e ajudando na organização de alguns objetos durante a 

apresentação. A segunda foi por meio de conversas, quando eles me explicavam 

com base em suas mais diversas experiências o sentido de palco que eles 

enxergavam em suas atividades nas ruas, e se havia diferença da arte realizada 

ali para a de outros lugares. Esse olhar é importante, pois a noção de palco de 

rua, dizia-me um dos informantes, não existe de fato. O palco é a rua, informava-

me outro.  

  Os artistas de rua utilizam um local que já é cenário de várias encenações 

durante a romaria. É algo como um palco dentro de um palco ou “Mise en 

abismo” figura de estilo literário que descreve uma estrutura que se repete em 

escala menor dentro de si. E, para isso ocorrer, os artistas de rua precisam criar 

sua própria narrativa para que a sua presença possa fazer parte das narrativas 

andantes dos romeiros. Foi unânime entre todos os artistas de rua que estavam 

nesta cidade que é preciso conhecer o evento para se inserir nele com sucesso. 

Dessa forma, o palco, que são as ruas e todos os pontos que o romeiro percorre, 

com a cada dia seus enredos sendo vivenciados, exibidos, registrados e 

compartilhados nas redes sociais, abre espaço para que uma outra categoria de 

palco possa ser apresentada, sendo que neste pode-se claramente perceber 

quem está no “palco” e quem não está. É nesse cenário que os artistas de rua 



144 

 

encontram oportunidades para iniciar suas performances. A seguir uma 

descrição de como o palco do artista é repentinamente montado nas romarias: 

 

Como combinado cheguei cedo, 9 horas da manhã, na praça da Matriz das 

Dores. As pessoas que não estavam na missa, estavam circulando entre as 

barracas para ver as mercadorias dispostas pelos comerciantes. T.  e W. 

estavam conversando sobre quem iria começar e como iriam começar o show. 

T. largou o cigarro no chão, deu meia volta e começou a chamar as pessoas, 

falando que a apresentação do artista de rua iria começar. As pessoas tão 

dispersas começaram a se aproximar do artista para saber o que iria acontecer. 

Ao se aproximar, ficou evidente que o palco nos moldes tradicionais, o limite 

entre a performance teatralmente executada pelo artista e a performance da 

plateia estava acontecendo. Quanto mais gente se juntava para assistir ao show, 

mais o palco se expandia, a ponto de T. delimitar seu espaço com um jato de 

água formando um círculo em torno de si. Esse era seu palco, fisicamente e 

simbolicamente falando (Trecho do diário de campo de 2018). 

 

 

 Então, o palco dos artistas de rua dentro dos palcos das interações das 

romarias é refletido como algo que aproxima as pessoas para uma grande 

interação, convidando-as não só a assistir às brincadeiras que acontecem, mas 

também a se envolverem com elas. 

       Observa-se como o palco vai se formando de acordo com o jogo que o 

performer artista propõe ali – por meio de várias estratégias que são oportunas 

diante das séries de eventos que acontecem nas ruas. O jogo se localiza no 

entorno do que os artistas ressignificam para a execução de seu trabalho e no 

fluxo de encontros com o público de romeiros. 

       Como todo palco, o palco dos artistas de rua possui como elemento 

importante o bastidor do que se está encenando. Esse bastidor normalmente é 

bem visível ao público curioso que quando percebe uma movimentação diferente 

busca saber o que vai acontecer em instantes no local.  O bastidor é entendido 

aqui mais como momento do que como lugar, pois representa a preparação e a 

transição do artista para o personagem, sendo um espaço simbólico e um 

momento social para eles. 



145 

 

  

 Figura 16 - Os bastidores dos palcos do artista de rua 

 

                                     Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

 Durante as apresentações, em meio aos romeiros, depois de dias 

acompanhando as atividades ali realizadas, passei a contemplar as 

apresentações diretamente dos “bastidores”, lugar do qual os artistas de rua são 

assessorados por seus companheiros.  Nos intervalos entre as apresentações, 

os artistas saem de cena, revelando-se de uma forma diferente de quando está 

se apresentando. Ele ou ela sai de seu palco artístico, que é um termo 

metafórico, desconstruindo-o, para voltar a se inserir nos múltiplos palcos que 

fazem o dia a dia das romarias. Ou seja, esse palco é um espaço que é 

construído durante o envolvimento entre os artistas de rua e o seu público, para 

após as apresentações ser descontruído.  

 A noção de palco para os artistas de rua é uma noção não literal e lúdica 

que não envolve somente o espaço físico da rua, o que se leva em consideração 

aqui é um palco formado por movimentos de corpos e ideias no contexto 

apresentado.   Os bastidores é uma área de transição de quando a performance 

está ativa e quando ela não está. Mesmo o espaço sendo indispensável para 



146 

 

que a interação entre artistas de rua e romeiros aconteça (ideia central desse 

trabalho são essas redes de interações), o palco surge por meio da troca entre 

os atores sociais. Sem essa troca, nas romarias, os artistas seriam mais um na 

multidão. Esse palco é aberto e por meio de sua dinamicidade o real e o mágico 

proporcionado pela arte se fundem, acontecendo assim o “espetáculo”. 

 O que faz o palco dos artistas de rua nas romarias ter um diferencial é a 

presença do público de romeiros que aguarda, exige e se envolve intimamente 

com os números apresentados. O que se observa, trocando a perspectiva, é que 

os romeiros se tornam protagonistas importantes na trama artística do performer 

em seu palco. 

 Uma dupla de músicos mineiros com base em suas experiências pôde me 

auxiliar nessa análise. Eles me falaram que o repertório deles busca envolver os 

romeiros, optando por não tocar Rolling Stones, por exemplo. Eles fazem um 

repertório diferente de quando estão em outras cidades, pois percebem que é 

importante tocar o que o público ali conhece. A justificativa, além dessa, é que 

no itinerário de missas, visitas romeiras e compras nas feiras, os romeiros 

querem ver, ouvir e se relacionar com algo que lhes seja conhecido e lhes toque. 

  É importante relembrar que estamos tratando de uma cidade grande, na 

qual o circuito alternativo nas artes é intenso. Os jovens da localidade vão para 

as casas de show e barzinhos que não são frequentados por romeiros, onde se 

toca rock alternativo, por exemplo. Então estamos falando de um público 

específico que circula nas ruas em romarias e, dessa forma, os artistas de rua 

cientes de seu público investem nas trocas simbólicas e a diversão recíproca 

acontece. O público aqui não tem pressa, o palco não tem hora para ser 

“desmontado”. 

 Pode-se presenciar e vivenciar experiências diversas nesses palcos, a 

cantoria, a dança de artistas e romeiros que se envolvem dançando o hit daquele 

momento, Despacito17, as comédias e piadas que se tornam polêmicas por 

apresentarem pontos sexistas, machistas e homofóbicos, mas que dentro do 

contexto encenado, tudo é piada, inclusive as pessoas que seriam afetadas por 

tais discursos, sempre dão uma resposta que acaba sendo incorporada na piada 

 
17  Música do cantor porto-riquenho Luís Fonsi e do rapper Daddy Yankee (álbum Vida de 

2018). 



147 

 

do artista. Mas para isso ocorrer é necessário reconhecer o que está 

acontecendo como palco, artistas de rua e romeiros brincam entre si, sacaneiam-

se. Desse modo, não são raros os momentos em que pessoas da plateia são 

levadas a participar das performances dos artistas. 

 Aqui não é uma questão somente de inversão de papéis, mas de 

conexões realizadas entre pessoas que fazem de sua passagem na cidade um 

momento crucial para sentir a ocasião compartilhada pelo pluralismo de ações, 

pensamentos e gestos espontâneos e/ou meticulosamente ensaiados. O palco 

dos artistas, desse modo, é um local de interação entre esses e os romeiros que 

tem como consequência um dispersar muito breve da atenção exclusivamente 

religiosa. 

 Essa questão é interessante se formos pensar em como a transformação 

de trechos de ruas, praças, esquinas reconfiguram a lógica das romarias. Aí se 

encontra o confronto com os interesses da gestão municipal do ano de 2018, 

pois a suposta organização urbana acaba sendo “atrapalhada” pela presença 

desses artistas e de seus palcos. Mas o que importa questionar aqui é que 

mesmo sabendo de toda essa movimentação no meio urbano, por que não 

existem instituições que reconheçam o trabalho dos artistas de rua durante a 

romaria? 

 Para os artistas de rua é imprescindível que a rua seja um local viável 

para o desenrolar de seus trabalhos. Enquanto que para os romeiros, 

principalmente os que não possuem condições financeiras de frequentar locais 

fechados para se entreter, a arte de rua se torna um importante meio de diversão 

e de relaxamento. 

No término de cada romaria, a percepção de palco é modificada. As ruas 

em torno da matriz das Dores, da praça Padre Cícero, rua Padre Cícero e 

Salesianos são ocupadas por todos que ali estão para o desfecho, o 

encerramento de uma romaria, mais uma etapa cumprida. Romeiros, igrejas, 

escolas com bandas de fanfarras, grupos de orquestra da polícia militar, grupos 

de folguedos e artistas de rua se envolvem na grande procissão. Centenas de 

pessoas ficam nas ruas com o intuito de se despedir de tudo aquilo, já 

prometendo passar por tudo aquilo no ano seguinte. Todos são convidados a 

participar desse momento de grande partilha e de celebração. E, quando por fim 



148 

 

os romeiros de diferentes localidades sobem em seus ônibus rumo aos seus 

cotidianos, a queima de fogo marca o término do ritual. 

Depois que a romaria se encerra, os artistas de rua que permaneceram 

na cidade por alguns dias a mais tiveram a mesma percepção que eu tive: a 

cidade era outra, como qualquer outra. Desse modo, o encontro e a troca de 

sensações, percepções e a ideia de que todos ali estão em um momento não 

cotidiano de suas vidas por estarem em peregrinação são elementos que fazem 

os palcos de rua nas romarias terem seus próprios atributos que são o 

envolvimento da arte popular com a fé, fazendo com que o contexto seja 

vivenciado por narrativas mágico-realistas. 

 

4.3 O JOGO NAS PERFORMANCES ROMEIRAS 
 

 

  Juazeiro do Norte é transformada por conta de eventos extraordinários 

que dão início e continuidade aos ciclos romeiros. Além da crença manifestada 

por meio dos rituais, há nesse momento extraordinário situações que devem ser 

explanadas por meio do jogo. Primeiro será apresentado como o conceito de 

jogo foi explorado nos estudos sociais por Huizinga (2000) e, em seguida, como 

podemos utilizá-lo como instrumento analítico do campo. 

 Nos estudos antropológicos, o jogo é um conceito importante para se 

pensar sobre os aspectos que são relacionados à socialização, à aprendizagem 

e à formação do ator social. No contexto das romarias, a noção de jogo pode ser 

mobilizada para entender as razões pelas quais romeiros e artistas de rua se 

encontram, oferecendo uma dinâmica diferente nas ruas. 

 Huizinga é uma referência nos estudos que envolvem a relação do jogo 

com a cultura. Na sua obra Homo Ludens (2000), é apresentado o jogo como 

um conceito histórico sempre presente no desenvolvimento das culturas 

humanas: “o jogo é o fato mais antigo da cultura, pois esta, mesmo em suas 

definições menos rigorosas, pressupõe sempre a sociedade humana” (2020, p. 

108). Ainda sobre a noção de jogo, ele acrescenta: “É possível negar, se se 

quiser, quase todas as abstrações: a justiça, a beleza, a verdade, o bem, Deus. 

É possível negar-se a seriedade, mas não o jogo” (Huizinga, 2000, p. 108). 



149 

 

 Para Huizinga o jogo não é um fenômeno material, pois ultrapassa os 

limites da realidade física, pois o jogo se baseia na manipulação das imagens, 

usando recursos imaginativos. Ou seja, o ator social precisa ter imaginação para 

que o jogo possa acontecer. A preocupação de seus estudos foi averiguar os 

valores e os significados do jogo para assim poder relacioná-lo com o contexto 

cultural. Mas como ele observa: “O jogo distingue-se da vida comum tanto pelo 

lugar quanto pela duração que ocupa” (2000, p. 108). Deixando evidente que o 

jogo ocupa um espaço e tempo delimitados, é fascinante e cativante, possui 

ritmo e harmonia para atrair atenção de quem o presencia.  

 Assim, para Huizinga o jogo é uma atividade não obrigatória, diferente do 

trabalho. O jogo, para esse autor, possui características fundamentais: a) ocorre 

de forma voluntária, fazendo com que seus participantes deixem-se levar pelo 

que está ocorrendo, é uma atividade espontânea, em busca do divertimento e 

do prazer; b) o jogo não é uma atividade cotidiana, pois ocupa um espaço e um 

tempo delimitado dentro da normalidade, estando fora da esfera ordinária; c) o 

jogo possui ordem, regras que precisam ser respeitadas pelos seus 

participantes. Essas regras não precisam estar escritas, muitas vezes os 

participantes sabem os códigos sociais para participarem dele e d) no jogo a 

tensão é essencial para a presença do fator surpresa e reviravoltas. No meu 

campo de pesquisa, essas características são fundamentais para compreender 

a dinâmica das performances nas romarias, pois a participação espontânea nos 

palcos dos artistas de rua possibilita que a romaria revele pontos de 

imprevisibilidade e de flexibilidade por meio das interações durante as 

performances artísticas.  

 Essa perspectiva lúdica, aprofundada por Victor Turner (2012), é 

importante para entender o lugar e o momento do jogo em romaria. O conceito 

« Liminoide », que possui como característica o caráter de escolha, a associação 

com o entretenimento, potencial crítico, liberdade e subjetividade, possibilita a 

reflexão sobre as situações que rompem o curso do cotidiano, fazendo com que 

os indivíduos deixem seus papéis normativos de lado, dando formação a 

antiestrutura. Turner entende o termo play como um “acontecimento fora desse 

domínio essencialmente “objetivo” e, por ser seu inverso, é “subjetivo”, livre de 

obstáculos externos, e, nele, pode-se brincar com toda e qualquer combinação 

de variáveis” (Turner, 2015, p.46).  



150 

 

 Assim o jogo é livre, e para acontecer precisa da criatividade e 

subjetividade dos indivíduos. Os momentos liminoides são designados para os 

momentos de lazer e são períodos extremamente férteis para o exercício da 

criatividade. As interações entre os atores sociais são mais espontâneas, pois 

“para a maioria das pessoas, o liminoide ainda é sentido como algo mais livre do 

que o liminar, uma questão de escolha, e não uma obrigação” (idem, p. 76). 

 Um fator importante dentro dos fenômenos liminoides é a crítica social 

que lhes é inerente. Turner afirma que livros, peças de teatro, pinturas são meios 

importantes e necessários para expor as mazelas sociais, econômicas e políticas 

que acontecem. A arte de rua em Juazeiro do Norte não tem como ser dissociada 

do caráter político, por meio da crítica social que romeiros e artistas fazem por 

meio da “brincadeira”. Observa-se que as performances revelam uma dimensão 

também política ao explorar e de certo modo questionar a realidade, porém o 

engajamento político não é a sua única característica.  

 Nas romarias de Juazeiro do Norte, ao falar da fricção da fé do romeiro e 

da prática artística do artista de rua, é necessário focar no que essa fricção 

representa nos moldes como a romaria passa a ser experienciada. A arte de rua 

é uma atividade em que se joga, que se brinca, o romeiro é convidado a participar 

dessa atividade, e são muitas nas ruas. Mas a arte de rua não é só o momento 

em que o romeiro preenche seu tempo para se divertir ou do artista de rua para 

ganhar dinheiro, pois esse é o momento que essencialmente os atores sociais 

passam a ter voz e abalar as estruturas vigentes, é o momento em que os papéis 

dos atores sociais são invertidos, todos tornando-se um “não, não-eu”. As 

características do jogo romeiro que serão analisadas são o jogo como 

brincadeira, o riso, o cômico.  

 Nesse momento, refletir junto com John Dawsey é propício. Em seu 

trabalho sobre a visita dos moradores do Jardim das Flores – “Buraco dos 

Capetas” a Aparecida do Norte (2006), ele analisa as performances dos 

indivíduos diante da Santa, no percurso sagrado, e da Mulher Lobisomem, no 

percurso profano; duas situações distintas, mas que se completam. Na 

passagem pela Santa, o espaço é configurado pela liminaridade, por seu caráter 

religioso, em que o fiel se sente na obrigação de participar do ritual; quando vai 

ao encontro da mulher-lobisomem no parque de diversões, pelo seu caráter 



151 

 

voluntário, fala-se do momento “Liminoide”.18 Dawsey observa os fenômenos 

“liminoides” como subversivos. Essa subversão ocorre quando a cultura popular, 

“tal como uma mulher-serpente levanta o rabo e trapaceia o discurso solene da 

igreja oficial?” (2006, p.143), Dawsey questiona. 

 No momento em que artistas de rua e romeiros se encontram nos espaços 

da cidade, uma intervenção ali acontece. Pensar nesse momento que ocorre 

durante a romaria como um fenômeno liminoide é reconhecer que a liminaridade 

característica dos rituais religiosos romeiros foi suspensa. Assim, como já 

mencionei, os momentos de lazer dos romeiros podem ser entendidos como 

“fulgas” e folgas das obrigações religiosas. Na rua, no jogo proposto pelos 

artistas de rua, a regra é a brincadeira. O termo brincadeira é aludido por mim 

não para contrapor com seriedade, mas como um jogo que possibilita a 

transformação das ruas, das pessoas e das ideias que envolvem a crença e a 

diversão. Nos eventos liminoides, os valores de romeiros e artistas se 

encontram, se chocam e se envolvem no momento extraordinário sendo 

ressignificado, pois esse é o momento que além de ficar evidente a ruptura com 

a “normalidade”, o sentido da romaria passa a ser modificado pela performance 

das ruas.  

A partir do jogo é que a antiestrutura passa a ter dimensões políticas na 

romaria, formando o que será chamado aqui de cosmopolítica romeira. 

 

4.4 O RISO DAS ROMARIAS 

 

Os encontros dos romeiros com os artistas de rua são baseados no riso. 

O riso, as performances caricatas dos atores sociais e a liberdade de expressão 

são constantes no espaço da rua. O fato de rir e de se envolver com uma 

apresentação artística é o momento no qual o romeiro se sente mais à vontade, 

permitindo-se ficar sem inibição ou “sem-vergonha”. Deixando-se levar pelos 

momentos e movimentos promovidos nas ruas, romeiros e artistas de rua 

tornam-se performers. Enquanto que na Igreja, por mais que se pregue que a 

 
18Se o processo ritual de Aparecida se configura como espaço “liminar”, propiciando, através da 

interrupção do cotidiano, um momento culminante da vida social de um segmento expressivo da 
população, a mulher-lobisomem e outras atrações do espaço profano aproximam-se do teatro e 
do lazer contemporâneos, considerados por Turner, principalmente em razão de seu caráter 
voluntário, como “liminoides” (Dawsey, 2006, p.141). 



152 

 

única autoridade é Deus, sabe-se que existe uma hierarquia a ser respeitada, 

acima de todos está Deus e os santos, mais abaixo os eclesiásticos e depois os 

fiéis. Porém, nas ruas, os romeiros experienciam uma sensação de 

protagonismo, reconhecendo-se como essenciais na constituição desse espaço, 

pois artistas de rua e romeiros se encontram em uma interação mais 

horizontalizada.  

 O riso é a consequência da espontaneidade desse encontro entre 

romeiros e artistas de rua. Essa característica é a principal para que o encontro 

entre fé e arte de rua possa ser vivenciado no mesmo espaço, pelas mesmas 

pessoas. Os romeiros encontram diversão nas ruas, lugar do não-sério, e os 

artistas de rua além de oferecerem essa diversão, possibilitam que os romeiros 

sejam escutados e mais que isso, sejam representados nas ruas, através de sua 

participação nas apresentações e pelas conversas que são traçadas antes, 

durante e depois de uma performance.  

O riso é o elemento que une artistas de rua e romeiros. Esses dois grupos, 

ao se encontrarem nas ruas, medem o sucesso desse encontro pela presença 

ou não do riso. O discurso dos artistas de rua é defender e propagar o riso nas 

ruas. Os romeiros ao encontrarem e assistirem a uma apresentação querem rir, 

querem se soltar. O interessante é como artistas de rua e romeiros desenvolvem 

a habilidade de rir de si mesmo, transformando boa parte do contexto romeiro 

em algo cômico. O riso, de acordo com Bergson (2001), é proliferado à medida 

que os atores sociais estão organizados em público, tornando-se assim o riso 

contagioso e conectando todos dentro de determinado contexto social. O riso do 

público de um artista é o que une e o que possibilita que as apresentações 

possam ter continuidade.  

O riso possibilita que todo o peso vivenciado na religião se torne mais 

leve, deixando a vivência na romaria menos árdua. Os artistas estimulam o riso 

de sua plateia, e as pessoas das plateias se sentem contagiadas pelo riso da 

pessoa que está ao seu lado. Bergson a respeito desse riso coletivo afirma que: 

 

não saborearíamos a comicidade se nos sentíssemos isolados, o riso 
precisa de eco. [...] Nosso riso é sempre um riso de um grupo. [...] Por 
mais fraco que o suponham, o riso esconde uma segunda intenção de 
entendimento, eu diria quase de cumplicidade, com outros ridentes, 
reais ou imaginários. Quantas vezes já não se disse que o riso do 



153 

 

espectador, no teatro, é tanto mais largo quanto mais cheia está a sala 
(Bergson, 2001, p. 4-5). 

 

Assim, o riso é um elemento importante da performance artística em 

Juazeiro do Norte. Por meio do riso, os artistas de rua procuram manter o seu 

público durante todo o show. O riso, usando as ideias de Bergson, tem uma 

significação social importante nas ruas em estado de romaria, isso porque a 

seriedade perante o sagrado, como acontece diante dos rituais católicos, fica em 

suspensão para dar lugar à vivência cômica através das performances artísticas 

de rua.  

Os encontros entre artistas de rua e romeiros também acontecem por 

meio de uma série de desencontros. Diferente do artista de rua, que sabe o que 

pretende fazer durante determinado horário, os romeiros mesmo tendo pré-

estabelecido algumas atividades, deixam-se levar pelo que a cidade tem a 

oferecer. Como uma senhora me disse em certa ocasião: Não sei o que tem para 

fazer hoje na rua, mas até a hora da missa, eu encontro algo.  

Os artistas de rua constroem uma relação com as romarias, por meio dos 

romeiros. No entanto, como percebido, a arte de rua tem um papel central na 

romaria, pois ela contribui para a formação do cenário vivenciado por todos, com 

a criação de palcos e subpalcos imaginários em diversos pontos da cidade. Nota-

se, por exemplo, que a arte de rua para ser integrada às romarias (de forma não 

oficial) precisa primeiramente do reconhecimento e participação dos romeiros. 

Os romeiros que já são participantes assíduos sabem que a arte de rua faz parte 

daquele cotidiano ou do extraordinário que ali é formado.  

Para os romeiros, os artistas de rua que fazem parte da romaria, são 

personagens que mesmo não estando presente, normalmente, nas atividades 

da Igreja, faz-se muito presente em seu entorno, e, além disso, sempre há uma 

referência nos números apresentados pelos artistas sobre a importância da 

festividade religiosa para seu trabalho. Continuando, para os romeiros, os 

artistas de rua além de estarem inseridos nas romarias, propiciam momentos de 

diversão e de fuga necessária das práticas religiosas. Nas ruas, os romeiros 

expandem o leque de possibilidades sobre o que significa ser romeiro na cidade 

de Padre Cícero. 

Nos encontros dos artistas de rua com romeiros, estes são convidados 

muitas vezes a fazerem parte do show de forma mais direta. A atração que o 



154 

 

romeiro sente pela arte de rua nas romarias não se resume à curiosidade, é mais 

relacionado ao poder que os artistas de rua dão aos romeiros de atuar e de se 

exibir perante os demais. Essa é uma questão importante, pois dentro da Igreja, 

o comportamento do romeiro é um comportamento guiado, limitado, conforme 

os costumes da tradição católica, o corpo é um objeto comedido. Na rua, esse 

corpo pode se soltar, e quanto mais solto em uma apresentação de rua, mais 

atrativo se torna para o cenário performático que se forma.  

As ruas se tornam pontos de encontro e de diversão desmedida nas 

romarias, como um artista de rua falou: o bom da rua é que não se paga ingresso 

para entrar nela, pelo menos por enquanto. Não precisa de muito esforço para 

que o encontro físico entre artistas e romeiros aconteça. E nesse vai e vem de 

pessoas, chega o momento em que os papéis são invertidos, possibilitando que 

romeiros também sejam transformados em artistas e artistas em romeiros. 

Assim, por breves instantes, as ruas oferecem outras formas de engajamento 

que não são mediadas diretamente pelo Padre Cícero 

Percebe-se que os artistas de rua se veem influenciados pelo meio 

religioso em que estão inseridos. Nesse momento, ele deixa de ser o ator que 

se apresenta, para também se tornar um espectador das cenas que se formam. 

O mesmo ocorre com os devotos, que ao formarem seus itinerários pelas ruas, 

transformando-se em romeiros, passam a criar seus enredos como autor, aquele 

que cria algo, e ator, uma vez que ele vai atuar de acordo com o papel que ele 

criou para si. Romeiros e artistas de rua passam a ser atores e espectadores 

mutuamente.  

 O que acontece é que o artista de rua em Juazeiro do Norte, assim como 

o antropólogo, faz uma observação participante. Não no sentido etnográfico, ou 

antropológico. Mas sim no sentido de que ele passa a ser um ator social que 

além de observar e viver o contexto romeiro, um verdadeiro flâneur de Baudelaire 

(1988), insere-se e compreende o ponto de vista do romeiro, convidando-os à 

construção de uma romaria nas ruas. 

Ao presenciar as apresentações que envolvem um diálogo mais aberto e 

direto com o público para que o show possa acontecer, os artistas enfatizam que 

agradecem aos romeiros pelo prestígio do momento. Esses encontros são 

multifacetados e polifônicos. As formas de sociabilidade são arraigadas no 

cotidiano das ruas em romaria, a diversidade cultural desses eventos modifica 



155 

 

suas estruturas diariamente. A rua se torna o caminho necessário para os 

artistas de rua e romeiros reinventarem seus papéis, inserindo-se no contexto 

romeiro e dele fazerem parte. 

  A romaria se torna o grande evento que contém vários eventos dentro de 

si. Por conta da sua dinâmica e da presença dos romeiros, com seus itinerários, 

suas concepções sobre fé, devoção por Padre Cícero é que a arte de rua, 

especificamente no período de romarias, torna-se diferente, recorrente e 

importante. A arte de rua possibilita que os atores sociais se aproximem e se 

transformem, romeiros podem virar artistas, como observado. Da mesma forma, 

artistas se transformam em devotos, não no sentido religioso, mas no sentido de 

crer que aquele lugar tem uma mágica, essa que transcende o real é que faz 

com que artistas de rua e romeiros continuem presentes nas ruas, seja para orar 

com seriedade, seja para rir e brincar, no intervalo de seus cotidianos.  

      No entanto, esses encontros marcados por rituais religiosos e artísticos, na 

Igreja e na rua, devem ser lidos como resistência. A romaria é a celebração de 

um povo que resiste culturalmente, que luta e que a cada romaria busca por meio 

da fé tornar menos árdua suas vivências ordinárias.  

       A trama romeira que parte da crença em Padre Cícero nos revela um 

movimento de grande importância social na história do Nordeste brasileiro. Esse 

capítulo, de cunho mais descritivo, foi importante para situarmos as ações, as 

crenças e os olhares dos atores sociais, para no próximo capítulo ser realizada 

uma investigação mais aprofundada, com a intenção de revelar por meio das 

experiências até então apresentadas como o contexto extraordinário romeiro é 

transformado em um importante movimento cosmopolítico no sertão brasileiro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 

 

 

5 POR UMA COSMOPOLÍTICA ROMEIRA 

“A embriaguez do poder 
começou a se decompor em 
explosões de inquietação” 
Gabriel García Márquez  

 

Para o desenvolvimento da proposta desse capítulo, alguns caminhos 

serão percorridos: A cosmologia juazeirense, a proposição cosmopolítica 

desenvolvida pela filósofa da Ciência Isabelle Stengers e, por fim, a formação de 

um movimento cosmopolítico nas romarias. No decorrer deste capítulo, será 

visto como pensar a romaria, a partir de um de seus microcosmos, como um 

importante movimento cosmopolítico sertanejo, possibilita uma ressignificação 

de tudo que ela representa para os seus participantes e, claro, para o Nordeste 

brasileiro.  

 

5.1 A COSMOLOGIA JUAZEIRENSE 

 

Pensar no cosmos romeiro nos remete, primeiramente, à imagem do 

Padre Cícero e tudo que ele representou e representa para os devotos e para a 

cidade de Juazeiro do Norte. Desse modo, esse ponto visa destrinchar os 

elementos que constituem a cosmologia romeira a partir da crença dos atores 

sociais que a vivenciam. 

A cosmologia romeira compõe um evento de momentos e movimentos, 

crenças, práticas e narrativas que molda a percepção dos romeiros e que tem o 

poder de transformar os locais e as pessoas. Os mitos são sempre atualizados 

pelos romeiros ao fazer seus percursos com base em uma ressignificação da 

religiosidade. Ou seja, as histórias de fé que servem de provas da santidade de 

Padre Cícero são sempre mencionadas nas romarias, assim cada romeiro faz 

com que as histórias e as memórias que envolvem a cosmologia local se 

mesclem com a sua história de vida, como uma forma de internalizar a sua 

crença por meio de uma forma singular de devoção ao “Padim”.  

Essa ideia não sugere uma homogeneização, mas uma articulação de 

diferentes lógicas e mundos. A perspectiva de Cirino (2023) acerca da 



157 

 

cosmopolítica afro-brasileira contribui para compreender também a 

complexidade existente na cosmologia romeira, como podemos apreciar no 

trecho abaixo:  

 

As formas com que as articulações cosmopolíticas são tecidas e 
enraizadas nas práticas de diversas  formas  de  devoção  a  São  
Benedito  manifestam  a  ampla  penetração  histórica  e cultural desta 
imagem de fé. Esta presença que se arrasta ao longo de séculos 
permanece ainda hoje  com  feições  das  devoções  populares  do  
barroco  que  remetem  ao  período  colonial  dos séculos  XVII  e  XVIII  
(Cirino,  2016).  Como  salienta  Maria  Lúcia  Montes  tais  feições  se 
manifestam  em  experiências  marcadas  pela  contradição  entre  o  
sentimento  tipicamente moderno ligado ao poder criador do indivíduo 
de um lado, e de outro, sua limitação diante de um   mundo   que,   
inevitavelmente,   escapa   ao   seu   controle   (Montes,1998,   148-
149). Característica  do  barroco  é  justamente  sua  capacidade  de 
recombinar  elementos  de lugares  e épocas diversas para recriar a 
ideia do arcaico (Ávila, 1994; Montes, 1998). As práticas da devoção 
se perdem e se afundam no tempo. Ao mesmo tempo se fazem 
presentes de forma, às vezes insólita, no presente (Cirino, 2023, p. 
173). 

 

  

Quando se reflete sobre o caminhar do romeiro nas ruas juazeirenses, 

percebe-se que esse caminhar faz parte de um momento extraordinário que por 

sua vez é conduzido pelas subjetividades de cada devoto. Por essa razão que 

anteriormente foi mencionado que para os romeiros todos os espaços da cidade 

são sagrados, uma vez que eles são os lugares que padre Cícero percorreu, 

olhou e tocou. 

Assim, notamos que a cosmologia permeia as ações, os objetos e os 

locais de significados no sentido coletivo e de ressignificados no modo de 

vivenciar a crença individualmente. A cosmologia sempre renovada pelos 

romeiros a cada romaria demonstra como a dinamicidade religiosa possibilita 

que todos os atores sociais sejam conduzidos para uma atmosfera em que tudo 

é sentido como sacro, e seus selves renovados pela fé e devoção à Trindade 

Santa do Cristianismo, à Nossa Senhora Mãe de Deus e a Padre Cícero, o santo 

de devoção dos romeiros.  

 A cosmologia é um importante caminho para que o entendimento acerca 

do universo do outro seja realizado. O outro, nessa pesquisa não é tão simples 

de situar, pois estamos apresentando um evento de grandes proporções que 

recebe pessoas de diversas origens. Mas há algo em comum entre essas 



158 

 

pessoas que está contido na própria concepção cosmológica do evento: se sentir 

afilhado de Padre (padrinho) Cícero.  Assim, o cosmo se manifesta como uma 

complexa teia de percepções que moldam a realidade de todos que estão 

presentes na romaria. O cosmo é enraizado na figura de Padre Cícero, pois ele 

é o elo que integra o sagrado aos fatos cotidianos e o milagre às questões 

tangíveis, ou seja, principalmente para os romeiros, o cosmo é onde a promessa 

se concretiza e a fé se torna visível, por meio de gestos, dos terços e imagens e 

na própria paisagem que é modificada nas romarias.  

Desse modo, a cosmologia da romaria nos revela os sentidos dos 

deslocamentos dos romeiros, seus interesses na cidade e a forma como eles 

são afetados por meio das crenças, das práticas e dos símbolos presentes nas 

romarias. Nessa cosmologia, devemos perceber, mesmo com toda a 

dinamicidade dos rituais litúrgicos e todos os deslocamentos, o mito e todas as 

histórias sobre os milagres de Padre Cícero sempre presentes. Aliás, para 

enfatizar que além desses mitos estarem representados na cidade, suas 

histórias e todos os seus percursos são lembrados em vários momentos da 

romaria. Vale ressaltar que a própria história da cidade foi sendo desenvolvida 

em torno dessa cosmologia, pois compreende-se que a cidade se expandiu em 

importância por conta da fé e da religiosidade do povo no mito criado através do 

Padre Cícero. 

A presença dessa cosmologia é o que possibilita que os artistas se sintam 

afetados pela energia romeira na cidade, pois ela transforma o espaço físico em 

um intenso campo de experiência em que o sagrado instiga a sensibilidade 

artística a reagir a esse momento de fé por meio de performances que dialogam 

com a devoção popular e que ressignificam as narrativas que fazem parte do 

universo romeiro. 

 Percebe-se como a santidade de Padre Cícero faz parte de um universo 

cognitivo e estético romeiro que faz com que os romeiros deem novos atributos 

aos seus selves e novas características às suas fachadas, pois ao entrar em 

contato com esse momento e movimento cosmológico é necessário reconduzir 

suas performances de modo que a experiência romeira se torne completa. 

 Quando nos debruçamos sobre a história de Juazeiro do Norte, temos 

acesso a fatos que são explicados como pontos importantes para a formação 

cosmológica romeira desde o início das romarias e que perduram até hoje. Esses 



159 

 

fatos são: os sonhos do Padre Cícero, os milagres que ele realizou e a 

construção da Igreja do Horto. 

 Os sonhos de Padre Cícero são interpretados pelos romeiros como 

missões que Deus e Jesus Cristo deram-lhe com o propósito de tornar menos 

árdua a vivência dos sertanejos na terra por meio do trabalho, da caridade e da 

evangelização: É como se cada canto tivesse sido tocado pelo Padrinho, 

informou-me dona Felícia funcionária do museu padre Cícero no ano de 2016. 

Nos seus sonhos, Padre Cícero via a importância de direcionar sua vida no 

sacerdócio em prol da população pobre.  

O historiador e antropólogo R. Della Cava em seus estudos clássicos 

sobre as manifestações romeiras de Juazeiro do Norte e os sonhos de Padre 

Cícero escreveu o seguinte relato: 

 

Certa vez, ao anoitecer de um dia exaustivo, após ter passado horas a 
fio a confessar os homens do arraial, atravessou, pesadamente, o pátio 
da capela, em direção ao prédio da pequena escola onde estava 
provisoriamente alojado. Ali no quarto contíguo à sala de aulas, caiu 
no sono e a visão fatal se revelou: 13 homens em vestes bíblicas 
entraram na escola e sentaram-se em volta da mesa do professor, 
numa disposição que lembrava a “Última Ceia” de Leonardo da Vinci. 
O padre sonhou então que acordava e levantava-se para espiar os 
visitantes sagrados, sem que estes o vissem. Neste momento, os 12 
apóstolos viraram-se para olhar o Mestre. [...] No momento em que o 
Cristo imaginário levanta-se para dirigir a palavra a seus Apóstolos, um 
bando de camponeses miseráveis entrou, de repente, na escola. 
Carregando seus parcos pertences em pequenas trouxas sobre os 
ombros, estavam os homens e as mulheres vestidos de farrapos, e as 
crianças nem isso tinham. Davam a impressão de virem de muito 
longe, de todos os recantos dos sertões nordestinos. Cristo, então, 
virou-se para eles e falou lamentado as ruindades do mundo e as 
inumeráveis ofensas da humanidade ao Sacratíssimo Coração. 
Prometeu fazer um último esforço “para salvar o mundo”, mas, caso os 
homens não se arrependessem depressa, Ele poria fim ao mundo que 
Ele mesmo havia criado. Naquele momento, Ele apontou para os 
pobres e voltando-se, inesperadamente, para o jovem sacerdote 
estarrecido, ordenou: “E você, Padre Cícero, tome conta deles” (Della 
Cava, 1985, p.24). 

 

 O relato sobre os sonhos de Padre Cícero pesquisado por Della Cava se 

torna mais interessante quando em romarias esses sonhos são relatados pelos 

fiéis, deixando evidente a relação íntima que as pessoas procuram tecer com os 

fatos sagrados para demonstrar conhecimento e fé sobre o assunto. Assim, não 

nos interessa aqui a veracidade dessas informações sobre os sonhos do santo, 



160 

 

mas sim como as revelações desses sonhos contribuíram para a formação de 

uma das representações religiosas e culturais mais fortes do Nordeste brasileiro. 

Entre os milagres que fazem parte do cosmos local e que sempre é 

rememorado pelos devotos, está o Milagre da Hóstia quando, durante a missa, 

no momento da comunhão, a hóstia que Pe. Cícero deu à Beata Maria de Araújo 

foi dissolvida em sangue em 1º de março de 1889. Esse fato teve grande 

repercussão e, junto com o respeito e o carisma do Padre Cícero entre a 

população pobre, ele passou a ser reconhecido como Santo pelos fiéis católicos. 

Esse fato, inclusive, até nos dias atuais, é propagado por meio da literatura de 

cordel em Juazeiro do Norte, principalmente durante os momentos de romaria. 

A seguir, para exemplificar, temos a capa de um folheto de cordel e um dos 

trechos apresentado pelo cordelista que é da própria região do Cariri - CE. 

 

Figura 17 -  Cordel sobre o milagre da Hóstia e Padre Cícero de autoria João Peron 

 

           Fonte: João Peron (201 



161 

 

 Padre Cícero teve grande influência na vida do povo pobre sertanejo, 

esse sempre desamparado e explorado pelas classes mais altas e pelo Estado. 

Em épocas de grandes estiagens, por exemplo, o povo desesperado pedia a 

Deus misericórdia, nesse cenário Padre Cícero se tornava um importante 

intermediário durante as preces. Trazer esse assunto para esse trabalho mesmo 

que ele não faça parte diretamente do frame dessa pesquisa é necessário uma 

vez que toda a formação cosmológica é também uma situação cosmopolítica por 

conta do histórico das romarias de fé e de luta do sertanejo. Esses fatos ligados 

à santidade de Padre Cícero possibilitam que os romeiros também apresentem 

e narrem suas histórias de fé e de milagres, contribuindo, portanto, para a 

perpetuação e ressignificações das romarias.19 

 Dentro dessa cosmologia, retomando a concepção realista mágica 

trabalhada no terceiro capítulo, podemos apresentar como a Igreja inacabada do 

Horto é uma importante referência. Durante a minha pesquisa de campo em 

2016, os romeiros que acompanhei ao fazer a peregrinação à Colina do Horto 

me disseram que a construção de uma Igreja naquele local foi um desejo de 

Padre Cícero aqui na Terra. Que Juazeiro do Norte é a nova Jerusalém, lugar 

próximo de Deus.  

Nessas caminhadas, além da santidade, foi-me alertado que quando a 

Igreja que padre Cícero sonhou ficasse pronta, o dia do juízo final estaria para 

acontecer.20 Fato este que dentro da concepção cristã seria o dia em que Jesus 

Cristo voltaria à Terra para separar as pessoas boas das pessoas más. Assim, 

percebemos que para o romeiro toda a caminhada realizada tem uma explicação 

que sempre parte do princípio da crença de todos na santidade do Padre. Mesmo 

 
19 Em 1888, nova e calamitosa seca assola o sertão. Padre Cícero, em Joaseiro, Padre Felix de 

Moura, em missão Velha e Padre Alexandrino de Alencar, no Crato, unem-se em oração e 
suplicam às forças celestes que sustem uma nova calamidade. Juntos fazem o voto de construir 
um templo na Serra do Catolé em homenagem ao Sagrado Coração. As chuvas vieram e Padre 
Cícero entregou-se ao cumprimento de sua promessa (Menezes; Alencar, 1989; Della Cava, 
1978). Contudo, em 1889 a seca teve continuidade e o povo voltou a pedir por socorro divino. 
Foi naquele contexto piedoso que a notícia do “milagre” espalhou-se rapidamente repetindo-se 
por todo o período de quaresma, inclusive diante de testemunhas da própria igreja, médicos e 
pessoas de reconhecida credibilidade pública, e não só diante da presença de Padre Cícero. 
(Cordeiro, 2010, p. 108).  
20 Em 2024, a Igreja ficou parcialmente pronta. O início de sua construção foi em 1890, a obra 

foi interrompida diversas vezes. Por conta desse fato, os fiéis começaram a acreditar que após 
a sua construção total, o mundo chegaria ao fim com o juízo final.  



162 

 

os romeiros que não são devotos e nem tão penitentes reconhecem a história 

de fé que fez parte da construção da cidade e da formação das romarias.  

 A cosmologia se revela visivelmente por meio de seus símbolos e rituais 

nas romarias. Os símbolos, como refletiu Victor Turner (2015, p.90), “são 

conectivos semióticos entre os níveis e as partes de um sistema de ação e entre 

esse sistema e seu ambiente significativo.” Desse modo, eles influenciam a 

formação de um drama estético performado por romeiros e artistas de rua nos 

espaços juazeirenses. 

 Assim, percebemos que a cosmologia nas romarias é um ponto 

importante para a ressignificação dos papéis dos atores sociais, pois é a forma 

como se vivencia nesse universo cosmológico que possibilita que tanto o drama 

social como o drama estético sejam transformados em trama. O drama estético 

ou o que V. Turner (2015) nomeou de drama no palco vai sendo formado com 

base na dinamicidade dos dramas propiciados pela visão cosmológica romeira 

quando esta é deslocada para as interações nas ruas. 

 Assim, o que se percebe primeiro na cosmologia é que ela ao ser 

experienciada pelas pessoas, uma nova percepção da realidade vai sendo 

criada, pois ela transforma romeiros também em performers. Nas ruas, em 

especial, os romeiros vão conduzindo seus percursos por meio de ações que 

correspondem ao drama estético em seus palcos urbanos. 

 Nesse ínterim, romeiros e artistas de rua fazem de seus encontros uma 

forma diferente e jocosa de se vivenciar a cosmologia. Deve-se atentar ao fato 

de que a vivência e a experiência da cosmologia, ou seu resgate na atualidade, 

é dinâmica. Nesses espaços a arte de rua e o próprio artista são influenciados 

pelas informações estéticas, organização e fé no local. 

  Assim, o entendimento da cosmologia romeira se revela como um 

caminho importante para compreender a lógica interna que organiza as 

percepções de artistas de rua e romeiros, pois permite desvendar suas ações e 

a forma como a produção de sentidos é moldada por um universo de crenças, 

influenciando a forma como o sagrado e o profano se envolvem, possibilitando 

que novas realidades performáticas sejam geradas.  

 

 



163 

 

5.1.2   O Cosmo das Tramas e do Drama Estético 

 

Os encontros dos romeiros e dos artistas nas ruas revelam as nuances 

de um drama estético, pois concordando com Victor Turner (2015) e Richard 

Schechner (2012), o drama estético é um reflexo do que ocorre no drama social. 

Dito de outro modo, os elementos que fazem parte do cotidiano das pessoas, no 

palco do artista de rua, se tornam matéria das performances. 

Um importante fato que já foi mencionado é a formação do palco nas ruas 

que constitui um microcosmo em que fé e arte dão novos sentidos aos eventos 

locais. A arte de rua ao se integrar no universo romeiro passa a adquirir novas 

características e novos enredos, pois os romeiros passam a compartilhar seus 

universos cosmológicos com os artistas que mesmo não compartilhando da fé 

católica, na maioria dos casos, passam a se envolver com a religiosidade ali 

presente. A partir desse envolvimento vemos a formação de uma circunstância 

que possibilita que o cosmo romeiro seja experienciado de um modo diferente, 

pois mesmo que o palco da rua seja um evento dentro do evento, ou o momento 

extraordinário dentro do próprio momento extraordinário, os atores sociais 

permanecem vivendo o tempo ritual romeiro, mas agora por meio de uma 

ruptura, temporária, com o sagrado, às margens. Inclusive isso é bem comum 

em romarias, uma vez que situações de entretenimento sempre estão à 

disposição das pessoas.  

Nesse movimento, percebe-se visualmente uma situação liminoide, pois 

esse é banhado de liberdade, como enfatizou Victor Turner (2015, p.172). A 

liberdade, nesse encontro, vai envolver toda a expressão corporal, risadas e 

piadas que dentro da Igreja precisam ser contidas, em forma de respeito ao 

sagrado. Nas ruas, diante dos artistas, os romeiros deixam seus corpos mais 

livres, cada um segue seus itinerários; diante dos artistas de rua, as pessoas 

entram no jogo, na brincadeira, na quebra da seriedade. Ao fazer parte de uma 

plateia de rua, os romeiros sabem que estão em contato com uma situação cujo 

objetivo, entre tantos, é despertar a zombaria e rir de si e do outro.  

Assim, o entretenimento nada mais é que o encontro do universo da arte 

com o universo da religiosidade do romeiro, uma importante maneira para formar 

o microcosmo do palco de rua. Dessa forma, compartilhando do posicionamento 



164 

 

de Victor Turner (2015, p.173), entretenimento significa “manter entre”. O 

entretenimento, aqui, se mantém entre dois universos de significação que 

perpassa o lúdico e a reflexão. Turner escreve, inclusive, que o dicionário 

Webster’s atribui tanto o sentido de lúdico, quanto de sério como se observa na 

seguinte citação: 

 

Entretenimento! Essa é a palavra-chave. Literalmente, significa 
“manter entre”, do francês arcaico entre, “entre”, e tenir, “manter”. Ou 
seja, entretenimento pode ser interpretado como o fazer da 
liminaridade, o estado “nem uma coisa nem outra” (Turner, 2015, 
p.173). 

 

 Embora a arte de rua utilize, com muita frequência, elementos de humor 

e ludicidade, o que é tido como entretenimento não diminui o caráter crítico da 

performance, funcionando como um meio importante para o debate social e que 

transforma a rua em espaço de diálogo que perpassa a simples diversão. O 

drama estético se relaciona profundamente com o drama social, é uma questão 

aqui de analisar o contexto social partindo do que acontece no palco artístico 

nas ruas cuja estrutura é feita pelo encontro entre romeiros e artistas. Como V. 

Turner enfatizou, há uma relação de interdependência entre os dramas sociais 

e os gêneros da performance: “a vida, afinal, é tanto uma imitação da arte quanto 

esta é uma imitação da vida” (Turner, 2015, p.101). 

Vive-se uma situação de palco por meio do drama estético, em que os 

atores fazem de seus papéis sociais, performances teatrais, onde se encena, se 

brinca, embaraçando a realidade, fazendo com que o drama estético também 

seja entendido por meio dos ruídos nessas situações.  O palco de rua agrega as 

várias categorias de romeiros, os mais devotos até os que não se envolvem 

muito com os rituais litúrgicos, esse momento é observado como um 

acontecimento de aproximação de todos com uma realidade vista por um filtro 

extraordinário. 

 Desse modo, o drama estético que acontece nas ruas é um reflexo dos 

dramas sociais e religiosos que fazem as romarias. Com uma distinção 

importante e necessária, nesse drama as pessoas são levadas a fazer as suas 

performances de forma mais descontraída, de acordo com as suas 

subjetividades. Então, as narrativas que eram vivenciadas de maneira mais 



165 

 

individual, como acontecem nas orações durante as missas e os pagamentos de 

promessas, nas ruas são (des)construídas de forma coletiva. O momento 

liminoide que inicialmente se forma com a performance do artista de rua em 

poucos minutos se transforma em um movimento que agrega e promove a 

interação entre várias pessoas desconhecidas. Na brincadeira promovida nos 

palcos de rua, a socialização e a diversidade romeira passam a ser celebradas 

ora de forma mais leve, ora de forma mais intensa e ousada. 

 Assim, o drama estético possibilita que avaliemos tanto o momento em 

que o palco de rua surge, tanto como os seus componentes, levando em 

consideração as pessoas que se tornam personagens, o local que se torna 

cenário e as comunicações em importantes expressões que se tornam livres nas 

ruas. O ponto importante a se pensar é que o cosmo local da cidade e das 

romarias é formado partindo de tudo que o Padre Cícero representou e 

representa para o povo. No entanto, as romarias possuem vários espaços, e 

dentro deles nos deparamos com o palco dos artistas de rua que por meio de 

uma democratização todos os atores sociais têm espaço de fala. Obviamente, 

nem todas as ações são tranquilas, durante os momentos que fiz a pesquisa de 

campo o Brasil estava passando por grandes momentos turbulentos na política, 

fatos que acabaram sendo levados para o palco das ruas como alerta. 

 

5.1.3 Brincadeiras politizadas  

 

 Para analisar esse acontecimento como um frame teatralizado, os 

estudos de E. Goffman (2012, 2011, 1985) são importantes para compreender 

como durante as interações o cosmo religioso vai adquirindo características 

sociais e políticas por conta do envolvimento das pessoas. Nesse contexto, os 

assuntos sérios que envolvem problemas sociais e os relacionados à política 

brasileira, ao serem apresentados pelos artistas, se transforma em brincadeira e 

piada. De fato, isso ocorre, no entanto é possível notar que as pessoas ao 

zombarem desses assuntos sérios também passam a refletir e a se questionar 

sobre eles, fazendo um importante alerta nas ruas. Percebe-se que a arte de rua 

também incita uma reflexão nas pessoas, mesmo que muitas vezes isso não 

seja perceptível. Vê-se que um jogo acontece, mas no fim se percebe que não 

há um vencedor, pois as brincadeiras politizadas revelam que a maioria ali 



166 

 

presente na verdade faz parte dos excluídos, dos enganados e esquecidos pelos 

governantes.  

O palco dos artistas de rua não é um microcosmo isolado da realidade, 

pois ele é o reflexo da realidade. Uma arte de rua que se mostra à parte dos 

acontecimentos sociais, inclusive em um movimento popular como a romaria, é 

inconcebível, pois a arte de rua precisa saber olhar, escutar e se envolver com 

os assuntos presentes no cotidiano das pessoas e que afetam muito a classe 

pobre e trabalhadora. A romaria por mais que seja um evento extraordinário, e 

que muda as fachadas e as performances dos seus participantes durante o 

tempo que durará, não é de modo algum um evento que se desinteressa pelos 

males sociais. Obviamente que sempre há atores sociais e instituições que 

optam por fechar os olhos para essas questões, mas em romaria às preces, as 

promessas sempre tiveram um tom de denúncia diante da calamidade que 

muitos romeiros enfrentam em seus momentos ordinários.  

 Os romeiros que passam a constituir o palco da arte de rua levam consigo 

essas demonstrações de fé, mas com o intuito de mostrar, principalmente, que 

as graças que lhes foram concebidas ocorreram não por conta do poder dos 

homens, mas sim de Deus. Durante uma apresentação de Stand-Up em 

setembro de 2018, o artista T. convidou alguns romeiros para participarem da 

brincadeira que iria acontecer. Um dos senhores convidados falou que é romeiro 

há 22 anos e que está ali porque com padre Cícero se pode contar, pois quando 

ele precisou do apoio do governo para o tratamento de sua filha que estava 

doente, o governo não ajudou. O fato interessante, é que muitos romeiros 

desconhecem a história da vida política de Padre Cícero e aqueles que 

conhecem afirmam constantemente que a política dele acontecia por meio da fé.  

Nos momentos mais acalorados, quando a questão política era levada 

aos palcos, um senhor que estava na plateia gritou: Esses besta fica brigando 

por conta de Bolsonaro e Lula, eu sei não. Eu voto é no Padre Cícero que pensa 

nos Pobre. Esse momento foi muito aplaudido. Na hora que os romeiros tomam 

o centro do palco de rua, eles passam a atuar também, fazer a performance de 

suas realidades, suas experiências, expondo seus olhares. Fazendo com que 

suas participações tenham configurações de performances teatrais, sendo que 

os personagens encenados são seus selves modificados pelas novas fachadas. 

Percebe-se que o microcosmo da arte nas ruas romeiras tem como característica 



167 

 

a formação de uma Communitas Espontânea, referindo-me aos estudos de V. 

Turner (2015) e R. Schechner (2012) especificamente. 

Em Turner, a ideia de Communitas corresponde à inclusão, quando os 

outros são transformados em nós. Essa é uma postura oposta à estrutura social 

que exclui e se baseia na distinção entre nós e eles. Richard Schechner (2011) 

por sua vez retoma o conceito de Communitas para analisar os fenômenos 

performáticos e sociais, afirmando que a Communitas espontânea abole o status 

quando as pessoas compartilham de um sentimento coletivamente, algo que 

toca seu íntimo. Sendo o palco de rua um microcosmo em que a communitas 

acontece, percebe-se a formação de um teatro caricato da realidade, ou seja, o 

sentido de ficção aqui é algo que se relaciona com a representação da realidade, 

de forma a brincar com ela. Por isso que o palco da arte de rua é aberto e com 

um roteiro livre, pois aqui se brinca com o espaço e com o tempo, uma vez que 

uma apresentação não possui um cronômetro definido, tudo vai de acordo com 

os imponderáveis presentes.  

 Isso nos leva à concepção de Goffman (2012), segundo a qual uma 

atuação teatral ou performance possibilita que os atores sociais sejam 

transformados em atores cênicos. O ator cênico, por sua vez, é observado por 

todos os lados ao mesmo tempo em que provoca demais pessoas que fazem 

parte de sua plateia. As pessoas preparam as suas fachadas para entrarem na 

brincadeira, nas interações e, evidentemente, nas provocações, sendo 

provocador também.  

Goffman analisa a diferença entre as interações face a face e o tipo de 

interação que ocorre em uma peça teatral, que serão importantes para 

entendermos como os atores sociais vão se adaptando às situações vivenciadas 

com as suas narrativas e posicionamentos. Quando se observa um palco de rua, 

com seus limites impostos pelos artistas, todos os envolvidos, artistas e plateia, 

sabem que entraram em um momento em que houve uma ruptura de suas 

atividades e seus papéis assumidos nas romarias foram suspensos. Desse 

modo, a configuração do limite de palco que Goffman observa no teatro, nesse 

caso, não existe. Os romeiros passam a fazer de suas performances algo que 

equivale a performance do artista, pois eles também se exibem no sentido 

artístico.  



168 

 

Nesse sentido, os ruídos nas ruas em romaria começam a ser 

manifestados por meio de uma crítica contundente sobre a situação econômica 

de muitos. Dentre algumas apresentações realizadas, muitas pessoas se 

mostraram como trabalhadores informais, vivendo de bicos. Em uma 

apresentação o artista T. falou: Tô vendo aqui que tem muita gente. Vou dar uma 

de IBGE e fazer um levantamento. Quem aqui é doutor levante a mão. [Ninguém 

levanta], quem aqui é desempregado? A maioria das pessoas levantou as mãos 

nesse momento. A partir disso as brincadeiras foram direcionadas para esse 

fato, não com a intenção de constranger as pessoas desempregadas, mas com 

o intuito de fazê-las pensar, a ponto de muitos romeiros também entrarem na 

brincadeira falando que: estamos desempregado por conta desses ladrão que a 

gente elegeu. 

Ao pensar sobre as questões sociais dentro de uma perspectiva artística, 

observa-se que ao divulgar as suas incertezas, o próprio romeiro começa a se 

libertar, por hora, de uma consciência conformista. Brincar e sacanear a própria 

situação desperta a crítica que está adormecida. Infelizmente o efeito para 

muitos ocorre só durante a apresentação de rua, depois que esse estado 

liminoide é encerrado, volta-se ao momento de não brincadeira. 

Essas atitudes mais críticas são bem comuns em Juazeiro do Norte, 

inclusive nas práticas artísticas que aparentemente só se brinca. Mas o cerne 

desse problema é que até mesmo o próprio brincar, sem pretensões, já é uma 

performance política, já é uma intervenção social. Quando os atores sociais que 

estão às margens da sociedade se sentem à vontade ao ocupar os espaços da 

cidade e fazer delas seus palcos de intervenção vemos aí uma luta por 

visibilidade onde as pessoas mais marginalizadas em seus cotidianos são 

encorajadas e transformadas em atores empoderados que não têm receio de se 

mostrar e compartilhar suas visões de mundo.  

A romaria que acontece nas ruas é um evento que aproxima os 

marginalizados, fazendo com que eles não estejam e nem se sintam às margens, 

mas ao centro de suas tramas, nessa ocasião. As pessoas que buscam nas ruas 

um momento para se entreter na verdade estão indo de encontro com uma forma 

diferente de se inserir nas romarias. Os artistas de rua, nesse contexto, por meio 

de seus ofícios, oferecem as bases do palco de rua para dar início a esse 



169 

 

microcosmo. O encontro de artistas de rua e romeiros transforma o cosmo em 

um aparente e inteligível caos romeiro. 

 

5.2 A COSMOPOLÍTICA ROMEIRA 

 

O conceito de cosmopolítica não é apenas a junção das palavras cosmos 

e política e suas relações. Nessa pesquisa, deve ser redimensionado para os 

estudos no espaço da cidade. Isabelle Stengers exprime aqui o sentido da sua 

proposição cosmopolítica: 

 

o cosmos tal como se configura neste termo, cosmopolítica, designa o 
desconhecido que constitui esses mundos múltiplos, divergentes e as 
articulações de que eles podem se tornar capazes contra a tentação 
de uma paz que se deseja final, ecumênica, no sentido no qual uma 
transcendência teria o poder de exigir daqueles que divergem que se 
reconheçam como uma expressão apenas particular daquilo que 
constitui o ponto de convergência de todos (Stengers, 2014, p. 49). 

 

 Os eventos cosmopolíticos mesmo não modificando, em sua maioria o 

status dos atores sociais, têm a possibilidade de modificar as subjetividades dos 

atores, que possuem origens e perspectivas distintas, por meio de suas 

experiências. 

No seu artigo “A proposição Cosmopolítica” (2018), Stengers logo de 

início afirma que essa é uma proposição que não deve ir de encontro aos 

generalistas uma vez que o seu sentido acontece em ações concretas. E os seus 

praticantes, politicamente, precisaram ser indiferentes a todo tipo de pretensão 

teórica que busca na generalização uma resposta para tudo. Stengers escreveu 

que: 

 

Em outras palavras, essa proposição não tem estritamente sentido 
algum na maioria das situações concretas dos dias de hoje, mas ela 
se propõe a acompanhar aqueles e aquelas que já realizaram o 
“movimento político” associado à ecologia política, e que aprenderam 
a rir não das teorias, claro, mas da autoridade a elas associada. Um 
outro tema deste texto, relacionado ao primeiro, será a questão da 
vulnerabilidade de proposições desse gênero, expostas a todos os 
mal-entendidos possíveis, a começar por sua tão previsível captura 
teórica (Stengers, 2018, p.448). 

 



170 

 

 Desse modo, o conceito está relacionado às ações e às experiências 

concretas, pois aí se fundamenta seu ponto de origem. Continuando, Stengers 

afirma que:  

Não é, portanto, como “proprietária” que me apresento, encarregada 
de transmitir a “verdadeira significação” dessa palavra, 
cosmopolítica, mas como protagonista interessada. Interessada na 
possibilidade de que entre a liberdade de retomada sem restrição 
dessa palavra e a obrigação de fidelidade a ela – que estaria 
associada a um “direito de propriedade intelectual” – se possam 
construir práticas que conjuguem liberdade e “rastreabilidade”, 
colocando em cena de maneira explícita o que a retomada “faz” 
àquilo que foi retomado (Stengers, 2018, p. 444). 

 

Deve-se insistir na abertura e maleabilidade do conceito da autora, pelas 

possibilidades de liberdade e rastreabilidade que oferece, segundo as práticas 

observadas. Além disso: 

 

No presente caso, devo, portanto, afirmar que a proposição 
cosmopolítica, tal como eu a apresentarei, renega explicitamente todo 
parentesco com Kant ou com o pensamento antigo. O “cosmos”, no 
sentido que tentarei transmitir, pouco tem a ver com o mundo no qual 
o cidadão antigo, por toda parte, se afirmava em seu território, nem 
com uma terra por fim unificada, onde cada um seria cidadão. É 
exatamente o contrário. Por outro lado, a “proposição cosmopolítica” 
poderia de fato ter afinidades com uma personagem conceitual que o 
filósofo Gilles Deleuze fez existir com uma força tamanha que me 
marcou: o idiota (Stengers, 2018, p. 444). 

 

Um dos sentidos do termo idiota apresentado por Stengers está 

relacionado ao sentido vindo do grego, atribuído a todos que não falassem a 

língua grega, não fazendo parte, desse modo, de um mundo civilizado. Um outro 

sentido apresentado pela autora é o do livro de Dostoievski, O idiota, publicado 

em 1869, que foi também conceitualizado por Deleuze: o idiota deleuziano é uma 

figura que em seus percursos está sempre a desacelerar os demais atores 

sociais, sempre optando por perceber que há algo de mais importante do que as 

urgências que vão surgindo. Desse modo, o Idiota aponta que não deve existir 

nem tão pouco exigir-se uma precipitação diante do conhecimento, que não deve 

ser autorizado, como Stengers enfatiza, que não há detentores particulares do 

conhecimento. Stengers desejou desacelerar, como o Idiota, para não cair na 



171 

 

armadilha tão recorrente que muitos cientistas caem, a generalização 

universalista neutra: 

Eu não tenho a pretensão de me comportar à altura de um personagem 
conceitual. Na maior parte do tempo, como todos e cada um, eu 
acredito que sei aquilo que sei. Mas essa palavra, cosmopolítica, me 
veio em um momento no qual a inquietude me tomava, quando eu tinha 
a necessidade de desacelerar face à possibilidade de que, com a maior 
das boas vontades, eu estivesse correndo o risco de reproduzir, desde 
que comecei a pensar, o que aprendi ser o pecado mais recorrente da 
tradição à qual pertenço: transformar em chave universal neutra 
(Stengers, 2018, p.445). 

 

O termo política na proposição cosmopolítica de Stengers é conservado pois 

possibilita uma relação com um termo que segundo ela é enigmático, “Cosmo”. Há a 

possibilidade de um mal-entendido em sua explicação, pois a ideia não é fazer valer a 

concepção de “um mundo comum”, à la Imagine all the people living life in peace, escrita 

e cantada por John Lennon. A ideia é desacelerar para criar um espaço de dúvida 

perante a organização de uma ordem, de uma aparente paz.  

 Ao tecer uma relação entre os conceitos de cosmopolítica e f(r)icção de 

J. Dawsey, observa-se que Stengers defende uma maior percepção em torno do 

encontro de diferentes mundos e cosmologias. Por sua vez, esses encontros se 

apresentam como espaços de fricções entre diferentes crenças, modos de ser e 

de fazer. As performances, por meio das f(r)icções, se tornam um espaço em 

que as colisões de mundo se tornam visíveis e atuantes. Para os dois 

pesquisadores, a percepção da realidade é construída e negociada, pois para 

Stengers a Cosmopolítica é um chamado para fazer o mundo de forma mais 

inclusiva e para Dawsey, a f(r)icção é um meio para a criação de novas 

realidades e narrativas. 

Assim, cosmopolítica e f(r)icção podem ser relacionados quando o 

objetivo for de transformar a ordem, de fazer com que momentos extraordinários 

sejam conhecidos a partir de suas próprias referências que não são homogêneas 

nem com numa lógica linear. Segundo Stengers praticar a proposição 

“cosmopolítica” seria se tornar esse idiota no sentido de que mesmo não 

negando as urgências e objetivos corriqueiros e necessários, há nos sussurros, 

nos ruídos como bem fala Dawsey, algo talvez até mais relevante.  

Nas fricções de Dawsey, é importante entender como elas ocorrem, por 

meio dos ruídos e das ficções criadas pelos atores sociais, de suas inquietações 



172 

 

que podem dar início a um processo criativo, como observado na minha pesquisa 

de campo.  A proposição cosmopolítica de Stengers faz com que uma importante 

fissura seja aberta, o erro é considerar essa fissura como um defeito, porque na 

verdade é a partir dessa fissura que se inicia um evento extraordinário, que nos 

voltamos para as margens das nossas proposições. A esse respeito, Dawsey 

fala em movimentos sismológicos da performance.   

Assim, uma prática cosmopolítica evita abstrações e generalizações, 

impedindo que a heterogeneidade seja simplificada em uma falsa 

homogeneidade, o que criaria um falso senso de paz. O sentido cosmopolítico, 

à imagem da música Refuse and Resist da banda Sepultura, quebra com uma 

harmonia lógica através de seu grito de contestação, de resistência, a poesia e 

a significação sendo formadas também por seus ruídos. 

Stengers, em suas reflexões aponta o modo expressivo de certa 

inquietude no que ela chama de “vozes políticas”: 

 

 um sentimento de que elas não definem aquilo que discutem; que a 
arena política está povoada pelas sombras do que não tem, não pode 
ter ou não quer ter voz política: sentimento este que a boa vontade 
política poderia tão facilmente obliterar no momento em que uma 
resposta não puder ser dada à exigência “exprima-se, explicite suas 
objeções, suas proposições, sua relação com o mundo comum que nós 
construímos” (Stengers, 2018, p. 447). 

 

Stengers desenvolve a proposição cosmopolítica como uma passagem de 

um pavor, fazendo com que as seguranças e certezas sejam balbuciadas: 

 

Se a proposição cosmopolítica tem como ponto de atração, nas nossas 
experiências, o acontecimento desse pavor – “o que nós estamos 
fazendo?”quando fazemos um interstício no solo das boas razões que 
temos de fazê-lo –, ela não se resume a esse tipo de acontecimento. Os 
interstícios se fecham rapidamente. Pior, fazer calar o temor resulta 
frequentemente no redobramento das razões de uma vilania 
suplementar que estancará a hesitação. É o que nos conta, à sua 
maneira, a história do homem da lei que no célebre romance de Herman 
Melville foi confrontado com o “I would prefer not to” de seu escrivão 
Bartleby (Stengers, 2018, p.447). 
 

 

Portanto, para Stengers a proposição Cosmopolítica se relaciona com as 

experiências vivenciadas partindo de uma hesitação de uma dúvida, da 

possibilidade do desconhecido perante uma ação, movimento e/ou 

pensamentos. A anedota de Herman Melville diz respeito a lição que Bartleby 



173 

 

providenciou com sua resistência passiva em « proferir não », seu 

desengajamento com as obrigações sociais, certo caráter absurdo da vida com 

seus constrangimentos sociais e mundanos, ou sua autonomia e livre arbítrio. 

Certa sutileza em entreter sua liberdade. 

O conceito de cosmopolítica leva também a uma ideia de “complemento”, 

mas não enquanto propósitos aleatórios. Da mesma forma, o termo “política” 

possibilita uma proteção diante de um cosmo de características misantropas 

associadas às desordens da humanidade.  

 Assim, seguindo a proposição cosmopolítica, o intuito de trazê-la para o 

desenvolvimento dessa pesquisa é pensar o evento extraordinário com sua 

característica cosmológica, surgir, nas performances dos atores, os balbucios e 

os ruídos quando as pessoas em suas interações chocam suas visões e 

interpretações, artistas de rua e romeiros criam um mundo sensível de 

resistência social.  

Os atores, cosmopoliticamente, durante as suas intervenções passam a 

transformar seus dramas em tramas, pois essas ações são desenvolvidas dentro 

de um teatro com atores-performers que criam seus enredos e que deferem seus 

atos de acordo com encontros realistas-mágicos de ambições sociais. Nesse 

encontro de palcos na rua, a política se realiza partindo de diversos cosmos que 

não tem como consequência a homogeneização, mas cultivam certa 

heterogeneidade assumida.  

 A proposição cosmopolítica de Stengers é a base fundamental para a 

análise aqui apresentada, no entanto é preciso direcioná-la, uma vez que o 

extraordinário no campo é marcado por sua característica performática dentro 

de um contexto religioso mais amplo. 

Aqui então, a cosmopolítica romeira é aquela que acontece 

fundamentalmente na rua, o frame analisado é o palco criado e compartilhado 

por artistas de rua e romeiros. Não se trata de pensá-la na superfície do 

entretenimento, mas nas suas dinâmicas e consequências na cidade, na romaria 

e nas trajetórias das pessoas. 

Os atores socias nos palcos de rua fazem de suas performances atos de 

resistência social, cultural e artística. É o espaço e o momento em que o universo 

lúdico vivenciado possibilita que as pessoas apresentem toda a energia e a 

crítica, além de seus anseios, não para Deus, apesar de seu representante na 



174 

 

Terra estar bem perto observando tudo do alto do Horto (referência à estátua de 

Padre Cícero), mas para a sociedade. No entanto, é importante mencionar que 

durante as f(r)icções, a Igreja enquanto instituição não fica isenta de 

questionamentos ou de interpretações, pois os palcos de rua são momentos 

extraordinários dentro da própria extraordinariedade juazeirense que levanta 

muitos questionamentos por meio da brincadeira e do jogo, e muitos ruídos. A 

cosmopolítica se joga nesses ruídos, marcada por uma communitas duplicada, 

nessa mise en abismo onde dois mundos de valores e necessidades diferentes 

se chocam em cumplicidade, se bem que efêmera, fazendo olharem as 

reivindicações sociais e os apelos espirituais de uns aos outros, assim como 

Dawsey levanta a importância do lugar olhado das coisas em performances. 

 

5.2.1 Por fricções e ficções Cosmopolíticas 
 
 
 John Dawsey (2005, 2006, 2013) em seus trabalhos propôs o conceito de 

f(r)icção, duas palavras que se friccionam, formando uma nova semântica. Há 

fricções entre corpo e máscara, entre momentos ordinários e extraordinários, e 

entre fé e arte nas ruas. Por meio das fricções, o mundo dos atores passa a ser 

experienciado de uma maneira diferente, pois novos detalhes podem ser 

revelados, passando a influenciar suas performances. Aqui se considera que as 

fricções são momentos de liminaridade quando os indivíduos do frame analisado 

ressignificam elementos e situações que não pertencem diretamente ao seu 

universo de significação. Desse modo, as fricções, no sentido de atrito de 

concepções, possibilitam que os atores compartilhem por meio de suas 

performances seus cosmos. Por isso que a ideia é pensar que ao compartilhar, 

as pessoas ressignificam as suas posturas e visões com base nas experiências 

de outrem: artistas de rua vivenciando a alteridade com romeiros, romeiros 

vivenciando a alteridade com os artistas de rua.  

 Essa é uma questão importante para ser analisada, porque os palcos dos 

artistas de rua durante as romarias possibilitam que uma quebra na rotina do 

romeiro seja feita. A arte de rua nesse contexto se torna uma vivência-fissura 

apreciada pelos romeiros. O palco de rua, sem estrutura física, é montado com 

base nas fricções almejadas pelos atores sociais, que nessa ocasião se 

transformam em performers, inclusive os romeiros.  



175 

 

 Desse modo, tais fricções têm como consequência novas formas de 

inserção romeira. Os romeiros, continuando sendo romeiros, possuem liberdade 

para se manifestar, para brincar e para também mostrar a sua voz nas ruas. Os 

romeiros ao ser atraído para fazer parte de uma plateia, se sente compelido a 

fazer do momento também o seu espetáculo. Portanto, ele se transforma em um 

performer cuja fricção entre a romaria da Igreja e a romaria das ruas transforma 

o local em um cenário onde o brincar, e não o rezar, se torna a regra. É um 

universo paralelo que não está à parte das romarias, é um frame que eu trouxe 

para o centro da reflexão para entender como as tramas romeiras nas ruas 

transformam as romarias em um evento em que o cosmo não está somente no 

espaço da religiosidade, mas também nos lugares “nem tão sagrados assim”. 

 Nos momentos e movimentos de fricções, as ficções acontecem, a 

realidade ganha conotações mágicas por conta dos eventos extraordinários que 

se fazem presentes nas romarias.  

 

Os corpos friccionam as suas máscaras. E até mesmo – eu diria, 
brincando com a palavra e colocando o erre entre parênteses – as 
máscaras e os corpos se f(r)iccionam. Assim, despertam um modo 
subjuntivo (“como se”) de situar-se em relação ao mundo, provocando 
fissuras, iluminando as dimensões de ficção do real e subvertendo os 
efeitos de realidade de um mundo visto no modo indicativo, não como 
paisagem movente, carregada de possibilidades, mas simplesmente 
como é. A fricção entre corpo e máscara – que sugiro chamar de 
f(r)icção – pode gerar alguns dos momentos mais eletrizantes de uma 
performance (Dawsey, 2019, p.245). 

 

 

As ficções são formadas pelas performances dos atores sociais durante 

as suas interações, é um teatro real que passa a ser formado nos cenários 

urbanos remodelados pela passagem ritualizada das performances. As ficções 

são importantes, porque a partir delas é que a realidade vai sendo vivenciada 

como uma trama na qual todos se veem envoltos em enredos criados por todos 

em copresença. O que Dawsey nomeou como f(r)icção são vistas nas ações que 

são ficções de rua, criadas por conta do próprio momento em que os seus papéis 

sociais ordinários são suspensos, existindo uma trama que torna a romaria mais 

mágica, mas não inocente. 

O mágico na verdade se relaciona mais com o fato de que a realidade 

precisa ser desacreditada por meio da fé e da arte, em um frame que possibilita 



176 

 

que olhemos para os seus buracos e contradições, principalmente nas ruas, um 

espaço público onde todos podem intervir. Sendo um espaço público, há códigos 

e posturas que são aceitas e outras não.  

A arte de rua por meio de uma licença poética convida a todos que estão 

nas ruas para fazer também parte de seus shows. Fazendo com que a 

performance artística não seja um evento isolado em um cantinho nas ruas, mas 

que tenha repercussão em outras esferas, causando um certo incômodo. Há 

fricções, assim, não somente entre a arte e a fé, mas entre artistas e romeiros, 

e entre arte de rua e rua. Nesse sentido de fricções e ficções, observa-se como 

arte de rua em romaria por um lado possibilita a formação de um espaço de 

ludicidade e diversão para as pessoas, mas por outro lado foi observado como 

ela passou a ser perseguida e censurada em espaços que são seus por essência 

e direito. 

Nesse sentido, ao se mencionar o conceito de f(r)icção é preciso ter a 

percepção de que nesse espaço não se espera vislumbrar um território de ações 

comuns. A fricção e a ficção compõem uma cena cosmopolítica, onde existe, por 

meio da arte e da intervenção das pessoas nas ruas, subversão, 

posicionamentos sociais, mesmo que isso não seja falado. Pois, as ruas em 

romaria é o momento que as camadas mais desfavorecidas da população não 

são impedidas de intervirem em seus espaços. Essa intervenção urbana tem 

dimensões políticas, pois as pessoas muitas vezes pobres afilhadas de padre 

Cícero, fazem com que a sociedade escute e veja os seus pedidos, suas 

histórias e suas culturas.  

Enxergar o encontro dos romeiros e dos artistas de rua nas romarias é 

reconhecer que há uma ligação importante entre ambos os atores, pois além 

deles serem andarilhos, na extraordinariedade romeira, as tramas que eles 

formam os revelam como performers artísticos, sociais e religiosos, uma vez que 

até os que não se envolvem com a religiosidade local são afetados pela romaria. 

As fricções entre os atores transformam a arte e a fé em encontros 

cosmopolíticos. 

 

 

 

 



177 

 

 

5.3 A ARTE DE RUA E A COSMOPOLÍTICA 

 

 Nas experiências e nas interações concretas entre as pessoas nos palcos 

de rua, a cosmopolítica possibilita articulações em um cosmos inusitado e 

emergente. 

A arte de rua, em qualquer situação e lugar, é resistência ao fazer política 

por meio dos corpos e das criações que os artistas se propõem. Em romarias, o 

que acentua mais essa questão são as trocas que passam a ser realizadas com 

os romeiros, quando nitidamente percebemos que o palco dos artistas se torna 

aberto para a participação de todos.  

 A arte de rua é cosmopolítica nesse cenário, pois além dela se envolver 

e absorver a cosmologia local das romarias, uma vez que é impossível ficar 

isolado de todas as informações, influências e energias religiosas, também é um 

caminho viável para fazer com que suas performances causem um impacto nos 

dias romeiros.  

 A própria iniciativa, por muitos fatores, de se trabalhar como artista de rua, 

já é uma decisão política, uma vez que os atores passam a seguir por um 

caminho alternativo para se fazer existir na sociedade. Ao construir seus palcos 

nas ruas e calçadas, suas histórias pessoais passam a se mesclar com o seu 

modo de conceber a arte. Nas romarias, um evento cuja religiosidade também 

pode ser visualizada como artística ou performática, a arte de rua luta por seu 

lugar. É importante mencionar isso, porque mesmo estando a cidade de Juazeiro 

do Norte em festa, os artistas de rua foram alvo da fiscalização urbana local. Na 

gestão municipal de 2018, foi observado como esse sentido de resistência, de 

trocas e da batalha para exercer o ofício artístico nas ruas se tornou constante.  

De acordo com os artistas que mantive contato, 2018 foi o ciclo romeiro 

que muitos artistas deixaram de trabalhar em Juazeiro do Norte por conta da 

perseguição sofrida a mando da prefeitura. Segundo alguns agentes municipais 

com que conversei, a prefeitura não impede que a arte de rua aconteça, pois 

grupos de guerreiros, reisados, palhaços são constantes nas ruas. O que existe, 

segundo alguns guardas municipais, é a proibição e a fiscalização de pessoas 

que não fazem arte, mas bagunça.  



178 

 

 Essa visão distorcida sobre o que é arte de rua é problemática. Para esses 

agentes, as manifestações folclóricas são arte, pois não há desrespeito com o 

outro, além do colorido das roupas e das cantorias muitas vezes de cunho 

religioso, principalmente nas romarias. Em outras palavras, são normatizadas. 

Enquanto que os piadistas, por exemplo, só sabem desrespeitar, falar de 

viadagem e de gaia, expressões pejorativas relativas à homossexualidade 

masculina e às traições amorosas, respectivamente. Além de muitos 

comercializarem produtos sem autorização. 

 Mas para entender esse embate, é preciso apresentar um caso que 

mostra como o fazer cosmopolítico romeiro tem como âmago o palco do artista 

de rua. 

 

5.3.1 A quebra do silêncio do cangaceiro prateado 

 

 As performances das estátuas vivas sempre chamam atenção das 

pessoas por conta da caracterização que os artistas fazem, dos detalhes que 

revelam sua sensibilidade estética, além das menções culturais que podem ser 

feitas por meio de seus personagens. O artista J. foi um dos artistas que fez 

estátua viva com quem tive chance de conversar e de infelizmente acompanhar 

uma situação constrangedora sobre um acontecimento de perseguição durante 

a Romaria de Nossa Senhora das Dores no ano de 2018.  

 Os artistas presentes na cidade, e os que estavam para chegar, já 

estavam cientes da proibição de se ocupar as ruas por meio da arte de rua na 

cidade durante a romaria daquele ano. Segundo alguns agentes da fiscalização 

municipal, que foram muito solícitos com as perguntas que eu fazia, mas com a 

condição de eu não filmar e nem revelar seus nomes, era de que a gestão de 

Juazeiro do Norte almejava a organização da cidade, evitando tumultos e 

confusões.  

O que pude perceber foi que havia uma tentativa por parte da prefeitura 

de deixar a cidade “limpa”, sem os “inconvenientes” que a arte de rua pode gerar. 

Ora, a cidade já estava cheia de romeiros que já causavam aglomerações nas 

ruas e calçadas da cidade. Os artistas de rua só iriam acentuar esse cenário. 

Então, por que justamente a arte de rua incomodava tanto? Por ser uma 

atividade autônoma que não gerava receita aos cofres da cidade? Por trazer 



179 

 

dissonâncias simbólicas com a cosmologia de Padre Cícero? De toda forma, 

artistas vieram ocupar as ruas, a arte de rua se tornou ato de resistência, além 

do seu caráter forçosamente ilegal.  

 

                    Figura 18 – conversa entre os artistas sobre os problemas com a fiscalização 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                   

 

  Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

J. o cangaceiro prateado, no dia 12 de setembro de 2018, na praça Padre 

Cícero estava realizando sua apresentação, se impondo e impondo sua arte nas 

ruas. Mesmo o lugar sendo um dos mais disputados por todos nas romarias, pela 

proximidade com os bares e lanchonetes, e com a constante fiscalização, ele 

não se deixou intimidar pela presença dos agentes. Poucos minutos depois de 

iniciada a sua performance, com muitos romeiros interagindo com o personagem 

que se mexe ao receber um valor em dinheiro na caixinha de apoio ao artista, 

um grupo de agentes municipais, de forma abusiva, queria retirar o artista de rua 

daquele espaço. Os romeiros presentes se posicionaram a favor do artista de 

rua, além de achar aquela atuação dos agentes desnecessária. O guarda 

abalando as estruturas do “palco” do artista de rua e dos romeiros falou que a 

sua presença era proibida pela legislação municipal da cidade. Posteriormente, 

procurei o trecho da legislação municipal e não foi localizado o que menciona a 

arte de rua especificamente.  



180 

 

No entanto, no artigo 50 da Lei Complementar Nº 10, de 19 de maio de 

2006, é afirmado que nos espaços públicos são proibidos comerciantes 

ambulantes que estão trabalhando sem a devida permissão.  Por essa razão, J. 

já ciente da legislação que o agente mencionou afirmou que a prefeitura proíbe 

as vendas ambulantes, mas não as performances de artistas. O agente, 

enfurecido por ter a sua autoridade ameaçada pelo artista e pelos romeiros 

presentes, utilizou spray de pimenta como forma de impedir a permanência de 

J. e a aglomeração de pessoas. A minha colega, a artista F. que estava presente 

chegou perto para ver o que estava acontecendo e exclamou: Um absurdo, 

tantos anos e ainda dá para ver o cangaceiro sendo perseguido pela polícia. 

Outros romeiros falavam: O cangaceiro precisa trabalhar. E, uma senhora perto 

de mim em contestação afirmou: O cangaceiro pediu permissão ao padre Cícero 

para entrar na cidade, então ele pode ficar. 

 

 

                    Figura 19 –  A repercussão acerca da perseguição ao cangaceiro prateado 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                         Fonte: Diário do Cariri (2018) 



181 

 

 

Esse acontecimento e as falas pronunciadas pelos atores sociais 

revelaram as memórias que fazem parte do contexto histórico de Juazeiro do 

Norte e como isso ainda se faz presente. Mesmo pelo acontecimento infeliz de 

perseguição contra a arte de rua, aquele ato e o envolvimento das pessoas 

reforçaram a ideia de que o palco de rua juazeirense é artístico e se torna 

cosmopolítico também pela memória externalizada pelos atores e pelas suas 

ações, memória essa que é histórica e política no contexto da romaria.  

Além disso, o fato de em pleno século XXI, um cangaceiro prateado ser 

perseguido por um agente de segurança pública nos remete ao tempo em que 

cangaceiros e as volantes entravam em confronto pelos sertões nordestinos. 

Esse episódio, sob a vertente do realismo mágico, onde futuro e passado se 

friccionam e brincam nas ruas da cidade, é possível observar como a trama 

cosmopolítica é tecida também por remendos quando existe uma tentativa de 

ressignificar memórias coletivas e recriar identidades fragmentadas, criando um 

cenário de experiências que perpassam tempo e espaço. 

No dia seguinte, ao conversar sobre o ocorrido com J., que estava dessa 

vez na esquina da praça padre Cícero, falou que infelizmente essa é uma prática 

que tem se mostrado de forma assustadora nas romarias. Muitos artistas de rua, 

com a intenção de não arrumar confusão, segundo suas palavras, 

permaneceram por dois dias no máximo e mesmo assim não fizeram 

apresentações longas. O fato adquiriu grande repercussão nas romarias, houve 

inquietação e apoio de romeiros aos artistas. A partir disso, a sensação de que 

fazer arte de rua se tornou 'fora da lei', algo inaceitável, não afastou os romeiros 

dos palcos de rua e dos artistas. Pelo contrário, essa percepção os deixou ainda 

mais próximos e incentivou a presença dos artistas no local. Como pode ser 

observado na imagem abaixo, o cangaceiro prateado, personagem de J, foi fazer 

sua apresentação em um espaço relativamente distante da praça Padre Cícero. 

Sem a presença de romeiros para acompanhar sua performance no local, J. 

afirmou que a sua performance se torna diferente, pois o diferencial da cidade é 

justamente a presença ativa do público romeiro. Por ironia, pode-se perceber na 

imagem a seguir, que o artista escolheu uma esquina que fica logo em frente a 

fachada de um banco que diz:  Centro cultural Banco do Nordeste. O tom irônico 

foi pelo fato dessa instituição não dar apoio equitativo para os artistas durante 



182 

 

as romarias. O banco apoiou artistas de diversas partes do país que se 

apresentavam em espaços fechados, sem contato direto com os romeiros.  

É importante mencionar que o artista J. é uma pessoa bem articulada 

sobre seus direitos enquanto artista de rua independente e que durante a 

abordagem que sofreu mencionou a Constituição Federal Brasileira de 1988 que 

apresenta que o Estado garantirá o pleno exercício dos direitos culturais a todos. 

J. afirmou que é necessário nos dias de hoje que os artistas saibam de sua 

localização social na sociedade e saibam de seus direitos enquanto cidadãos e 

artistas de rua independentes. O trecho mencionado pelo artista durante o fato 

lamentável ocorrido foi o artigo 215 que afirma “O Estado garantirá a todos o 

pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes da cultura nacional, e 

apoiará e incentivará a valorização e a difusão das manifestações culturais” 

(Brasil, 1988). 

                          Figura 20 - A busca por espaço do cangaceiro prateado 

 

         Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

No meio da conversa, três agentes chegaram, pediram licença, e com um 

discurso bem claro, falaram que não concordavam com a postura do agente na 

noite anterior. Que eles reconhecem a importância da arte de rua e o ofício dos 

artistas como seu meio de sustento, e acham que deveriam existir meios mais 



183 

 

eficientes para apoiar essa prática pelo poder público. Depois, pediram para eu 

fazer um registro desse encontro de forma que ficasse claro que não são todos 

os agentes que concordam com essa perseguição. Esse evento, ou incidente, 

mostra uma das facetas da proposição cosmopolítica das romarias nas ruas, a 

contestação podendo vir daqueles atores dos quais nem se esperava.  Na foto 

abaixo, os agentes acima mencionados, pausam com o cangaceiro, como se 

fosse um acordo de paz selado entre ambos. No entanto, os braços cruzados, 

como uma forma de contestação, do cangaceiro prateado, mitigam aquele 

acordo de paz. A prática cosmopolítica não é inocente, não faz da liminaridade 

um acordo eufórico. Após o registro, o artista J. falou que ele foi procurado 

porque muitos agentes ficaram com medo de sofrer um processo administrativo 

no órgão do qual eles fazem parte.  

 

Figura 21 -  O silêncio do cangaceiro prateado 

 

 Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 

 

 

 



184 

 

5.3.2 A Contestação 

 

As ruas se tornam romeiras em Juazeiro do Norte quando se iniciam as 

romarias, por conta de toda a ressignificação que ela passa a ter para os atores 

sociais que vão à peregrinação. No contexto das ruas, as redes de interações 

entre os atores sociais são tecidas como tramas, no sentido de coser e no 

sentido de teatralizar. A delicadeza de um ponto é formada pelas tramas, essas 

que precisam ser fortes e que fogem do padrão dos outros pontos. A trama, nos 

dois sentidos apresentados, é constituída de cruzamentos que se interligam. 

Esses cruzamentos e encruzilhadas revelam um microcosmo que por sua vez 

apresenta a interseção entre a visão dos artistas de rua por meio da arte e a 

visão dos romeiros pela fé.  

Desse modo, a compreensão cosmopolítica da romaria de Juazeiro do 

Norte se faz inteligível por conta do contexto romeiro, do qual a arte de rua faz 

parte. Nesse ínterim, romeiros também passam a fazer arte com os artistas de 

rua ao entrar na brincadeira ou no jogo oferecido. A realidade romeira se torna 

matéria prima para os eventos que são performados nas ruas. A arte de rua 

dialoga com a cidade, e mais do que isso, torna-se parte necessária de seu dia 

a dia, é o que faz as ruas sempre serem renovadas, mesmo quando é o mesmo 

artista realizando o mesmo número. 

 O palco artístico promove um respiro, uma trégua com obrigações, 

convenções com uma suposta normalidade. A cosmopolítica é o resultado do 

encontro desses atores e do confronto que eles têm entre suas concepções 

religiosas e artísticas e a reivindicação às vezes silenciosa, outras nem tanto 

para fazer de suas jornadas algo que seja ao mesmo tempo único e dinâmico, 

possibilitando alguma transformação. 

Outro caso de expulsão da arte de rua que presenciei, foi o relacionado 

ao trabalho do palhaço T., figura bem conhecida da região e um dos 

personagens centrais desta tese. Os artistas estavam fazendo uma 

apresentação na praça padre Cícero, quando a guarda municipal interrompeu a 

apresentação e solicitou que os artistas se retirassem do local, pois ali era um 

espaço proibido. Muitos romeiros vaiaram essa atitude e para não piorar o 

tumulto, os artistas se destinaram ao Centro de Apoio ao Romeiro em frente à 

Matriz Nossa Senhora das Dores. T pediu para eu gravar um desabafo sobre o 



185 

 

que ele vivenciou junto com seus companheiros. No registro, T. está junto com 

o artista que performa um transformer e fala com indignação, mencionando um 

suposto cachê que os artistas deveriam pagar a alguém [propina] para poder 

ocupar um lugar público. Não presenciei nenhum tipo de negociação desse tipo. 

Durante a fala de T. vários romeiros foram se juntando a ele como uma forma de 

dar-lhe apoio. Eis o relato e mais abaixo o registro fotográfico do momento do 

depoimento. 

.   

Boa noite, Juazeiro. Boa noite povo da internet. Estamos aqui na praça pública pra dizer 

para vocês que os artistas de rua estão sendo perseguidos pela gestão da prefeitura. 

Hj eu fui uma vítima porque eu sou palhaço, tava no meu trabalho, e fui expulso da praça 

pela polícia. Ta aqui o robô, grande amigo meu, a gente não trabalha na praça padre 

Cícero porque pra gente trabalhar tem que pagar um cachê. ô, senhor prefeito,ê gestão, 

libera a praça pra gente trabalhar. a gente não é vagabundo e tá aqui ó, mais um que 

vem mostrar o seu talento, a sua alegria aos romeiros… os romeiros, eles gostam, veja 

todo mundo aqui. Senhor prefeito, se tem uma lei, libera para a gente , por favor, né? A  

gente pede e o romeiro agradece (Palhaço T, setembro de 2018). 

 

 

Figura 22 -  Relato do Transformer e de T sobre a expulsão da praça 

 

Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 



186 

 

Com o intuito de controlar as aglomerações nas ruas, praças e esquinas 

da cidade, a prefeitura disponibilizou o espaço em frente ao Centro de Apoio aos 

Romeiros - CAR para as apresentações dos artistas ocorrerem. Mesmo sendo o 

espaço amplo, a decisão não agradou os artistas por conta da restrição que 

caracterizou esse ato.  

Essa atitude restringia muito a presença da arte de rua em Juazeiro do 

Norte, como se essa prática já não fizesse parte do desenrolar das romarias. 

Essa foi uma tentativa de fazer com que o palco do artista de rua ficasse às 

margens das margens romeiras. Mesmo muitos artistas utilizando bem o espaço 

concedido no CAR, fazendo grandes apresentações tendo como suporte 

recursos sonoros e audiovisuais (próprios), eles procuravam intervir também em 

outros espaços que faziam parte do circuito romeiro, atitude que incomodava a 

prefeitura, pois sua ordem não estava sendo atendida.  

 

 

 

Figura 23 –  Apresentação dos músicos peruanos no Centro de Apoio ao Romeiro 

 

Fonte: Juliana Gonçalves (2018) 

 



187 

 

A questão de se evitar aglomerações não fazia sentido, de acordo com os 

meus informantes, porque a romaria já era um evento de aglomerações em todos 

os espaços que se podia imaginar. Então, a aglomeração não é de fato um 

problema, apesar de juntar todas as performances no mesmo lugar ser uma 

escolha pouco pertinente. O que poderia ser considerado problema seriam os 

desvios que os romeiros faziam em seus percursos em destino ao microcosmo 

da arte; da mesma forma que artistas ao promover arte, incitar a comédia e 

brincar com pontos críticos como a política atual, se tornavam agentes 

transformadores da romaria de rua com todos os holofotes para si. 

 

5.3.3 O Desfecho Cosmopolítico 

 

A procissão religiosa com a Santa Maria tomando a frente dos fiéis e não 

tão fiéis assim é o ato final de uma trama que dura dias, que revela fachadas 

extraordinárias e que brinca com a concepção do real e do mágico. O cosmos 

romeiro revela sua faceta política quando todos compartilham os locais das ruas, 

fundindo suas histórias, memórias e influenciando performances alheias. O 

sentido de cosmopolítica proposto no ritual final das romarias de rua está 

relacionado com a ideia de questionar o sentido de pertencer ou de se perpetuar, 

como afirmou Bruno Latour (2019) ao refletir sobre o desenvolvimento desse 

conceito por Isabelle Stengers.  

Nesse cenário formado nas ruas, a interação das pessoas com a arte e a 

religiosidade constrói um ambiente de sensibilidade artística, até mesmo poética 

pela grandiosidade de seu desfecho, quando cada ator social contribui para a 

formação de um cenário alegórico, onde todos são performers e a queima de 

fogos tão esperada pelos devotos de padre Cícero se assemelha a aplausos 

depois de uma elaborada peça de teatro. O drama social que dá origem à trama 

possibilita a compreensão desse universo que é difuso por conta das 

cosmopolíticas sensíveis nas ruas, todos seguindo pelos mesmos caminhos, 

compartilhando.  

 No desenrolar do drama dos romeiros, o cosmos é perpetuado nos 

trajetos da fé, ou seja, nos espaços das Igrejas, das procissões, das visitas aos 

locais santos, no caminhar e nas paradas que fazem parte do itinerário de todo 

romeiro. Nesse mesmo ínterim, os artistas de rua revelam um drama social e 



188 

 

estético voltado para a política ao ocupar seu espaço nas ruas e defendê-lo em 

prol de seu ofício artístico. Durante as interações entre esses atores sociais, seus 

universos também passam a ser compartilhados, seus pontos de vista, seus 

embates.  

Nesse momento, o drama é transformado em trama com significados 

profundos para todos os envolvidos, pois não se pensa exclusivamente nos 

papéis rituais que as pessoas vivenciam nas romarias, mas sim em como as 

suas interações, suas visões de mundo e toda a socialização daí decorrente dão 

conotações de palcos às ruas. Nesse encontro é notado como o cosmos 

inicialmente pertencente ao espaço da religião, se faz presente nas ruas, no 

palco dos artistas, quando eles entram no universo criado pelos romeiros, em 

suas ficções, fazendo disso uma matéria-prima para suas performances. O 

mesmo ocorre com os romeiros que modificam suas fachadas e se fazem 

presente no palco dos artistas de rua, tornando-se ativos durante as 

apresentações. 

 A proposição cosmopolítica só se torna possível e relevante nesse 

contexto por conta da dinamicidade de posturas das pessoas. A política, no 

termo cosmopolítica, enfatiza que a romaria é também luta do povo nordestino 

para se firmar em seus espaços, luta essa que perdura até os dias de hoje, que 

foi centrada, para os devotos católicos, na figura de Padre Cícero, o qual tinha 

estrito envolvimento com o fazer político em sua época. E de lembrarmos que o 

realismo-mágico é compreendido como característico dos contrastes 

sociopolíticos latino-americanos. 

Desse modo, a proposição cosmopolítica possibilita que o microcosmo 

pesquisado nesta tese seja um ponto de provocação e de equilíbrio entre o rezar 

e o não rezar, entre o brincar e o não brincar. Possibilitando, assim, que as 

pessoas façam de seus momentos nas ruas em romarias lugares de teatro, pois 

elas constroem os cenários, os roteiros, falas com base em suas percepções e 

seus envolvimentos. A cosmopolítica romeira ressignifica as ruas em romarias, 

não com o objetivo de se alcançar o belo, mas com o intuito de reconhecer os 

ruídos e os desvios próprios às ruas.  

 Para Bruno Latour, 

 



189 

 

A presença do Cosmo nas Cosmopolíticas resiste à tendência da 
política em conceber as trocas em um círculo exclusivamente humano. 
A presença da política nas Cosmopolíticas resiste à tendência do 
Cosmo em conceber uma lista finita de entidades que devem ser 
levadas em consideração. O Cosmo previne o encerramento 
prematuro do político, assim como o político em relação ao Cosmo 
(Latour, 2004, p.1). 

 
 

 O problema dessa tese parte de um movimento que ocorre às margens 

das romarias. O palco do artista de rua se torna parte integrante da romaria não 

por conta da presença do romeiro, mas por conta dos seus impactos sobre os 

modos de se fazer romaria ali presentes.  O que decorre desse fato é que artistas 

e romeiros constroem um espaço que agrega valores, sensações e criatividade. 

Que brinca com o real, e que faz com que a fantasia se torne realista para todos. 

Mais uma vez, as margens vêm decentralizar a romaria, sem recriar centros, 

mas tramas inesperadas. 

O desfecho é cosmopolítico por conta da aproximação e participação de 

todos os grupos que compõem a romaria em um único ato. Todos apesar de 

seus microcosmos compartilham o ritual da procissão final a seus modos, com 

seus critérios. Desse modo, há muita diversidade nesse momento: o lugar olhado 

dos fatos não partiu do olhar do sagrado, mas sim das margens, aos que estão 

ao redor do que é considerado santo.  

As pessoas que são devotas aglomeram-se em busca de bênção durante 

a procissão final nas ruas, e disputam um espaço para se sentirem alcançados 

pelo olhar redentor da Santa Mãe das Dores. Outros, aglomeram-se para fazer 

o registro visual e compartilhar em suas redes sociais, como prova visual de que 

se esteve ali. E tantos outros, como o caso dos artistas, disputam o lugar, na 

hora da procissão para um entrosamento final junto com os romeiros, 

compartilhando do frenesi religioso presente. A procissão final, é um momento 

de partilha, onde os corpos se encostam formando um mar de gente no qual toda 

penitência e gratidão terão valor para os santos e para Deus.  

O palco formado pelos artistas e romeiros, no último dia de romaria, é 

expandido a ponto de se envolver nessa grande procissão final. O sentido que 

tomam a romaria é que é um evento essencialmente de rua, um espaço onde o 

drama vivenciado dentro das estruturas religiosas é ressignificado como trama, 

em um espaço onde uma communitas sismológica aparece, sem as limitações 



190 

 

dos momentos rituais. A rua é uma trama social que é permeada pelo improviso, 

onde as pessoas interagem, e se envolvem com o local. No entanto, por ser um 

contexto extraordinário, o que acontece nas ruas não pode ser considerado pela 

só efemeridade, pois a exceção do momento marca a vida e a memória da 

pessoa em romaria. São fatos registrados e ressignificados a cada vez que são 

mencionados. 

Após a queima de fogos que marca o final de um ciclo de peregrinação, 

muitos grupos de romeiros começam a se direcionar para seus ônibus de volta 

às suas cidades de origem como muita satisfação por ter concluído mais uma 

romaria, com a promessa de voltarem no ano seguinte. Artistas de rua, 

aproveitando os últimos momentos de movimento romeiros, exibem-se com 

muita intensidade como um ato de despedida daqueles palcos construídos com 

base no compartilhamento de visões e que tem a força de transformar uma 

peregrinação intensa em algo que perpassa a linha tênue entre a brincadeira e 

a seriedade, ou como vimos no decorrer desta tese, o real e o mágico. 

 Assim, esse capítulo teve como objetivo refletir sobre a proposição 

cosmopolítica de Stengers ao fazer a relação com o microcosmo romeiro em 

Juazeiro do Norte. Para isso, o capítulo evidenciou que o cosmo romeiro é 

permeado por uma trama dinâmica de memória, relações sociais centrada na 

onipresença de Padre Cícero. Essa cosmologia romeira se manifesta ao 

transformar espaços da romaria em um palco intenso onde a religiosidade e a 

arte se envolvem em diferentes atos e enredos. Nesse sentido, a romaria 

transcende a dimensão artística ou religiosa, pois afirma-se como um evento de 

resistência política, histórica e cultural que é materializada nas performances dos 

atores sociais presentes. 

 Pode-se eventualmente pensar que afinal de contas, os primeiros 

espectadores desse palco na rua são entidades abstratas que tentam organizar 

comunidades: a igreja, e a sociedade; o padre e seus santos, e o poder público, 

aos quais é lembrado, anualmente, que suas normas não impedem tomadas de 

liberdade, criativas e reflexivas. Não se brinca com brincadeiras. 

 

  

 

 



191 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS – A EPIFANIA DOS PALCOS ROMEIROS 

 

 No dia seguinte a cada desfecho, eu voltava logo cedo ao centro da 

cidade para perceber os movimentos das praças e das ruas. Tudo estava vazio. 

A sensação, para ser honesta, que eu tive foi me questionar se tudo que eu tinha 

observado e vivenciado tinha ocorrido mesmo. Isso porque na noite anterior, 

referindo-me especificamente à romaria da mãe das Dores que aconteceu em 

setembro de 2018, os eventos aconteceram todos em único local, misturando 

Igreja, romeiros (dos mais penitentes até os que só vão para se divertir ou 

passear), comerciantes, moradores da cidade e das cidades vizinhas e artistas 

de rua. A sensação, como observadora e participante dos eventos romeiros, foi 

que o palco de rua se abriu a todos e os limites entre público e plateia se 

tornaram inexistentes. Até que estejam aspirados pelas próprias fissuras, no dia 

seguinte. 

 Após a grande procissão, os romeiros com suas grandes malas e sacolas 

de viagem se direcionaram para seus respectivos ônibus. Enquanto isso 

acontecia, alguns artistas estavam na praça Padre Cícero dessa vez, pois pela 

grande quantidade de pessoas se movimentando no local não tinha como haver 

intervenção por parte da fiscalização. Muita música nesse momento com 

destaque para as bandas fanfarras compostas pelos alunos das escolas da 

cidade. Muitas brincadeiras, bebedeiras, rezas, namoros minutos antes da 

partida. Para os artistas de rua também foi o fechamento de um ciclo, até que 

neste momento, não consegui falar com muitos dos « informantes » que me 

acompanharam na pesquisa, nas romarias seguintes também, porque cada 

minuto devia ser aproveitado, de acordo com J., o cangaceiro prateado. 

 Então, o que pôde ser compreendido com essa pesquisa foi que ao olhar 

para a grande festividade que são as romarias de Juazeiro do Norte, é 

necessário entender toda a dinâmica quando se parte das margens da 

festividade. A partir das margens observa-se as interações na cidade mais 

difusas, mas complexas. Quando nos voltamos para as margens, onde os 

artistas de rua criam seu palco junto com os romeiros, as interações sociais 

passam a ser mais dinâmicas e intensas pela proximidade entre os interlocutores 

e receptores da mensagem artística. 



192 

 

Esse trabalho partiu da premissa de compreender as romarias como 

eventos que transcendem a religiosidade. Desse modo, o campo antropológico 

considerou as dimensões sociais, culturais e performáticas das romarias a partir 

dos encontros experienciados entre artistas de rua e romeiros. Nos palcos das 

ruas, foi sendo observado a capacidade das performances de ressignificar 

realidades, identidades e papéis sociais, possibilitando um estudo sobre a 

teatralidade do cotidiano e a inversão de papéis nas ruas. Nesse sentido, o 

realismo mágico serviu como uma lente analítica para explorar e também 

legitimar a presença do fantástico, do inusitado e também do milagroso nas 

experiências romeiras, sem reduzir as manifestações artísticas e religiosas à 

superstição, pois aqui o objetivo foi compreender como experiências complexas 

e multifacetadas friccionam as fronteiras existentes entre o sagrado e profano, 

entre o real e o imaginário. Esse ponto possibilitou que a cosmopolítica romeira 

fosse um conceito importante para explorar como a arte e a fé ao se 

entrelaçarem criam novas formas de expressão e de resiliência em contextos 

sociais como de uma festividade religiosa. A tese contribuiu para a compreensão 

de como a realidade social é ressignificada por meio das interações e 

performances, apresentando como a rua em estado de romaria é um palco em 

que as fronteiras são fluidas e negociadas. 

 Desse modo, retoma-se aqui o problema central da pesquisa que foi 

investigar como os dramas sociais, por meio das performances de artistas de rua 

e romeiros, abrem e manifestam o extraordinário nas ruas juazeirenses, fazendo 

com que a arte de rua na romaria possa ser compreendida como uma 

transformação que reflete a devoção romeira e a liberdade de expressão 

artística às margens da festividade nos palcos de rua. A arte de rua em Juazeiro 

é um movimento social importante para compreender as experiências dos 

romeiros fora do contexto religioso e como isso está relacionado a suas escolhas 

durante o trajeto da romaria. Em relação aos artistas de rua, no ano de 2018, foi 

perceptível como suas atividades envolviam os romeiros nas ruas, era o tipo de 

entretenimento gratuito, ou seja, sem obrigação de contribuir financeiramente. 

Romeiros e artistas, já entrosados, puderam vivenciar momentos engraçados, 

momentos mais tensos, momentos mais sensíveis, apresentando-nos eventos 

cuja densidade enriquecia a experiência entre eles. 

   



193 

 

 Diante desse olhar, a hipótese trabalhada foi de que as romarias são 

eventos cosmopolíticos decorrentes da f(r)icção entre suas crenças, interações 

e intervenções nos espaços das ruas. Para isso, as perspectivas da Antropologia 

da Performance trabalhadas foram o conceito de drama social e sua constituição 

em trama romeira, a passagem dos movimentos e momentos ordinários para os 

extraordinários e os encontros de corpos e ideias nas ruas nas relações artísticas 

e religiosas entre artistas e romeiros. O pressuposto da pesquisa, assim, é que 

a arte de rua não está fora das romarias, pois fazem parte de sua constituição, 

mesmo que às margens. 

 Desse modo, os dramas sociais vivenciados por romeiros e artistas nas 

ruas manifestam o extraordinário das romarias, fazendo com que suas redes de 

interações se transformassem em uma trama cosmopolítica. Assim, a romaria é 

compreendida como um evento de transformação, e não apenas um evento 

cíclico. Essas tramas observadas têm origem nos dramas romeiros que 

correspondem a todo contexto religioso, do imaginário em torno da figura de 

Padre Cícero e pelas performances das pessoas que se envolvem 

profundamente em uma romaria que acontece tanto dentro quanto fora dos 

domínios da Igreja.  

 Com base nessa perspectiva, as performances dos atores nas romarias 

nas ruas foram analisadas como narrativas coletivas em que o corpo e o rito 

fazem com que a romaria seja um movimento em que as percepções físicas e 

sensoriais deem configurações mágicas ao ordinário por meio da ressignificação 

da (i)materialidade na formação dos palcos de rua.  

  A cosmopolítica das romarias revelou um movimento e momento em que 

novos enredos transformam as ruas em palcos e as pessoas em atores sociais 

sob o enredo da romaria. Assim, a f(r)icção não se relaciona como algo falso, 

mas com o atrito, que gera ruídos e que por sua vez são originados dos 

momentos extraordinários nos palcos de rua entre artistas e romeiros. Assim, a 

cosmopolítica aqui neste estudo trata de fé e da arte, pois ambas são 

vivenciadas e experienciadas como intervenção e como resistência. 

Assim, após a procissão final, a queima de fogos marca o fim do momento 

extraordinário, dissolvendo palcos, fachadas e apresentando milhares de 

pessoas voltando aos seus ônibus ao encontro com o ordinário. Assim como o 

evento observado, as considerações finais aqui apresentadas, abrem o caminho 



194 

 

em direção ao fim da extraordinariedade cujos dramas e tramas etnográficos 

apresentam como os palcos da arte em romaria são profundamente impactantes, 

apesar da sua efemeridade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRELINO, Paulo. Religião e mercado em juazeiro do norte: expressão do 
sagrado e do consumo religioso na terra do meu “padim”. 2013.  
Dissertação. (Mestrado em Ciências da Religião) Universidade Católica de 
Pernambuco. 2013. 

ÁVILA, Lílian. Literatura e Antropologia: fronteiras e travessias. 2007. 
Monografia (Graduação em Ciências Sociais) – Departamento de Ciências 
Sociais, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2007.  

BARBA, Eugênio. A canoa de papel. Campinas: Hucitec/Unicamp, 1994 

BARTHES, Roland. O Império dos Signos. Tradução de Leyla Perrone-
Moisés. São Paulo: Martins Fontes, 2007.  

BARTHES, Roland. O óbvio e o obtuso. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1990. 

BATESON, Gregory. "A theory of play and fantasy", In: Steps to an ecology of 
mind, Chicago, University of Chicago Press, 2000. 

BAUDELAIRE, C. O pintor da vida moderna. In: BAUDELAIRE, C. A 
modernidade de Baudelaire. Apresentação de Teixeira Coelho. Tradução 
Suely Cassal. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. p. 159-212. 

BAUMAN, R.; BRIGGS, C. Poetics and performance as critical perspectives on 
language and social life. Annual Review of Anthropology, v. 19, p. 59-88, 1990. 

BAUMANN, Richard; BRIGGS, Charles. Poética e Performance como 
perspectivas críticas sobre a linguagem e a vida social. Ilha Revista de 
Antropologia, Florianópolis, v. 8, n. 1,2, p. 185-229, jan. 2006. ISSN 2175-8034. 
Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/18230>. 
Acesso em: 31 jul. 2018. doi:https://doi.org/10.5007/%x. 

BAUMAN, Richard. A poética do mercado público: gritos de vendedores no 
México e em Cuba. Ilha Revista de Antropologia, Florianópolis, v. 11, n. 1,2, 
p. 17-39, maio 2009. ISSN 2175-8034. Disponível em: 
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2009v11n1-
2p17>. Acesso em: 31 jul. 2018. doi:https://doi.org/10.5007/2175-
8034.2009v11n1-2p17. 

BAUMAN, Richard. Fundamentos da performance. Soc. estado. Brasília, v. 29, 
n. 3, p. 727-746, dezembro de 2014. Disponível em 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-
69922014000300004&lng=en&nrm=iso>. acesso em 31 de julho de 2018. 
http://dx.doi.org/10.1590/S0102-69922014000300004. 

BEEMAN, W. O. Why do they laugh? An interactional approach to humor in 
traditional Iranian improvisatory theater. J. Am. Folklore 94: 506-26, 1981. 



196 

 

BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

BENJAMIN, W. A origem do Barroco alemão. São Paulo: Brasiliense, 1984. 

BERGER, B. Prefácio. In: GOFFMAN, Erving. Os quadros da experiência 
social: uma perspectiva de análise. Petrópolis: Vozes, 2012.(Coleção 
Sociologia). 

BERGSON, H. O riso: ensaio sobre o significado do cômico. São Paulo: 
Edipro, 2018. 

BERGSON, H. O riso: ensaio sobre a significação da comicidade. Tradução 
de Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

BERREMAN, G. Etnografia e Controle de Impressões em uma Aldeia do 
Himalaia, in: ZALUAR, A. (org.) Desvendando Máscaras Sociais. Francisco  
Alves, 1990.  
 
BESSA, Natália. Os benditos populares em Juazeiro do Norte: Vozes 
Ecoantes do Discurso Religioso. 2008. 105f. Dissertação (mestrado em Letras) 
Universidade Federal da Paraíba. 2008. 
 
BRAGA, Antonio M.  Padre Cícero: Sociologia de um padre. Antropologia de um 
santo. 2007. Tese (Doutorado em Antropologia Social). Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2008.  
 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil 
de 1988. In: BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil: 
promulgada em 5 de outubro de 1988. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 5 out. 
1988. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 

Acesso em: 3 out. 2018. 
 
CAMPOS, Roberta. Quando a tristeza é bela: o sofrimento e a constituição do 
social e da verdade entre os Ave de Jesus – Juazeiro do Norte – CE. Recife: 
Edufpe, 2013. 
 
CAMPOS, Roberta. Como Juazeiro do Norte se tornou a terra da mãe de deus: 
penitência, ethos de misericórdia e identidade do lugar. Religião e sociedade, 
v.28, n.1, p. 146-175, 2008.  
 
CANCLINI, García Néstor. La antropologia en México y lacuestión urbana. In:  
La antropologia urbana em México. México: Fondo de Cultura Económica, 
2005. 
 
CANTON, J. et al. O livro da literatura. São Paulo: Globo, 2016.  
 
CARDOSO, Ricardo J. B. A cidade como palco: o centro do Rio de Janeiro 
como local da experiência teatral contemporânea – 1980/1992. Rio de 
Janeiro: Secretaria Municipal de Cultura, 2008.  



197 

 

 
CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Drama, ritual e performance em 
Victor Turner. Sociologia & Antropologia. Rio de Janeiro, v.03, 2013. Pp. 
411-440. 
 
CERTEAU, M. A invenção do cotidiano: artes de fazer. 9. ed. Petrópolis: 
Editora Vozes, 2003. 
 
CIESLAK, Ryszard.; TORZECKA, Marzena. Je cours pour toucher l’horizon 
in Ryszard Cieslak, Acteur-emblème des années soixante. Tradução de João 
Paulo Valadares. Paris: Actes SudPapiers, 1992. 
 
CIRINO, G. Cosmopolítica da Graça: comensalidade, dádiva e resistência na 
Ucharia de São Benedito. Relegens Thréskeia: Estudos e Pesquisa em 
Religião, v. 12, p. 151, 2023. 
 
CIRINO, G. Dialética do Espaço Performativo: o caráter liminóide das ruínas. Gis 
- gesto, imagem e som - revista de antropologia, v. 8, p. 1-25, 2023. 
 
CLIFFORD, J; MARCUS, G. A  escrita da cultura: poética e política da 
etnografia. Rio de Janeiro: ed. UERJ, 2016. 
 
CLIFFORD, James. Partial Truths. In: Writing Culture: The poetics and politics 
Ethnography.London: University of California Press, 1986. 
 
CLYNE, Joanna. Inside the circle: The spatial dynamics of contemporary street 
performance. In: Australia. Viewed on 22 May 2011. 

 
COOGAN, Amanda. WHAT IS  Performance Art?Disponível em: 
http://www.amandacoogan.com/. Acesso em: 21 de maio de 2016. 

CORDEIRO, MARIA PAULA. Entre chegadas e partidas: dinâmicas das 
romarias em Juazeiro do Norte.2010. 242f. Monografia (tese de doutorado em 
Sociologia) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2010. 

 
DAMATTA, Roberto. O ofício do etnólogo, ou como ter “Anthropological Blues”. 
In: Nunes, Oliveira (org). A Aventura Sociológica. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 
 
DAWSEY, John C. O teatro dos “bóias-frias”: repensando a Antropologia da 
performance. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 11, n. 24, p. 15-
34, jul./dez. 2005.  
 
DAWSEY, J. C. “Victor Turner e antropologia da experiência”. Cadernos de 
Campo 13, USP, São Paulo, 2005, pp. 163-176 
 
DAWSEY, John C. O teatro em aparecida: A santa e o lobisomem. MANA, v.12, 
n.1, p. 135-149, 2006.  
 

http://lattes.cnpq.br/5275565913355618
http://lattes.cnpq.br/5275565913355618
http://lattes.cnpq.br/5275565913355618


198 

 

DAWSEY, J. C. Sismologia da performance: Ritual, drama e play na teoria 
antropológica. Revista de Antropologia, USP, V. 50, n. 2, p.527-570,2007. 
 
DAWSEY, John C. De que riem os boias-frias? São Paulo: Terceiro nome, 
2013.  
 
DELLA CALA, R. Milagre em Joaseiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985. 
 
DOSTOIÉVSKI, Fiódor. O Idiota. Tradução de Paulo Bezerra. Rio de Janeiro: Editora 
34, 2010. 

DURKHEIM, E. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. 
 
ECKERT, C. ; ROCHA, A. L. C. Etnografia de rua: estudo de antropologia 
urbana. Rua (UNICAMP) , Campinas - SP, v. 9, p. 101-127, 2003. Iluminuras, 
2008. 

ECKERT, C.; ROCHA, A. L. C. O teatro na encruzilhada. In: o correio da 
UNESCO, ano 26, nº 02, 1998.  
 
ERIKSEN, Thomas e FINN, Sivert. História da Antropologia. Tradução: 
Euclides Luiz Calloni. Petrópolis: Ed. Vozes, 2010.  
 
EVANS-PRITCHARD, E. E. Os Nuer: uma descrição do modo de subsistência 
e das instituições políticas do povo nilota. Tradução: Ana M. G. Coelho.  
Perspectiva: São Paulo, 1978.  
 
FANTUCCI, I. Contribuição do alerta, da atenção, da intenção e da 
expectativa temporal para o desempenho de humanos em tarefas de tempo 
de reação. 2001. 130 f. Tese (Doutorado em Psicologia) – Instituto de Psicologia, 
Universidade de São Paulo, São Paulo. 2001. 
 
FONSECA, Claudia. Quando cada caso não é um caso: pesquisa etnográfica e 
educação. Revista Brasileira de Educação. n.10, 1999.  
 
FOOTE-WHYTE, William – “Treinando a observação participante”, In: 
Guimarães, A.Z., Desvendando Máscaras Sociais. Rio de Janeiro: Liv. 
Francisco Alves Ed., 1990. 
 
FORTI, Maria do Carmo. Maria do Juazeiro: a beata do milagre. São Paulo: 
Annablume, 1999. 
 
GEERTZ, Clifford. Ethos e a análise de símbolos sagrados. In: A interpretação 
das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2013.  
 
GEERTZ, Clifford. O saber local: novos ensaios em Antropologia Interpretativa. 
Petropólis: Vozes, 2012.  
 
GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4º ed. São Paulo: 
Atlas, 2002.  



199 

 

 
GOFFMAN, Erving. Os quadros da experiência social: uma perspectiva de 
análise. Petrópolis: Vozes, 2012.(Coleção Sociologia). 
 
GOFFMAN, Erving.  Ritual de interação: ensaios sobre o comportamento face 
a face I ErvingGoffman; tradução de Fábio Rodrigues Ribeiro da Silva. 
Petrópolis: Vozes, 2011.- (Coleção Sociologia). 
 
GOFFMAN, Erving. A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis: 
Vozes, 1985. 

HANNERZ, Ulf. Explorando a cidade. Petrópolis: Vozes, 2015.. 
 
HUIZINGA, J. Homo ludens. São Paulo: Perspectiva, 2000. E-book. 
 
IANI, Octávio. O realismo mágico. In: Congresso Latino-americano de 
sociologia, 16, realizado no Rio de Janeiro, de 2 a 7 de março de 1986. p.18 
 
IRVINE, Martin.  The Work on the Street: Street Art and Visual Culture. In: The 
Handbook of Visual Culture. London & New York: Berg, 2012: 235-278. 
 
JUAZEIRO DO NORTE. [Lei Complementar n. 10], de 19 de maio de 2006. 
Institui o Código de Postura do Município de Juazeiro do Norte, Estado do 
Ceará, e dá outras providências. Disponível em: camarajuazeiro.ce.gov.br/wp-

content/uploads/2024/06/lei_complementar_no_10_de_2006.pdf. Acesso em: 14 de set. 

2018. 
 
LANGDON, Esther Jean. Performance e sua Diversidade como Paradigma 
Analítico: A Contribuição da Abordagem de Bauman e Briggs. In: Antropologia 
em primeira mão / Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, 
Universidade Federal de Santa Catarina, 2007. 
 
LANGDON, Esther Jean. Performance e preocupações pós-modernas na 
antropologia. In: TEIXEIRA, João Gabriel L. C. (Org.). Performáticos, 
performance e sociedade. Brasília: Editora da UNB: Transe, 1996. p. 23-28. 

LAPLANTINE, F. Aprender antropologia. São Paulo: Brasiliense, 1988.  

LATOUR, Bruno. Qual cosmos, quais cosmopolíticas? Comentário sobre as 

propostas de paz de Ulrich Beck. Revista do Instituto de Estudos 

Brasileiros, n. 69, p. 427-441, [2004] 2018. Disponível em: . Acesso em: 19 

jan. 2019 

LEACH, E.R. Political Sistems of Highland Burma: a study of Kachin Social 
Structure. The Athlone Press Ltd., 1993. 

LEACH E.R. Ritualization in Man. Philosophical Transactions of the Royal 
Society of London, série B, v.251, n.772, p. 403-408, 1966. 



200 

 

LE BRETON, David. Desaparecer de si: uma tentação contemporânea. 
Tradução de Francisco Morás. Petrópolis: Vozes, 2018.  
 
LE BRETON, David. Antropologia do corpo e modernidade. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2013. 

LEFEBVRE, Henri. O Direito à Cidade. Tradução de Rubens Frias. São Paulo: 
Editora Moraes, 1991. 

LEITE, Renata. A construção do corpo cênico na cidade: uma “deseducação” 
das técnicas corporais e nas ruas. In: FERRO, L.; RAPOSO, O.; GONÇALVES, 
R. S (org.). Expressões artísticas: etnografia e criatividade em espaços 
atlânticos. Rio de Janeiro: Faperj, 2017. E-book.  

 
MAGNANI, José Guilherme Cantor. Quando o campo é a cidade: fazendo 
antropologia na metrópole. In: Magnani, José Guilherme C. & Torres, Lilian de 
Lucca (Orgs.) Na Metrópole - Textos de Antropologia Urbana. São Paulo: 
EDUSP, 1996. 
 
MAGNANI, José Guilherme Cantor. NO MEIO DA TRAMA: A antropologia 
urbana e os desafios da cidade contemporânea. SOCIOLOGIA, PROBLEMAS 
E PRÁTICAS, n.º 60, 2009, pp. 69-80. 
 
MALIGHETTI, Roberto. Etnografia e trabalho de campo: autor, autoridade e 
autorização de um discurso. Caderno Pós Ciências Sociais - São Luís, v. 1, n. 
1, jan./jul. 2004.  
 
MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental. São Paulo: Abril, 
1976. 
 
MÁRQUEZ, Gabriel García. Cem anos de Solidão. Rio de Janeiro: 
Record,1967. 
 
MAUSS, M. As técnicas do corpo. In: Mauss, M. Sociologia e Antropologia. 
São Paulo: Cosac Naify, 2003. p.399-424. 
 

MELO, Rosilene. Imagens condensadas: arte, memória e imaginação em 
Juazeiro do Norte. 2014. Tese. (Doutorado em Sociologia com ênfase em 
Antropologia). Universidade Federal do Rio de Janeiro. 2014.  

 
MELO, Sara.  Santa Maria da Feira: A função das artes de rua para a definição 
e projecção de uma política cultural local. Actas dos ateliers do Vº Congresso 
Português de Sociologia Sociedades Contemporâneas: Reflexividade e 
Acção Atelier: Artes e Culturas, 2007.  
 
OLIVEIRA, A. L. .Geografia da arte ambulante: arte na rua e direito à cidade. 
In: SIMPURB - Simpósio de Geografia Urbana, 2011, Belo Horizonte. 
http://xiisimpurb2011.com.br/programacao/, 2011.. 2011. 
 



201 

 

PATRIOTA, Kátia. Um show destinado às massas: uma reflexão sobre o 
entretenimento religioso na esfera midiática. Revista Tomo, n.14, 2009. 
 
PEIRANO, M.  Rituais: ontem e hoje. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 
 
PEIRANO, Mariza. A análise antropológica dos rituais. Brasília: UNB, Série 
Antropologia, 2000. 
 
PEREIRA, Cláudio Smalley Soares. Centro, centralidade e cidade média: o 
papel do comércio e serviços na reestruturação da cidade de Juazeiro do 
Norte/CE. 2014. 329f. Dissertação (Mestrado em Geografia) Universidade 
Estadual de São Paulo. 2014. 

 

PERON, J. A história do Padre Cícero e o Milagre da Hóstia. Santana do 

Cariri: Produção Independente,  2018. 

 
PROSSER, Elisabeth Seraphim. Graffiti Curitiba (2004-2010). Curitiba: Kairós, 
2010. v. 1. 212p . 
 
SCHECHNER, R. Pontos Revisitados. Revista de Antropologia, v. 56, n.2, p. 
23-66, 2013. 
 
SCHECHNER, Richard. Performers e espectadores ȃ transportados e 
transformados. João Pessoa, Vol. 2, n. 1, 155-185, jan./jun. de 2011.  

SCHECHNER, R. “O que é performance?” In: Performance studies: an 
introduccion, second edition. New York & London: Routledge, 2006. p. 28-51. 

SCHECHNER, Richard. Performance Studies: an introduction. New Yourk: Ed. 
Routledge, 2002. 

SIMMEL, G. A Metrópole e a vida mental. In: VELHO, Gilberto. O Fenômeno 
Urbano. RJ: Zahar,1979. 
 
SIMPSON, P. Street Performance and the CityPublic Space, Sociality, and 
Intervening in the Everyday. Disponível em: 
http://citeseerx.ist.psu.edu/viewdoc/download?doi=10.1.1.1028.3228&rep=rep1
&type=pdf. Acesso em: outubro de 2016. 
 
SCOCUGLIA, Jovanka Baracuhy Cavalcanti. Cultura e urbanidade: da metrópole 
de Simmel à cidade fragmentada e desterritorializada.  Cad. Metrop., São Paulo, 
v. 13, n. 26, pp. 395-417, jul/dez 2011. 
 
SILVA, R. C. O.    SUPERAR NO MOVIMENTO:  Etnografia de performances de 
Pirráias em Recife e mais além. 2008. 357f. Tese (Doutorado em Antropologia), 
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2008. 
 

http://repositorio.unesp.br/browse?type=author&value=Pereira,%252520Cl%2525C3%2525A1udio%252520Smalley%252520Soares%252520%25255BUNESP%25255D
http://sac.sagepub.com/search?author1=Paul+Simpson&sortspec=date&submit=Submit


202 

 

SILVA, Rita de Cácia Oenning. Performances de rua. um estudo do processo da 
transformação do sujeito através da performance. In: IV Reunião de 
Antropologia do Mercosul, 2006, Curitiba. IV Reunião de Antropologia do 
Mercosul. Curitiba: UFPR, 2006. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves. O antropólogo e sua magia: trabalho de campo e 
texto etnográfico nas pesquisas antropológicas sobre religiões afro-
brasileiras. São Paulo: Edusp, 2006.  
 
STANLEY, T. Cultura, pensamento e ação social: uma perspectiva 
antropológica. Petrópolis: Vozes, 2018. 
 
STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista de Estudos 
Brasileiros, n.69, p.442-464, 2014. 
 
STEIL, C. A. Peregrinação, romaria e turismo religioso: raízes etimológicas e 
interpretações antropológicas. ln: ABUMANSSUR, Edin Sued. (Org.). Turismo 
religioso: ensaios antropológicos sobre religião e turismo. Campinas, SP: 
Papirus, 2003. p. 29-52. 
 
STRATHERN, Marilyn. O efeito etnográfico.São Paulo: Ubu editora, 2017.  
 
SUASSUNA, Ariano. Auto da Compadecida. 3. ed. Rio de Janeiro: Agir, 1999. 
 
TAMBIAH, S. J. “A Performative Approach to Ritual”. Proceedings of the British 
Academy, v.65, 1979. p 113-169. 
 
TAMBIAH, S.J. Cultura, pensamento e ação social: uma perspectiva 
antropológica. Tradução de Lilia Loman.. Petrópolis: Vozes, 2018. E-book. 
 
TAYLOR, D. “Traduzindo Performance [prefácio]”. In: Dawsey, J. C et al. (orgs.) 
Antropologia e Performance. Ensaios NAPEDRA. São Paulo: Terceiro Nome, 
2013. pp. 9-16 
 
TURNER, Victor.  O processo ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis: 
Vozes, 1974. 
 
TURNER, V. Frame, Flow and Reflection: Ritual and Drama as Public 
Liminality. Japanese Journal of Religious Studies, v. 6, n. 4, p. 465-499, 
1979. 

TURNER, Victor. “Introduction”. In: TURNER, Victor. From Ritual to Teatre: The 
Human Seriousness of Play. New York: PAJ Publications, 1982. 
 
TURNER, Victor. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Huma. 
Society (Ithaca, NY: Cornell University Press,  

TURNER, Victor. Liminal ao liminoide:  em brincadeira, fluxo e ritual.  Um 
ensaio de simbologia comparativamediações, londrina, v. 17 n. 2, p. 214-257, 
Jul./Dez. 2012. 
 



203 

 

TURNER, Victor. Do ritual ao teatro: a seriedade humana de brincar. Rio de 
Janeiro: Editora UFRJ, 2015.  
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O nativo relativo. Mana , Rio de Janeiro, v. 8, 
n. 1, pág. 113-148, abril de 2002. Disponível em 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
93132002000100005&lng=en&nrm=iso>. Acesso em 04 de dezembro de 
2020.  https://doi.org/10.1590/S0104-93132002000100005 . 


