
 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

LEONILDO GALDINO DE SANTANA 

 

 

 

 

 

 

A ARTE CONTEMPORÂNEA NOS LIMITES DA LINGUAGEM: UM DEBATE A 

PARTIR DE DANTO E WITTGENSTEIN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



1 

LEONILDO GALDINO DE SANTANA 

 

 

 

 

 

 

A ARTE CONTEMPORÂNEA NOS LIMITES DA LINGUAGEM: UM DEBATE A 

PARTIR DE DANTO E WITTGENSTEIN 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco como 
requisito parcial para obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 

Área de concentração: Estética 

Orientador: Prof. Dr. Marcos Silva 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



Santana, Leonildo Galdino de.
   A arte contemporânea nos limites da linguagem: um debate a
partir de Danto e Wittgenstein / Leonildo Galdino de Santana. -
Recife, 2025.
   103f.: il.

   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciencias Humanas- CFCH, Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, 2025.
   Orientação: Prof. Dr. Marcos Antonio da Silva Filho.

   1. Arte; 2. Mundo da arte; 3. Linguagem; 4. Significado. I.
Silva Filho, Marcos Antonio da. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



3 

LEONILDO GALDINO DE SANTANA 

 

 

A ARTE CONTEMPORÂNEA NOS LIMITES DA LINGUAGEM: UM DEBATE A 

PARTIR DE DANTO E WITTGENSTEIN 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco como 
requisito parcial para obtenção do título de 
Mestre em Filosofia. 

Área de concentração: Estética 

Orientador: Prof. Dr. Marcos Silva 

 

 

Aprovado em __/__/__ 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

________________________________________________________ 
Prof. Dr. Marcos Antonio da Silva Filho (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE 
 

________________________________________________________ 
Prof. Dr. Diogo de França Gurgel (Examinador Externo) 

Universidade Federal Fluminense – UFF 
 

________________________________________________________ 
Prof. Dr.Wagner Teles de Oliveira (Examinador Externo) 

Universidade Estadual de Feira de Santana - UEFS 
 
 
 
 
 

RECIFE 

2025 



4 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço primeiramente ao Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco e aos professores, por possibilitarem uma formação acadêmica 

enriquecedora. 

Ao Professor Dr. Marcos Silva pelas orientações e por nos indicar os melhores 

caminhos para o desenvolvimento de pesquisas filosóficas que possam ajudar a transformar a 

vida das pessoas. 

​ A minha família, pelo apoio e pelos afetos que, indiretamente, contribuíram para o 

equilíbrio emocional. 

​ Ao grupo de pesquisa Normativa (UFPE) e a todos os colegas que, durante os 

encontros, compartilharam diversas experiências filosóficas que contribuíram 

significativamente para esta dissertação.  

​ Aos amigos que caminharam comigo durante todo esse período de estudo e pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os happenings introduziram na arte um elemento 
que ninguém havia colocado: o aborrecimento. 
Fazer uma coisa para aborrecer as pessoas que 
estão vendo, nunca havia pensado nisso! E é uma 
pena porque é uma ideia muito boa. 
Fundamentalmente, é a mesma ideia do silêncio de 
John Cage, em música; ninguém havia pensado 
nisso. 
(Marcel Duchamp) 



6 

RESUMO 
 

Nos anos de 1950, o pensamento de Wittgenstein inspirou alguns pensadores a 
desenvolverem abordagens filosóficas com o objetivo de resolver problemas sobre a estética. 
Esses filósofos foram influenciados pelo pensamento das Investigações Filosóficas (1953), na 
qual a concepção de linguagem se estabelece de forma pragmática. Teóricos como Morris 
Weitz (1956) e William Kennick (1958), acreditavam que as teorias tradicionais falharam ao 
tentar determinar a essência da arte. Assim, eles adaptaram a noção de jogos de linguagem e 
semelhanças de família, do pensamento wittgensteiniano, para justificar uma concepção 
antiessencialista da arte. Para eles, as obras compartilham apenas propriedades contingentes 
e, por isso, a arte não pode ser definida em condições necessárias e suficientes. Para Arthur 
Danto (1964; 1981), no entanto, a natureza da arte poderia ser determinada em condições 
essencialistas, sem que o caráter contingencial das obras de arte fosse ignorado. Impactado 
pelas Brillo Boxes de Andy Warhol, e obras de arte de outros artistas, que emergiram nos 
anos de 1960, Danto desenvolve sua concepção teórica mostrando que, estas experimentações 
artísticas apresentavam novos problemas no campo da filosofia da arte. Tais problemas dizem 
respeito ao caráter de indiscernibilidade, onde não era mais possível estabelecer as diferenças 
entre um obra de arte e um mera coisa com propriedades idênticas. Em O mundo da arte 
(1964) Danto apresenta a base daquilo que constitui a sua definição de arte. Sua filosofia 
surge para tentar explicar de que modo os significados são incorporados como forma de 
determinar o estatuto de uma obra. Seu conceito de mundo da arte inaugura novos debates no 
campo da estética, dentre os quais, Danto disputa com George Dickie acerca da ideia de 
institucionalidade da arte.  Na transfiguração do lugar-comum (1981), obra em que Danto 
amplia as ideias do texto de 1964, ele desenvolve diversas críticas ao pensamento de 
Wittgenstein, o qual foi adaptado por Weitz e Kennick para analisar problemas sobre a 
definição da arte. Em diversas passagens deste texto, Danto argumenta que a noção de 
semelhança, de família de Wittgenstein, não é adequada para explicar o problema da 
indiscernibilidade de algumas obras da arte contemporânea. No entanto, Danto se restringe a 
analisar apenas as propriedades sensíveis da arte, Ele ignora os aspectos wittgensteinianos de 
que, a noção de significado se estabelece na articulação de regras em contextos sociais. 
Considerando essas discussões, essa dissertação se propõe a investigar como a noção 
wittgensteiniana de significado pode possibilitar uma interpretação dos problemas da arte, 
independente de suas propriedades estéticas. A proposta em questão parte da compreensão de 
que o significado na linguagem se dá a partir das redes de conexões dos usos que fazemos das 
expressões linguísticas. Tais conexões, mediadas por uso de regras, nos permitem entender 
que o significado se estabelece no uso da linguagem em formas de vida. Assim, tomando o 
pensamento de Wittgenstein como referência, essa dissertação consiste em mostrar que a arte, 
assim como a linguagem, é dinâmica, e a sua compreensão depende das diversas atividades 
que desempenhamos nas formas de vida do mundo da arte. 
 
Palavras-chave: arte; mundo da arte; linguagem; significado. 

 

 

 

 

 



7 

ABSTRACT 

 
In the 1950s, Wittgenstein's thought inspired some thinkers to develop philosophical 
approaches with the aim of solving problems about aesthetics. These philosophers were 
influenced by the thought of Philosophical Investigations (1953), in which the conception of 
language is established in a pragmatic way. Theorists such as Morris Weitz (1956) and William 
Kennick (1958) believed that traditional theories failed when trying to determine the essence of 
art. Thus, they adapted the notion of language games and family resemblances, from 
Wittgensteinian thought, to justify an anti-essentialist conception of art. For them, works of art 
share only contingent properties and, therefore, art cannot be defined under necessary and 
sufficient conditions. For Arthur Danto (1964; 1981), however, the nature of art could be 
determined under essentialist conditions, without ignoring the contingent character of works of 
art. Impacted by Andy Warhol's Brillo Boxes and other artists' artworks that emerged in the 
1960s, Danto developed his theoretical conception showing that these artistic experiments 
presented new problems in the field of philosophy of art. Such problems concern the character 
of indiscernibility, where it was no longer possible to establish the differences between a work 
of art and a mere thing with identical properties. In The World of Art (1964) Danto presents the 
basis of what constitutes his definition of art. His philosophy emerges to try to explain how 
meanings are incorporated as a way of determining the status of a work. His concept of the 
world of art inaugurates new debates in the field of aesthetics, among which Danto disputes 
with George Dickie over the idea of ​​the institutionality of art. In The Transfiguration of the 
Commonplace (1981), a work in which Danto expands on the ideas of the 1964 text, he 
develops several criticisms of Wittgenstein's thought, which was adapted by Weitz and Kennick 
to analyze problems regarding the definition of art. In several passages of this text, Danto 
argues that Wittgenstein's notion of family resemblance is not adequate to explain the problem 
of the indiscernibility of some works of contemporary art. However, Danto restricts himself to 
analyzing only the sensible properties of art. He ignores the Wittgensteinian aspects that the 
notion of meaning is established in the articulation of rules in social contexts. Considering 
these discussions, this dissertation proposes to investigate how the Wittgensteinian notion of 
meaning can enable an interpretation of the problems of art, independent of its aesthetic 
properties. The proposal in question is based on the understanding that meaning in language is 
given from the networks of connections of the uses we make of linguistic expressions. Such 
connections, mediated by the use of rules, allow us to understand that meaning is established in 
the use of language in forms of life. Thus, taking Wittgenstein's thought as a reference, this 
dissertation consists of showing that art, like language, is dynamic, and its understanding 
depends on the various activities we perform in the forms of life of the world of art. 
 

Keywords:  art; art world; language; meaning. 

 

 

 

 

 



8 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................................​ 09 

2. CRÍTICAS DE DANTO ÀS TEORIAS ANTIESSENCIALISTA E INSTITUCIONAL 

DA ARTE..................................................................................................................................​ 14 

   2.1 A INDEFINIÇÃO DA ARTE EM MORRIS WEITZ………………………....................​15 

        2.1.1 REJEIÇÃO ÀS TEORIAS ESSENCIALISTAS DA ARTE...................................​ 17 

        2.1.2 A ARTE COMO UMA “TEXTURA ABERTA”......................................................​18 

  2.2 O ANTIESSENCIALISMO DA ARTE EM WILLIAM KENNICK.................................25 

  2.3 DANTO E A TEORIA INSTITUCIONAL DE DICKIE……………………..……….…29 

  2.4 ARTHUR DANTO E OS NEOWITTGENSTEINIANOS….…………………...….....…35 

         2.4.1 AS OBJEÇÕES ÀS TESES DE  WEITZ E  KENNICK ……………...…….…….38 

  2.5 A METÁFORA NA FILOSOFIA DA ARTE DE ARTHUR DANTO…………......……46 

3.  WITTGENSTEIN E A ARTE CONTEMPORÂNEA…………………..……….…...…54 

3.1 O PROBLEMA DA ESTÉTICA EM WITTGENSTEIN...................................................57 

3.2 JOGOS DE LINGUAGEM E SEMELHANÇAS DE FAMÍLIA……………….............. 65 

  3.3 CRÍTICAS A DANTO SOBRE A NOÇÃO DE SEMELHANÇAS DE FAMÍLIA……..71 

  3.4 A REJEIÇÃO DA ARTE COMO EXPERIÊNCIA PRIVADA……………………..…...86 

4 - CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………………………………………..…....97 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................101 

 

 

 

 

 



9 

1.  INTRODUÇÃO 

 
A reviravolta pragmática da linguagem, na filosofia contemporânea, influenciou 

significativamente o debate sobre os problemas da estética na segunda metade do século XX. 

As discussões sobre os fundamentos da arte, nesse período, contribuíram para que alguns 

pensadores fundassem uma nova perspectiva para as  investigações estéticas. Essa nova 

abordagem ficou conhecida como estética analítica. Alguns teóricos, influenciados por 

métodos de análise lógica e pragmática da linguagem, apresentaram diversas concepções sobre 

a arte com o objetivo de esclarecer os fundamentos que poderiam justificar ou rejeitar uma 

pretensa filosofia da arte.  

Nessa corrente de pensamento, acerca da estética, no entanto, havia bastante 

divergências, principalmente porque uma parte desses filósofos interpretavam os fenômenos da 

arte de uma maneira agressiva, pois, como sugere Kivy (2008, p. 12), eles desenvolveram uma 

linha de pensamento ancorada nos princípios do Positivismo Lógico, visto que este “continuava 

vigoroso e se mostrava hostil ao estudo filosófico da arte”. Durante este período surgiram 

diversas coletâneas de ensaios de cunho analítico, muitos dos quais, inspirados no modelo 

lógico-positivista da linguagem, tentaram reduzir os problemas da arte “à categoria de lamentos 

[...] emotivos” (Kivy, 2008, p. 12). Para esses pensadores, a estética não era uma área de 

conhecimento digna da filosofia. Segundo eles, os argumentos sobre a estética não 

apresentaram consistência o suficiente para que pudessem fundamentar uma filosofia analítica 

da arte. Ou seja, esses filósofos argumentavam que a estética não consistia em uma disciplina 

filosófica genuína. 

Dentre as diversas publicações de inspiração lógico-positivista, a mais conhecida foi 

editada por William Elton (1959) sob o título de “Aesthetics and languages”. Segundo Kivy 

(2008, p. 13) esta coletânea é bem problemática, pois “embora contasse com alguns ensaios 

muito sugestivos, os dois mais importantes pintam o quadro geral de forma negativa1”. De um 

lado, Passmore (1959), em seu ensaio “The dreariness of aesthetics” (A aridez da estética), 

apresenta a sua rejeição à estética sugerindo, ainda no título, que não há consistência filosófica 

em seus fundamentos. Isto é, segundo Passmore, a estética é monótona, pois suas teorias são 

irrelevantes, se comparado às outras disciplinas filosóficas. Como sugere o próprio Passmore 

(1959, p. 36), “a arte, decididamente em contraste com a moralidade, é algo sem importância”. 

Por outro lado, abordando uma perspectiva também  pejorativa, Hampshire (1959, p. 161) diz, 

1 A citação foi adaptada para remover o uso da cor “preto”, a qual, no texto original, foi empregada fazendo uma 
associação a um predicado pejorativo. 



10 

em seu ensaio “Logic and appreciation” (Lógica e apreciação), que podemos discutir acerca 

dos fundamentos de uma conduta moral, mas que acerca da estética, ele sugere que “talvez não 

exista conteúdo” a ser investigado. 

Numa perspectiva pragmática sobre os problemas da arte, ao contrário do modelo 

teórico de cunho lógico-positivista, outros pensadores enveredaram por uma análise dos 

fenômenos artísticos fazendo uma aproximação com o pensamento wittgensteiniano das 

Investigações filosóficas (1953). A influência wittgensteiniana se deu pelo caráter pragmático2 

da análise da linguagem. Estes pensadores propuseram um estudo da arte, não pautado em 

teorias conceitualistas, mas na análise das práticas artísticas, semelhantes à noção de linguagem 

como uso. Para eles, não era possível uma filosofia da arte fundada em condições necessárias e 

suficientes. Assim, com base na ideia de jogos de linguagem e semelhanças de família de 

Wittgenstein, esses pensadores tentaram mostrar que as teorias tradicionais da arte fracassaram 

ao tentar fundamentar uma definição para a arte.  

De acordo com suas abordagens, os fenômenos da arte são semelhantes aos da 

linguagem, pois, assim como esta, o significado da arte se estabelece em atividades sociais, à 

medida que os membros de uma comunidade fazem usos das expressões linguísticas. Nesse 

sentido, ao invés de fazer uma investigação sobre a natureza da arte, cabe ao filósofo ver3 como 

as práticas artísticas se estabelecem no mundo da arte. Ou seja, para estes pensadores, o mais 

importante consiste em ver as semelhanças entre as obras e perceber a função que elas exercem 

como campo semântico nas atividades sociais da arte.  

3 No parágrafo § 122 das Investigações Filosóficas, Wittgenstein nos orienta a ver o funcionamento da 
linguagem observando as redes de conexões de sentidos. Na perspectiva da arte, os neowittgensteinianos 
sugerem que devemos observar a função da arte nas atividades sociais, isto é, ao invés de fundar conceitos, 
devemos ver o uso dos conceitos e as relações de semelhanças entre as obras no mundo da arte. 
 

2 A abordagem pragmática wittgensteiniana, proposta nesta dissertação, consiste em um emprego genérico do 
termo como uma referência a uma abordagem que considera a noção de significado decorrente do uso prático da 
linguagem. Essa perspectiva pragmática é fundamental para compreender as questões da arte como fenômenos 
inerentes às condições de mudanças históricas e teóricas, e também para interpretar as obras de arte como 
estruturas de significados que dependem de atividades sociais considerando as diversas formas de vida. Assim, 
essa dissertação não aborda o debate acerca da disputa filosófica sobre o que de fato consiste numa abordagem 
pragmática, quem são seus representantes  e os diversos tipos de pragmatismo. De acordo com Oliveira (2011, p. 
35), Wittgenstein recusa ser inserido na categoria de um filósofo pragmático, pois segundo ele, “Wittgenstein 
reiteraria a recusa de que qualquer resultado filosófico de sua reflexão tardia sobre a certeza pudesse ser 
compreendido como inscrito no rol do pragmatismo”. Oliveira expõe seu ponto de vista inicial a partir de uma 
citação Wittgenstein,  na qual o filósofo faz uma auto-indagação se ele seria um pragmático.  A resposta de 
Wittgenstein é: não. Sem pretender entrar no mérito do debate em questão, apenas reafirmo que a abordagem 
apresentada nesta dissertação apenas pretende mostrar a filosofia wittgensteiniana sob a perspectiva de um 
pensamento que interpreta o significado como decorrente de nossas atividades práticas nos usos que fazemos da 
linguagem. Assim, por abordagem pragmática, a compreensão aqui apresentada consiste em interpretar os 
fenômenos da arte intrínsecos às diversas formas de vida e em diferentes culturas. 
 



11 

Dentre os representantes mais relevantes no debate linguístico-artístico pragmático, 

destacam-se Morris Weitz (1956) e William Kennick (1958). Weitz escreveu um ensaio 

chamado The role of theory in aesthetics4 (1956), no qual ele propõe a noção de textura aberta5 

como solução para o problema da definição. Isto é, convicto de que não seria possível a 

definição da arte em princípios essencialistas, ele argumenta em favor de que sempre haverá 

transformações e inovações no campo da arte. Assim, uma análise coerente dos fenômenos 

artísticos deve apresentar possibilidades de acomodação de novos similes artísticos que possam 

surgir ao longo do tempo. Na mesma perspectiva, Kennick publicou o ensaio Does traditional 

aesthetic rest on a mistake?6 (1958), procurando mostrar que os fundamentos da arte não se 

estabelecem como os das outras áreas filosóficas. Como o próprio título sugere, Kennick 

acredita que as teorias tradicionais da arte consistem em ilusões essencialistas ao pressupor a 

existência de princípios necessários e suficientes. De acordo com a perspectiva de Kennick, não 

é preciso de uma teoria da arte para que saibamos o que de fato são obras de arte. Nesse 

sentido, ele supõe que saber sobre a arte consiste em dominar uma prática7. Segundo ele, saber 

o que é arte é estar familiarizado com o contexto do mundo da arte e ser treinado no uso do 

conceito para estabelecer conexões de sentido no âmbito de nossas atividades sociais.  

Uma outra abordagem filosófica importante sobre a arte emerge na década de 1960 

influenciada pela reviravolta conceitual8 que aconteceu no campo da arte. Neste período, 

8 Existem várias disputas sobre o que de fato constitui a arte conceitual e quando começou. Segundo Wood 
(2002, p. 6), “Não está de modo algum claro onde se devem fixar os limites da ‘arte conceitual’, quais os artistas 
e quais as obras a serem incluídos. [...] O legado da arte conceitual não é além disso de modo algum 
consensual”. No entanto, o uso que aqui fazemos, sobre a noção de arte conceitual, é uma concepção mais geral, 
a qual se refere à produção artística em que o conceito (significado) passa a ser determinante para as obras de 
arte que surgem a partir da década de 1960. É justamente sobre esse fenômeno, a partir da obra de Andy Warhol, 
que Danto desenvolve a sua noção de transfiguração no mundo da arte. 
 

7 Dominar uma prática não significa apenas possuir habilidades para criar obras de arte. Consiste, 
principalmente, em fazer parte da comunidade da arte e conhecer as regras que regem o funcionamento das 
relações artísticas. No sentido wittgensteiniano, acerca da linguagem, se referem ao domínio das regras de uso 
das expressões linguísticas em atividades sociais. 
 

6  Ainda não há uma tradução deste texto para o português, portanto, todas as citações traduzidas deste artigo 
são nossas. 
 

5  Conceito fundamental da teoria da arte de Morris Weitz, o qual é utilizado para justificar o caráter de abertura 
do uso da palavra “arte” para aquilo que denominamos como tal.  
 

4  O texto usado neste trabalho é uma tradução de "The Role of Theory in Aesthetics" feito por Célia Teixeira. 
Originalmente, este artigo foi publicado em The Journal of Aesthetics and Art Criticism, XV (1956), 27-35. 
Todas as citações desse texto foram feitas a partir desta tradução. Como a tradução referida não tem numeração 
de páginas, as citações preservaram a paginação do texto original a partir de comparações entre as duas versões. 
 



12 

diversos artistas começaram a desenvolver um tipo de obra que não existia9 até aquele 

momento. Artistas como Andy Warhol, Robert Rauschenberg, Roy Lichtenstein, entre outros, 

criaram obras, as quais inspiraram alguns teóricos da arte a pensarem numa questão crucial no 

campo da estética: como discernir obras de arte de coisas banais idênticas? Estes artistas 

passaram a fazer experimentações, usando objetos comuns do mundo comercial, que acabaram 

gerando situações embaraçosas, as quais, dificultavam a distinção entre obras de arte e meras 

coisas. As obras de Warhol, em especial a Brillo Box, trouxeram esse problema acerca da 

indiscernibilidade de modo escancarado, isto é, por meio dos atributos estéticos já não era mais 

possível distinguir uma obra de arte de seu par idêntico do mundo banal. 

Filósofos como Arthur Danto (1964; 1981) e George Dickie (1969) foram alguns dos 

pensadores que, inspirados nos problemas da indiscernibilidade da arte, desenvolveram teorias 

abordando novas perspectivas. Mesmo que estes filósofos tenham feito suas investigações a 

partir de abordagens analíticas, eles tentaram se afastar da concepção hostil de inspiração 

lógico-positivista e da visão não-essencialista dos neowittgenstenianos.  

Danto ficou impressionado, quando se deparou pela primeira vez com as obras da Pop 

Art, principalmente com as caixas de papelão de Andy Warhol. E mesmo espantado com 

tamanha ousadia, ele diz que de imediato aceitou que aquilo fosse arte. Nas palavras de Danto 

(2005, p. 16), “Em 1964, as embalagens de papelão de Andy Warhol [...] me deixaram 

estupefato. Aceitei-as prontamente como arte”. Embora ele tenha concordado que as caixas 

eram arte, essa experiência o levou, no mesmo ano, a escrever  o ensaio, “O mundo mundo da 

arte”, o qual seria a base de sua filosofia da arte. É nesse texto que Danto desenvolve uma 

proposta de uma definição fundada em condições necessárias e suficientes. Em 1969, inspirado 

no ensaio de Danto, George Dickie apresenta a sua teoria institucional da arte. No entanto, 

ainda que a abordagem de Dickie possuísse traços em comum com o pensamento de Danto, 

este fez diversas críticas à teoria institucional por achar que ela ainda dependia dos aspectos 

sensíveis das obras e da autorização institucional para a sua legitimação.  

Além das críticas à teoria institucional, Danto desenvolveu críticas ainda mais severas 

ao pensamento de Wittgenstein e, principalmente, a Weitz e Kennick, os quais utilizaram a 

filosofia da linguagem wittgensteiniana para rejeitar qualquer possibilidade de uma definição 

da arte. Em sua obra principal, A transfiguração do lugar-comum (1981), Danto dedica uma 

parte importante de suas análises para desenvolver críticas à abordagem neowittgensteiniana de 

9 Embora a “Fonte” de Marcel Duchamp, em certa medida, possa constituir-se como uma obra de arte 
conceitual digna do termo, na verdade ela é um experimento artístico da primeira metade do século XX, situado 
no movimento vanguardista Dadaísmo. 



13 

Weitz e Kennick. Ele acredita que uma filosofia que rejeita a possibilidade de definir a arte 

deve ser prontamente rechaçada e abandonada. Como o objetivo de Danto é desenvolver as 

condições filosóficas para uma definição, ele elege o pensamento wittgensteiniano como 

obstáculo a ser superado. No entanto, os apontamentos que Danto desenvolveu acerca da obra 

de Wittgenstein, talvez tenha desconsiderado diversos aspectos importantes, os quais se fossem 

analisados mais atentamente, teria-se evitado a construção de um espantalho acerca da noção 

de semelhanças de família. Embora, em outras passagens de suas obras, ele recorra ao 

Wittgenstein para exemplificar alguns argumentos, esse procedimento parece mais um uso 

oportunista de partes da obra wittgensteiniana do que o reconhecimento de seus erros anteriores 

acerca da concepção de linguagem do filósofo vienense. 

Considerando estas questões, o objetivo desta dissertação consiste em promover um 

debate sobre os problemas da arte conceitual, a partir da relação entre o pensamento de Arthur 

Danto e das Investigações Filosóficas de Wittgenstein. O texto mostrará como os pressupostos 

neowittgensteinianos não-essencialistas de Weitz e Kennick influenciaram o debate sobre a arte 

no início da segunda metade do século XX; como a arte contemporânea, surgida na década de 

1960, impactou a percepção de Danto sobre o caráter da indiscernibilidade das obras de arte e o 

que o levou a contestar a estética de inspiração wittgensteiniana para construir a sua própria 

filosofia da arte; e como seria possível uma análise das Investigações Filosóficas para mostrar 

os maus usos do seu pensamento, as incoerências do conceito de mundo da arte e em que 

medida os pensamentos de Danto e Wittgenstein podem dialogar. 

A primeira parte da dissertação se estabelecerá do seguinte modo: (I) inicialmente será 

mostrado o debate sobre a estética analitca neowittgensteniana e suas implicações para os 

problemas acerca da definição da arte; (II) será apresentado o debate em relação à teoria 

institucional da arte e os apontamentos críticos desenvolvidos por Danto contra essa 

abordagem; (III) Será mostrado a concepção filosófica de Danto e como ele desenvolve sua 

argumentação contra Weitz e Kennick para rejeitar a influência wittgensteiniana para uma 

filosofia da arte. 

Na segunda parte, o pensamento wittgensteiniano será analisado a partir dos seguintes 

pontos: (I) primeiramente será mostrado o problema da estética em Wittgenstein e como ele 

evolui do Tractatus até a abordagem pragmática da experiência estética; (II) será mostrada a 

abordagem wittgensteiniana sobre jogos de linguagem e semelhanças de família; (III) serão 

apresentadas as críticas às análises de Danto sobre a noção de semelhanças de família; (IV) e 

por último, será apresentada uma análise das possíveis aproximações entre o pensamento de 

Danto e Wittgenstein acerca da negação da arte como experiência privada. 



14 

 

 

2. CRÍTICAS DE DANTO ÀS TEORIAS ANTIESSENCIALISTA E INSTITUCIONAL 

DA ARTE 

 
​ O pensamento de Arthur Danto sobre a arte se propõe a estabelecer uma mudança de 

paradigma no modo como o tema da arte estava sendo pensado no início da segunda metade do 

século XX. O objetivo de Danto era fazer uma retomada das especulações teóricas sobre a 

essência da arte. Esse tipo de abordagem havia sido colocada em questão por diversos 

pensadores influenciados pela filosofia analítica de caráter lógico-positivista que se estabeleceu 

no início do século XX e também pela influência do pensamento wittgensteiniano das 

Investigações Filosóficas. Para os teóricos da corrente de pensamento lógico-positivista, a 

estética carece de fundamentos para se constituir como uma disciplina filosófica autêntica, pois 

talvez esta área de conhecimento não tivesse, de fato, um conteúdo a ser investigado.  

Na perspectiva neowittgensteiniana da arte, pensadores como Morris Weitz (1956) e 

Kennick (1958), defendiam uma análise sobre os problemas da arte de modo semelhante às 

investigações de Wittgenstein acerca da linguagem. Isto é, ao invés de tentar desenvolver uma 

filosofia da arte pautada numa concepção essencialistas, estes filósofos passaram a defender 

que a arte deve ser compreendida como uma textura aberta, observando os novos casos que 

passam a existir e também como o conceito de arte é usado em atividades sociais do mundo da 

arte. A abordagem filosófica de Arthur Danto, por outro lado, segue em sentido oposto. As 

grandes mudanças que surgiram no mundo da arte, a partir da década de 1960, inspiraram 

Danto a investigar as obras de arte numa perspectiva ainda não explorada pela filosofia até 

então. As obras de arte de caráter conceitual, principalmente os artistas da Pop Art, 

influenciaram ele a desenvolver uma filosofia que desse conta dos problemas acerca da 

indiscernibilidade presentes nessas novas formas de arte. Considerando esses fatores, ele 

desenvolve os fundamentos de sua filosofia, criando o conceito de mundo da arte para designar 

uma estrutura social complexa responsável pela transfiguração das obras. Ainda nesse 

contexto, Danto estabelece um debate com George Dickie, expondo a sua rejeição àquilo que 

ficou conhecido como teoria institucional da arte. 

No entanto, a crítica mais rigorosa articulada por Danto dirige-se às abordagens 

antiessencialistas de Weitz e Kennick. E embora o seu pensamento tenha muitas semelhanças 

com a filosofia wittgensteiniana, no entanto, ele pretende definir a arte em condições 



15 

necessárias e suficientes. Assim, parte de suas análises sobre a arte será dedicada a fazer 

objeções ao pensamento desses filósofos. 

 

2.1 A INDEFINIÇÃO DA ARTE EM MORRIS WEITZ 

Morris Weitz (1956) desenvolve sua abordagem sobre os problemas da definição da arte 

mostrando que o papel da teoria estética, até então, assume uma preocupação em determinar as 

propriedades necessárias as quais sejam suficientes para justificar uma suposta natureza da arte. 

De acordo com a sua abordagem, várias foram as tentativas teóricas que almejavam uma teoria 

que se apresentasse como suficiente para a distinção entre a arte e todas as outras coisas que 

não se caracterizassem como tal. Dentre essas teorias ele cita o formalismo, o voluntarismo, o 

emocionalismo, o intelectualismo, o intuicionismo e o organicismo como exemplos de 

abordagens que tinham a pretensão de dizer qual é a verdadeira natureza da arte. Segundo 

Weitz (1956, p.27):  

Cada uma delas reclama ser a verdadeira teoria por ter formulado corretamente a 
verdadeira definição da natureza da arte; e reivindica que as restantes teorias são 
falsas por terem deixado de fora alguma propriedade necessária ou suficiente. Muitos 
especialistas mantêm que o seu empreendimento não é um mero exercício intelectual, 
mas antes uma necessidade absoluta para qualquer compreensão da arte e da nossa 
correta avaliação artística. 

 

A principal característica dessas teorias é que cada uma reivindica para si a única teoria 

que teria formulado as teses corretas e que resolveria os problemas da distinção da arte de 

modo que sua essência fosse definitivamente demonstrada.  Ainda que cada uma dessas teorias 

reivindique a melhor definição para o problema em questão, Weitz nota que nenhuma consegue 

de fato se aproximar da solução do problema, pois todas essas tentativas incorrem em situações 

de indiscernibilidade, ou seja, todas essas tentativas apresentam insuficiências em demonstrar 

as propriedades que pertencem unicamente as obras de arte. Partindo dessas reflexões, Weitz 

questiona se realmente é possível formular uma teoria estética que apresente as condições 

necessárias para uma definição da arte. Nota-se nas reflexões de Weitz que, talvez, uma 

explicação da arte por meio de uma definição não seja o melhor caminho para o entendimento 

do fenômeno artístico. A razão para tal questionamento reside no fato de que, mesmo na 

contemporaneidade, não teríamos sequer nos distanciados da época de Platão no que concerne 

à apresentação de uma solução para o problema. Por mais que em cada período da história da 

filosofia os pensadores tenham rejeitado e superado certos problemas filosóficos, no que se 



16 

refere a estética, Weitz nos alerta que continuamos desejando uma solução que remeta ao modo 

como o problema era tratado na antiguidade e que aponte para uma teoria que seja de fato 

suficientemente verdadeira. Segundo Weitz:  

 

Além da existência de várias teorias, parece não estarmos hoje mais perto do nosso 
objectivo do que estávamos no tempo de Platão. Cada época, cada movimento 
artístico, cada filosofia da arte, tentou vezes sem conta estabelecer o seu ideal para 
depois ser sucedida por uma teoria nova ou revista, a qual se baseou, pelo menos em 
parte, na rejeição das teorias precedentes. Mesmo hoje, quase todos aqueles que se 
interessam por questões estéticas continuam profundamente ligados à esperança de 
que aparecerá uma teoria correcta da arte. (1956, p. 27). 

 

Como este tipo de abordagem parece residir em fracassos, o objetivo de Weitz é se 

afastar prontamente do modo como o problema tem sido tratado ao longo da história e como 

ainda estava sendo teorizado até então. A sua proposta é substituir a clássica questão “qual a 

natureza da arte?” por questões que poderiam apresentar um melhor entendimento sobre os 

problemas da arte, pois segundo Weitz, este modo de apresentar a questão reside numa má 

compreensão do fenômeno artístico. O erro de todas as teorias residiria na insistência em 

permanecer na crença de que é possível haver uma definição para a arte, mas para Weitz tal 

crença não seria apenas um erro, mas também um caminho impossível para que qualquer teoria 

seja fundamentada coerentemente. Weitz (1956, p. 28) então rejeita veementemente qualquer 

tentativa de uma definição, pois segundo ele “a arte, tal como a lógica do conceito mostra, não 

tem nenhum conjunto de propriedades necessárias e suficientes; logo, uma teoria acerca dela é 

logicamente impossível e não apenas factualmente impossível”. 

Apesar da rejeição de qualquer possibilidade de uma definição da arte, Weitz não 

pretende defender, assim como fizeram outros pensadores de sua época, a ideia de que a arte 

carece de sentido ou valor pelo fato de, supostamente, apresentar confusões lógicas.  O 

propósito de suas teses é na verdade mostrar a importância de se compreender a arte por meio 

de uma nova avaliação. Isto é, ele pretende rever as teorias estéticas tradicionais e mostrar que 

os fundamentos para uma compreensão verdadeira da arte deveriam se apresentar como um 

campo que compreende o fenômeno da arte como possibilidades abertas. 

 

 

 



17 

2.1.1 REJEIÇÃO ÀS TEORIAS ESSENCIALISTAS DA ARTE 

Como Weitz rejeita as teorias que pretendem uma definição da arte, ele apresenta um 

conjunto de reflexões por meio das quais analisa as principais teorias essencialistas 

demonstrando os problemas que concernem a cada uma. De acordo com Weitz, cada uma 

dessas teorias procura apresentar o conjunto de propriedades que pressupõe serem os atributos 

necessários e suficientes como fundamentos para uma verdadeira definição da arte. Dentre as 

teorias analisadas por Weitz e que se preocupam com uma natureza da arte podemos enumerar 

as seguintes: Formalismo, Emocionalismo, Intuicionismo, Organicismo e o voluntarismo. 

De maneira resumida, estas teorias apresentam as seguintes características: 1) A teoria 

formalista defende que a essência da arte consiste em sua forma significante, isto é, para cada 

tipo de arte existiria certas combinações através dos elementos que a constitui de modo que a 

relação entre estes elementos forme uma unidade substancial. Segundo este modelo de teoria, 

defendido por autores como Bell e Fry, qualquer que seja o tipo de arte, o que a constitui como 

tal é a sua forma significante resultante da unidade das relações de combinação entre os seus 

elementos. 2) Para os autores da teoria emocionalista, como Tolstoy e Ducasse, a forma 

significante não constitui a essência da arte, mas a expressão das emoções através de qualquer 

meio público em que a sensibilidade possa usar como expressão. Neste sentido, qualquer meio 

que não se apresente com a personificação das emoções não poderia se constituir como arte. 3) 

A teoria intuicionista, defendida por Croce, rejeita os pressupostos de que a arte possa ser 

definida por atributos materiais. Segundo essa corrente de pensamento, o que constituiria a arte 

diz respeito a criatividade cognitiva e espiritual, isto é, a arte seria a tomada de consciência não 

conceitual situada num nível abaixo das categorias do entendimento em que seu conteúdo não 

possuiria caráter científico ou moral. Para esta teoria, segundo Weitz, a arte seria o “primeiro 

estágio de vida espiritual”10. 4) A teoria organicista, como a defendida por A. C. Bradley, 

consiste num conjunto de elementos inseparáveis apresentando relações de causalidade entre si, 

isto é, para esta teoria tudo aquilo que se apresente como obra de arte deve constituir-se de um 

complexo de partes que se inter-relacionam formando uma unidade orgânica. 5) Enquanto as 

outras teorias defendem uma definição enquanto unidade simples, a teoria voluntarista de 

Parker, por outro lado, sustenta que uma definição da arte consiste num complexo de 

características, isto é, a definição apresentada por esta teoria não pretende argumentar a favor 

de uma unidade de partes que se relacionam causalmente, mas compreender a arte como 

atributos complexos e independentes. Segundo Weitz (1956, p. 29), essa teoria voluntarista 

10 Weitz, Morris. O papel da teoria na estética, 1954, p. 28. 



18 

defende que “[...] a arte é essencialmente três coisas: a personificação de desejos 

imaginativamente satisfeitos, a linguagem, a qual caracteriza o meio público da arte, e a 

harmonia, a qual unifica a linguagem com as camada das projeções imaginativas”. 

Ao examinar estas teorias, Weitz encontra uma série de problemas os quais referem-se 

mais às insuficiências, enquanto definição, do que a erros propriamente. Todas estas teorias 

apresentam um conjunto de características que de fato nos parece referir aos objetos artísticos, 

mas para que satisfaçam as exigências de uma definição que apresente o conjunto de atributos 

necessários, segundo Weitz, todas falham. Para cada conjunto de atributos, referentes a estas 

teorias, Weitz mostra que há exemplos de obras de arte que não são contempladas por tais 

atributos. E quando não se refere à exclusão de certas obras de arte, alguns atributos destas 

teorias se confundem com coisas que normalmente não atribuímos valor artístico. Segundo 

Weitz (1956, p. 29),  

Todas elas pretendem fornecer uma descrição completa das características definidoras 
das obras de arte e, contudo, cada uma delas deixa de lado algo que as outras tomavam 
como central. Consequentemente, mesmo que a arte tenha um conjunto de 
propriedades necessárias e suficientes, nenhuma das teorias que referimos, nem 
nenhuma das teorias propostas até à data, enumerou esse conjunto de propriedades de 
modo satisfatório para todos. 

 

De acordo com essas reflexões, um dos grandes problemas das teorias essencialistas é 

que elas citam as condições necessárias e suficientes da arte como teorias verdadeiras, mas não 

apresentam informações factuais que poderiam justificar aquilo que diz cada definição. Ainda 

que essas teorias procurem apresentar os atributos que possam referir a arte, nada que se 

constitui enquanto teoria apresenta dados da realidade que poderiam confirmar os fundamentos 

que cada uma defende. 

 

2.1.2 A  ARTE COMO UMA “TEXTURA ABERTA” 

​ A alternativa encontrada por Weitz para a rejeição das teorias essencialistas da arte diz 

respeito ao modo diferente como a questão deve ser tratada. O problema das teorias 

essencialistas é que o modo como a questão é colocada sobre a arte parece não apontar para a 

maneira como ela de fato se constitui, isto é, a maneira como o problema da arte é investigada 

induz para uma questão que exige uma resposta de natureza essencialista.  

Sendo assim, segundo Weitz, a maneira como a questão deve ser colocada ao começar 

uma investigação sobre a arte não deve ser com a pergunta “o que é arte?”, mas “que tipo de 



19 

conceito é arte?”. O que Weitz está querendo mostrar é que o uso dos conceitos na filosofia 

deve considerar as condições por meio das quais eles podem ser analisados corretamente, isto 

é, para que cada conceito seja utilizado devemos observar as condições possíveis de sua 

aplicação. Segundo ele, perguntar por uma natureza da arte pode nos levar a uma interpretação 

equivocada da arte, pois o modo como a questão é colocada na pergunta “o que é arte?” obtém 

como resposta um conjunto fechado de propriedades e de objetos como arte. Em outras 

palavras, perguntar por um “x” filosófico “leva à uma interpretação desastrosa da arte”11. 

Utilizando o pensamento wittgensteiniano das Investigações Filosóficas (1953) como 

referência, Weitz (1956, p.30) expõe estas questões do seguinte modo: “Se me é permitido 

parafrasear Wittgenstein, não devemos perguntar qual a natureza de um certo x filosófico, ou 

ainda, de acordo com os semanticistas, qual o significado de ‘x’, algo que leva à interpretação 

desastrosa de ‘arte’”. De acordo com Weitz, ao invés de perguntarmos pela natureza da arte, 

devemos primeiramente saber qual o uso ou função que “x” exerce no uso da linguagem. Ele 

acredita que a solução dos problemas filosóficos da arte serão apontados à medida que 

deixarmos de lado a pergunta pela essência da arte e passarmos a esclarecer o uso correto do 

conceito de arte. Assim, apenas fornecendo uma descrição lógica da função do termo “arte” é 

que os problemas da estética serão elucidados. 

Como proposta de solução do problema de definição da arte, Weitz assume o 

pensamento wittgensteiniano como guia teórico através do qual acredita ter encontrado os 

fundamentos que afastem os maus entendidos e que apontem para uma melhor compreensão da 

arte. Weitz recorre à noção de jogos de linguagem e semelhanças de família12 para mostrar que 

o fenômeno da arte se manifesta de modo análogo a linguagem enquanto uso. Assim como 

Wittgenstein rejeita que jogos partilhem algo em comum ao teorizar acerca do conceito de 

jogos nas Investigações Filosóficas, este ponto de vista é partilhado por Weitz como uma 

questão importante em suas reflexões quando também rejeita noção de coisas em comum ao 

referir-se às obras de arte.  

A noção de jogos desenvolvida nas Investigações Filosóficas é proposta por 

Wittgenstein como um recurso para mostrar que na linguagem o significado das palavras não é 

fixo e determinado, mas são flexíveis ao contexto do uso.  A metáfora dos jogos mostra que as 

peças são utilizadas de acordo com os modos de funcionamento de cada jogo. Se os jogos 

possuem suas próprias regras, a função que cada peça e suas jogadas desempenham possuem 

12 Conceitos fundamentais da filosofia wittgensteiniana presente na obra “Investigações Filosóficas” (1953). 

11 Weitz, Morris. O papel da teoria na estética, 1954, p. 30. 
 



20 

sentido somente inerente ao contexto em que são usados em cada jogo.  Como cada jogo possui 

suas próprias regras, logo, a função que as peças desempenham nas jogadas não podem ser 

iguais aos outros jogos. Sendo assim, Wittgenstein (IF, § 66) conclui que o que vemos é “[...] 

uma rede complicada de semelhanças de família, que se envolvem e se cruzam mutuamente” e 

não o compartilhamento de coisas em comum. 

Considerando essa noção de jogos em Wittgenstein, a proposta de Weitz consiste em  

questionar os pressupostos que defendem esse vínculo de atributos comuns às obras de arte. E 

sendo assim, ele rejeita os pressupostos que levam às supostas propriedades específicas de uma 

natureza da arte, para pensar a questão através de possibilidades abertas como um modo de ser 

da arte. Para que a questão seja posta desta maneira, Weitz diz que se admitirmos que existam 

propriedades em comum entre obras de arte seria o mesmo que determinar a natureza da arte. E 

se assumirmos tal pressuposto permaneceremos limitados às teorias essencialistas. Como Weitz 

advoga contra esse ponto de vista, sua investigação se dá pela negação de que exista atributos 

em comum às obras, mas somente semelhanças entre elas. A compreensão do fenômeno da arte 

apresentada por Weitz pode ser representada pelo que Carroll (2022, p. 10) exemplifica de 

forma lógica. De acordo com ele, o argumento como conceito aberto se sustenta basicamente 

na ideia de “que ‘o próprio caráter expansivo e dinâmico da arte, suas mudanças sempre 

presentes e novas variações, tornam logicamente impossível assegurar qualquer conjunto de 

propriedades definicionais’”. Recorrendo a uma demonstração formal das pretensões de Weitz, 

Carroll (2022, p. 10) exemplifica a noção de textura aberta por meio de uma estrutura lógica de 

redução ao absurdo. O argumento, segundo ele, pode ser estabelecido do seguinte modo: 

 

1.​ A arte é criativa e constantemente aberta à inovação. 
2.​ Se algo é criativo e constantemente aberto à inovação, então não pode ser definido 

em termos necessários e suficientes. 
3.​ Suponha que a arte possa ser definida. 
4.​ Então a arte não é criativa e constantemente aberta à inovação. 
5.​ Logo, a arte não é arte. 

 

Ao considerar as teorias essencialistas logicamente inviáveis, a partir da noção 

wittgensteiniana de jogos, Weitz mostra que não há atributos em comum entre eles. A pretensão 

de Weitz é usar os mesmos pressupostos usados por Wittgenstein acerca de como são os jogos, 

seus modos de funcionamento e como isso pode ser utilizado para interpretar a linguagem. Para 

mostrar que não é possível uma interpretação adequada da arte por meio de possíveis 



21 

propriedades em comum, Weitz recorre ao parágrafo § 6613 das Investigações Filosóficas de 

modo que esta analogia possa servir como base para sua argumentação acerca de uma 

conceituação da arte dissociada da ideia de que partilham atributos comuns. Nesta passagem 

sobre a noção de jogos, citada por Weitz, Wittgenstein (IF, § 66) faz os seguintes apontamentos:  

 
“Refiro-me a jogos de tabuleiro, de cartas, de bola, torneios esportivos etc. O que é 
comum a todos eles? Não diga: ‘Algo deve ser comum a eles senão não se chamariam 
‘jogos’’, - mas veja se algo é comum a eles todos. – Pois, se você os contempla, não 
verá na verdade algo que fosse comum a todos, mas verá semelhanças, parentescos, e 
até toda a uma série dele”. 

 

Esta passagem é utilizada por Morris Weitz como analogia entre os jogos de linguagens 

e o modo como usamos a palavra “arte” para referirmos às obras de arte. O seu argumento 

propõe que não existem atributos em comum entre obras de arte, portanto, o uso do conceito 

“arte” dependeria de como o usamos para descrever os objetos artísticos de acordo com as 

relações de semelhanças entre ambos. O conceito de arte proposto por ele deve possuir “textura 

aberta” para que seja ajustável às novas condições de aparecimento da arte. 

As consequências da referência a esta passagem do texto de Wittgenstein para uma 

interpretação da arte é que de maneira alguma poderíamos encontrar traços essencialistas nas 

obras de arte. Segundo Weitz, a noção de jogos empregada nas Investigações Filosóficas pode 

nos assegurar que as relações de analogia que fazemos com diferentes obras de arte acontecem 

por “uma rede complicada de semelhanças”14 e não por partilhamento de propriedades em 

comum. Para esclarecer a importância deste modo de relacionamento entre os objetos artísticos, 

ele insiste na analogia Wittgensteiniana dos jogos como o modo de funcionamento da 

linguagem. Parafraseando Wittgenstein, diz Weitz (1956, p. 31): 

 

“Alguns jogos assemelham-se a outros em alguns aspectos – isto é tudo. O que 
encontramos, não são propriedades necessárias e suficientes, mas apenas ‘uma rede 
complicada de parecenças’ de tal modo que podemos dizer que os jogos formam uma 
família com parecenças de família e sem nenhum traço em comum”. 

 

Considerando estas reflexões, acerca da noção de jogos, Weitz garante que o problema 

concernente à natureza da arte se assemelha ao modo como se constitui a distinção entre jogos. 

De modo análogo aos jogos, se olharmos para as obras de arte não encontraremos traços em 

14 Wittgenstein, L. Investigações Filosóficas, 1953, p. 52. 

13 Passagem das “Investigações Filosóficas” (1953) em que Wittgenstein rejeita a ideia de que os jogos 
partilhem coisas em comum para afirmar que há o compartilhamento apenas de semelhanças entre eles.  



22 

comum, mas apenas encadeamentos de semelhanças entre elas, isto é, para aquilo que 

denominamos “arte” não há nenhuma referência de propriedades essencialistas comuns às 

obras de arte. O sentido que devemos atribuir à arte deve consistir no seu reconhecimento a 

partir das descrições que mostram as redes de similaridades compartilhadas entre objetos 

artísticos. 

Para melhor fundamentar essas questões, Weitz lança a noção de “textura aberta” para 

explicar que não é possível uma investigação a ponto de encontrar um conjunto definido de 

exemplos que sejam capazes de mostrar todas as relações possíveis de similaridades entre as 

obras. A razão para isto é que, segundo Weitz, o que chamamos de arte é na verdade um 

conceito aberto, o qual está sempre suscetível de revisão ou adaptação às novas condições de 

aparecimento imprevisíveis da arte. O que Weitz chama de conceito aberto diz respeito à 

interpretação do uso da palavra “arte” às “condições de aplicação”15 que podem se ajustar e 

serem corrigidas. Sendo um conceito aberto, a palavra “arte” ganha o seu significado por meio 

do uso e do alargamento do conceito ao utilizarmos para fazer referência às obras de arte. A 

noção de alargamento conceitual no contexto das reflexões de Weitz referem-se às condições de 

possibilidades de reajustamento conceitual, visto que os seus pressupostos negam qualquer 

pretensão de um conteúdo essencialista das obras de arte. 

Para elucidar melhor estas questões, Weitz recorre às situações práticas onde os 

exemplos citados por ele parecem explicar porque o seu conceito de textura aberta pode ser o 

caminho sensato para a compreensão da natureza da arte. Ele ilustra suas reflexões usando o 

conceito de “romance” como referência de uma obra de arte. Weitz pede que consideremos 

algumas questões do tipo “x é um romance?” e em seguida mostra que tal modo de apresentar a 

questão reduz o problema ao modo como isto é analisado e respondido do “ponto de vista 

tradicional”, isto é, para este tipo de pergunta obtemos uma resposta negativa ou positiva do 

tipo “sim” ou “não”, dando a entender que existem certas propriedades definidas as quais 

determinam o que é um romance e exclui qualquer outro modo que não se inscreva nestes 

parâmetros. Segundo Weitz, quando a questão é respondida desta maneira não estaríamos 

fazendo uma análise descritiva das condições que, supostamente, permitiriam apresentar as 

propriedades necessárias das obras de arte, mas, ao contrário, estaríamos apenas aceitando que 

x atributos são propriedades que devem pertencer a todos os objetos os quais denominamos de 

“romance”. Se respondemos a questão “x é um romance?” utilizando “sim” ou “não” estamos 

15 Weitz, Morris. O papel da teoria na estética, 1954, p. 31. 
 



23 

pressupondo, implicitamente, que existem de fato as condições necessárias para que um 

determinado “x” seja um romance. Assim sendo, nossa resposta não estaria considerando uma 

análise factual se tais propriedades abarcam o conjunto de coisas que compreende a categoria 

“romance”. 

Mas segundo Weitz, o que está em causa nestas reflexões não é se os objetos possuem 

ou não tais propriedades definidoras, mas em que condições podemos ou não decidir o que é 

um romance por meio da análise das relações de similaridades e se podemos estender o 

conceito de romance para abranger novos casos que possam surgir. Weitz sugere um exemplo 

de uma nova obra narrativa ficcional, a qual pode ser incluída no conceito de romance. Ele diz 

que tal obra possui um esboço de personagens, com diálogos, mas que a sua estrutura narrativa, 

enquanto um enredo, não segue os padrões comuns de uma sequência temporal regular. Nessa 

narrativa há ainda a intercalação entre ficção e relatos verdadeiros oriundos das notícias de 

jornais. De acordo com Weitz, este novo exemplo de romance possui similaridades com outros 

três tipos de romances existentes e também diferenças em outros atributos. Dentre esses três 

romances, dois não possuíam similaridades com o outro em todos os aspectos quando o 

conceito de romance foi alargado para acomodá-lo. De acordo com Weitz, o novo romance se 

constitui semelhantemente aos outros três já existentes em certos aspectos. Assim ele se 

acomoda e o conceito de romance se alarga de modo que uma nova fase do que se entende por 

romance seja iniciada. Por fim, diz Weitz (1956, p. 32) “Assim, a questão, ‘É N+1 um 

romance?’ não é uma questão factual, mas antes um problema de decisão, cujo veredicto 

consiste em saber se devemos ou não alargar o nosso conjunto de condições de aplicação do 

conceito”. 

O caso do romance é apenas um exemplo no que concerne a teoria de Weitz. Segundo 

ele, a lógica do conceito de arte enquanto textura aberta se estende para todos os subconceitos 

de arte. Assim, para todo e qualquer objeto que o conceituamos como arte, este conceito não se 

conecta com a coisa como um signo que capta a sua essência, mas é atribuído a partir do modo 

como decidimos fazer uso das diversas categorias de arte e sobre as novas condições de 

surgimento da arte.  

O que é importante nestas reflexões de Weitz diz respeito ao caráter de 

indiscernibilidade dos objetos artísticos naquilo que concerne aos limites entre o que é, por 

exemplo, um romance, uma pintura ou qualquer outro exemplo da arte. Enquanto conceito 

aberto, o que nos permite dizer o que é uma obra de arte é uma questão de decisão, e não às 



24 

supostas propriedades necessárias de uma obra de arte. Segundo Weitz, para qualquer questão 

do tipo “x é um romance?” não é possível uma resposta definitiva, pois decidir quais os limites 

do que é um romance nos leva a respostas essencialistas, isto é, se apresentamos os limites do 

que é um x estaremos determinando a linha divisória que impede que qualquer outra coisa 

possa vir a ser considerado tal x. Sendo desta maneira, o que nos leva a conceituar alguma 

coisa como obra de arte é uma questão de decidir se devemos alargar o conceito de x de modo 

que ele possa ser x+1. Usando o exemplo de Weitz (1956, p. 32) podemos dizer que, “A 

resposta à questão ‘É esta colagem uma pintura ou não?’ não assenta num conjunto de 

propriedades necessárias e suficientes da pintura, mas em saber se decidimos ou não – como de 

facto o fizemos – alargar o termo ‘pintura’ para abranger este caso”. 

Em outras palavras, a questão acerca deste caráter de decisão é importante devido aos 

impasses que qualquer teoria essencialista da arte se depara. Como tais teorias se apresentam de 

modo insuficiente, talvez Weitz possa estar correto ao reconhecer este caráter falho. Neste 

sentido, parece coerente admitir a ideia de textura aberta da arte como uma maneira de 

compreender sua natureza, isto é, não uma natureza no sentido essencialista, mas uma natureza 

na qual suas possibilidades sejam amplas e reajustáveis. Considerando estas reflexões, parece 

não haver espaço para uma definição da arte. Segundo Weitz (1956, p. 32):  

 

O próprio conceito de "arte" é um conceito aberto. Novas condições (novos casos) 
surgiram e continuarão certamente a surgir; aparecerão novas formas de arte, novos 
movimentos, que irão exigir uma decisão por parte dos interessados. [...]  Assim, 
aquilo que estou a defender é que o próprio carácter expansivo e empreendedor da 
arte, as suas sempre presentes mudanças e novas criações, torna logicamente 
impossível garantir um qualquer conjunto de propriedades definidoras.  

 

Por decretar a impossibilidade de definição da arte, talvez a decisão de Weitz pareça 

dogmática, pois ele rejeita qualquer via de análise que pressuponha propriedades necessárias da 

arte. Ele de fato sente que a exploração desses limites está esgotada e que os resultados são 

insatisfatórios. Contudo, se observarmos atentamente, seus pressupostos acerca da arte mantêm 

um caráter de abertura, de modo que a decisão deve partir dos interessados na questão sobre o 

que incluir no conjunto daquilo que chamamos de arte. 

 

 

 



25 

2.2 O ANTIESSENCIALISMO DA ARTE EM WILLIAM KENNICK 

​ Seguindo um caminho muito próximo das abordagens de Morris Weitz (1956), William 

Kennick (1958) desenvolve um conjunto de reflexões filosóficas para mostrar que uma 

definição do conceito de arte não é necessária para sabermos distinguir obras de arte das coisas 

que não são. Assim como Weitz, ele constrói a sua argumentação mostrando que o conceito de 

arte não é da mesma natureza de certos conceitos não filosóficos. Embora a pergunta pelo que é 

arte possua a mesma estrutura gramatical de outras perguntas não filosóficas, aquilo para o qual 

a palavra arte faz referência não é conforme os mesmos limites estabelecidos pela possibilidade 

de fechamento dos conceitos não filosóficos. 

Kennick desenvolve suas ideias em um artigo chamado “Does traditional aesthetics rest 

on a mistake?” (1958). Como o título já sugere, o texto tem como objetivo principal mostrar 

que a maneira que a estética tradicional trata o conceito de arte incorre em erros, segundo ele 

mesmo, “em pelo menos dois deles” (Kennick, 1958, p. 317). Do mesmo modo como fez Weitz 

em seu texto, Kennick primeiramente se interessa em mostrar que as teorias tradicionais são 

problemáticas para, a partir disso, apresentar a sua interpretação ao modo wittgensteiniano. 

Como Kennick trabalha na certeza de dois erros da estética tradicional, o seu texto 

acaba sendo dividido em duas partes com o objetivo de pormenorizar sobre em que medida a 

estética tradicional falha na tentativa de apresentar uma definição para a arte. Os dois erros em 

questão são os seguintes: o primeiro erro é a suposição de que todas as obras de arte 

compartilham de uma essência em comum, ainda que elas sejam diferentes. O segundo erro, de 

acordo com Kennick, é da mesma natureza do primeiro, qual seja, a suposição de que para que 

haja uma crítica de arte responsável são necessários critérios aplicáveis universalmente para 

todas as obras de arte. Em outras palavras, o segundo erro conserva a natureza do primeiro por 

exigir uma essência da arte para que uma crítica possa de fato surgir.  

Para esclarecer melhor como esses erros se originam, Kennick apresenta o modo como 

normalmente se faz uma confusão entre conceitos filosóficos e não filosóficos, isto é, uma 

confusão entre questões que exigem uma resposta filosófica complexa de outros que são 

facilmente resolvidos recorrendo a uma definição já estabelecida por uma determinada área de 

conhecimento ou aos significados de dicionários. Em suas observações ele diz que embora as 

questões como “o que é o Hélio?” e “o que é arte?” se constituem como forma gramatical 

idênticas, elas diferem quanto às exigências que demandam o conteúdo referente a cada uma. 

De modo semelhante a Weitz, é como se ele estivesse sugerindo que diferentemente de “o que é 



26 

Hélio?”, a pergunta “o que é arte?” não parece ser uma boa questão porque o modo como estas 

questões são colocadas e portam em forma de “pedidos de definição” (Kennick, 1958, p. 317). 

Em outras palavras, a pergunta pelo “o que é Hélio” deve apresentar o conjunto de 

propriedades que permitem sabermos o que de fato é Hélio, o que não é tarefa difícil tendo em 

vista que a ciência, através de seus experimentos, já demonstrou a sua natureza, qual seja, “é 

um elemento gasoso, inerte e desprovido de cor cujo número atômico é 2 e cujo peso atômico é 

4,003” (Kennick, 1958, p. 317). 

Como estes tipos de questões, segundo Kennick, consistem em pedidos de definições, 

os problemas começam a aparecer quando o conteúdo para as respostas carece de unidade e 

precisão. Esse é o caso da arte. Perguntar “o que é arte?” é perguntar pela natureza da arte, isto 

é, a questão exige que a resposta apresente as condições necessárias e suficientes para que 

saibamos o que ele é. Para Kennick (1958, p. 319) é natural que sejamos seduzidos a apresentar 

uma resposta obedecendo a princípios essencialistas, pois “certamente, estamos condicionados 

a dizer, deve haver alguma coisa em comum entre elas ou não chamamos todas elas pelo 

mesmo nome” . 

Segundo Kennick, ainda que a investigação de uma natureza da arte insista em 

dificuldades pelo grau de complexidade inerente ao tão vasto número de diferenças entre as 

obras de arte, ainda assim nos sentimos inquietantes e acreditamos que talvez a essência em 

comum entre elas seja de natureza oculta. Insistimos na busca de uma definição porque 

acreditamos que realmente existe uma essência que certamente seria de um grau de 

complexidade elevado. Sendo tão difícil de explicar o que é arte, em detrimento do que é Hélio, 

Kennick (1958, p. 319) se questiona dizendo que “Talvez isso também explique porque há uma 

filosofia da arte quando não há uma filosofia do Hélio?” . 

De acordo com Kennick, o grande problema nessas investigações é que queremos de 

todas as formas encontrar o que talvez não exista de fato. Ele alega que é fácil criar uma 

definição de arte que nos interessa considerando aquilo que conhecemos ou selecionamos como 

atributos da arte. Mas se pararmos para olhar atentamente, logo nos deparamos com exemplos 

que escapam dos critérios que havíamos estabelecido para uma definição da arte. O problema 

das teorias, segundo Kennick, é que elas são desenvolvidas, de certo modo, afastado dos 

exemplos concretos e pressupondo explicações sem verificar a grande contingencialidade de 

exemplos da arte. Kennick (1958, p. 320) diz que: 

 



27 

Essa é a razão de que na estética é melhor não olhar para muitas obras de arte e a 
razão, incidentalmente, de que a estética é mais bem ensinada sem exemplos 
concretos; Alguns já dão conta. Nós podemos prontamente acreditar que vimos a 
essência da Arte quando selecionamos nossos exemplos adequadamente; mas quando 
avançamos além da conta nós a perdemos. 

 

​ Recorrendo a Santo Agostinho sobre o conceito de tempo, ele mostra que a falha das 

teorias estéticas não se dá pelo nível de complexidade ou obscuridade que teria a essência da 

arte. Assim, como Santo Agostinho16 diz que sabemos o que é o tempo desde que ninguém nos 

pergunte o que ele é, Kennick (1958, p. 322)  afirma que os problemas da arte são da mesma 

natureza, isto é, “sabemos o que de fato é arte quando ninguém nos pergunta o que é [...]”. 

Com isso, talvez Kennick esteja pressupondo que a pergunta pelo que é a arte, talvez 

seja uma falsa pergunta, pois à medida que a utilizamos ela exige uma resposta de natureza 

essencialista. Nesse sentido, o problema não estaria numa possível complexidade pertencente 

às obras de arte, pois existe uma grande variedade de uso desse termo o que tornaria impossível 

a sua aplicação do mesmo modo como fazemos com o conceito de Hélio. Enquanto a palavra 

Hélio se refere a algo com propriedades fechadas, o mesmo não podemos dizer do conceito de 

arte. A maneira como ele apresenta a sua solução para o problema é mostrando que 

conseguimos identificar certos objetos como obras de arte porque conhecemos esta palavra em 

um determinado idioma e sabemos a sua aplicação sem que recorramos a uma definição. 

Segundo Kennick (1958, p. 321), “conseguimos separar aqueles objetos que são obras de arte 

daqueles que não são, porque sabemos inglês; isto é, sabemos como usar corretamente a 

palavra ‘arte’ e aplicar a frase ‘obra de arte’”. 

Para exemplificar com clareza o que está defendendo, ele recorre a um experimento 

através do qual faz uma demonstração destas questões para sustentar a ideia de que não 

precisamos de uma definição do conceito de arte para que saibamos o que é. Kennick nos pede 

para que imaginemos um depósito grande, no qual existe uma grande variedade de coisas. 

Dentre os objetos, encontram-se variadas coisas que são tradicionalmente reconhecidas como 

obras de arte e outras tantas que são objetos comuns de uso cotidiano. De acordo com o autor, 

ao dar instruções para um homem entrar no depósito e recolher todas as coisas que ele acredita 

serem obras de arte, ele o fará sem grandes dificuldades. Assim, o homem enviado ao depósito 

saberá distinguir obras de arte sem que seja necessário o domínio conceitual do que é arte. 

Segundo Kennick (1958, p. 321-322), o homem “será capaz de fazer isso com um sucesso 

16 AGOSTINHO, Santo. Confissões. 2004, p.322.  



28 

razoável, apesar do fato de que, assim como os estetas devem admitir, ele não possui uma 

definição de Arte satisfatória em termos de algum denominador comum, porque nenhuma 

definição do tipo foi encontrada ainda”. 

Este experimento nos permite dizer que Kennick não está preocupado com a falta de 

uma teoria consistente e amparada em princípios universais para arte. O que ele está 

demonstrando é que, assim como o homem do depósito, não precisamos de uma definição de 

arte para descobrir os seus supostos mistérios ocultos. Aliás, para Kennick, mesmo que, por 

razões práticas, estetas, críticos ou outros profissionais da arte tentem colocar limites e 

determinar as fronteiras do que seja uma obra de arte, absolutamente nada está sendo feito para 

cumprir com qualquer que seja os propósitos essencialistas.  E como foi observado por Pazzeto  

(2015, p. 76),  

[...] o experimento imaginário que Kennick propõe para corroborar a tese de que não é 
possível nem necessário definir a arte apoia-se na ideia de que é possível reconhecer 
obras de arte com base em certas similitudes, em certa experiência indutiva, em certa 
convivência com obras de arte que nos habilita a usar adequadamente esse conceito 
sem a necessidade de enumerar uma lista constituída por suas propriedades essenciais. 

​  

Em outras palavras, Kennick assume, por meio de seu experimento, que o uso de um 

conceito é bem-sucedido simplesmente pelo fato de dominarmos o uso das palavras em um 

certo idioma e associá-lo com aquilo que habituamos a nos referir. Nesse sentido, não haveria 

qualquer necessidade de investigar supostos princípios universais e, portanto, o caminho 

percorrido por ele pressupõe a rejeição da possibilidade de se definir a arte. 

Contudo, os pressupostos apresentados por Kennick, assim como Weitz, serão 

reavaliados por Arthur Danto através de um novo olhar para aquilo que estes pensadores 

consideraram teorias essencialistas da arte. O aparecimento de um tipo de obra inestética, isto 

é, que desconsideram as qualidades sensíveis para serem legitimadas com o estatuto artístico, 

levou Danto a supor uma alternativa para a definição de arte em princípios necessários e 

suficientes. No entanto, reconhecendo as limitações das teorias essencialistas criticadas por 

Weitz e Kennick, Danto desenvolverá suas reflexões de modo que o caráter contingencial das 

obras de arte sejam acomodados em termos de uma definição. Isto é, diferentemente dos 

neowittgensteinianos, ao invés de descartar aquilo que parece um problema para uma teoria da 

arte, Danto tenta incluir como parte daquilo que constitui as características das obras de arte 

que se ajustam às suas pretensões teóricas.  

 



29 

2.3 DANTO E A TEORIA INSTITUCIONAL DE DICKIE 
 
​ Além dos neowittgensteinianos, Weitz e Kennick, um dos debates interessantes sobre o 

problema da arte desenvolvidos por Arthur Danto se dá com George Dickie acerca das disputas 

também sobre o problema da definição da arte. Após Danto escrever o seu artigo “O mundo da 

arte” (1964), Dickie se sente inspirado em abordar a questão acreditando que a sua concepção 

institucional da arte seria uma extensão complementar daquilo que Danto defendera no seu 

artigo de 1964. No entanto, como veremos a partir das críticas Danto, Dickie, assim como os 

neo-wittgensteinianos, conservará em sua teoria, traços estéticos que, segundo Danto, 

compromete sua teoria, a qual também não daria conta do problema da indiscernibilidade entre 

idênticos. Isto é, a concepção teórica de Dickie não seria suficiente para apresentar as razões 

que explicassem a diferença entre a Brillo Box de Andy Warhol e as Brillo Boxes dos 

supermercados. 

Como foi mencionado acima, a teoria institucional da arte de George Dickie surge 

inspirada no artigo de Arthur Danto de 1964, chamado “O mundo da arte”. Essa teoria sugere 

basicamente que uma obra de arte consiste em um artefato que é legitimado por pessoas 

especializadas, as quais agem em nome de uma instituição social conferindo aos objetos um 

lugar no mundo da carte. Em outras palavras, a teoria institucional da arte alega que, para um 

objeto ser candidato à apreciação artística é necessário que os agentes do mundo da arte 

legitime-o conferindo o status de obra de arte. 

​ Segundo a teoria de Dickie, o que se entende por instituição social não quer dizer, 

necessariamente, que se trata de instituições oficiais, como galerias, museus ou instituições. 

Consiste também em instituições naquilo que se refere às práticas sociais estabelecidas entre 

grupos de pessoas e que pode incluir atividades artísticas em espaços não oficiais. Nas palavras 

de Ramme (2011, p. 95): 

 
De acordo com a TI, arte é uma instituição social, mas ele mesmo alerta que, quando 
fala em instituição, não está querendo dizer exatamente instituições oficiais como 
museus e escolas, mas refere-se a uma prática institucionalizada, que, no caso da arte, 
significa também a ocupação de espaços não institucionais. 

 

Embora as explicações de Dickie não apresentem fundamentos consistentes, um ponto 

importante que podemos observar na sua teoria é a flexibilidade no que diz respeito à 

complexidade daquilo que ele compreende como instituição social. Em outras palavras, a teoria 

de Dickie permite o entendimento do conceito de arte num sentido relacional. Esse modo de 



30 

compreensão permite que várias camadas sociais estejam superpostas e conectadas formando 

instituições que passam a estabelecer as condições para que obras de arte sejam legitimadas. 

Um ponto fundamental da teoria institucional é o seu afastamento de teorias estéticas 

que sejam pautadas na experiência individual e subjetiva. Segundo Dickie, não haveria proveito 

tomar partido de uma abordagem teórica fundamentada na subjetividade da experiência estética 

de cada pessoa. A teoria de Dickie se preocupa com uma explicação da experiência estética 

compartilhada em práticas sociais e que permita a dissociação entre os aspectos estéticos e 

artísticos de uma experiência. De acordo com Ramme (2011, p. 93-94): 

 
A teoria de Dickie parte de uma dissociação fundamental entre estético e artístico que, 
aliás, já vinha se desenhando na prática artística há muito tempo, desde que Duchamp 
propôs seus objetos inestéticos, os ready-mades, como arte. Assim, o estético teria a 
ver com uma experiência individual, que por sinal não se restringe ao campo da arte, 
enquanto o artístico, como uma prática social no sentido em que considera a arte como 
uma produção coletiva por pessoas que pertencem a um grupo cultural. 

 

​ Essa distinção é importante porque permite que o objeto artístico passe a ser 

considerado do ponto de vista do que é compartilhado socialmente entre as pessoas. Isso 

possibilita que a compreensão da arte se estabeleça por princípios analíticos de classificação e 

distinção entre obras de arte e meras coisas. De acordo com Ramme (2011, p. 95), Dickie 

aponta a importância de fazer a distinção entre sentido valorativo e  o sentido classificatório do 

termo arte. Sendo assim, 

 
O sentido valorativo seria aquele pelo qual julgamos se uma uma obra é boa ou má, 
enquanto que o sentido classificatório deve fornecer um critério para superar o que é 
arte do que não é, não importando se tem valor estético, ou qual o valor artístico. 

 

É a partir desta abordagem, apresentada por Dickie, que Danto irá fazer críticas à teoria 

institucional da arte. E embora a teoria desses dois autores possam compartilhar similaridades, 

a análise Danto inclui questões históricas e teóricas da arte. Por outro lado, Dickie desenvolve 

uma perspectiva mais prática, focada na descrição e classificação do objeto artístico, o que 

lembra, em certa medida, a abordagem pragmática wittgensteiniana acerca da linguagem. 

​ Um dos critérios importantes e comprometedores da teoria institucional de Dickie é a 

condição de artefactualidade de uma obra de arte, o qual, segundo Ramme (2011, p. 97), “é o 

elemento conservador da teoria [...] ele remete diretamente àquilo que chamamos de talento 

específico do artista, a saber, pintar, esculpir, e por extensão, dançar, representar e tocar um 

instrumento”. Ainda de acordo com a autora, a teoria de Dickie tinha como pretensão ser uma 

teoria geral da arte, e sendo assim, deveria acomodar também “a revolução duchampiana, e é 



31 

sabido que Duchamp propositalmente quis eliminar o caráter artesanal da arte. Seu objetivo era 

libertar a arte do domínio das mãos”. 

​ Dickie estabelece primeiramente a artefactualidade como base para sua definição e 

atribui a institucionalidade como uma segunda condição, a qual seria responsável por garantir o 

status de obra de arte ao objeto candidato à apreciação estética. Segundo Dickie (2016, p. 175), 

“uma obra de arte em sentido descritivo é (1) um artefato (2) ao qual alguma sociedade ou 

algum subgrupo de uma sociedade atribui o estatuto de candidato à apreciação”. De acordo 

com a argumentação de Dickie, os artefatos podem ser candidatos a apreciação mediante ações 

de credenciamento das instituições sociais, de modo semelhante as cerimônias que selam 

acordos e institui a legalidade desses acordos. Neste sentido, o estatuto de obra de arte recai sob 

as instituições, as quais, independentemente da intencionalidade do seu criador, certos objetos 

podem ser legitimados no mundo da arte. Para Dickie (2016, p. 176): 

 
Um artefato pendurado em um museu de arte, uma performance em um teatro, e 
coisas semelhantes, são sinais seguros de que o estatuto foi atribuído [...] Nós 
associamos o estatuto com a cerimônia - cerimônia de casamento, por exemplo. [...] O 
que eu quero sugerir é que, assim como duas pessoas podem adquirir o estatuto de 
casados por convivência dentro de um sistema legal, um artefato pode adquirir o 
estatuto de candidato à apreciação dentro do sistema que Danto chamou de “o mundo 
da arte”. 

 

​ Nesta passagem, a interpretação do mundo da arte de Danto é abordada por Dickie 

como um lugar institucional, o qual é responsável pelo credenciamento dos artefatos ao estatuto 

de obras de arte. Isso significa que na abordagem de Dickie, o fator determinante para que um 

artefato seja considerado obra de arte é o caráter institucional. É a partir da instituição do 

mundo da arte que uma autoridade se encarrega de atribuir valor de apreciação estética ao 

artefato. 

​ Para Dickie, mesmo no caso da Fonte de Duchamp - o qual não é o responsável pela 

manufatura do objeto - o que faz dessa obra ser diferente dos demais urinóis é que o seu fazer 

não é exatamente determinado pela forma do objeto. O credenciamento artístico é instituído 

pela ação de Duchamp e pelo lugar institucional ao qual ele está inserido, isto é, onde há 

autoridades que podem legitimar o seu objeto como obra de arte. Neste sentido, ser autor de um 

artefato é, portanto, ser responsável pela função instituída ao objeto em determinado contexto. 

No caso da Fonte de Duchamp, diferentemente dos demais urinóis, a condição de 

artefactualidade e apreciação artística acontecem simultaneamente, uma vez que o urinol usado 

por Duchamp passa a ser um artefato de sua autoria quando ele atribui uma função no mundo 



32 

da arte. Isto é, quando ele atribui um novo sentido e o objeto passa de ser um candidato a 

apreciação estética. 

​ Contudo, de acordo com Dickie (2016, p. 178), “Ser um artefato e ser um candidato à 

apreciação, é claro, não é a mesma coisa”. E com base em sua definição geral da arte, isso 

significa que, embora ser um artefato seja uma condição necessária, no entanto, para ser uma 

obra de arte é fundamental uma segunda condição, qual seja, o estatuto de obra de arte que é 

credenciado institucionalmente. Dickie mostra a distinção entre a condição de artefactualidade 

e ser candidato a apreciação artística ao mencionar os casos em que objetos naturais passam 

pelo processo de legitimação à obra de arte. Dickie (2016, p. 178) diz “que objetos naturais que 

se tornam obras de arte adquirem sua artefactualidade (são artefactualizados) ao mesmo tempo 

em que o estatuto de candidato à apreciação lhe é atribuído”. Assim, ser um artefato, na 

concepção de Dickie, vai além da ideia de que os objetos sejam obras manufaturadas pelo 

artista ou outra pessoa que legitime algo como obra de arte. Como no caso da Fonte, a sua 

condição de artefactualidade não se dá pela forma e textura do objeto produzido pela indústria. 

Esta condição é adquirida pela função atribuída por Duchamp ao objeto à medida em que ele 

insere-o como candidato à apreciação. 

​ Danto partilha com Dickie a mesma intenção quanto à filosofia da arte. Num período 

bastante influenciado por teorias que rejeitavam definições para arte, ambos estavam dispostos 

a apresentar argumentos que superassem concepções negativas sobre teorias estéticas. Apesar 

do interesse em comum, a abordagem institucional da teoria de Dickie apresenta insuficiências, 

o que leva Danto (2020, p. 209-2010) a apresentar suas críticas:​  

 
George Dickie formulou explicitamente a questão em termos de definição, numa 
época em que wittgensteinianos, entre outros, viam a definição da arte como sendo 
impossível e desnecessária. Eu cumprimentei Dickie por sua ousadia, mas critiquei 
sua definição, que é institucionalista: algo é uma obra de arte se o mundo da arte 
assim o decretar. 

 

A crítica que Danto irá desenvolver sobre a abordagem de Dickie consiste na pretensão 

de argumentar em favor da independência estética das obras de arte. Além disso, ele pretende 

rejeitar a crença de que a noção institucional de Dickie limita a legitimação das obras de arte ao 

critério de credenciamento determinado pelas autoridades do mundo da arte.  

Embora as Brillo Boxes de Andy Warhol tenha direcionado o pensamento de Danto 

para abordagens até então inovadoras, segundo ele, foi a descoberta filosófica dos ready-mades 

Duchamp, a razão fundamental para limpar o contexto filosófico da arte da época da 

dependência da contemplação estética. Nas palavras de Danto, (2020, p. 208): 



33 

 
Para mim, a descoberta filosófica de Duchamp foi a de que poderia existir uma arte 
cuja importância era não ter distinções estéticas dignas de serem mencionadas, em 
uma época em que se acreditava amplamente que o deleite estético era essencial para a 
arte. [...] Como era possível existir uma arte anestésica, ele limpou a atmosfera 
filosófica permitindo o reconhecimento de que a existência da arte é filosoficamente 
independente da estética. 

 

O ponto crucial dessa citação é que demonstra a percepção do grau de radicalidade que 

os ready-mades de Duchamp, assim como as Brillo Boxes de Warhol, passam a desempenhar 

na filosofia da arte de Danto. A independência da estética, inerentes a essas obras, é 

fundamental para a sua crítica à noção de artefactualidade da teoria de Dickie. Mas 

principalmente para rejeitar qualquer pretensão wittgensteiniana acerca da noção de 

semelhança de família como condição para uma análise do fenômeno da arte. 

O argumento fundamental contra Dickie parte da ideia de que uma abordagem 

filosófica da arte não depende de critérios estéticos como condições necessárias e suficientes 

para uma definição da arte. De modo semelhante às críticas direcionadas aos 

neo-wittgensteinianos sobre semelhanças de família, as objeções à teoria de Dickie se 

estabelecem mostrando que os atributos de um artefato não influenciam no estatuto artístico 

que um determinado objeto venha a assumir. E mesmo que, para Dickie, a artefactualidade não 

se restringe a apreciação estética, para Danto, todavia, a condição de ser artefato implica em 

uma teoria que depende dos aspectos estéticos de uma obra de arte. Assim, a teoria de Dickie 

não seria suficiente para lidar com a exclusão total dos aspectos estéticos de uma obra de arte 

como, por exemplo, a escultura invisível de Salvatore Garau17. Esse é um ponto interessante 

onde Danto desenvolve objeções à teoria de Dickie. Segundo ele, a importância que Dickie dá à 

artefactualidade o faz não perceber que o caráter gestual dos ready-mades de Duchamp escapa 

a qualquer critério que considere a obra de arte como produto manufaturado pelo artista.  

Mesmo que a noção de artefactualidade de Dickie não se restrinja apenas a sua estrutura 

física, de acordo com Danto, ainda assim, ele estaria considerando a materialidade dos objetos 

artísticos como condição para apreciação estética. Assim, parece que Danto desconsidera 

pontos importantes das análises de Dickie ao não compreender o modo como ele exemplifica o 

conceito de artefato. Ao comentar sobre o conceito de apreciação de Dickie, o próprio Danto 

insinua que ele estaria falando de apreciação estética, quando na verdade Dickie está pensando 

17 Artista italiano que, em 2021, “apresentou” e vendeu uma escultura invisível por o equivalente a R$: 
93.000,00. 
 



34 

esta apreciação como consequência da ação na qual os objetos “artefatualizados”18. Isso 

significa que, embora haja de fato uma apreciação estética, isto somente acontece quando o 

objeto é “artefatualizado”, ou seja, quando ele recebe uma atribuição para tornar-se candidato a 

apreciação. No entanto, recorrendo à crítica de Ted Cohen, Danto (2005, p. 147), insiste 

dizendo que a interpretação de Dickie se restringe à apreciação estética. Segundo ele, “Dickie 

nega estar falando especificamente da apreciação estética, mas foi assim que o interpretou um 

crítico proeminente, Ted Cohen”. Baseado nas análise de Cohen, Danto diz que a obra de arte 

de Duchamp não é o objeto em sua estrutura física, na condição de urinol, mas as qualidades 

inerentes a atitude de Duchamp ao propor tal objeto como um candidato a obra de arte. 

Segundo Danto (2005, p. 150):  

 
“Para Cohen, a obra de Duchamp não é o urinol, mas o gesto de expô-lo; o gesto (se 
reside aí a obra) não possui superfícies brilhantes. [...] é certo que a obra tem 
propriedades que os urinóis em geral não tem: é ousada, insolente, irreverente, 
espirituosa e inteligente”. 

 

O que Danto pretende mostrar é que obras de arte como os ready-mades de Duchamp, 

assim também como as Brillo Boxes de Warhol, se distinguem de seus idênticos não-artísticos 

por condições que não podem ser perceptivas. Mas segundo a interpretação de Danto, Dickie 

estaria defendendo que não haveria qualquer diferença na apreciação que fazemos em relação a 

uma obra de arte e seu par idêntico não-artístico. Nessa perspectiva, uma apreciação estética da 

Fonte de Duchamp, na acepção de Dickie, seria a mesma apreciação dos atributos estéticos dos 

urinóis não-artísticos. De acordo com Danto (2005, p. 149), Dickie está “tentando dizer que as 

propriedades que apreciamos em obras de arte são as mesmas que apreciamos em objetos 

não-artísticos que lhes sejam materialmente idênticos”.  

Para Danto, Duchamp iria à loucura ao saber que muitos teóricos estariam debatendo o 

status artístico da Fonte a partir de suas propriedades físicas. Segundo ele, o que faz a obra de 

Duchamp ser considerada uma obra de arte não diz respeito aos aspectos materialistas, ou a 

textura brilhante de sua superfície, mas, como aponta Cohen, seria o gesto de Duchamp 

enquanto ação que garante à Fonte o seu caráter de ousadia. 

Segundo Danto, a teoria institucional de Dickie não explica o que de fato permite que a 

Fonte de Duchamp seja legitimada como obra de arte. Para Danto, se fosse apenas uma questão 

18 Como já exposto no caso dos objetos naturais, a artefactualidade consiste na intencionalidade artística no 
contexto do mundo da arte. Esta intencionalidade atribui uma nova função ao objeto. No caso da Fonte de 
Duchamp, embora ela seja um urinol enquanto artefato produzido pela indústria, quando o artista atribui um 
novo uso ao urinol, de acordo com a teoria de Dickie, ele está “artefatualizando” o urinol, o qual passa à 
condição de candidato a apreciação estética. 



35 

de decisão institucional, muito provavelmente as instituições do mundo da arte teriam 

deslocado, arbitrariamente, inúmeros urinóis para a condição artística se fosse  caso apenas de 

uma autorização outorgada por membros do mundo da arte. Danto alega que Dickie considerou 

apenas razões sobre apreciação estética dos objetos. Por essa razão, ele acredita que, à medida 

que as coisas compartilham atributos estéticos idênticos, isso seria motivo para que as 

instituições artísticas pudessem legitimar qualquer objeto como obra de arte. 

Contudo, para Danto, muito além dos atributos estéticos que cada objeto artístico 

carrega, há uma variedade grande de outras propriedades que caracterizam as obras de arte. 

Assim, ainda que sejam as propriedades estéticas aquilo que provoca a experiência artística, 

segundo ele, antes já seria necessário fazer a distinção conceitual entre obras de arte e objetos 

comuns.  

 

2.4 ARTHUR DANTO E OS NEOWITTGENSTEINIANOS 

Diferentemente da interpretação da arte defendida por Weitz e Kennick, o objetivo da 

filosofia de Arthur Danto é apresentar uma definição da arte. Mas para além de desenvolver 

uma teoria que apresente as condições necessárias e suficientes para uma definição da arte, 

Danto mostra também que uma filosofia da arte na contemporaneidade é importante porque é 

somente a partir da década de 1960, que foi possível compreender aquilo que ficou conhecido 

como Arte Contemporânea. O período que surge essas formas de arte19, no contexto da filosofia 

de Danto, não se refere apenas à época da história que pode ser chamada de contemporânea, no 

sentido estrito do termo, mas aos modos pelos quais as fronteiras da criação artística se 

dissolvem e passam a incluir quaisquer objetos ou ações mediadas por significados e pelas 

teorias do mundo da arte. É a partir desse período que se torna claro o modo como a arte 

funciona e as condições pelas quais aceitamos que certas coisas são arte em detrimento de 

outras. Isso não significa dizer que Danto defende uma filosofia somente para a arte 

contemporânea, mas que é a partir do seu surgimento que se torna evidente o caráter conceitual 

como algo determinante para que aquilo que conhecemos como arte o seja enquanto tal. 

De certo modo, a descoberta de Danto não nega completamente as outras teorias 

filosóficas da arte, mas mostra as supostas insuficiências para explicar certos fenômenos que 

19 As formas de arte a que se refere a  filosofia de Danto compreendem os objetos ou ações que impossibilitam 
fazer a distinção entre obras de arte e coisas comuns por meio de suas formas físicas. O debate filosófico 
inaugurado por Danto está, no início de suas investigações, diretamente associado às obras da Pop Art, 
especialmente aos trabalhos de Andy Warhol. 



36 

nem sequer foram mencionados pela estética tradicional ou mesmo pelos filósofos 

wittgensteinianos para os quais Danto direciona as suas mais severas críticas. 

Como vimos nas abordagens de Weitz e Kennick, não há menção às obras que 

colocaram dificuldades de distinção entre o que costumamos aceitar como arte daquilo que 

rejeitamos prontamente. Na verdade, no momento em que Weitz e Kennick desenvolveram suas 

reflexões, ainda não havia se estabelecido os tipos de manifestações artísticas que viriam a 

dissolver, de uma vez por todas, qualquer compreensão da arte nos limites de sua aparência. 

Somente com as mudanças no mundo da arte na década de 1960, surgem os primeiros casos, 

como as Brillo Boxes de Andy Warhol, que é um dos exemplos mais conhecidos. Não há 

diferenças físicas entre as caixas de Brillo que são expostas numa galeria de arte e as outras que 

estão à venda nas prateleiras dos supermercados. O período em que  Weitz e Kennick 

desenvolveram suas ideias quase coincide com o surgimento dessas obras, mas, talvez, as 

questões discutidas por Danto ainda não estavam claras naquele período, o que pode ter 

inviabilizado o debate wittgensteiniano sobre esses problemas. Se observarmos atentamente, 

como propõe Danto, as abordagens de Weitz e Kennick focam somente nos aspectos sensíveis 

das obras de arte e no modo como usamos, empiricamente, a linguagem para atribuir 

significado artístico a certas coisas.  

Na época em que eles escreveram suas ideias, ainda não estava claro como era possível 

que certas coisas fossem consideradas arte e outras não. Ainda que os ready-mades de 

Duchamp tenham sido “criados”20 ainda na primeira metade do século XX, as abordagens da 

filosofia da arte, até o período que Weitz e Kennick escreveram suas ideias, não apresentaram 

reflexões filosóficas que pensassem as questões que foram colocadas por Danto. Embora as 

abordagens analíticas de inspiração wittgensteiniana tenham trazido novas questões para a 

filosofia da arte, os exemplos apontados nessas teorias não fazem menção à Arte 

Contemporânea que estava surgindo. Nesse sentido, pensar arte via interpretação 

wittgensteiniana parecia um caminho adequado porque livraria a estética dos empreendimentos 

metafísicos da estética tradicional. De fato, parece muito convincente interpretar a arte do 

mesmo modo como compreendemos a linguagem em Wittgenstein, pois este viés pragmático21 

21 Embora, segundo Oliveira (2011), o próprio Wittgenstein tenha rejeitado a sua inclusão no rol do 
pragmatismo, como foi explicado na nota nº 2, o que está sendo posto como pragmatismo refere-se ao uso 
genérico do termo sem entrar na disputa acerca de um possível caráter pragmático da filosofia wittgensteiniana. 
Nessa passagem, o que se compreende por “viés pragmático” diz respeito à abordagem filosófica da linguagem 

20 A própria noção de “ready-made” já carrega consigo o pressuposto de que a obra de Duchamp já estava 
pronta, em relação aos seus atributos sensíveis. A criação de Duchamp se dá no sentido da transfiguração do 
banal da filosofia de Danto. 
 



37 

do significado permite uma maior abertura acerca do que pode vir a ser arte e também 

pressupõe desconstruir quaisquer possibilidades de hierarquia ou superioridade ética das obras 

de arte em relação às outras coisas. Por outro lado, as abordagens wittgensteinianas podem se 

estabelecer como um relativismo incontornável, reduzindo a arte à arbitrariedade das novas 

condições de possibilidades e do caráter de decisão, que permitiria a infinita dissolução das 

fronteiras da arte. 

Embora a filosofia da arte de Danto explore diversas questões, de certo modo, o 

desenvolvimento do seu pensamento estético emerge na pretensão de dar conta de dois 

problemas básicos. O primeiro, e mais fundamental, desses problemas é explicar como é 

possível que coisas banais possam ser arte e outras coisas idênticas não possuírem o mesmo 

status. O segundo problema é mostrar que a filosofia wittgensteiniana, utilizada por Weitz e 

Kennick, falha ao não perceber que o que possibilita um determinado objeto transfigurar para o 

mundo da arte não são os seus atributos sensíveis. Ainda que em sua obra principal22, Danto 

dialogue com diversos filósofos, as suas críticas mais severas são direcionadas aos 

neowittgensteinianos, uma vez que a noção de textura aberta e a impossibilidade de se definir a 

arte, presente nas reflexões desses pensadores, não são apenas teorias divergentes, mas são 

propostas filosóficas que procuram desconstruir qualquer tentativa de uma definição de arte. 

À maneira de Wittgenstein, estes pensadores procuraram mostrar que há uma má 

compreensão do uso da palavra arte e de sua função ao atribuir significado artístico às coisas. 

Se em Wittgenstein não existe uma essência da linguagem, e o significado das expressões não é 

fechado, para Weitz e Kennick assim também é a arte. 

 Sendo desse modo, para Danto mostrar que suas ideias são válidas, é de fundamental 

importância mostrar que as ideias dos wittgensteinianos são insuficientes e problemáticas. É 

preciso mostrar que o pensamento wittgensteiniano, tomado de empréstimo por Weitz e 

Kennick, falha ao defender um relativismo da arte e a impossibilidade de definição. Rejeitar 

esses autores é fundamental para Danto porque a sua filosofia da arte se propõe enquanto 

condições necessárias e suficientes, e sendo assim, ela deve ser uma teoria que proponha uma 

definição da arte.  

 

22 “A transfiguração do lugar-comum” (1981). 

presente no pensamento wittgensteiniano das Investigações Filosóficas (1953). Como o significado, nessa 
abordagem, se dá no contexto do uso das palavras e das expressões da linguagem, para Weitz e Kennick, esse 
caráter flexível do significado como “uso” foi fundamental para uma interpretação da arte como “textura 
aberta”. 



38 

2.4.1 AS OBJEÇÕES ÀS TESES DE  WEITZ E  KENNICK  

​ Um dos traços fundamentais da filosofia de Danto é o seu caráter sistemático. O seu 

projeto filosófico inicial era desenvolver um sistema completo dividido em áreas distintas, mas 

que estivessem interligadas como qualquer sistema filosófico tradicional. Influenciado pela 

filosofia analítica e se postando enquanto tal, Danto assumiu a missão de desenvolver o seu 

sistema pensado como “filosofia da história, do conhecimento, da ação, da arte e da mente” 

(Danto, 2005, p. 12). Ele pretendia desenvolver o seu pensamento em cinco volumes, mas o 

projeto foi interrompido quando ele estava trabalhando no livro dedicado à filosofia analítica da 

arte. Este trabalho acabou sendo concebido como um projeto distinto do seu sistema filosófico. 

Aliás, a partir desse volume Danto abandona as pretensões de sua filosofia sistemática, embora 

a sua filosofia da arte tenha a pretensão de figurar como um todo homogêneo, pois se propõe a 

apresentar as condições necessárias e suficientes para a compreensão da arte. 

O que estava previsto para ser a Filosofia Analítica da Arte passou a ser chamado de A 

transfiguração do lugar-comum (1981). É a partir desta obra que Danto retoma as suas 

reflexões sobre as ideias apresentadas em seu artigo O mundo da Arte de 1964 no qual ele narra 

os impactos que a Arte Contemporânea provocou no seu modo de compreender a arte e as 

implicações filosóficas que decorreram desde então. Podemos dizer que a filosofia da arte 

seminal de Danto se encontra nessa obra. 

Embora Danto tenha abandonado o seu projeto analítico sistemático, de certo modo, ele 

mantém diversos aspectos de sua filosofia inicial, qual seja, apresentar os fundamentos 

filosóficos da arte que se coloque como uma proposta de definição e rejeitar qualquer 

alternativa relativista para arte. O caráter sistemático de Danto fica mais evidente quando ele 

desenvolve diversas críticas à filosofia de Wittgenstein e aos seus seguidores que defendiam as 

teses acerca da impossibilidade de se definir a arte. 

As críticas à filosofia wittgensteiniana, apresentadas no texto do seu livro, iniciam logo 

no começo do prefácio e se estendem por diversas passagens da obra. O seu interesse em 

criticar o pensamento wittgensteiniano se dá pelo caráter anti-filosófico23 de Wittgenstein. Dito 

23 O caráter anti-filosófico aqui mencionado é uma referência à noção wittgensteiniana que surge na sua filosofia 
de juventude do “Tractatus Logico-Philosophicus” (1921), a qual diz que os problemas filosóficos são falsos 
problemas originados a partir de uma má compreensão do funcionamento da linguagem. Embora o próprio 
Wittgenstein rejeite a sua filosofia do Tractatus, alguns fundamentos, de certo modo, permanecem. Por exemplo, 
podemos dizer que o modo como as questões sobre linguagem são trabalhadas nas “Investigações Filosóficas” 
(1953) pretendem suprimir falsos problemas quando ele diz que o sentido da linguagem se dá no contexto, e fora 
deste, a linguagem se encontra no vazio. E é justamente fora do contexto da linguagem que surgem as falsas 
questões, “pois os problemas filosóficos nascem quando a linguagem entra em férias” (IF, § 38). Não tendo um 



39 

de outro modo, Danto pretende rejeitar a noção wittgensteiniana acerca da ilegitimidade dos 

problemas filosóficos. Se por um lado Wittgenstein propõe que os problemas da filosofia são 

falsos problemas ou o enfeitiçamento da linguagem, por outro lado Danto, acredita que os 

problemas filosóficos são de fato legítimos. Contudo, além de serem problemas legítimos, 

Danto acredita que eles deveriam ser resolvidos em conjunto, uma vez que são problemas que 

se relacionam e pertencem ao todo da realidade. Em outras palavras, contrariando a noção 

anti-filosófica de Wittgenstein, Danto se apresenta ainda sistemático. Diz Danto: 

 
É verdade que Wittgenstein achava que nenhum problema filosófico podia ser 
resolvido, tão somente dissolvido, pois nenhum é real e a filosofia é um completo e 
rematado nonsense. Minha opinião era e ainda é que todos os problemas realmente 
filosóficos são legítimos e devem ser, de fato, resolvidos ao mesmo tempo, pois 
constituem um todo interligado. E como a natureza da filosofia é, em si, um problema 
filosófico, que necessita de uma solução filosófica, se Wittgenstein estava errado com 
respeito à filosofia em si, deve estar errado sobre tudo o mais na filosofia (2005 p. 11). 

 

​ Danto se compromete com a tese de que o filósofo é inevitavelmente sistemático à 

medida que percebe que os mais diferentes problemas, supostamente, se relacionam com a 

noção de uma totalidade composta por partes interligadas. Para ele, as questões de interesse da 

filosofia não devem ser consideradas isoladamente, embora cada área ou problema filosófico 

possa ser trabalhado de maneira mais específica. Ainda que o filósofo explore separadamente 

as questões de interesse da filosofia, segundo Danto, muito provavelmente os temas que 

compõem o seu ciclo será percorrido de maneira intrincada. Para ele, os problemas filosóficos 

são como um conjunto de temas que se relacionam em uma estrutura logicamente fechada, e 

sendo dessa maneira, o tema da arte será inevitavelmente abordado pelo filósofo. Escreve 

Danto (2005, p. 100): 

Penso que os assuntos que interessam à filosofia formam um conjunto logicamente 
fechado e que a dinâmica interna da filosofia exige que todo filósofo sério e 
sistemático (e não podem existir outros) mais cedo ou mais tarde percorra o ciclo 
completo dos assuntos pertinentes, já que eles se inter-relacionam; desse modo, é 
inevitável que o pensador acabe chegando ao tema da arte [...]  

 

As relações conflituosas de Danto com o pensamento wittgensteiniano, no decorrer do 

texto de sua obra principal, se dão na tentativa de mostrar a sua incompatibilidade para 

responder às questões surgidas a partir da Arte Contemporânea. Para Danto, a filosofia 

uso prático, a linguagem começa a criar falsas teorias. Como Danto rejeita as explicações da arte fundamentadas 
nessas abordagens wittgensteinianas, logo, ele também rejeita aquilo que Wittgenstein chama de falsos 
problemas. 



40 

wittgensteiniana não daria conta do caráter conceitual presente nas obras de arte, pois segundo 

ele, uma interpretação wittgensteiniana da arte se restringe apenas às habilidades de 

reconhecimento, isto é, na identificação das obras de arte por meio dos seus atributos sensíveis.  

Persistente e seguro de uma filosofia de caráter sistemático, Danto assume a noção de 

que a arte não deve apenas ser abordada pela filosofia, mas pressupõe que ambas se 

confundem. A noção de arte a qual Danto procura explicar, é a ideia de que a natureza da arte é 

a própria filosofia24, isto é, é somente compreendendo uma identidade ontológica da arte que 

será possível distinguir as obras de arte das coisas banais. Para Danto, sem um empreendimento 

sistemático, as explicações sobre a natureza da arte se perderiam na noção antifilosófica 

wittgensteiniana. Aliás, como já foi implicitamente colocado, Wittgenstein parece ser o 

obstáculo a ser superado, pois foi a partir de sua filosofia pragmática que surgiram as 

interpretações filosóficas da arte que recusam qualquer tentativa de definição. Danto (2005, p. 

103) expõe as dificuldades apresentadas pelo pensamento wittgensteiniano afirmando que se de 

fato é impossível definir a arte, então também seria impossível apresentar uma filosofia da arte 

e até mesmo uma definição de filosofia. 

 

[...] é desconcertante que alguns dos nossos melhores filósofos da filosofia – e da arte 
– queiram insistir na ideia de que é impossível formular uma definição da arte, que é 
mesmo um erro tentar fazê-lo, não porque não existam fronteiras, mas porque estas 
não podem ser estabelecidas pelos métodos usuais. Ou se é impossível formular uma 
definição da arte, então, na medida mesma em que as fronteiras entre a filosofia da 
arte e a arte foram dissolvidas, tampouco é possível dar uma definição da filosofia da 
arte, nem sequer da filosofia propriamente dita. Previsivelmente, foi Wittgenstein 
quem propôs esse desafio. 

 

​ Esta crítica de Danto ao pensamento wittgensteiniano se dá principalmente através das 

abordagens filosóficas da arte desenvolvidas nos textos de Weitz e Kennick. Embora 

Wittgenstein tenha, em alguns momentos de sua obra feito menções à arte e à estética, a noção 

da arte criticada por Danto é na verdade uma adaptação de algumas teses wittgensteinianas das 

Investigações Filosóficas. De maneira muito clara, Morris Weitz faz uma interpretação da arte 

no contexto das ideias apresentadas por Wittgenstein nos parágrafos §66 e §67. O foco da 

crítica de Danto, no que se refere às habilidades de reconhecimento, se deve ao fato de que 

24 Danto se inspira na filosofia da história de Hegel para pressupor que a arte, a partir da segunda metade do 
século XX, teria alcançado a sua autoconsciência. Nessa abordagem, a própria arte teria se tornado consciente 
de si, assim como em Hegel o “Espirito está destinado a tornar-se consciente de si” (Danto, 2005, p. 102). Essa 
abordagem será retomada por Danto mais tarde no livro Após o fim da arte (1997), no qual apresenta o 
pensamento de Hegel como norteador das suas teses. 
 



41 

esses dois parágrafos das Investigações enfatizam com bastante clareza o caráter de ver, ao 

invés de dizer.25 Como a abordagem de Weitz se desenvolve a partir das questões que 

permeiam estes dois parágrafos, a crítica de Danto, de certo modo, acaba também se 

restringindo aos problemas abordados nessas passagens, especificamente na noção de jogos e 

semelhanças de família. Para Danto, explicar a arte por meio dessas abordagens, escaparia ao 

filósofo o próprio caráter filosófico que é da natureza da arte. Isto é, a noção de que o que faz 

algo ser arte é a própria condição filosófica que surge à medida em que os objetos comuns são 

transfigurados para o mundo da arte.  

Segundo as críticas de Danto, seria o próprio caráter anti-filosófico de Wittgenstein que 

levaria os seus seguidores a assumirem apressadamente as teses sobre a indefinição. Danto 

apresenta os argumentos wittgensteinianos mostrando como os seus seguidores rejeitaram as 

ideias de filosofia tradicional de orientação essencialista. Segundo a interpretação de Danto 

acerca dos neowittgensteinianos, a proposta de indefinição da arte é sustentada porque o tipo de 

conceito (sobre a arte) que está em questão não pode apresentar um critério capaz de satisfazer 

as condições necessárias e suficientes para a definição da arte. Diz Danto (2005, p. 104): 

A tese de Wittgenstein, como a entendo, é a de que não é nem possível nem necessário 
formular uma definição da arte. Não é possível por causa do tipo de conceito com que 
estamos lidando, um conceito que exclui a possibilidade de haver um critério para as 
obras de arte e consequentemente exclui a existência de um conjunto de condições 
necessárias e suficientes para determinar-lhes a natureza. 

 

Como Danto supõe que o pensamento wittgensteiniano é problemático, ele questiona a 

impossibilidade de critérios definidores propondo que pensemos na possibilidade da existência 

de um conjunto completamente distinto das condições essencialistas rejeitadas pelos 

wittgensteinianos. Em sua suposição, Danto sugere a existência de um conjunto de objetos que 

não estivesse submetido às exigências das condições necessárias e suficientes. O conjunto 

pretendido por Danto como contra-argumento às propostas de indefinição da arte já pressupõe e 

anuncia o modo pelo qual se constituirá a sua filosofia. Isto é, uma definição da arte que 

comporte as condições necessárias e suficientes, mas que rejeite a necessidade de um conjunto 

homogêneo de objetos ou propriedades dos objetos. 

O que Danto está mostrando é que a noção de semelhança de família não consegue de 

fato refutar a noção de arte fundamentada em princípios fechados. Em outras palavras, mostrar 

25 Esse caráter de “ver” ao invés de “dizer” está presente no parágrafo §66 das Investigações Filosóficas, por 
meio do qual Wittgenstein está afirmando que não devemos dizer que há algo em comum nos jogos, mas que 
devemos ver que na verdade só há semelhanças de família entre eles. 



42 

que é impossível apresentar um conjunto homogêneo de propriedades compartilhadas entre 

todos os objetos artísticos, não impede que possa haver um “conjunto logicamente aberto” 

(Danto, 2005, p. 104). A pressuposição de um conjunto logicamente aberto de Danto, parece 

indicar uma proposta de definição em que as condições necessárias e suficientes sejam 

atendidas sem que haja um conjunto homogêneo de propriedades entre as obras de arte. Assim, 

ser um conjunto logicamente aberto não contraria as exigências de haver as condições 

necessárias e suficientes. A pretensão de Danto era mostrar que existia um caminho, ainda não 

percorrido pelos filósofos da arte, entre as concepções essencialistas rígidas e as propostas de 

interpretação da arte que rejeitam qualquer possibilidade de definição. Neste sentido, a 

proposta de Danto pode ser compreendida como um modelo de interpretação da arte que 

comporta as exigências das condições necessárias e suficientes das teorias tradicionais com a 

noção de textura aberta proposta pelos wittgensteinianos.  

Apesar de parecer contraditório, o caminho pretendido por Danto, na verdade, 

pressupõe a acomodação contingencial das propriedades das obras em uma definição, isto é, ele 

propõe uma definição da arte que se estabeleça como um conjunto de condições fechadas, mas 

que comporte ao mesmo tempo um conjunto de propriedades logicamente aberto. A respeito 

dessa questão, Ramme (2009) explica que a noção de essência da arte é adaptada por Danto 

com o objetivo de conciliar estes dois aspectos aparentemente contraditórios, quais sejam, a 

subtração entre as transformações da arte ao longo da história e a diversidade das obras de arte 

existente. Segundo Ramme (2009, p. 201), “Danto defende que é possível dar uma definição da 

arte capaz de subtrair-se às vicissitudes da história e à pluralidade das obras reconhecidas como 

arte e ao mesmo tempo captar a essência da arte”.  

Neste sentido, o que Danto chama de conjunto logicamente aberto seria na verdade uma 

possibilidade de haver uma definição que comporte todas as obras de arte sem a necessidade de 

compartilharem características em comum.  

A crítica de Danto à noção wittgensteiniana de jogos e de semelhanças de família é que, 

segundo suas interpretações, estas abordagens acabam trazendo “implicações desafortunadas” 

(Danto, 2005, p. 106).  Isso pode nos levar a entender que a questão da definição da arte deve 

considerar somente as propriedades sensíveis das obras. Isto é, que só aprendemos a identificar 

as obras de arte pela ação do olhe e veja de Wittgenstein.  

Danto mostra que os argumentos por meio da noção de semelhanças de família é um 

caminho “muito mal escolhido” (Danto, 2005, p. 105) porque esta noção pressupõe a 



43 

obrigatoriedade de compartilhamentos de propriedades em comum. Isto é, já carrega consigo a 

própria ideia de que o conceito de família conserva um certo grau de universalidade. Segundo 

ele, isso contraria a própria noção de jogos proposta por Wittgenstein como exemplo que 

apresenta o sentido de compartilharem somente similaridades. Danto tenta mostrar esta 

incoerência supondo um experimento através do qual mostra que o conjunto de famílias 

infelizes, apesar de serem infelizes cada uma do seu próprio modo, partilham a característica 

em comum de serem famílias infelizes. E do mesmo modo, as famílias felizes formariam um 

conjunto fechado de propriedades definidoras do que seja uma família feliz. Danto  (2005, p. 

105) apresenta o seu contra-exemplo do seguinte modo:  

Suponho que o conjunto das famílias infelizes pode ser um exemplo do que 
Wittgenstein chama de uma família, pois cada família infeliz é infeliz à sua maneira, o 
que evidentemente não impede que cada uma seja chamada de uma família infeliz. E 
as famílias felizes, sendo todas iguais, talvez formem uma classe fechada que 
preenche condições suficientes e necessárias. 

 

Para corroborar com suas observações, e mostrar a suposta insuficiência da noção de 

semelhanças de família, ele diz que “os membros de uma família, quer se pareçam muito ou 

pouco, devem ter obrigatoriamente afiliações genéticas em comum que explicam suas 

‘semelhanças de família’” (Danto, 2005, p. 105). Com essas análises, Danto está pressupondo 

que o conceito de família contradiz as próprias teses wittgensteinianas sobre o que seria o 

compartilhamento de semelhanças entre famílias. Se nas pontuações de Danto o conceito de 

família comportaria uma definição coerente de família, logo, se transportarmos esta noção para 

a arte, como Weitz pressupôs, pode-se inferir que a tese da indefinição da arte não se 

sustentaria. E sendo assim, a noção de similaridades entre obras de arte, poderia comportar uma 

definição devido ao fato de que o conceito de arte, assim como o de família, possivelmente 

carregaria consigo a noção de que se refere a um conjunto de coisas que devem compartilhar 

propriedades em comum.   

Por outro lado, como Danto acredita que o pensamento neowittgensteiniano se restringe 

apenas às propriedades sensíveis das obras de arte, ele mostra que olhar e ver as similaridades 

entre as obras de arte traz a implicação de que a questão da definição se restringe às habilidades 

de reconhecimento.  Isto é, nas teses dos neowittgensteinianos, observar e ver como são as 

obras de arte nos levaria a reconhecer que elas não compartilham propriedades em comum. 

Sendo assim, não haveria possibilidade de uma definição. 



44 

Para mostrar as limitações da interpretação da arte pelo critério de reconhecimento, ele 

apresenta a noção de causalidade como outro critério no qual as propriedades compartilhadas 

entre as famílias não se limitam apenas às similaridades, mas consiste também num conjunto 

fechado. Se por um lado, a classe das propriedades similares é indefinível pelo critério de 

reconhecer, por outro lado, a classe de propriedades pelo critério causal garante um conjunto 

fechado sem que haja o compartilhamento de similaridades. Citando como exemplo, o conjunto 

das composições musicais de Mozart, Danto diz que, utilizando o critério de reconhecimento, o 

conjunto das obras de Mozart seria uma classe aberta, ao passo que pelo critério causal, este 

conjunto seria fechado. Assim diz Danto (2005, p. 106):  

Dado o fator genético ou causal comum, é bem possível que uma obra seja de Mozart 
sem parecer-se com nenhuma outra de suas peças musicais; portanto, pelo critério 
recognitivo as obras de Mozart seriam uma classe aberta, enquanto que pelo critério 
causal seriam fechadas. Essas considerações põem em questão a relevância do critério 
do reconhecimento. 

 

Danto (2005, p. 106) mostra, por meio desses dois critérios, que o problema da 

definição da arte “transcende a problemática do reconhecimento”. Ou seja, ainda que possamos 

reconhecer as características compartilhadas em um conjunto de obras de arte de um 

determinado autor, ou os objetos que compõem o estilo de uma época, há em meio a estes 

objetos exemplos que destoam das relações de similaridades. O que Danto está defendendo é 

que os procedimentos do critério das habilidades de reconhecimento limitam-se a identificar as 

obras de arte somente a partir da observação das semelhanças de famílias que nos possibilitam 

reconhecer as obras de arte e as diferenciar das coisas que não as são.  

Para enfatizar as limitações do critério de reconhecimento, Danto complementa as suas 

críticas apresentando as supostas limitações do pensamento wittgensteiniano a partir do texto 

de William Kennick (1958). Como apresentado anteriormente, em seu texto Does Traditional 

Aesthetics Rest on Mistake? (1958), Kennick partilha do mesmo ponto de vista do pensamento 

de Morris Weitz, qual seja, a ideia de que também não é possível definir a arte. Em seu texto 

ele afirma que reconhecemos e sabemos o que é uma obra sem que seja necessário uma 

definição do conceito de arte. A crítica de Danto se dirige, especificamente, ao procedimento 

adotado por Kennick em seu experimento mental do depósito cheio de objetos. Segundo Danto, 

Kennick faz “eco”26 ao conceito de tempo em Santo Agostinho, para justificar que o conceito 

de arte é da mesma natureza. Isto é, não comportaria uma definição pois só sabemos o que é o 

tempo quando não se pergunta sobre o que é. Diz Danto: 

26 Danto, A. A transfiguração do lugar-comum, 1981. 



45 

Fazendo eco a uma famosa frase de Santo Agostinho sobre o tempo, Kennick escreve 
que ‘nós sabemos o que é arte quando ninguém nos pergunta o que ela é; ou seja, 
sabemos empregar corretamente a palavra ‘arte’ e a expressão ‘obra de arte’’. 
Associando essa afirmação à tese de Santo Agostinho de que sabemos o que é o 
tempo, trata-se simplesmente de dizer que sabemos empregar a palavra “tempo”(2005, 
p. 106). 

 

Se para Kennick a identificação de obras de arte, em meio aos demais objetos do 

depósito, funciona perfeitamente, para Danto o problema da insuficiência do critério de 

reconhecimento aparece novamente. O procedimento adotado por Danto é pressupor outro 

experimento por meio do qual ele propõe um outro depósito de objetos igual ao depósito de 

Kennick. Nesse experimento, Danto imagina o mesmo homem do exemplo de Kennick 

entrando em seu depósito e percebendo que para todas as coisas que são obras de arte, no 

exemplo de Kennick, existe um modelo idêntico no depósito proposto por Danto que não seria 

arte. E de modo inverso, tudo aquilo que seria identificado como coisas banais teria um 

exemplar idêntico no experimento de Danto reconhecido como arte. Segundo ele, o homem 

ficaria confuso e perceberia que as habilidades de uso prático das palavras para descrever e 

distinguir determinados objetos não teriam nenhuma utilidade para o problema da arte. Danto 

narra o problema do seguinte modo:  

Mas o leitor que me seguiu até aqui há de concordar que o uso adequado dessas 
palavras não será de grande valia para o homem que enviamos ao depósito de 
mercadorias, pois é fácil imaginar um outro depósito exatamente igual ao que Kennick 
descreveu, mas com a característica de que tudo o que for obra de arte no dele tenha 
um símile no nosso que é arte. Assim, a pilha de obras de arte proveniente do depósito 
de Kennick seria indiscernível da pilha de não-obras de arte proveniente do nosso 
(2005, p. 108). 

 

Como foi dito anteriormente, Danto acredita que não é possível nenhuma fórmula capaz 

de resolver as questões sobre definição da arte por habilidade de reconhecimento. Ele assegura 

que a própria noção de jogos, presente nas análises wittgensteinianas, seria incapaz de fornecer 

as condições de reconhecer jogos se o conceito de jogo se estabelecer da mesma forma como o 

conceito de arte é empregado por Weitz e kennick. E Danto (2005, p. 109) acrescenta: “Minha 

hipótese de um segundo depósito é uma arma poderosíssima para lançar por terra toda análise 

do conceito de arte que pressuponha a relevância absoluta da capacidade de reconhecimento”. 

Para Danto, o que levaria Weitz e Kennick a pressupor a eficiência de um método 

indutivo para reconhecer obras de arte estaria associado ao fato de que, em épocas de 

estabilidade do mundo da arte, não haveria exemplos que destoassem das habilidades de 

reconhecer. Se no mundo da arte está estabelecido que obras de arte são de tal e tal modo, logo, 



46 

qualquer pessoa que conheça as regras de uso do conceito arte o atribuiria sem quaisquer 

dificuldades. Mas, segundo ele, a abordagem wittgensteiniana de Weitz reconhece, por meio da 

noção de textura aberta, que sempre há a possibilidade de surgimento de outras obras 

completamente alheias aos modos pelos quais as obras de arte são reconhecidas em períodos de 

estabilidade. Pelo fato de sempre haver a possibilidade de rompimento das fronteiras do que é 

conhecido como arte, estes autores concluem que nenhuma generalização seria possível. Isto é, 

não haveria qualquer possibilidade de acomodar todas as formas de arte numa definição porque 

sempre haverá a inserção de novos exemplares que não se acomodariam naquela definição.  

No entanto, como Danto defende uma definição da arte em condições necessárias e 

suficientes, ele rejeita o pressuposto dos wittgensteinianos acerca da impossibilidade da 

generalização conceitual. Nessa perspectiva, Danto (2005, p. 110) questiona:  

Mas o fato de que uma coisa dessemelhante de todas as anteriores possa ser uma obra 
de arte pode nos levar a concluir que é impossível haver generalizações ou definições 
sobre a arte? Somente se limitarmos os elementos da definição às propriedades 
perceptíveis. 

 

Embora o experimento do segundo depósito proposto por Danto pareça estranho, o que 

ele representa tem um papel fundamental, não só para desconstruir os pressupostos 

wittgensteinianos, mas principalmente para apresentar uma saída para a sua filosofia da arte. 

De fato, imaginar que uma determinada coisa possa ser legitimada como arte em um lugar e ser 

descredenciada em outro, nos leva a entender que se trata de um experimento arbitrário. À 

primeira vista, parece que alguém decidiu por conta própria, e sem nenhum critério, que coisas 

banais não sejam arte em determinadas circunstâncias e passem a ser em outras. No entanto, 

esse modelo de experimento de Danto já pressupõe os fundamentos de sua própria filosofia, 

qual seja, a ideia de que o que nos faz reconhecer algo como arte não está associado aos 

aspectos materiais, mas ao significado que os objetos incorporam em si para representar a 

realidade. Desse modo, é a partir da noção de representação que Danto irá apresentar as razões 

que fundamentam uma definição da arte em condições necessárias e suficientes.  

 

 2.5 A METÁFORA NA FILOSOFIA DA ARTE DE ARTHUR DANTO 

O conceito de obra de arte de Danto depende de vários fatores, os quais ele tenta 

explicar por meio de uma estrutura complexa que envolve diversos conceitos, tais como 

interpretação, identificação, retórica, estilo e expressão. O principal objetivo dele é apresentar 



47 

as razões pelas quais obras de arte podem se distinguir de coisas banais. Após longos debates 

na obra A transfiguração, nos quais ele explora diversos problemas para aos poucos formar 

uma argumentação sólida sobre a sua teoria da arte, ele em seguida procura aprofundar as 

questões procurando justificar as razões que garantem o estatuto de obras de arte. O ponto 

fundamental da argumentação de Danto se desdobrará por meio do conceito de metáfora. 

Nessa abordagem, ele explicará que para que certas coisas possam vir a ser obras de arte elas 

precisam de algo que estabeleça uma distinção que não se limite apenas como uma diferença 

de conteúdo, mas que esteja estruturada numa relação em que a representação se mostra 

fazendo alusão a outra coisa. Isto é, para que uma obra seja reconhecida com a sua marca 

artística é fundamental que aquilo que seja representado, mostre mais do que o conteúdo que 

está na representação, mostre que este conteúdo é apresentado de tal modo que faça 

referência a outra coisa. Como diz Gurgel (2012, p. 102), “A representação pictórica que 

primeiro se apresenta, de modo explícito, é fundamental, mas é só porque é composta deste 

modo, apresentando uma coisa e remetendo a outra, é que a obra conquista sua grandeza”. 

Para alcançar as razões que justifiquem como funciona essa estrutura metafórica, 

Danto parte de outros conceitos como o interpretação e identificação. Para ele, não é possível 

o alcance da identificação artística sem que antes façamos uma interpretação da obra. Ele 

argumenta que somos influenciados pelo cotidiano e assim somos levados a ignorar partes 

importantes das coisas relevantes. Como uma percepção ligada à sobrevivência nos deixamos 

ser induzidos a deixar em segundo plano aquilo que não se enquadra em nossos esquemas 

visuais. Nos casos das obras de arte, tendemos a não perceber detalhes relevantes porque não 

exploramos atenciosamente o que pode nos informar sobre significados importantes. De 

acordo com Danto, as obras de arte não se limitam ao conteúdo que está disponível de forma 

explícita aos nossos olhos. Isso significa que há detalhes importantes que precisam de uma 

análise complexa que nos faça perceber as relações internas entre os elementos que compõem 

a obra. No entanto, como já foi enfatizado, os elementos da obra, enquanto partes do 

conteúdo, não podem limitar-se apenas à sua presença, mas é fundamental identificar o 

contexto, o qual garante o salto metafórico que extrapola a composição visual de suas partes e 

leva ao significado da obra.  

Dentre vários exemplos citados por Danto, percebemos com mais clareza a 

importância da interpretação por meio da obra Paisagem com queda de Ícaro, de Pieter 

Bruegel. Embora Ícaro seja o tema central da obra, o único detalhe do seu corpo que é 

mostrado são suas pernas no canto direito da obra, que ao cair no rio, aparecem em pequena 

escala se comparado aos demais elementos visuais que compõem a pintura. Sem que 



48 

saibamos do que se trata a obra, apenas a entenderíamos como uma paisagem constituída de 

diversos elementos, sem que nos importássemos para o sentido metafórico a qual a obra faz 

referência, qual seja, a queda de Ícaro. O processo de identificação que se eleva ao conteúdo 

da obra consiste na teoria que está por trás daquilo que está representado. Conhecendo o 

título da obra, o nosso olhar para os elementos que compõem a pintura muda completamente. 

Munidos da informação acerca da queda de Ícaro, passamos a relacionar os elementos 

constitutivos da representação e a partir de então somos levados a compreender que o sol 

resplandecente na imagem é a causa da queda ìcaro, o qual deixamos de vê-lo apenas como 

um simples personagem mergulhado no rio e passamos a interpretá-lo como um personagem 

que faz parte de uma narrativa. As pernas que aparecem na pintura não são simples pernas, 

elas indicam um evento que vai além dos elementos que constituem a paisagem. O sol deixa 

de ser a apresentação apenas de um dia ensolarado e passa a se estabelecer como um 

elemento que causa a queda de Ícaro. Sua função vai além de ilustrar uma dia claro. E se o 

sol não estivesse representado na imagem, não existiria a presença de Ícaro e as pernas seriam 

apenas os membros de alguém desconhecido que estaria ali mergulhando.  

De acordo com Danto, a interpretação das obras de arte depende de uma abordagem 

na qual devemos portar uma teoria que nos indique um caminho como possibilidade de 

identificar o sentido originário da obra de arte. Danto (2005 p. 183) diz que “interpretar uma 

obra é propor uma teoria sobre o assunto de que ela trata, sobre o seu objeto”. Ao propor uma 

teoria, ela deve ser justificada por meio da identificação, a qual consiste em analisar as 

relações existentes entre os elementos de uma obra para mostrar em que medida eles 

funcionam como causa do significado de outros elementos e, assim, poder reconstituir o 

sentido metafórico da obra de arte. Para Danto, não devemos identificar o sentido de uma 

obra de arte fazendo descrições como se os elementos que constituem o conteúdo de uma 

obra fossem neutros. Segundo ele, ver a obra de arte numa perspectiva de neutralidade 

significa tentar identificar a obra como uma coisa, no entanto, as obras de arte do ponto de 

vista de um conceito analítico parte do pressuposto de que deve haver uma interpretação. Ver 

algo como uma obra de arte significa ir além da esfera de meras coisas para uma dimensão do 

significado.  

Para justificar a noção de interpretação teórica da arte, Danto (2005, p. 189) faz um 

paralelo com a filosofia da ciência dizendo que “não há observação sem interpretação”. 

Segundo ele, os termos observacionais da ciência são carregados de teoria, e sendo assim, 

não há neutralidade nas interpretações científicas que se estabeleça como método de 

investigação objetiva sobre realidade, pois se assim fosse seria o mesmo que desistir da 



49 

ciência. Para Danto, algo semelhante acontece na arte. Assim, interpretar as obras significa 

que precisamos adotar uma perspectiva teórica para que possamos identificar o caráter 

artístico que nos permite conceber a estrutura metafórica da representação. Ele argumenta que 

uma abordagem teórica como um meio para a interpretação da arte se estabelece com a 

finalidade de apresentar as relações entre uma obra e sua contraparte material. A 

interpretação garante que uma análise de uma obra de arte não se desdobre em uma 

experiência vazia de sentido. Danto (2005, p. 189) diz que “ver uma obra de arte sem saber 

que ela é arte é como ter a experiência da matéria impressa antes de aprender a ler”. Isso 

significa que para uma interpretação adequada é fundamental ultrapassar a experiência das 

coisas comuns e adentrar na esfera do significado. É preciso ter domínio das condições que 

implicam a interpretação da obra, ou seja, é fundamental estar envolvido numa prática, 

conhecer os padrões teóricos envolvidos  e, a partir de então, interpretar os sentidos inerentes 

às relações entre os elementos que formam o corpo da obra de arte. Interpretar uma obra de 

arte é identificar em sua composição a estrutura metafórica que permite a obra ser 

sobre-o-que. 

Danto acredita que deve existir um ponto de intersecção entre estilo, retórica e 

expressão que se aproxima de uma definição de arte. Ele argumenta que essas três esferas, no 

campo do significado, se constituem como os elementos da metáfora artística. Para que uma 

dada coisa seja interpretada como obra de arte ela deve possuir uma marca como estilo 

artístico que identifique a originalidade do artista, exprimir alguma coisa sobre o seu tema e 

se estabelecer numa estrutura retórica, a qual é responsável para permitir que o observador 

faça inferências a partir das informações inerentes à composição artística. De acordo Danto, a 

estrutura retórica se estabelece numa relação de a com b, de modo que a deve ser vista como 

b, ou seja, numa dada composição visual a obra de arte é vista como uma representação 

metafórica na qual o conteúdo representado significa uma outra coisa. Neste sentido, a 

identificação artística acontece à medida que o observador percebe as relações entre os 

elementos que compõem a obra e identifica o significado remetendo, simbolicamente, a sua 

referência.  

Em Paisagem com queda de Ícaro, por exemplo, a sua identificação ocorre à medida 

que percebemos as relações entre as partes da composição visual, as quais fazem alusão ao 

tema mitológico. O conteúdo da obra, que aparece de forma explícita, precisa ainda da 

abordagem teórica acerca do tema.  É a partir da relação entre conteúdo e significado que a 

representação passa a ser interpretada como transfiguração metafórica, Assim, a obra se eleva 

além do seu conteúdo de modo que não se encontre mais limitada ao sentido literal explícito 



50 

da composição imagética. Danto diz que, na estrutura retórica, o modelo representado, o qual 

passa a caracterizar outra coisa, deve se manter transparente a ponto de sua identidade não ser 

percebida em detrimento do sentido metafórico. Segundo ele, o modelo deve representar 

aquilo que retoricamente pretende ser apresentado como significado. Numa representação 

artística de Napoleão, por exemplo, ainda que o retratado seja Napoleão, o que deve ser 

observado são as referências simbólicas as quais a composição pretende remeter. Neste caso, 

o significado a ser interpretado consiste em ver Napoleão com as qualidades de um imperador 

romano, mesmo que a imagem apresentada não seja a de um imperador romano. No sentido 

metafórico, a forma como ele passa a ser representado se estabelece a partir do uso de 

elementos composicionais que remetem às qualidades de magnificências dos imperadores da 

antiguidade clássica.  

A transfiguração metafórica da obra de arte não consiste em transformar o objeto da 

representação. O objeto, na verdade, não muda, ele permanece o mesmo o tempo todo e 

sendo reconhecido como tal. No entanto, a estrutura retórica, que nos possibilita ver uma 

determinada coisa como outra, permite que uma dada composição transfigure para o contexto 

do significado artístico conservando o objeto da representação. Na estrutura da transfiguração 

metafórica o objeto mantém a sua identidade, mas significando outra coisa. Assim, Napoleão 

não se converte em um imperador romano. A sua representação apenas passa a possuir os 

atributos de um imperador sem que ele seja um, ou seja, enquanto objeto é a imagem de 

Napoleão, no entanto, o seu significado é referente às qualidades inerentes aos poderes de um 

imperador. No caso emblemático da Brillo Box, de Andy Warhol, a identificação retórica 

eficiente consiste em fazer com que a embalagem comercial não seja mais percebida 

enquanto tal. E embora a sua esquematização visual se mantenha presente e inalterada, o que 

faz ela se tornar uma obra de arte não consiste em ver a sua composição visual como 

determinante de sua realização artística. O que torna a Brillo uma obra de arte é a 

interpretação e identificação da relação de sua contraparte material com a estrutura retórica, a 

qual possibilita que a caixa de Brillo seja interpretada como um objeto artístico e não mais 

como um simples objeto comercial. 

A partir de uma análise da retórica no pensamento de Aristóteles, Danto tenta mostrar 

que a metáfora consiste numa estrutura semelhante. Ele recorre à noção silogística da 

estrutura argumentativa da lógica aristotélica a partir da qual procura explicar que os recursos 

envolvidos na forma de um silogismo elíptico apresentam “o mesmo dinamismo na 



51 

metáfora”27. Neste tipo de silogismo, a forma da argumentação oculta uma das proposições, a 

qual passa a se caracterizar como uma linha faltante na argumentação. Também chamada de 

entimema28, segundo Danto esse tipo de recurso lógico é abordado por Aristóteles como uma 

estrutura de um silogismo formal incompleto, sendo mais adequado para as questões que 

concernem ao uso da retórica. Danto (2005, p. 249) diz que o “um entimema é um silogismo 

truncado, no qual falta uma premissa ou uma conclusão”. Quem lê esse tipo de silogismo 

precisa preencher sozinho a linha faltante. Assim o leitor é o responsável para tirar as suas 

próprias conclusões. Diferentemente de um leitor ou ouvinte passivo, numa estrutura 

silogística de um entimema, o interlocutor precisa descobrir por conta própria o que está 

faltando, já que o argumento carece de um rigor formal que mostre a verdade presente na 

estrutura argumentativa. Como uma forma retórica que induz o interlocutor a participar 

ativamente da inferência lógica, este tipo de silogismo, em certa medida, permite às pessoas a 

participação do funcionamento comunitário da razão. Assim, segundo Danto, alguém diante 

de um discurso que aborda esse tipo de estrutura lógica completará a lacuna argumentativa 

por si mesmo num movimento mental quase inevitável. 

De acordo com Danto (2005, p. 250), a metáfora, consistindo no mesmo dinamismo 

de um entimema, corresponde a “uma espécie de silogismo elíptico em que um dos termos é 

omitido e há, consequentemente, uma conclusão entimemática”. Em outras palavras, o que 

Danto está tentando explicar é que a estrutura simbólica das metáforas se estabelece como 

uma forma entimemática. Assim, o observador de uma determinada obra deve identificar a 

informação oculta a qual permitirá a interpretação do significado de uma obra de arte. 

Segundo Danto, a estrutura da metáfora, enquanto forma silogística entimemática, se 

estabelece numa relação em que devem existir três termos. Assim, um deles consiste num 

termo médio oculto responsável por mediar a relação entre o conteúdo de uma sentença e o 

seu sentido metafórico. Nas palavras de Danto (2005, p. 250), “para cada par de termo talvez 

se encontre um terceiro que lhe sirva de intermediário numa metáfora”. A estrutura da 

metáfora, a qual Danto credita a lógica de Aristóteles, se dá do seguinte modo: se um termo a 

corresponde metaforicamente a b, então a deve estar para t assim como t está para b. Na 

relação entre estes termos, t corresponde ao termo médio, o qual é omitido de modo que, 

numa interpretação metafórica, a conclusão se dá de forma entimemática. Essa conclusão 

28 O entimema consiste em um tipo de silogismo que não obedece a estrutura rígida de um silogismo completo. 
Danto cita este tipo de argumentação inspirado numa abordagem sobre lógica psicológica de Aristóteles, o qual, 
segundo Danto, aborda este tipo de forma lógica como a mais apropriada para questões de ordem retórica. 

27 DANTO, A. A transfiguração do lugar comum, 2005, p. 250. 
 



52 

consiste na inferência que o interlocutor faz a partir da relação entre os pares de termo a e b 

mediado por t que o induz psicologicamente a preencher a lacuna desse termo médio t. 

Segundo Danto, o termo médio é responsável por incitar a mente à ação, a qual age fazendo a 

inferência para identificar o sentido metafórico de uma determinada sentença ou uma obra de 

arte. 

Segundo Danto (2005, p. 251), a compreensão de uma metáfora artística, por 

exemplo, acontece quando o observador responde a seguinte questão: “Por que o artista 

vestiu aquele homem com aquelas roupas?” A resposta para esta questão se dá por meio da 

estrutura lógica do processo argumentativo do entimema, o qual, segundo Danto, compõe a 

forma do silogismo truncado assim como a transfiguração metafórica das obras de arte. 

Diante de uma obra de arte, é preciso que o observador tenha um repertório como 

conhecimento suficiente para fazer a relação entre as partes que compõem o silogismo 

elíptico de uma representação. Tomando o caso da representação pictórica de Napoleão como 

exemplo, para que a metáfora faça sentido, primeiramente o observador deve conhecer quem 

foi Napoleão, saber como se vestia e saber que os imperadores romanos se vestiam daquele 

modo. A metáfora consiste em identificar a relação entre essas informações e perceber que 

existe um significado que se estabelece como o resultado intermediário entre a imagem de 

Napoleão e os trajes que remetem aos imperadores romanos. Assim, a conclusão 

entimemática seria inferir que Napoleão é tão ineficiente quanto os imperadores romanos.  

Outro caso que Danto examina bastante é o Retrato de madame Cézanne, de 

Lichtenstein. Este exemplo, trazido por Danto para o debate sobre transfiguração de obras de 

arte, é interessante porque Lichtenstein se apropria de um diagrama explicativo de uma obra 

Cézanne proposto por um estudioso chamado Erle Loran. O diagrama consiste numa 

representação esquemática, em contornos pretos, que explica os movimentos dos olhos que 

um observador faz ao analisar a obra Retrato de madame Cézanne, de Paul Cézanne. Roy 

Lichtenstein reproduz fielmente o diagrama de Loran e o expõe como uma obra de arte. 

Assim, a obra de arte de Lichtenstein consiste numa imagem que é idêntica ao diagrama de 

Loran de modo que, mesmo sendo duas representações idênticas, o diagrama consiste apenas 

em um gráfico explicativo ao passo que a mesma imagem reproduzida por Lichtenstein 

possui o estatuto de obra de arte. Na abordagem metafórica de Danto, a reprodução de 

Lichtenstein possui informações que fazem o diagrama remeter a outra coisa, isto é, a obra de 

arte não se restringe ao conteúdo do diagrama, mas se eleva a condição de obra de arte à 

medida que uma estrutura silogística entimemática passa a compor a obra quando o artista 

age intencionalmente com o propósito de fazer referências a outras coisas. A metáfora 



53 

consiste na pretensão de referir-se à obra de Cézanne como uma composição pictórica 

esquematizada em uma estrutura geométrica. Neste caso, a representação de Lichtenstein não 

pretende ser um esquema para a compreensão do comportamento do observador diante da 

pintura de Cézanne. A proposta artística consiste em apresentar o diagrama remetendo a obra 

de Cézanne como uma composição que se configura esquematizada. Segundo Danto (2005, 

p. 252), “para que o observador colabore na transfiguração, ele precisa conhecer o retrato, 

conhecer o diagrama de Loran, aceitar determinados significados do conceito de diagrama e 

infundi-los no retrato”. 

Danto pressupõe que a estrutura metafórica das obras de arte seja idêntica ou 

semelhante à forma como as metáforas linguísticas se constituem, então as obras de arte são 

metáforas que falam por si. Ou seja, qualquer tentativa de resumir, parafrasear ou descrever 

não é suficiente para substituir a própria obra. Isso significa que a verdade da metáfora 

artística se dá no ato da observação da obra de arte. A experiência diante da obra permite ao 

observador experienciar a relação de significado à medida que ele realiza a interpretação 

identificando nos elementos da composição as referências a que o significado remete. Para 

Danto (2005, p. 254) a função da metáfora consiste em permitir que o observador reaja à 

“força da obra”, isto é, diante da experiência contemplativa a pessoa experimenta os sentidos 

inerentes ao conjunto de informações acerca da configuração metafórica presente na obra de 

arte. No entanto, de acordo com Danto, essa força metafórica pode se perder à medida que os 

conceitos de arte mudam, o que neste caso é preciso um trabalho investigativo de 

especialistas para recuperar o contexto que garante a reconstituição da estrutura metafórica de 

uma obra de arte.  

Danto concebe as metáforas artísticas caracterizadas fundamentalmente, segundo 

Gurgel (2012, p. 100) por uma “marca da opacidade”. Essa postura de opacidade, defendida 

por Danto, rejeita o que se defendia acerca do caráter semântico das metáforas, as quais eram 

disseminadas pelas teorias correntes como metáforas linguísticas desviantes. Por desviante 

era compreendido que as expressões dos predicados metafóricos consistiam em um recurso 

linguístico que induzia o receptor a diferentes possibilidades de interpretação. No entanto, a 

posição de Danto é que os predicados metafóricos se estabelecem por meio de uma estrutura 

intensional, ou seja, dado uma determinada sentença, o seu conteúdo metafórico não pode ser 

substituído por uma expressão sinonímica equivalente. De acordo com Danto, uma das 

características das metáforas é não permitir a substituição, pois elas mantêm as especificações 

das expressões que garantem o sentido das metáforas. Elas se constituem essencialmente 

resistentes à substituição de seus predicados. De acordo com Gurgel ( 2012, p.101) “As 



54 

metáforas linguísticas não admitiriam paráfrase, bem como as metáforas plásticas não 

admitiriam a substituição de qualquer elemento visual, sob pena de se pôr a perder seu caráter 

simbólico”. Segundo Danto, se encontrarmos a razão que justifique o caráter intensional das 

metáforas garantimos a essência do conceito de metáfora. Assim, a concepção de metáfora 

adotada por Danto sustenta que seus predicados são de caráter único e insubstituível. 

Consideramos um dos exemplos citados por Danto. Na sentença, “O sangue dele estava 

fervendo”, o predicado metafórico  não pode ser substituído pelo equivalente literal “atingiu 

cem graus centígrados”, pois consistindo numa estrutura intensional e sendo o predicado de 

caráter único, o predicado não pode ser substituído por uma expressão equivalente. Se fosse o 

caso, a metáfora perderia o sentido e a sentença se reduziria ao significado literal. Enquanto 

estrutura intensional, a expressão “O sangue dele estava fervendo” consiste numa metáfora 

que remete ao estado de fúria que a pessoa se encontrava. Assim, sendo substituído por outra 

expressão, esse significado metafórico desaparece. 

 

 
3. WITTGENSTEIN E A ARTE CONTEMPORÂNEA  

 
Desenvolver abordagens filosóficas sobre arte, a partir do pensamento wittgensteiniano, é 

algo que se expandiu a partir do momento que alguns teóricos publicaram ensaios usando a 

noção de jogos de linguagem e semelhanças de família de Wittgenstein. Como já explicitado, o 

período inicial da segunda metade do século XX passou a ser bastante influenciado pelas 

abordagens pragmáticas da filosofia analítica, principalmente dos últimos escritos 

wittgensteinianos. Pensadores como Weitz e Kennick rejeitaram prontamente uma abordagem 

sobre a arte com objetivos essencialistas. Para eles, a abordagem acerca da noção de 

semelhança de família trazia respostas mais satisfatórias, pois devido ao caráter contingencial 

das obras de arte, o caminho mais promissor, segundo eles, seria interpretar a arte como 

possibilidades de se ressignificar, como textura aberta. É a partir desses dois filósofos que 

Danto se aproxima da filosofia de Wittgenstein. Inicialmente, o seu interesse era rejeitar 

qualquer possibilidade de uma interpretação da arte por via do pensamento wittgensteiniano. 

Isso ocorreu principalmente por causa do caráter não essencialista da noção de linguagem 

presente nas Investigações Filosóficas. Assim, para Danto fundar uma filosofia da arte, 

ancorada em condições necessárias e suficientes, seria preciso, primeiro, rejeitar aquilo que lhe 

parecia um obstáculo, qual seja, o pensamento de Wittgenstein. 



55 

Mesmo que Danto tenha desenvolvido diversas críticas à obra de Wittgenstein, por outro 

lado, segundo Thériault (2017), ele propõe soluções que são muito próximas daquilo que ele 

pensou em suas reflexões. De acordo com a autora, as observações acerca da ação, no ato de 

levantar o braço, presente no parágrafo § 621 das Investigações, teria inspirado Danto a pensar 

o significado das obras de arte como ação contextualizada no mundo da arte. Ao mencionar as 

observações de Wittgenstein, Thériault (2017, p. 169-170) diz que “o significado de um gesto 

ou de uma palavra se manifesta em seus usos, que diferem de acordo com o contexto”. Logo 

em seguida ela faz a aproximação com a interpretação de Danto dizendo que ele “parcialmente 

endossa esta posição: os usos fazem parte do contexto cultural, e [...] devemos ter um mínimo 

de convenções para entender o significado de uma obra ou de uma ação”. 

Embora esta aproximação entre Danto e Wittgenstein pareça se mostrar plausível, por 

outro lado, Bogéa (2023) acredita que na verdade, a estrutura da teoria da arte de Danto é 

fundamentada no pensamento de Frege. Ele discorda da abordagem de Theriault acerca de uma 

influência wittgensteiniana na filosofia de Danto. De Acordo com Bogéa (2023, p. 102), 

“Segundo Melissa Thériault, Danto é um herdeiro de Wittgenstein. Nossa tese vai em outra 

direção e afirma que se há uma influência decisiva de um filósofo analítico em Danto, esta é a 

de Frege”. 

Um dos pontos importantes, apontados por Bogéa, sobre a influência fregeana no 

pensamento de Danto é a sua concepção naquilo que concerne a noção de sentido e referência. 

Mas muito além dessa estrutura do pensamento logicista, há algo importante na filosofia de 

Frege que é fundamental ao pensamento de Danto sobre a arte. Segundo o autor, Danto 

concebe sua filosofia  da arte a partir da noção de “Färbung” (coloração), a qual consiste numa 

hipótese para dar conta de algo presente nas línguas naturais que escapa à estrutura rígida da 

lógica fregeana. Isto é, esta concepção consiste num aspeto da línguas naturais que vão além da 

noção de sentido e referência. Nessa abordagem, de acordo com o autor, Danto usa o conceito 

de färbung para expressar o caráter contextual das obras de arte e sua localização na história. 

Isto é, assim como Frege aponta para a coloração que permeia o uso pragmático das línguas 

naturais, Danto se interessa em mostrar que não há uma transparência nas representações da 

arte e que seja atemporal. A coloração consiste nos traços culturais que desempenham um papel 

fundamental nos estilos das obras de arte em cada período da história. Nas palavras de Bogéa 

(2023, p. 107):  

 



56 

Segundo Danto, “é difícil imaginar uma arte que não vise algum efeito e alguma 
transformação ou afirmação do nosso modo de ver o mundo”. E, a via de acesso que 
Danto encontra para tratar desse “visar um efeito”, como vimos acima, pelo menos na 
OAB, foi a noção fregeana de Färbung. 

 
Embora haja algumas disputas sobre qual dos filósofos, de fato, influenciou a filosofia da 

arte de Danto, aqui é importante destacar o seguinte ponto: independente do peso que cada um 

desses filósofos exerce em suas reflexões, nos interessa analisar e saber em que medida o 

pensamento das Investigações filosóficas de Wittgenstein pode esclarecer problemas 

relacionados à abordagem de Danto sobre a arte contemporânea. Talvez o interesse de Danto 

não seja exatamente assumir um paradigma teórico para as suas abordagens. Ainda que ele 

mencione a noção de Färbung para esclarecer as nuances que permeiam o contexto pragmático 

da arte, nada impede que a mesma abordagem possa ser pensada por outras vias pragmáticas. E 

é justamente o que Danto faz em relação ao pensamento de Wittgenstein, o qual ele o cita em 

diversas obras. Ora como mera ilustração algumas de suas análises. Noutras ocasiões, como 

algo mais fundamental, por exemplo, quando ele se apropria da noção de formas de vida para 

justificar as mesmas coisas, as quais ele faz uso da noção fregeana de coloração.  

Como a nossa abordagem parte do debate acerca das críticas de Danto aos 

neowittgensteinos, a nossa investigação não entrará nessa disputa. Faremos uso do conceito de 

coloração apenas para ilustrar a aproximação que existe entre Danto e Wittgenstein naquilo que 

concerne ao entendimento de obras de arte como criações que emergem das condições 

históricas e sociais.  

Embora o pensamento de Wittgenstein tenha sido empregado para várias abordagens no 

campo da estética, no entanto, o filósofo não desenvolveu, em nenhuma obra, um debate 

exclusivo sobre o problema da arte. Isto é, não existe, precisamente, uma filosofia da arte no 

pensamento wittgensteiniano. As investigações estéticas de Wittgenstein consistem, na maioria 

dos casos, em abordagens que procuram discorrer sobre os problemas filosóficos da linguagem. 

No Tractatus, por exemplo, o que ele estabelece como estética concerne àquilo que não pode 

ser dito, mas apenas mostrado. A estética, assim como a ética, são consideradas experiências de 

valores fora do mundo, isto é, são inefáveis, logo não podem ser figuradas pelas proposições da 

lógica. Sendo a ética e a estética pertencendo a instância de mesmo valor, Wittgenstein 

compreende-as como uma mesma coisa. Após o Tractatus, Wittgenstein traz o campo estético 

para as questões pragmáticas do significado. A partir de então, ele passa a conceber a 

experiência estética como pertencentes às atividades artísticas e as habilidades decorrentes das 

experiências práticas de fruir e produzir obras de arte.  



57 

Por outro lado, no que concerne à arte contemporânea, a maioria dos debates que 

envolvem o pensamento de Wittgenstein, refere-se às abordagens acerca da concepção de 

linguagem nas Investigações Filosóficas. Nesse sentido, uma perspectiva wittgensteiniana 

sobre a arte contemporânea, consiste, portanto, numa tentativa de acomodar a sua filosofia para 

resolver problemas, acerca dos quais ele não discorreu. No entanto, mesmo que a filosofia de 

Wittgenstein possa ser apropriada para outros projetos teóricos, não podemos inferir, a partir 

disso, que se trata de abordagens filosoficamente inválidas. Sobre o tema do mundo da arte de 

Danto, por exemplo, uma abordagem crítica, a partir das Investigações, é fundamental para 

lidar com os problemas relacionados à produção cultural dos povos originários. Isto é, como o 

conceito de mundo da arte é intrínseco à definição da arte de Danto, logo, isto parece atender a 

uma concepção de arte como visão de mundo. Sendo uma visão de mundo da cultura ocidental, 

o mundo da arte pode ser considerado, em certa medida, como um lugar de violência 

epistêmica a partir do momento em que tenta estender suas influências para as comunidades de 

culturas originárias. 

3.1 O PROBLEMA DA ESTÉTICA EM WITTGENSTEIN 
 
​ Apesar da estética ter recebido certa importância no corpus filosófico de Wittgenstein, 

segundo Crespo (2011, p. 29) não existe “nenhuma obra dedicada exclusivamente ao projeto de 

uma investigação estética”.  De maneira geral, quando Wittgenstein aborda questões dessa área, 

sua preocupação consiste em apresentar explicações que resolvam problemas acerca do 

conhecimento, principalmente sobre aquilo que concerne às questões da linguagem. 

​ As investigações estéticas do pensamento wittgensteiniano podem ser indicadas 

basicamente a partir de duas identificações. Primeiramente, no Tractatus, o filósofo vienense 

explora as relações que estabelecem a distinção entre aquilo que pode ser dito nos limites do 

mundo e sobre aquilo que não é possível ser representado pela linguagem. Na instância em que 

a linguagem nada pode descrever se encontra a ética e a estética consistindo como uma só, isto 

é, a ética e a estética são postas como inexprimíveis, inefáveis.. Num segundo momento, 

considerado já no período pós-tractatus, de acordo com Crespo (2011, p. 29) essas questões 

acerca da inefabilidade e do místico, em certa medida permanece como “um conjunto de 

atividades (imaginativas, perceptivas e cognitivas) e comportamentos humanos”. Nesta nova 

abordagem, Wittgenstein estabelece uma investigação estética mais próxima daquilo que ele 

considera um método filosófico, qual seja, o uso dos atributos linguísticos como uma visão de 

mundo capaz de analisar as redes de conexões da linguagem do cotidiano. 



58 

​ A questão da inefabilidade da ética e estética, no Tractatus, é posta no interior do 

aforismo 6.421, ao afirmar que, por se constituir em condições transcendentais, estas não se 

deixam exprimir. Na perspectiva do Tractatus, Wittgenstein afirma que o caráter silencioso 

deve ser estabelecido acerca das intuições místicas da ética e estética, uma vez que consistem 

em valores que estão fora do mundo e não podem ser figurados por proposições da lógica. Isso 

significa que intuições de caráter não factual não podem ser colocadas como possibilidades de 

descrição, pois se encontram fora dos limites da linguagem. Qualquer tentativa do uso da lógica 

para figurar coisas sobre ética e estética consiste em adentrar em contra-sensos, pois estando 

estas na dimensão do inefável, nada é possível ser dito que corresponda às condições efetivas 

de representação lógica das coisas do mundo.  

​ As proposições da linguagem são estabelecidas como modelos dos fatos do mundo, 

logo, para que as sentenças possam descrever fatos da realidade, o que está sendo dito deve 

corresponder ao seu modelo factual do mundo. A base que garante o sentido das expressões 

linguísticas consiste na teoria pictórica que funciona como uma estrutura fundamental do 

significado. Segundo Pinto (1998, p. 157): 
 

A proposição dotada de sentido é uma figuração lógica do fato que ela descreve [...] 
ao explicar o que é uma figuração lógica, estaremos explicando simultaneamente o 
que é uma proposição dotada de sentido e o pensamento a ela relacionado. 

 

​ O pensamento é a figuração lógica, isto é, consiste na relação isomórfica entre as 

proposições dotadas de sentido e sua representação como descrição dos fatos do mundo. No 

aforismo 3, Wittgenstein diz que “A figuração lógica dos fatos é o pensamento”. Nesta 

proposição, o filósofo do Tractatus está afirmando que o pensamento ocorre quando uma dada 

proposição figura um fato da realidade. No entanto, para que isso ocorra é fundamental que 

haja a equivalência entre aquilo que está posto na estrutura de uma proposição dotada de 

sentido e o estado de coisa, o qual diz respeito ao acontecimento da realidade. Na proposição 

3.001 Wittgenstein diz que se um estado de coisa é pensável significa que ele pode ser 

figurado. Isto é, o pensamento é equivalente à relação isomórfica entre a estrutura lógica e os 

acontecimentos do mundo, o qual se desdobra na projeção das proposições descrevendo aquilo 

que é o caso. O que é pensável corresponde ao que é possível figurar no mundo. Isso significa 

que o pensamento não pode se estabelecer como um contra-senso, pois nesta condição nenhum 

fato da realidade pode ser descrito. 

​ Ora, no que diz respeito à ética e estética, estas se encontram no conjunto de instâncias 

que não corresponde à lógica da linguagem. Assim, a figuração lógica sobre ética e estética não 



59 

é possível porque, na estrutura da filosofia do Tractatus, estas são da ordem do que não pode 

ser dito. As proposições da ética e estética não são possíveis de serem estabelecidas numa 

relação isomórfica porque, estando fora do mundo, qualquer tentativa de figuração acaba se 

constituindo como contra-senso. 

​ As experiências inefáveis acerca do absurdo da totalidade da existência induz muitos 

pensadores a aventurar-se em sistemas teóricos que acabam na fundação ilusória de edifícios 

metafísicos. Desamparados de uma análise crítica das condições lógicas da linguagem, tais 

filósofos desenvolvem estruturas complexas de pensamento essencialistas na crença de que é 

possível acessar as verdades últimas da existência. Segundo Moreno (2006, p. 32): 

 
Procurar fundamentar o comportamento moral do homem não é apenas uma tarefa 
desprovida de sentido, isto é, metafísica, como também, rigorosamente, imoral, uma 
vez que supõe a redução da vida moral aos modelos explicativos científicos dos fatos. 
Os problemas da vida não podem ser solucionados a partir de condutas universais, 
sistemas que lancem os fundamentos de toda e qualquer ação individual. 

 

​ De acordo com Moreno, no que diz respeito a estas experiências, para cada indivíduo 

estas questões são postas individualmente em situações pessoais. Isto é, os acontecimentos, 

inerentes aos problemas de natureza ética e estética, se estabelecem no campo da experiência 

individual. Sendo assim, as respostas para tais problemas não podem ser estabelecidas no 

âmbito da verdade universal de estruturas essencialistas. E como disse Wittgenstein, na 

proposição 6.41, “O sentido do mundo deve estar fora dele [...] não há nele nenhum valor”. Ou 

seja, sendo a ética e a estética uma e mesma coisa, e consistindo em instâncias valorativas, logo 

não faz sentido tentar construir sistemas normativos para solucionar estas experiências. Assim, 

não é possível a figuração de fatos sobre instâncias inefáveis. Se fosse o caso, seria necessário 

que o mundo possuísse valor e que a experiência de valor pudesse ser descrita numa estrutura 

lógica de representação da realidade. No entanto, como o mundo, no corpo filosófico do 

tractatus, é concebido na totalidade dos fatos e ausente de valor, logo, propor a figuração lógica 

de valores místicos significa aventura-se em ilusões metafísicas. Como diz Wittgenstein na 

proposição 6.42, “proposições não podem exprimir nada de mais alto”. 

​ Ainda que a tentativa de uma investigação lógica sobre questões estéticas, se configure 

em ilusões metafísicas, De acordo com Crespo (2011, p. 225), não podemos inferir disso que a 

filosofia do Tractatus anule “a permanência daquilo que as proposições nunca poderão dizer, 

porque ‘existe no entanto o inexprimível. É o que se mostra, é o místico’”. Assim, mesmo que 

não sejam possíveis proposições acerca do místico, para Wittgenstein, no entanto, estas 

questões permanecem como aquilo que apenas pode ser mostrado. Enquanto a lógica pode ser 



60 

compreendida como o espaço das possibilidades das representações com sentido, por um lado, 

a ética corresponde ao sentido do mundo, isto é, o sentido da ética consiste nos valores do 

mundo, mas como o valor não pode estar no próprio mundo, assim, não há a possibilidade de 

proposições que possam figurar valores. Como diz Crespo (2011, p. 230), “A visão estética 

corresponde a uma transgressão dos limites lógicos da representação do mundo [...] o fora do 

mundo [...] é o exterior ao mundo das ciências da natureza, ao mundo dizível da proposição 

logicamente articulada”. Ou seja, a visão estética consiste no inexprimível, naquilo que não é 

possível ser descrito pela lógica da linguagem. Ao contrário das proposições das ciências da 

natureza, as quais podem ser postuladas como verificação da verdade dos fatos no mundo, as 

intuições estéticas consistem em visões de mundo, as quais não podem ser materializadas em 

fatos figurados. 

​ No período posterior à filosofia do Tractatus, segundo Crespo (2011, p. 29) estas 

questões estéticas, enquanto instância inefável, em certa medida permanecem como “um 

conjunto de atividades (imaginativas, perceptivas e cognitivas) e comportamentos humanos”. 

Todavia, segundo o autor, nos escritos aforísticos de Cultura e Valor, podemos encontrar uma 

abordagem da estética mais próxima daquilo que Wittgenstein considera como um método 

filosófico, a saber, o compartilhamento de semelhanças que aproximam poesia e filosofia. 

Wittgenstein traça paralelos entre essas duas áreas do saber, procurando mostrar que haveria no 

método de filosofar similaridades aos modos como os poetas usam a linguagem para 

desenvolver suas composições. Numa passagem famosa desses escritos, Wittgenstein (CV, § 

129, 1933-1934) expressa a possível semelhança entre os métodos de uma investigação 

filosófica e da estética ao dizer: “Penso ter resumido a minha atitude relativamente à filosofia 

quando disse: a filosofia só deveria ser poesia”. 

​ Contudo, Wittgenstein não pretende afirmar que sua pretensão filosófica seja uma 

aproximação ao caráter enigmático das artes. Isto é, ao afirmar que a filosofia deveria ser um 

poetizar (Dichten) ele não pretende, com isso, promover uma fusão da filosofia com a poesia, 

ou mesmo transformar a prática filosófica em poesia. Embora, na citação acima, ele parece se 

referir a uma investigação filosófica como criação poética, na verdade, Wittgenstein faz a 

distinção entre ambas ao dizer que o poeta cria linguagem, ao passo que o seu método, consiste 

em inventar similes e conceitos fictícios. De acordo com Crespo (2011, p. 355), o método de 

Wittgenstein não se estabelece a partir da criação de linguagens, mas, segundo o autor, ele 

“apenas inventa novos símiles e constrói conceitos fictícios com uma função libertadora”. 

Assim, a atitude filosófica como método desejado por Wittgenstein, consiste na atividade 

filosófica com a linguagem que já existe disponível. A concepção de filosofia como Dichten 



61 

consiste num filosofar como poesia à medida que a linguagem é articulada como composição. 

A partir desse método, o filósofo está apto a libertar a linguagem dos seus aspectos grosseiros, 

os quais já se encontram na linguagem do dia a dia. Nas Investigações Filosóficas, Wittgenstein 

expressa esse caráter inacabado da linguagem ao referir-se ao emprego das expressões em 

diferentes contextos, o que indica um método de investigação pautado no uso da linguagem 

como um conjunto de materiais que precisam ser lapidados. Nas palavras de Wittgenstein (IF, § 

120): 

 
Quando falo da linguagem (palavra, frase etc.) devo falar a linguagem do cotidiano. 
Seria essa linguagem talvez muito grosseira, material para aquilo que queremos dizer? 
E como se forma então uma outra? - E como é espantoso que possamos fazer alguma 
coisa com a nossa. 

 

​ Pensar a filosofia como poesia, consiste então, no método do uso das palavras como 

invenção. Não no sentido de criar uma linguagem, mas no sentido de libertá-la de seus aspectos 

embaraçosos, a partir do momento em que o filósofo se apropria da linguagem disponível e se 

posiciona como o poeta. É o procedimento composicional presente no ato criativo dos poetas 

que Wittgenstein aproxima a filosofia. Essa relação metódica, por meio das palavras, se 

estabelece como uma ponte entre poesia e filosofia. No entanto, nessa relação não cabe 

conceber a filosofia como algo idêntico à poesia. Na abordagem wittgensteiniana, a filosofia 

consiste em um método, o qual se estabelece como um modo de disposição das palavras a fim 

de clarificar o que já se encontra disponível grosseiramente. A atividade filosófica consiste em 

compor. Isso significa que cabe ao filósofo lapidar a linguagem a partir de um uso libertador. 

Crespo (2011, p. 55) enfatiza bem essa distinção dizendo que:  

 
Wittgenstein não é um poeta-filósofo, nem a sua filosofia poesia, mas existe uma 
matriz poética no seu pensamento, [...] existe uma proximidade entre os modos de 
composição poético e filosófico que, no caso de Wittgenstein, se expressa na 
necessidade metodológica de criar conceitos fictícios, inventar novos smilies, 
imaginar formas de vida; [...] a poesia tal como a filosofia, é uma atividade relativa 
não somente a um estilo de escrita, mas a uma disciplina de observação e da visão e, 
assim, é uma atividade na qual a percepção de aspectos é essencial. 

 

​ A atitude investigativa de Wittgenstein, para além da atividade composicional, consiste 

no procedimento de recolher os materiais inerentes aos jogos de linguagem das práticas 

linguísticas cotidianas. Pela condição de ausência de uma visão panorâmica dos usos das 

palavras, resta ao filósofo, imerso no palco das formas de vida, analisar e tentar perceber as 

relações que se estabelecem na fluidez do uso da linguagem. O esforço do filósofo consiste em 

ver o que se encontra à sua frente. A partir daquilo que lhe aparece disponível, ele tenta 



62 

clarificar os sentidos das expressões recolhendo o que se encontra posto cotidianamente. Como 

diz Wittgenstein (IF, § 122), o filósofo se esforça na busca por “encontrar e inventar 

articulações intermediárias”. Dada a impossibilidade de acessar a totalidade de “uma visão 

panorâmica dos usos de nossas palavras”, cabe ao filósofo agir como poeta, isto é, inventar 

modos de articular as palavras, juntando aquilo que não aparece com clareza. Assim, envolvido 

na missão de mostrar o que não se dá na totalidade, o filósofo se encarrega de ajustar os 

aspectos que se dão de modo imprecisos nas atividades linguísticas do cotidiano. É por meio do 

método composicional dos poetas que o filósofo consegue enxergar e esclarecer os aspectos 

embaraçosos da cotidianidade da linguagem.  

​ De modo semelhante às análises que Wittgenstein desenvolve sobre as estruturas da 

linguagem, assim ele também estabelece para o caso das investigações estéticas. No que diz 

respeito à linguagem, o filósofo austríaco não está interessado na questão acerca das formas das 

palavras. Suas análises tem como objetivo investigar os usos que fazemos das expressões 

linguísticas. Como sugere Brígido (2015, p. 174), o que está em questão é “uma atividade cujo 

intuito é esclarecer como essas expressões fazem parte da forma de vida dos falantes”. Ou seja, 

na investigação estética, o que importa não é a análise acerca do sentido da palavra estética, 

almejando descobrir valores absolutos acerca das expressões de juízos estéticos. A investigação 

estética deve se estabelecer na busca pela compreensão das atividades envolvidas nos usos 

dessas expressões. Saber como os falantes de uma determinada língua atribui sentido às 

palavras à medida que fazem usos delas em formas de vida. De acordo com Wittgenstein 

(1966, p. 28), ao invés de tentar determinar valores universais sobre juízos estéticos, devemos 

“descrever modos de vida”. Ele continua dizendo que: 

 
Julgamos que temos de falar acerca de juízos estéticos como”isto é belo”, mas 
verificamos que, quando nos cumpre discutir juízos estéticos, não encontramos 
absolutamente tais palavras, mas antes uma palavra usada mais ou menos à guisa do 
gesto, acompanhando uma complicada atividade”. 

​  

Assim, como Wittgenstein abandona seu projeto inicial sobre a essência da linguagem, de 

modo semelhante ele pensa acerca de uma investigação estética. O interesse dele consiste em 

mostrar que qualquer juízo que fazemos das coisas, é fundamental que entendamos, 

primeiramente, os modos como tais juízos são empregados. Ou seja, cabe ao filósofo ver as 

formas de vida que possibilitam os usos de tais juízos. Compreender os sentidos empregados 

nos juízos estéticos exige que o filósofo observe, por exemplo, a maneira como as pessoas 

agem no contexto em que tais expressões acontecem. Ao se deparar com obras de arte, o 

fruidor pode reagir diante da obra usando expressões de juízos estéticos. No entanto, estes 



63 

juízes são empregados no ato de uma prática. Essa prática diz respeito ao momento em que 

alguém, envolvido nos aspectos de sua cultura, contempla os objetos artísticos. O espectador se 

relaciona com as obras de arte a partir de um repertório, o qual diz respeito aos processos 

complexos da formação cultural das pessoas.  

​ A investigação estética wittgensteiniana pós-tractatus, em certa medida, conserva 

semelhanças com o caráter indeterminado da experiência estética presente no Tractatus. Se 

nesta obra as questões acerca da estética não são exprimíveis pela figuração proposicional, nas 

obras após esse período a experiência estética permanece como algo que não pode ser definido 

como valor de verdade essencialista. No entanto, a diferença agora consiste em compreender 

que a experiência da arte deve ser investigada a partir da noção de linguagem como uma 

prática. Isto é, diferente do caráter essencialista da figuração lógica presente no projeto 

tractatiano, as investigações sobre os problemas da estética devem se estabelecer na análise das 

formas de vida.  

Muito além da articulação proposicional, essas questões devem considerar o caráter 

expressivo de nossas ações ao usarmos a linguagem para expressar o que sentimos ao 

contemplar as obras de arte. Assim, o posicionamento wittgensteiniano, diante das 

investigações sobre a estética, se abre para uma interpretação não essencialista. Esse método de 

investigação não se restringe aos atributos que constituem a forma das expressões linguísticas, 

mas observa o uso articulado dessas expressões em atividades práticas. Somente considerando 

o contexto das atividades da linguagem e da arte é que se torna possível compreender a função 

que juízos estéticos exercem no interior das formas de vida. Compreender o uso em contextos 

significa entender os acordos que formam o repertório cultural de uma determinada 

comunidade. Assim, segundo Wittgenstein (1966, p. 24), “as palavras a que chamamos 

expressões de juízos estéticos desempenham uma função complicada, mas assaz definida 

naquilo que denominamos de cultura de um período”. 

​ Ainda que os problemas estéticos sejam, para Wittgenstein, de caráter não essencialista, 

no entanto, ao contrário do Tractatus, em suas investigações estéticas podem ser 

compreendidas como pertencentes aos jogos. Isso significa que, ao invés de negar qualquer 

possibilidade de se dizer algo com sentido, os problemas estéticos passam a ser como 

atividades culturais que estão envolvidas em regras. De modo semelhante aos jogos de 

linguagem, a experiência com uma obra de arte se estabelece à medida que somos treinados em 

práticas artísticas. Essas atividades possuem modos de compreensão que esclarecem as regras 

por meio das quais os artistas articulam seus instrumentos para a criação da experiência 



64 

estética. Assim, um músico desenvolve suas atividades musicais seguindo as regras pelas quais 

ele foi treinado a usar.  

De acordo com Wittgenstein, uma experiência com a música envolve várias maneiras 

de compreensão da experiência estética. Há uma relação complexa que envolve o ato de tocar e 

as expressões decorrentes dessa atividade. Nesse sentido, podemos perceber que no interior 

dessa relação, os músicos desenvolvem expressões que constituem o modo pelo qual ele foi 

treinado a expressar-se. Por outro lado, há a experiência contemplativa decorrente do contato 

com aquilo que é expressado pela sonoridade executada na atividade musical. Segundo 

Wittgenstein, alguém que compreende as regras acerca de uma determinada prática musical irá 

entender a música de uma maneira distinta de alguém que não possui o treinamento para tal 

experiência.  

A experiência estética deve ser compreendida a partir dessas diferenças, ou seja, para 

cada indivíduo envolvido na contemplação artística, a experiência estética decorrerá das 

habilidades que cada um possui com as obras de arte, as quais implicará determinadas 

expressões e juízos estéticos. Para cada experiência analisada numa investigação filosófica, 

cabe ao filósofo perceber como estas variações de expressão acontecem. Isto é, o filósofo deve 

analisar o contexto da experiência estética, as circunstâncias culturais as quais a pessoa está 

inserida e o tipo de treinamento normativo que fundamentam as práticas artísticas. Nas palavras 

de Wittgenstein, (CV, § 398: 1948): 

 
Há uma certa expressão característica da apreciação da música, ao ouvi-la, ao tocá-la, 
e também noutras alturas. Por vezes, gestos constituem parte desta expressão; noutra 
ocasião, tratar-se-á apenas do modo como um homem toca, ou cantarola, a 
composição [...] Alguém que compreende a música ouvirá de modo diferente (por 
exemplo com uma expressão facial diferente) falará de modo diverso do de alguém 
que não a compreenda”. 

 

Segundo Brígido, estas múltiplas camadas sensoriais e afetivas das expressões 

corporais, durante um apresentação e fruição artística, podem ser compreendidas como jogos 

estéticos. Estes jogos se estabelecem como semelhante à noção de jogos de linguagem das 

Investigações Filosóficas. Nas palavras de Brígido (2015, p. 176), “São nesses 

comportamentos, a que se pode chamar jogo estético que expressa a compreensão musical 

daquele que conhece as regras”. De acordo com o autor, os problemas relacionados à 

experiência estética são da ordem dos jogos. O sentido inerente à expressão musical, por 

exemplo, além do conhecimento teórico sobre música, envolve a prática artística e a conexão 

desta prática com o contexto onde se situa o acontecimento artístico. A experiência estética, 

portanto, se estabelece numa relação complexa. Ela perpassa as formas de vida, as regras de 



65 

uma prática artística, o acontecimento da obra. Tudo ocorre no entrelaçamento destas 

instâncias, dentre as quais, as pessoas envolvidas no ambiente artístico compartilham as regras 

acerca daquele tipo de atividade. 

 
 
3.2 JOGOS DE LINGUAGEM E SEMELHANÇAS DE FAMÍLIA 

 
O debate que Wittgenstein desenvolve acerca da noção de semelhanças de família29, a 

partir do parágrafo § 65, decorre das discussões que o filósofo empreende desde o início das 

Investigações Filosóficas. Esse debate parte das análises que Wittgenstein faz da linguagem 

ostensiva procurando mostrar as suas insuficiências como caracterização do modo como, de 

fato, a linguagem se constitui. Assim, ele vai aos poucos apresentando as razões sobre as quais 

a linguagem não deve ser compreendida de modo essencialista. No Tractatus, ele se 

preocupava em mostrar a essência da linguagem especificando a forma geral da proposição. No 

entanto, desde o início das Investigações, Wittgenstein analisa as estruturas da linguagem 

procurando rejeitar os pressupostos de uma suposta essência da linguagem. De acordo com 

Aquino (2012, p. 57): 

 
As ideias de cunho essencialista são recusadas desde o primeiro parágrafo das 
investigações. Os equívocos de se crer que cada palavra tem um significado 
correlacionado a um objeto da realidade, cuja essência é apreendida ao nomeá-lo e que 
a conexão entre significado e palavra, linguagem e realidade é verdadeira são 
abandonados. 

 

Ao analisar a concepção agostiniana de linguagem no início das Investigações, 

Wittgenstein mostra que podemos ser facilmente induzidos a acreditar que o funcionamento da 

linguagem se dá basicamente como uma imagem de mundo. Isto é, para o filósofo, o uso das 

palavras apontadas como indicação do significado dos objetos pode nos levar a crer que a 

29 Quando Wittgenstein diz que não há nada em comum entre os jogos, mas apenas semelhanças de famílias, ele 
está dizendo que, tanto nos jogos quanto no uso da linguagem, não existe uma caracterização essencialista do 
que sejam os jogos ou sobre o que é a linguagem. Ao afirmar que os jogos compartilham apenas semelhanças, 
isso não significa que Wittgenstein está se referindo ao compartilhamento de semelhanças em comum. Na 
verdade, a noção de semelhanças de família consiste em um recurso wittgensteiniano para mostrar que a 
linguagem, enquanto estrutura que se estabelece nas atividades práticas, não possui uma essência. Se as 
expressões da linguagem não são estruturadas por meio do compartilhamento de propriedades em comum, então 
a noção de semelhanças de família se constitui como a condição na qual as expressões da linguagem apresentam 
apenas similitudes. Por semelhanças entende-se que as características inerentes aos usos das regras apenas se 
parecem, e por serem assim,  não se repetem na totalidade dos jogos. O sistema de regras do jogo de xadrez 
pode se assemelhar às regras de outro tipo de jogo, sem que os modos de uso sejam os mesmos. Assim, dizer 
que os jogos compartilham semelhanças significa que o uso das regras pode ser parecido, mas não idêntico e 
muito menos compartilhado entre todos os jogos. E se assim fosse, não seria o compartilhamento de 
semelhanças, mas o compartilhamento de uma essência, uma vez que neste caso todos os jogos possuiriam em 
seu sistema de regras pelo menos uma característica que se repete em todos os jogos. No entanto, no 
pensamento wittgensteiniano não é o caso, pois a sua concepção de jogo e de linguagem não é essencialista. 



66 

essência da linguagem se dá de modo ostensivo. Assim, bastaria apenas que observássemos a 

conexão entre as palavras e as coisas que teríamos a base fundamental para a compreensão da 

linguagem. Segundo Stern (2012), a menção inicial que Wittgenstein faz às Confissões de 

Agostinho possui um modo de compreensão da linguagem que se institui como uma essência. 

À medida que somos tomados inicialmente pela abordagem agostiniana, nos parece natural e 

sem problemas que o uso ostensivo das palavras seja realmente suficiente para deduzir os 

fundamentos que justifiquem a natureza da linguagem. Nas palavras de Stern (2012, p. 121): 

 
A primeira sentença de Wittgenstein nos diz que a citação inicial de Santo Agostinho 
contém uma imagem definida da essência da linguagem, entretanto, em uma primeira 
leitura, as palavras de Agostinho podem parecer ao leitor uma descrição inteiramente 
natural e nada problemática de como ele aprendeu a falar. 

 

Mas apesar da aparência natural que nos parece ser, a posição de Wittgenstein é que, 

além do procedimento ostensivo, há diversos outros aspectos no uso da linguagem que 

precisam ser analisados. Sendo assim, podemos, aos poucos, recusar a tentativa apressada de 

fundar princípios essencialistas com base na noção de nomear e apontar para as coisas. 

Contrário a esse tipo de abordagem, a investigação wittgensteiniana sobre os problemas da 

linguagem, segundo Stern (2012, p. 122), “não é com a apresentação sofisticada de problemas 

filosóficos e com as soluções teóricas a que eles conduzem, mas com a maneira como esses 

problemas surgem”. Ao invés de desenvolver uma abordagem teórica sistemática, Wittgenstein, 

antes de tudo, pretende analisar como são as estruturas do pensamento, as formas de falar, e 

como isso se estabelece no uso prático da linguagem cotidiana. Fazendo dessas observações o 

material de investigação filosófica, ele passa a ter condições viáveis para apresentar uma 

concepção de linguagem, a qual, se estabeleça na recusa de pressupostos de uma abordagem 

essencialista.  

Wittgenstein vinha, desde o início das Investigações Filosóficas, discutindo os 

problemas dos nomes simples e sobre em que medida esses nomes poderiam representar 

significados fixos para coisas simples. Em seguida ele discute sobre as consequências de 

modificarmos as regras de uso dos signos de um determinado jogo de linguagem. Isto é, acerca 

das implicações do entendimento da função das regras dos jogos. No parágrafo § 64, 

Wittgenstein propõe que o jogo do parágrafo § 48 possa ser mudado e, ao invés dos signos 

linguísticos estarem associados, cada um a certa cor dos quadrados do tabuleiro, ele propõe a 

seguinte mudança: usando o mesmo tabuleiro com quadrados coloridos, outras pessoas podem 

compreender o significado dos quadrados não mais separadamente, mas a partir da união de 

dois quadrados que formam um retângulo com duas cores, vermelho e azul, por exemplo. A 



67 

pergunta de Wittgenstein consiste em saber se estamos diante do mesmo jogo de linguagem. 

Segundo ele, a resposta é “não”, pois as regras utilizadas para o uso dos quadrados não são 

mais as mesmas, já que foram alteradas para o uso em forma de retângulos com duplas de 

cores. Nas palavras de Wittgenstein (IF, § 64), “Em que medida os signos desse jogo de 

linguagem precisariam de uma análise? Sim, em que medida o jogo pode ser substituído pelo 

(48)? - Na verdade é outro jogo de linguagem, mesmo que aparentado com o (48)”. 

A partir do parágrafo § 65, Wittgenstein finaliza as discussões sobre o significado 

simples dos nomes. De acordo com Stern (2012, p. 168), “Com o § 65 a discussão da objeção à 

nossa noção de simples chega a um fim abrupto, com o narrador dirigindo nossa atenção à 

‘questão que se situa por detrás de todas estas considerações’”. O interlocutor exige uma 

demonstração da essência do que seja um jogo de  linguagem. No entanto, Wittgenstein não 

pretende  apresentar uma essência da linguagem com sua forma geral da proposição ou sobre 

qualquer tipo de essência. Wittgenstein (IF, § 65) pretende mostrar que as regras de um jogo, ou 

os signos na linguagem “estão relacionados uns com os outros de muitos modos diferentes”. 

Ainda no parágrafo § 65, Wittgenstein aborda a questão mostrando uma saída contra a 

pretensão de fundar uma estrutura conceitual a qual, supostamente, pudesse solucionar o 

problema de uma definição da linguagem. Wittgenstein está tentando mostrar ao interlocutor 

que suas objeções, quanto a essência do significado dos nomes simples, deve ser direcionada 

para uma solução que rejeite o compartilhamento de uma essência em comum. De acordo com 

Wittgenstein, (IF, § 65), “Em vez de indicar algo que é comum a tudo aquilo que chamamos de 

linguagem, estou dizendo que estes fenômenos não têm nada em comum que nos faça usar a 

mesma palavra para todos”. 

Nas discussões que se seguem, no parágrafo § 66, Wittgenstein chama a atenção para o 

processo cuidadoso de percebermos como os jogos de linguagem se constituem. Assim, ele 

orienta para que possamos olhar e verificar as entranhas da linguagem naquilo que concerne às 

suas práticas. Isto é, Wittgenstein, nos alerta acerca de deixarmos de lado as reflexões 

conceitualistas para nos atermos às formas vivas de funcionamento da linguagem. Ao invés de 

pensarmos numa estrutura essencial do conceito de jogo, ele indica o olhar, para vermos como 

as regras guiam o funcionamento de cada jogo. Neste sentido, Wittgenstein pressupõe que se 

analisarmos apenas os elementos que constituem os jogos, perdemos de vista o que há de mais 

fundamental, qual seja, o sistema normativo adotado para manipular os elementos dos jogos e, 

assim, formar as redes de significado. No caso do jogo (48) e seu símile, com o uso de regras 

modificadas no parágrafo § 64, se não olharmos o que se situa por detrás da estrutura de 

quadrados coloridos, podemos ver apenas um jogo. Isto é, Wittgenstein nos orienta a ver o que 



68 

acontece quando estes signos estão em uso. Pois somente observando o modo como as pessoas 

usam as regras é que veremos que o tabuleiro com quadrados coloridos, sozinho, não determina 

a essência do significado para os signos. 

Na verdade, não é possível saber o que é um jogo ou compreender a linguagem sem 

observarmos os usos de suas regras. Procura pela essência é aventura-se contra a realidade da 

própria linguagem, ou seja, pensar sobre a linguagem e busca de conceitos fundamentais 

consiste em abandonar as formas de vida e adentrar em especulações filosóficas conceitualistas 

que nada descrevem sobre a linguagem. E como diz o próprio Wittgenstein (IF, § 38), “os 

problemas filosóficos nascem quando a linguagem entra em férias”. No entanto, se apropriando 

de um método de analisar a linguagem sem cair em ilusões, Wittgenstein defende uma 

abordagem a partir da qual devemos ver as relações de conexão no uso das regras. Isto é, cabe 

ao filósofo esclarecer os maus entendidos usando um método de compor30 usando aquilo que 

concerne aos materiais linguísticos que se encontram disponíveis nas práticas do cotidiano. 

O que passa a ser realmente importante, a partir do parágrafo § 65, é a busca pela 

compreensão da linguagem como semelhanças de família. Nesta abordagem, Wittgenstein 

procura mostrar, a partir dos exemplos dos jogos, que não existe uma essência de linguagem, 

mas aspectos linguísticos que se assemelham entre as diversas maneiras sobre como os jogos 

de linguagem se entrecruzam. Uma abordagem da linguagem pautada na compreensão das 

conexões de sentidos por meio de semelhanças, permite que a delimitação rígida de conceitos 

seja recusada. Assim, é fundamental desenvolver uma análise observando os jogos de 

linguagem e como estes estão ligados às atividades culturais e sociais do cotidiano. Ou seja, a 

análise da linguagem deve proceder, segundo Wittgenstein (IF, § 23), observando os jogos de 

linguagem como “uma parte de uma atividade ou de uma forma de vida” 

Não precisamos estabelecer um sistema universal de conceitos que se fundamentam 

como uma estrutura essencial da linguagem. As regras que orientam os usos de uma 

determinada língua podem consistir em um pequeno número de regras gerais simples sem que 

isso comprometa o entendimento da complexidade inerente aos modos diversos da linguagem. 

Como sugere Silva (2019, p. 152), “podemos compreender um sistema complexo com um 

número pequeno de regras simples e gerais”. Ainda segundo Silva (2019, p. 152), “Regras são 

30 Referente ao método de investigação filosófica de Wittgenstein que, segundo ele, se assemelha às atividades 
de um poeta. Em Cultura e Valor , ele diz o seguinte: “Penso ter resumido a minha atitude relativamente à 
filosofia quando disse: a filosofia só deveria ser poesia” (CV, § 129, 1933-1934). Como já esclarecido na parte 
dedicada a estética de wittgenstein, ele não pretendia dizer com isso que a filosofia deveria se transformar em 
poesia, mas que o filósofo da linguagem poderia usar o método dos poetas, quais sejam, desenvolver a 
habilidade de usar os elementos embaraçosos linguagem disponíveis na cotidianidade e fazer “composições” 
para tornar claro aquilo que se dá grosseiramente. 



69 

aplicadas a muitos casos por pessoas diferentes e em muitos períodos diferentes. Neste sentido, 

uma regras não é conectada com uma situação particular, mas sim com uma multiplicidade de 

situações possíveis” 

Desejar estabelecer sistemas de conceitos universais para compreender a riqueza 

concernente aos múltiplos modos linguísticos, consiste em se recusar a ver a complexidade da 

linguagem. Ampara-se em sistemas universais consiste em não perceber a impossibilidade de 

abarcar a totalidade da linguagem. É importante lembrar que Wittgenstein (IF, § 122) nos 

orienta a ver as conexões, pois segundo ele, somos incapazes de ter “uma visão panorâmica do 

uso de nossas palavras”. Quando Silva (2019) explica que é possível compreender a 

complexidade da linguagem por meio de um pequeno número e regras gerais, ele não está 

insinuando que essas regras representam uma estrutura rígida simplificada. Na verdade, 

implicitamente, ele está mostrando que um pequeno número de regras gerais são maleáveis, 

isto é, as regras possuem a plasticidade de serem usadas de diferentes modos e em contextos 

diversos. Na condição de estarmos sempre imersos na complexidade dos usos da linguagem, 

não somos capazes de ter uma visão completa dos acontecimentos. Sendo assim, cabe ao 

filósofo, como sugere Wittgenstein no parágrafo § 122, observar os diferentes modos de 

articulação das regras dos jogos de linguagem, os quais estão disponíveis nas nossas atividades 

sociais. 

A orientação wittgensteiniana é que, não devemos enveredar na busca sistemática da 

natureza da linguagem. Ao invés de determinar um modelo universal pautado na concepção 

ostensiva de linguagem, segundo Stern (2012, p. 171), Wittgenstein nos adverte para focarmos 

“na análise das relações entre palavras”. Como sugere Silva (2019), podemos conceber as 

relações entre palavras como o movimento de um conjunto de regras gerais articuladas que 

podem se ajustar como forma de acolher as diversas possibilidades de conexão de significados. 

As similaridades entre os jogos vão se estabelecendo à medida que os diferentes modos de usos 

das regras passam a ser articulados para atender as demandas linguísticas que surgem na 

dinâmica complexa da linguagem. Assim, não devemos supor uma estrutura rígida e fechada. 

Em vez disso, como indica Stern (2012, p. 171), devemos pensar os fenômenos da linguagem 

“como relacionados uns com os outros de várias maneiras diferentes”. Pois, ainda segundo 

Stern (2012, p. 171), “não há uma essência singular, mas apenas uma sobreposição de 

similaridades e dissimilaridades que se entrecruzam, como em uma família ou como no caso de 

jogos”. 

Quando Wittgenstein (IF §66) nos convida a considerar os processos, os quais 

chamamos de  jogos, como “jogos de tabuleiros, jogos de cartas, de bola, torneios esportivos 



70 

etc.”, ele nos alerta para os enganos acerca das ilusões essencialistas que uma reflexão 

filosófica pode nos levar. Então ele nos orienta que, se supusermos que haja algo em comum 

entre jogos estaríamos nos afastando daquilo que consiste ser a dinâmica pragmática do próprio 

jogo. Isto é, iremos em busca dos supostos fundamentos que determinariam as estruturas 

definidoras dos jogos, esquecendo o que de fato permite os modos fluidos pelos quais eles se 

constituem.  

Wittgenstein, portanto, está tentando mostrar que é um erro supor que haja uma 

definição de jogo e que esta definição se sustentaria por uma esência que liga todas as formas 

de jogo por fundamentos em comum. No entanto, Wittgenstein alerta que não devemos dizer 

que há algo em comum, mas que devemos ver e analisar em suas práticas efetivas, na dinâmica 

do uso pragmático das formas de jogar, se há algo em comum. A solicitação de Wittgenstein 

nos orientando a ver não equivale a analisar as formas rígidas das configurações dos objetos 

que constituem os jogos, mas ver os modos relacionais sobre como os objetos são articulados 

no contexto de uso das regras do jogo. 

Ver as relações significa ver as redes de conexões, isto é, a dinâmica que move as 

formas de jogar. Ver as relações é emergir na factualidade dos acontecimentos do jogo sem que 

acreditemos deter os supostos fundamentos definidores das ações corretas e do modo de agir. A 

noção de jogos, em Wittgenstein, implica diretamente no processo de entendimento do que são 

semelhanças de família. Isso significa que a noção de jogos não parte da ideia de uma essência 

ou um sistema de regras fechado, mas pressupõe, para além disso, a possibilidade da vagueza 

no processo de uso das regras sem que possam comprometer a noção de jogos, enquanto jogo 

genuinamente. O grande problema, segundo Wittgenstein é que instalamos formas idealizadas 

de ver as coisas e pressupormos que podemos figurar nossas formas idealizadas no mundo, 

onde encontraríamos de fato o que corresponde ao modo perfeito de nossas conceitualizações. 

Segundo Wittgenstein (IF §102/103): 

 
As regras rigorosas e claras da estrutura lógica da proposição parecem-nos como algo 
oculto no segundo plano - no meio da compreensão. Já as vejo agora (ainda que 
através de um meio), pois compreendo o signo e penso algo com ele. [...] O ideal está 
instalado definitivamente em nossos pensamentos. Você não pode se afastar dele. 
Deve sempre voltar a ele. 

 

Wittgenstein aponta para a estrutura rígida das regras da lógica como algo misterioso 

que nos ilude a pensar que já se encontra em um plano oculto a priori à realidade.  Somos 

induzidos a compreender os signos da linguagem como elementos que supostamente nos 

permitem pensar algo como representação idealista das coisas do mundo. Assim, nos 



71 

comportamos como possuidores de estruturas simbólicas inatas, como formas idealizadas 

instaladas no processo de nossos pensamentos.  

Segundo Wittgenstein, isto consiste numa cegueira idealista e que acaba nos frustrando 

com insatisfações à medida que confrontamos nossos hábitos idealizados arraigados com 

práticas linguísticas do nosso cotidiano. Esse rigor estabelecido em nossa forma de pensar, por 

meio do formalismo lógico, nos leva a situações confusas quando estamos de fato envolvidos 

na dinâmica das relações de sentido do palco da vida. Ficamos desorientados em meio a 

complexidade dos inúmeros jogos de linguagem, uma vez que a busca pela essência do 

significado linguístico se perde na própria impureza e imprecisões das regras que movem o uso 

das expressões da linguagem.  

Wittgenstein aborda esta questão da vagueza e da impureza inerente ao uso da 

linguagem, dando continuidade às suas intermináveis associações aos jogos. No parágrafo §100 

das Investigações, após algumas discussões sobre a essência da linguagem, ele expõe os riscos 

de nos mantermos afastados da vida cotidiana ao mencionar a insistência do seu interlocutor 

para justificar os supostos fundamentos essencialistas sobre o que são jogos. Ou seja, ele nos 

alerta para os riscos acerca da atribuição de um conceito definidor que possa também ser 

estendido para uma noção de linguagem pautada em princípios necessários e suficientes. Neste 

parágrafo, após o interlocutor afirmar que “não é jogo algum, se houver uma vagueza nas 

regras” , Wittgenstein o questiona se não haveria algum jogo, segundo o qual, o critério de 

vagueza pudesse ser permitido no funcionamento das regras de um jogo.  

A resposta para a indagação de Wittgenstein consiste em afirmar que, “sim, talvez você 

vá chamá-lo de jogos, mas em todo caso não é um jogo perfeito”. O que Wittgenstein pretende 

mostrar, a partir desse diálogo, é que há um problema a ser esclarecido no que concerne ao 

funcionamento da linguagem no sentido prático. Na perspectiva Wittgensteiniana abordada 

neste parágrafo, os jogos, assim como a linguagem, não são puros e nem pautados em regras 

totalmente fechadas. Os jogos são suscetíveis a possibilidades abertas sobre uso das próprias 

regras, sendo estes aspectos nebulosos e indefinidos. Assim, o que de fato concerne ao seu 

verdadeiro sentido, só será demarcado com mais precisão no palco dos acontecimentos, no 

contexto das relações e conexões que movem as redes de ações de uso das formas de jogar. 

 

3.3 CRÍTICAS A DANTO SOBRE A NOÇÃO DE SEMELHANÇAS DE FAMÍLIA 

  
​ Os jogos de linguagem podem ser compreendidos como estruturas dinâmicas que se 

desenvolvem nos contextos de uso, os quais constituem os espaços onde as relações articuladas 



72 

de redes de conexão de sentidos se formam. De modo semelhante,  também podemos pensar a 

arte, mesmo em seus acontecimentos mais radicais, onde em muitas situações desconsideram 

qualquer traço de materialidade das obras. Assim, a noção de significado que pode ser 

inspirada no pensamento wittgensteiniano, não poderia ser condicionada e determinada pela 

estrutura que forma uma composição proposicional. Ou numa abordagem wittgensteiniana 

sobre a arte, o significado não seria determinado pela estrutura material de sua composição 

estética. Desse modo, ainda que a maioria das obras de arte seja composta por uma estrutura 

física, não são as qualidades sensíveis (sua aparência) que garantem a legitimidade do objeto 

como obra de arte ou que determinam o seu significado. 

​ O uso da noção de semelhança de família, inerente aos jogos de linguagem como 

aspectos importantes para a compreensão das obras de arte e do seu caráter de fluidez, não 

devem ser considerados um problema para o entendimento da “natureza” da arte. Semelhanças 

de família, são atributos relacionais que dizem respeito mais sobre as relações internas nos 

sistemas de regras dos jogos do que à aparência ou atributos físicos. Sendo assim, as 

semelhanças entre jogos correspondem às similaridades existentes entre os modos de 

funcionamentos que podem ser estabelecidos entre diferentes tipos de jogos, sem que nada em 

comum, enquanto uma essência, seja compartilhado. Assim, quando Wittgenstein nos orienta a 

ver, ele certamente está nos solicitando que observemos as redes de conexões inerentes às 

regras que possibilitam a dinâmica de cada jogo. Ele está nos orientando a fazer comparações 

entre outros jogos para sabermos se há algo em comum.  

A conclusão de Wittgenstein (IF, § 66), como sabemos, é que se contemplarmos 

observando o funcionamento dos jogos não veremos nada em comum entre eles, “mas 

ver(emos) semelhanças, parentescos […]” E Wittgenstein (IF, § 66) insiste dizendo, “não 

pense, mas veja!” Esta ação, como orientação sugerida por Wittgenstein, de certo modo causa 

uma estranheza, justamente por supor que o filósofo austríaco esteja sugerindo para que 

observemos os traços que caracterizam a materialidade dos jogos. Contudo, não faria sentido 

imaginar todo o trabalho de Wittgenstein para mostrar que, na verdade, o significado das 

expressões linguísticas se dá por meio dos usos, articulados por regras, sem que estas se 

constituam como um padrão universal determinado. Sendo assim, pressupor que sejam as 

qualidades sensíveis dos jogos que desempenham a função de significação como metáfora para 

a linguagem, seria o mesmo que desconsiderar  o caráter normativo que serve como guia para o 

funcionamento da dinâmica dos jogos.  

Talvez as metáforas usadas por Wittgenstein, em certa medida, não sejam os melhores 

exemplos para expor o que ele está sugerindo enquanto explicação para entendermos o que de 



73 

fato seja a linguagem. E possivelmente, uma certa confusão na interpretação dessas metáforas, 

deslocadas dos outros diversos aspectos das explicações wittgensteinianas, tenha levado Arthur 

Danto, em A transfiguração do lugar-comum (1981), a desenvolver uma análise crítica como 

forma de mostrar que a noção de semelhanças de família, apresentada por Wittgenstein, se 

restringe ao caráter sensível das características dos jogos. As análises, empreendidas por Danto, 

acabaram desconsiderando veementemente os aspectos relacionais e o contexto de uso como 

fundamentos indispensáveis para a compreensão da filosofia da linguagem presente nas 

Investigações Filosóficas.  

As interpretações de Danto possivelmente estão atreladas aos exemplos duvidosos das 

metáforas wittgensteinianas, principalmente quando ele tece severas críticas ao explorar a 

noção de semelhanças de família por meio de traços genéticos acerca do que definiria uma 

família. De fato, se considerarmos o contexto da metáfora wittgensteiniana sobre semelhanças 

de família, isso pode nos levar a supor que aquilo que ele está afirmando formar uma família 

está diretamente relacionada com as características que compõem os traços dos membros de 

uma família. No parágrafo § 67, Wittgenstein menciona justamente esses atributos para 

concluir parte de suas argumentações sobre o que caracteriza os jogos. Assim escreve 

Wittgenstein (IF, § 67):  

 
Não posso caracterizar melhor essas semelhanças do que com a expressão 
“semelhanças de família”; pois assim se envolvem e se cruzam as diferentes 
semelhanças que existem entre membros de uma família: estatura, traços 
fisionômicos, cor dos olhos, o andar, o temperamento etc. - E digo: os “jogos” formam 
uma família. 

 

​ O que Wittgenstein sustenta, como já foi mencionado, é que não há nada em comum 

entre os jogos. E se pensarmos nas expressões da linguagem e seus jogos como possibilidades 

de significados, também não haveria algo em comum como garantia de uma suposta essência 

da linguagem.  Isto é, Wittgenstein aponta para o fato de que o significado se dá a partir do uso 

das expressões da linguagem que passam a fazer sentido no contexto das relações de uso, 

mediadas por regras.  Sendo assim, não haveria um significado anterior ao uso, e 

consequentemente, não haveria algo em comum na linguagem como determinação essencialista 

que garantisse  o significado das expressões linguísticas. 

Tanto a abordagem de Danto, assim como a de Weitz, fazem interpretações da noção de 

semelhanças de famílias inadequadas, pois ambos procuram interpretar essa perspectiva 

wittgensteiniana considerando semelhanças físicas entre as obras de arte. Nessa perspectiva, a 

arte seria identificada à medida que percebêssemos o compartilhamento de semelhanças entre 



74 

os diversos casos, isto é, os parentescos que existem entre a aparência das obras. No entanto, 

embora o filósofo austríaco não tenha feito nenhum uso sequer para caracterizar obras de arte, 

no entanto, é importante apresentar uma interpretação a mais adequada possível ao que ele 

tenta dizer sobre o que se constitui como semelhanças de família. Ou seja, ao abordar os 

problemas da arte por este caminho, é fundamental que seja apresentada uma explicação 

adequada a partir da qual possamos entender a noção de semelhanças de família como 

similaridades no sistema de usos das regras que formam os diferentes modos de funcionamento 

da linguagem.  

Semelhantemente a noção de regras como espaço normativo para orientar as formas de 

se jogar ou para a articulação de significados, no campo da arte podemos pensar algo parecido. 

Assim, ao invés de focarmos em semelhanças entre qualidades estéticas, devemos nos 

preocupar com as semelhanças entre os modos de uso da linguagem. Isto é, na observância dos 

usos das expressões linguísticas, devemos perceber as similaridades dos sistemas normativos, 

as conexões de sentidos e a plasticidade que estes sistemas possuem. Essa normatividade se 

estabelece como possibilidades de acomodar formas diversas de se articular significativamente 

a linguagem. No entanto, ao tentar interpretar a filosofia de Wittgenstein e traçar paralelos aos 

problemas da arte, não significa, portanto, que a sua filosofia seja o caminho mais adequado 

para resolver as questões sobre estética ou obras de arte. O que se pretende caracterizar, a partir 

do pensamento de wittgensteiniano, é saber separar o que é viável ou não em suas explicações. 

Isto é, saber em que medida essa abordagem filosófica é capaz de apresentar explicações que 

resolvam as questões da arte definitivamente.  

Acreditamos que, ao invés de tentar excluir qualquer possibilidade de definição, como 

pretendiam Weitz e Kennick, ou tentar encontrar um caminho alternativo para uma definição da 

arte, como sugere Danto, o pensamento Wittgensteiniano continua sendo fundamental paras 

evitar os riscos das aventuras, dos caminhos embaraçosos que no final das contas apenas faça a 

linguagem sair de férias e esquecer sobre qual problema está realmente tratando. Isto é, a 

filosofia de Wittgenstein pode nos ajudar a permanecer observando o fenômeno da linguagem, 

(e da arte, no nosso caso) procurando, como sugere o próprio Wittgenstein (IF, § 122), “ver as 

conexões”, que quer dizer, ver o próprio funcionamento da linguagem no palco das formas de 

vida. 



75 

O pensamento wittgensteiniano é posto por Danto como um desafio a ser superado31 e, 

como recurso para tal objetivo, ele tenta descredenciar a filosofia de Wittgenstein atacando as 

argumentações de Weitz e Kennick. Para isso, Danto acaba restringindo a noção de significado 

apenas aos atributos físicos dos jogos e também das obras de arte. Danto desenvolve sua crítica 

principalmente contra a noção wittgensteiniana de semelhanças de família. Sua objeção se 

baseia na crença de que esta metáfora consiste numa péssima escolha para justificar a ideia de 

que não haveria propriedades em comum compartilhadas entre membros de uma família e que, 

portanto, também não haveria nada em comum entre jogos, e nem existiria uma essência da 

linguagem. 

No entendimento de Danto, o que caracteriza uma família é justamente aquilo que 

sustenta o conceito de uma família, isto é, as filiações genéticas em comum. Nas palavras de 

Danto (2005, p. 105): 

 
O uso do conceito de família para designar esse cruzamento de propriedades 
fenotípicas é muito mal escolhido, porque os membros de uma família, quer se 
pareçam muito ou pouco, devem ter obrigatoriamente filiações genéticas comuns que 
explicam suas “semelhanças de família”. 

 

​ Segundo Danto (2005, p. 105), “nenhuma pessoa é membro de uma família se lhe 

faltam essas afinidades”. 

Ele desconsidera os principais apontamentos wittgenstenianos sobre o modo de 

funcionamento da linguagem, pois esquece de analisar o que de fato fundamenta a abordagem 

sobre a linguagem. Claramente vemos em Danto um posicionamento teórico como um 

espantalho. Ao invés de compreender a linguagem como atividade em diferentes formas de 

vida, ele sentencia o pensamento das Investigações Filosóficas como se a noção de linguagem 

presente nesta obra se baseasse em atributos rígidos. Danto negligencia uma interpretação 

adequada do conceito de semelhanças de família, pois enxerga essa metáfora apenas pelo viés 

do reconhecimento das qualidades sensíveis dos jogos. Assim, ele deixa escapar os aspectos 

fluidos da linguagem, os quais são abertos às possibilidades plásticas de ajustamento do 

significado. 

31 Danto acredita que a filosofia de Wittgenstein possui um caráter anti-filosófico, pois, segundo ele, 
Wittgenstein classificava a filosofia como um conjunto de formulações nonsense ou como teorias que não 
consistem em representações factuais ou que sequer apresentam resultados. Devido ao caráter anti-essencialista 
do pensamento wittgensteiniano, Danto (2005, p. 103) acredita que “Previsivelmente, foi Wittgenstein quem 
propôs o desafio” acerca de se encontrar uma definição conceitual da arte ou mesmo da filosofia. Para Danto 
(2005, p. 104), o pensamento wittgensteiniano é contrário a uma definição da arte pois, segundo ele, na 
perspectiva wittgensteiniana, “nem é possível e nem necessário formular uma definição da arte". 



76 

Na verdade, a noção de linguagem wittgensteiniana é dinâmica e apesar dele nos 

orientar a “ver”, isto não significa, como supõe Danto, que ele estava se referindo ao uso das 

habilidades de reconhecimento de atributos estéticos. Na concepção de Wittgenstein, “ver” 

quer dizer perceber os aspectos dinâmicos do uso das regras. Ver  o conjunto aberto formado 

pelas redes de conexões que possibilitam até mesmo extrapolar os limites das próprias regras. 

Esta noção é muito importante para entendermos que, ao contrário do que postulou Danto, 

assim como a linguagem não é refém de um sistema normativo a priori, de modo semelhante 

são as obras de arte. A linguagem possui plasticidade, pois é viva e emerge imersa em práticas 

sociais. Assim também a arte. Ela é fluida, principalmente aquelas formas mais radicais 

analisadas por Danto, nas quais os seus significados são resultantes de práticas sociais que 

possibilitam a transfiguração de sua própria materialidade. Os jogos de linguagem emergem 

das ações compartilhadas em formas de vida. Os seus sentidos se originam por meio de redes 

de contato entre praticantes dos jogos que formam a linguagem, Desse modo, não existe uma 

estrutura definida da linguagem com limites precisos ou que possua atributos necessários e 

suficientes. 

Ainda no parágrafo § 66 das Investigações, Wittgenstein põe em questão a própria 

noção de regras que compõem os jogos. O que Wittgenstein pretende mostrar é que, para além 

da noção de semelhanças entre jogos, os sistemas de regras não conseguem determinar limites 

precisos em seus próprios modos de se articular. Isto é, os jogos possuem nuances que escapam 

aos acordos acolhidos pela comunidade de usuários. E embora o uso compartilhado de regras 

seja suficiente para o funcionamento adequado, as regras não são estruturas que limitam e 

definem uma suposta essência de um jogo. De acordo com Wittgenstein (IF, § 68): 

 
Como o conceito de jogo está fechado? O que é ainda um jogo e o que não o é mais? 
Você pode indicar os limites? Não. Você pode traçar alguns: pois ainda não foi traçado 
nenhum. (Mas isto nunca o perturbou, quando você empregou a palavra “jogo”) [...] 
Ele (o jogo) não está inteiramente limitado por regras; mas também não há nenhuma 
regra no tênis que prescreve até que altura é permitido lançar a bola nem com quanta 
força; mas o tênis é um jogo e também tem regras. 

 

Assim como no exemplo apresentado nesta citação, entendemos que não há um limite 

preciso que determine o que é um jogo. Semelhantemente devemos pressupor o que é a 

linguagem, mas não tentando mostrar quais seriam as propriedades das palavras. A linguagem 

não pressupõe a existência das condições necessárias e suficientes que justifiquem a sua 

essência. Podemos saber o que é a linguagem quando estamos imersos num contexto, 

experimentando os jogos de linguagem. Compreendemos as expressões linguísticas utilizando 

as regras que nos permitem desenvolver ações como práticas de atividades reais. O 



77 

funcionamento da linguagem pressupõe a garantia de uma estrutura básica de regras como 

forma de estabelecer possibilidades de articulação de sentidos em meio às relações sociais. 

Observamos que nessa passagem do parágrafo § 68, Wittgenstein aponta para o fato de 

que, embora não possamos determinar os limites da jogabilidade que fundamenta os jogos, 

ainda assim sabemos, por exemplo, o que é um jogo de tênis. E essa imprecisão dos limites das 

regras do jogo não nos impede de saber o que é um jogo de tênis ou que temos domínio sobre o 

conceito de tênis. A compreensão wittgensteiniana sobre o domínio de uma determinada 

expressão da linguagem não pode ser entendida como o esclarecimento das condições precisas 

de delimitação do uso de um conceito. Dominar o uso de um conceito em Wittgenstein 

significa ter habilidade no uso das regras que concernem aos jogos de linguagem. Embora a 

filosofia da linguagem wittgensteiniana não seja conceitualista, não significa dizer que os 

usuários de uma linguagem não dominem conceitos, como o de jogo, por exemplo. Significa 

que o domínio diz respeito às habilidades que praticantes de uma língua possuem nas 

articulações relacionais que se estruturam em conexões semânticas no contexto das formas de 

vida. Assim, na concepção wittgensteiniana de significado, primeiro dominamos uma prática, e 

inerentemente às práticas, emergem formas gramaticais as quais podem ser ajustadas como 

orientação para as nossas ações em contextos sociais. 

Imaginemos uma situação em que haja uma espécie de jogo, o qual possua o tabuleiro e 

as peças, esteticamente iguais a qualquer jogo de xadrez, mas que, no entanto, as suas regras 

sejam distintas. Estaríamos realmente diante de um jogo de xadrez? A resposta para essa 

questão, numa perspectiva wittgensteiniana, seria não, pois o filósofo nos indica a observarmos 

as ações que são orientadas pelo sistema normativo que governa o jogo. E sendo desta maneira, 

a composição estética, tanto do tabuleiro quanto das peças, não diz respeito aos modos pelos 

quais o jogo deve ser jogado. Diz apenas acerca do suporte físico, os quais precisam de um 

conjunto de regras que oriente as ações do jogador. E como não há nenhuma relação de 

causalidade necessária entre a estética das peças e as regras do jogo, logo devemos admitir que, 

a dinâmica que move o jogo consiste em contingencialidade. Isto é, a normatividade do jogo 

não depende da aparência das peças. Desse modo, dois objetos de mesma aparência, como no 

caso das Brillo Boxes, podem possuir usos e significados diferentes. Dois jogos com aparências 

idênticas, podem ser considerados jogos diferentes se a dinâmica do uso das regras forem 

distintas. De modo semelhante, se tomamos dois objetos iguais, por um lado, um pode 

desempenhar apenas funções utilitárias, ao passo que o outro pode constituir-se como obra de 

arte. Para isso, basta que exista um contexto favorável, o qual permita o processo de 

transfiguração e legitimação artística. 



78 

Consideremos o exemplo dos ready-mades apresentados por Marcel Duchamp. Os seus 

objetos possuem atributos que não são distinguíveis pela sua aparência, mas pela atitude 

provocadora do artista, a qual é responsável por deslocar o urinol para uma função semântica 

que destoa daquilo para o qual o objeto fora pensado. O significado da ação de Duchamp é 

semelhante  aos sentidos inerentes às regras que governam cada um dos jogos do exemplo do 

modelo duplo de xadrez. Cada um consiste em um jogo diferente, mesmo que ambos 

compartilhem atributos estéticos idênticos. Isso significa que as obras de arte, como os 

ready-mades de Duchamp, funcionam de modo semelhante a noção wittgensteiniana de jogos, 

isto é, as obras de arte se estabelecem enquanto tal à medida que as normas do mundo arte 

funcionam como estruturas dinâmicas de formação de sentidos. É curioso que o próprio 

Duchamp, como um amante do xadrez, cite este jogo, assim como fez Wittgenstein, como uma 

espécie de metáfora  para a compreensão daquilo que ele propõe como transgressão dos valores 

artísticos tradicionais. Segundo ele, mesmo que o jogo de xadrez possua a sua beleza visual, 

não é a forma rígida ou geométrica de sua aparência que determina o seu modo de ser, mas a 

ação. Assim diz Duchamp: 

 
Uma partida de xadrez é uma coisa visual e plástica, e se não é geométrica no sentido 
estático da palavra, é mecânica, desde que se move; é um desenho, é uma realidade 
mecânica. As peças não são belas por elas mesmas, assim como a forma do fogo, mas 
o que é belo - se a palavra “belo” pode ser usada - é o movimento. Então, é uma 
mecânica, no sentido, por exemplo, de um Calder. No xadrez, existem, sem dúvida, 
coisas extremamente belas no domínio do movimento, mas não no domínio visual. 
Imaginar o movimento ou o gesto é que faz a beleza neste caso. (2001, p. 28) 

 

A dinâmica do jogo vai além da beleza de suas peças. E se existe beleza no xadrez, 

segundo Duchamp, ela está na mecânica do jogo, que na verdade diz respeito aos movimentos 

inerentes ao sistema de regras que orientam os modos de jogar. E ainda que o sentido das 

palavras de Duchamp nos pareça remeter a uma noção rígida de mecânica, no entanto, ele 

acredita que é um modelo com certa liberdade e que permite escolhas ao jogador. O jogo, 

então, possui a gratuidade de não limitar-se à beleza visual. E mesmo que as ações sejam 

decorrentes dos acordos que determinam as regras do jogo, segundo Duchamp, “existe escolha” 

(2001, p. 28). 

O modo como Duchamp articula o xadrez em forma de metáfora para arte, assume o 

pressuposto de que, para cada situação, é a função que as atividades desempenham nas ações, 

aquilo que determina o sentido que governa os jogos e a linguagem. O incômodo de Danto, em 

relação ao pensamento wittgensteiniano, é que Wittgenstein rejeita - ou mesmo considera um 



79 

erro - o desenvolvimento de teorias que apresentem articulações conceituais para determinar a 

natureza de qualquer coisa que seja colocada como objeto de estudo. 

Uma análise pertinente a ser feita, sobre a abordagem de Danto, diz respeito aos seus 

desafios para conseguir de fato fazer a distinção entre obras de arte e meras coisas. Como 

sabemos, a questão fundamental apontada por ele, em seu projeto filosófico, é justificar esta 

distinção. Ao pontuar a noção de aboutness (sobre-o-que) e embodiment (corporificação) ele 

passa a defender que estas são duas condições fundamentais para justificar a Brillo Box de 

Andy Warhol como obra de arte, ao passo que nega o estatuto artístico às Brillos dos 

supermercados.  

Segundo Carroll (2012), um dos problemas no modelo de distinção apresentado por 

Danto é que esse procedimento acaba se reduzindo apenas a um modo explicativo, o qual 

apenas diz que certas coisas podem exercer outros sentidos se estiverem em contextos 

diferentes. Mas isso nada diz sobre uma verdadeira distinção entre coisas banais e obras de arte. 

Carroll diz que o problema dessas condições apresentadas por Danto é que os objetos da 

cotidianidade ordinária também possuem estes atributos. Isto é, no caso das Brillos comuns 

também é o caso que esses objetos possuem significados e que são sobre alguma coisa. Nas 

palavras de Carroll (2012, p. 147): 

 
A distinção entre obras de arte e meras coisas é talvez o tema mais importante. [...] 
Danto exige de uma obra de arte que ela seja sobre o que (aboutness) e que seja 
corporificada. [...] (mas) muitas coisas comuns atenderão a estas condições. Uma 
espada comum, projetada para causar temor, tem suas qualidades expressivas 
(aboutness) e por força dessas qualidades, efetivamente corporifica seu significado. 

 

A observação de Carroll sugere uma fragilidade da teoria de Danto, pois, aquilo que é 

essencial a sua filosofia não resolve a sua principal questão, qual seja, apresentar uma distinção 

entre obras de arte e coisas comuns. De fato, como mostra o contra-exemplo de Carroll, a 

espada, na qualidade de objeto comum, ainda que não seja considerada um objeto legitimado 

no mundo da arte, exerce uma função semântica, que consiste no seu caráter de temor. Essa 

expressividade, que dá qualidade à espada, é apontada por Carroll como um “sobre-o-que” 

(aboutness) e que, enquanto força expressiva que causa temor, consiste no seu significado 

incorporado. Isto é, o objeto é incorporado com uma carga expressiva como significado de que 

é capaz de causar medo nas pessoas. 

De acordo com a crítica apresentada por Carroll, a argumentação defendida por Danto, 

como modelo teórico de distinção, não é suficiente para sustentar a sua teoria da arte. Se a 

crítica de Carroll estiver correta, a filosofia Danto passa a depender daquilo que ele considera 



80 

um obstáculo a ser superado, qual seja, a noção de jogos e semelhanças de família de 

Wittgenstein. Isso significa que, uma vez enfrentando dificuldades para justificar a distinção 

entre obras de arte e meras coisas, a abordagem de Danto passaria a ser legitimada no contexto 

de uso do objeto, o qual passaria a exercer a função simbólica e artística nas formas de vida do 

mundo da arte. Como sugere Carroll, não sendo possível distinguir objetos idênticos por meio 

da noção de embodiment e aboutness, essa distinção passa a depender exclusivamente das 

relações semânticas inerentes às atividades da arte quando elas estão em contextos artísticos. 

Embora uma obra de arte seja esteticamente idêntica ao seu par banal, excluído do universo da 

arte, o exemplar artístico será apenas um objeto ordinário qualquer, mesmo que possua 

significado distinto do seu par idêntico. Isso significa que possuir significado incorporado e ser 

sobre-o-que, não são atributos que garantem o estatuto da obra.  O problema da distinção passa 

a depender de um contexto que localize as obras de arte. E o público participante, além de estar 

envolvido na atmosfera do ambiente artístico, precisa ser treinado para que a distinção seja de 

fato estabelecida. Isto é, ainda que alguém esteja no interior de uma instituição artística, em 

algumas situações, pode ocorrer o caso de o objeto artístico, já legitimado, ser confundido com 

coisas banais. 

Vejamos o caso da instalação Onde vamos dançar esta noite?32, obra de 

responsabilidade da dupla de artistas, Goldschmied and Chiari, exposta no Museu de Arte 

Contemporânea de Bolzano, em 2015, na Itália. De acordo com seus idealizadores, o objetivo 

da obra consiste em representar o hedonismo e a corrupção política vividos na década de 1980. 

A instalação é basicamente um amontoado de materiais descartados para teatralizar o lixo que 

restou após uma festa regada a muitas garrafas de bebidas e outros tipos de materiais. Acontece 

que, nessa exposição, surgiu uma situação inusitada. A faxineira confundiu a obra de arte com 

coisas banais descartadas e jogou tudo em sacos de lixo. Segundo o seu depoimento, a confusão 

se deu porque ela imaginou que se tratava dos restos de alguma comemoração, que realmente 

poderia ter ocorrido no dia anterior, no espaço do museu.  

Essa situação parece exemplificar o problema que Carroll demonstra em sua crítica ao 

pensamento de Danto. Neste caso, existem dois contextos básicos que sugerem duas instâncias 

de significação. Por um lado, há a instituição, os artistas e o público que, estando treinados e 

contextualizados acerca da proposta artística contempla a instalação como obra de arte. Ou 

seja, nessa instância os objetos instalados possuem significados incorporados no contexto do 

mundo da arte. Por outro lado, existe a faxineira que opera suas atividades dentro de uma 

32 Esta situação inusitada foi veiculada por diversos meios de comunicação. A descrição do caso nesta pesquisa 
se deu a partir da matéria publicada pela BBC News Brasil em 28 de outubro de 2015. 



81 

instituição artística. No entanto, ela não possui um treinamento que a permite participar do 

compartilhamento de regras com as pessoas do universo artístico. A visão de mundo da 

faxineira a faz perceber que, os objetos descartados no chão corporificam outros sentidos, quais 

sejam, o significado de que tais objetos são lixos descartados após a realização de uma festa. 

Esse acontecimento demonstra que o significado depende de uma visão de mundo. Depende do 

modo como os sentidos estão sendo articulados e em quais formas de vida as conexões de 

significados pertencem. 

Noel Carroll continua suas críticas afirmando que o caso da Brillo Box, o exemplo 

fundamental da teoria de Danto, é ainda mais problemático. Segundo ele, o caso da Brillo é 

muito embaraçoso, pois os pressupostos apresentados por Danto, como condições de distinção 

entre uma obra de arte e um objeto comum de mesma aparência, não permite fazer uma 

distinção. Para o autor, aquilo que Danto afirma ser os atributos de diferenciação, no final das 

contas, são qualidades que pertencem tanto a um quanto a outro. Segundo Carroll (2012, p. 

147): 

 
Talvez o exemplo mais embaraçoso desse tipo sejam as caixas Brillo comuns, em 
oposição às de Warhol. As Brillo Boxes do mundo banal têm assunto - Brillo - através 
do qual, sua iconografia, cuidadosamente escolhida, comunica algo: que Brillo é 
limpo, brilhante, moderno e que está associado a frescor, dinamismo e vivacidade. [...] 
Mas talvez a Brillo Box seja o exemplo mais cruel de todos, já que a nova definição de 
arte de Danto falha em fornecer os meios filosóficos para diferenciar uma humilde 
Brillo Box de uma de Warhol, falhando assim em responder ao que o próprio Danto 
acredita ser a questão central da filosofia da arte. 

 

O que a análise de Carroll pretende denunciar é que, a distinção por meio das condições 

de significados incorporados e de ser sobre-o-que, na verdade não apresenta diferenciação. 

Segundo ele, tanto a obra de arte Brillo quanto o exemplar idêntico comum, ambos são 

representações de significados e, estas representações, são sobre alguma coisa. Em outras 

palavras, o que deveria funcionar como condição de diferenciação, acaba apenas sugerindo que 

ambos objetos, além de possuírem as mesmas qualidades estéticas, possuem também 

significados incorporados e representam alguma coisa.  

A crítica de Carroll sugere que, sem o cenário do mundo da arte, com suas teorias e um 

contexto histórico favorável, muito provavelmente, esses exemplos indistinguíveis não 

poderiam ser candidatos ao estatuto de obra de arte. Ao apontar a complexidade contextual do 

mundo da arte como instância legitimadora, significa que o estatuto de obra de arte depende 

das formas de vida do universo artístico. Ou seja, fora de um cenário de práticas artísticas e da 

participação de usuários treinados nessas práticas, não é possível fazer essa distinção.  



82 

Poder ser candidato ao estatuto de obra de arte consiste em ter possibilidades maleáveis 

de transitar de um campo de sentido para outro. Nesta perspectiva, ser outorgado a legitimação 

artística significa que existe um contexto histórico favorável e uma estrutura social normativa 

capaz de acomodar coisas banais nas formas de vida do mundo da arte. O mundo da arte, assim 

como as formas de vida que operam a fluidez de uma linguagem, consiste na plasticidade como 

possibilidades de conexão de significados e como uma estrutura que se constitui num 

entrelaçamento de campos de sentidos. Semelhante ao que diz Wittgenstein (IF, § 67), “[...] 

para tecer um fio torcemos fibra com fibra. E a robustez do fio não está no fato de que uma 

fibra o percorre em toda sua longitude, mas sim que muitas fibras estão traçadas umas com as 

outras”. E trazendo isso para as questões acima, vemos o universo artístico como uma rede 

complexa de conexões entrelaçadas, assim como um fio de fibras. Não há apenas uma fibra, 

como uma estrutura essencialista, que determine um único modo de ser das obras de arte.  

O que vemos no mundo da arte consiste em um conjunto complexo de possibilidades, as 

quais se entrelaçam a partir de uma diversidade de obras e acontecimentos. Esse 

entrelaçamento envolve as obras de arte com significados diversos e em muitos contextos, as 

quais interagem com diferentes teorias, agentes, público e instituições que se cruzam 

compartilhando sentidos. Todas estas experiências se estruturam em diversas formas de vida 

sem que haja uma única fibra que determine a essência do que é ser uma obra de arte. 

Apesar das críticas de Carroll parecerem coerentes, no entanto ele não se atenta para 

outras questões acerca da teoria da arte de Danto. Na verdade, os apontamentos de Carroll, 

acerca dos conceitos de aboutness e embodiment, deixam de lado justamente a parte da 

filosofia de Danto responsável para explicar as razões que imprimem uma marca artística nos 

objetos e que são capazes de diferenciá-los dos seus pares idênticos do mundo banal. Para além 

afirmar que uma obra de arte é ser sobre-o-que e que incorpora significados, é de fundamental 

importância apresentar uma justificativa filosófica que de fato mostra a distinção, a qual Carroll 

sugere que Danto não conseguiu com sucesso. 

Como vimos anteriormente, Danto apresenta a noção de metáfora como uma estrutura 

conceitual que se desdobra noutras categorias, a saber, os conceitos de retórica, estilo e 

expressão. Segundo ele, essa estrutura conceitual da metáfora é a responsável para que certas 

representações possam ser interpretadas e identificadas como um conjunto simbólico que 

extrapola as qualidades explícitas dos elementos constitutivos de uma dada composição visual. 

Assim, no exemplo da espada citado por Carroll, o que ele interpreta como significado 

corporificado e que representa temor, na verdade, de acordo com a noção de metáfora 

defendida por Danto, ele estaria apenas explicitando o sentido literal do objeto de causar temor 



83 

como consequência de sua capacidade de ser afiada. Essa identificação de Carroll nada diz 

sobre uma noção de significado na forma silogística da retórica que corresponde ao modelo de 

metáfora apresentado por Danto. A sua caracterização para expressar temor, apesar desse  

exemplo sugerir que também depende do elemento lógico mediador dos entimemas para 

simbolizar o pavor, ainda falta na identificação de Carroll, algo fundamental acerca daquilo que 

Danto chama de metáforas artísticas.  

Além de possuir uma estrutura entimemática, uma metáfora deve possuir a condição na 

qual elas não podem ser substituídas por expressões equivalentes. Assim, ao analisar uma 

espada por aquilo que ela expressa em seu uso ordinário, isso não deve ser confundido com 

uma situação em que uma espada idêntica passa a significar uma outra coisa, a qual não está 

explícita no caráter representacional de seu uso cotidiano. Desse modo, se porventura, um 

artista decide se apropriar de uma espada como objeto artístico, de acordo com Danto, ele passa 

a imprimir a sua marca estilística à medida que a mesma espada, responsável por causar temor 

em sua representação comum, passa a ser identificada metaforicamente como uma obra de arte 

que simboliza temor. E apesar de ainda parecer confuso, devido ao fato de que ambas possuem 

significados, no entanto, a espada artística possui o deslocamento simbólico no qual o objeto 

passa a incorporar uma condição predicativa de caráter intensional. Ou seja, o significado, 

construído pelo artista, a partir da relação entre sua contraparte material e aquilo a que a espada 

remete, garante à representação (objeto artístico) a condição de especificidade. Isto é, a espada, 

na condição de obra de arte, não pode ser substituída por outros modelos idênticos, sem que o 

seu significado seja alterado. A espada artística, apesar de preservar a mesma estrutura 

representacional que as espadas comuns, ela evoca um conceito que resiste à substituição por 

outras representações equivalentes. 

Para compreendermos o caráter intensional do conceito de metáfora de Danto (2005, p. 

271), vejamos o que ele diz: “[...] os contextos são intensionais porque as frases de cuja 

formação participam dizem respeito a frases específicas - ou representações específicas - e não 

a qualquer frase ou representação a que poderiam se referir caso ocorressem fora desses 

contextos.” Danto enfatiza a noção de intensionalidade das representações porque esse atributo, 

enquanto condição essencialista das metáforas, permite demarcar uma resistência a respeito da 

distinção artística. Uma vez garantido o caráter de especificidade das metáforas, as obras de 

arte apenas precisam ser interpretadas de modo que essa estrutura de intensionalidade seja 

identificada e a obra possa se diferenciar dos demais modelos banais idênticos.  

Danto acrescenta a estas características, a intencionalidade artística, pois, segundo ele, é 

o artista que imprime o seu estilo naquilo que se propõe constituir-se como obra de arte. De 



84 

acordo com o filósofo, o estilo de uma obra de arte se configura na essência do próprio ser 

humano, pois ele, na condição de artista, é o responsável por imprimir a sua marca na 

representação, a qual passa a transfigurar-se como obra de arte. Assim, temos por um lado o 

caráter intensional da estrutura metafórica da arte e por outro o caráter de intencionalidade que 

demarca aquilo que é o próprio artista sob a perspectiva do estilo. O artista imprime seu estilo 

na representação ao mesmo tempo em que, aquilo que ele coloca como sua identidade, se 

configura como uma estrutura representacional que se eleva remetendo ao seu significado 

metafórico.  

Voltemos ao caso da obra de Lichtenstein, Retrato de madame Cézanne, analisado por 

Danto. Quando Lichtenstein se apropria do diagrama de Loran e o reproduz de modo idêntico, 

o artista imprime a sua marca na obra, a qual se configura como a identidade do próprio artista 

sob a perspectiva do estilo. E embora a representação seja idêntica, o que garante essa marca de 

obra de arte, e simultaneamente a identidade de seu autor, é justamente a especificidade que 

constitui o caráter de intensionalidade do significado da obra. De acordo com Danto (2005, p. 

284), “dentro de uma dada tradição estilística, o stilus, no sentido amplo do termo, deixa na 

obra não somente a marca de sua natureza como também a da mão que o guia, e com isso o 

estilo toma um caráter autográfico”. No entanto, Danto alerta para uma diferença entre o que se 

constitui como o estilo de um artista e a maneira de um artista. Assim, por exemplo, uma 

pessoa que pinta fazendo imitações de Rembrandt se constitui como alguém que pinta à 

maneira de Rembrandt, não podendo ser considerado um estilo, pois esse alguém não possui  a 

marca da originalidade do pintor holandês. O estilo é o próprio Rembrandt, aquilo que lhe é 

original, o próprio artista que produz algo intimamente seu. 

Retomando os apontamentos de Carroll, agora podemos trazer a seguinte questão: qual 

seria a marca de artisticidade da espada comum? Na verdade, a espada do exemplo de Carroll 

não pode ser confundida com uma obra de arte, pois os seus significados dizem respeito apenas 

ao caráter de ser sobre-o-que e que incorpora significados. No entanto, esses dois critérios não 

são suficientes para fazer a distinção entre meras coisas e obras de arte. Carroll, na verdade, 

analisa a teoria da arte de Danto se restringindo apenas aos predicados que, tanto obras de arte 

quanto coisas banais possuem. No entanto, ele deixa de lado justamente a dimensão filosófica 

da obra de Danto. A fundamentação filosófica da obra de arte, proposta por ele, se estabelece 

por meio da estrutura metafórica, a qual se desdobra por meio da forma silogística 

entimemática da retórica, da sua condição de intensionalidade e dos conceitos de expressão e 

estilo. Considerando a estrutura das metáforas, a espada comum de Carroll não pode ser 

confundida com uma obra de arte, pois se uma espada idêntica for apropriada por um artista, 



85 

ela passa a incorporar uma marca estilística e seus atributos representacionais são tomados 

simbolicamente remetendo a outra coisa. Assim, a espada passa a se constituir de significados 

os quais não podem pertencer aos seus pares idênticos comuns. 

Voltamos ao caso da instalação Onde vamos dançar esta noite? da dupla de artistas 

italianos Goldschmied and Chiari. Neste exemplo, abordamos anteriormente duas 

circunstâncias presentes na experiência diante dessa obra de arte. Por um lado, temos a 

comunidade artística do mundo da arte, a qual, compartilhando conhecimento sobre teorias 

artísticas e contextualizados com a proposta da obra, consegue interpretar e identificar a 

dimensão metafórica da obra de arte por meio da associação entimemática entre a sua 

contraparte material e aquilo a qual a obra faz referência enquanto significado. Por outro lado, 

temos a faxineira. Ela não consegue perceber a artisticidade da obra, recolhe todo o material da 

instalação e põe em sacos de lixo.  

Surge aqui uma questão: Por que a faxineira não conseguiu interpretar e identificar a 

relação entimemática entre os materiais da instalação e sua referência simbólica? Ora, Danto 

(2005, p. 177) nos alerta que “Na vida cotidiana, em que a percepção está ligada à 

sobrevivência e se deixa guiar pela experiência, nosso campo visual se estrutura de tal modo a 

relegar a um segundo plano tudo o que não se enquadra nos nossos esquemas mentais”. Ele diz 

que esses hábitos são levados conosco para os espaços dos museus, assim, não prestamos 

atenção aos detalhes que nos passam despercebidos à medida que observamos as obras de arte. 

No caso da faxineira, muito provavelmente ela estava ali apenas para cumprir suas obrigações 

de manter tudo limpo e organizado sem se preocupar com o conhecimento que norteia as 

produções artísticas. Na abordagem de Carroll, talvez fosse o caso apenas da faxineira, 

supostamente educada numa concepção restrita de aboutness e embodiment não saber 

exatamente quando o significado é de caráter banal ou artístico.  

Para Danto, no entanto, existe algo fundamental para que uma experiência artística seja 

de fato efetivada. Além da complexidade conceitual da estrutura metafórica, o observador 

precisa estar contextualizado com a obra de arte e possuir conhecimento suficiente das 

referências as quais a metáfora remete. Danto (2005, p. 252) diz que “compreender a obra de 

arte significa entender a metáfora que ela sempre contém”. Assim, é fundamental que o 

observador esteja familiarizado com as informações as quais podem garantir o sucesso no 

momento em que ele precisa relacionar os elementos representacionais com as informações que 

remetem ao significado que está por trás da obra de arte. De acordo com Danto, sem possuir 

uma bagagem teórica sobre a arte, tendemos a ver as obras como se quiséssemos compreender 

informações impressas sem saber ler. Assim, compreender uma obra de arte consiste em passar 



86 

da esfera meramente representacional e adentrar nas informações que sustentem a dimensão do 

significado. Com base na perspectiva wittgensteiniana sobre a linguagem, podemos dizer que, 

em certa medida, a teoria da metáfora de Danto depende de algo fundamental da filosofia de 

Wittgenstein, qual seja, a ideia de que a linguagem fora de contexto consiste numa condição em 

que o significado pode se perder ou simplesmente não poder dizer nada. Assim, para que a 

faxineira pudesse compreender a instalação, ela precisaria ter o domínio das condições que 

implicam na interpretação da obra, isto é, semelhante aos jogos de linguagem, é fundamental 

estar envolvido numa prática, conhecer sistemas de regras pertinentes e, a partir de então, 

interpretar as representações as quais possam estar relacionadas à dimensão artística da obra de 

arte. 

 

3.4 A REJEIÇÃO DA ARTE COMO EXPERIÊNCIA PRIVADA 

 
​ Um dos pontos relevantes do pensamento wittgensteiniano que, em certa medida, 

converge com a abordagem de Danto sobre arte, diz respeito ao caráter público da linguagem e 

o contexto como condição indispensável para que o significado seja estabelecido. E embora 

Danto desenvolva uma perspectiva histórica33 em sua teoria, suas observações são claras o 

suficiente para que as obras de arte sejam compreendidas no interior das práticas culturais. Para 

Danto, o contexto social e histórico é responsável por permitir que certas práticas possam de 

fato emergir e se estabelecer como obras de arte. Nesta perspectiva, percebemos que, ao 

apontar os desdobramentos e as peculiaridades da história como um dos fundamentos 

legitimadores da arte, Danto está, implicitamente, demonstrando que são as relações públicas, e 

não as intenções privadas, as responsáveis para que redes de sentidos sejam articulados e 

estruturados em jogos de linguagens.  

Embora os artistas, como quaisquer outras pessoas, possuam um interior, não seriam as 

experiências privadas de uma suposta consciência artística que determina o significado das 

obras de arte. A legitimação  dos significados na criação artística não é resultante das intenções 

privadas do artista. Assim como para Wittgenstein não faz sentido falar sobre a existência de 

uma linguagem privada, do mesmo modo podemos dizer que na perspectiva histórica 

desenvolvida por Danto, não cabe uma apreciação da arte pautada em princípios internalistas. 

Se para Wittgenstein a linguagem é fundamentalmente pautada em atividades públicas, no 

33 Em “Após o fim da arte” (2007), Danto elabora uma abordagem histórica da arte, inspirada na concepção 
hegeliana do fim da história, para mostrar que a arte conceitual se configura como pós-histórica, isto é, um 
período em que o progresso da arte deixa de existir e a arte se converte em filosofia. 
 



87 

mesmo sentido, para Danto é fundamental as condições sociais que garantam a legitimação das 

obras de arte. Exercer a função de obra de arte é estar inserida em valores e contextos 

compartilhados por membros de uma comunidade. A obra de arte não emerge de condições 

necessárias enquanto intencionalidades internas de um artista, pois antes mesmo que um artista 

desenvolva sua abordagem conceitual, o próprio conceito de arte que ele possui é antes de tudo 

uma noção instituída nos usos públicos da linguagem. 

​ Mesmo no caso dos ready-mades de Marcel Duchamp, não foram as suas articulações 

intencionais internas que converteram um urinol em obra de arte, mas um contexto o qual pode 

estar apto a acomodar suas criações no universo compartilhado com outras obras de arte. 

Sabemos que a “Fonte” de Duchamp não foi acomodada de imediato no contexto do mundo da 

arte de 191734. Foi preciso um cenário em que as condições históricas e sociais da arte 

estivessem aptas a compreender as provocações de Duchamp como obra de arte. O contexto do 

surgimento da “Fonte”, segundo Danto (2015, p. VIII-IX) se deu na seguinte situação: 

 
Em 1917, Marcel Duchamp experimentou inscrever um ‘ready-made assistido’ - 
efetivamente, um urinol - numa exposição em que não havia um júri de seleção, mas a 
peça foi rejeitada pelo comitê responsável, com base no argumento explícito de que 
aquilo não era arte. 

 

Nessa menção à Fonte de Duchamp, implicitamente Danto mostra que a 

intencionalidade, desprovida de uma prática social, impediu que o urinol fosse legitimado 

como arte. Ainda que Duchamp tenha agido no sentido de tornar público aquilo que ele 

imaginou como uma nova função para o objeto, a incorporação conceitual não encontrou 

condições de uso para se concretizar. O contexto daquela comunidade não viabilizou a 

efetividade da obra de arte, o que tornou a intencionalidade artística de Duchamp isolada em 

seu entendimento privado do que era uma obra de arte.  

Este caso se assemelha às investigações wittgensteinianas sobre a possibilidade de 

alguém determinar para si mesmo sistemas internos de regras como orientação para si mesmo. 

E ainda que a intenção de Duchamp não fosse instituir regras de arte para si mesmo, a rejeição 

de suas provocações acabou restringindo os sentidos de seus ready-mades em seu mundo 

privado. Numa perspectiva wittgensteiniana não podemos considerar a atribuição de regras 

privadas como linguagem. A articulação de significado das expressões linguísticas emerge de 

atividades públicas a partir do compartilhamento de acordos entre membros de uma certa 

comunidade. De modo semelhante, as obras de arte precisam de um contexto favorável em uma 

comunidade artística capaz de acomodar novas formas de arte.  

34 A “Fonte” de Duchamp é um ready-made criado em 1917. 



88 

A negação do urinol como obra de arte e sua impossibilidade de incorporação 

conceitual, impediu que o objeto fosse legitimado como obra de arte. Desse modo, enquanto o 

urinol não fosse alçado ao mundo da arte não faz sentido afirmar que naquele contexto a 

“Fonte” existisse. A Fonte é o nome da obra de arte e corresponde ao contexto em que o urinol 

deixa de ser um objeto banal e passa a exercer uma nova função. Assim, receber a alcunha de 

“Fonte” significa que o objeto passou a exercer uma função artística e seu nome carrega em si a 

representação dessa nova condição. Todavia, enquanto o sentido “artístico” se restringe à 

intencionalidade privada de Duchamp, a obra de arte não existe efetivamente. E da mesma 

forma que Wittgenstein (IF, § 202) diz que “não podemos seguir a regra privadamente”, de 

modo semelhante podemos sugerir que não é possível existir arte privadamente. Se pudéssemos 

admitir a existência da arte em sentido privado, estaríamos admitindo que Duchamp teria 

criado acordos e regras internas como orientação para uma concepção de arte restrita ao interior 

do artista. Contudo, na perspectiva wittgensteiniana, assim como a linguagem só é possível em 

práticas públicas, a arte só faz sentido quando a intencionalidade passa a ser compartilhada 

entre membros de uma comunidade artística. Parafraseando Wittgenstein35, fazer arte é uma 

práxis. E acreditar em fazer arte não é fazer arte. A articulação conceitual da arte em privado 

não faz sentido porque os conceitos são estruturas linguísticas que se estabelecem como regras 

no uso público da linguagem. 

Continuando as suas observações sobre os ready-mades de Duchamp, Danto sugere que 

a sua noção de história não funciona como desdobramentos de fatos em valores universais. Ele 

argumenta que dentro de um período da história há diversas camadas sociais que possibilitam 

contextos múltiplos. Neste sentido, se pensarmos a noção de mundo da arte em cada período 

devemos considerar inúmeras possibilidades como viabilidade e inviabilidades para a 

legitimação de certas práticas artísticas. Ainda sobre os ready-mades de Duchamp, Danto 

(2015, p. IX-X) diz que naquela ocasião, mesmo que o comitê organizador não estivesse 

preparado para recepcionar as provocações de Duchamp, ainda assim,  

 
Havia setores do mundo da arte de 1917 receptivos aos ready-mades de Duchamp, 
mas o comitê da Sociedade de Artistas Independentes, que patrocinava a exposição, 
claramente não pertencia a tais setores. De maneira semelhante, para grande parte do 
mundo da arte de 1964 a Brillo Box não era arte. 

 

Considerando estas questões, notamos que o fenômeno da artisticidade se dá a partir do 

momento em que a intencionalidade artística é compartilhada por membros de uma 

35 A expressão original do parágrafo § 202 das Investigações Filosóficas diz o seguinte: “[...] seguir a regra é 
uma práxis. E acreditar seguir a regra não é seguir a regra.” 



89 

comunidade. É no contexto prático das atividades artísticas que as conexões semânticas se 

articulam e se ajustam, formando diversos modos de compreensão da arte.               

Se o fenômeno da arte se estabelece semelhante aos modos de funcionamento da 

linguagem, então podemos supor que, quando aprendemos a desenvolver atividades artísticas 

isso se estabelece de modo parecido com a maneira que as crianças aprendem a expressar os 

seus estados internos. Primeiramente as crianças se comunicam através do uso de expressões 

faciais e corporais para expressar, por exemplo, um estado de dor. Em seguida são treinadas a 

atribuir palavras que funcionam como signos linguísticos para representar seus estados 

internos. Mas o que é comunicado e acessado por outros indivíduos não são estes estados. 

Apenas compreendemos as sensações internas dos outros por meio do uso da linguagem, a qual 

consiste em uma atividade pública no domínio das relações sociais. De modo semelhante, 

acerca da arte, aprendemos o sentido das obras de arte, não por meio das sensações internas 

privadas referentes às instruções dos artistas. Compreendemos a intencionalidade artística à 

medida que estas se efetivam em ações públicas. Isto é, quando as intuições dos artistas se 

configuram como códigos linguísticos que representam as articulações conceituais da arte. 

A concepção de linguagem wittgensteiniana consiste em acontecimento público onde os 

significados se formam como resultado de atividades treinadas em atividades sociais. Assim, 

não se pode conceber a linguagem como um mecanismo interno à mente ou um acontecimento 

anterior às ações compartilhadas entre membros de uma comunidade. Como sugere Hacker 

(2000, p. 29), “A posse privada da experiência, no entanto, é uma ilusão. A privacidade 

epistêmica é igualmente ilusória, mas há várias escoras que a mantêm de pé, e cada um desses 

sustentáculos enganadores deve ser removido”. Nessa mesma perspectiva, devemos pressupor 

as atividades artísticas. Os sustentáculos de uma interpretação internalista devem ser rejeitadas, 

pois a arte se constitui em práticas comunitárias que acontecem no entrelaçamento das relações 

sociais. Sendo desta natureza, não podemos conceber o fenômeno da arte como um conjunto de 

sensações ou articulações conceituais internas, isto é, como experiências que se encontram 

numa relação conceitual e imaginária apenas da mente do artista. O acontecimento efetivo das 

obras de arte se dá à medida que acontece o processo de associação das sensações internas com 

signos linguísticos (ou estéticos) em atividades de uso público da linguagem. No entanto, a 

obra de arte, efetivamente, não trás consigo a possibilidade de acesso aos estados internos do 

artista, mas somente às expressões, em forma de arte, daquilo que somente ele sente em seu 

interior. Somente ao usar expressões de significados comunicáveis é que podemos conceber 

efetivamente a linguagem e a arte. Como sugere Marques (2012, p. 87): 

 



90 

Uma consequência imediata da expressão da sensação é tornar esta essencialmente 
comunicável: se a designação da sensação é associada com uma expressão natural (por 
exemplo, no caso da dor, com a exclamação “ai!”) ela não pode ser algo “privado”. E 
essa associação é caracterizada por Wittgenstein como um processo de aprendizagem 
por substituição. Isto é, a criança aprende com enorme eficácia a substituir o “ai!” ou 
choro primitivo por expressões linguísticas que depressa se complexificam em jogos 
de linguagem mais complicados. 

 

O processo de funcionamento da linguagem, como exposto por Marques, acontece em 

atividades públicas através da associação de signos linguísticos com as sensações internas e dos 

usos desses signos em descrições. Ou como no caso da arte, os signos são associados como um 

conjunto de elementos  que se articulam como suporte para expressar as intenções do artista. 

Portanto, não há experiência interna que possamos conceber como fenômenos artísticos. De 

modo semelhante ao que acontece com o fenômeno da linguagem, a experiência artística 

efetivamente acontece quando as intenções dos artistas são exteriorizadas por meio de signos e 

de relações de significados.  

Apenas faz sentido falar de obras de arte quando a atribuição de significado está 

amparada em um contexto. Somente assim é que as experiências internas do artista podem ser 

associadas aos signos  de modo que os significados possam ser articulados no palco das formas 

de vida do mundo da arte. Como diz Marques (2012, p. 81) “o indivíduo isolado nunca será 

base suficiente estável para a fixação dos sentidos dos sinais linguísticos ou outros”. Se as 

obras de arte são legitimadas enquanto tal na complexidade do mundo da arte, então as 

experiências dos artistas são articuladas de acordo com o contexto das regras que permeiam o 

universo da arte. São as atividades regradas que orientam as práticas artísticas, mesmo que no 

cenário do mundo da arte as regras não sejam atribuições rígidas a ponto de controlar e 

determinar o modo como os artistas devem desenvolver suas criações. De acordo com Marques 

(2012, p. 81) “o que é argumentado é que a aplicação de uma regra apenas é possível como 

atividade social e enquanto esta existir”. Isto é, não faz sentido imaginar uma atividade artística 

isolada no interior da consciência do artista. A interioridade, em seu isolamento, nada diz sobre 

os aspectos das formas de vida e das representações culturais e linguísticas dos povos.  

Ainda que a abordagem teórica que Danto imprime na “transfiguração” tenha uma 

parte dedicada a rejeitar a filosofia wittgensteiniana, é fácil perceber que mesmo nesta obra, 

encontramos características que corroboram com aquilo que o filósofo vienense pensava. 

Principalmente quanto ao caráter público semântico da arte, mas também acerca da rejeição de 

uma consciência individual e privada sobre a arte e a linguagem. De fato, nesta obra, Danto não 

está interessado em debater problemas específicos sobre os fundamentos da consciência ou 

tentar solucionar enigmas sobre a interioridade. Ainda assim, de suas abordagens podemos 



91 

inferir que há bastante semelhanças no que diz respeito à noção de linguagem privada do 

pensamento wittgensteiniano. Em suas observações sobre diferentes períodos do mundo da 

arte, Danto menciona o estilo de uma época como um contexto social determinante para a 

compreensão do mundo e como expressão da consciência de uma perspectiva sociocultural. Os 

elementos culturais que marcam um período implicam no modo como os artistas desenvolvem 

seus estilos e que acabam figurando como uma visão de mundo própria do contexto da arte de 

sua época. Essas observações mostram que, independente do interesse de Danto por uma 

definição da arte, isso não exclui que sua interpretação sobre o fenômeno da arte seja 

comparável com a noção wittgensteiniana de linguagem, mesmo que este rejeite uma definição. 

Quando está expondo suas explanações sobre estilos, ele defende que as obras de arte 

de uma determinada época representam uma visão de mundo. Apresentam uma interpretação 

das perspectivas que uma determinada sociedade possui e que compõe a estrutura das formas 

de vida daquele período. Danto diz que o mundo da arte do período renascentista marca a 

consciência artística como uma visão da realidade que permeia o imaginário iconográfico 

daquele período. No caso das pinturas de Giotto, por exemplo, ele menciona o espanto que as 

representações deste artista causavam nos espectadores. A experiência contemplativa causava a 

sensação de estar diante da própria realidade. Ou seja, a obra de Giotto representava para a 

época aquilo que era o imaginário representacionalista de uma pintura realista. Danto (2005, p. 

238-239) diz que: 

 
Os contemporâneos de Giotto se espantavam com o realismo que ele era capaz de 
obter, e até Vasari, que viveu no final do Renascimento, elogiou uma tela de Giotto 
[...] que ele a pintou com um efeito tão maravilhoso que se poderia acreditar que era 
uma pessoa viva bebendo água. [...] Sua maneira de ver deve ter sido compartilhada 
com um grupo bastante numeroso de cidadãos do mundo da arte do seu tempo, pois do 
contrário não teriam elogiado Giotto nos mesmos termos que Vasari usou. 

 

Observando as pinturas de Giotto com o olhar da atualidade, sabemos que as 

representações “realistas” deste artista não correspondiam a uma visão transparente36 da 

realidade. Embora Giotto figurasse como um artista que se propunha a imitação como 

representação fiel da realidade, de acordo com Danto, suas representações, vistas aos olhos da 

atualidade, são opacas. Ou seja, ao invés de suas pinturas apresentarem o mundo transparente, 

como de fato é na realidade, Giotto pintou uma concepção de mundo, um conjunto de práticas 

36 A transparência é uma abordagem sobre representações que acreditam que as pinturas dos artistas acadêmicos 
imitavam a realidade a ponto de serem consideradas representações transparentes do mundo. Ver  Danto (2005, 
p. 222-240). Danto menciona alguns pensadores influentes sobre esta perspectiva, dentre eles o autor cita Platão, 
Vasari e Berkeley como representantes teóricos da transparência. 



92 

inerente à consciência social das pessoas que compartilhavam experiências semelhantes. Se 

para Vasari e seus contemporâneos, a pintura de Giotto era a transparência do mundo real, para 

Danto, todavia, Giotto apenas representava o imaginário iconográfico de uma visão estética da 

pintura do início do Renascimento. 

O que é importante mencionar sobre estas observações é que o fato das pinturas de 

Giotto não serem representações transparentes da realidade, não se pode inferir que o seu estilo 

seja uma consequência de uma perspectiva isolada da consciência interior do artista. As críticas 

de Danto sobre a noção de transparência, na verdade, propõem mostrar que o contexto de cada 

época possui camadas simbólicas como estruturas que compõem as formas de vida 

compartilhadas entre seus membros. Portanto, o estilo de Giotto diz mais sobre a concepção 

estética do período em que ele viveu do que à sua consciência individual acerca de como a 

realidade deve ser representada. Segundo Danto (2005, p. 240): “A interioridade é 

simplesmente a maneira como o mundo nos é dado”. 

Ainda que a interioridade seja uma realidade, tanto para Danto quanto para 

Wittgenstein, não é a consciência em estado privado que implicará no que será legitimado 

como obra de arte. A interioridade, como expõe Danto, é formada pelo conjunto complexo das 

experiências exteriores. Isto é, o que pensamos ou o que pretendemos como relações de 

significado já está impregnado em nossa consciência desde as primeiras associações simbólicas 

do período de nossa infância. Nossas experiências refletem as nossas práticas linguísticas 

através das quais somos treinados a usar signos para expressar nossas sensações. Somos 

treinados desde o início das nossas vidas em práticas simbólicas. À medida que crescemos, 

essas práticas adquirem um nível de complexidade bastante elevado. Quando estamos 

envolvidos em atividades culturais e artísticas já possuímos uma consciência de mundo 

estruturada em signos, os quais usamos em contextos públicos, compartilhados socialmente. 

Para Danto, o que há nas obras de arte de uma determinada época é semelhante ao que 

Frege chama de coloração (Färbung). Isso explicaria aquilo que marca as peculiaridades das 

representações que escapam à teoria da transparência. Uma situação curiosa nas imersões 

filosóficas de Danto é a sua oscilação aos usos e descartes que ele faz de suas referências. 

Assim como Frege é uma base importante para sua argumentação, o Wittgenstein do Tractatus, 

em certa medida, também é um aliado, principalmente acerca do caráter representacional 

(aboutness) que concerne a sua concepção de figuração do mundo. Favorável ao Tractatus 

Danto (2005, p. 130) diz que “sob muitos aspectos o Tractatus é o paradigma por excelência de 

uma teoria filosófica; nele se estabelece um contraste entre, de um lado, o mundo e, de outro, 

sua imagem refletida no discurso”. No entanto, para a crítica que ele faz a teoria da 



93 

transparência, ao passo que a noção de färbung fregeana é fundamental para justificar os 

aspectos da coloração, por outro lado, a concepção tractatiana de figuração, utilizada na mesma 

obra ao seu favor, é descartada por ser considerada uma representante da teoria da 

transparência.  Para ele, a concepção de linguagem do Tractatus consiste num modelo de 

linguagem artificial que se afasta das línguas naturais em busca de frases transparentes. Nas 

palavras de Danto (2005, p. 237):  

 
No Tractatus, descrição e imitação são tratadas paralelamente, pois Wittgenstein 
supôs que no caso ideal as frases seriam imagens. A busca filosófica de frases 
transparentemente claras foi mais ou menos interrompida quando Wittgenstein 
aventou a ideia de que as linguagens naturais são boas como estão. 

 

Como Danto considera a noção de representação tractatiana um representante da teoria 

da transparência, ele resolve seguir o seu projeto filosófico inspirado em certos traços do 

pensamento fregeano. Danto está tentando mostrar que a arte representacionalista não é 

transparente. Embora esse modelo de arte tenha a pretensão de produzir uma imagem realista 

do mundo, na verdade possui certos aspectos que não fazem parte da realidade. São as atitudes 

e crenças de uma época que imprimem esta coloração nas obras de arte. Estes aspectos se 

tornam visíveis quando são analisados em épocas posteriores, isto é, quando estes valores já se 

modificaram.  

Na perspectiva de Danto, a coloração é inerente aos aspectos culturais compartilhados 

socialmente, como valores e crenças de uma época.  Estes aspectos levam os artistas a 

“colorar”37 suas representações sem que eles e seus contemporâneos sejam conscientes disso. 

Assim, a exteriorização da visão do artista em forma de arte representa uma interpretação de 

mundo que faz parte das formas de vida experienciadas por ele no contexto social e dos valores 

de sua época. Segundo Danto (2005, p. 241), “é como se uma obra de arte fosse a 

exteriorização da consciência do artista, como se pudéssemos ver seu modo de ver e não 

somente o que ele viu”. O que Danto está mostrando é que, para além daquilo que o artista vê e 

representa, há uma consciência formada em valores socioculturais entrelaçados à visão de 

mundo de uma época. Essa concepção de mundo acaba se destacando nas obras do artista 

através de aspectos que caracterizam aquilo que era compartilhado publicamente pelo artista e 

seus contemporâneos. 

Voltemos aos casos da arte contemporânea. Quais as implicações wittgensteinianas, no 

que concerne à linguagem privada, sobre as obras de arte conceituais? Diferentemente das 

obras representacionalistas da arte renascentista, a noção de representação na arte conceitual 

37 Referente a “coloração” (färbung) na perspectiva usada por Danto, inspirada no pensamento fregeano. 



94 

está diretamente associada ao problema do significado, isto é, sobre o sentido e a função que 

objetos comuns passam a exercer no contexto da arte. No caso das Brillo Boxes de Andy 

Warhol, o exemplo clássico analisado por Danto, o grande problema consiste em saber quando 

é que um determinado objeto possui uma função utilitária ou exerce um papel artístico no 

universo da arte. A questão a saber é como discernir, entre dois objetos idênticos, qual deles é 

uma obra de arte. Se a diferença entre ambos, como sugeriu Danto, não está nos atributos 

físicos das caixas, somos tentados a supor que seria uma possível intencionalidade artística a 

responsável por deslocar o objeto, incorporando um novo sentido. Mas como já exposto no 

caso dos ready-mades de Marcel Duchamp, vimos que as suas intenções provocativas não 

foram suficientes para determinar que suas atitudes conceituais não foram suficientes para que 

a Fonte fosse aceita como obra de arte. Assim como os ready-mades, as Brillo Boxes de Warhol 

precisariam, além da intenção do artista, do entendimento, por parte de seus contemporâneos, 

de que aquilo pudesse participar do cenário artístico da década de 1960. Danto (2015, p. X) diz 

que, embora houvesse contexto que possibilitasse a inserção das Brillo Boxes como obras de 

arte em 1964, ele afirma que em outro período da história, as mesmas coisas não poderiam 

participar do mundo da arte. Segundo ele, “não havia nem poderia haver nenhuma parte do 

mundo da arte de Paris em 1864, ou Amsterdam em 1664, que a Brillo Box pudesse se 

encaixar”. 

Ao mostrar as sutilezas acerca da diferenciação entre objetos idênticos, Danto, 

implicitamente, deixa traçado, em suas reflexões, o quanto as especulações históricas  e 

contextuais expõem o caráter público de funcionamento das obras de arte. Semelhante a noção 

wittgensteiniana de linguagem, a interpretação de Danto sobre incorporação de conceitos, como 

processo de transfiguração de objetos banais, é inerente aos domínios públicos do 

compartilhamento de relações simbólicas entre os indivíduos. Sendo de caráter público, a 

função significante, exercida por objetos no mundo da arte, não é compatível com a ideia de 

que a arte se estabelece no interior da intencionalidade do artista. São as articulações públicas 

de signos que formam as redes complexas de significado. Mesmo que estes sejam imprecisos, é 

somente a partir de práticas sociais que as coisas podem exercer o papel de obras de arte. 

Vejamos o caso do artista conceitual italiano, Salvatore Garau. Ele criou uma obra de 

arte chamada “Il sono” (eu sou) que consiste em uma escultura invisível. Sem apresentar 

qualquer atributo físico, o trabalho de Garau é composto puramente de conceito. Esta obra de 

arte ganhou destaque em notícias de diversos veículos de comunicação ao ser vendida por um 

alto valor, o que na prática significa que o comprador não levou um objeto ao realizar o 

arremate da obra. Alguns colunistas, como Trigo (2021), descreveram a situação afirmando que 



95 

a obra de arte existe apenas na mente do artista38. Campello (2021)39, ainda que não desenvolva 

uma análise internalista sobre o experimento de Garau, sugere que a venda da escultura 

invisível “passaria despercebida, não fosse um detalhe: a obra não existe”. Se for verdade que a 

arte de Garau existe apenas na sua mente, então este fato colocaria por terra tudo o que temos 

defendido até o momento. Este seria um caso no qual uma obra de arte, não dependendo de 

atributos físicos, poderia contrariar a ideia de que a arte apenas se realiza no palco das relações 

simbólicas do uso público da linguagem.  

Mas a verdade é que, ao noticiar a criação de Garau como obra existente apenas em sua 

mente, os noticiários mostraram que não foram capazes de compreender corretamente o 

fenômeno. Não perceberam o fato de que o conceito (a obra propriamente dita) foi 

compartilhado publicamente num período da história em que o mundo da arte apresenta um 

contexto favorável para acomodar a ousadia do artista. Se pensarmos do ponto de vista 

wittgensteiniano, a interpretação dos veículos de notícias apontou a ousadia do artista como 

uma espécie de exercício interno, o qual serviria como orientação apenas para si mesmo. Mas 

segundo Wittgenstein, a articulação interna de sistemas de regras não pode se constituir como 

linguagem, pois o caráter fundamental desta é o compartilhamento de sentidos. Isto é, só existe 

linguagem quando há a possibilidade de compreensão de pensamentos entre pessoas nos usos 

públicos das expressões linguísticas. Nas indagações do parágrafo § 243 das Investigações 

Filosóficas, Wittgenstein relata um experimento mental no qual imagina alguém que começasse 

a fazer anotações e expressar suas experiências internas para si próprio. Nesse procedimento, 

esse alguém atribuiria a si mesmo ordem e comandos, funcionando como um modo de seguir 

regras internas. De acordo com a história narrada, ainda que o homem pensasse nessas 

atribuições particulares como uma linguagem, ele diz que, se estas orientações não fossem 

compartilhadas, não poderiam ser compreendidas por ninguém. Portanto, enquanto as vivências 

interiores do homem não fossem compartilhadas e compreendidas por outras pessoas não 

haveria linguagem. Nas palavras de Wittgenstein (IF, § 243): 

 

39 No artigo, “Como vender o invisível”, publicado na Folha de São Paulo, Campello (2021) faz uma análise da 
escultura invisível de Salvatore Garau mostrando a influência do capitalismo nos processos de legitimação da 
arte contemporânea em tempos de blockchains (tecnologia responsável pelo sistema de gerenciamento de banco 
de dados que registra transações de criptomoedas). O autor não acredita que o problema está na invisibilidade da 
obra, principalmente porque outros experimentos que abordam a imaterialidade da arte já haviam sido 
apresentados em outros períodos. Ele pauta a questão explorando os problemas da relação entre o capitalismo e 
a perda da autenticidade da obra, principalmente a partir da crescente virtualização da arte. 

38 No jornal Gazeta do Povo, o colunista Luciano Trigo descreve a situação da seguinte forma: “O problema é 
que a obra em questão só existe na cabeça do artista”. 
 



96 

Mas seria também pensável uma linguagem na qual alguém pudesse, para uso próprio, 
anotar ou exprimir suas vivências interiores - seus sentimentos, seus estados de 
espíritos? - Não podemos fazer isto em nossa linguagem costumeira? - Acho que não. 
As palavras dessa linguagem devem referir-se àquilo que apenas o falante pode saber; 
às suas sensações imediatas, privadas. Um outro pois, não pode compreender esta 
linguagem. 

 

Através dessas observações wittgensteinianas, podemos perceber que as vivências 

interiores de alguém, isoladas em si mesmo, nada comunicam. Assim, as atribuições de regras 

voltadas  para  orientações privadas não podem ser consideradas linguagem. Isso diz respeito 

apenas à condição de isolamento de alguém em si mesmo, ou seja, são experiências que não 

são possíveis de serem traduzidas para outra pessoa sem que haja um sistema de regras 

compartilhados socialmente. 

Como foi abordado até aqui, a concepção de arte que estamos tentando explicar é 

pautada na noção de que os significados são de caráter compartilhado. Tanto sobre a teoria da 

arte de Danto quanto uma explicação por via do pensamento wittgensteiniano, compreendemos 

que a arte é um fenômeno social. Nesse sentido, a interpretação dos veículos de comunicação 

acerca do experimento de Salvatore Garau, é pautada em uma má compreensão do fenômeno 

da linguagem.  Consequentemente, a forma como noticiaram a obra de arte se deu pelo mesmo 

erro, o qual se estabeleceu por não perceberem que obras de arte são fenômenos simbólicos 

estruturados a partir do uso de signos em contextos sociais. 

O experimento deste artista só foi concebido como obra de arte porque a sua proposta 

conceitual, primeiramente precisou se tornar pública e se conectar com as regras que permeiam 

os modos de se conceber a arte na contemporaneidade. Livre de qualquer materialidade, se o 

experimento de Salvatore Garau pode ser considerado arte, no contexto do pensamento 

wittgensteiniano, a obra é puramente conceito, isto é, a arte é a linguagem. E sendo desse 

modo, ela é puramente o significado que foi acomodado à complexa rede de sentidos que 

compõem o mundo da arte. Este é o palco dos acontecimentos, o lugar onde as propostas 

artísticas ganham corpo e passam a se estabelecer conceitualmente. São as formas de vida do 

mundo da arte, o lugar capaz de acolher e acomodar este tipo de experimentação conceitual 

como algo que, ao invés de incorporar significados, o próprio significado é a obra de arte. É a 

obra enquanto estrutura simbólica e significativa. Ou seja, é a própria linguagem (os sentidos 

partilhados no contexto do mundo da arte) que consiste na obra de arte. Esta somente faz 

sentido quando a intenção do artista deixou de ser apenas instruções privadas para suas 

vivências interiores. 

 
 



97 

4 - CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Como vimos, todo o debate de Arthur Danto com Morris Weitz e William Kennick tem 

como pano de fundo a filosofia das Investigações Filosóficas (1953) de Wittgenstein. Embora, 

à primeira vista, o modo como cada autor desenvolve suas ideias pareça coerente, elas são 

fundadas considerando apenas os atributos sensíveis das obras de arte. É compreensível que 

Weitz e Kennick não tenham debatido em seus textos sobre o caráter conceitual como fator 

determinante para a legitimação da arte, uma vez que os objetos da arte contemporânea talvez 

ainda não teriam surgidos quando eles estavam desenvolvendo suas concepções sobre a arte.  

Na década de 1950, período em que eles escreveram seus ensaios, o expressionismo 

abstrato americano ainda vigorava no mundo da arte com um estilo dominante que conservava 

muitos traços da arte tradicional. E embora artistas como Pollock, De Kooning, Kline, Rothko, 

entre outros, pintassem de forma totalmente diferente, não existia em seus trabalhos qualquer 

problema sobre indiscernibilidade. Ou seja, não havia em suas pinturas elementos que 

pudessem confundir a distinção entre obras de arte e coisas banais. Nesse sentido, com base 

apenas nos atributos estéticos do que se entendia como arte até então, isso tenha sido o 

suficiente para eles analisarem apenas as obras de arte pelas relações de compartilhamento de 

semelhanças de família. De qualquer modo, se incluíssem o contexto da arte contemporânea no 

interior de suas teorias, não se sabe se eles teriam enveredado para uma concepção da arte com 

vistas a uma proposta de definição. Muito provavelmente eles poderiam ajustar suas teorias de 

modo a acomodar o novo contexto da arte, sem que precisassem abrir mão de uma análise  do 

problema de maneira mais aberta. Certamente insistiram na tese de que não é importante 

encontrar uma definição de arte. 

De modo semelhante, talvez fosse inevitável que Danto fizesse diversas críticas ao 

pensamento de Weitz e Kennick. Como o principal incômodo para o seu projeto estético era o 

caráter antiessencialista da filosofia de Wittgenstein, é natural que Danto tenha tido motivos 

suficientes para tentar rejeitar os pressupostos de Weitz e Kennick. Assim, devido ao caráter  

anti-essencialista do pensamento wittgensteiniano, os argumentos desses pensadores deveriam 

ser considerados inadequados para dar conta do caráter conceitual da arte e também para 

fundamentar uma definição. Além disso, como as abordagens de Weitz e Kennick limitaram-se 

a explorar apenas alguns aspectos do pensamento de Wittgenstein, uma teoria da arte surgida a 

partir dessas restrições acabaria sendo questionada sem muitas dificuldades. O problema de 

Danto foi pensar que, ao criticar os wittgensteinianos apenas pelo uso limitado da noção de 



98 

jogos e semelhanças de família, estaria encerrando de uma vez por todas qualquer viabilidade 

de uma interpretação da arte por meio do pensamento de Wittgenstein. 

O debate desenvolvido por Danto possui bastante complexidade, pois além de rejeitar 

diversas abordagens teóricas ele assumiu o desafio de apresentar as razões filosóficas que 

justificassem a sua teoria da arte. A partir do momento que certas obras de arte emergiram sem 

apresentar diferenças estéticas entre seus pares comuns idênticos, Danto não só pretendeu 

mostrar que o sentido das obras de arte se estabelece conceitualmente, como também se lançou 

na missão de desenvolver um projeto filosófico que apresentasse as razões pelas quais isso se 

tornou possível a partir da década de 1960. A abordagem de Danto sobre a arte é de caráter 

conceitual e essencialista. Assim, a sua pretensão era justificar a artisticidade das obras de arte 

em condições fechadas, diferentemente das abordagens anti-essencialistas dos 

neo-wittgensteinianos. Após longos debates na obra A Transfiguração, dialogando com 

diversas teorias, Danto se empenhou em apresentar os conceitos que norteiam uma teoria da 

arte amparada em uma estrutura capaz de mostrar o que as obras de artes possuem de especial 

que as meras coisas não possuem. De fato o desafio não era simples, tendo em vista a 

complexidade conceitual a que Danto recorreu para tentar lidar com a questão da 

indiscernibilidade.  

O conceito de metáfora de Danto foi a parte de seu empreendimento filosófico mais 

substancial, pois este conceito se constitui como uma estrutura complexa, a qual ele se 

encarregou de mostrar filosoficamente como é possível a identificação artística a qual precisa 

ser deduzida pelo observador de uma obra de arte. Constituindo-se em uma estrutura silogística 

entimemática de caráter intensional, a metáfora artística exige do espectador que ele faça a 

interpretação identificando a relação existente entre a representação explícita da obra e a sua 

dimensão simbólica. Assim, essa abordagem exige um espectador ativo, pois o significado da 

obra depende do contexto teórico inerente à estrutura retórica da composição artística. Para que 

a distinção artística seja de fato efetivada, no entanto, a interpretação não depende apenas da 

estrutura entimemática da retórica. É fundamental que haja um conhecimento sobre as 

circunstâncias que levam uma determinada representação a possuir o significado metafórico de 

tal e tal coisa. 

Mais do que a estrutura conceitual metafórica, Danto diz que o acontecimento artístico se 

desdobra na história. Assim, por exemplo, a Brillo Box de Andy Warhol, além de sua estrutura 

simbólica que lhe atribui um estatuto artístico distinto das demais do mundo banal, Danto 



99 

argumenta que esse estatuto só é possível por causa de um momento histórico específico sem o 

qual não haveria no mundo da arte espaço para a sua acomodação. Assim, a própria estrutura 

conceitual metafórica das obras de arte depende primeiramente da atmosfera histórica para que 

a relação silogística entimemática possa se estabelecer no interior de uma obra de arte. Neste 

sentido, como sugere Danto, não faz sentido imaginar a obra de Andy Warhol em Amsterdã no 

no ano de 1664. 

De acordo com Danto, a causalidade artística da Brillo Box é diferente das causas práticas 

e utilitárias das Brillos comuns. Segundo ele, o que causa a artisticidade da Brillo de Warhol é a 

evolução da teoria da arte. Assim, para compreender o fenômeno artístico inerente à obra de 

Warhol é fundamental conhecer a história evolutiva das teorias artísticas e os diversos debates 

que ocorreram para que esse tipo de experiência fosse incorporado no mundo da arte. Observe 

que a concepção de mundo da arte de Danto possui uma estrutura histórica e conceitual sem a 

qual não é possível a identificação das obras de arte e sua inclusão no universo artístico. O 

mundo da arte tem uma história e ele é inseparável dos desdobramentos das teorias da arte que 

foram evoluindo com o passar do tempo.  

Sobre o caso da Brillo Box, Danto (2005, p. 17) afirma que “A condição de obra de arte 

era um resultado da história e da teoria. [...] O trabalho só se tornou viável como arte quando o 

mundo da arte - o mundo das obras de arte - estava pronto para recebê-lo entre seus pares”. A 

abordagem de Danto sustenta que as obras de arte, para poderem se constituir enquanto tal, 

dependem das teorias artísticas de modo que, fora das estruturas teóricas, não é possível 

conceber algo como obra de arte. Nas palavras de Danto (1964, p. 572), “E parte da razão 

reside no fato de que aquele terreno é constituído como artístico em virtude de teorias artísticas, 

de modo tal que uma aplicação das teorias, além de nos ajudar a discriminar arte do resto, 

consiste em tornar a arte possível”. 

​ Analisando a postura teórica de Danto podemos perceber o quanto a sua abordagem 

filosófica sobre o mundo da arte se torna problemática quando passamos a considerar a 



100 

produção cultural40 de outros povos41, os quais a sua história e visão de mundo não 

corresponde a mesma estrutura epistemológica e os mesmos desdobramentos evolutivos de 

sua concepção de mundo. Imaginemos a questão da produção artística das comunidades 

indígenas originárias do Brasil ou de outros povos em outras regiões. O que Danto 

compreende como evolução histórica da arte e suas teorias alcança as formas de vida e a 

história desses povos? Ou o que Danto entende como história e teorias artísticas corresponde 

apenas a visão de mundo do ocidente? Ora, essas citações, acerca da concepção de mundo da 

arte de Danto, parece indicar que suas análises se restringem à concepção de história como 

visão de mundo daquilo que ele mesmo usa como referência para desenvolver a sua teoria, 

qual seja, a arte que emerge na contemporaneidade em meio à atmosfera cultura e teórica do 

mundo industrializado da década de 1960. Se estivermos certos sobre o que estamos 

pressupondo, então a concepção teórica de Danto limita-se apenas ao modelo cultural e 

histórico do qual ele faz parte. No entanto, como a sua filosofia da arte é fundada em 

princípios essencialistas, compreende-se que a sua pretensão consiste em apresentar as razões 

filosóficas para explicar todas as formas de arte em todos os períodos. Sendo assim, surge 

uma outra questão: Como conciliar o pressuposto de que o estatuto da arte somente é 

concedido num terreno constituído de teorias artísticas com a arte de povos originários, a qual 

não faz parte da estrutura cultural e teórica de onde Danto fala? Se a teoria da transfiguração 

artística de Danto de fato se propõe incluir a produção artística de todos os povos, em qual 

terreno teórico a produção cultural dos povos originários será transfigurada? Se a base 

histórica e teórica que garante o estatuto artístico for o modelo ocidentalizado do mundo da 

arte, então parece que esse tipo de abordagem desloca a originalidade artística desses povos 

para um contexto do qual eles não pertencem. Embora a concepção de arte de Danto 

considere o contexto para que as obras possam ser interpretadas, no entanto, a sua estrutura 

41 A caracterização de “outros povos” mencionada no corpo do texto não apresenta uma localização específica 
sobre quais seriam os povos que fogem a normatividade histórica e teórica, apontada por Danto, como condição 
para fazer parte do mundo da arte e ter sua produção cultural incluída entre os seus pares já credenciados no 
universo teórico e artístico. Qualquer cultura que siga padrões e valores  não-ocidentais e não apresenta 
equivalência histórica e teórica com aquilo que Danto defende como mundo da arte, pode ser considerado 
exemplos do que está sendo mencionado no texto como “outros povos” e “povos originários”. Ainda assim, 
podemos pensar como exemplos as comunidades de povos indígenas originários de diversos lugares ou outras 
comunidades de povos que conservam uma estrutura cultural de ritos próprios e que divergem da massificação 
cultural ocidentalizada. 

40 O uso da expressão “produção cultural” - de outros povos - em detrimento de “obras de arte” se faz necessário 
porque o debate que está sendo proposto considera que a concepção de obra de arte, abordada por Danto e 
questionada nesta dissertação, depende de uma estrutura histórica e teórica responsável por permitir a 
transfiguração da arte. Sendo a produção cultural dos povos não-ocidentalizados divergentes do aparato 
histórico e evolutivo das teorias artísticas propostas por Danto, acreditamos que a sua teoria da arte, 
implicitamente nega o caráter artístico dessa produção sem que ela antes seja esquematizada nas estruturas 
histórica e teóricas do mundo da arte. 
 



101 

teórica fundada numa definição parece enfrentar o desafio de lidar com formas de vida que 

divergem da visão de mundo do terreno histórico e teórico proposto por Danto. Ao mencionar 

o caráter teórico da transfiguração artística de Danto, Silveira (2014, p. 54) diz que “as teorias 

artísticas não servem apenas ao reconhecimento das obras de arte, mas, de modo mais 

contundente, a existência de teorias artísticas é condição necessária para a própria existência 

da arte”. Considerando o que diz Silveira, surge uma outra questão: A interpretação originária 

feita por povos nativos não-ocidentalizados acerca de suas próprias produções culturais 

seriam consideradas por Danto teorias artísticas?42 Se a resposta para esta questão for 

positiva,  talvez seja um caminho para que a sua filosofia possa ter validade enquanto uma 

definição, pois assim ele estaria de acordo que povos de diferentes territórios culturais, 

diferentes formas de vida possam decidir os limites do seu próprio mundo da arte. No 

entanto, se assim fosse, parece que a questão retornaria para o problema inicial, a respeito do 

qual, não é possível definir a arte, tendo em vista que, nesta condição, para cada cultura, os 

seus próprios membros interpretariam as produções culturais independente do modo como 

outros povos experienciam a arte.  

 

REFERÊNCIAS 

 
AGOSTINHO, S. Confissões. São Paulo: Ed. Nova Cultural, 2004. 

AQUINO, F. L. Conceitos e semelhanças de família em Wittgenstein: uma leitura das 
Investigações Filosóficas. Revista Kínesis, São Paulo, V. 4, n. 07, p. 50-61, Jul. de 2012.  
 
ARTE INDÍGENA CONTEMPORÂNEA: Duhigó Tukano. Direção: Eduardo Ramos. Brasil: 
Canal Arte 1, 2022. Disponível em: canalarte1.uol.com.br 
 
BOGÉA, A. A influência fregeana na filosofia da arte de Arthur Danto. Discurso, n. 2, V. 
53, p. 100-119, 2023. 
 
CABANNE, P. Marcel Duchamp: engenheiro do tempo perdido. São Paulo: Perspectiva, 
2001.  
 
CAMPELLO, F. Como vender o invisível. Folha de São Paulo, São Paulo, 19 de jul. de 2021.  
 
CARROLL, N. Arte em um campo expandido: Wittgenstein e a estética. Perspectiva 
Filosófica, Recife, v. 49, n. 4, p. 1-20, 2022.  
 

42Provavelmente muitos povos originários não tenham um conceito para designar obras de arte da mesma 
maneira que povos ocidentalizados possuem.   
 



102 

________.. “Danto’s New Definition of Art and the Problem of Art Theories” In: ROLLINS, 
Mark (ed.), Danto and His Critics. Hoboken: Wiley-Blackwell, 2012.  
 
CRESPO, N. Wittgenstein e a estética. Lisboa: Assírio & Alvim, 2011. 
 
DANTO, Arthur C. Andy Warhol. São Paulo: Cosac & Naify, 2012. 

 
________. Após o fim da arte: a arte contemporânea e os limites da história. São Paulo: 
Odysseus-Edusp, 2006. 

________. A transfiguração do lugar-comum: uma filosofia da arte. São Paulo: Cosac & 
Naify, 2005.  

________. O abuso da beleza: a estética e o conceito de arte. Trad. Pedro Süssekind. São 
Paulo: Martins Fontes, 2015.  
 
________. O mundo da arte. Trad. Rodrigo Duarte. Artefilosofia. n 1. UFOP. 2006. 

 
________. O que é a arte.Trad. Rachel Cecília de Oliveira e Debora Pazetto. Belo Horizonte: 
Relicário, 2020.  
 
DICKIE, G. Definindo arte. Revista Lumen, São Paulo, v.1, n.1, p. 173-179, jan. 2016.  
 
BRÍGIDO, E. Ver aspectos: a atividade estética em Wittgenstein. Revista Ekstasis, Rio de 
Janeiro, v.4, n.1, p. 168-185, 2015.  
 
ELTON, William. (Org). Aesthetics and language. Oxford: Basil Blackwell, 1959. 

 
FAXINEIRA confunde obra de arte com sujeira pós-festa e faz limpeza em museu. BBC News 
Brasil, 28 de out. de 2015.  
 
 
GURGEL, Diogo. A metáfora na obra de arte: estudo I. Viso: Cadernos de estética aplicada, 
Niterói, v. VI, n. 12, jul./dez. 2012.  
 
HACKER, P.M.S. Wittgenstein: sobre a natureza humana. Trad. João Vergílio Gallenari 
Cuter. São Paulo: Editora Unesp, 2000.  
 
HAMPSHIRE, S. “Logic and appreciation” In: ELTON, William. (ed). Aesthetics and 
language. Oxford: Basil Blackwell, 1959. 
 
MARQUES, A. O interior: linguagem e mente em Wittgenstein. São Paulo: Loyola, 2012. 
 
 
KENNICK, W. Does traditional aesthetics rest on a mistake? Artigo publicado em Mind, 
LXVII (1958), 317-334. 

 
KIVY, Peter. (Org.) Estética: Fundamentos e questões de Filosofia da Arte. São Paulo: 
Paulus, 2008. 



103 

 
MORENO, A. R. Wittgenstein: os labirintos da linguagem - ensaio introdutório. São Paulo: 
Moderna, 2006. 
 
OLIVEIRA, W. T. Wittgenstein e o Pragmatismo. Ideação (UEFS), v.1, p. 33-48, 2011. 
 
PASSMORE, J. “The dreariness of aesthetics” In: ELTON, William. (ed). Aesthetics and 
language. Oxford: Basil Blackwell, 1959. 
 
PAZETTO, D. Weitz, Danto e a definição da arte. P E R I. vol 7 n° 2, p . 7 0 - 8 2, 2015. 

PINTO, P. R. M. Iniciação ao silêncio: análise do Tractatus de Wittgenstein. São Paulo: 
Loyola, 1998. 
 
RAMME, N. A teoria institucional e a definição de arte. Revista Poiésis, Rio de Janeiro, v. 
12, n.17, p. 91-103, jul. 2011.  
 
________.  É possível definir “arte”? ANALYTICA. vol 13 nº 1, p. 197-212, 2009. 

 
SILVA, Marcos. Por que Jogos São Filosoficamente Relevantes para se Pensar a Natureza de 
Sistemas Formais? Uma Abordagem Wittgensteiniana. In: SOUZA, M. J. A., LIMA FILHO, 
M. M. (orgs.) Escritos de Filosofia III: Linguagem e Cognição. Porto Alegre: Editora Fi, 
2019. 
 
SILVEIRA, C. O mundo e os mundos da arte de Arthur C. Danto: uma teoria filosófica 

em dois tempos. Ars, n. 23, p. 51-77, 2014. 

 
STERN, D. G. As investigações filosóficas de Wittgenstein: uma introdução. Trad. Marcelo 
Carvalho e Fernando L. Aquino. São Paulo: Annablume, 2012.  
 

TRIGO, L. A morte da arte: escultura invisível é vendida por 15 mil euros. Gazeta do Povo, 
Curitiba, 4 de jun. de 2021.  
 
THÉRIAULT, M. Trinta anos após A transfiguração do lugar-comum: Danto, herdeiro de 
Wittgenstein. Rapsódia, n. 10 , p. 161-178, 2017. 
 
WEITZ, M. O papel da teoria na estética. Tradução de Célia Teixeira. Artigo originalmente 
publicado em The Journal of Aesthetics and Art Criticism, XV (1956), p. 27-35. 

WITTGENSTEIN, L. Cultura e Valor. Lisboa: Edições 70, 2000.  
 
________. Estética, psicologia e religião. São Paulo: Cultrix, 1966.  
 
________. Investigações Filosóficas. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 
 
________. Tractatus Lógico-Philosophicus. São Paulo:  Edusp. 2001. 
 

WOOD, P. Arte Conceitual. São Paulo: Cosac & Naify, 2002.  


	FAXINEIRA confunde obra de arte com sujeira pós-festa e faz limpeza em museu. BBC News Brasil, 28 de out. de 2015.  

