
RECIFE 

2025 

 

  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DO MESTRADO PROFISSIONAL EM ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAMILLA FERNANDES NUNES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO 

FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA 



RECIFE 

2025 

 

CAMILLA FERNANDES NUNES 

 

 

 

 

 

 

IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO 

FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação Profissional em Ensino de História 

(PROFHISTÓRIA) do Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Ensino de 

História. 

 

Área de concentração: Ensino de História. 

 

Orientador: Prof. Dr. Bruno Uchoa Borgongino 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nunes, Camilla Fernandes. 

Identidades do sertão em folhetos: utilização da obra de João Ferreira 

de Lima (1902-1973) no ensino de História / Camilla Fernandes Nunes. - 

Recife, 2025. 
176f.: il. 

 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós- Graduação 

Profissional em Ensino de História, 2025. 

Orientação: Bruno Uchoa Borgongino. Inclui 

referências e apêndices. 

 

 

1. Cultura popular; 2. Folheto; 3. Sertão do Pajeú (PE). I. Borgongino, 

Bruno Uchoa. II. Título. 

 

UFPE-Biblioteca Central 



CAMILLA FERNANDES NUNES 

 

 

 

 

IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO 

FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação Profissional em Ensino de História 

(PROFHISTÓRIA) do Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Ensino de 

História. 

 

 

 

Recife, de de 2025. 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

Prof. Dr. Bruno Uchoa Borgongino 

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE 

Orientador 
 

 

 

Prof. (Nome do professor avaliador) 

Afiliações 
 

 

 

 

Prof. (Nome do professor avaliador) 

Afiliações 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na madrugada a solidão me invade. 

Só o silêncio é minha companhia 

A noite é longa, solitária e fria 

E a mente aflita por sentir saudade. 

Tenho a alma repleta de ansiedade, 

Dentro do peito, um coração que bate 

Descompassado e que, talvez, me mate 

Antes dos trinta anos de idade. 

 

Se quiseres parar, fique à vontade! 

Vais me dar, de presente, a eternidade, 

Da matéria, o espírito libertar! 

 

Não te incomodes, coração sofrido, 

Pelos desgostos que tu tens sentido, 

Já tens razão de querer descansar. 

 

Nõe de Job 



AGRADECIMENTOS 

 

Expresso minha mais profunda gratidão a todas e todos que, de alguma forma, 

acompanharam minha caminhada e contribuíram para a realização desta pesquisa – fruto de sonhos 

tecidos nas veredas concretas da realidade. 

À minha família, agradeço pelo amor e pelo fortalecimento constante ao longo dos anos. 

Ao meu sertão – o sertão da minha mãe, das lembranças de infância, o sertão de Janduís-RN. 

Minha eterna reverência, pois dele brotam as raízes que sustentam meu olhar sobre o mundo. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Bruno Uchoa Borgongino, agradeço pela escuta atenta, pela 

sensibilidade diante das minhas inquietações e pela orientação serena que guiou o desenvolvimento 

desta dissertação. 

Registro minha gratidão especial à Profa. Dra. Beatriz de Miranda Brusantin, com quem 

tive a honra de aprender e ser orientada ainda na iniciação científica (PIBIC) durante a graduação. 

Sua trajetória inspira pela beleza de ensinar com paixão e compromisso com a história dos sujeitos 

comuns. É motivo de grande alegria reencontrá-la, agora, como integrante da banca examinadora 

desta pesquisa. 

Deixo meu sincero agradecimento ao Prof. Dr. André Mendes Sales, coordenador do 

ProfHistória e membro da minha banca examinadora, pelo apoio, disponibilidade e incentivo 

constante que foram fundamentais para a continuidade deste trabalho. 

Aos meus amigos e amigas, agradeço pelos encontros de alma, pelos atravessamentos do 

destino e pelos laços fraternos que construímos – vocês são a família que escolhi. 

Aos colegas de turma, deixo meu carinho e reconhecimento pelo companheirismo vivido 

nessa caminhada. Que a vida nos presenteie com novos reencontros e partilhas. 

Agradeço também ao amigo e colega de profissão José Ailton, companheiro de jornada 

desde a graduação em História. Foi por meio do seu incentivo que me inscrevi no ProfHistória, e 

juntos percorremos este caminho acadêmico, dividindo desafios, aprendizados e conquistas diárias. 

Aos professores e professoras que, com suas lições, me ensinaram a sonhar e acreditar na 

transformação do mundo pela educação, deixo minha eterna admiração e reconhecimento. 

Por fim, aos poetas e poetisas do Sertão do Pajeú, minha profunda gratidão: foi nos seus 

versos e dizeres que encontrei o encantamento e as inquietações que germinaram esta pesquisa. 



RESUMO 

 

Os folhetos de cordel são um gênero literário, fruto da poética popular presente nos sertões 

nordestinos, fomentada por sujeitos comuns, a partir das práticas sociais enraizadas na oralidade 

construída nesses espaços (Grillo, 2015). Nossa pesquisa se concentra na análise e utilização da 

obra de João Ferreira de Lima (1902–1973) no ensino de História, com ênfase no folheto As 

proezas de João Grilo. O referido poeta é natural de São José do Egito, cidade situada na 

microrregião do Sertão do Pajeú (PE), que é considerada o berço dos poetas populares do estado, 

o que nos despertou o interesse em explorar o elo entre o poeta, seu meio social e sua obra. Nesse 

sentido, propomos um debate sobre identidades, sob a ótica da História Cultural, fazendo do 

folheto fonte para o ensino de História. Entende-se que as identidades que são historicamente 

construídas a partir do “outro”, de modo que as identidades sertanejas são forjadas a partir do 

“fora”, de um “outro de fora”, do litoral, da cidade grande. O estudo se desdobra através dos 

debates levantados por Stuart Hall (1992) sobre identidade, concomitantes às discussões acerca 

da memória coletiva pensada por Maurice Halbwachs (1990). O folheto nordestino abrange 

elementos fundados da oralidade, como a musicalidade e a memorização rimada, possibilitando 

com seu uso um processo de ensino-aprendizagem interdisciplinar e intercultural (Freire, 1981). 

Portanto, construímos no campo do ensino de História, um espaço de reflexão sobre a dimensão 

histórica do que chamamos de cultura/poesia/literatura popular/nordestina/sertaneja, a partir 

das discussões sobre as identidades historicamente forjadas, articuladas entre os contextos locais 

e conjunturais. Por fim, construímos um caderno temático, como proposta de componente eletivo, 

intitulado Memória e Identidades dos sertões em folhetos: João Ferreira de Lima e As Proezas 

de João Grilo, para ser usado e adaptado pelos professores e professoras de História com turmas 

do ensino médio. 

 

Palavras-chave: Cultura Popular, Ensino de História, Folheto, Sertão do Pajeú. 



ABSTRACT 

Cordel pamphlets are a literary genre, the fruit of popular poetry in the Northeastern backlands, 

fostered by ordinary people, based on social practices rooted in the orality constructed in these 

spaces (Grillo, 2015). Our research focuses on the analysis and use of the work of poet João 

Ferreira de Lima (1902–1973) in history teaching, with an emphasis on the pamphlet The 

Prowess of João Grilo. A native of São José do Egito, in the Sertão do Pajeú microregion of 

Pernambuco, which is considered the birthplace of the state's popular poets, Grilo sparked 

interest in exploring the link between the poet, his social environment, and his work. Therefore, 

we propose a debate on identities from the perspective of Cultural History, using the pamphlet 

as a source for history teaching. Identities that are historically constructed from the "other," 

countryside identities forged from the "outside," this "outside other," the coast, the big city. The 

study unfolds through the debates raised by Stuart Hall (1992) on identity, alongside discussions 

about collective memory conceived by Maurice Halbwachs (1990). The Northeastern pamphlet 

contains elements grounded in orality, musicality, and rhymed memorization, enabling an 

interdisciplinary and intercultural teaching-learning process (Freire, 1981). Therefore, we 

constructed, within the field of History teaching, a space for reflection on the historical 

dimension of what we call popular/Northeastern/backlands culture/poetry/literature, based on 

discussions about historically forged identities, articulated between local and conjunctural 

contexts. We created a thematic notebook, as a proposed elective component, entitled Memory 

and Identities of the Backlands in Pamphlets: Ioão Ferreira de Lima and The Prowess of João 

Grilo, to be used and adapted by History teachers with high school classes. 

 

Keywords: Popular Culture, History Teaching, Brochure, Sertão do Pajeú. 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Mapa regional de Pernambuco ................................................................... 54 

Figura 2 – Mapa do Sertão da Poesia .......................................................................... 57 

Figura 3 – Bacia do Rio Pajeú ..................................................................................... 57 

Figura 4– Escola de Poesia de São José do Egito ........................................................ 66 

Figura 5 – Imagem de Padre Cícero e João Ferreira de Lima ...................................... 71 

Figura 6 – Filhos de João Ferreira de Lima, Berenice e Severino deram continuidade 
as publicações de almanaques e folhetos após o falecimento do pai ........... 71 

Figura 7 – Penúltima e última páginas do Almanaque de Pernambuco, o Juízo do 

ano 1972 .................................................................................................... 72 

Figura 8 – Capa do folheto O Marco Pernambucano .................................................. 74 

Figura 9 – Descrição do Marco Pernambucano .......................................................... 74 

Figura 10 – Início da descrição do Marco Pernambucano ............................................ 75 

Figura 11 – A revelação do autor — Marco Pernambucano ......................................... 75 
Figura 12 – Capa do folheto As proezas de João Grilo .................................................. 95 



SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO .................................................................................................... 10 

2 O DEBATE HISTORIOGRÁFICO SOBRE O CORDEL: DOS ESTUDOS 
FOLCLÓRICOS À HISTÓRIA CULTURAL ................................................... 19 

2.1 Historiografia do cordel brasileiro: folclore e cultura popular .................... 20 

2.1.1 Estudos folclóricos .............................................................................................. 20 

2.1.2 O surgimento dos estudos sobre folklore ............................................................ 21 

2.2 Os Estudos Folclóricos e a literatura de cordel brasileira ............................ 24 

2.3 Leitura, leitores e cultura popular à luz da História Cultural ..................... 28 

2.3.1 História Cultural: estudos da cultura popular ................................................... 31 

2.3.2 História cultural do cordel brasileiro: os folhetos nordestinos .......................... 37 

3  HISTÓRIA DOS SERTÕES: POÉTICA, IDENTIDADE E MEMÓRIA  ... 48 

3.1 O conceito de Sertão ......................................................................................... 50 

3.2 O Sertão do Pajeú ............................................................................................. 53 

3.2.1 São José do Egito ................................................................................................ 60 

3.2.2 João Ferreira de Lima ........................................................................................ 70 

3.3 Identidade e memória coletiva em São José do Egito .................................... 76 

4 DO PAJEÚ À SALA DE AULA .......................................................................... 83 

4.1 O potencial educativo dos folhetos .................................................................. 83 

4.2 Literatura popular e ensino de História ......................................................... 89 

4.3 As Proezas de João Grilo como documento histórico da cultura popular ... 94 

4.4 Construção do caderno temático ..................................................................... 106 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................. 111 

6 REFERÊNCIAS ................................................................................................... 115 
7 APÊNDICE ........................................................................................................... 118 



10  

1 INTRODUÇÃO 

 

O folheto1 nordestino é a materialização da palavra oral, metrificada e memorizada em 

versos, que pode ser escrita, mas também cantada. Conhecido como cordel, consideramos que 

ele consiste em um gênero que representa uma forma da expressão popular por estar em diálogo 

com uma poética que envolve a dimensão da cultura sertaneja compartilhada entre poetas, 

declamadores, repentistas e cantadores de viola. A análise dessa literatura deve considerar a 

dimensão oral, assim como a musicalidade e a memorização em versos, elementos essenciais 

para sua compreensão histórica e social. 

A literatura de cordel, reconhecida como Patrimônio Cultural Imaterial Brasileiro2 , 

assumiu um papel importante quanto à representação das identidades nordestinas no cenário 

cultural brasileiro. Esse gênero literário, manifestado através de folhetos e narrativas orais, tem 

uma rica história e um profundo valor simbólico, especialmente nas referências que faz ao sertão 

nordestino. Baseando-nos em práticas poéticas fundadas na oralidade, observamos que seus 

primeiros agentes são trabalhadores no contexto dos sertões, dialogando através da criação 

poética com a realidade histórica em perspectiva da cultura popular. Por isso, demarcamos como 

nomenclatura para essa prática cultural, utilizada neste estudo, a expressão folhetos populares, 

pois assim eles eram reconhecidos pelos seus autores, ao passo que o termo cordel era utilizado 

pelo meio intelectual, tornando-se um conceito estabelecido para correlacionar com uma origem 

europeia (Abreu, 1999). 

A presente dissertação explora o potencial da poética popular como uma fonte histórica 

e ferramenta pedagógica no ensino de História, com foco na obra do cordelista João Ferreira de 

Lima (1902–1973) e sua relevância para a construção de identidades nordestinas. O gênero 

cordel engloba a literatura oral e a escrita em folhetos, que passaram a ser produzidos e 

colocados em circulação entre o final dos oitocentos e início do século XX. Essa poética 

representa, no bojo das construções identitárias, um dos elementos que passou a compor a 

tradição literária popular, ao mesmo tempo em que acompanhou as transformações sociais do 

 

1 Utilizamos o termo folheto em vez de cordel, como postura conceitual, para indicar a relação direta entre o 

conteúdo e seu formato (poesia rimada e metrificada) com a poética existente na oralidade popular dos sertões 

nordestinos. Os agentes responsáveis pela criação, comercialização e consumo, chamavam os livretos de folhetos. 

A nomenclatura cordel, pela qual foi nomeada a literatura popular oriunda da região Nordeste, foi estabelecida por 
intelectuais folcloristas e acadêmicos, para referenciar as origens lusitanas, visto que era comum o consumo de 

livretos de baixo custo nos quais eram vendidos, pendurados e expostos em cordões (Abreu, 2006). Por conseguinte, 

adotamos a nomenclatura de folheto com as seguintes variações: folheto popular, folheto nordestino ou folheto de 

cordel. 
2 Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – Iphan. Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular – 

CNFCP. Dossiê de Registro. Brasília: Iphan, 2018. 



11  

Brasil contemporâneo. Dessa maneira, ao atrelar o uso dos folhetos no ensino de História, 

pretendemos relacionar suas potencialidades enquanto objeto cultural e histórico com o 

currículo de Pernambuco do ensino médio. 

A escolha em trabalhar com o autor João Ferreira de Lima se deu a partir da curiosidade 

em relação à poética existente na microrregião Sertão do Pajeú, em Pernambuco. Sendo o 

cordelista pesquisado natural de São José do Egito, inferimos que sua obra é fruto das 

sociabilidades pelas quais a região é reconhecida, dentre as quais se destaca o título de “berço 

da poesia popular do estado”, sendo, portanto, um lugar de difusão das práticas poéticas nas 

quais se materializaram em folhetos. 

O Sertão do Pajeú em Pernambuco é identificado por sua poética compartilhada entre os 

sujeitos, os quais não necessariamente eram letrados. Na cidade de Itapetim–PE, por exemplo, foi 

produzido um documentário em curta metragem autoral por Jefferson Souza, disponibilizado no 

Youtube, intitulado “Poetas analfabetos” 3 , com recortes de entrevistas realizadas do poeta 

Leonardo Bastião, que ficou conhecido e documentado em reportagens com essa temática. 

Maria Vitória de Rezende Grise, em sua dissertação, intitulada A criação poética no 

Sertão do Pajeú: uma análise a partir das relações entre identidade nacional brasileira, 

representação e estética, discutiu sobre os elementos que remontam essa região como reduto 

de uma tradição de poetas populares (Grise, 2021). A autora utilizou análises historiográficas 

sobre como ocorreu a ocupação desse espaço, elaborando a perspectiva do sertão como produto 

das migrações em decorrência das disputas territoriais, onde o curso do Rio Pajeú, foi palco dos 

conflitos entre os povos no contexto colonial, e parte desse processo influenciou a poética da 

região. Consoante a autora, consideramos que na região do Pajeú a cultura popular possui a 

poesia enquanto uma especificidade, na qual pretendemos nos debruçar acerca da sua 

historicidade e potencialidades para ensinar História. Segundo Grise, 

 
A poesia popular faz parte do currículo das escolas municipais (ensino 

Fundamental) de São José do Egito–PE e as crianças aprendem a teoria e a 

prática desta manifestação poética, além de terem também como disciplina 
obrigatória a história da cidade. Este lado pedagógico da poesia popular é 

extremamente importante e acompanha sua trajetória há décadas, o folheto 

nordestino – Literatura de Cordel –, por exemplo, cumpriu, por muito tempo, 

um papel educativo e informativo, levando as notícias do litoral para o interior 
e possibilitando um material de leitura mais acessível para aqueles que 

careciam de ensino (Grise, 2021, p. 58). 
 

 

3 https://www.youtube.com/watch?v=OP6zsdxiMXc. Acesso em: 10/01/2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=OP6zsdxiMXc


12  

João Ferreira de Lima4 emergiu em nosso estudo a partir de uma antologia organizada 

por Ribamar Lopes e publicada pelo Banco do Nordeste em 1982. Embora as informações 

biográficas presentes na obra sejam escassas, elas despertaram nosso interesse pela interseção 

entre a vida do poeta, seu contexto social e sua produção literária. A busca por detalhes 

adicionais nos levaram ao acervo digital da Fundação Casa Rui Barbosa, onde encontramos 

uma descrição mais completa de sua trajetória, assim como vários folhetos de sua autoria. Além 

de poeta, João Ferreira de Lima destacou-se como astrólogo e foi autor do renomado 

 
Almanaque de Pernambuco, lançado em 1936, e que entre 1936 e 1972 

alcançou uma tiragem de mais de 70.000 exemplares. Percorreu vários temas 

da poesia popular, privilegiando as Discussões e Pelejas, publicou Discussão 
de dois poetas, Antônio da Cruz com Cajarana e Peleja de João Athayíde com 

João Lima, do qual temos conhecimento de duas edições: uma de Recife, 1921 

e outra, de Juazeiro do Norte, Tipografia São Francisco, 1957. Também 

abordou os temas de malandragem e presepada, cuja obra mais conhecida é As 
palhaçadas de João Grilo, folheto de 8 páginas, em sextilhas que, em 1948, foi 

ampliada por João Martins de Ataíde para 32 páginas, em setilhas, sob o título 

de Proezas de João Grilo.5 

 

Dessa forma, passamos a formular a seguinte pergunta de pesquisa: como a obra do 

cordelista João Ferreira de Lima (1902–1973), natural de São José do Egito no Sertão do Pajeú, 

poderia contribuir para a análise da construção histórica das identidades a partir do sertão 

pernambucano? Sendo os folhetos populares um recorte da oralidade, constitutiva de memória, 

como podemos mobilizar, através da utilização da cultura popular, as memórias coletivas dos 

estudantes do ensino médio para compreender representações identitárias construídas 

historicamente? 

Selva Guimarães Fonseca (2006), no estudo O estudo da história local e a construção 

de identidades, levantou a discussão sobre a importância de se considerar a realidade local na 

aula de História. A autora apontou para a necessidade de se realizar uma História localizada, 

objetivando problematizar a História Nacional, que, por ser homogeneizada, não considera as 

disputas: é a História de quem está e permanece pertencente às elites políticas e econômicas. A 

História hegemônica não contempla as especificidades locais e distancia os sujeitos da reflexão 

crítica sobre o tempo, impossibilitando identificação dos estudantes com o produto histórico. 

Diante do exposto, é necessário o professor(a) de História “assumir uma postura dialética que 

 

 

4LOPES, Ribamar (org.). Literatura de Cordel; antologia. Fortaleza, BNB, 1982. 
5 http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/cordel/JoaoFerreira/JoaoFerreiradeLima_siteCordel_FCRB.pdf. Acessado 

em: 15/10/2023 

http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/cordel/JoaoFerreira/JoaoFerreiradeLima_siteCordel_FCRB.pdf


13  

lhe permita captar e representar com seus alunos o movimento sócio-histórico e temporal das 

sociedades, as contradições, as especificidades, as particularidades, sem perder de vista a 

totalidade” (Fonseca, 2006, p.161). 

Consoante a necessidade de pensar as localidades, nossa perspectiva pedagógica baseia- 

se nas propostas freirianas, que propõem uma pedagogia libertadora e humanista, através do 

método dialógico de valorização do conhecimento popular e não formal. Paulo Freire (1996), 

em sua obra Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa, explorou os 

saberes fundamentais para uma prática docente crítica e progressista, contrapondo a ideia de 

que ensinar consiste na mera transmissão de conhecimento à necessidade de criar as condições 

para sua produção ou construção pelos educandos. A obra enfatiza a ética, o respeito à 

autonomia e aos saberes dos alunos, a importância da pesquisa, da criticidade, da humildade e 

da esperança no processo educativo. Para Freire, ensinar exige um compromisso político, social 

e ético, reconhecendo-se a educação como uma forma de intervenção no mundo e defendendo 

a necessidade de formar sujeitos ativos e transformadores. 

Buscaremos, sob o prisma da História Cultural, analisar as sociabilidades, produções e 

produtos frutos do imaginário popular que foram utilizados como elementos identitários da 

região Nordeste. Assim, buscamos direcionar ao centro da nossa pesquisa reflexões sobre as 

identidades historicamente forjadas, mas que se encontram em um profundo processo de 

transformações provocadas pelo mundo global, ao mesmo tempo em que populações locais 

reencontram-se com suas tradições em resposta às fragmentações identitárias (Hall, 1992). 

Nossa intencionalidade é realizar uma análise da obra de João Ferreira de Lima, 

reconhecendo as potencialidades da literatura popular enquanto uma fonte histórica e 

ferramenta, fundada na oralidade poética presente no Pajeú. Pretendemos, portanto, propor um 

debate sobre identidade pernambucana, a partir das práticas culturais que envolvem os folhetos. 

Essas identidades são historicamente construídas a partir do “outro”, e no caso dos sertões, são 

identidades forjadas a partir do “fora”, desse “outro de fora”, isto é, do litoral, da cidade grande. 

O cordel abrange elementos fundados da oralidade, como a musicalidade e a memorização 

rimada, o que constrói possibilidades para o processo de escolarização de maneira 

interdisciplinar, tornando-o uma ferramenta interessantíssima para o ensino de História, no 

levantamento de discussões identitárias a serem articuladas entre as dimensões locais e 

conjunturais. 

Utilizamos como referencial teórico os debates colocados por Stuart Hall (1992), e 

Maurice Halbwachs (1990), acerca da Identidade e Memória Coletiva. Stuart Hall argumentou 



14  

que a globalização provocou uma “crise de identidade” na modernidade tardia, criando 

identidades híbridas e diaspóricas. Hall criticou a unificação cultural promovida por discursos 

nacionais que ocultam as diferenças internas, e argumentou que as identidades são 

constantemente negociadas no tempo, atestando que são construções discursivas baseadas em 

mitos fundacionais e tradições inventadas. Maurice Halbwachs elaborou nas Ciências Sociais, 

o conceito de Memória Coletiva. Para o autor, a memória é não apenas um fenômeno individual, 

mas sim constituído a partir da rede que entrelaça mutuamente a sociedade e o indivíduo. Sob 

essa perspectiva, a memória nacional é colocada por Halbwachs como um quadro longínquo 

que pode se aproximar ou se distanciar das memórias individuais: 

 
Mas, entre o indivíduo e a nação, há muitos outros grupos, mais restritos do 

que esse que, também eles, têm sua memória, e cujas transformações atuam 

muito mais diretamente sobre a vida e o pensamento de seus membros. (...) 
Observamos, cada homem está mergulhado ao mesmo tempo ou 

sucessivamente em vários grupos. Cada grupo aliás, se divide e se restringe, 

volvem tantas memórias coletivas originais que mantêm por algum tempo a 

lembrança de acontecimentos que não têm importância se não para elas, mas 
que interessam tanto mais que seus membros (Halbwachs, 1990, p.79). 

 

 

Sob essas lentes, enxergamos a literatura de folhetos como especificidade da poesia 

popular nordestina marcada de forma profunda pela memória e memorização da palavra em 

versos, transmitidos entre os sujeitos pela voz. O sociólogo Michael Pollak, no seu texto 

Memória e Identidade Social, abordou elementos que constituem a memória individual e 

coletiva (as quais são formadas pela ligação estreita entre elas, no pensamento de Halbwachs), 

elucidou que a memória é marcada pelos acontecimentos vividos pessoalmente e pela 

coletividade do grupo no qual o sujeito pertence, e são formados no imaginário “um fenômeno 

de projeção ou de identificação com determinado passado, tão forte que podemos falar de uma 

memória quase que herdada” (Pollak, 1992, p. 2). A memória é seletiva, mobilizada a partir das 

preocupações do presente, das intenções em lembrar e, também, de esquecer. A memória 

nacional, então, aparece como um objeto em disputa, por isso “são comuns conflitos para 

determinar que datas e que acontecimentos vão ser gravados na memória de um povo” (Pollak, 

1992, p. 4); portanto, a memória é construída. 

A partir dessas discussões, propomos estabelecer um diálogo possível entre os processos 

de construções identitárias, no ensino de História, constituídos a partir das memórias individuais 

e coletivas presentes na sociedade. A metodologia da pesquisa envolve a análise qualitativa 

dos cordéis de João Ferreira de Lima, relacionando-os com os debates 



15  

historiográficos sobre Identidade e Memória Coletiva, mobilizando conceitos pertinentes à 

História cultural, a partir das perspectivas de Chartier (1990) sobre “práticas e representações”, 

Burke (2010) e Thompson (1998) acerca da “cultura popular”, e Ginzburg (2006) com a ideia de 

“circularidade cultural”. 

Tradicionalmente divulgados por cantadores e poetas populares, os folhetos eram 

vetores de disseminação de notícias e informações, utilizando versos rimados para facilitar a 

memorização. Uma rede de relações se estabeleceu de forma dinâmica em torno da produção, 

edição e comercialização dos folhetos populares, entre o fim do século XIX e as primeiras 

décadas do século XX, a partir da permissão para a criação de jornais e tipografias. Os poetas 

populares passaram a investir nos folhetos impressos em tipografias a priori de jornais, e a 

posteriori surgiram tipografias fundadas pelos próprios poetas, fomentando ainda mais a 

profissionalização do cordelista como forma de sobrevivência (Grillo, 2015). 

Segundo Ângela Grillo, em sua obra A arte do povo: Histórias na Literatura de Cordel 

(1900–1940), a partir de 1910 foi possível observar a criação das primeiras tipografias 

populares, nas quais as produções de Leandro de Gomes de Barros, João Martins de Athaíde e 

Francisco de Chagas Batista estabeleceram a tríade que funda a literatura dos folhetos populares 

enquanto materialidade da poética sertaneja, difundida entre feiras, centros urbanos e capitais. 

No estudo citado, a autora apresentou como a intelectualidade passou a se interessar sobre a 

poética popular, na qual pertence o gênero cordel (Grillo, 2015). A obra Os cantadores (1921), 

de Leonardo Mota, pode ser considerada ponto de partida para a discussão sobre poesia popular, 

pois apresentou o cantador como produtor da poesia sertaneja, baseada na oralidade e destacada 

como elemento significante para diferenciar o “popular” do “erudito”. Contudo, a partir década 

de 1950, o artigo Literatura popular em versos (1955) de Orígenes Lessa, colocou o cordel na 

atenção dos eruditos. Ângela Grillo atribuiu essa visibilidade “ao fato de que os folhetos podem 

ser encontrados em todas as feiras urbanas, não só no Nordeste, mas também de São Paulo e 

Rio de Janeiro”, sendo eles produzidos e publicados também no Sudeste (Grillo, 2015). 

Os estudos folclóricos revelaram uma “literatura popular” pensada pelas elites 

socioeconômicas brasileiras, sendo uma sudestina, afirmada como o lugar do progresso técnico 

e financeiro, e outra do Norte saudosista, que reivindicava e resistia à perda do protagonismo 

econômico (Albuquerque, 2011). No estudo A invenção do Nordeste, e outras artes (2006), 

Durval Muniz de Albuquerque Júnior elaborou uma análise historiográfica utilizando 

dispositivos artísticos e discursivos acerca da criação do espaço Nordeste como uma fronteira 

não apenas geográfica, mas também política. Dessa forma, a região ganhou um recorte cultural 



16  

como lugar do passado e do atraso frente às transformações econômicas protagonizadas pelos 

estados sudestinos no cenário da política nacional, nas primeiras décadas da História 

republicana. A disputa de poder entre as elites ocorreu no campo da intelectualidade e das artes, 

que, ao serem manipuladas discursivamente, possibilitaram a criação de um imaginário que 

conceitualiza a região. Houve, portanto, uma necessidade de regionalização, e o Nordeste foi 

eleito celeiro da cultura popular, embrionária de uma determinada identidade nacional em 

disputa (Albuquerque, 2011). Contudo, para Marcia Abreu, 

 
à ideia de “popular” um novo conceito no qual se encaixa o cordel, o de 

“literatura marginalizada”, que seria aquela ignorada, esquecida, censurada, 

pelos poderes literários, culturais ou políticos por razões de linguagem ou de 
produção e circulação no mercado. É correto dissociar “cordel” e “popular”, 

uma vez que tantos autores quanto público dessa literatura não pertencem 

exclusivamente às camadas populares (Abreu, 2006, p. 22–23). 
 

 

A partir dos debates levantados pelos autores acima, passamos a compreender o gênero 

cordel enquanto pertencente à cultura popular da região Nordeste, por ser uma manifestação 

fruto das sociabilidades entre os grupos populares, mas não significa que a sua reprodução 

permanece a mesma. As categorias de “cultura popular”, “Sertão”, “Nordeste” têm historicidade 

e foram apropriadas pelos eruditos, folcloristas e, posteriormente, pelos espaços acadêmicos, 

onde a circulação dos folhetos se estabeleceu como uma literatura presente entre diferentes 

classes. 

De maneira geral, ainda são reproduzidas imagens do Sertão Nordestino de maneira 

estereotipada, desconhecendo as dinâmicas espaciais e as diversidades nele existentes. Por isso, 

temos o propósito de contribuir para a criação de possibilidades para atuação dos professores e 

professoras de História, com a finalidade de desmistificar o “lugar das tradições” do sertão 

nordestino, construído como um espaço que parou no tempo e não acompanhou as 

transformações do mundo globalizado, e, portanto, permanece homogeneizado como o lugar da 

seca e da miséria. Nesse ínterim, buscamos articular com o ensino de História os debates no 

campo História Cultural, criando pontes na busca de um entendimento histórico sobre as 

construções identitárias brasileiras a partir do Sertão do Pajeú. 

Dessa forma, nosso objetivo geral é construir um material didático baseado na obra do 

poeta João Ferreira de Lima para abordar questões referentes às identidades nordestinas nas 

aulas de História para as turmas do ensino médio. No primeiro capítulo, realizamos um balanço 

historiográfico sobre a temática do cordel, analisando seu percurso histórico enquanto objeto 



17  

cultural e objeto de estudo apropriado pelas classes intelectuais, a partir do folclore e, 

posteriormente, pelos estudos da História Cultural. O segundo capítulo explora o conceito de 

Sertão como uma construção simbólica, cultural e histórica em suas múltiplas interpretações e 

suas relações com a identidade e memória do Sertão do Pajeú, mais especificadamente, em São 

José do Egito–PE, cidade natal de João Ferreira de Lima. A partir dos debates levantados, o 

terceiro capítulo será reservado à construção do produto didático, um caderno temático sobre a 

História do Sertão do Pajeú, com atividades direcionadas às séries do ensino médio, de acordo 

com a BNCC e o currículo de Pernambuco. 

A escolha de elaborar um caderno temático como produto dessa pesquisa se deu pela 

necessidade de criar materiais para serem compartilhados e desenvolvidos pelos docentes em 

sua prática. Os livros didáticos não devem ser os únicos materiais experimentados em sala de 

aula. Não intencionamos aprofundar discussões sobre livros didáticos, porém temos a 

perspectiva do livro com uma ferramenta basilar, mas não soberana no processo de ensino- 

aprendizagem. É necessário vislumbrar a sala de aula como um espaço de criação, onde os 

materiais didáticos são objetos essenciais para garantir a ação didática. Assim, nossa 

perspectiva, ao construirmos um caderno temático utilizando folhetos como fonte histórica e 

ferramenta pedagógica, visa contribuir para a atuação docente e, a partir desse recurso didático, 

diante da urgência de elaborar um ensino de História que busque contribuir para a superação 

das práticas pedagógicas tradicionais, baseadas na concepção da transferência de 

conhecimentos, estabelecendo a relação docente-discente de modo unilateral, sem considerar 

as interações humanas entre os sujeitos que compõe o processo de ensino-aprendizagem. 

Percebemos a sala de aula como um laboratório onde as práticas pedagógicas de ensino 

não se limitam ao pragmatismo do conteúdo, mas promovem a construção de aprendizagens 

significativas a partir das experiências que se dão no tempo presente. Para isso, ao utilizar as 

obras de João Ferreira de Lima, observaremos as possibilidades em relacionar com o Currículo 

de Pernambuco, propostas didáticas. Ary Santos defende que 

 
Trabalhar ensino de história através da literatura de cordel, vai além de 
disponibilizar novas ferramentas, mas descobri-las e através delas permitir a 

criação de uma identidade entre o sujeito e o contexto no qual está inserido, 

ou seja, uma história que lhe seja útil para o próprio reconhecimento enquanto 

sujeito histórico inserido na vida em sociedade, quanto para uma tradução 
dessa consciência de pertencimento em atividades práticas que exteriorizem 

essa construção de saberes. (Santos, 2018, p. 34). 



18  

De acordo com as competências e habilidades a serem desenvolvidas pelos estudantes, 

selecionamos como objeto de análise o folheto As proezas de João Grilo, de João Ferreira de 

Lima, objetivando discutir as construções identitárias atravessadas entre fronteiras geográficas, 

históricas e simbólicas. O caderno temático será composto de textos didáticos, elaborados a 

partir das questões levantadas durante a pesquisa, com sugestões de debates e atividades para o 

ensino médio. 

José Ferreira Júnior (2021), em seu artigo intitulado Ensino de História na educação 

básica: o uso da literatura de cordel como ferramenta didática, enumera três justificativas para 

adoção do gênero cordel na aula de história. Em primeiro lugar, o autor reflete sobre a 

importância e o incentivo para uma educação de interdisciplinar; em segundo lugar, destaca o 

fato de a literatura de cordel ter sido considerada Patrimônio Cultural Imaterial Brasileiro, e, 

portanto, de que ela consiste em um documento importante para apreensão nas aulas de História, 

pois “se reporta à memória coletiva da sociedade brasileira, em uma determinada época e lugar” 

(Ferreira Júnior, 2021, p. 114). Por fim, o autor justificou o uso da literatura popular no ensino 

de História, pois, por ser uma expressão artística, ela possibilita a “construção de saberes 

históricos que se atrelem às múltiplas realidades que se fazem presentes em uma sala de aula” 

(Ferreira Júnior, 2021, p. 115), criando identificações entre os alunos e as narrativas presentes 

nos folhetos. Nesse ínterim, a construção de um caderno temático, relacionando História e o 

gênero cordel, visa contribuir para didática da História, a partir da apropriação feita pelos 

docentes e discentes desse material, com a finalidade de promover um olhar crítico acerca da 

cultura popular, identificando sua importância no bojo das relações sociais ao longo do tempo 

histórico.



19  

2    O DEBATE HISTORIOGRÁFICO SOBRE O CORDEL: DOS ESTUDOS 

FOLCLÓRICOS À HISTÓRIA CULTURAL 

 

Este capítulo tem como objetivo explorar o percurso dos folhetos nordestinos, desde 

suas raízes na cultura popular nordestina até sua consolidação como objeto de interesse 

acadêmico e símbolo da identidade regional e nacional. Inicialmente marginalizada, a literatura 

de folhetos foi incorporada aos debates intelectuais por meio dos estudos folclóricos, que a 

posicionaram como um elemento representativo da cultura tradicional do povo brasileiro. Esse 

processo, contudo, reflete não apenas uma tentativa de preservação, mas também as tensões 

ideológicas e políticas de um período marcado pela busca de uma identidade cultural que 

articulasse as diferenças entre o Brasil rural e urbano, entre o popular e o erudito. 

Inicialmente, discutimos a perspectiva dos estudos folclóricos sobre como as elites 

intelectuais brasileiras buscaram uma dita poesia popular e seus esforços para compreender e 

definir a identidade nacional. Esse interesse foi reflexo das tensões entre a preservação das 

tradições populares e os avanços da modernidade, moldando a abordagem sobre os folhetos ao 

longo do século XX. 

Folcloristas como Câmara Cascudo desempenharam um papel crucial na classificação, 

preservação e análise dos folhetos populares, frequentemente vinculando-os a um projeto 

nacionalista que idealizava o Nordeste como guardião das tradições culturais. Nesse período, 

os folhetos foram frequentemente interpretados como uma extensão da literatura popular 

ibérica, o que gerou debates sobre sua autenticidade enquanto manifestação genuinamente 

brasileira (Abreu, 1999). 

O caminho a ser percorrido se dará a partir da discussão sobre literatura popular sob a 

perspectiva da História Cultural. Diferente da abordagem dos estudos folclóricos, que muitas 

vezes tratavam a cultura popular de forma homogênea e romantizada, a História Cultural 

enfatiza a complexidade e a fluidez das práticas culturais. Em vez de conceber os folhetos como 

um elemento fixo de uma tradição estática, o temos como um espaço dinâmico de interação 

entre oralidade e escrita, entre os sertões e os centros urbanos e entre as classes populares e as 

elites letradas. 

Nesse ínterim, o capítulo busca ampliar a compreensão do cordel enquanto fenômeno 

cultural híbrido, que reflete não apenas a resistência e a preservação de tradições, mas também 



20  

a capacidade de adaptação e inovação diante das mudanças sociais e econômicas. Ao situar o 

cordel no contexto mais amplo das disputas simbólicas e das transformações históricas do 

Brasil, pretendemos evidenciar sua relevância como ferramenta de expressão, resistência e 

negociação de identidades. Essa abordagem permite superar dicotomias simplistas entre o 

popular e o erudito, reconhecendo o cordel como um espaço de confluência cultural que, ao 

longo do tempo, contribuiu para a construção de sentidos plurais sobre o que significa ser 

brasileiro. 

 

1.1 Historiografia do cordel brasileiro: folclore e cultura popular 

 

Neste tópico, pretendemos demonstrar como os folhetos nordestinos passaram a fazer 

parte do interesse dos folcloristas e acadêmicos, a partir das relações históricas que 

estabeleceram, tomando esse objeto cultural enquanto material simbólico, incumbido das 

representações entre as fronteiras regionais em diálogo com as disputas em torno de um projeto 

de Estado-nação. 

 

1.1.1. Estudos folclóricos 

 

 

O folklore6 é um tipo de conhecimento que foi elaborado historicamente, a partir de um 

movimento intelectual elitista que partiu do interesse pelas “coisas do povo”, devido às 

transformações que impactaram o modo de vida tido como “tradicional”. Surgiu, dessa maneira, 

uma vasta literatura produzida sobre rituais, contos, poesias, cantorias, costumes, superstições, 

festividades; de um tempo de outrora, desconfigurado diante da perspectiva do progresso. O 

historiador Peter Burke chamou esse grupo de estudiosos de “descobridores do povo”. Segundo 

ele, no que dizia respeito aos folcloristas, 

 
A maioria deles, porém, provinha das classes superiores, para as quais o povo 
era um misterioso Eles, descrito em termos de tudo o que seus descobridores 

não eram (ou pensavam que não era): o povo era natural, simples, analfabeto, 

instintivo, irracional, enraizado na tradição e no solo da região, sem nenhum 

sentido de individualidade (o indivíduo se dispersa na comunidade). Para 
alguns intelectuais, principalmente no final do século XVIII, o povo era 

interessante de uma certa forma exótica; no início do século XIX, em 

contraposição, havia um culto ao povo, no sentido de que os intelectuais se 
identificavam com ele e tentavam imitá-lo (Burke, 2010, p. 33). 

 

6 Folk(povo); lore(conhecimento). Termo cunhado em inglês, na primeira metade do século XIX, diante do 

movimento intelectual entre estudiosos europeus, nos quais buscavam catalogar elementos referentes à tradição de 

um determinado “povo” (Burke, 2010). 



21  

Esse “culto ao povo” partiu do interesse de registrar tradições em desaparecimento, 

realizando uma ligação íntima entre a cultura manifestada pelo povo e a ascensão do 

nacionalismo. O interesse pela cultura popular se intensificou à medida que os movimentos 

nacionalistas começaram a buscar elementos que pudessem diferenciar as identidades nacionais. 

Esse resgate cultural, Burke descreveu como “nativista”: a redescoberta da cultura popular, de 

acordo com o autor, se deu principalmente nas regiões que ele chama de “periferia cultural” da 

Europa, ou seja, áreas afastadas dos centros culturais dominantes: “Itália, França e Inglaterra há 

muito tempo tinham literaturas nacionais e línguas literárias. Seus intelectuais ao contrário, 

digamos, dos russos ou suecos, vinham se afastando das canções e contos populares” (Burke, 

2010, p. 39). Nessas regiões mais periféricas, havia um sentimento de urgência em registrar 

manifestações culturais tradicionais, muitas vezes percebidas como em vias de desaparecer. 

Além disso, Burke observou que, antes da Revolução Industrial, a cultura popular vinha 

sendo enfraquecida pelo desenvolvimento urbano, pelas melhorias nas vias de transporte e pelo 

aumento da alfabetização. O que ele descreveu como “o centro invadindo a periferia” (Burke, 

2010, p.42) simbolizou o avanço das transformações sociais que, por um lado, minavam a 

cultura popular tradicional e, por outro, despertavam nos “descobridores” um senso mais 

aguçado da necessidade de preservar essas tradições. Dessa forma, o processo de redescoberta 

da cultura popular foi fortemente marcado pela tensão entre a modernização e a preservação das 

tradições culturais (Burke, 2010), e o “aparecimento da palavra folclore em 1848, como 

sinônimo de ‘saber do povo’, pretendeu dar conta desse domínio particular relativo a um 

conjunto de saberes, crenças e formas de expressão, caros à constituição das nações ao 

evidenciar a singularidade dos povos” (Melo, 2020, p.109). 

 

2.1.2 O surgimento dos estudos sobre folklore 

 

O surgimento do folclore como campo de estudo se deu no cenário europeu entre os 

séculos XVIII e XIX diante das profundas transformações intelectuais, políticas, econômicas e 

sociais, sobretudo no que diz respeito à formação do mundo contemporâneo. Nesse contexto, 

primeiramente destacamos a atuação dos antiquários, os quais desempenharam um papel 

primordial ao coletar e documentar tradições populares, desdobrando-se diante dos processos 

de modernização frutos do Iluminismo e do Positivismo. Esses colecionadores, embora 



22  

diletantes e amadores, lançaram as bases para a sistematização do que viria a ser o estudo do 

folclore, pois buscavam acautelar elementos de um passado exaurido (Cavalcanti, 1992). 

Assim, podemos perceber a relação desses antiquários com o interesse que se deu acerca 

das tradições, que repousavam numa distância cada vez maior, que podiam ter seus resquícios 

nos costumes “do povo”. A tradição dos colecionadores foi posteriormente assimilada pelo 

Romantismo, incorporando uma perspectiva mais ideológica e emocional para o campo. Esse 

movimento, representado por autores como Herder e os Irmãos Grimm, introduziu a noção de 

que as tradições populares eram expressões autênticas da identidade nacional, carregadas de 

singularidade cultural. Essa ideia encontrou ressonância em contextos periféricos como o Brasil, 

onde intelectuais buscaram compreender a “brasilidade” por meio da identificação das 

manifestações culturais genuínas (Cavalcanti, 1992). 

A introdução dos estudos folclóricos no Brasil ocorreu a partir de 1870, marcada por 

influências dessas tradições europeias e pelo contexto social e político local. Sílvio Romero é 

considerado representante dessa fase inicial (Grillo, 2015), a partir dos primeiros escritos sobre 

a ideia de folclore brasileiro, com suas investigações acerca da poesia popular. Em Estudos 

sobre Poesia Popular no Brasil (1879–1880), Romero propôs sistematizar o conhecimento das 

tradições orais, pois considerava que ali residia a “alma nacional” (Grillo, 2015). 

Esta era uma perspectiva muito cara aos folcloristas, pois esses estudiosos buscaram 

compreender a identidade brasileira, em sua origem e tradição, a partir de dados quantitativos, 

demonstrando o interesse em academizar o conhecimento sobre os saberes tidos como 

populares. Durante as décadas de 1930 e 1950, o campo ganhou relevância com iniciativas 

como a criação da Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro em 1958. Um exemplo 

significativo é o trabalho de Mário de Andrade no Departamento de Cultura de São Paulo, onde 

ele promoveu cursos de formação folclórica e estabeleceu critérios para coleta e classificação 

de dados, destacando a necessidade de rigor metodológico (Cavalcanti, 1992). 

Concomitante ao processo dos primeiros estudos folclóricos, Durval Muniz de 

Albuquerque Júnior, no livro A Feira dos Mitos: A Fabricação do Folclore e da Cultura 

Popular (Nordeste 1920–1950), investigou como ocorreu historicamente criação de uma dada 

cultura popular nordestina, que foi pensada como, “conjunto de manifestações culturais que 

foram objeto de apropriação e nomeação por parte de um importante grupo de folcloristas que 

atuaram nesta área do país entre o final do século XIX e meados do século XX” (Albuquerque 



23  

Júnior, 2013, p. 21). Na obra citada, o autor indicou os estudos desse grupo de intelectuais7 

como fundamental para a fabricação do folclore e da cultura popular, tendo o campo geográfico 

que hoje entendemos por Nordeste. 

O autor explorou a emergência da noção de “folclore nordestino ou, simplesmente, de 

cultura nordestina, já que falar de cultura nordestina seria falar de folclore” (Albuquerque Júnior, 

2013, p. 39), contextualizando-a dentro de transformações históricas e sociais ocorridas durante 

o período. A análise de Albuquerque Júnior revelou como o surgimento dessas ideias está 

profundamente ligado às mudanças na estrutura social e econômica do Brasil, especialmente 

com o fim da escravidão e a transição para uma sociedade de classes. 

A ideia de folclore nordestino surgiu como uma resposta às profundas distinções sociais 

e econômicas que se intensificaram com a formação de uma sociedade de classes no Brasil. 

Consoante a esse contexto, as manifestações populares começaram a ser vistas como relíquias 

de um tempo prestes a desaparecer, simbolizando uma nostalgia por uma ordem social anterior, 

que, embora excludente, era percebida como mais estável e harmoniosa por algumas camadas 

da população, pois 

 
A nostalgia pelo retorno a essa ordem social, vista como menos violenta, como 

mais harmônica e mais justa, será partilhada por setores das camadas 

populares e das elites letradas, o que contribui para o encontro entre eles e com 
esse encontro a emergência da ideia de folclore ou de cultura popular. Nessa 

ideia está implicada uma inegável saudade da ordem estamental anterior e do 

paternalismo e patriarcalismo que a caracterizavam. (Albuquerque Júnior, 

2013, p. 44). 

 

O estudo do folclore emergiu como uma prática intelectual profundamente conectada 

aos contextos históricos, políticos e sociais de sua época, tanto na Europa quanto no Brasil. 

Inicialmente moldado pelo trabalho dos antiquários e pelo Romantismo, o campo se 

desenvolveu como uma forma de resgatar e sistematizar tradições populares que refletiam 

identidades culturais específicas. A análise de Albuquerque Júnior objetivou explorar como as 

 

 
7 Os estudos folclóricos partiram de uma elite intelectual. Albuquerque Júnior (2013) realiza uma prosopografia, 

que consiste no estudo do cruzamento de biografias com suas historicidades, construindo um quadro social 

biográfico que auxilia os estudos históricos. Fazem parte do grupo de folcloristas: Juvenal Galeno, Celso de 

Magalhães, Silvio Romero, Pereira da Costa, Adernar Vidal, Théo Brandão, Veríssimo de Melo, Mário Souto Maior, 

Gustavo Barroso, Leonardo Mota, Jos Rodrigues de Carvalho e Luís da Câmara Cascudo (Albuquerque Júnior, 

2013). 



24  

noções de folclore e cultura popular foram fabricadas e apropriadas, especialmente no contexto 

nordestino, demonstrando como essas construções culturais foram tantos produtos de uma 

nostalgia por uma ordem social passada quanto reflexos das transformações e tensões de uma 

sociedade em transição. Assim, o folclore é compreendido não apenas como um repositório de 

tradições, mas também como uma ferramenta dinâmica e política para a construção de sentidos 

de pertencimento e identidade em meio às mudanças sociais. 

 

1.2 Os Estudos Folclóricos e a literatura de cordel brasileira 

 

No caso brasileiro, a partir da Independência (1822), o desafio de construir uma 

identidade própria e consolidar um projeto de Estado nacional colocou o debate sobre a 

singularidade do Brasil, na conjectura intelectual, com objetivos de definir os elementos 

distintivos da nação. As elites brasileiras, representadas em instituições como o Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro (IHGB), fundado em 1838, desempenharam um papel central 

nesse processo. Inspirados pelo Iluminismo europeu e pelas ideias de Francisco Adolfo 

Varnhagen, muitos intelectuais defendiam que o caminho para a modernização e integração do 

Brasil ao conjunto das “nações civilizadas” passava pelo reconhecimento e valorização de sua 

herança cultural portuguesa. A herança da tradição europeia seria, para eles, uma maneira de 

inserir o Brasil no cenário internacional, alinhando-o com os países do velho continente (Melo, 

2020). 

Nesse contexto, “a literatura se converte num dos principais elementos a conferir a 

amálgama necessária a uma sociedade esgarçada pela colonização e pela escravidão” (Melo, 

2020, p. 109–110), desempenhando um papel fundamental para reflexão sobre as heranças 

culturais e políticas do país, assim como serviu de mecanismo para suprimir as divisões internas 

e criar um senso de unidade nacional. Assim, o debate sobre a literatura nacional não era um 

exercício meramente estético, mas uma forma de articular e expressar os diferentes projetos de 

construção do Brasil enquanto nação. Segundo Rosilene Alves de Melo, 

 
Quando os intelectuais se debruçam sobre a literatura nacional a fim de 
compreendê-la estavam, também, estabelecendo uma relação com os distintos 

projetos políticos que mobilizam as elites rurais e urbanas que se dividiram no 

apoio aos projetos liberal e conservador (Melo, 2020, p. 110). 

 

Esse processo está intimamente relacionado à visibilidade das distinções sociais e à 

cristalização de diferenças entre as classes sociais emergentes. Albuquerque Júnior (2013) 



25  

argumentou que o surgimento da ideia de cultura popular no Brasil, especialmente no Nordeste, 

deve ser entendido em conexão com a marginalização econômica e política da região. Nesse 

sentido, conforme comenta o autor, o declínio econômico e a exclusão das elites nordestinas do 

centro das decisões políticas nacionais fomentaram um movimento de valorização cultural, em 

que o folclore regional passou a ser um meio de defesa da identidade e autonomia da região. A 

elaboração da ideia de cultura nordestina emergiu como uma reação a essa nova realidade social, 

à marginalização do Nordeste no contexto da modernidade capitalista. 

Os folcloristas, ao demarcarem o campo do folclore, se debruçaram na literatura 

produzida ao longo do século XIX, buscando elementos “do povo”, com o objetivo de encontrar 

fundamentações para seus estudos. O surgimento da poesia popular como tema entre os 

intelectuais, está inserido no contexto do Romantismo brasileiro, que buscava as “verdadeiras 

fontes” da nacionalidade. Nesse panorama, nomes como Celso de Magalhães, José de Alencar 

e Sílvio Romero são considerados pioneiros nos estudos acerca da literatura popular. De acordo 

com Rosilene Alves de Melo, 

 
Em 1873 o escritor maranhense Celso de Magalhães escreveu para o jornal O 
trabalho (publicação periódica dos estudantes da Faculdade de Direito de 

Recife) um conjunto de dez artigos em que analisa romances, lendas, contos, 

orações, poesias e costumes brasileiros. A série de estudos recebeu o título de 
Poesia popular brasileira e registrou as pesquisas realizadas pelo autor na 

Bahia, Maranhão e Pernambuco, e apresenta um inventário pioneiro acerca do 

romanceiro ibérico trazido pelos colonizadores (Melo, 2020, p. 111). 

 

Celso de Magalhães sustentava a ideia de que a presença do romanceiro ibérico na poesia 

popular brasileira seria uma prova do predomínio biológico e cultural dos portugueses sobre as 

populações indígenas e afrodescendentes no Brasil. Para ele, a tradição literária popular no 

Brasil, fortemente influenciada pelo romanceiro português, seria uma evidência irrefutável da 

superioridade natural dos portugueses. Influenciado pelas teorias evolucionistas da época, 

Magalhães defendia uma hipótese racista, relegando aos indígenas e afrodescendentes uma 

posição de inferioridade biológica e cultural (Melo, 2020). 

As obras de José Alencar também foram valiosas para os estudos folclóricos. Esse 

romancista via na natureza exuberante do Brasil uma fonte para chegar na “alma nacional”, com 

a qual “ele estabelece o contraste entre a falta de cultura, ou de tradição histórica, em 

contraposição o que temos de abundante: a natureza” (Grillo, 2015, p. 128). A partir da relação 

do ser humano com o mundo natural, José de Alencar defendeu que a poesia popular estava 

associada a formas orais de expressão, como as declamações e cantorias dos sertanejos, e não 



26  

aos folhetos de cordel que circulavam nas feiras. Esse enfoque nos elementos orais indica a 

predileção dos intelectuais da época pela tradição oral como símbolo da autenticidade cultural. 

Segundo Ângela Grillo, 

 
Nossa poesia popular é estreitamente vinculada com o mundo da caatinga, da 

criação do gado, e Alencar descreve esse mundo: a relação entre a poesia e as 
atividades dos homens. As poesias Boi Espácio e Rabicho da Geralda foram 

recolhidas a partir de declamações, na forma de poesia oral, e Alencar não se 

refere em nenhum momento a folhetos ou a literatura de cordel (Grillo, 2015, 

p. 129). 

 

Silvio Romero concordava que a origem dos folhetos populares no Brasil era uma 

extensão da literatura popular portuguesa. Romero argumentava que os folhetos que circulavam 

no Brasil eram versões locais de narrativas populares europeias, como A Donzela Teodora e O 

Naufrágio de João de Calais, o que, para ele, configurava um problema, pois essa produção não 

poderia ser considerada genuinamente popular e brasileira devido à sua origem externa, e por 

serem escritas. Concomitantemente, Rodrigues de Carvalho publicou em 1903 a obra O 

Cancioneiro do Norte, em que “aparecem pela primeira vez nomes de famosos cantadores que 

percorriam o sertão, promovendo nas feiras desafios e cantorias, tais como Francisco Romano, 

Bernardo Nogueira e Inácio da Catingueira” (Grillo, 2015, p. 132). Outra obra que destacou 

essa definição foi escrita pelo folclorista Leonardo Mota, Os Cantadores, publicada em 1921. 

Nela, o autor apresentou o cantador como produtor de uma poética, transmitida oralmente, 

identificada como a forma autêntica de expressão popular. A oralidade da poesia do cantador, 

na perspectiva de Mota, é o que diferencia o “popular” do “erudito” (Grillo, 2015). 

O não olhar dos estudiosos para a literatura dos folhetos, entre o fim do século XIX e o 

início do século XX, é exemplificado por Ângela Grillo, ao narrar a trajetória do “Fundo Villa- 

Lobos”. Parte do acervo de Mário de Andrade, preservado no Instituto de Estudos Brasileiros 

(IEB), constitui uma coleção de 22 pastas que contêm 527 obras, das quais 300 são folhetos de 

literatura popular em verso do Nordeste, incluindo romances, desafios e poemas da época. Esse 

acervo teve sua origem, com a iniciativa do Dr. Arnaldo Guinle, entre 1921 e 1922, quando a 

sua recolha foi destinada aos músicos populares Pixinguinha, Donga e João Pernambucano para 

a realização de uma pesquisa sobre folclore. Posteriormente, Arnaldo Guinle entregou esse 

material a Heitor Villa-Lobos “para que o utilize em suas composições, para que ele pudesse 

produzir uma música ‘genuinamente brasileira’. Heitor, ao que parece, não fez uso desse 

material entregando-o à Mário de Andrade” (Grillo, 2015, p. 139–140). Mário de Andrade, 

então, “resolve classificar os textos transcritos nos Fundos-Villa Lobos como: desafios, 



27  

romances narrativos, romances históricos, romances livres, ABCs, glosas e motes, gírias e 

diálogos cantados” (Grillo, 2015, p. 140). 

Rosilene Alves de Melo, sobre o “Fundo Villa-Lobos”, destacou que “é importante 

assinalar o recurso a duas práticas sociais fundamentais para a compreensão da perspectiva 

folclórica: o colecionamento e a classificação” (Melo, 2020, p. 118). Dessa forma, a atuação 

dos folcloristas para com a preservação desses folhetos indica o desejo de resguardar elementos 

da cultura popular não apenas como fonte de inspiração artística, mas também como um 

patrimônio a ser documentado e estudado. 

A trajetória do “Fundo Villa-Lobos” aponta também para a intensa circulação cultural 

entre artistas eruditos e populares no Brasil do início do século XX. Esse intercâmbio demonstra 

que, apesar das distinções sociais e culturais entre os dois universos, havia uma troca constante 

de saberes e práticas, que contribuiu para o desenvolvimento de uma produção cultural híbrida, 

combinando elementos populares e eruditos. Para Ângela Grillo, 

 
Esta discussão sobre o Fundo Villa-Lobos revela o quão importante é 

estabelecer-se a relação entre a produção popular e sua recolha pelos 

folcloristas. Ou seja, a cultura popular que nos serve de fonte foi recolhida e 

preservada por folcloristas que tinham um determinado olhar que não 

podemos ignorar (Grillo, 2015, p. 141). 

 

Portanto, o “Fundo Villa-Lobos” é um testemunho da relação entre a produção popular 

e a interpretação dada pelos estudiosos, refletindo seus diálogos na formação da cultura 

brasileira. Contudo, foi apenas na década de 1950 que os folhetos populares passaram a receber 

maior atenção dos folcloristas e acadêmicos, pois estes começaram a observar a presença dos 

folhetos como parte integral da cultura popular. 8 Essa visibilidade é atribuída à ampla 

disseminação dos folhetos populares, não apenas no Nordeste, mas também nos centros urbanos 

sudestinos, como São Paulo e Rio de Janeiro (Grillo, 2015). 

A história da monumentalização e da institucionalização do gênero cordel no Brasil é 

um processo que se desenrola a partir da apropriação da literatura popular por diferentes 

projetos intelectuais, que objetivavam promover um estudo formal deste acervo. O folclorista 

Câmara Cascudo, com o lançamento de “Vaqueiros e cantadores” em 1939, inaugurou seu 

estudo sobre a literatura popular, inserindo o cordel como elemento importante, na sua projeção 

 

 

8 O artigo Literatura popular emversos (1955), de Orígenes Lessa, foi ponto de partida dos estudos sobre literatura 

de cordel entre os folcloristas (Grillo, 2015). 



28  

da identidade nacional, de modo que o sertão nordestino era visto como um espaço residente 

das tradições antigas, herdadas da cultura feudal ibérica, que ainda permaneciam preservadas: 

 
Assim como Mário de Andrade havia proposto, Câmara Cascudo também 

elaborou uma classificação desta poética em dois ciclos temáticos distintos: o 
‘ciclo do gado’ e o ‘ciclo heróico dos cangaceiros’. Do ponto de vista das 

modalidades, Câmara Cascudo classificou a poesia sertaneja em ‘romances’, 

‘pé-quebrado’, ‘A.B.C’, ‘Pelos-Sinais e Orações’ O folclorista afirma que a 
poesia tradicional sertaneja reproduz, em versos, os romances em prosa 

trazidos de Portugal pelos colonizadores (Melo, 2020, p. 119). 

 

A transformação dos folhetos populares em objeto institucionalizado, e identificado 

pelos eruditos como cordel, ocorreu à medida que ele transitava entre diferentes contextos de 

produção e consumo. Com a modernização do Brasil ocorrida entre fins do século XIX e ao 

longo do século XX, os folhetos se apresentavam como uma literatura ambulante, produzida e 

comercializada entre os setores populares. Esse processo histórico propiciou intercâmbios cada 

vez maiores entre as regiões, possibilitando o encontro entre a produção dos folhetos 

nordestinos com intelectuais interessados em estabelecer os elementos de uma cultura popular, 

assim, 

Neste sentido, é necessário refletir sobre os processos implicados nos trânsitos 

destes folhetos entre diferentes circuitos de produção e consumo, quando 

deslocados da fruição dos leitores para as coleções particulares e daí para o 
contexto institucional onde são reclassificados a partir de outras categorias, 

possibilitando a instauração de outros usos, a configuração de outras séries 

discursivas e a elaboração de outros conceitos (Melo, 2020, p. 121–122). 

 

A partir da década de 1960, com o surgimento dos cursos de pós-graduação, houve um 

novo direcionamento nos estudos acerca da cultura popular, sendo os folhetos tema de 

dissertações e teses acadêmicas. As novas perspectivas buscavam problematizar a relação entre 

a circulação da literatura popular em versos e a identidade nacional, com pesquisas 

interdisciplinares, confrontando, por vezes, os estudos folclóricos, diante das perspectivas 

antropológicas, que passaram a ganhar espaço nos debates acadêmicos, influenciando também 

a pesquisa histórica. 

 

 

1.3 Leitura, leitores e cultura popular à luz da História Cultural 

 

 

A História Cultural é um campo da Historiografia fruto de questionamentos levantados 

entre os anos 1960 e 1970. Seu desenvolvimento resultou de uma crise paradigmática devido a 



29  

novas epistemologias insurgentes, pelo diálogo com outras áreas, principalmente a 

Antropologia, com a emergência de novos objetos e metodologias. As novas abordagens 

permitiram aos pesquisadores, a utilização do termo “cultura” de modo mais amplo, buscando 

compreender os costumes, hábitos e formas de existir no corpo social. Elas passaram a se 

direcionar aos aspectos do cotidiano e do senso comum, inaugurando um novo paradigma 

historiográfico, pois “o que se costumava considerar garantido, óbvio, normal (..) agora é visto 

como algo que varia de sociedade a sociedade e muda de um século a outro, que é ‘construído’ 

socialmente e, portanto, requer explicação e interpretação social e histórica” (Burke, 2010, p. 

22). 

Segundo Roger Chartier, historiador francês cujas pesquisas foram de grande relevância 

para a delimitação do campo, houve três deslocamentos que permitiram tal reformulação 

epistemológica: em primeiro plano, o projeto de uma História Global e homogênea foi colocado 

em xeque; o segundo deslocamento ocorreu com a delimitação de novos objetos de pesquisa 

voltados as espacialidades mais específicas; isso possibilitou, em terceiro plano, levantar 

recortes do mundo cultural, enquanto campo epistemológico, como alternativas aos recortes 

sociais já consagrados. As certezas teórico-metodológicas foram abaladas, corroborando para a 

pluralidade das abordagens (Chartier, 1991). 

Silvia Hunold Lara (1997), em seu artigo intitulado História Cultural e História Social 

realizou uma análise perspicaz sobre a consolidação e os debates em torno da História Cultural, 

especialmente no contexto brasileiro. Nesse sentido, Lara destacou a contribuição de 

historiadores e historiadoras da cultura, levantando questões do campo, como a existência de 

consensos e conflitos culturais, indicando os vínculos diretos com os debates mais amplos da 

História Social, argumentando que, do ponto de vista das implicações e problemas envolvidos 

pelo conhecimento histórico, não há uma separação estanque entre História Social e História 

Cultural, sendo campos do conhecimento que precisam estar em diálogo. A autora abordou 

também a dificuldade de conciliar unidade e diversidade culturais, mencionando a continuidade 

do uso de dicotomias criticadas, como elite/popular, urbano/rural, letrados/iletrados: 

 
Creio ser esta uma questão central para os que se dedicam ao estudo da história 
cultural. Como tratar, ao mesmo tempo, da unidade e da diversidade culturais? 

Dicotomias ou polaridades que opõem a elite ao popular, o urbano ao rural, 

letrados e iletrados, apesar de muito criticadas, ainda continuam a ser 

freqüentemente utilizadas (Lara, 1997, p. 26). 



30  

Ao discutir as relações entre um grupo e a sociedade, Silvia Lara apontou a análise 

realizada por E.P. Thompson, em seu artigo sobre a oposição entre gentry e plebe. Mais do que 

reconstruir um “universo mental”, Thompson demonstrou como, partilhando valores comuns, 

os trabalhadores pobres foram classificados pela gentry, colocando o conflito entre classes como 

parte da própria diferenciação social, que ocorre também por meio da cultura, sendo ela uma 

espécie de amálgama das diversidades presentes nas sociedades, onde lhe dar forma ao mesmo 

tempo, é constituída no corpo social. Essa perspectiva leva à ideia de que, apesar de uma 

possível “gramática cultural comum”, diferentes grupos podem atribuir significados diversos a 

práticas culturais comuns ou expressar sentidos contrários dentro da mesma “linguagem” 

cultural: 

 
Evidentemente, como diriam Thompson, Hill e tantos outros, homens e 

mulheres experimentam identidades e diferenças ao longo de suas vidas. 

Compartilham interesses ou lutam contra inimigos comuns, pensam sobre isso 
e consideram suas estratégias a partir de certos valores, herdados ou 

construídos. A experiência - uma das noções mais caras a Thompson - não 

pertence à história social ou à história cultural, mas interliga necessariamente 

as duas abordagens (Lara, 1997, p. 27). 

 

A autora destacou relevância da noção de um “idioma cultural comum” tanto em 

situações de aparente consenso social quanto em contextos de choque cultural, nos quais as 

análises das aproximações e afastamentos entre grupos sociais antagônicos e desiguais se 

tornam fundamentais. Dessa forma, ela advertiu sobre a precariedade de noções como 

sincretismo nesses contextos, pois tais conceituações tendem a simplificar a complexa rede de 

relações culturais que se dão na realidade concreta, o que levou a autora a também criticar a 

persistência de conceitos polarizados que separam radicalmente economia e cultura, cultura e 

sociedade (Lara, 1997). 

De uma História Social da Cultura, podemos pensar, de acordo com Chartier, numa 

História Cultural do Social, a partir das ideias dos usos e apropriações, que constroem as 

vivências cotidianas, entre as práticas e representações. A História Cultural “tem por principal 

objeto identificar o modo como em diferentes lugares e momentos uma realidade social é 

construída, pensada, dada a ler” (Chartier, 1990, p.16-17), ou seja, o campo tem como lócus as 

dinâmicas sociais examinadas a partir das formas pelas quais os seres humanos exercem suas 

práticas no espaço-tempo e constroem representações que traduzem suas experiências, dando- 

lhes sentido. Por serem construídas, as representações revelam as contradições do mundo social 



31  

e, por isso, são concorrentes, inseridas nas disputas do poder, estabelecendo uma verdadeira 

arena de luta simbólica das relações sociais de dominação (Chartier, 1990). 

Analisando o mundo do texto e o mundo do leitor, Chartier elaborou hipóteses de 

pesquisa, com novos sentidos para pensar o mundo da cultura. O autor refletiu sobre práticas 

de leitura, constatando hábitos, gestos, espaços e modalidades contrastadas de sentido: práticas 

de leitura em voz alta ou silenciosa, privada ou pública; nas quais dispõem comunidades 

específicas de leitores. Cabe ao historiador realizar o cruzamento de uma história das práticas 

socialmente e historicamente construídas e de uma história das representações inscritas nos 

textos ou produzidas pelos indivíduos (Chartier, 1990). 

Essa dinâmica se dá pela ideia de apropriação, conceito central para História Cultural, 

que tem por objetivo “uma história social das interpretações, remetidas para as suas 

determinações fundamentais (que são sociais, institucionais, culturais) e inscritas nas práticas 

específicas que as produzem” (Chartier, 1990, p. 26). Entre as práticas e representações, o 

conceito de apropriação aparece como o modo pelo qual o mundo concreto é apreendido, 

experimentado, simbolizado, na malha das relações culturais, servindo ao interesse da História 

em compreender as formas pelas quais os seres humanos produzem sentido sobre a realidade 

no tempo. 

 

2.3.1 História Cultural: estudos da cultura popular 

 

Ao manipular esses conceitos, trazemos a perspectiva de superar as dicotomias 

simplórias, que relegam aos sertões uma condição socialmente isolada dos intercâmbios 

culturais. Os materiais circulam e produzem sentidos diversos, de forma que, a depender de 

determinados recortes sociais, um mesmo objeto cultural adquire – como, por exemplo, o livro 

– significações e usos diferentes. Por isso, é necessário compreender os entrecruzamentos 

culturais, reconhecendo os desvios socialmente enraizados e as redes de práticas sociais que 

organizam os modos pelos quais as comunidades são historicamente e socialmente 

diferenciadas. 

AHistória do livro e da leitura, elaborada por Chartier, contrapõe a perspectiva que torna 

o texto como dado e a leitura enquanto uma recepção inoperante do leitor diante dos conteúdos 

escritos. Segundo Chartier, a leitura deve ser encarada como “uma coleção indefinida de 

experiências irredutíveis umas às outras” (Chartier, 1990, p.121), sendo analisada a partir de 

um tensionamento operatório buscando identificar as construções históricas de sentido, 



32  

partilhadas entre os sujeitos de cada época. Dessa forma, a leitura é uma prática ativa, autônoma 

e produtora de sentidos. É necessário considerar a liberdade dos leitores, assim como as 

intenções da produção de um livro, pois esses elementos tencionam um caminho que pode ser 

analisado pelo historiador, a partir da necessidade em estudar separadamente, as maneiras como 

os impressos servem de suporte ao texto, concomitante aos modos e como as leituras são 

efetuadas pelos públicos no tempo. 

As características da escrita e leituras que envolvem a criação e circulação dos folhetos 

impressos podem ser vistas à luz da História Cultural, que compreende que a cultura não é 

homogênea e está em constante transformação, assim como reflete o mundo social a partir das 

práticas e representações apreendidas pelo historiador. Dessa maneira, a cultura jamais deve ser 

pensada fora do contexto material da realidade constituída historicamente. 

As perspectivas levantadas por Chartier defendem que a leitura é uma prática social, 

pois, em torno do ato de ler, existem redes de sociabilidades que constroem comunidades 

diversas de leitores. De acordo com o pensamento do autor, é necessário analisar as relações 

entre textualidade e oralidade: as distâncias são enormes entre o suporte material e o suporte 

corporal do texto, porém carregam laços estreitos diante das sociabilidades em torno da 

produção de um impresso, “levam à inscrição, nos textos destinados a um vasto público, das 

fórmulas que são precisamente da cultura oral” (Chartier, 1990, p. 125). 

Nesse ínterim, é necessário ter em mente também que, entre o autor do texto e o livro 

impresso, existe um espaço de construção do objeto cultural que foge dos domínios dos 

escritores, devido ao processo de editoração, imprimindo novos significados à obra: “não existe 

nenhum texto fora do suporte que o dá a ler, que não há compreensão de um escrito, qualquer 

que seja, que não dependa das formas através das quais ele chega ao seu leitor” (Chartier, 1990, 

p. 127). Segundo Chartier, é preciso separar as intenções do autor e os dispositivos que realizam 

a fabricação do livro ou do impresso, pois nessa distância é construído um espaço de sentido 

que pode ser analisado pelos historiadores (Chartier, 1990). 

Defronte à teoria da recepção, que considera uma relação direta entre o texto e o leitor, 

Chartier apontou ser uma simplificação acerca das relações de produção de sentido mediatizadas 

pelas obras literárias. O autor considerou que, através do texto, do suporte e da prática 

estabelecida no ato de ler, “surge uma outra figura, quando um texto, estável na sua letra e fixo 

na sua forma, é objeto de leituras contrastantes” (Chartier, 1990, p. 131). As maneiras de 

executar a leitura de um mesmo texto podem ocorrer de formas variadas, portanto, é necessário 

articular uma História das práticas de leitura, tendo em vista o reconhecimento dos modos pelo 



33  

o qual um texto é manejado e compreendido, pois eles carregam “paradigmas de leitura válidos 

para uma comunidade de leitores, num momento e num lugar determinados” (Chartier, 1990, p. 

131). 

Compreendemos, então, que a leitura pode ser executada de formas diversas. Existem a 

circunscrição do autor, da obra ou do leitor, as quais atravessam as socialidades em torno do ato 

de ler, em consonância com as mudanças no tempo. A História do gênero cordel nos mostra 

essas nuances: acompanhando as transformações sociais, antes eram chamados de folhetos 

pelos seus agentes, e, posteriormente, colocado como cordel pelos intelectuais (Abreu, 1999). 

Convencionou-se essa nomenclatura, mostrando que a sua circulação foi de encontro às classes 

abastadas (D’Olivo, 2010). 

Contudo, observamos que a constituição do gênero literário se deu a partir das práticas 

de leitura coletiva, nas quais a oralidade é a constante que funda as regras da poética presente 

nos folhetos, a partir da relação entre o poeta e o público ouvinte. Sujeitos dos sertões 

nordestinos, trabalhadores, com pouca ou nenhuma escolaridade, imprimiam em suas práticas 

de cantoria em versos uma poética sustentada pela memorização, que, por sua vez, construía- 

se através da métrica e da rima (Grillo, 2015). 

De acordo com Ângela Grillo, podemos considerar os poetas cantadores como 

narradores que não apenas leem ou declamam o texto, mas também incorporam sua própria 

experiência e vivência à narrativa dos acontecimentos, munidos com suas visões de mundo 

compartilhadas, facilitando a memorização e a transmissão dos poemas. O poeta popular é um 

intérprete ativo do seu meio, pois é na relação entre o narrador e seu público que ocorreram 

compartilhamentos de saberes semelhantes, das vivências dos sertões entre fins do século XIX 

e as primeiras décadas do século XX, quando foi observado o nascimento dessa poética oral 

sertaneja materializada em folhetos (Grillo, 2015). 

Uma das contribuições da História Cultural foi colocar em dúvida a noção de “cultura 

popular”. Na contramão das categorias sólidas “cultura popular” e “cultura erudita”, passaram- 

se a reconhecer as circulações fluidas e as práticas sociais partilhadas, expressas em materiais 

culturais portadores de práticas, sendo sempre mistas, híbridas, combinadas entre as 

transformações e tradições. Desse modo, passou a não ser mais concebível pensar em 

dicotomias abissais da cultura, e sim no “inventário das divisões múltiplas que fragmentam o 

corpo social” (Chartier, 1990, p. 134). 

Para Peter Burke, o conceito de cultura popular é residual: em seu estudo sobre a 

“cultura popular” na Idade Moderna, o autor buscou compreender como essa categoria passou 



34  

a ser empregada pelas elites econômicas à medida que estas se distanciavam da “pequena 

tradição”. Para descrever a relação entre as classes populares e abastadas no período moderno, 

Burke cunhou o termo bicultural “para descrever a situação de membros da elite que 

aprenderam o que hoje chamamos de canções e contos populares (...), mas que também 

participavam de uma cultura ‘alta’, ensinada nas escolas secundárias, universidades, cortes, etc.” 

(Burke, 2010, p. 18). Dessa forma, Burke afirmou que 

existiram duas tradições culturais nos inícios da Europa Moderna, mas elas não 

correspondiam simetricamente aos dois principais grupos sociais, a elite e o 

povo comum. A elite participava da pequena tradição, mas o povo comum não 
participava da grande tradição. Essa assimetria surgiu porque as duas tradições 

eram transmitidas de maneiras diferentes. A grande tradição era transmitida 

formalmente nos liceus e universidades. Era uma tradição fechada, no sentido 

em que as pessoas que não frequentavam essas instituições, que não eram 
abertas a todos, estavam excluídas. (...) A pequena tradição, por outro lado, era 

transmitida informalmente. Estava aberta a todos, como a igreja, a taverna e a 

praça do mercado, onde ocorriam tantas apresentações. (Burke, 2010, p. 56). 

 

O autor discutiu como, no mundo moderno, os grupos sociais participavam de uma 

cultura comum e investigou como as classes altas foram gradativamente se afastando dos 

hábitos populares no curso dos séculos XVII e XVIII. Ocorreu, segundo Burke, durante o século 

XIX, uma “descoberta do povo” devido ao surgimento dos estudos folclóricos, consoante aos 

interesses das elites em catalogar uma dada cultura primitiva, camponesa, ultrapassada pelos 

avanços da modernização. Assim, a definição de cultura popular deve ser pensada de maneira 

indefinida, não homogênea e plural, e não apenas enquanto uma oposição a erudição (Burke, 

2010). 

Os estudos de E.P Thompson, a partir da História Vista de Baixo, sobre a cultura popular 

tradicional inglesa, dialogam com Burke, ao apontar que houve uma dissociação entre as 

culturas de classe entre os séculos XVIII e XIX. O termo-chave costume é atribuído por 

Thompson para designar as práticas ligadas a uma cultura pré-industrial, que estabeleceram “um 

campo para a mudança e disputa, uma arena na qual interesses opostos apresentavam 

reivindicações conflitantes” (Thompson, 2016, p. 16). O autor chamou atenção para o caráter 

das disputas sociais expressas por meio dos costumes e por isso adverte que “as generalizações 

dos universais da ‘cultura popular’ se esvaziam, a não ser que sejam colocadas firmemente 

dentro de contextos históricos específicos” (Thompson, 2016, p. 17). 

Roger Chartier afirmou que a cultura popular é uma categoria erudita (Chartier, 1995). 

Tal proposição corrobora com o pensamento dos autores supracitados, atestando que, no mundo 

feudal, existia uma cultura comum, à parte dos domínios clericais, da qual participavam setores 



35  

sociais diversos, compartilhando valores e visões de mundo, de modo mais homogêneo. Porém, 

o processo histórico atravessado pela modernidade levou as camadas mais abastadas a criarem 

padrões de “civilidade”, apartando-se da cultura comum e elaborando formas culturais distintas 

das classes populares (Chartier, 1995). 

Dessa forma, a categoria “popular” passa a fazer sentido, concomitante ao processo de 

distinção das práticas culturais entre pobres e ricos, patrícios e plebeus, servos e nobres. Em 

resumo, Chartier apontou dois modelos limitantes de interpretação acerca da cultura popular: 

“de um lado, uma cultura popular que constitui um mundo à parte, encerrado em si mesmo, 

independente, e, de outro, uma cultura popular inteiramente definida pela sua distância da 

legitimidade cultural da qual ela é privada” (Chartier, 1995, p. 179–180). Ele divergiu dessas 

duas concepções, problematizando a historicidade e uso do conceito de cultura popular e 

apontando que os dois modelos não dão conta da aproximação pretendida com a realidade pelos 

historiadores. 

De acordo com seu pensamento, existe um espaço entre a norma e o vivido, entre as 

intenções e a efetividade delas, um lócus que o historiador precisa postular como lugar de 

reflexão das reformulações e deturpações diante das fontes utilizadas. Nesse espaço, as pessoas 

conseguem reinterpretar, resistir e até subverter as regras estabelecidas, preservando suas 

identidades singulares. Para cada época, são elaboradas relações complexas da cultura popular; 

e precisa ser pensada de maneira plural, turva, fazendo-se sempre necessário enquadrá-la 

teoricamente, dada as maneiras diversas de concebê-la. Chartier buscou perceber a cultura 

popular a partir das formas pelas quais ocorrem as apropriações entre os grupos e indivíduos. 

Para ele, 

O “popular” não está contido em conjuntos de elementos que bastaria 
identificar, repertoriar e descrever. Ele qualifica, antes de mais nada, um tipo 

de relação, um modo de utilizar objetos ou normas que circulam na sociedade, 

mas que são concebidos, compreendidos e manipulados de diversas maneiras. 
Tal constatação desloca necessariamente o trabalho do historiador, já que o 

obriga a caracterizar, não conjuntos culturais dados como "populares" em si, 

mas as modalidades diferenciadas pelas quais eles são apropriados (Chartier, 

1995, p.184). 

 

Chartier propõe que a compreensão da cultura popular deve ser feita considerando o 

enfrentamento entre os dois conjuntos de forças. De um lado, os mecanismos de dominação 

simbólica, que buscam impor às classes populares representações e modos de consumo e 

desqualificam sua cultura como inferior. De outro, as lógicas de apropriação dessas imposições 

pelas próprias classes populares, que, ao invés de simplesmente aceitarem, reconfiguram e 



36  

ressignificam os elementos culturais impostos. Assim, a cultura popular surge como resultado 

dessa tensão, de tal maneira que a dominação encontra resistência e criatividade (Chartier, 

1995). 

Em seu estudo sobre a bibliotèque bleue9, o autor investigou por exemplo, como as 

formas de editoração e linguagem desses livros os faziam populares, contudo, a sua produção, 

conteúdo e circulação demonstram que esse objeto cultural estava presente entre as camadas 

populares e eruditas. Ele, portanto, pensou a literatura popular como um repertório de 

representações que são normas igualmente imitáveis, focalizada na pluralidade e na mobilidade 

das significações que públicos diferentes atribuem ao mesmo texto. Essas categorias são, 

portanto, compreendias de modo flexível e os objetos culturais não isolados. Nesse contexto, 

Chartier propôs a elaboração de “uma história social das formas pelas quais as diferentes 

comunidades de leitores que sucessivamente se apoderam desses textos os usam e 

compreendem” (Chartier, 1995, p. 187). 

Dessa forma, é fundamental refletir sobre o papel que as camadas populares 

desempenharam no processo que fomentou a literatura de cordel brasileira, sem cair na 

armadilha de considerá-las como um grupo homogêneo, unido e similar. A noção de “povo” ou 

“popular” muitas vezes pode sugerir uma falsa uniformidade, quando, na verdade, há uma 

diversidade interna significativa, atravessada por hierarquias, diferenças e disputas, assim, 

deve-se atribuir 

à ideia de “popular” um novo conceito no qual se encaixa o cordel, o de 

“literatura marginalizada”, que seria aquela ignorada, esquecida, censurada, 

pelos poderes literários, culturais ou políticos por razões de linguagem ou de 
produção e circulação no mercado. É correto dissociar “cordel” e “popular”, 

uma vez que tantos autores quanto público dessa literatura não pertencem 

exclusivamente às camadas populares (Abreu, 2006, p. 22-23). 

 

Tratando-se das interações entre os grupos por meio da cultura, a perspectiva de 

circularidade cultural, elaborada por Carlo Ginzburg, nos convida a pensar nas relações 

culturais como um movimento circular, pelo qual ocorrem transações entre os grupos, numa 

influência recíproca entre as classes subalternas e dominantes. As formas de dominação e 

controle são empregadas também por meio da cultura e, logicamente, as confluências entre as 

classes se dão através de conflitos desiguais, possibilitando às elites políticas e econômicas 

maneiras de impor determinada ordem, emergindo também modos de resistência, 

ressignificação e negociação, pois, “assim como a língua, a cultura oferece ao indivíduo um 

 

9 Coleção de livros populares franceses, que receberam esse nome porque seus livretos eram impressos com capas 
azuis. 



37  

horizonte de possibilidades latentes – uma jaula flexível e invisível dentro do qual se exercita a 

liberdade condicionada de cada um” (Ginzburg, 2006, p. 20). 

 

 

2.3.2 História Cultural do cordel brasileiro: os folhetos nordestinos 

 

 

Uma vasta literatura foi produzida pelos folcloristas na busca por definir e delimitar a 

cultura do povo e suas tradições. Os estudos folclóricos apontaram que os folhetos nordestinos 

tiveram suas origens na tradição lusitana, sendo esse termo utilizado para referenciar o modo 

como essa literatura era vendida: livretos pendurados em cordões. Como já vimos, no Brasil, os 

folcloristas identificaram a literatura popular em consonância com a antiga Metrópole. A 

explicação de que os folhetos populares foram transpostos mediante aos colonizadores foi 

“muito mais a resposta do imaginário de folcloristas, literatos e historiadores tentando das 

soluções a questão que lhe eram postas na época, como, por exemplo, a formação do povo 

brasileiro e a constituição da nacionalidade” (Grillo, 2015, p. 121). Márcia Abreu, num estudo 

comparativo, apontou que a ideia da origem lusitana dos folhetos nordestinos não se fundamenta 

historicamente, pois, 

 
apesar de, atualmente, utilizarmos o termo “literatura de cordel” para designar 

as duas produções (a portuguesa e a brasileira), os autores e consumidores 

nordestinos nem sempre reconheceram tal nomenclatura. Desde o início desta 
produção, referiam-se a ela como “literatura de folhetos” ou, simplesmente, 

“folhetos”. A expressão “literatura de cordel nordestina” passa a ser 

empregada pelos estudiosos a partir da década de 1970 (Abreu, 2006, p. 17). 

 

Uma rede de relações se estabeleceu, de forma dinâmica em torno da produção, edição 

e comercialização dos folhetos, entre os séculos XIX e XX. Compreendemos a literatura de 

cordel brasileira como um gênero literário no qual o folheto representa a materialidade da 

literatura popular oral; pertencente ao recorte espacial do Nordeste, compreendido como um 

espaço de criação de uma poética historicamente construída na região (Grillo, 2015). Trata-se, 

pois, de uma poesia fundada pela oralidade, que encontrou na métrica e na rima a possibilidade 

de sua perpetuação por meio da memória. Concomitantemente, a sua materialização – o folheto 

– revela as regras que precisam ser obedecidas para o agrado do público ouvinte, para não ser 

tido como “rima de pé quebrado”10 (Grillo, 2015). De maneira geral, essa relação direta com o 

 

10 Poesia onde os versos não obedecem a métrica e a rima. 



38  

público constituiu as formas estruturantes da poética dos sertões nordestinos. A métrica e a rima 

facilitam a memorização dos versos, por isso, as regras estabelecidas precisam ser obedecidas, 

tornando-se categórica a sua execução. 

As práticas da cantoria, fomentaram a estrutura presente nos folhetos em versos. 

Josivaldo Custódio da Silva (2011), em sua tese Pérolas da cantoria de repente em São José do 

Egito no Vale do Pajeú: memória e produção cultural, realizou um levantamento artístico, 

linguístico e histórico das práticas da cantoria, cujas modalidades dessa poética oral, se 

materializa nos folhetos. Segundo Josivaldo, estima-se que existam aproximadamente oitenta e 

cinco modalidades, embora atualmente apenas cerca de quarenta sejam praticadas pelos 

repentistas. (Silva, 2011). A cantoria, 

 
desafio em versos entre os cantadores do Nordeste brasileiro, ao som da viola, 

rabeca, pandeiro e ganzá, é cheia de regras poéticas e mnemônicas. Pode ser 

realizada sob várias formas e gêneros: o Mourão, o Martelo, a Quadra, a 
Décima, a Sextilha em decassílabo com rimas cruzadas e suas variantes (Grillo, 

2015, p. 98). 

 

Segundo a historiadora Ângela Grillo, a regra mais utilizada em folhetos “é a obra de seis 

pés, ou seja, a sextilha, que vai ser a base da literatura de cordel. Não é possível dissociar o 

surgimento da literatura de cordel e sua disseminação pelo Nordeste da cantoria” (Grillo, 2015, p. 

99). A sextilha é composta por estrofes em seis versos, com sete sílabas poéticas — versos 

setessílabos, também conhecidos como redondilha maior. Ela pode ser estruturada com rimas X 

A X A X A — os versos 1, 3 e 5 não possuem rima, sendo os versos 2, 4 e 6 rimados – ou de 

forma inversa — A X A X A X. Segue o exemplo da estrofe do cordel O Dinheiro, de Leandro 

de Gomes de Barros (1909): 

O dinheiro neste mundo (X) 

Não há força que o debande, (A) 

Nem perigo que o enfrente, (X) 

Nem senhoria que o mande. (A) 

Tudo está debaixo delle (X) 

Só elle alli é o grande (A) 

Fomentada por sujeitos comuns11, principalmente do sertão nordestino, a figura do 

narrador foi presente nas sociabilidades construídas na perspectiva entre o litoral/sertão, pois 

estes traduziam os acontecimentos/notícias que circulavam nos centros urbanos, a partir das 

 

 

11 Homens e mulheres pobres e iletrados, dos sertões nordestinos, nos quais tem nas relações paternalistas seus 

modos de sobrevivência. 



39  

práticas de narração em voz alta, utilizando-se da forma versificada em rimas para melhor 

memorização das informações. A partir dessas práticas, os cantadores instrumentalizaram a 

poética, tanto com a adição de melodias, tocadas principalmente na viola, quanto na criação de 

formas específicas da poesia oral. 

Acerca da relação social que envolve a criação da literatura de folhetos, que está 

estreitamente ligada à oralidade, destacamos uma fala de Antônio Marinho – poeta e músico de 

São José do Egito, pertencente à família de poetas da região, onde, junto com seus irmãos 

Miguel Marinho e Greg Marinho, fundaram o grupo musical Em Canto e Poesia. Em uma roda 

de conversa ocorrida em 2019, gravada e publicada no Youtube, onde, ao comentar sobre a 

poesia presente no Pajeú, Marinho atestou que 

 
nós temos hoje essa densidade, eu acredito, que o mérito está no povo (...) A 

poesia já era oral porque chegou a oral. Chega com seu DNA árabe vindo da 

Península Ibérica e tal com o descobrimento em Portugal, mas ela já chega a 
oral porque chega dos cantadores, mas ela continua oral por muito tempo pela 

ausência de ensino formal, padrão, que não alfabetizou no saber formal, mas 

ao mesmo tempo também permitiu a manutenção de outros saberes. Uma 

literatura como a oral do cantador, do cordelista, que muitas vezes é vista como 
uma coisa menor, um foclore ali no cantinho da história do Brasil, que Câmara 

Cascudo achava legal, e na verdade é uma literatura que nos remete a 5 mil anos 

de ancestralidade, oralidade vem antes da escrita. A gente não nasce 
escrevendo, mas todo mundo nasce falando (Marinho, 2019).12 

 

Segundo o poeta, é na relação direta com a realidade do povo que a poesia emerge e se 

constitui fundamentada na oralidade. Por isso é popular. Muitos versos, prosas, estórias, são de 

autorias desconhecidas, mas são contados e recontados entre as gerações, de memória em 

memória. É “mérito do povo” a criação e continuidade dessa poética. Cultura popular não 

significa ser restrita aos seus agentes, mas significa que, em seu bojo, é uma forma de expressão 

que se revela a partir da linguagem do povo, de maneira que muitos anônimos fomentam essa 

cultura como forma de ser e existir no mundo. 

A autora Fernanda Moraes D’Olivo (2010), em sua dissertação O social no cordel: uma 

análise discursiva, buscou compreender através da análise do discurso materialista, os aspectos 

sociais fundantes da literatura de cordel. Uma característica marcante dos primeiros autores era 

o seu nível de escolaridade, sendo que muitos frequentaram apenas as séries iniciais da escola 

ou aprenderam a ler e escrever fora do ambiente escolar. Além disso, muitos conciliavam a 

escrita com trabalhos manuais e pouco prestigiados socialmente, como lavradores, carpinteiros 

 

12 Fala realizada na Festa Literária de Uauá – FLIU em 2019. 
https://www.youtube.com/watch?v=VTu_z4A4Dag&t=2768s acesso em 15 de abril/2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=VTu_z4A4Dag&t=2768s


40  

e operários. Alguns poucos, como Leandro Gomes de Barros, conseguiram profissionalizar-se 

como poetas, mas sendo ele uma exceção. Após a década de 1930, coma circulação dos folhetos, 

as práticas dos poetas populares foram se modificando. Essa geração, que também não possuía, 

em sua maioria, educação formal e exercia profissões socialmente desvalorizadas, passou a 

reescrever as histórias já existentes ou a criar novos títulos e narrativas. Um desenvolvimento 

importante durante esse período foi o surgimento das editoras de cordéis, sendo João Martins 

de Atayde um pioneiro ao comprar os direitos autorais dos cordelistas, promovendo mudanças 

na relação entre autores e a produção gráfica (D’Olivo, 2010). 

Apesar das diferenças em seu papel na consolidação do cordel, ambas as gerações 

compartilhavam origens humildes e, em geral, a falta de educação formal, influenciando as 

temáticas e a linguagem presentes nos folhetos. Essa similaridade entre os cordelistas e seu 

público tradicional, constituído por pessoas do meio rural com pouca ou nenhuma escolaridade 

e profissões marginalizadas, ligadas ao trabalho braçal, permitiu que os textos refletissem o 

mesmo ponto de vista entre leitores e ouvintes (D’Olivo, 2010). 

A leitura dos enredos ocorria em contextos comunitários nos sertões, onde a leitura em 

voz alta, especialmente em saraus noturnos, era um momento de partilha e entretenimento, 

reunindo a família e trabalhadores ao fim da jornada laboral. Consoante às sociabilidades 

presentes em torno da produção e consumo dos livretos populares, as práticas empregadas pelos 

cantadores, que acompanhavam os tropeiros nas feiras e nas cidades, foram durante muito 

tempo uma das principais fontes de informação da população (Grillo, 2015). 

Destacamos a importância do uso cuidadoso do termo “popular”, pois ele é, sobretudo, 

um conceito erudito. A necessidade de compreender as práticas populares e de categorizá-las se 

deu no esboço da intelectualidade. Contudo, observamos a produção dos folhetos como uma 

arte popular, por estar em consonância com a oralidade presente nos sertões nordestinos. Dessa 

forma, seus agentes são pertencentes das camadas subalternizadas, trazendo para nós indícios 

dos aspectos histórico-culturais de um povo, que em sua pluralidade, convergem dentro de um 

espaço socioeconômico onde se encontram marginalizados em relação a cultura dominante. 

Portanto, ao analisar a participação das camadas populares na formulação da cultura 

nordestina, torna-se evidente que esses estratos não são monolíticos. A análise acerca da 

literatura de cordel em perspectiva com a História Cultural sugere que precisamos superar o 

dualismo entre cultura popular e cultura erudita, frequentemente simplificando a complexidade 

dessas relações. A malha cultural é atravessada por múltiplas relações de poder e estratégias 

que envolvem tanto o conflito e resistência, quanto a adesão e a negociação entre os sujeitos, 



41  

compondo um espaço fluído e dinâmico, no curso das disputas sociais. Não se trata de um 

processo isolado ou exclusivo de um grupo (como as elites ou “o povo”), mas de um 

entrelaçamento de diferentes discursos, formas de expressão simbólicas e práticas cotidianas. 

A cultura é construída pela interação e troca entre diversas vozes, que estão em constante 

diálogo e negociação (Albuquerque Júnior, 2013). 

Portanto, consideramos que a História dos folhetos nordestinos precisa ser analisada a 

partir da complexa relação entre os agentes populares produtores de cultura, com os processos 

de urbanização e modernização decorridos durante o século XX. O crescimento das cidades, 

consoante ao êxodo rural, proveniente dessas transformações nas primeiras décadas do século 

passado, trouxe novos desafios e oportunidades para aqueles buscavam se integrar no mundo 

urbanizado, especialmente aqueles que possuíam capital cultural. É o caso dos primeiros poetas 

folheteiros, que se profissionalizaram no mundo editorial, onde esse capital se transformou em 

fonte de ganhos financeiros, permitindo a esses indivíduos a sobrevivência a partir da 

exploração de suas habilidades literárias e artísticas. 

As pessoas que saíam dos sertões em direção às metrópoles buscavam manter uma 

conexão com suas raízes, alimentadas pela nostalgia do passado – da terra e das tradições 

deixadas para trás. Dessa forma, os migrantes tornaram-se consumidores dos produtos culturais 

que remetiam a práticas, valores e costumes cultivados em suas memórias. O mercado cultural 

urbano tornou-se palco dessas novas interações, servindo como meio de expressão das 

identidades e tradições sertanejas (Albuquerque Júnior, 2013). 

Essa dinâmica gerou uma solidariedade e uma identificação entre os agentes culturais 

populares e certos setores abastados, que também compartilhavam o sentimento de perda das 

tradições diante da modernização. O processo enfrentado pelas elites, de uma ordem social em 

declínio, encontrava nas expressões do “povo” uma forma de preservar os valores de um 

passado que estava “desaparecendo” com o avanço da modernidade. Assim, o capitalismo 

emergente e a urbanização proporcionaram uma ambígua realidade para os agentes populares: 

embora alguns tenham conseguido se inserir em um nascente mercado cultural, eles também 

enfrentaram outras formas de exploração e dificuldades, que passaram a ser tematizadas em 

suas obras (Albuquerque Júnior, 2013). 

Compreendemos as camadas populares como os “pobres na História”, sujeitos à lógica 

das classes dominantes, e dialeticamente são agentes da transformação social. A circularidade 

cultural não acontece de maneira harmônica, sendo importante evidenciar a perspectiva da luta 

de classes e, nesse sentido, compreendemos que as trocas culturais são recebidas, assimiladas, 



42  

interpretadas e reinterpretadas de acordo com as formas de existir de cada grupo, dadas por 

meio da linguagem, por onde podemos observar os aspectos dos conflitos sociais, sem perder 

de vista a existência dos mecanismos de dominação. 

O desenvolvimento das práticas culturais em torno dos folhetos populares no Brasil está 

intrinsecamente ligado à migração e à circulação de produtos culturais entre o sertão e os 

grandes centros urbanos, de forma que “essa circulação do cordel aponta para necessária quebra 

da dicotomia sertão/litoral, pois à medida que os livros, as modinhas, circulam entre um espaço 

e outro, rompe-se a ideia de que o sertão vive intocado, incomunicável, impermeável à cultura 

urbana” (Grillo, 2015, p. 85). 

A partir deste debate, consideramos a criação e circularidade folhetos nordestinos, 

enquanto evidência prática da poética popular que transita entre o universo da escrita e da 

oralidade. O cordel é a materialização da palavra oral, metrificada e memorizada em versos, 

oriunda da cantoria, registrada em pequenos folhetos. Consequentemente, compreendemos que 

este produto cultural emergiu como uma forma da expressão popular por estar em diálogo com 

uma poética que envolve a dimensão da cultura sertaneja compartilhada entre poetas, 

declamadores, repentistas e cantadores de viola. Trata-se, pois, da construção de um olhar sob 

a “poética das vozes”, a partir de uma 

 
compreensão do universo da literatura de folhetos brasileira implica no 

desprendimento de uma visão exclusivamente erudita, editorial e 

grafocêntrica, e a busca por uma real percepção de como se deram as relações 
e o processo de afirmação dessa expressão cultural, sobretudo da presença 

marcante da oralidade no seu desenvolvimento. (Nascimento, Santos. 2015, p. 

105). 

 

Nesse sentido, os folhetos são atravessados em sua historicidade, por elementos da 

tradição oral que circulavam nos sertões. Pensar em cordel brasileiro é pensar nos sertões 

nordestinos. Diferentemente dos cordéis lusitanos, nos quais compunham gêneros diversos – 

romances em prosa, contos, poesias, receitas, temas religiosos e moralizantes, etc. –, os folhetos 

nordestinos compilaram formas poéticas dos cantadores, com regras bem estruturadas, frutos 

das sociabilidades que percorrem o tempo histórico e suas dinâmicas entre o campo e a cidade, 

entre o regional e o nacional (Abreu, 1999). É importante frisar essas especificidades dos cordéis 

nordestinos, corroborando com a perspectiva do Nordeste enquanto um “espaço de criação” 

(Grillo, 2015). Segundo Márcia Abreu, as sociabilidades ocorriam através de 



43  

apresentações orais de narrativas, poemas, charadas, disputas não são 

peculiares ao Nordeste brasileiro. Todos os povos as conhecem, 
principalmente aqueles nas quais a cultura escrita não é dominante. Índios, 

negros e portugueses contavam histórias e faziam jogos verbais oralmente, não 

sendo portanto de estranhar que esta prática tenha se difundido por todo o 

Brasil, assumindo, entretanto, formas específicas em cada região. No Nordeste 
têm grande relevância as cantorias, espetáculos que compreendem a 

apresentação de poemas e desafios. O estilo característico da literatura de 

folhetos parece ter iniciado seu processo de definição nesse espaço oral, muito 
antes que a impressão fosse possível (Abreu, 1999, p. 73–74). 

 

Em uma cultura essencialmente oral, a memória desempenha um papel fundamental na 

manutenção dos conhecimentos criados. Nesse cenário, a regularidade, como padrões rítmicos 

e métricos, atuou como ferramenta essencial para as práticas memorização, tanto para quem 

narrava quanto para quem ouvia. Assim, as recorrências e repetições presentes nos poemas orais 

facilitam sua compreensão e retenção, tornando-as acessíveis a um público amplo, apropriando- 

se do conteúdo por meio da escuta repetida e da familiaridade com as estruturas fixas do 

discurso. A cadência e as estruturas das cantorias não são apenas uma questão estética, mas uma 

necessidade prática em um contexto onde a palavra falada é o principal meio da transmissão 

cultural (Abreu, 1999). 

A partir de 1830, é observado o contexto do surgimento dos primeiros poetas, com 

figuras como Ugolino de Sabugi, considerado o primeiro cantador conhecido, e seu irmão 

Nicandro, 

ambos filhos de Agostinho Nunes da Costa, que viveu entre 1797 e 1858, 
considerado por Átila Almeida “o pai da poesia popular”. Nascidos na Paraíba, 

em Serra do Teixeira, entre 1840 e 1850, foram seus contemporâneos os poetas 

Germano da Lagoa, Romano da Mãe D’ Água, Silvino Pirauá, Manoel 
Caboclo e Manoel Cabeleira, os mais antigos cantadores conhecidos (Grillo, 

2015, p. 100). 

 

Consoante às sociabilidades dos sertões, a literatura popular, especialmente no final do 

século XIX, representou a transição de um universo predominantemente oral para o impresso, 

mantendo, entretanto, fortes traços da oralidade (Abreu, 1999). Diante de uma população não 

escolarizada nas letras, composta por trabalhadores rurais; os enredos perpetuaram-se graças à 

leitura pública realizada pelos declamadores, que atraíam grandes audiências. A estrutura 

rimada e mnemônica desses poemas facilitava a compreensão e a memorização, permitindo que 

as histórias fossem contadas e recontadas, tornando-se vivas no imaginário popular (Abreu, 

1999). 

A relação entre os autores, leitores e ouvintes foi central para a sobrevivência dessa 

prática, uma vez que os poetas dependiam diretamente da aceitação popular para o sucesso de 



44  

seus folhetos. Em uma cultura de predominância oral, marcada pelo tradicionalismo e 

conservadorismo, a inovação excessiva não era valorizada. A originalidade dos poetas dava-se 

de modo residual, na maneira de reorganizar temas tradicionais, mantendo a familiaridade das 

formas com o público. Assim, segundo Márcia Abreu, a formação da chamada literatura de 

cordel, enquanto prática cultural popular, ocorria 

 
Sem intermediação da escola e da crítica literária - encarregadas de transmitir 

os ‘clássicos’ ao longo das gerações -, sem bibliotecas e acervos interessados 
em colecioná-los, os folhetos dependiam da aceitação do público para que 

permanecessem. Um folheto mal aceito não vendia e desaparecia, já que não 

seria memorizado nem tampouco reeditado. Imersos nessa realidade, os 
primeiros folhetos possuem uma notável uniformidade estilística e temática. 

Não havia marcas claras de um estilo individual que permitissem diferenciar 

um poeta de outro ou determinar, com segurança, a autoria dos textos (Abreu, 
1999, p. 97). 

 

Dessa forma, os folhetos nordestinos permaneceram profundamente marcados por sua 

origem oral, sendo uma manifestação literária que refletia a dinâmica cultural e social de uma 

região em transformação. No início, os poemas circulavam de maneira anônima, em cópias 

manuscritas, mas movimento editorial dessa literatura escrita se consolidou entre o final do 

século XIX e o início do século XX com autores como Leandro de Gomes de Barros, Francisco 

das Chagas Batista e João Martins de Ataíde, que passaram a dominar o mercado de folhetos 

(Abreu, 1999). 

A princípio, os folhetos populares eram impressos em tipografias de jornais ou gráficas 

comuns, até que, na década de 1910, começaram a surgir as primeiras tipografias fundadas pelos 

poetas. A partir de 1918, essas tipografias passaram a ser as principais responsáveis pela 

impressão dos folhetos, contribuindo para a consolidação e disseminação da literatura popular 

em versos. Dessa maneira, o cordel e a poesia popular nordestina, compostos a partir de uma 

rica tradição oral, alimentada tanto por influências ibéricas quanto por contextos locais, 

tornaram-se uma forma poderosa de expressão cultural, refletindo as transformações sociais e 

econômicas da região, bem como a resistência à modernização imposta pela vida urbana (Grillo, 

2015). 

A trajetória de Leandro de Gomes de Barros (1865–1918) tem importante destaque, 

sendo ele considerado o impulsionador da literatura de cordel enquanto produto cultural 

impresso. Nascido no sertão da Paraíba, na fazenda Melancias, no município de Pombal, 



45  

aprendeu as primeiras letras com seu tio, padre Vicente Xavier.13 Órfão de pai, foi criado pela 

sua mãe, que obteve ajuda de familiares e a partir de laços de compadrio. Durval Muniz em sua 

pesquisa, revela traços biográficos acerca da origem de Leandro: 

 
Na vila de Teixeira, onde passa sua infância viveram e viviam famosos 

cantadores como: Agostinho Nunes da Costa, Ugolino Nunes da Costa, 
Nicandro Nunes da Costa, todos de uma mesma família, Germano Alves de 

Araújo Leitão (conhecido como Germano da Lagoa, por ter nascido numa 

localidade do município de Teixeira chamada Lagoa de Dentro), seu filho 

Romano Caluête (conhecido como Romano de Teixeira), seu filho Josué 
Romano e Bernardo Nogueira. Aí viveu até os quinze anos e foi nesta cidade 

miticamente considerada o berço da cantoria popular no Nordeste onde, 

provavelmente, tomou gosto pela poesia popular e, mais importante ainda, 
conheceu um arquivo de formas e criações poéticas transmitidas pela oralidade 

ou anotadas em cadernos, que usará, posteriormente, na criação de seus 

folhetos de cordel, dando a ele forma escrita, porque aprendera a escrever, o que 
era raro entre seus iguais (Albuquerque, 2013, p.195). 

 

Percebemos, com o trecho citado acima, que o “dom” de Leandro Gomes de Barros é 

fruto das sociabilidades sertanejas em torno da palavra. Sua atividade como poeta e produtor de 

folhetos “foi na verdade fruto de uma educação formal e informal, do aprendizado e manejo de 

formas e matérias de expressão que já circulavam no meio em que viveu” (Albuquerque Júnior, 

2013, p. 195). Em 1880, Barros mudou-se para Pernambuco — primeiramente, para Vitória de 

Santo Antão e, depois, para Jaboatão dos Guararapes, ambas cidades interligadas ao Recife pela 

estrada de ferro. Foi na capital pernambucana que ele ganhou impulso na comercialização de 

suas poesias impressas, com a “compra de um pequeno prelo manual, que instala em sua própria 

residência, fundando a Typografia Perseverança, que funciona entre os anos de 1906 e 1913, 

imprimindo seus folhetos” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 194). 

Leandro foi o primeiro folheteiro a viver do ofício, algo que se tornou possível graças à 

crescente demanda de consumidores nos centros urbanos. Nesse contexto, o crescimento das 

pequenas tipografias e a expansão do consumo de impressos permitiram que sujeitos como ele 

criassem circuitos comerciais próprios, aproveitando os avanços tecnológicos da época, como 

o uso da estrada de ferro para distribuir seus folhetos. Em contraste com a imagem de um artista 

popular preso às tradições, Leandro emergiu como um empreendedor que utilizava as 

ferramentas modernas disponíveis para expandir seu negócio e inovar no mercado 

(Albuquerque Júnior, 2013). 

 

 

13 Submetido a maus-tratos pelo tio, teria fugido de casa ainda adolescente, com idade entre treze e quinze anos, e 
passado por muitas privações (Albuquerque Júnior, 2013, p. 195). 



46  

Leandro de Gomes de Barros explorou a nascente sociedade mercantil e capitalista, 

aproveitando as oportunidades de comercialização e distribuição de sua produção literária 

(Albuquerque Júnior, 2013); tinha o costume de vender seus poemas pessoalmente no Mercado 

São José e conseguiu estabelecer uma rede comercial de distribuição dos seus folhetos através 

de agentes14 espalhados por Pernambuco e Paraíba (Grillo, 2015). Ele produziu uma quantidade 

impressionante de folhetos: cerca de seiscentos títulos diferentes, totalizando mais de dez mil 

edições entre 1889 e 1918, mostrando não apenas seu talento literário, mas também uma grande 

habilidade comercial (Albuquerque Júnior, 2013). 

Dentre as práticas que possibilitaram a cultura dos folhetos ambulantes, a questão da 

autoria aparece como central, devido a figura do editor proprietário. As tipografias populares 

imprimiam folhetos diversos e, muitas vezes, colocavam apenas o nome de seus donos. Segundo 

Ângela Grillo, para Leandro Gomes de Barros, sua preocupação para com a proteção dos 

direitos autorais era evidente, pois 

 
o cuidado que mantinha com a satisfação de seu público e com a circulação de 

suas obras era tamanho que, inúmeras vezes, deixava registrado, geralmente 
nas terceiras ou quartas capas de seus folhetos, alguns avisos ou mensagens 

escritas. Os dizeres variavam entre: ‘Atencção: Previno que todas as obras que 

não tiver o meu nome não são de minha lavra’; ou então: ‘O auctor procederá 
judicialmente contra quem produzir o presente folheto’; ou ainda escrito em 

letras garrafais: ‘o editor e proprietário reserva os direitos de reproducção de 

accordo com o artigo 649 do código civil’. Outra estratégia por ele utilizada 

foi a de estampar seu retrato para tornar sua imagem amplamente conhecida 
pelo público e assim provar sua autoria (Grillo, 2015, p. 50). 

 

Leandro não apenas se destacava por sua produção volumosa e por sua destreza em 

vender pessoalmente os folhetos, mas também pela sua consciência sobre a propriedade 

intelectual. Ele introduziu práticas inovadoras, como a inclusão de acrósticos com seu nome e 

sua foto nos folhetos, além de avisos contra o plágio. Esse comportamento demonstra sua 

adaptação aos valores burgueses emergentes, como a transformação da produção cultural em 

mercadoria. Leandro soube se articular com o mercado e a cidade para criar uma nova forma de 

sustento baseada na produção literária direcionada aos grupos populares (Albuquerque Júnior, 

2013). Segundo Ângela Grillo, 

 

 
 

 

14 Na medida crescente da venda de folhetos, os folheteiros circulavam entre as cidades e regiões, vendendo 
poemas próprios e de outros poetas, criando uma rede de distribuição desses impressos. 



47  

Leandro, que tinha o hábito de vender pessoalmente seus poemas no Mercado 

São José, havia organizado uma farta rede de distribuição de seus folhetos 
através de agentes espalhados por Pernambuco e Paraíba e grande parte do 

sertão nordestino (...) Sua preocupação com seu público consumidor era 

tamanha, que, além de organizada rede de agentes, fazia remessas pelo correio, 

garantindo a distribuição de usa produção e o aumento de suas vendas (Grillo, 
2015, p. 104–105). 

 

Compreendemos, portanto, que as circularidades entre classes e contextos regionais, 

possibilitaram a disseminação das estórias em versos dos folhetos pelo território nacional, 

acompanhando as transformações políticas, econômicas e sociais do país. A estrutura dos versos 

tornou-se cristalizada, fundada na oralidade sertaneja, de modo que os conteúdos abordados 

podiam suscitar aspectos sócio-históricos do século XX. Segundo Fernanda Moraes D’Olivo, a 

partir da década de 70, a Literatura de Cordel passou por diversas mudanças significativas, 

principalmente em relação aos autores, ao público e ao lugar de circulação. Essas 

transformações estão relacionadas a fenômenos como a migração nordestina para o Sudeste e o 

aumento da acessibilidade aos meios de informação, como a televisão e a internet (D’Olivo, 

2010). 

Em relação aos autores, diferentemente dos primeiros cordelistas, que geralmente 

tinham pouca ou nenhuma educação formal e viviam no interior do Nordeste, a nova geração 

de cordelistas inclui autores com educação formal, como por exemplo Franklin Maxado, 

formado em Direito e Jornalismo. Muitos desses novos autores moram nos grandes centros 

urbanos, ao contrário dos poetas tradicionais, que habitavam o meio rural. Dessa forma, um 

novo público também se formou, em contexto urbanizado, e assim as temáticas acompanham 

esses intercâmbios no tempo. Fernanda Moraes D’Olivo atestou que, 

 
Em relação à circulação dos folhetos, pudemos observar em nossas pesquisas 
que, hoje em dia, os livretos se encontram em feiras e mercados de grandes 

centros urbanos, como as capitais nordestinas e lugares como a Feira de São 

Cristóvão no Rio de Janeiro ou a Praça da República em São Paulo, porém a 

recitação dos versos pelos poetas não tem mais lugar nessas feiras, tendo o 
cordelista como marketing do seu trabalho apenas o título e a capa que 

precisam chamar a atenção do público. Observamos também que outro meio 

em que há uma grande circulação de cordéis é a Internet. Arquivos, como o da 
Fundação Casa de Rui Barbosa, já possuem alguns folhetos digitalizados, e 

também há sites onde é possível comprá-los, como o da Academia Brasileira 

de Literatura de Cordel (D’Olivo, 2010, p. 9). 

 

A disseminação dos folhetos nordestinos acompanhou também as transformações 

midiáticas, influenciando o teatro, cinema e televisão. O Auto da Compadecida, de Ariano 



48  

Suassuna, é um exemplo clássico, de como a intelectualidade formal se apropriou da estética 

poética dos folhetos como representativa do espaço nordeste. Todo o enredo foi inspirado no 

cancioneiro popular, como por exemplo os folhetos O cavalo que defecava dinheiro, O dinheiro 

e o O cachorro dos mortos, de Leandro de Gomes de Barros, como também a obra As proezas 

de João Grilo, de João Ferreira de Lima, autor utilizado como lócus desse estudo. 

A História Cultural, em detrimento à perspectiva folclórica, permitiu novas análises das 

práticas culturais em torno dos folhetos populares, que, longe de serem uma expressão imutável 

e isolada, são frutos de múltiplos intercâmbios culturais e econômicos. É necessário considerar 

a fluidez das fronteiras entre a cultura oral e a escrita, assim como a capacidade das camadas 

populares de se apropriarem de novas tecnologias e formas de circulação de bens culturais. 

Assim, ao longo deste capítulo, ressaltamos a importância de uma análise que supere a 

dicotomia simplista entre o popular e o erudito, reconhecendo o caráter plural das práticas 

culturais. 

 



49  

3 HISTÓRIA DOS SERTÕES: POÉTICA, IDENTIDADE E MEMÓRIA 

 

O Sertão, enquanto conceito simbólico, detém uma riqueza que ultrapassa suas 

características geográficas ou naturais. Ele é uma construção simbólica, cultural e histórica, 

moldada por narrativas que o associam à interioridade, ao isolamento e, ao mesmo tempo, à 

resistência e à identidade de seu povo. Este capítulo tem como objetivo explorar essa 

complexidade, oferecendo uma análise sobre as múltiplas camadas que compõem a ideia e a 

memória dos sertões no imaginário brasileiro. 

Desde suas raízes etimológicas, o termo sertão remete a um espaço que transcende a 

geografia. Inicialmente associado a terras inexploradas durante o período colonial, o conceito 

evoluiu para abarcar significados culturais e simbólicos que variam conforme a região do Brasil. 

No Nordeste, por exemplo, o sertão está intimamente ligado à paisagem semiárida, à criação de 

gado e à cultura popular, enquanto, em outras partes do país, assume conotações distintas, mas 

que estão sempre associadas a uma ideia comum de afastamento em relação aos grandes centros 

de poder. Essa flexibilidade no uso do termo demonstra sua maleabilidade enquanto categoria 

simbólica, adaptável aos contextos históricos, políticos e culturais. 

No contexto nordestino, o Sertão do Pajeú emerge como um caso emblemático, onde a 

cultura popular, especialmente a poesia, desempenha um papel de destaque na construção da 

identidade local. O Pajeú é uma região marcada por sua tradição oral, pela valorização da 

palavra poética e pelo entrelaçamento entre a História e memória. O Rio Pajeú, com seu 

simbolismo e relevância histórica, é um exemplo de como elementos naturais e culturais se 

combinam para moldar a memória coletiva e a identidade regional. 

Este capítulo também aborda a relação entre História, memória e identidade, explorando 

como os sertões foram representados e transformados ao longo do tempo. O Sertão não é apenas 

um espaço físico, mas também um lugar de memória, onde o passado é reimaginado e 

reinterpretado de acordo com as necessidades e os desafios do presente. Assim, compreendê-lo 

como um campo simbólico é fundamental para desvendar suas implicações históricas e culturais, 

tanto no âmbito regional quanto nacional. Mais do que um território isolado, o Sertão é um palco 

de encontros, conflitos e reinvenções, onde as vozes de seu povo ecoam em poesia, cordéis e 

narrativas que preservam e reinventam suas tradições. 



50  

1.4 O conceito de Sertão 

 

 

A palavra sertão tem um papel central na compreensão da Geografia e da cultura 

brasileira, sendo uma noção permeada por diferentes interpretações e usos. O artigo de Antônio 

Carlos Robert Moraes (2003), O Sertão: Um ‘Outro’ Geográfico, apresentou uma análise 

profunda sobre o sertão como uma construção simbólica e ideológica no campo da Geografia. 

Segundo Moraes, o sertão “não se qualifica, do ponto de vista clássico da Geografia, como um 

tipo empírico de lugar” (Moraes, 2003, p. 1), portanto, não pode ser definido por suas 

características naturais, como relevo, clima ou vegetação, apenas. Nesse sentido, o sertão não 

se trata de uma criação da natureza nem de um espaço construído pela ação humana, mas sim 

de um lugar cujo significado é construído de forma simbólica ao longo do tempo. 

A partir de uma perspectiva etimológica e histórica, Fadel David Antônio Filho (2011) 

analisa o termo sertão, identificando suas múltiplas interpretações e usos ao longo do tempo. O 

autor sugere que o termo tem raízes que remetem ao período colonial, possivelmente derivado 

de desertão, termo português para referenciar aos territórios inexplorados da África e, mais 

tarde, do Brasil. Essa etimologia revela como a noção de sertão foi associada à interioridade e 

ao isolamento, reforçando a visão de um espaço afastado das áreas urbanas e dos centros de 

poder. 

No Nordeste, o Sertão está fortemente associado ao semiárido, caracterizando-se por ser 

uma área de condições climáticas severas e marcadamente ligada à criação de gado. No entanto, 

Antônio Filho ressaltou que essa identificação específica do sertão com o semiárido nordestino 

foi reforçada pela obra de Euclides da Cunha em “Os Sertões” (1897), obra considerada um 

marco na interpretação dessa região. Além disso, é importante frisar que o conceito de sertão 

não se limita ao Nordeste brasileiro, pois o termo passou a ser utilizado para designar áreas que, 

embora diversas em suas características geográficas, compartilham uma certa noção de 

afastamento e isolamento em relação aos grandes centros econômicos e políticos. Assim, o 

Sertão assumiu, em diferentes contextos, uma conotação de espaço de fronteira, tanto físico 

quanto simbólico (Antônio Filho, 2011). Na análise realizada por Márcia Amantino (2003), no 

estudo intitulado O sertão oeste em Minas Gerais: um espaço rebelde, a autora destacou alguns 

registros oficiais acerca da palavra sertão, que elucidam como ao longo do tempo concebeu-se 

o conceito: 

Os dicionários antigos ou os atuais registram uma oposição clara entre Costa 

e Sertão, e este aparece sempre como área interiorana. A utilização destes 
dicionários permite a percepção da permanência dos significados para o termo 



51  

Sertão. Assim, o dicionário do Padre Bluteau, publicado em oito volumes entre 

os anos de 1712 a 1721, descreve-o como sendo uma “região apartada do mar 
e por todas as partes, metida entre terras”. 1 O Novo Dicionário da Língua 

Portuguesa, de 1899, define o Sertão como: “Lugar inculto, distante de 

povoações ou de terrenos cultivados; floresta, no interior de um continente, ao 

longe da costa”. 2 Já no Dicionário Aurélio, esta área é uma “região agreste, 
distante das povoações ou das terras cultivadas.” (Amantino, 2003, p. 80). 

 

O Sertão, enquanto conceito ou espaço, é compreendido apenas em relação a um oposto 

geográfico claro. Ou seja, ele não possui uma identidade isolada e única, mas é definido pelo 

contraste com uma área geograficamente diferente e oposta. Essa dualidade sertão-litoral é uma 

característica fundamental na construção geográfica do Brasil, onde “sertão” assume o papel de 

interior atrasado em contraste com o litoral urbanizado e economicamente desenvolvido. Além 

disso, o Sertão foi concebido como um espaço de expansão e dominação, sendo representado 

para ser superado. A ideia de superar o sertão está diretamente relacionada ao projeto 

colonizador, o qual buscou integrar essas áreas ao controle do Estado e, dessa forma, “impor 

um domínio efetivo ou uma nova dominação ao espaço em pauta é o objetivo de um processo 

que tem na apropriação simbólica um passo inicial” (Moraes, 2003, p.3). 

Ao longo da história do Brasil, os sertões15 foram alvo de intervenções coloniais e 

projetos de modernização, sempre vistos como espaços a serem conquistados e integrados ao 

desenvolvimento nacional. Essa visão do Sertão como um espaço vazio, pronto para ser 

ocupado, é característica dos discursos de poder que buscavam justificar a expansão territorial 

e a exploração econômica do interior do país. Essa associação do Sertão com a colonização é 

fundamental para entender como o conceito evoluiu ao longo do tempo. Para Moraes, o Sertão 

pode ser lido como uma 

 
figura do imaginário da conquista territorial, um conceito que ao classificar 
uma localização opera uma apropriação simbólica do lugar, densa de juízos 

valorativos que apontam para sua transformação. Nesse sentido, a designação 

acompanha-se sempre de um projeto (povoador, civilizador, modernizador), o 

qual almeja – no limite – a superação da condição sertaneja. Trata-se de um 
espaço a ser conquistado, submetido, incorporado à economia nacional: uma 

área de expansão (Moraes, 2003, p.6). 

 

Ambos os autores concordam sobre a centralidade do Sertão na construção simbólica 

do espaço brasileiro e destacam a flexibilidade do conceito em diferentes regiões do país. 

Antônio Filho (2011) explorou como o termo sertão é utilizado de maneira variada no Brasil, 

 

15 Utilizamos o termo “sertões”, para indicar a variedade regional dos espaços considerados “sertão”. 



52  

assumindo diferentes significados conforme a região. No Nordeste, o sertão está fortemente 

ligado à paisagem semiárida, mas, em outras partes do país, como no Sul e no Sudeste, o termo 

é usado para designar regiões montanhosas ou de difícil acesso. 

Essa variação no uso do termo demonstra que o Sertão não é um conceito fixo, mas uma 

ideia que se adapta às particularidades geográficas e culturais de cada região. Essa flexibilidade 

evidencia que o Sertão não pode ser caracterizado por uma tipologia geográfica precisa, pois é 

um conceito moldado por contextos históricos, políticos e sociais e, portanto, transcende a 

geografia física. Isso significa que o Sertão é considerado qualquer lugar que seja visto como 

uma fronteira, um espaço a ser conquistado ou transformado. Segundo Durval Muniz de 

Albuquerque Júnior, o chamado “Romance de Trinta” foi parte fundamental na constituição 

imagética do Nordeste, onde a literatura regionalista entrou no palco 

 
da análise sociológica do homem brasileiro, como uma necessidade urgente, 

colocada pela formação discursiva nacional-popular, dá ao romance 

nordestino o estatuto de uma literatura preocupada com a nação e com seu 
povo, mestiço, pobre, inculto e primitivo em suas manifestações sociais. A 

literatura passa a ser vista como destinada a oferecer sentido às várias 

realidades do país; a desvendar a essência do Brasil real (Albuquerque Júnior, 
2011, p. 123). 

 

Tomados pelo saudosismo diante da decadência político-econômica, os literatos deste 

contexto buscaram um estilo regional próprio. Embora fruto de uma perspectiva moderna, esses 

romances evocaram uma nostalgia em relação à visão naturalista e realista do mundo, onde tudo 

parecia claro, fixo e estável, com hierarquias e ordens devidamente estabelecidas. Não por acaso, 

um dos temas recorrentes desse tipo de romance é a disputa pela posse da terra e o domínio sobre 

o espaço rural (Albuquerque Júnior, 2011). 

Os autores do Romance de Trinta voltaram-se para os problemas regionais e sociais do 

país, destacando a luta pela terra, a decadência do mundo rural e as contradições entre tradição 

e modernidade. A literatura produzida nesse contexto estabeleceu um diálogo entre o campo e 

a cidade, muitas vezes exaltando o espaço rural e o sertão como símbolos da essência brasileira, 

ao mesmo tempo em que criticava as dinâmicas urbanas e a sociabilidade burguesa. Entre os 

principais autores desse período estão Graciliano Ramos, José Lins do Rego, Rachel de Queiroz 

e Jorge Amado, que, por meio de suas obras, retratam a complexidade das transformações 

vividas pelo Brasil naquele contexto (Albuquerque Júnior, 2011). 

Em seus escritos, o regional era associado ao rural ou às expressões folclóricas, mesmo 

quando presentes nas cidades. Alguns desses romances buscavam exaltar a vida no campo como 



53  

superior à vida urbana, assim como enalteciam as relações patriarcais em detrimento da 

sociabilidade burguesa que a cidade simboliza. A sociabilidade rural era frequentemente 

generalizada como representativa do “regional”, ocultando as tensões internas e externas da 

espacialidade Nordeste. Consoante a essa perspectiva, a imagem do semiárido nordestino foi 

constitutiva das representações que misturam Nordeste e Sertão, onde imprimem 

 
Um sertão que é o Nordeste, espaço mítico já presente na produção cultural 

popular, no cordel e em romancistas do século XIX, como Franklin Távora e 
José de Alencar, sistematizado definitivamente por Euclides da Cunha e, agora, 

agenciado para representar uma região. O sertão deixa de ser aquele espaço 

abstrato que se definia a partir da "fronteira da civilizaçāo", como todo o espaço 
interior do país, para ser apropriado pelo Nordeste. Só o Nordeste passa a ter 

sertão e este passa a ser o coração do Nordeste, terra da seca, do cangaço, do 

coronel e do profeta. "A negação do Brasil verde, do Brasil aquático, do Brasil 
de jardins amáveis. Terra angustiada pelo sol, gretada pela decomposição 

violenta, esboroada, desfazendo-se nos pés dos redemoinhos”. O espaço 

nordestino vai sendo dotado de uma visibilidade e de uma dizibilidade; 

desenhado por um agrupamento de imagens rurais ou urbanas, do litoral ou do 
sertão, domadas em sua diversidade pelo trabalho integrativo de poetas e 

escritores (Albuquerque Júnior, 2011, p. 134). 

 

O Romance de Trinta foi crucial para consolidar a imagem do Sertão como o coração 

simbólico do Nordeste, redefinindo-o como um espaço específico e identitário dentro do 

território nacional. Sob a perspectiva dos escritores regionalistas, o Sertão deixou de ser um 

espaço abstrato associado à fronteira da civilização para se tornar um elemento central na 

representação do Nordeste, caracterizado pela seca, pelo cangaço, pelos coronéis e pela mística 

dos profetas. Essa literatura desenhou os sertões como uma terra marcada pela aridez e pela luta 

pela terra, configurando-os como um espaço homogêneo e estereotipado (Albuquerque Júnior, 

2011). 

 

1.5 O Sertão do Pajeú 

 

As representações espaciais e imagéticas dos sertões foram fundamentais para legitimar 

e orientar o avanço colonial. Espacialmente como vimos, o Sertão era descrito como uma região 

oposta ao litoral, marcada pela ausência de limites precisos e pela dependência de marcos 

naturais, como rios, para sua delimitação. Os rios Piranhas, Piancó e Pajeú desempenharam um 

papel importante na ocupação da Paraíba e de Pernambuco, respectivamente, servindo como 

vias de acesso para expedições e assentamentos (Grise, 2021). 



54  

 

Figura 1 — Mapa regional de Pernambuco 
 

 

Fonte: https://www.sigas.pe.gov.br/mapa. Acesso em: 14/07/2025. 

(Legenda das regiões inseridas pela autora). 

 

O sertão era concebido ao mesmo tempo como um lugar de possibilidades e um espaço 

de desordem. De um lado, ele foi mitificado como um território rico em recursos naturais e com 

potencial para a criação de gado; de outro, era estigmatizado como um local inculto, habitado 

por indígenas “bárbaros” — os Tapuias — e toda sorte de gente “sem lei, sem fé e sem rei”16. 

Essas representações reforçaram a ideia de que o interior precisava ser conquistado e, portanto, 

“civilizado”, justificando as práticas de exploração e violência do processo colonizador. 

De acordo com Maria Simone Morais Soares e Maria Berthilde Moura Filha (2013), no 

artigo intitulado O Sertão da Paraíba no século XVIII: representações espacial e imagética, a 

constituição dos núcleos urbanos do Sertão da Paraíba no século XVIII aconteceu por um 

processo marcado pela ação violenta de agentes coloniais e pela reconfiguração do espaço tanto 

física quanto simbolicamente. Esse processo ocorreu através da atuação conjunta da Coroa 

Portuguesa, da Igreja Católica e dos proprietários rurais na ocupação da região, que passou a 

ser associada ao deslocamento e despovoamento forçado das populações indígenas, nas quais 

sofreram extermínio, expulsão ou escravização (Soares; Moura Filha, 2013). 

Segundo as autoras, o Sertão paraibano passou a ser intensamente ocupado após a 

expulsão dos holandeses, em 1654, e esse movimento se intensificou nos séculos seguintes. A 

partir da pecuária, os rios passaram a servir como vias de acesso e o controle territorial foi 

determinante para a consolidação de espaços urbanos na região. No século XVIII, de acordo 

com as autoras, o “sertão” era um termo carregado de significados, muito além de um simples 

                                                             
16 Não têm fé, nem lei, nem rei” é uma expressão utilizada por Pero de Magalhães Gândavo, cronista português do 

século XVI, em sua obra História da Província Santa Cruz (1576). A frase reflete a visão etnocêntrica dos 

colonizadores, que julgavam as sociedades indígenas brasileiras a partir de valores europeus. Ao afirmar que os povos 

ameríndios não possuíam fé, leis ou autoridade legítima, Gândavo ignorava os sistemas próprios de religiosidade, 

normas sociais e formas de organização política existentes nas diferentes etnias indígenas, contribuindo para justificar 

a dominação colonial. 

http://www.sigas.pe.gov.br/mapa


55  

espaço físico, e, no imaginário colonial, era visto como uma região distante, desconhecida e 

ameaçadora, marcada pela presença de indígenas “selvagens” e pela ausência de leis e estruturas 

de controle (Soares; Moura Filha, 2013). 

Inferimos que os sertões os quais irão compor a região que delimitamos hoje como 

Sertão Nordestino, com divisões fronteiriças entre os estados atuais, foram fruto desse processo 

colonizador a partir da segunda metade do século XVII, momento em que as demarcações 

territoriais não eram bem definidas e em que o curso dos rios serviu para construção de 

caminhos rumo ao interior. Enquanto construção simbólica, os sertões refletiram os interesses, 

tensões e contradições do projeto colonial português, o que, ao mesmo tempo, gerou dinâmicas 

econômicas e culturais que moldaram a história da região e continuam influenciando sua 

identidade até os dias atuais. Portanto, compreender o Sertão como uma articulação entre o 

material e o simbólico é essencial para interpretar não apenas seu papel no passado, mas também 

suas repercussões no presente (Nunes, 2016). 

A tese de Aldo Manoel Branquinho Nunes (2016), intitulada Currais, cangalhas e 

vapores – Dinâmicas de fronteira e conformação das estruturas social e fundiária nos ‘Sertões 

da Borborema’ (1780-1920), abordou a ocupação do semiárido nordestino, a partir do recorte 

geográfico que inclui as microrregiões Sertão do Pajeú (PE), Cariri Ocidental (PB), Serra do 

Teixeira (PB) e Sertão do Moxotó (PE), todas situadas na área do Planalto da Borborema. 

Através das diferentes áreas do conhecimento, como História, Economia, Geografia e 

Sociologia, o autor apontou como se construiu uma visão centrada na economia da região, 

segundo a qual o interior nordestino foi retratado como subordinado e dependente dos setores 

agroexportadores, como a cana-de-açúcar e o café, que dominaram a economia colonial (Nunes, 

2016). 

Nessa perspectiva, o sertão é descrito como um espaço dominado pelo latifúndio, 

herdado do sistema de sesmarias, marcado pela concentração de terras e renda e pelo poder 

político dos coronéis e grandes proprietários de terras. A massa trabalhadora, explorada e 

desprovida de terras, é apresentada como subordinada à elite agrária, em um contexto no qual a 

violência e o paternalismo são vistos como um elemento central de manutenção dessa estrutura 

de poder. Segundo o autor, a construção histórica e literária do semiárido brasileiro como espaço 

do latifúndio pecuarista remonta à colonização e consolidou-se ao longo dos séculos por meio 

de obras literárias, estudos acadêmicos e narrativas institucionais. Esse modelo explicativo 

simplifica a diversidade de experiências que moldaram a ocupação e o desenvolvimento urbano 

da região (Nunes, 2016). 

A análise trouxe à tona como a narrativa dominante sobre a história colonial — que 



56  

divide a economia em ciclos organizados em torno de “produtos-rei” — influenciou a 

interpretação da ocupação do interior do Nordeste. Nesse contexto, o semiárido é apresentado 

como uma região marginalizada, cuja ocupação territorial derivou das necessidades das grandes 

monoculturas de exportação, especialmente a cana-de-açúcar. A pecuária, vista como uma 

atividade acessória às plantações açucareiras, desempenhou um papel de importância no 

fornecimento de força motriz e alimentícia para sustentar as economias exportadoras. Para 

Nunes, no caso específico do semiárido nordestino, essa estrutura fundiária associada à pecuária 

consolidou a imagem do sertão como um espaço de concentração de terras, dominação 

oligárquica e marginalização econômica, características que persistem no imaginário histórico 

sobre a região (Nunes, 2016). 

Inicialmente, a concessão de terras por meio das sesmarias estabeleceu as bases da 

ocupação formal. Contudo, os sesmeiros nem sempre pertenciam à nobreza colonial, desafiando 

o imaginário de que o processo foi protagonizado exclusivamente pelas elites. Muitos eram 

pequenos proprietários ou indivíduos que buscavam ascensão social. Esse movimento refletiu 

uma dinâmica de mobilidade social e econômica marcada por conflitos, estratégias de 

sobrevivência e adaptação às adversidades do semiárido. Nesse ínterim, Nunes (2016) buscou 

contrapor os estudos que cristalizaram as noções acerca da formação social dos sertões, a partir 

do estudo dos fluxos migratórios e econômicos, como o “rush algodoeiro” do final do século 

XVIII e início do século XX, onde mostrou o impacto das demandas externas na reorganização 

do semiárido. Esses processos econômicos impulsionaram medidas de despovoamento e 

repovoamento, criando oportunidades e tensões que redirecionaram o papel de diferentes grupos 

no contexto local. Assim, ao correlacionar os estudos tradicionais com novas perspectivas das 

Ciências Sociais, o autor demonstrou como a convivência e a interação entre diversos grupos 

— sesmeiros, rendeiros, posseiros, agricultores familiares e elites agrárias — moldaram a 

sociedade do semiárido nordestino (Nunes, 2016). 

Desse modo, consideramos que a História dos Sertões precisa levar em consideração os 

diversos agentes sociais, oficiais e oficiosos, que revelam diversos sertões, cada qual com suas 

especificidades. Lindoaldo Campos Júnior Vieira (2023), em sua dissertação intitulada Maracá, 

gibão e viola: Poetas indígenas Xukuru criando o Sertão da Poesia (Teixeira/PB e São José do 

Egito/PE), analisou a região do Pajeú a partir da criação poética influenciada pelos povos 

Xukurus. “O sertão da poesia”, diante dos múltiplos espaços que compõem os sertões, tem 

 
como fundamento determinado elemento que prepondera em relação aos 
demais, a respeito de lugares onde a palavra poética predomina sobre outras 



57  

formas de discurso como criadora de valores é possível conceber a noção de 

Sertão da Poesia, em que a palavra do poeta não é apenas descritiva, mas 

criadora de um modo de vida – de forma que pode-se viver sertão 

poeticamente em qualquer lugar (Campos Júnior, 2023, p. 14). 

 

Figura 2 — Mapa do Sertão da Poesia 
 

Fonte: Campos Júnior (2023). 
 

 

O Sertão do Pajeú é uma região localizada na parte central do estado de Pernambuco. O 

rio Pajeú abriga a maior bacia hidrográfica de Pernambuco, tendo suas nascentes situadas na 

Serra da Balança, que faz parte do Planalto da Borborema, no município de Brejinho/PE, 

próximo à divisa com o estado da Paraíba. Após percorrer aproximadamente 353 quilômetros, 

o Rio Pajeú deságua no município de Itacuruba/PE, onde suas águas se encontram com o Rio 

São Francisco (Campos Júnior, 2023). 

 
Figura 3 – Bacia do Rio Pajeú 

 

Fonte: Apac. 



58  

O autor destacou que a organização territorial é dividida em Alto, Médio e Baixo Sertão 

do Pajeú, onde estão os municípios: Afogados da Ingazeira, Brejinho, Calumbi, Carnaíba, 

Flores, Iguaracy, Ingazeira, Itapetim, Quixaba, Santa Cruz da Baixa Verde, Santa Terezinha, 

São José do Egito, Serra Talhada, Solidão, Tabira, Triunfo e Tuparetama, em Pernambuco. A 

região Sertão do Pajeú emerge como um território multifacetado, onde o geográfico se mistura 

ao simbólico e ao histórico, construindo uma identidade singular, baseada na palavra poética. 

Segundo Grise, 

 
o Rio Pajeú ilustra uma série imensurável de poesias da região. Reza a lenda 

que ele é fonte abençoada de poesia e que a tradição poética nasceu conforme 

o povo bebeu de suas águas. O poder dessa lenda é tão grande que o rio se 

torna peça-chave para entender a criação poética daquele sertão e o poder de 

suas águas torna-se mito fundador. Existem, entretanto, motivos históricos 
pelos quais o Rio Pajeú pode ser considerado fundamental para entender o 

contexto tanto poético quanto de ocupação do que chamamos de Sertão do 

Pajeú. Apesar de ser considerado um rio navegável - pela sazonalidade -, sua 
importância era para aqueles que se instalavam ao longo da sua margem, e 

utilizavam a água para o consumo próprio e para subsistência (Grise, 2021, 

p. 48). 

 

O nome Pajeú, carregado de interpretações linguísticas e culturais, não apenas remete às 

suas origens indígenas, mas também reflete a maneira como as tradições locais e as influências 

externas moldaram o imaginário da região. Embora em alguns momentos tenha sido associado à 

língua Tupi, dando o significado de “Pajé” — xamã ou curandeiro —, Lindoaldo Campos Júnior 

indica que o termo pertence à língua Kariri, falada por povos indígenas da região, pois, 

a nomenclatura cumpre assinalar que de 1609 a 1872 a grafia utilizada é Pajaú 
(raramente Pajahú), topônimo que, segundo o historiador Baptista Siqueira, 

não pertence à Língua Tupi (em que seria Pajeú), mas à Língua Kariri e possui 

o significado de “rio do feiticeiro” ou “rio feiticeiro”, de Pajá = sacerdote, 
médico, cantor e adivinho (com o mesmo sentido de Pajé) + u = água, líquido 

(Campos Júnior, 2023 p. 22–23). 

 

A ocupação da região ocorreu, em sua maior parte, a partir da Paraíba, iniciando-se nas 

proximidades da nascente do Rio Pajeú, localizada no atual município de Brejinho. Embora 

tenha acontecido também um processo de colonização vindo da Bahia, que alcançou uma 

posição mais ao sul, foi na área conhecida como “cabeça do Pajeú”, nas proximidades do atual 

município de Teixeira-PB, próximo à divisa entre Paraíba e Pernambuco, que os primeiros 

poetas se estabeleceram, ajudando a formar a tradição poética local (Grise, 2021). 

No caso específico da Serra do Teixeira–PB, as primeiras menções à ocupação da região 

datam do final do século XVII, período que marca a intensificação da colonização portuguesa 



59  

nos chamados “sertões de dentro”. Após a expulsão dos holandeses de Pernambuco, os 

colonizadores avançaram sobre o interior nordestino com objetivos estratégicos, como o 

estabelecimento da pecuária, a exploração mineral e a escravização de indígenas. Frei Hugo 

Fragoso, memorialista local, relatou que a região era habitada pelo povo indígena Xukuru, cujo 

etnônimo, em sua língua, significa “raça” ou “tribo”, o que atesta a violência colonial, 

sintetizada no lema “para que o povo teixeirense cresça é preciso que o povo Sucuru desapareça” 

(Campos Júnior, 2023, p. 27). 

Podemos observar que houve investidas de desterritorialização ao longo dos séculos 

desde a chegada dos colonizadores europeus. Esse processo resultou na formação das 

localidades compreendidas como Sertão do Pajeú em torno do rio que batizou seu nome; a partir 

dos conflitos, resistências e estratégias dos povos autóctones diante do “rolo compressor” da 

colonização, que buscou destruir em nome de uma lei, um rei e uma religião única, as 

alteridades. 

A singularidade da poética do Sertão do Pajeú reside, portanto, na convergência entre 

História, Geografia e memória. A tradição poética que caracteriza a região não é apenas 

resultado de condições naturais ou de gênios poéticos simplesmente, mas é também fruto de 

processos históricos de resistência e reinvenção cultural. Nesse sentido, compreender o Sertão 

da Poesia implica analisar a maneira como esses elementos se inter-relacionam, configurando 

um território simbólico onde a arte, a identidade e a memória se entrelaçam. 

Concomitante a essa perspectiva, destacamos, portanto, a presença de elementos 

culturais de influências árabes e judaicas nos sertões nordestinos, mais precisamente na Serra 

de Teixeira–PB, que corresponde à região de fronteira com o Sertão do Pajeú, onde têm-se 

registros dos primeiros poetas populares. No livro Raízes Ibéricas, Mouras e Judaicas do 

Nordeste, a autora Maria de Lourdes Nunes Ramalho (2002) enfatizou a importância da 

contribuição dos cristãos-novos na formação do Nordeste, explorando a intrincada tapeçaria 

cultural e destacando a influência de três grandes grupos nesse processo: os ibéricos, os mouros 

e os judeus. Nesse sentido, a autora dedicou especial atenção à genealogia de algumas famílias 

sertanejas, a fim de relacioná-las com suas origens ibéricas e influências mouras e judaicas, com 

destaque para os Nunes da Costa, considerados os pioneiros da cantoria que moldou a tradição 

poética nos sertões nordestinos. 

Segundo Ângela Grillo, o ano de 1830 é considerado um ponto de partida para os 

estudos da poesia popular nordestina, pois marca o nascimento de “Ugolino de Sabugi — o 

primeiro cantador de que se tem notícia — e seu irmão Nicandro, ambos filhos de Agostinho 



60  

Nunes Costa, que viveu entre 1797 e 1858, afamado por Átila Almeida o ‘pai da poesia popular’” 

(Grillo, 2015, p. 99). Consoante as autoras acima, Márcia Abreu também destacou que 

 
essa tradição reservou o lugar de fundador a Agostinho Nunes da Costa, que 

viveu entre 1797 e 1858. Provavelmente já havia cantadores antes dele, mas 
seu nome permaneceu como o de um iniciador, ou conforme Átila de Almeida, 

"no princípio não foi o caos, foi Agostinho Nunes da Costa". Ele viveu na serra 

do Teixeira, Paraíba, de onde saíram os mais importantes poetas do século 
XIX: Nicandro e Ugulino - seus filhos - Romualdo da Costa Manduri, 

Bernardo Nogueira, Germano da Lagoa, Francisco Romano, Silvino Pirauá. 

Ficaram conhecidos como "grupo do Teixeira" e foram responsáveis pelas 

primeiras composições de que se conhecem os autores. Embora não fossem 
cantadores, tomaram parte no Leandro Gomes de Barros e Francisco das 

Chagas Batista, pioneiros na impressão de folhetos. Ainda no século XIX, fora 

da serra do Teixeira. outros também cantavam e incorporaram-se à tradição: 
Inácio da Catingueira, Manoel Cabeceira, Manoel Caetano, José Galdino da 

Silva Duda, Neco Martins, Manoel Carneiro, Preto Limão, João Benedito, 

João Melchíades (Abreu, 1999, p. 74–75). 

 

De acordo com Grise (2021), podemos dizer que a poesia está presente em todo o Sertão 

do Pajeú. No entanto, a autora destaca uma maior concentração nos municípios ao norte da 

região, mais próximos à nascente do rio Pajeú, região de fronteira com a Serra de Teixeira, na 

Paraíba. Isso sugere que os poetas possivelmente iniciaram sua trajetória por Teixeira e, ao 

longo do tempo, a presença dessa poética passou a ocupar os territórios ao longo das margens 

do rio Pajeú, num movimento de descida e exploração da área. 

 

3.2.1 São José do Egito 

 

Lindoaldo Campos Júnior (2023), a respeito de São José do Egito, atestou que as 

primeiras menções às terras que atualmente constituem o Município de São José do Egito 

remontam à segunda metade do século XVII. Em torno de 1663, iniciou-se o processo de 

ocupação do Alto Sertão do Pajeú, liderado principalmente por sesmeiros ligados à Casa da 

Torre, uma poderosa instituição que administrava diversas propriedades. Embora, oficialmente, 

ao longo do século XVIII, os domínios da Casa da Torre correspondessem a praticamente todas 

as terras do leito do Rio Pajeú, especialmente aquelas situadas abaixo da área onde hoje se 

encontra a sede do município de São José do Egito, algumas sesmarias nessa região foram 

concedidas a indivíduos que não faziam parte dessa entidade. Segundo o autor, um desses 

beneficiados foi o Sargento-mor Custódio Alves (ou Álvares) Martins, natural de Lisboa e 

proprietário do Engenho Santo Estevão, localizado no Cabo de Santo Agostinho/PE, além de 



61  

terras no Sertão de Rodelas, próximo ao Baixo Sertão do Pajeú. Em 1695, ele requisitou e 

obteve a posse de terras em Aimbó, uma localidade que hoje corresponde ao povoado de Ambó, 

situado a cerca de 12 km ao norte de São José do Egito (Campos Júnior, 2023). 

A sesmaria do Ambó, foi um lugar de presença indígena Xucuru, e o sesmeiro Custódio 

Alves Martins, relacionou-se com a povo local para ocupar essas terras. Na investigação 

empreitada por Lindoaldo Campos, os Xucurus permaneceram na região, na fazenda São Pedro, 

que serviu de ponto de apoio para a expansão das invasões portuguesas, à semelhança do que 

ocorreu na Serra do Ororubá. Segundo o autor, os Xukurus utilizaram diversas estratégias de 

resistência, como a apropriação de elementos da cultura ibero-árabe, assim como a manutenção 

de suas tradições orais e a participação nas atividades econômicas da região, como vaqueiros e 

cantadores (Campos Júnior, 2023). 

Com base na Enciclopédia dos municípios brasileiros, publicada pelo IBGE em 1958, 

observa-se que a história de São José do Egito remonta ao ano de 1830, quando fazendeiros das 

cabeceiras do rio Pajeú, na região conhecida como Queimadas, decidiram estabelecer suas 

residências, e erigir uma capela dedicada a São José. Este ato não apenas consolidou o início de 

uma nova povoação, mas também desencadeou rivalidades com a população vizinha: 

 
A leste de Queimadas havia uma antiga povoação denominada São Pedro, hoje 

Fazenda São Pedro, distante de Queimadas cêrca de três léguas, onde fôra, no 

século anterior, edificada uma capela também dedicada a São José. Com o 
advento da capela de Queimadas, de igual invocação, era natural que as 

populações desta e circunvizinhas preferissem fazer suas orações e outras 

devoções na capela de Queimadas, a ter que caminhar três léguas até alcançar 
a povoação de São Pedro, onde ficava a antiga capela de São José. Notando, 

então, a evasão dos devotos de sua capela e a conseqüente rarefação de fiéis 

nas missas, festas, procissões etc., e sabendo-os freqüentadores da nova 

capelinha de Queimadas, começaram, então os da Fazenda São Pedro à ver até 
com maus olhos aquela outra morada de São José. Foi crescendo o despeito e 

um dia deliberaram assaltar a Fazenda Queimadas e destruir a capelinha, como 

solução para evitar a decadência da povoação de São Pedro; levaram a efeito 
em dia e mês de que se não tem registro o condenável ato de intolerância e 

fanatismo, des truindo, à calada da noite, o templo que os queimadenses 

erigiram ao patriarca São José (IBGE, 1958, p. 268). 

 

A destruição da capela de Queimadas pelos moradores de São Pedro, motivada pelo 

esvaziamento da devoção em sua própria capela, exemplifica como a religião desempenhava 

um papel central na organização e no poder das comunidades rurais. Essa narrativa reflete a 

disputa por prestígio religioso e territorial, que revela a importância simbólica da fé para a 

consolidação do espaço social. Ainda de acordo com o histórico apresentado pelo IBGE (1958), 

a comunidade de Queimadas continuou edificando seus templos: 



62  

Em 1838, Inácio do Nascimento de Souza, proprietário local, fêz doação do 

necessário terreno para edificar uma igreja mais ampla e capaz de atender 
melhor aos interêsses do culto. Um missionário capuchinho ali chegado em 

1839, com o auxílio do doador e da população em geral, demoliu a antiga 

capela e fêz levantar uma igreja, cujos trabalhos só vieram a têrmo em 1865. 

Desde então a povoação de Queimadas passou a ser reconhecida por São José 
das Queimadas. Depois, em vista de pertencer ao município de lngàzeira, 

passou a ser chamada São José da Ingàzeira. A Lei provincial n.0 1 028, de 21 

de março de 1872, criou a freguesia de São José da lngàzeira (...) A Lei n.0 1 
880, de 30 de junho de 1886, mudou o nome do município para São José do 

Egito, por conveniências que escaparam a qualquer registro (IBGE, 1958, p. 

268) 

 

Apesar da escassez de registros sobre as razões específicas para a mudança do nome do 

município, a trajetória de São José do Egito demonstra a importância da religião e da 

organização comunitária em seu histórico. A partir da perspectiva na qual os sertões foram 

concebidos como esse lugar desconhecido, sendo-lhe criadas, assim, fabulações sobre esse 

espaço, as concepções míticas também devem ser consideradas. Dessa forma, acerca da origem 

do nome atual do município, no site da prefeitura de São José do Egito, consta que 

 
Existem duas explicações: uma tem a ver com a parte da história religiosa do 

lugar e a outra com a riqueza cultural dessa terra. Na religiosidade, quando a 

capela dedicada a São José foi construída há aproximadamente 200 anos, uma 

imagem de São José veio de Portugal para cá, quando a imagem chegou em 
solo egipciense, foi reparado nela, que os pés eram cobertos por uma bota. 

Segundo historiadores, em Israel, por onde Jesus andou, há milhares de anos, 

não se usava botas e a região que esse tipo de indumentária era usada era o 
Egito, logo começaram a chamar a imagem de José do Egito, daí a origem do 

nome São José do Egito. Já na parte cultural, a veia poética é tão forte, que os 

poetas antigamente eram tidos como verdadeiros faraós de tão importantes que 

eram para a sociedade da época e até os dias atuais. O poeta representava a 
cultura de uma forma tão magistral que foram criadas até dinastias de faraós 

em São José, como no Egito, como os reis e faraós de lá, essa é a explicação 

poética para o nome São José do Egito. Segundo estudiosos, existiram três 
dinastias de poetas em São José do Egito, a primeira representada pelo grande 

poeta Antônio Marinho, a segunda pelo magistral Rogaciano Leite e a terceira 

pelo rei dos trocadilhos Lourival Batista. Esses homens, com seu lirismo, 
ajudaram a disseminar as sementes da poesia pelo mundo.17 

 

A relação entre o mito de origem e a poesia em São José do Egito é um elo simbólico 

que entrelaça História, fé e cultura em um tecido narrativo profundamente identitário. O nome 

da cidade, que à primeira vista parece remeter apenas a uma devoção religiosa, carrega consigo 

uma dupla explicação que revela a complexidade e a força da tradição poética local. A primeira 

 

17 Fonte: https://saojosedoegito.pe.gov.br/historia/. Acessado em 26/12/2024. 

https://saojosedoegito.pe.gov.br/historia/


63  

explicação, de cunho religioso, conta que uma imagem de São José vinda de Portugal chegou à 

cidade com uma particularidade: usava botas, o que destoava dos trajes típicos da Palestina 

antiga. A única região onde esse tipo de calçado fazia parte do vestuário era o Egito, o que levou 

os habitantes a chamarem a imagem de José do Egito, originando o nome da cidade. Essa 

história remete à forma como os mitos de origem misturam elementos históricos e simbólicos 

para dar sentido à fundação de um lugar e à sua identidade coletiva. 

A cidade, conhecida como o “Berço Imortal da Poesia” construiu, ao longo do tempo, 

um imaginário onde os poetas assumem o papel de faraós — reverenciados como figuras de 

poder simbólico. Assim como o Egito antigo teve suas dinastias faraônicas, São José do Egito 

formou suas próprias dinastias poéticas, com os poetas Antônio Marinho (1887–1940), 

Rogaciano Leite (1929–1969) e Lourival Batista (1915–1992). Esses “faraós da poesia” não 

apenas dominaram a arte da palavra, mas também estruturaram um legado cultural que 

transformou a cidade em referência nacional da cantoria de repente e da literatura oral. A 

metáfora das dinastias poéticas eleva os poetas ao patamar de construtores de uma civilização 

simbólica — onde os versos, como pirâmides verbais, atravessam o tempo. Portanto, o mito de 

origem de São José do Egito, ao associar a cidade tanto ao Egito bíblico quanto ao esplendor da 

poesia, reforça a ideia de que ali a palavra é sagrada, fundadora e eterna. A poesia, nesse 

contexto, não é apenas uma manifestação artística: é um fundamento da identidade local, um 

fio mítico que conecta o povo à sua história e à sua maneira única de existir no mundo (Silva, 

2011). A tese de Josivaldo Custódio da Silva, intitulada “Pérolas da cantoria de repente em São 

José do Egito no Vale do Pajeú: memória e produção cultural”, parte da hipótese de que a 

 
cantoria de Repente na cidade de São José do Egito-PE, o berço de inúmeros 
poetas repentistas e cordelistas, está presente e viva na memória familiar e 

social do povo eqipciense, constituindo uma espécie de antologia poética oral 

que reforça e, ao mesmo tempo, reelabora uma tradição poética, sendo, 
portanto, um patrimônio cultural do Nordeste, do Brasil e do Mundo (Silva, 

2011, p. 17). 

 

O estudo de Josivaldo Custódio da Silva tem como objetivo entender as razões para a 

forte presença de poetas e repentistas na região, considerando a influência da oralidade e a veia 

poética da comunidade. Relacionando-o com o estudo de Lindoaldo Campos, observa-se que 

houve dois momentos de concentração poética: o primeiro, inaugurado a partir da cidade de 

Teixeira–PB, com o movimento dos primeiros poetas cantadores, e o segundo momento foi 

quando esses poetas, oriundos da Serra de Teixeira, desceram ao Pajeú e se concentram em São 

José do Egito. De acordo com o autor, 



64  

o término da Escola de Poesia de Teixeira ocorreu em 1918, ano em que 

faleceram o glosador e cordelista Nicandro Nunes da Costa e o cordelista 

Leandro Gomes de Barros, contexto em que, juntamente com os fatos de que 
por volta de 1855 Nicandro Nunes da Costa e Bernardo Nogueira saíram de 

Teixeira para residir em São José do Egito e de que em 1911 o poeta egipciense 

Antônio Marinho do Nascimento iniciou suas práticas como cantador de viola 
profissional, tornou-se possível a configuração do movimento que, pegando 

na deixa, denomino Escola de Poesia de São José do Egito (Campos Júnior, 

2023, p. 156). 

 

Vale ressaltar que o segundo ciclo do “Sertão da Poesia”, iniciado em 1911, estende-se 

até o presente. Esse marco coincide com o começo da trajetória profissional de Antônio Marinho 

do Nascimento como cantador de viola, participando significativamente na consolidação do 

movimento sociocultural. Com um talento para o improviso e uma presença marcante nas rodas 

de poesia, Antônio Marinho ganhou o apelido de “Águia do Sertão”. Sua genialidade era 

tamanha que mesmo diante de desafios poéticos típicos da cantoria, quase impossíveis, 

encontrava saídas criativas e surpreendentes — como quando precisou rimar com a palavra 

“cinza” e criou a história de uma velha fanhosa que só usava o termo “caminsa”, relevando sua 

habilidade com a poesia improvisada (Silva, 2011). Além dos desafios de improviso, reflexões 

sobre o ser humano e a natureza, assim como sua relação com o tempo, são tratados pelos poetas 

sertanejos: 

 

Há entre o homem e o tempo 

Contradições bem fatais. 

O homem traz e não leva 

O tempo leva e não traz 

O tempo faz e não diz 

O homem diz e não faz!18 

 

São José do Egito se destacou no século XX como um celeiro de grandes cantadores, 

repentistas e poetas populares do Sertão pernambucano. Sua influência poética se estende aos 

municípios de Brejinho, Santa Terezinha, Itapetim, Tuparetama, Tabira, Solidão, Iguaraci, 

Afogados da Ingazeira e Ingazeira, todos localizados no Alto Sertão do Pajeú, assim como 

Sertânia, no Sertão do Moxotó. Além disso, abrange municípios paraibanos como Taperoá, 

Livramento, Amparo, Monteiro, Ouro Velho e Prata, situados no Sertão do Kariri Ocidental 

(Campos Júnior, 2023). 

 

 

18 Sextilha de Antônio Marinho, retirada da tese de Josivaldo Custódio da Silva (2011). 



65  

No final da década de 1920, em São José do Egito, ocorreu a conclusão do processo de 

loteamento da metade sul de uma extensa área de terras férteis chamada Data dos Grossos, 

atraindo pequenos proprietários paraibanos oriundos do Sertão do Piancó (tendo como centro o 

Município de Piancó–PB), do Sertão das Espinharas (com centro no Município de Patos–PB) e 

do Sertão do Sabugi (cujo centro é o município de Santa Luzia–PB). A região sul da Data dos 

Grossos abrangia cerca de 6.000 hectares, que, por volta do século XIX, pertenciam a Francisco 

Miguel de Siqueira, conhecido como Chico Miguel. Ele era filho de rendeiros da Casa da Torre 

e casado com uma neta de Agostinho Nogueira de Carvalho, também sesmeiro da Fazenda 

Ingazeira, que originou o município de mesmo nome, o primeiro a ser desmembrado da Vila de 

Flores, em 1852, no Alto Sertão do Pajeú (Campos Júnior, 2023). 

Chico Miguel faleceu em 1878. Esse fato, aliado à crise agrária que assolou a região e à 

dificuldade de seus herdeiros em se adaptar ao novo sistema produtivo, o qual era centrado na 

cotonicultura, e ao novo modelo político baseado no trabalho livre, no contexto direto do pós-

abolição, deu início a um intenso processo de redistribuição de terras. Como resultado, no início 

do século XX, a Data dos Grossos foi dividida entre mais de 180 proprietários, entre os quais 

apenas sete eram descendentes diretos de Chico Miguel, conforme indicações dos sobrenomes, 

distribuídos em 126 parcelas de terras diferentes. Entre os novos proprietários destacavam-se 

famílias como Bernardino, Bernardo, Lopes, Ferreira, Campos, Leite, Gomes, Araújo, Amaral, 

Pereira e Anjos (Campos Júnior, 2023). 

Nesse cenário, não apenas ocorreu uma redistribuição fundiária que favoreceu o 

predomínio da agricultura familiar, mas também emergiu uma “fronteira aberta” no âmbito 

sociocultural. Esse contexto possibilitou a formação de redes de relacionamento que 

fomentaram o encontro, o intercâmbio e a multiplicação de espaços onde práticas poéticas 

foram amplamente incentivadas, resultando no fortalecimento da Escola de Poesia de São José 

do Egito (Campos Júnior, 2023). Vale salientar que a nomenclatura de Escola de Poesia 

levantada pelo autor “designa um espaço de convivência de poetas em contínuo aprendizado 

mútuo através de habitus que proporcionam a formação de um capital cultural caracterizado 

pela poesia como prática que ‘instaura um modo originário de ver o mundo’” (Campos Júnior, 

2023, p. 158). Dessa forma, para atender didaticamente sua investigação, Lindoaldo Campos 

elaborou um mapa conceitual acerca dos marcos e influências da Escola de São José do Egito 

em três períodos: 



66  

Figura 4 — Escola de Poesia de São José do Egito 
 

 
Fonte: Campos Júnior (2023, p. 281). 

 

 

A Escola de Poesia de São José do Egito, conforme a análise de Lindoaldo Campos, 

apresenta uma rica trajetória dividida em três períodos distintos, cada qual com suas 

peculiaridades e contribuições para a cultura poética da região. Essa divisão permite 

compreender a evolução da poesia popular, desde suas manifestações mais intimistas até a 

expansão e reconhecimento que alcançou ao longo do tempo. 

O primeiro período, denominado “As Cantorias Pé-de-Parede” (1911–1948/1950), 

marca o início da Escola de Poesia, tendo como figura central Antônio Marinho do Nascimento, 

conhecido como Marinho do Pajaú. Marinho, que iniciou sua carreira como cantador de viola 

profissional em 1911, é considerado um precursor fundamental da poesia oral na região. As 

cantorias nesse período ocorriam em ambientes reservados, como casas de família e bares, onde 

os poetas se apresentavam sentados próximo às paredes. Essa fase é caracterizada pela oralidade, 

pela transmissão direta do conhecimento poético e pelo ambiente intimista. O fim desse período 

ocorreu com a realização do Festival de Cantadores de Recife em 1948 e a publicação do livro 

Carne e Alma, em 1950, de Rogaciano Leite (Campos Júnior, 2023). 

Rogaciano Leite, apesar de ter vivido apenas 40 anos, marcou profundamente a história 

da poesia do repente. Natural de Itapetim — então povoado pertencente a São José do Egito —, 

era conhecido por sua habilidade no improviso e sua grandeza poética, reconhecida por seus 

contemporâneos. Rogaciano cresceu imerso nas tradições da poesia oral. Em 1943, mudou-se 

para o Ceará, motivado pelo mestre Cego Aderaldo, e iniciou sua carreira jornalística como 



67  

repórter itinerante na Gazeta de Notícias. A partir daí, começou sua trajetória de inserção na 

imprensa e na literatura nacional (Teixeira Neto, 2016). 

Sua principal obra, Carne e Alma (1950), publicada no Rio de Janeiro, reúne poesias 

marcadas por sua vivência errante entre os estados brasileiros. Paralelamente, Rogaciano 

contribuiu com artigos e reportagens em jornais de grande circulação, como O Povo, Diário do 

Nordeste e Correio do Ceará. Essa atuação destaca sua capacidade de transitar entre os registros 

da oralidade e da escrita formal. No poema Aos Críticos, publicado em Carne e Alma (1950), 

Rogaciano reafirma sua identidade sertaneja e sua filiação à poesia popular, mesmo em meio à 

crítica acadêmica que valorizava padrões literários clássicos. Ele escreveu: 

Senhores críticos, basta! 

Deixai-me passar sem pejo, 

Que um trovador sertanejo 

Vai seu “pinho” dedilhar 

Eu sou da terra onde as almas 

São todas de cantadores: 

– Sou do Pajeú das Flores – 

Tenho razão de cantar! 

Não sou um Manoel Bandeira, 

Drummond, nem Jorge de Lima; 

Não espereis obra-prima 

Deste matuto plebeu! 

Eles cantam suas praias, 

Palácios de porcelana, 

Eu canto a roça, a cabana, 

Canto o sertão que é meu! 

 

O segundo período, denominado “Festivais de Cantadores e Poesia de Bancada” (1950– 

1980), representa uma transição para uma maior visibilidade e organização da atividade poética. 

Naquele momento, a atuação de Rogaciano Leite foi fundamental: um dos marcos de sua 

trajetória foi a organização do Congresso de Cantadores do Nordeste, realizado em 1947 no 

Teatro José de Alencar, em Fortaleza, e em 1948, no Teatro Santa Isabel, no Recife, em parceria 

com Ariano Suassuna. O congresso teve como objetivo dar visibilidade e reconhecimento à arte 

da cantoria de viola, até então, muitas vezes marginalizada pelos ambientes considerados 

“eruditos” da cultura. Rogaciano introduziu a viola nos salões aristocráticos do Norte e Nordeste 

(Teixeira Neto, 2016). Os festivais de poetas cantadores atraíam um público maior nos centros 

urbanos, promovendo práticas de intercâmbio cultural. Além disso, houve um crescimento da 

poesia em folhetos — também chamada de poesia de bancada — nesses  



68  

espaços, onde a relação entre a tradição oral e o registro escrito ganhou espaço nas escolas, 

bancas de revistas e feiras (Campos Júnior, 2023). 

Concomitante a esse segundo contexto, a atuação de Lourival Batista, conhecido como 

“O Rei dos Trocadilhos” e o “Louro do Pajeú”, foi de uma produção poética riquíssima. Mesmo 

com apenas a terceira série primária concluída, Batista desenvolveu um domínio da língua 

portuguesa invejável, que se manifestava não apenas em seu vocabulário, mas também na 

profundidade filosófica e no humor afiado de suas criações. Era um artista completo: fazia 

poesia lírica, romântica, filosófica, humorística e, sobretudo, era mestre dos trocadilhos e 

desafios repentistas (Silva, 2011). A exemplo de sua perspicácia com a língua portuguesa, 

vejamos essa décima19 feita de improviso por Lourival: 

 

É muito triste ser pobre. 

Pra mim é um mal perene, 

Trocando o P pelo N, 

É muito ser nobre; 

Sendo pelo C é cobre, 

Cobre figurado é ouro, 

Botando o T fica touro; 

Como a carne e vendo a pele 

O T sem o traço é L 

Termino só sendo Louro20 

 

O terceiro período, “Continuidade e Expansão da Poesia” (1980–dias atuais), é marcado 

pela continuidade da tradição poética, com a incorporação de novas gerações de poetas e 

expansão da presença da poesia na região. Campos Júnior (2023) observou também a inclusão 

de novos temas e abordagens, bem como o uso de tecnologias e mídias para divulgar o trabalho 

dos poetas. A inclusão da disciplina de Poesia Popular no currículo do Ensino Fundamental do 

Município de São José do Egito em 2015; a realização anual do Concurso de Poesia Popular a 

partir de 2017, e a Festa de Louro — que ocorre na semana do aniversário de Lourival Batista, 

06 de janeiro, reunindo diversos artistas da região, desde o seu falecimento em 1992 — 

demonstram a valorização e a continuidade da tradição poética local, entre os mais jovens 

(Campos Júnior, 2023). 

 

 

 

 

 

19 Estrofe com dez versos. 
20 Décima de Lourival Batista, retirado da tese de Josivaldo Custódio da Silva (2011). 



69  

3.2.2 João Ferreira de Lima (1902–1973) 

 

 

Lindoaldo Campos Júnior (2023), em seu estudo, elaborou uma lista biográfica dos 

poetas que compuseram a Escola de São José do Egito em ordem cronológica até a década de 

1930, onde enumerou o cordelista João Ferreira de Lima enquanto parte desse contexto 

sociocultural: “A partir do loteamento da metade Sul da Data dos Grossos alguns proprietários 

que vieram residir em São José do Egito pertenciam à família Ferreira, da qual proveio o 

cordelista João Ferreira de Lima (São José do Egito, 1902 – Caruaru/PE, 1972)” (Campos 

Júnior, 2023, p. 284). 

João Ferreira de Lima apareceu em nossa visão a partir de uma antologia elaborada pelo 

Banco do Nordeste, produzida em 1982 sob a organização de Ribamar Lopes. Poucos dados 

biográficos do poeta foram citados na referida obra, de maneira que nos interessamos pelo elo 

entre ele, o seu meio social e sua obra. No acervo digital da Fundação da Casa Rui Barbosa, 

encontramos mais informações: 

 
Além de poeta, foi astrólogo. Autor do mais célebre almanaque popular 

nordestino, o Almanaque de Pernambuco, lançado em 1936, e que entre 1936 e 

1972 alcançou uma tiragem de mais de 70.000 exemplares. Percorreu vários 

temas da poesia popular, privilegiando as Discussões e Pelejas, publicou 
Discussão de dois poetas, Antônio da Cruz com Cajarana e Peleja de João 

Athayíde com João Lima, do qual temos conhecimento de duas edições: uma de 

Recife, 1921 e outra, de Juazeiro do Norte, Tipografia São Francisco, 1957. 
Também abordou os temas de malandragem e presepada, cuja obra mais 

conhecida é As palhaçadas de João Grilo, folheto de 8 páginas, em sextilhas 

que, em 1948, foi ampliada por João Martins de Ataíde para 32 páginas, em 
setilhas, sob o título de Proezas de João Grilo.21 

 

De acordo com Ruth Almeida, os almanaques populares estão associados ao universo 

do cordel nordestino, fazendo parte da cultura popular e do folclore. Diferente dos folhetos, que 

podem ser publicados diversas vezes ao longo do ano, conforme o desejo do autor, os 

almanaques têm uma periodicidade anual. A decisão de escrever um almanaque geralmente 

ocorria após o autor já estar engajado na atividade poética — na produção do folheto —, 

buscando alguma segurança econômica ao diversificar sua produção e oferta de serviços. A 

comercialização ocorria principalmente nas feiras, mercados, estações rodoviárias e na própria 

residência dos autores, os quais também eram poetas populares. Eles utilizavam as capas e 

 

 

21 http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/cordel/JoaoFerreira/JoaoFerreiradeLima_siteCordel_FCRB.pdf Acessado 

em: 15/10/2023. 

http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/cordel/JoaoFerreira/JoaoFerreiradeLima_siteCordel_FCRB.pdf


70  

contracapas dos almanaques para promover seus trabalhos, incluindo títulos que se 

autoatribuíam, como “Astrólogo”, e listas de revendedores (Almeida, 2019). 

Por tratarem do imaginário das sociedades rurais a partir de uma dimensão mística- 

religiosa, os “almanaques de cordel” (Melo, 2011) tinham o conteúdo voltado para a vida prática 

dos leitores, como previsões meteorológicas e orientações sobre as épocas propícias ao plantio 

e à colheita, além de informações sobre ocorrências de secas e inundações. Além dos aspectos 

agrícolas, os almanaques ofereciam orientações sobre saúde e comportamento; informações 

sobre plantas medicinais e seus efeitos, indicando chás, banhos e outras recomendações para 

combater doenças. Eles também continham previsões gerais para o ano (prognósticos) e 

previsões para cada signo do zodíaco (horóscopo). Essas previsões dialogavam com os leitores 

sobre o universo das ciências ocultas, como Astrologia, Numerologia, Quiromancia, Alquimia, 

profecias, magias e adivinhações. 

Segundo Rosilene Alves de Melo, os autores “se orgulham em exibir nas capas os títulos 

de ‘astrólogo’, ‘amador de ciências ocultas’, ‘amador de astrologia e experiências populares’” 

(Melo, 2011), indicando que esses sujeitos buscavam através de certos conhecimentos 

correlacionados ao ambiente criador de cultura, formas de ganhar a vida: 

 
A iniciação no hermético universo das ciências ocultas, que permitiu a muitos 

agricultores largarem o cabo da enxada para dedicarem-se ao estudo de 

complexos mapas astrológicos e à elaboração de consultas particulares, é 
obtida por meio da leitura de livros que se tornaram imprescindíveis para a 

construção destes saberes tradicionais. Todos os autores de almanaque fazem 

questão de declarar que apoiam seus ensinamentos na leitura de livros 

fundamentais: Lunário perpétuo, Missão abreviada, Tarô advinhatório e 
Experiências astrológicas (Melo, 2011, p. 116). 

 

João Ferreira de Lima atuou por muitos anos como editor do Almanaque de Pernambuco, 

publicado pela primeira vez em 1936 (Melo, 2011). Sua atuação se tornou uma referência na 

região tanto pela sua qualidade quanto pela grande circulação. Reconhecido como um profundo 

conhecedor das ciências astrológicas, era chamado de “mestre” pelos poetas e astrólogos 

populares e bastante procurado para consultas (Szesz, 2007). 



71  

Figura 5 — Imagem de Padre Cícero e João Ferreira de Lima. 
 

Fonte: Almanaque de Pernambuco (1972). 

Figura 6 — Filhos de João Ferreira de Lima, Berenice e Severino deram continuidade às publicações 

de almanaques e folhetos após o falecimento do pai. 
 

Fonte: Almanaque de Pernambuco (1972). 

 

Sua influência fica evidente, pois, segundo Christiane Marques Szesz, entre julho de 

1945 e julho de 1946, ele confeccionou 775 horóscopos, realizou 2.354 consultas e possuía 365 

sócios ativos na Sociedade do Almanaque de Pernambuco, que ele próprio criou. Essa 

associação oferecia aos membros um guia prático com indicações dos dias mais favoráveis para 

negócios e outras atividades importantes. Além do almanaque, em 1951, João Ferreira publicou 

o livro Segredos da natureza e sabedoria humana, demonstrando seu empenho em compartilhar 

conhecimentos tradicionais e saberes populares. Ao longo de sua trajetória, declarou ter 



72  

confeccionado mais de 33.000 horóscopos e realizado 25.000 consultas, o que revela não só sua 

competência, mas também a confiança que o público depositava em seu trabalho (Szesz, 2007). 

 
Figura 7 — Penúltima e última páginas do Almanaque de Pernambuco, o Juízo do ano 1972.22 

Fonte: Almanaque de Pernambuco (1972). 

 

A importância de sua obra reside na intersecção entre o conhecimento tradicional e a 

cultura escrita popular. O Almanaque de Pernambuco tornou-se um marco editorial no Nordeste, 

circulando por décadas nas feiras, mercados e vilarejos do interior. Sua linguagem acessível, 

aliada ao caráter prático de seus conteúdos, garantiu sua permanência como referência cultural 

e utilitária. A obra de Ferreira de Lima, portanto, deve ser compreendida como uma expressão 

autêntica do pensamento popular nordestino, articulando elementos do sagrado e do profano, 

do mágico e do científico, do tradicional e do moderno (Almeida, 2019). 

Seu trabalho foi tão significativo que marcou profundamente outros autores e astrólogos 

populares, como Manoel Luiz dos Santos, seu conterrâneo, que o reconhecia João Ferreira de 

Lima como uma de suas maiores inspirações. Após a morte de João Ferreira, em 1972, Manoel 

Luiz expressou sua admiração por ele no texto O Homem é o herdeiro dos Homens, colocando- 

o ao lado de grandes nomes da astrologia mundial: 

 

 

22 Páginas destinadas ao contato com o público, com avisos, anúncios e venda de serviços como horóscopo ou 
consultas. É possível observar o comunicado alertando acerca da “desonesta republicação”, inferindo o motivo 
dessa edição ter sido publicada com fotografias de João Ferreira de Lima, Padre Cícero, e seus filhos, Berenice de 
Souza Lima e Severino de Souza Lima. 



73  

Lembro os nomes dos 17 profetas sagrados: Jeremias, Isaias, Ezequiel, Daniel, 

Baruz, Oséias, Joel, Amós, Jonas, Abdias, Miquéias, Nahum, Habacuc, 
Sofonias, Ageu, Zacarias e Malaquias. Recordo ainda os grandes astrólogos 

do passado: Cláudio Ptolomeu do Egito, Nicolau Co pérnico da Polônia, 

Kepler de Wurtemberg, Galileu da Itália, New ton da Inglaterra, Miguel de 

Nostradamus da França, mas a minha maior lembrança é sobre João Ferreira 
de Lima, natural de São José do Egito-PE. Foi contemporâneo meu, muito meu 

amigo! (Almeida, 2019, p. 100). 

 

Segundo Almeida (2019), João Ferreira de Lima pode ser considerado um “intelectual 

orgânico” no sentido gramsciano, ou seja, um sujeito profundamente enraizado em seu meio 

social, cujas práticas discursivas contribuíram para a elaboração de uma visão de mundo própria 

do sertão nordestino. Seu legado permanece preservado na memória coletiva de sua região de 

origem, bem como nas pesquisas acadêmicas, que reconhecem nos almanaques uma importante 

fonte histórica e antropológica. 

Outro indício de sua importância, foi a autoria do folheto Marco Pernambucano. Na 

tradição da literatura popular nordestina, o Marco constitui uma forma poética específica, de 

caráter altamente simbólico, performativo e identitário. Trata-se de uma estrutura versificada 

que, desde suas origens orais, foi concebida como instrumento de demarcação simbólica e 

cultural do território de atuação de poetas e cantadores, funcionando como um enunciado de 

autoridade artística e um gesto de autovalorização. Nessa perspectiva, o marco não apenas 

delimita geograficamente a atuação do poeta, como também edifica, por meio da linguagem, 

uma fortaleza imaginária e inviolável — frequentemente descrita como um castelo ou bastião 

poético — onde se celebra a excelência do próprio autor (Santos, 2011). 

Essa estrutura é marcada por um alto grau de metalinguagem, hipérboles, metáforas e 

elementos do imaginário fantástico. A função do Marco passou a se configurar como uma forma 

de assinatura simbólica do poeta, em que se exaltam seus atributos criativos, sua inventividade 

e sua superioridade frente a outros artistas do verso. A autoria do Marco, nesse sentido, se 

vincula à ideia de construção de um ethos poético, no qual o sujeito se afirma como dono de 

uma tradição e como guardião de um repertório simbólico coletivo (Santos, 2011). 



74  

Figura 8 — Capa do folheto O Marco Pernambucano. 
 

Fonte: Lima (1930). 

 

 

A composição do Marco, conforme o estudo realizado por Luciany Aparecida Alves 

Santos (2011), estrutura-se em três partes fundamentais: o anúncio, que apresenta e introduz o 

marco; a descrição, que compreende o detalhamento das maravilhas do marco, a demonstração 

dos saberes do autor e a defesa de seu domínio poético; e a revelação, momento em que o autor 

rompe com o universo fantástico e assume a autoria do texto. Além disso, é comum a presença 

da deixa, recurso estratégico que introduz uma brecha no texto, permitindo que outro poeta 

retome o tema em um novo folheto e, eventualmente, tente “derrubar” o marco anterior, 

instaurando um jogo intertextual típico da tradição oral e da disputa poética (Santos, 2011). 

 
Figura 9 — Descrição do Marco Pernambucano, de João Ferreira de Lima. 

 

 
Fonte: Lima (1930). 



75  

Figura 10 — Início da descrição do Marco Pernambucano, de João Ferreira de Lima.23 

 

Fonte: Lima (1930). 

 

 
Figura 11 — A revelação do autor — Marco Pernambucano, de João Ferreira de Lima. 

 

Fonte: Lima (1930). 
 

 

23 Entre as páginas de 3 a 15, ocorre a descrição do marco, com enigmas lançados pelo autor, demonstrando sua 
atuação no mundo poético da literatura popular nordestina. 



76  

Certamente, o folheto mais conhecido de Lima é As proezas de João Grilo, publicado 

em 1948. A personagem central do enredo foi utilizada na peça O Auto da Compadecida (1955), 

do autor Ariano Suassuna24, e amplamente difundida na literatura de folhetos, representando 

uma das figuras mais emblemáticas da cultura popular brasileira. João Grilo é, por excelência, 

o “fraco que vence o forte” através da palavra. Sua principal característica é a astúcia, que lhe 

permite subverter situações de opressão e desigualdade por meio do humor, da esperteza e da 

inteligência prática. Conforme João Evangelista do Nascimento Neto (2012), João Grilo 

encarna um tipo de personagem herdado da tradição picaresca europeia, mas adaptado à 

realidade nordestina: o sujeito pobre, marginalizado, que se utiliza da fala e do improviso como 

armas de sobrevivência em um mundo hostil. Nesse contexto, o folheto funciona como um 

espaço de representação das lutas simbólicas do povo, e João Grilo como seu porta-voz irônico 

e provocador (Nascimento Neto, 2012). 

Dessa forma, buscamos compreender como a obra do cordelista João Ferreira de Lima, 

natural de São José do Egito, no sertão do Pajeú, contribui para a análise da construção histórica 

das identidades a partir do sertão pernambucano. Sendo o cordel um recorte da oralidade, 

constitutiva de memória, como podemos mobilizar através da utilização do cordel as memórias 

coletivas dos estudantes do Ensino Médio para compreender representações identitárias 

construídas historicamente? 

 

1.6 Identidade e memória coletiva em São José do Egito 

 

Adotaremos como lente teórica-discursiva os debates identitários colocados por Stuart 

Hall (2022). Na obra A identidade cultural na pós-modernidade, Hall colocou a questão de uma 

chamada “crise de identidade” como resultado do deslocamento identitário do sujeito, 

provocado pelos desdobramentos históricos na modernidade tardia. Ao indagar sobre como as 

identidades culturais nacionais têm sido formadas e transformadas pelo processo da 

globalização, o autor observou a mobilidade das identidades. A nacionalidade é fundada em 

aspectos histórico-culturais e, nesse sentido, temos a perspectiva de que a identidade nacional é 

um discurso. O processo de formação das nações modernas, enquanto um campo imaginado, 

discursivo e disputado, foi criado a partir de dispositivos discursivos em torno de um mito 

fundacional, com ideia de um povo (“folk”) puro e original, provocando a invenção das 

 

24 Segundo Ariano Suassuna, obra Auto da Compadecida, foi inspirada no romanceiro popular. Assim como a 
personagem João Grilo, criada por João Ferreira de Lima, é presente a referência dos folhetos de Leandro de 
Gomes de Barros, como O dinheiro e O cavalo que defecava dinheiro. 



77  

tradições. Na disputa pela narrativa hegemônica da identidade brasileira, o Nordeste será visto 

como o lugar do passado tradicional, da miscigenação que originou o povo brasileiro, dos mitos, 

das origens, do folclore, constituindo-se na memória como o lugar que não correspondeu ao 

progresso, sendo-lhe reservada a imagem do atraso (Hall, 2022). 

Contudo, diante dos desdobramentos evocados pela pós-modernidade, houve um 

deslocamento da identidade nacional, considerando que as diferenças passaram a questionar a 

unificação identitária sob a entidade da nação. Essa tendência unificadora da cultura nacional 

ocorreu por meio de processos violentos que subordinaram ou anularam a diferença cultural sob 

a hegemonia dos países imperialistas. Assim, para Hall, 

 
Em vez de pensar as culturas nacionais como unificadas, deveríamos pensá- 

las como constituindo de um dispositivo discursivo que representa a diferença 

como unidade ou identidade. Elas são atravessadas por profundas divisões e 
diferenças internas, sendo “unificadas” apenas através do exercício de 

diferentes formas de poder cultural. (Hall, 2022, p. 36). 

 

Dessa forma, as “nações modernas são, todas, híbridas culturais” (Hall, 2022, p. 36). 

Elas são compostas por diferenças que não entraram no bojo nacional ou que são colocadas 

como folclóricas. Segundo o autor, o aumento da interação global no século XX tem como 

consequências a desintegração das identidades nacionais devido a homogeneização cultural 

global e o reforço das identidades locais como resistência à globalização, o que causaria como 

efeito o declínio das identidades nacionais e formação de novas identidades, compreendidas 

como híbridas. Stuart Hall compreendeu a constituição das identidades através de sistemas de 

representação, que são coordenadas pelas concepções de tempo e espaço. A atual aceleração 

dos processos globais fez alargar e proliferar novas posições identitárias nas quais, em 

perspectiva dialética, são elaboradas através 

 
de seu caráter posicional e conjuntural (sua formação em e para tempos e 

lugares específicos) —, mas também do modo como a identidade e a diferença 
estão inextricavelmente articuladas ou entrelaçadas em identidades diferentes, 

uma nunca anulando completamente a outra (Hall, 2022, p. 51). 

 

A globalização tem como consequência o deslocamento das identidades enquadradas 

numa cultura nacional unificada, descortinando pluralidades identitárias. Stuart Hall observou 

os processos contraditórios da globalização, mobilizando os conceitos de Tradição e Tradução. 

A Tradição, enquanto um lugar de retorno às raízes ou desaparecimento delas por meio da 

assimilação, é refutada pelo autor, que apontou a perspectiva da Tradução como forma de 



78  

compreender os processos de “formações de identidade que atravessam e intersectam as 

fronteiras naturais, compostas por pessoas que foram dispersadas para sempre de sua terra natal” 

(Hall, 2022, p. 52). No mundo globalizado, têm sido produzido identidades diaspóricas, frutos 

dos encontros entre mundos diferentes, nos quais o pertencimento se faz pela Tradução das 

interações culturais. 

O sociólogo Michael Pollak (1992), em seu ensaio intitulado Memória e identidade 

social, discutiu a identidade como o “sentido da imagem de si, para si, e para os outros”, a qual 

é construída pela “unidade física” do grupo, de modo que há perspectivas de “continuidade no 

tempo” e de “coerência dos componentes”, que, por sua vez, são levantadas pela memória como 

constituinte do sentimento de identidade. A produção identitária acontece na relação com o 

Outro de forma dialética ou negociada, pois construímos formas de representação pautadas na 

relação com o diferente. Dessa forma, “a memória e a identidade são valores disputados” 

(Pollak, 1992, p. 7) social e politicamente (Pollak, 1992). 

Compreendemos que o gênero literário cordel demonstra aspectos de uma memória 

coletiva, conceito introduzido por Maurice Halbwachs nas Ciências Sociais. O autor 

compreendeu a memória não apenas como um fenômeno individual, mas que se constitui a 

partir das relações que entrelaçam mutuamente a sociedade e o indivíduo. Sob essa perspectiva, 

a memória nacional é proposta por Halbwachs como um quadro longínquo que pode se 

aproximar ou se distanciar das memórias individuais: 

 
Mas, entre o indivíduo e a nação, há muitos outros grupos, mais restritos do 

que esse que, também eles, têm sua memória, e cujas transformações atuam 
muito mais diretamente sobre a vida e o pensamento de seus membros. (...) 

Observamos, cada homem está mergulhado ao mesmo tempo ou 

sucessivamente em vários grupos. Cada grupo aliás, se divide e se restringe, 

volvem tantas memórias coletivas originais que mantêm por algum tempo a 
lembrança de acontecimentos que não têm importância se não para elas, mas 

que interessam tanto mais que seus membros. (Halbwachs, 1990, p. 79). 

 

A memória coletiva e a História se relacionam, mas não se confundem. A História, e, 

em nosso caso, a História Nacional “que se coloca fora dos grupos e acima deles”, apresenta 

um quadro esquemático de acontecimentos dentro de recortes e “divisões simples e cujo lugar 

está fixado” (Halbwachs, 1990, p. 82). Enquanto a memória coletiva se distingue da História 

por ser “uma corrente de pensamento contínuo, de uma continuidade que nada tem de artificial, 

já que retém do passado somente, aquilo que ainda está vivo ou capaz de viver na consciência 

do grupo que a mantém” (Halbwachs, 1990, p. 81). 



79  

A operação historiográfica (Certeau, 2013) é articulada entre um “lugar” de produção 

socioeconômica, uma “prática” que artificializa a natureza mediatizada pela técnica/método, e 

uma “escrita” que estabelece os limites da pesquisa por uma ordem cronológica, recortando e 

costurando as reflexões da experiência humana no tempo. Pensando na relação entre memória 

e História, Le Goff discutiu as transformações do campo da memória das sociedades antes 

suscitadas através da oralidade com a criação da escrita, desde o início pelos primeiros grupos 

até a contemporaneidade. O registro escrito surgiu para a humanidade como um recorte 

epistemológico, provocando profundas transformações nas relações humanas. A memória tem 

um caráter fundamental com a oralidade, pois “há especialistas da memória, homens-memória”, 

de modo que “a memória coletiva parece, portanto, funcionar nestas sociedades segundo uma 

‘reconstrução generativa’” (Le Goff, 2013, p. 393). Segundo Le Goff, a escrita permitiu “à 

memória coletiva um duplo progresso” (Le Goff, 2023, p. 394): primeiro, a comemoração pelo 

registro dos acontecimentos escolhidos, como memoráveis e transformados em monumentos e, 

segundo, a elaboração de um suporte específico destinado à escrita, o registro documental, que 

“tem em si um caráter de monumento e não existe memória coletiva bruta” (Le Goff, 2013, p. 

396). 

O folheto, enquanto literatura escrita, é fundado nos elementos da oralidade popular 

sertaneja, fomentada por uma memória coletiva pertencente aos grupos que a engendraram, 

sendo posteriormente difundida pelo mercado editorial, de modo que ele se criou enquanto 

documento/monumento característico. Atribuímos ao cordel uma especificidade da poesia 

popular nordestina marcada de forma profunda pela memória e memorização da palavra em 

versos, transmitidos entre os sujeitos pela voz. Michael Pollak indica que os elementos 

constituintes da memória individual e coletiva (nas quais são formadas pela ligação estreita 

entre elas, no pensamento de Halbwachs) são marcados pelos acontecimentos vividos 

pessoalmente e pela coletividade do grupo a qual a pessoa pertence, os quais fomentam o 

imaginário como “um fenômeno de projeção ou de identificação com determinado, tão forte 

que podemos falar de uma memória quase que herdada” (Pollak, 1992, p. 2). Outro elemento 

constitutivo da memória são as personagens encontradas no tempo-espaço vivido, como 

também em tempos anteriores. Por fim, os lugares de memória são espaços os quais carregam 

o arrolamento entre os acontecimentos e as personagens, onde simbolizam vivências e 

comemorações. Esses elementos, segundo Pollak, constituem a memória e dão possibilidades 

para fenômenos de transferências e projeções no tempo-espaço (Pollak, 1992). 



80  

A memória é seletiva, mobilizada a partir das preocupações do presente, das intenções 

de lembrar e esquecer. A memória nacional aparece como um objeto de disputa, por isso “são 

comuns conflitos para determinar que datas e que acontecimentos vão ser gravados na memória 

de um povo” (Pollak, 1992, p. 4); portanto, a memória é construída. Segundo Pollak, 

 
Se podemos dizer que, em todos os níveis, a memória é um fenômeno 

construído, social e individualmente, quando se trata da memória herdada, 

podemos também dizer que há uma ligação fenomenológica muito estreita 
entre a memória e o sentimento de identidade (Pollak, 1992, p. 5). 

 

A poesia popular, manifestada através da cantoria de repente, assim como a literatura de 

cordel, desempenhou um papel fundamental na construção e manutenção da identidade e da 

memória coletiva em São José do Egito. Ambas são formas de expressão cultural, enraizadas 

na oralidade e na experiência do povo, atuando como transmissoras de valores culturais, 

registros da história e expressões de uma determinada identidade. Segundo Dâmares Carla da 

Silva, 

com base em memórias individuais fundamentadas no cotidiano coletivo, os 

poetas expressam, em seus versos, as experiências do seu povo, criando 

condições para que as memórias que constituem a identidade do Nordeste e a 

representação das suas raízes resistam ao tempo e às transformações que ele 
traz consigo (Silva, 2020, p. 75) 

 

A cantoria de repente, com sua natureza improvisada, está intrinsecamente ligada à 

memória dos cantadores. Os poetas criam versos no calor do momento, demonstrando um 

domínio da linguagem e da cultura local. A oralidade é a essência dessa arte manifestada na 

declamação, na performance e na interação com o público. Em São José do Egito, a cantoria de 

repente é mais que um espetáculo; é parte do cotidiano, presente em diversos espaços, 

fortalecendo a identidade local e promovendo um senso de comunidade. A partir da memória, 

os cantadores perpetuam versos de outros poetas, mantendo a tradição e criando uma “antologia 

poética oral” compartilhada (Silva, 2011). 

A literatura de cordel mantém uma forte ligação com a oralidade, sendo frequentemente 

declamada em voz alta. Os folhetos de cordel funcionam como registros da memória e da 

história do sertão, abordando temas como o cangaço, a religiosidade, lendas e costumes locais. 

Os cordelistas, assim como os cantadores, são guardiões da memória coletiva, narrando eventos 

do cotidiano e expressando os anseios do povo. A interação entre o poeta e o público é um 

aspecto importante dessa forma de arte, refletindo a sociedade circundante. A declamação nas 

feiras popularizou o cordel, tornando-o acessível aos não alfabetizados, contribuindo para a 



81  

formação da memória coletiva sertaneja fundada nos aspectos orais. De acordo com Dâmares 

Carla da Silva, 

Na mesma perspectiva, a literatura de cordel brasileira não é exceção. 

Conforme nos aproximamos dela, passamos a compreendê-la para além de um 

mero suporte de textos versificados elaborados a partir de estruturas 
prefixadas, tornando-se possível perceber os folhetos como um notável 

representante da tão complexa quanto dicotômica interação entre os territórios 

da escrita e da oralidade. Os poetas cordelistas, que além de escrever os versos, 
frequentemente se responsabilizam, também, pela venda dos folhetos, 

recorrem ao uso da voz para divulgar fragmentos de suas publicações em feiras 

e praças públicas, a fim de chamar a atenção do público e aumentar as chances 
de venda dos folhetos. É através da oralidade que o cordel elabora vínculos 

com seus leitores/ouvintes e se solidifica nos espaços de difusão da cultura 

popular (Silva, 2020, p. 36–37). 

 

No texto Tradições que se refazem, Ria Lemaire (2010) abordou a ressignificação do 

conceito de tradição ao longo do tempo, especialmente no contexto das civilizações de oralidade 

e da literatura de cordel. A autora investigou como as tradições, inicialmente baseadas na 

transmissão oral, foram moldadas e transformadas pela introdução de novas tecnologias, como 

a escrita e a imprensa, e agora enfrentam novas reinvenções na era digital (Lemaire, 2010). 

Lemaire iniciou explorando o significado original do termo tradição, derivado do latim 

traditio, enfatizando sua conotação de movimento e transmissão contínua. Esse dinamismo 

contrasta com a visão moderna que frequentemente associa tradição ao conservadorismo e à 

estagnação. O texto destacou os processos políticos e sociais da Europa nos séculos XVIII e 

XIX, mostrando como a burguesia consolidou seu poder ao redefinir o papel das culturas 

regionais e populares, marginalizando-as em favor de um discurso nacionalista. No Brasil, esse 

modelo europeu influenciou a forma como a literatura de cordel foi entendida e valorizada. 

Inicialmente associado à oralidade e à comunicação popular, o cordel passou a ser analisado 

sob uma lente acadêmica que, por vezes, o considerou ultrapassado. Contudo, a autora ressaltou 

a capacidade do cordel de se reinventar, adaptando-se às novas tecnologias, desde o manuscrito 

até a internet, reafirmando sua vitalidade cultural (Lemaire, 2010). 

A obra também explorou o conceito de movimento, introduzido por Paul Zumthor, para 

explicar a constante transformação das tradições orais. Essa ideia refutou a noção de 

imutabilidade, mostrando como cada performance ou transmissão de conhecimento é única e 

adaptada ao contexto contemporâneo. Além disso, Lemaire discutiu a mudança de autoridade 

na transmissão de conhecimento com a introdução da escrita, momento em que o controle 

coletivo da comunidade deu lugar à autoridade centralizada do texto fixo. A autora destacou a 



82  

relevância do cordel como uma interferência cultural dinâmica, apesar dos desafios históricos 

e acadêmicos, continua sendo elemento significativo na comunicação popular (Lemaire, 2010). 

Em São José do Egito, a memória poética é central na construção da identidade cultural. 

A capacidade de recordar versos e histórias de poetas locais é valorizada e considerada um dom. 

A memória não é apenas individual, mas também um processo coletivo, com as lembranças 

individuais se transformando em memórias coletivas reforçando a identidade do grupo. A 

identidade do sertanejo de São José do Egito é construída através da valorização da poesia 

popular, se manifesta em versos, rimas, canções e cantorias, refletindo a riqueza da cultura local. 

A região do Pajeú tem características geográficas e culturais e é uma fonte de inspiração para 

os poetas, que expressam em seus versos a ligação entre a paisagem, a vida e a identidade do 

povo (Silva, 2011). 



83  

4 DO PAJEÚ À SALA DE AULA 

 

A identidade pernambucana é constituída de diversos elementos historicamente 

construídos, porém há pouca reflexão histórica sobre os entremeios temporais que compõem 

esse identitarismo bairrista dos sujeitos pernambucanos. Nesse sentido, existe uma necessidade 

em elaborar de modo mais efetivo uma História de Pernambuco pensada didaticamente pelos 

docentes pesquisadores no ensino escolar. A partir dessa perspectiva, pensamos nesse estudo, 

evidenciar os aspectos sócio-históricos do Sertão do Pajeú, com a finalidade de ampliar, através 

do ensino de História, as particularidades do estado, para além os eventos ocorridos no litoral, 

na capital. 

Diante das reflexões acerca da poética socialmente fomentada entre os sujeitos oriundos 

do Sertão do Pajeú, observamos a importância em evidenciar esse aspecto da História de 

Pernambuco no ensino básico. Nesse sentido, o potencial histórico dado através da cultura 

popular presente nesse sertão é uma riqueza a ser explorada pelos professores e professoras de 

História. Portanto, observamos que, através da literatura popular produzida na região, existem 

possibilidades de traçar caminhos para uma investigação histórica que produza sentido e 

identificações entre os sujeitos, por meio de um ensino de História plural, valorizando a 

interações sociais e culturais no tempo. 

 

4.1.O potencial educativo dos folhetos 

 

Patrícia Cristina de Aragão Araújo (2007), em sua tese A Cultura dos Cordéis: 

território(s) de tessitura de saberes, explorou a fundo o potencial educativo da literatura de 

cordel, argumentando que os folhetos vão muito além do entretenimento, constituindo-se em 

um valioso recurso didático-pedagógico para o ambiente escolar. A preocupação central do 

estudo foi compreender a dimensão educativa dos folhetos de cordel tecida no cotidiano e na 

cultura popular, espaço onde o conteúdo educativo presente na poética dos folhetos permite a 

construção de concepções sobre o Nordeste, e, dessa forma, construir um diálogo entre saberes 

e de percepções acerca do cotidiano e da cultura, em que o estudante está inserido (Araújo, 

2007). 

A pesquisa realizada por ela parte do pressuposto de que o poeta popular é, 

intrinsecamente, um educador. Sua prática pedagógica se manifesta através dos folhetos, que 

são elaborados a partir de suas experiências culturais e cotidianas, de sua visão do ser humano 



84  

e da realidade social que ele representa. Eles são vistos como “artistas da palavra” e “repórteres” 

dos acontecimentos, capazes de interpretar a realidade social e as vivências de homens e 

mulheres comuns. Essa dimensão educativa se sobressai mesmo na ausência de uma educação 

escolarizada formal, pois  

No âmbito do saber e da cultura populares, o cordel emerge como um artefato 

cultural, expressão da cultura de um povo que apresenta linguagem e estética 

próprias. Através dele, o poeta expõe sua visão de mundo, de ser humano e da 
realidade social onde está inserido. Ou seja, é materialização do pensar e das 

subjetividades do poeta. Desse modo, o poeta de cordel, ao produzir 

conhecimento através dos folhetos, também propicia uma ação educativa que 
se estabelece mediante a comunicação e o diálogo que o cordelista mantém 

com seu público-leitor (Araújo, 2007, p. 23) 

 

Segundo a autora, os folhetos podem ser empregados como instrumento de 

aprendizagem, enriquecendo o ato educativo ao ampliar a compreensão sociocultural nordestina 

por parte do educando. Sua linguagem lúdica, rimada e acessível o torna prazeroso e engajador, 

facilitando a identificação dos alunos com os temas e disciplinas, além de incentivar a leitura e 

a criatividade. O cordel pode ser aplicado em diversas disciplinas, como História e Geografia, 

e como incentivo para a produção textual em aulas de Português. A linguagem dos poetas 

populares, expressa nos folhetos permite a interpretação da realidade social (Araújo, 2007). 

Nesse ínterim, o folheto de cordel é uma forma de produção de conhecimento, cuja 

proposta pedagógica é tecida no cotidiano pelo poeta que o compõe. Ele enriquece o processo 

educativo por possibilitar a interação de múltiplos saberes e apresentar assuntos importantes 

que devem ser inseridos no conteúdo programático das disciplinas. Por ser originado do saber 

popular, pode dialogar com o saber científico e contribuir para a construção do conhecimento 

escolar, que, por sua vez, é atravessado por múltiplas realidades de um determinado contexto 

social (Araújo, 2007). 

Os folhetos populares transitam na sociedade brasileira há mais de 100 anos, retratando 

questões sociais, culturais, educacionais e históricas do Nordeste e do Brasil. Eles abordam uma 

variedade de temáticas, como seca, migração, cangaço, misticismo religioso e problemas sociais 

contemporâneos como trabalho infantil, violência e questões ambientais. A forma como os 

poetas interpretam a realidade social e a transportam para os versos é vista como uma ação 

educativa que estimula a reflexão e a criticidade no leitor (Araújo, 2007). 

Portanto, o folheto popular é uma ferramenta para a interculturalidade na educação. Ao 

permitir o diálogo e a interação entre culturas diferentes, ele fomenta uma educação que valoriza 

a diversidade, o respeito mútuo e a convivência solidária. Corroboramos com a 



85  

perspectiva de Patrícia Araújo (2007) de que a interculturalidade prioriza o estabelecimento de 

relações sociais equitativas, reconhecendo as diversidades culturais e identitárias como um 

amplo campo conceitual. Seu objetivo é promover a interação e o diálogo entre diferentes 

culturas, mesmo diante de conflitos e confrontos. Ela busca reconhecer a diferença e a voz do 

Outro em sua alteridade, abrindo “vasos comunicantes” (Araújo, 2007, p. 70) notabilizados pelo 

diálogo. A interculturalidade visa, dessa forma, à superação da exclusão, do preconceito, da 

discriminação e da xenofobia. 

Ainda segundo Araújo, a interculturalidade não é uma posição teórica nem um diálogo 

entre culturas vistas como entidades fechadas. Em vez disso, ela se manifesta como uma 

disposição pela qual o ser humano se capacita a viver suas referências identitárias em relação 

aos “outros”, compartilhando-as através da convivência. Essa postura implica um processo de 

reaprendizagem e recolocação cultural, reconhecendo que uma única cultura não basta para 

interpretar o mundo. A filosofia intercultural busca a manifestação polifônica do saber a partir 

do multiverso das culturas, promovendo a convivência solidária e superando a dialética entre o 

universal e o particular por meio do diálogo entre universos contextuais, gerando universalidade 

através da tradução mútua das experiências culturais, pois 

 
Em face da globalização em marcha e mediante a criação, a partir dela, de 

tantos processos colonizadores de idéias e imposições sobre as culturas locais, 

o que gera impactos culturais e também educacionais, é mister pensar na 

interculturalidade como um meio também de intercambiar diferentes modos 
de vida e de saber-fazer, gerando elos que devem ser solidificados através da 

criação de laços de solidariedade. Desse modo, diante da cartografia da 

exclusão que mapeia o mundo, multiplicando a violência e somando a miséria 
e a pobreza, urge que se reconheçam as diferenças culturais locais e que, 

mesmo frente a essas diferenças, o local faz parte do global. Este, entretanto, 

não deve destituir as singularidades locais, sobretudo no que se refere à cultura 
(Araújo, 2007, p. 190–191). 

 

Nessa perspectiva, a interculturalidade faz parte do pensamento freiriano, o qual postula 

que a forma como os seres humanos pensam e percebem o mundo é historicamente e 

culturalmente condicionada. Essa percepção é moldada por padrões culturais que, por sua vez, 

são marcados pela ideologia dos grupos dominantes na sociedade global. Contudo, Paulo Freire 

defende que 

os camponeses desenvolvem sua maneira de pensar e de visualizar o mundo 

de acordo com pautas culturais que, obviamente, se encontram marcadas pela 
ideologia dos grupos dominantes da sociedade global de que fazem parte. Sua 

maneira de pensar, condicionada por seu atuar ao mesmo tempo em que a este 

condiciona, de há muito e não de hoje, se vem constituindo, cristalizando. 
(Freire, 1981, p. 27). 



86  

Ele demonstrou que tanto as técnicas dos especialistas quanto o comportamento 

empírico dos camponeses são manifestações culturais, mas que, na perspectiva da luta de 

classes, há um processo de dominação cultural, em que se impõem os padrões culturais das 

classes dominantes e se marginalizam os saberes gerados pelas classes subalternas. Contudo, 

através da valorização dos múltiplos sabres, é possível construir uma educação emancipatória 

dos sujeitos. Para Paulo Freire, 

 
o saber científico, assim como o procedimento empírico dos camponeses se 

encontram condicionados histórico culturalmente. Neste sentido são 

manifestações culturais tanto as técnicas dos especialistas quanto o 
comportamento empírico dos camponeses. Subestimar a capacidade criadora 

e recriadora dos camponeses, desprezar seus conhecimentos, não importa o 

nível em que se achem tentar “enchê-los” com o que aos técnicos, lhes parece 
certo, são expressões, em última análise, da ideologia dominante. Não 

queremos, contudo, com isto dizer que os camponeses devam permanecer no 

estado em que se encontram com relação a seu enfrentamento com o mundo 

natural e à sua posição em face da vida política do país. Queremos afirmar que 
eles não devem ser considerados como “vasilhas” vazias nas quais se vá 

depositando o conhecimento dos especialistas, mas, pelo contrário, sujeitos, 

também, do processo de sua capacitação (Freire, 1981, p. 26). 

 

A educação e, por extensão, a relação entre culturas, não são neutras. Freire defende a 

educação como um processo de alfabetização política, o qual envolve a superação de uma 

percepção ingênua da realidade social como um fato dado e a compreensão de que a realidade 

é transformável pelos seres humanos. A interculturalidade, nesse sentido, é um ato político que 

visa à transformação radical, revolucionária, da sociedade de classes. Não se trata de adaptar os 

oprimidos ao sistema, mas de permitir que eles se reconheçam como classe para si e pronunciem 

o mundo à sua maneira. Portanto, Freire defende que o papel do educador, não é o de “dar” 

consciência ao povo, mas de se engajar em um diálogo e aprendizado mútuo, rejeitando a 

manipulação e o paternalismo (Freire, 1981). 

Assim, a relação entre a interculturalidade e o pensamento de Paulo Freire se entrelaçam 

para defender uma educação que valoriza a diversidade cultural e identitária, o diálogo como 

prática essencial, o saber popular como fonte legítima de conhecimento e a formação de sujeitos 

críticos e autônomos. Os folhetos populares podem atuar como um recurso didático-pedagógico 

que materializa essa visão de educação intercultural, ao possibilitar a interação de múltiplos 

saberes e apresentar questões importantes que devem ser inseridos no conteúdo programático 

dos componentes curriculares (Araújo, 2007). 



87  

Freire enfatizou o respeito às diferenças como uma virtude essencial para a prática 

pedagógica, alertando que a superioridade em relação ao diferente impede a escuta e, 

consequentemente, o diálogo e a compreensão. Diante do pensamento freiriano, a identidade é 

um construto social que está sendo reinventado, renovado, construído. O ser humano é um 

criador de cultura que faz e refaz o seu saber. Essa visão de identidade em constante construção 

e a valorização do saber popular se alinham com a proposta intercultural para o uso dos folhetos 

em sala de aula (Freire, 1981). Em diálogo com a perspectiva de Paulo Freire, Patrícia Araújo 

afirmou que 

Toda a produção realizada pelo ser humano é nutrida de saber, desde o 

momento em que, no seu processo de desenvolvimento, saiu da condição de 

dependente da natureza, de coletor e fez uso de suas habilidades físicas e 
capacidades cognitivas, recriando e inventando instrumentos para sua 

sobrevivência e escrevendo, nas páginas da história, a construção 

epistemológica do saber (Araújo, 2007, p. 66). 

 

A cultura dos folhetos, por ser um território de tessitura de saberes, atua como um 

catalisador na formação e expressão das identidades nordestinas. Através da valorização do 

saber popular, do diálogo intercultural e do incentivo ao respeito às múltiplas identidades, 

corroboramos com os princípios de uma educação libertadora e dialógica defendida por Paulo 

Freire. A poética popular dos sertões nordestinos se apresenta como um importante registro 

histórico e cultural, um meio de educar que permite a interação de múltiplos saberes e a 

construção de uma cidadania democrática e equitativa, onde as diferenças são reconhecidas e 

valorizadas (Araújo, 2007). 

Diante do exposto, para compreender a questão da interculturalidade, a noção de 

circularidade cultural, proposta por Carlo Ginzburg (2006) é relevante, pois confere aos sujeitos 

de referenciais culturais diferentes trocas de experiências e saberes, apropriando-se uns dos 

outros, numa permanente interpenetração cultural, propiciando o diálogo entre saberes e entre 

formas diferenciadas de expressão cultural. Poetas populares, como João Ferreira de Lima, são 

vistos como um elo entre a cultura produzida pelas camadas subalternizadas e a cultura erudita, 

capazes de transitar entre esses universos sem perder sua identidade de artista popular. 

O poeta popular, ao elaborar seus folhetos, estabelece relações interculturais com 

pessoas e grupos de outras culturas. Sua produção artística circula entre diversas culturas e 

camadas sociais, quer sejam de elite, quer sejam populares. O poeta é, portanto, um educador 

intercultural, que educa poeticamente e dialoga com diferentes culturas, promovendo ações 

educativas por meio da palavra. Ele parte do saber popular para dialogar com outros saberes e 

culturas (Araújo, 2007). 



88  

Apesar de algumas perspectivas terem anunciado a obsolescência da cultura dos folhetos 

populares, ela demonstrou capacidade de se reinventar e se adaptar às novas tecnologias, 

marcando presença na internet com folhetos virtuais e eletrônicos, além de releituras obras 

literárias no estilo da poesia em versos nordestina. Isso prova que, independentemente dos 

desafios, a poética sertaneja encontra formas de resistir, continuando a informar, comunicar e 

educar. Segundo Araújo,  

 
Apesar disso, alguns estudiosos chegaram a anunciar a “morte” do cordel, pois 

o rádio, A televisão e o computador o conduziriam ao fim. Só que eles 

esqueceram que esse gênero da poesia popular nordestina inventa, cria e recria 

a si próprio, através de temas de ficção ou a partir da análise da realidade social 
onde o poeta popular se insere. Por essa razão, o cordel, tal qual a fênix 

mitológica, é capaz de ressurgir das próprias cinzas e traçar para si uma nova 

trajetória. Noutros termos, imerso em uma sociedade tecnológica, o cordel 
também se utiliza dos recursos tecnológicos, como à televisão, o rádio ou a 

informática, para informar, comunicar, educar e fazer cultura. Das feiras às 

galerias, das escolas às universidades e destas ao mundo virtual, o cordel 
encontra, nas páginas da Internet, mais uma forma de sobreviver, 

demonstrando que, independentemente das investidas, esse gênero sempre vai 

encontrar suas formas de resistir (Araújo, 2007, p.27–28). 

 

Observamos, portanto, que a literatura de folhetos, tradicionalmente vinculada aos 

espaços populares como feiras livres, sítios e comunidades rurais, passou a ocupar também os 

ambientes digitais, rompendo com seus limites territoriais de origem. Ao incorporar-se ao 

universo virtual, esse gênero demonstra sua capacidade de transitar por diferentes meios, 

ressignificando sua linguagem em diálogo com as tecnologias da informação e comunicação. 

Tal movimento evidencia que o cordel permanece social e culturalmente relevante justamente 

por sua habilidade de se adaptar às transformações históricas, reinventando-se constantemente 

sem perder sua originalidade popular. 

Esse processo está intimamente vinculado as transformações identitárias. A identidade, 

para Stuart Hall, depende da diferença (Silva, 2022), pois só é possível determinar o eu através 

da referência do outro. Assim como a cultura é plural, a identidade também é constituída a partir 

da diferença e da diversidade. Nesse sentido, os folhetos populares, por serem uma arte que é 

fruto de saberes individuais, mas que forma memórias coletivas, apresentam implícitos 

diferentes valores, modos de pensar e ver o mundo, contribuindo para a formação de visões de 

mundo e de identidades. Nesse ínterim, 

Analisando a categoria identidade pelo prisma do cordel, veremos que este, 

sendo uma arte que é fruto de saberes individuais, mas que forma memórias 
coletivas, apresenta, implícitos, diferentes valores, modos de pensar e ver o 

mundo. Daí que o cordel, além de formador de visões de mundo e de 



89  

identidades, também consiste num documento histórico e poético do Nordeste. 

Consiste numa fonte histórica que pode ser estudada e analisada, pois revela e 
registra acontecimentos sociais e históricos que tiveram grande magnitude 

entre o povo nordestino e os brasileiros, de modo geral (Araújo, 2007, p. 101). 

 

Corroborando com as perspectivas apresentadas, utilizamos para o desenvolvimento 

deste trabalho os folhetos de João Ferreira Lima como fonte histórica e ferramenta pedagógica 

para o ensino de História, com abordagem referente à História Cultural, a partir do conceito 

central da cultura popular, mobilizando as identidades historicamente construídas, consoante 

aos processos das transformações sociais. 

 

4.2.Literatura popular e ensino de História 

 

Franciane Gama Lacerda e Geraldo Magella de Menezes Neto (2010), no artigo Ensino 

e pesquisa em história: a literatura de cordel na sala de aula, centralizaram sua proposta na 

utilização da literatura de cordel como um instrumento pedagógico e uma fonte histórica rica, 

visando preencher a lacuna entre ensino e pesquisa no contexto escolar. Os autores apontaram 

ter como ponto de partida para a realização do estudo a divulgação dos resultados do ENEM, 

que, embora quantitativos, falham em expressar a complexa diversidade cultural e social do 

Brasil, notadamente, as realidades dos estudantes de escolas públicas. Os autores observam um 

“desconhecimento sobre este imenso país, tão diferente, e não raro pensado de forma tão igual” 

(Lacerda; Magella, 2010, p. 208). Apesar das recomendações dos Parâmetros Curriculares 

Nacionais (PCNs) de 1998, que já preconizavam o respeito às diversidades regionais e culturais, 

esse estudo evidencia uma realidade em que muitas escolas têm pouco ou nenhum 

conhecimento dessas proposições (Lacerda; Magella, 2010). Contudo, os docentes em História 

são incumbidos de considerar 

 
a pluralidade de sujeitos em seus confrontos, alterando concepções calcadas 
apenas nos “grandes eventos” ou nas formas estruturalistas baseadas nos 

modos de produção, por intermédio dos quais desaparecem de cena homens e 

mulheres de “carne e osso”, tem redefinido igualmente o tratamento 

metodológico da pesquisa (BRASIL 1999, p. 21). 

 

Portanto, percebemos a importância em estreitar as discussões realizadas pela 

historiografia com os saberes escolares. Levantar novos olhares, agentes e perspectivas, para 

construção de uma História plural, que rompa com o eurocentrismo presente em nossa cultura, 

é uma demanda não apenas intelectual, mas também social, que precisa ser trabalhada no 



90  

ambiente escolar. O reconhecer-se como sujeito histórico e social é um processo que se 

desenrola especialmente através do ensino de História. É necessário construir uma atuação 

docente, que promova a valorização dos diversos saberes através da identificação entre os 

sujeitos e o conhecimento socialmente produzido nas universidades, mas também entre os 

agentes populares, em suas dimensões. 

Ainda existe uma acentuada dicotomia entre ensino e pesquisa no cotidiano escolar, 

frequentemente percebidos como elementos dissociados e sem relação. Essa falta de articulação 

se manifesta na formação dos professores e professoras de História durante a graduação: embora 

muitos licenciados demonstrem domínio sobre a historiografia e os fundamentos teórico-

metodológicos da área, têm dificuldades em aplicar esses conhecimentos de forma eficaz nas 

práticas pedagógicas do cotidiano. Nas escolas, é comum que a disciplina de História seja 

apresentada por meio de conteúdos distantes da realidade dos estudantes, centrada na 

memorização de nomes, datas e eventos que pouco dialogam com suas vivências. A utilização 

quase exclusiva de livros didáticos, muitas vezes desestimulantes, reforça esse modelo 

tradicional de ensino, o que contribui para a desmotivação dos alunos e coloca os professores 

diante de desafios para os quais, frequentemente, não encontram soluções pedagógicas 

adequadas (Lacerda; Magella, 2010). 

Nesse cenário, a literatura popular nordestina se apresenta como um recurso pedagógico 

promissor, capaz de aproximar os estudantes dos conteúdos históricos por meio de uma 

linguagem acessível e culturalmente significativa. Também chamados de “folhetos de 

acontecido” (Ferreira, 2018), os folhetos populares constituem registros poéticos de eventos 

históricos contemporâneos à sua produção, funcionando como verdadeiras crônicas populares 

da realidade brasileira. Ao tratar de temas como política, conflitos, trabalho e migração, eles 

fornecem aos professores e professoras de História uma fonte viva de memória coletiva e 

expressão social (Ferreira, 2018). 

Por conseguinte, o folheto de cordel também permite explorar as práticas culturais e os 

significados atribuídos pelas comunidades ao seu dia a dia. Tais materiais favorecem uma 

abordagem histórica que valoriza a diversidade cultural, em consonância com os princípios dos 

Parâmetros Curriculares Nacionais, que, desde a década de 1990, propõem um ensino voltado 

à cidadania, à análise crítica de fontes e à compreensão das múltiplas temporalidades (Lacerda; 

Magella, 2010). 

A perspectiva da utilização dos folhetos de cordel fundamenta-se na Base Nacional 

Comum Curricular (BNCC) para o Ensino Médio, especialmente no que se refere às 



91  

competências específicas da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. A BNCC propõe 

uma formação voltada para o desenvolvimento de habilidades críticas, investigativas e 

reflexivas, que possibilitem aos estudantes compreenderem o mundo em sua complexidade 

histórica, social, cultural e política. Nesse contexto, o ensino de História é orientado para 

promover a análise de diferentes narrativas, a valorização da diversidade cultural, a construção 

de identidades e a apropriação de múltiplas linguagens, para o desenvolvimento de 

competências como a análise de diferentes temporalidades, o reconhecimento de sujeitos 

históricos invisibilizados e a articulação entre passado e presente (BRASIL, 2018). Nesse 

sentido, a Competência Específica 1 da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas propõe 

 
Analisar processos políticos, econômicos, sociais, ambientais e culturais nos 

âmbitos local, regional, nacional e mundial em diferentes tempos, a partir da 

pluralidade de procedimentos epistemológicos, científicos e tecnológicos, de 
modo a compreender e posicionar-se criticamente em relação a eles, 

considerando diferentes pontos de vista e tomando decisões baseadas em 

argumentos e fontes de natureza científica (BRASIL, 2018, p. 571). 

 

O uso dos folhetos populares cria acessos aos estudantes com formas alternativas de 

narrar o passado e representar o presente, promovendo o reconhecimento da diversidade cultural 

como valor formativo. Esse objeto cultural, enquanto manifestação artística e narrativa oriunda 

de contextos populares dos sertões nordestinos, é portador de saberes, memórias e críticas 

sociais que problematizam as estruturas de poder e os discursos hegemônicos. Nesse sentido, 

ele permite que os docentes de História promovam uma abordagem interdisciplinar e 

multirreferencial, valorizando fontes não tradicionais, como textos poéticos orais e escritos, 

imagens e xilogravuras, elementos constitutivos da cultura popular. Além disso, sua utilização 

enquanto recurso pedagógico permite também a operacionalização de conceitos-chave como 

identidade, memória, território, cultura e desigualdade, tal como previsto BNCC. Ao analisar 

essas produções, os estudantes podem ser desafiados a identificar tensões sociais, desigualdades 

históricas, práticas de resistência e valores coletivos presentes nas falas e vivências dos sujeitos 

historicamente marginalizados (Brasil, 2018). 

Outro ponto importante para adoção dos folhetos populares nas aulas de História é o 

potencial para o incentivo da leitura e da escrita entre os estudantes. Por ser uma forma textual 

rimada, estruturada em sextilhas e de linguagem coloquial, os poemas dos folhetos despertam 

o interesse do alunado e facilitam a compreensão, especialmente entre aqueles que enfrentam 

dificuldades de alfabetização e interpretação de textos, um problema presente e queixa 

recorrente dos historiadores docentes (Lacerda; Magella, 2010). 



92  

Joan Pagès Blanch (2013) propõe uma reflexão sobre o uso da literatura como 

instrumento didático no ensino de História, pois defende que as fontes literárias possuem grande 

potencial educativo, tanto como recurso disciplinar — fonte histórica primária ou secundária 

— quanto como elemento de uma abordagem interdisciplinar, promovendo uma aprendizagem 

mais significativa e sensível ao contexto histórico. 

Blanch também argumentou que a literatura pode aproximar os estudantes das 

experiências humanas do passado, oferecendo uma compreensão empática da realidade 

histórica. Por meio de personagens, tramas e descrições de cotidianos, os textos literários 

ajudam a visualizar aspectos da vida material, mentalidades e conflitos de diversas épocas, indo 

além da frieza dos dados factuais e cronológicos (Blanch, 2013). 

O ensino de História tem se transformado ao longo das últimas décadas, saindo de uma 

abordagem conteudista e linear para abraçar perspectivas plurais, dialógicas e culturalmente 

situadas. Nesse contexto, a literatura popular emerge como instrumento potente para 

redimensionar a sala de aula como espaço de memória, escuta e construção de identidades. Seus 

textos, marcados pela oralidade, pelo lirismo e pela crítica social, oferecem alternativas ao 

discurso historiográfico hegemônico, revelando experiências, afetos e interpretações do passado 

vividas pelas camadas populares. 

Segundo Jaime Pinsky (2024), o fato histórico não é uma realidade objetiva e imutável, 

mas sim uma construção narrativa que resulta da seleção e interpretação de acontecimentos. A 

partir dessa visão, o conteúdo dos folhetos pode ser compreendido como narrativa histórica, que 

organiza temporalidades, sujeitos e eventos segundo uma lógica que desafia os modelos 

acadêmicos tradicionais. Ao incorporar esse repertório à prática docente, o professor se 

distancia da transmissão mecânica de conteúdos e passa a estimular o pensamento crítico, a 

reflexão coletiva e o diálogo entre saberes escolares e populares. 

A literatura popular, portanto, ultrapassa sua função estética ou cultural: torna-se 

ferramenta pedagógica, política e identitária. Seu uso no ensino de História permite trabalhar 

temas transversais — como desigualdade, gênero, religiosidade, resistência e movimentos 

sociais — por meio de linguagens acessíveis, envolventes e profundamente conectadas às 

realidades dos estudantes. Além disso, amplia os repertórios de fontes históricas disponíveis na 

escola, valorizando expressões populares como legítimas formas de conhecimento. 

O gênero cordel, enquanto artefato linguístico e produto cultural, desempenha um papel 

significativo no ensino de História, sendo reconhecido como um documento e fonte histórica 

capaz de enriquecer o processo de ensino-aprendizagem e a produção de saberes históricos no 



93  

ambiente escolar. Essa literatura se configura como uma narrativa paralela às narrativas oficiais 

presentes nos livros de história, funcionando como um testemunho dos sujeitos que vivenciaram 

e experienciaram os processos históricos à sua maneira, incluindo as perspectivas de quem não 

estava no centro do poder político ou entre as elites intelectuais (Tocarte, 2018). 

Embora os poetas não sigam um método histórico de pesquisa formal, o discurso que 

emerge de seus folhetos possui pretensão de validade histórica, pois a trama e o conflito da 

ficção ganham significado na descrição de acontecimentos históricos. Além disso, o cordel é 

um lugar de memória individual e coletiva, registrando as experiências dos indivíduos e suas 

histórias, tornando a narrativa histórica cordeliana primordialmente experiencial (Tocarte, 

2018). 

No contexto do ensino, a seleção de um documento como fonte histórica pelo professor 

não é neutra. O documento é, de fato, produzido pelo(a) historiador(a) ou professor(a) ao ser 

escolhido, interrogado e classificado, o que altera seu lugar e estatuto. Essa escolha está 

permeada por elementos subjetivos do professor, mas também é “produto das experiências da 

coletividade” da qual ele faz parte. A legitimação do cordel como ferramenta pedagógica é 

reforçada por marcos importantes, como a declaração de Patrimônio Cultural Imaterial 

Brasileiro pelo IPHAN em 2018, o que denota sua posição simbólica na memória coletiva e seu 

status de monumento cultural. Os Parâmetros Curriculares Nacionais para o Ensino Médio 

(PCNEM) também incentivam o trabalho com fontes diversas, a interdisciplinaridade e a 

consideração dos diferentes agentes sociais na produção de testemunhos, o que corrobora a 

utilização do cordel em sala de aula, pois 

 
a investigação histórica passou a considerar a importância da utilização de 
outras fontes documentais, além da escrita, aperfeiçoando métodos de 

interpretação que abrangem os vários registros produzidos. A comunicação 

entre os homens, além de escrita, é oral, gestual, sonora e pictórica (PCNEM, 
1999, p. 21). 

 

Uma das propostas para utilização dos folhetos de cordel, segundo Albert Fagner de 

Aguiar Pereira, é a ruptura com o monopólio do livro didático, pois ele pode oferecer uma visão 

parcial, limitada e, por vezes, homogeneizadora da cultura brasileira, deixando lacunas em 

relação à diversidade de conteúdos e realidades locais ou regionais. A literatura de folhetos, por 

outro lado, permite que o ensino contemple aspectos da cultura popular, enriquecendo o ato 

educativo e ampliando a compreensão sociocultural dos estudantes (Pereira, 2022). 

Para Lacerda e Magella (2010), a proposta metodológica para o uso dos folhetos em sala 

de aula deve ser cuidadosamente planejada. O folheto deve ser utilizado como complemento ao 



94  

livro didático, e não como substituto. É necessário que o professor introduza previamente o 

conteúdo histórico a ser trabalhado, estabelecendo os objetivos da atividade de forma clara para 

os alunos. Os autores recomendam a prática da leitura coletiva em voz alta, o que estimula a 

participação dos estudantes e preserva a tradição oral característica da poética presente nos 

folhetos de cordel. Esse procedimento também favorece a inclusão dos alunos que possuem 

maior dificuldade de leitura individual: 

 
O mais adequado ao se trabalhar com o cordel é a leitura coletiva, no qual os 

alunos realizariam a leitura dos folhetos em voz alta. Esse procedimento 

estimula a participação dos alunos nas aulas, sendo uma alternativa ao 

“modelo tradicional”, onde o professor é a “voz única” na sala. Além do mais, 
tal prática vai ao encontro da própria tradição do cordel, em que uma 

linguagem escrita vai sendo transmitida por meio de leitura a uma linguagem 

oral (Lacerda; Magella, 2010, p. 227). 

 

Pedagogicamente, o folheto é empregado como documento, fonte e recurso didático. Sua 

utilização visa complementar o livro didático e atuar como uma estratégia para superar as 

dificuldades crônicas na Educação Básica, especialmente em leitura, escrita e interpretação de 

texto. Permite que os alunos sejam participantes ativos do processo de ensino-aprendizagem, 

inclusive produzindo suas próprias narrativas históricas em formato de folheto. A metodologia 

proposta para o uso do cordel em sala de aula inclui a crítica documental: contextualizar sua 

produção, analisar o discurso, identificar o sujeito histórico e sua interlocução, e discutir os 

significados da narrativa no presente. O docente deve atuar como mediador no aprendizado 

histórico, especialmente em um ambiente onde a história é um espaço de disputas de narrativas 

e de poder. Essa abordagem, quando devidamente contextualizada, favorece a introdução do 

aluno no pensamento histórico e pode despertar seu interesse pelo campo do saber (Tocarte, 

2018). 

 

4.3.As Proezas de João Grilo como documento histórico da cultura popular 

 

O folheto As Proezas de João Grilo de João Ferreira de Lima, inicialmente publicado 

em 1932 como Palhaçadas de João Grilo e relançado e ampliado em 1948 com seu novo título, 

configura-se como um documento histórico capaz de revelar, em sua estrutura narrativa e em 

seus elementos simbólicos, aspectos centrais da cultura popular do sertão nordestino e das 

relações sociais vivenciadas por seus sujeitos. Sua análise crítica, sob a ótica da História 



95  

Cultural, permite não apenas compreender o folheto enquanto objeto literário, mas sobretudo 

enquanto testemunho poético da experiência social, política e simbólica das camadas populares. 

 
Figura 12 — Capa do folheto As proezas de João Grilo. 

 

Fonte: Lima (1948). 

 

 

Conforme propõe Chartier (1990), todo texto deve ser lido a partir de suas condições de 

produção, circulação e apropriação. Nesse sentido, o folheto de João Ferreira de Lima foi 

concebido dentro de um universo em que a oralidade, a religiosidade popular e a crítica social 

se entrelaçam. Produzido no contexto da primeira metade do século XX, circulando em feiras, 

mercados e comunidades rurais, o texto dialoga com um público leitor e ouvinte popular, 

composto por trabalhadores rurais, cantadores, mulheres camponesas e pequenos comerciantes, 

que viam nas histórias do cordel uma forma de reconhecimento, riso e crítica à sua própria 

realidade. A narrativa do folheto se estrutura em torno da figura de João Grilo, personagem 

arquetípico do nordeste brasileiro: pobre, sem formosura, mas dotado de astúcia, senso de 

justiça e habilidade com a palavra. Ele representa a subversão do herói tradicional: ao invés do 

guerreiro ou do nobre, o herói do povo é o matuto, o esperto, o marginalizado que transforma o 

mundo à sua volta com inteligência e humor (Bakhtin, 1987). 

A figura de João Grilo é uma representação do Nordeste que utiliza o imaginário para 

relatar aspectos da realidade social. A personagem encarna diversos estereótipos do sertanejo, 

servindo como elemento simbólico para identificar traços distintivos da região. Nesse sentido, 



96  

o folheto não apenas diverte: ele documenta um sentimento coletivo de resistência, uma crítica 

popular à desigualdade, à exploração, à hipocrisia religiosa e às aparências sociais. João 

Evangelista do Nascimento Neto (2013) analisou a construção da figura de João Grilo como 

pícaro nordestino e justiceiro popular, discutindo como essa personagem encarna a crítica social. 

Diferente do pícaro25 clássico, que age apenas para sobreviver, João Grilo combina essa 

necessidade com o prazer puro de enganar os outros. Ele é um anti-herói popular, um neopícaro, 

que segundo o autor, se encaixa em uma extensão da picaresca clássica, retomando e 

transgredindo o modelo espanhol, enraizando-se na realidade local dos sertões nordestinos. 

Ao longo do texto, João Grilo enfrenta instituições tradicionais como a Igreja, o Estado 

e a aristocracia – padres, sultões, duques, ricos –, questionando suas autoridades por meio da 

palavra. A linguagem utilizada, repleta de expressões coloquiais, hipérboles, trocadilhos e 

metáforas populares, reforça o caráter performativo do cordel, ancorado na oralidade e na escuta. 

O texto se aproxima do riso popular bakhtiniano, ao ridicularizar figuras de poder e instaurar 

uma inversão momentânea das hierarquias — fenômeno que Bakhtin identificou como 

carnavalização. Em seu estudo A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o 

contexto de François Rabelais, Mikhail Bakhtin (1987) observou a relação das festividades, 

contexto em que o carnaval se apresenta não apenas como uma festa, mas como um produto 

popular de resistência as dominações sob os marginalizados do poder. No carnaval medieval, 

Bakhtin observou que 

 
A abolição das relações hierárquicas possuía uma significação muito especial. 
Nas festas oficiais, com efeito, as distinções hierárquicas destacavam-se 

intencionalmente, cada personagem apresentava-se com as insígnias dos seus 

títulos, graus e funções e ocupava o lugar reservado para o seu nível. Essa festa 
tinha por finalidade a consagração da desigualdade, ao contrário do carnaval, 

em. que todos eram, iguais e onde reinava uma forma especial de contato livre 

e familiar entre indivíduos normalmente separados na vida cotidiana pelas 

barreiras intransponíveis da sua condição, sua fortuna, seu emprego, idade e 
situação familiar (Bakhtin, 1987, p. 9). 

 

Consoante a essa perspectiva, a cultura popular constitui um segundo mundo ou uma 

segunda vida que existe paralelamente à cultura oficial da época. A carnavalização proporciona 

uma libertação temporária da verdade dominante, da ordem estabelecida e das relações 

hierárquicas, pois as festividades carnavalescas suspendem e subvertem as formas da vida oficial. 

É um fenômeno que une os opostos e celebra a interpenetração de elementos contraditórios. Isso 

 

25 Um pícaro é um anti-herói astuto e marginalizado, geralmente pobre, que sobrevive usando a inteligência, a 
malandragem e o humor para burlar as regras e criticar, de forma indireta, as injustiças da sociedade. 



97  

se manifesta na combinação de elogio e injúria, vida e morte, nascimento e decadência, o alto e 

o baixo, através do riso popular carnavalesco, que é carregado de contrariedades, ligado à 

liberdade e à verdade. As formas de linguagem como insultos, blasfêmias, praguejos e outras 

expressões orais populares, são consideradas subversivas e funcionam como uma crítica a 

cosmovisão oficial, invertendo hierarquias e normas. Segundo Bakthin, 

 
Fenômenos tais como às grosserias, os juramentos e as obscenidades! são os 

elementos não oficiais da linguagem. Eles são, e assim eram; considerados, 
uma violação flagrante das regras normais da linguagem, como uma 

deliberada recusa de curvar-se às convenções verbais: “etiqueta, cortesia, 

piedade, consideração, respeito da hierarquia, etc... Se os elementos desse 
gênero existem em quantidade Suficiente é sob uma forma deliberada, 

exercem uma influência poderosa sobre todo o contexto, sobre toda a 

linguagem: transpõem-na para um plano diferente, fazem-na escapar a todas 
as convenções verbais. E essa linguagem, liberta dos entraves das regras, da 

hierarquia e das interdições da língua comum, transforma-se numa língua 

especial, uma espécie de jargão. Em consequência, ela propicia a formação de 

um grupo especial de pessoas iniciadas nesse comércio familiar, um grupo 
franco e livre na sua expressão. Era assim de fato à multidão da praça pública, 

em especial nos dias de festa, de feira, de carnaval (Bakhtin, 1987, p. 162). 

 

O trecho do folheto, em que João Grilo engana um padre ao oferecer-lhe uma garapa 

que, na verdade, continha um rato podre, nos mostra a astúcia usada para ridicularizar o padre, 

representante da Igreja, invertem momentaneamente as hierarquias sociais e revelam um tipo 

de humor grotesco que, segundo Bakhtin (1987), serve para desestabilizar o sagrado e o poder 

institucional: 

Um dia a mãe de João Grilo 

foi buscar água à tardinha 

deixou João Grilo em casa 

e quando deu fé lá vinha 

um padre pedindo água 

nessa ocasião não tinha. 

João disse: só tem garapa 

disse o padre: donde é? 

João Grilo lhe respondeu: 

é do engenho Catolé, 

disse o padre: pois eu quero 

João levantou uma coité. 

 

O padre bebeu e disse 

oh! que garapa boa! 

João Grilo disse: quer mais? 

o padre disse: e a patroa 

não brigará com você? 

João disse: tem uma canoa. 

João trouxe outra coité 

naquele mesmo momento 

disse ao padre: beba mais 

não precisa acanhamento 

na garapa tinha um rato 

estava podre e fedorento. 

 
O padre disse: menino 
tenha mais educação 

e por que não me disseste? 

oh! natureza do cão 

pegou a dita coité 

arrebentou-a no chão. 

João Grilo disse: danou-se 

misericórdia São Bento! 

com isso a mamãe se dana 



98  

me pague mil e quinhentos 

essa coité, seu vigário, 

é da mamãe mijar dentro. 

O padre deu uma pôpa 

disse para o sacristão: 

este menino é o diabo 

em figura de cristão 

meteu o dedo na goela 

quase vomita o pulmão. 

 

João Grilo ficou sorrindo 

pela cilada que fez 

dizendo: vou confessar-me 

no dia sete do mês 

ele nunca confessou-se 

foi essa à primeira vez. 

(Lima, 2006, p. 3–4) 

 

O nascimento de João Grilo é cercado por elementos simbólicos que remetem ao 

nascimento de Jesus Cristo. Assim como a chegada do Messias foi marcada por manifestações 

da natureza, o nascimento de Grilo também é acompanhado por eventos inusitados — um 

eclipse lunar, a erupção de um vulcão e a aparição de um lobisomem — que sinalizam a 

importância daquele momento. Se a vinda de Cristo representou uma mudança no destino da 

humanidade, as ações de João Grilo prometem transformar, à sua maneira, a realidade do sertão. 

Não se trata de divinizar o personagem ou equipará-lo a Jesus, mas de construí-lo como um 

contraponto simbólico. De um lado, temos Emanuel, com seu discurso solene de redenção 

espiritual; de outro, João Grilo, com seu tom bem-humorado e centrado na própria 

sobrevivência. O que se contrapõe aqui é a seriedade da linguagem religiosa e o riso da cultura 

popular (Nascimento, 2013): 

João Grilo foi um cristão 

que nasceu antes do dia 

criou-se som formosura 

mas tinha sabedoria 

e morreu depois da hora 

pelas artes que fazia. 

E nasceu de sete meses 

chorou no bucho da mãe 

quando ela pegou um gato 

ele gritou: não me arranhe 

não jogue neste anima! 

que talvez você não ganhe. 

Na noite que João nasceu 

houve um eclipse na lua 

e detonou um vulcão 

que ainda continua 

naquela noite correu 

um lobisomem na rua. 

(Lima, 2006, p. 2) 



99  

João Grilo é retratado com características físicas que, à primeira vista, não indicam 

grandes possibilidades de sobrevivência ou êxito. De aparência frágil, magro, de baixa estatura 

e com uma barriga saliente, sua figura representa a realidade de muitas crianças sertanejas 

afetadas pela pobreza e pela desnutrição. Essa barriga grande, provocada pela esquistossomose, 

consequência do consumo de água contaminada e da falta de saneamento, confere-lhe um 

aspecto ao mesmo tempo cômico e melancólico: um corpo debilitado, carregando os sinais de 

um cotidiano marcado pela precariedade (Nascimento, 2013): 

 

Porém João Grilo criou-se 

pequeno, magro e sambudo 

as pernas tortas e finas 

a boca grande e beiçudo 

no sitio onde morava 

dava notícia de tudo. 

(Lima, 2006, p. 2) 

 

É justamente por isso que João Grilo recebe o apelido de “Amarelo”, tão comum entre 

meninos nordestinos em condições semelhantes. Além disso, o folheto revela que ele era órfão 

de pai desde os sete anos, e levava uma vida de precariedade, utilizando sua esperteza para levar 

o sustento para ele e sua mãe. No entanto, contrariando qualquer prognóstico, ele cresce vivo, 

ativo e intrometido. Desde cedo, se envolve em diversos assuntos da comunidade, chamando 

atenção por sua irreverência e inteligência aguda. Já na infância, João Grilo começa a moldar a 

imagem de pícaro (Nascimento, 2013). 

 

João perdeu o pai 

com sete anos de idade 

morava perto de um rio 

ia pescar toda tarde 

um dia fez uma cena 

que admirou a cidade. 

O rio estava de nado 

vinha um vaqueiro de fora 

perguntou: dará passagem”? 

João Grilo disse: inda agora 

o gadinho de meu pai 

passou com o lombo de fora. 

 

O vaqueiro botou o cavalo 

com uma braça deu nado 

foi sair já muito em baixo 

quase que morre afogado 

voltou e disse ao menino: 

você é um desgraçado. 

João Grito foi ver o gado 

para provar aquele ato 

veio trazendo na frente 

um bom rebanho de pato 

Os patos passaram na água 

João provou que era exato. 

(Lima, 2006, p. 3). 



100  

Sua principal arma é a palavra. Apesar de desprovido de beleza física, superabunda em 

inteligência. Sua sabedoria não é formal, mas advinda das ruas, dos campos e do contato com 

as pessoas, um saber da vida. A palavra de proferia por João Grilo ela é cortante, afiada, capaz 

de questionar, como forma de insurreição contra os poderosos. Ele se apropria do discurso 

hegemônico e o funde com a fala popular para criar uma reação imbuída de críticas sociais, 

permeada de escárnio e desejo de sobrevivência (Nascimento, 2013). Em vários momentos, é 

possível observar as atitudes de João Grilo provocando rupturas com a ordem estabelecida, 

através de figuras como o padre, o professor, o português, o sultão. Na parte em que ele é 

convidado pelo rei “Bartolomeu do Egito”, existe a intenção por parte do “sultão” em testar a 

inteligência de João Grilo com doze perguntas, adivinhações que João respondeu com maestria, 

mostrando sua inteligência que releva a sabedoria popular, em tom sempre satírico: 

 

João Grilo, vou terminar 

as perguntas do tratado 

o Grilo disse: pergunte 

quero ficar descansando 

disse o rei: é muito exato 

o que é que vem do alto 

cai em pé, corre deitado? 

 

Aquele que cai de pé 
e sai correndo no chão 

será uma grande chuva 

nos barros de um sertão 

o rei disse: muito bem 

no mundo todo não tem 

outro grilo como João. 

João Grilo, você bebe? 

João disse: bebo um pouquinho 

e disse: eu não sou filho 

de Baco que fez o vinho 
o meu pai morreu bebendo 

eu o que estou fazendo? 

Sigo no mesmo caminho, 

O rei disse: João Grilo 

beber é coisa ruim 

o Grilo respondeu: qual! 

O meu pai disse assim: 

na casa de seu Henrique 

zelam bem um alambique 

melhor do que um jardim. 

(Lima, 2006, p. 20) 

 

 

As ações de João Grilo atuam como forma de aproximação simbólica entre os pobres e 

os ricos, desafiando desigualdades sociais por meio de estratégias inusitadas e até fantásticas. 

Um exemplo disso ocorre quando ele encontra, em plena caatinga, ladrões que haviam saqueado 

Meca e o Egito. Nessa narrativa, as fronteiras geográficas e sociais são eliminadas para que o 

protagonista possa colocar em prática o ditado popular: ladrão que rouba ladrão tem cem anos 

de perdão (Nascimento, 2013). Com criatividade e simplicidade, João se disfarça com um lençol 

branco, deita em um caixão e finge ser um fantasma, conseguindo assustar os bandidos e tomar 

para si o dinheiro roubado. Ao retornar para casa, recebe o perdão da mãe, pois sua esperteza 

serviu para um bem maior, reafirmando sua lógica própria de justiça e sobrevivência: 



101  

João Grilo chegou no rio 

às cinco horas da tarde 

passou até nove horas 

porém tudo foi debalde 

na noite triste e sombria 

João Grilo, sem companhia 

voltava sem novidade. 

Chegando dentro da mata 
ouviu lá dentro um gemido 

os lobos devoradores 

o caminho interrompido 

e trepou-se num pinheiro 

como era forasteiro 

ficou calado escondido. 

 

Os lobos foram embora 

e João Grilo não quis descer 

disse: eu dormirei aqui 

suceda o que suceder 

eu hoje imito araquan 

só vou embora amanhã 

quando o dia amanhecer. 

O Grilo ficou trepado 

temendo lobos e leões 

pensando na fatal sorte 

e recordando as lições 

que na escola estudou 

quando de súbito chegou 

uns quatro ou cinco ladrões. 
 

Eram uns ladrões de Meca 

que roubavam no Egito 

se ocultavam na mata 

naquele bosque esquisito 

pois cada um de por si 

que vinha juntar-se ali 

pra ver quem era perito. 

O capitão dos ladrões 

disse: não fala ninguém? 

um respondeu: não senhor 

disse ele muito bem 

cuidado não roubem vã 

vamos ajuntar-nos amanhã 

na Capela de Belém 

Lá partiremos o dinheiro 

pois aqui tudo é graudo. 

temos um roubo a fazer 

desde ontem que estudo 

mas já estou preparado 

E o Grilo lá trepado 

calado e escutando tudo. 

 

Os ladrões foram embora 

depois da conversação 

João Grilo ficou ciente 

dizendo em seu coração 

se Deus ajudar a mim 

acabou-se tempo ruim 

sou eu quem ganho a questão. 

 

João Grilo desceu da árvore 

quando o dia amanheceu 

mas quando chegou em casa 

não contou o que se deu 

furtou um roupão de malha 

vestiu, fez uma mortalha 

Já no mato se escondeu. 

 

À noite foi pra capela 

por detrás da sacristia 

vestiu-se com a mortalha 

pois a capela jazia 

sempre com a porta aberta 

João Grilo partiu na certa 

colher o que pretendia. 

 

Deitou-se lá num caixão 

que enterrava defunto 

João Grilo disse: hoje aqui 

vou ganhar um bom presunto 

os ladrões foram chegando 

João Grilo observando 

sem pensar em outro assunto. 

Acenderam um farol 

penduraram numa cruz 

foram contar o dinheiro 

no claro de uma luz 

João Grilo de lá gritou: 

esperem por mim que vou 

com as ordens de Jesus. 



102  

Os ladrões dali fugiram 

quando viram a alma em pé 

João Grilo ficou com tudo 

disse: já sei como é 

nada no mundo me atrasa 

agora vou para casa 

tomar um rico café. 

Chegou e disse: mamãe 

morreu nossa precisão 

ladrão que rouba outro 

tem cem anos de perdão 

contou o que tinha feito 

disse a velha: está direito 

vamos fazer refeição. 

 

(Lima, 2006, p.13–16) 

 

Após responder as perguntas do sultão do Egito, João Grilo passou de homem pobre e 

anônimo a juiz respeitado, numa transformação que simboliza a valorização do saber popular 

frente às aparências e aos títulos sociais. Sua atuação dá voz e vez aos desfavorecidos, pois ele 

compreende as dificuldades enfrentadas pelos mais humildes e reconhece a forma como os 

poderosos exploram e desprezam as pessoas pobres (Nascimento, 2013). Assim, João assume 

o papel de defensor dos oprimidos, evidenciando o confronto entre classes: 

 

Certa vez chegou na corte 

um mendigo esfarrapado 

com uma mochila nas costas 

dois guardas de cada lado 

seu rosto cheio de mágoa 

os olhos vertendo água 

fazia pena, o coitado. 

Junto dele estava um duque 

que veio denunciar 

dizendo que o mendigo 

na prisão ia morar 

por não pagar as despesas 
que fizera por afoiteza 

 

sem ninguém lhe convidar. 

João Grilo disse ao mendigo: 
e como é, pobretão 

que se faz uma despesa 

sem ter no bolso um tostão 

me conte todo o passado 

depois de ter escutado 

lhe darei razão ou não. 

Disse o mendigo: sou pobre 
e fui pedir uma esmola 

na casa do senhor duque 

levei a minha sacola 

quando cheguei na cozinha 

vi cozinhando galinha 

numa grande caçarola. 

 

Como a comida cheirava 

eu tive apetite nela 

tirei um taco de pão 

e marchei pro lado dela 
e sem pensar nas desgraça 

botei o pão na fumaça 

que saía da panela. 

O cozinheiro zangou-se 

chamou logo o seu senhor 

dizendo que eu roubara 

da comida o seu sabor 

só por cu ter colocado 

um taco de pão mirrado 

aproveitando o vapor. 

 

Por isso fui obrigado 

a pagar essa quantia 

como não tive dinheiro 

o duque por tirania 

mandou trazer-me escoltado 

prá depois de ser julgado 

ser posto na enxovia. 

 

João Grilo disse: está bem 

não precisa mais falar 



103  

então perguntou ao duque 

quanto o homem vai pagar? 

cinco coroa de prata 

ou paga ou vai pra chibata 

não lhe deve perdoar. 

João Grilo tirou do bolso 

a importância cobrada 

na mochila do mendigo 

deixou-a depositada 

e disse para o mendigo: 

balance a mochila amigo 

pro duque ouvir a zuada. 

O mendigo sem demora 

fez como o Grilo mandou 

pegou essa mochilinha 

com a prata e balançou 

sem compreender o truque 

bem no ouvido do duque 

as moedas tilintou. 

Disse o duque enfurecido: 

mas não recebi o meu 

diz João Grilo: sim senhor 

e isto foi o que valeu 

deixe de ser batoteiro 

o tinido do dinheiro 

o senhor já recebeu. 

Você diz que o mendigo 

por ter provado o vapor 

foi mesmo que ter comido 

seu manjar e seu sabor 

pois também é verdadeiro 

que o tinir do dinheiro 

representa seu valor. 

 

Virou-se para o mendigo 

e disse: estás perdoado 

leva o dinheiro que dei-te 

vai pra casa descansado 

o duque olhou para o Grilo 

depois de dar um estrilo 

saiu por ali danado. 

(Lima, 2006, p. 24–27). 

 

Para resolver o impasse, João Grilo recorreu à mesma lógica inusitada da denúncia: 

manda colocar moedas na mochila do mendigo e ordena que ele as balance, para que o barulho 

sirva como forma simbólica de pagamento, seguindo a lógica de que se o vapor foi roubado, o 

som seria sua justa retribuição. Essa solução, criativa e irônica, provoca a insatisfação do duque, 

mas favorece o mendigo, acusado pela soberba dos ricos, mas absorvido pela justiça empregada 

por Grilo (Nascimento, 2013). 

O episódio que encerra o folheto, é uma cena em que João Grilo, por sua fama de juiz, 

foi convidado ilustre em outro reino para uma altíssima recepção. Propositalmente chegou 

vestido maltrapilho e foi humilhado por sua aparência modesta. Ao retornar à corte vestido com 

trajes nobres, as pessoas passaram demonstrar respeito. ao ser reverenciado como juiz, constitui 

uma crítica contundente à lógica das aparências que estrutura as relações sociais (Nascimento, 

2013). Inicialmente tratado com desprezo, segregado à cozinha e alvo de preconceito, o 

personagem só é legitimado como sujeito digno quando encarna, simbolicamente, os signos 

externos de status e poder. Sua ascensão momentânea, no entanto, não o afasta da consciência 

crítica: 



104  

A fama então de João Grilo 

foi de nação em nação 

por sua sabedoria 

e por seu bom coração 

sem ser por ele esperado 

um dia foi convidado 

pra visitar um sultão. 

O rei daquele País 

quis o reino embandeirado 

pra receber a visita 

do ilustre convidado 
o castelo estava em flores 

cheio de tantos fulgores 

ricamente engalanado. 

As damas da alta corte 

trajavam decentemente 

toda corte imperial 

esperava impaciente 

ou por isso ou por aquilo 

para conhecer João Grilo 

figura tão eminente. 

 

Afinal chegou João Grilo 

no reinado do sultão 

quando ele entrou na côrte 

que grande decepção 

de palitó remendado 

sapato velho furado 

nas costas um matulão. 

 

O rei disse não é ele 

pois assim já é demais 

João Grilo pediu licença 

mostrou-lhe as credencias 

embora o rei não gostasse 

mandou que ele ocupasse 

os aposentos reais, 

Só se ouvia cochichos 

que vinham de todo lado, 

as damas então diziam: 

é esse o homem falado? 

duma pobreza tamanha 

e ele nem se acanha 
de ser nosso convidado? 

 

Até os membros da corte 

diziam num tom chocante: 

pensava que o João Grilo 

fosse dum tipo elegante 

mas nos manda 1 remendado 

sem roupa, esfarrapado 

um maltrapilho ambulante. 

E João Grilo ouvindo tudo 

mas sem dar demonstração 

em toda a corte real 

ninguém lhe dava atenção 

por mostrar-se esmolambado 

tinha sido desprezado 

naquela rica nação. 

 

Afinal veio um criado 

e disse sem o fitar 

Já preparei o banheiro 

para o senhor se banhar 

vista uma roupa minha 

e depois vá prá cozinha 

na hora de almoçar 

João Grilo disse: está bom 

mas disse com seu botão 

roupas finas trouxe eu 

dentro de meu matulão 

me apresentei rasgado 

para ver nesse reinado 

qual era a minha impressão. 

João Grilo tomou um banho 

vestiu uma roupa de gala 

então muito bem vestido 

apresentou-se na sala 

ao ver seu traje tão belo 

houve gente no castelo 

que quase perdia a fala. 

 

E então toda repulsa 

transformou-se de repente 

O rei chamou-o prá mesa 

como homem competente 

consigo, dizia João 

na hora da refeição 

vou ensinar essa gente. 

 

O almoço foi servido 

porém João não quis comer 

despejou vinho na roupa 

só para vê-lo escorrer 



105  

ante a côrte estarrecida 

encheu os bolsos de comida 

para toda a corte ver. 

O rei bastante zangado 

perguntou para João: 

porque motivo o senhor 

não come da refeição? 

respondeu João com maldade: 

tenha calma, majestade 

digo já toda razão. 

Esta mesa tão repleta 

de tanta comida boa 

não foi posta para mim 

um ente vulgar atoa 

desde sobremesa à sopa 

foram postas à minha roupa 

e não à minha pessoa. 

 

Os comensais se olharam 

O rei pergunta espantado: 

porque o senhor diz isto 

estando tão bem tratado? 

disse João: isso se explica 

 

 

 

por estar de roupa rica 

não sou mais esmolambado. 

 
E estando esfarrapado 

ia comer na cozinha 

mas como troquei de roupa 
como junto da rainha 

vejo nisto um grande ultraje 

homenageiam meu traje 

e não a pessoa minha. 

 

Toda a corte imperial 

pediu desculpa a João 

e muito tempo falou-se 

naquela dura lição 

E todo mundo dizia 

que sua sabedoria 
era igual a Salomão. 

(Lima, 2006, p. 28–32)  

 

 

 

 

 

 

 

A recusa de João em participar do banquete, ao derramar vinho sobre a roupa e encher os 

bolsos de comida, revela-se um ato performático de denúncia. Ao afirmar que aquela comida não 

fora oferecida à sua pessoa, mas sim à sua indumentária, João desvela o vazio moral de uma 

sociedade que atribui valor à exterioridade em detrimento da essência humana. Esse momento 

assume contornos de fábula moralizante, quando o pícaro assume uma posição de enunciador 

ético, questionando a superficialidade das convenções sociais. A figura do pícaro, 

tradicionalmente associada à marginalidade e à transgressão, aqui se eleva como agente 

pedagógico, cuja trajetória cômica é atravessada por uma crítica social sofisticada. A vingança, 

portanto, não se configura como retaliação violenta, mas como estratégia de desestabilização 

simbólica das estruturas de poder, promovendo o riso como forma de reparação e justiça 

(Nascimento, 2013). 

 



106  

Como documento histórico, As Proezas de João Grilo também permite pensar o sertão 

como território simbólico e político. O cenário em que se desenrola a narrativa, com seus 

elementos rurais, religiosos e fantásticos, compõe uma paisagem cultural que vai além da 

geografia. Como observou Durval Muniz de Albuquerque Júnior (2011), o sertão é uma invenção 

social e discursiva, moldada por representações, silêncios e disputas. O folheto, ao retratar esse 

sertão vivo e contraditório, contribui para a construção de memórias alternativas, que desafiam 

as narrativas oficiais da História. 

No contexto do ensino de História, a utilização do folheto como documento amplia a 

noção de fonte histórica, incorporando saberes populares e narrativas contra-hegemônicas. Ele 

permite ao estudante perceber que a História pode ser contada de outras formas, e que os sujeitos 

comuns também produzem interpretações históricas. Além disso, possibilita desenvolver 

competências de análise discursiva, identificação de valores culturais, leitura simbólica e 

reflexão crítica sobre as relações sociais em diferentes tempos e espaços. 

 

4.4.Construção do caderno temático 

 

O produto educacional desenvolvido no contexto desta pesquisa consiste em um caderno 

temático intitulado Memória e Identidades dos Sertões em Folhetos: João Ferreira de Lima e As 

Proezas de João Grilo. O material foi idealizado como ferramenta pedagógica para componentes 

eletivos no Ensino Médio das escolas estaduais de Pernambuco. Este formato de disciplina, 

existente nas escolas integrais de 45h, permite aos docentes e discentes a possibilidade de criar 

unidades curriculares diversificadas a partir de interesses comuns, ampliando repertórios culturais 

e promovendo a formação crítica. Temos como referência para fundamentar nosso caderno 

temático o Currículo de Pernambuco do Ensino Médio (Pernambuco, 2025), que foi elaborado 

em consonância com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), a qual estabelece na 

constituição da Formação Geral Básica e dos Itinerários Formativos de Aprofundamento (IFA), 

as diretrizes para o exercício da educação integral, com base na valorização da diversidade 

cultural e do protagonismo juvenil (Brasil, 2018). O Currículo Estadual de Pernambuco reforça 

a implementação de eletivas temáticas, que podem ou não estar vinculadas a uma trilha de 

aprofundamento, permitindo experiências pedagógicas contextualizadas e comprometidas com a 

identidade cultural dos estudantes. De acordo com o currículo os componentes eletivos, 

garantem direitos e objetivos de aprendizagem, bem como favorecem o 

desenvolvimento das competências e habilidades definidas para o Ensino Médio, 

visando ampliar o conhecimento dos(as) estudantes, em seus diversos interesses, 

com base no documento curricular do Ensino Médio e no Projeto Político- 



107  

Pedagógico da escola (Pernambuco, 2025, p. 9). 

 

Para o estabelecimento de eletivas, de acordo com os itinerários formativos para a área de 

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, no currículo de Pernambuco das unidades escolares de 

45h, busca fortalecer e aprofundar os conhecimentos que os estudantes obtiveram na Formação 

Geral Básica (FGB). Este itinerário tem como propósito, contribuir para a compreensão da 

história das ideias e dos fatos históricos, contextualizando-os com noções de tempo e espaço; 

possibilitar uma abordagem crítica sobre as estruturas sociais, culturais e políticas; orientar os 

estudantes a compreender as dinâmicas que moldam a sociedade e suas relações, incentivando- 

os a questionar e entender fenômenos sociais, analisando circunstâncias históricas específicas; 

dar destaque especial à diversidade humana e aos direitos humanos, visando o acolhimento da 

diferença, o fortalecimento da dignidade e o desenvolvimento do pensamento crítico e contemplar 

o raciocínio espaço-temporal como norteador do comportamento humano, ajudando os estudantes 

a compreender, interpretar e avaliar os significados das ações passadas e presentes, tornando-os 

responsáveis pelo saber produzido e pelo controle dos fenômenos naturais e históricos 

(Pernambuco, 2025). Quanto à especificidade do ensino de História, o currículo estabelece a 

promoção de “meios para aprofundar e ampliar os conhecimentos específicos em: Fontes, 

Memória e Temporalidades; Política, sociedade e relações de poder; Lutas, resistências e 

movimentos sociais; Economia, produção e trabalho; História local, Patrimônio, Cultura e 

Identidades” (Pernambuco, 2025, p. 14). 

Quanto aos aspectos metodológicos, os Itinerários Formativos de Aprofundamento (IFA) 

são organizados para assegurar o tratamento interdisciplinar e integrado dos conteúdos de ensino. 

Eles devem fomentar o desenvolvimento de metodologias diversificadas, sistematizadas em 

projetos integradores, que podem contemplar propostas de investigação científica e tecnológica, 

e iniciativas de estudo com propostas de intervenção social, de acordo com as características e 

necessidades de cada escola e território (Pernambuco, 2025, p. 14). 

Nesse ínterim, elaboramos nosso material didático para contemplar esse espaço que existe 

nas escolas integrais de Pernambuco, onde o docente é desafiado a construir de maneira criativa 

objetivos de aprendizagem. Portanto, nosso caderno temático visa contribuir como recurso 

didático que propõe uma análise interdisciplinar a partir do ensino de história, para construção do 

espaço de ensino-aprendizagem por meio das problematizações elaboradas ao longo desse estudo. 

Por conseguinte, este material pode e deve ser manejado de acordo com as especificidades de 

cada realidade escolar, dialogando também com outros componentes curriculares, como 

Literatura, Língua Portuguesa, Sociologia e Geografia Humana. 



108  

Nosso caderno temático, intitulado Memória e Identidades dos Sertões em Folhetos: João 

Ferreira de Lima e As Proezas de João Grilo, está organizado em seis unidade temáticas, cada 

qual com uma proposta de atividade para seres realizadas em sala de aula, de modo que a última 

consiste na realização de uma culminância, objetivando a exposição à comunidade escolar dos 

conhecimentos construídos ao longo do percurso pedagógico proposto. 

Um aspecto importante na composição do nosso material didático é a utilização de QR 

codes, como uma estratégia pedagógica moderna e eficaz para enriquecer a experiência de 

aprendizado, conectando o conteúdo do caderno a recursos digitais essenciais e complementares, 

para aqueles que se debruçarem no estudo proposto. Essa integração tecnológica permite um 

aprofundamento dinâmico e interativo nos temas abordados. 

Ao longo do caderno, os QR codes são empregados para diversas finalidades, visando 

ampliar o universo de informações e estímulos para os estudantes. Eles estão presentes na 

inserção de reportagens; de acesso ao banco de folhetos da Fundação Casa Rui Barbosa; do dossiê 

que fundamenta a literatura de cordel como patrimônio nacional, elaborado pelo IPHAN em 2018; 

e de músicas sugeridas para serem analisadas. A inclusão de QR codes demonstra um esforço em 

tornar o material didático mais dinâmico, acessível e contextualizado. Eles funcionam como 

portais para conteúdos audiovisuais e acervos digitais, promovendo uma abordagem mais 

interativa e multidisciplinar que valoriza a oralidade, a musicalidade e a visualidade da cultura 

popular nordestina, conforme o próprio material propõe: uma travessia entre tempos, ritmos e 

vozes. 

Iniciamos nosso caderno com uma apresentação do material servindo como uma 

introdução ao tema central, convidando o leitor a explorar os folhetos populares, destacando sua 

origem na oralidade e importância como expressão da cultura nordestina, reconhecida como 

patrimônio cultural imaterial do Brasil. Além disso, introduz o foco principal do caderno: a obra 

de João Ferreira de Lima e seu célebre folheto As proezas de João Grilo, situando o autor como 

um poeta popular do Sertão do Pajeú. 

A unidade 1, Explorando o Pajeú: história, poesia e identidades sertanejas, aborda o 

contexto geográfico e simbólico do sertão do Pajeú. Inicialmente, localizamos o conceito sertão 

não apenas como um lugar físico, mas como uma construção cultural e histórica associada à 

resistência e identidade. Seguimos com um tópico sobre a representação dos sertões pela literatura 

através do Romance de Trinta e a especificidade do Sertão do Pajeú como berço da poesia. 

Abordamos a história de colonização, resistência indígena e as raízes da poesia popular na região, 

mencionando figuras pioneiras de São José do Egito, com suas diferentes fases e grandes nomes 

como Antônio Marinho, Rogaciano Leite e Lourival Batista. Por fim, temos a primeira atividade, 



109  

que propõe debates, pesquisa e criação de um mapa afetivo do sertão, incentivando a conexão do 

aluno com o tema. 

A unidade 2, João Ferreira de Lima e As proezas de João Grilo, é o coração do material 

didático. Esta unidade aprofunda a figura de João Ferreira de Lima, destacando sua atuação como 

poeta, astrólogo e editor do famoso Almanaque de Pernambuco. O foco principal, no entanto, é a 

análise detalhada do folheto As Proezas de João Grilo. Destrinchamos a obra sob diversas 

perspectivas: o nascimento mágico do personagem, sua aparência e sabedoria, seu papel como 

justiceiro social e pícaro nordestino que usa a palavra como arma contra a exploração e as 

injustiças, e a carnavalização e quebra de hierarquias presentes na narrativa. A unidade também 

explora a crítica às aparências e os elementos culturais e linguísticos autênticos do folheto, como 

termos coloquiais e cenários típicos. Construímos também um glossário para auxiliar na 

compreensão de termos específicos. A segunda atividade propõe uma leitura colaborativa do 

folheto e um júri simulado para João Grilo, promovendo o debate e o desenvolvimento do 

pensamento crítico. 

A unidade 3, Folhetos de cordel e rap: Vozes da resistência popular, estabelece uma ponte 

entre o tradicional e o contemporâneo, comparando os folhetos de cordel com o gênero musical 

rap. Ambas as formas são apresentadas como potentes vozes de resistência popular que 

compartilham características como a oralidade, rima, ritmo, temas sociais, papel educativo e 

identidade popular. A unidade ilustra essa conexão através dos artistas nordestinos RAPadura, 

Xique-Chico e Jéssica Caitano, cujas obras fundem elementos da cultura nordestina com o hip 

hop. Como exercício de escuta e criação, a atividade 3 sugere a análise de músicas desses artistas, 

seguida de debates e comparação com o cordel, com a sugestão da elaboração de textos rimados 

acompanhado de uma identidade visual, realizadas pelos estudantes. 

Na unidade 4, A imagem no folheto: xilogravura e autoria, explora o papel fundamental 

da xilogravura nas capas dos folhetos de cordel, descrevendo a técnica artística e sua função de 

criar uma linguagem visual enraizada na estética sertaneja. Ao longo da unidade, são 

mencionados mestres conhecidos da xilogravura popular e se analisam as capas de folhetos de 

João Ferreira de Lima, explicando-se como as imagens complementam a narrativa. A unidade 

também introduz a figura do editor-proprietário, como João Martins de Athayde, e a complexa 

relação entre autoria literária e circulação editorial no contexto da produção de folhetos. A 

atividade proposta, promove uma técnica para criação de xilogravura na sala de aula, utilizando 

como inspiração as capas de João Ferreira de Lima, conectando a teoria à prática criativa. 

A unidade 5, Cultura popular, circularidade e criação poética, aborda a cultura popular 

como um campo dinâmico de circularidade cultural, onde há uma interação contínua entre o 



110  

erudito e o popular, o tradicional e o moderno (Ginzburg, 2006). Nela, exemplifica-se essa 

circularidade com o grupo musical Cordel do Fogo Encantado, que mescla poesia falada, ritmos 

tradicionais nordestinos e elementos contemporâneos. A unidade enfatiza a importância de 

valorizar a pluralidade de saberes como exercício de cidadania. A atividade 5 desafia os alunos a 

reinventar João Grilo em um contexto urbano contemporâneo, criando suas próprias histórias em 

versos, no estilo de sextilha. 

Por fim a unidade 6, A poética popular em movimento: do folheto ao cordel, explora a 

utilização do termo “folheto” para “cordel” no Brasil, destacando as características próprias do 

folheto nordestino. Traça a trajetória do reconhecimento formal do cordel, desde sua circulação 

em feiras até a entrada em espaços escolares e acadêmicos, culminando no tombamento como 

Patrimônio Cultural Imaterial Brasileiro pelo IPHAN em 2018. Mostra-se a presença atual do 

cordel em novas mídias e suportes, reforçando sua natureza viva e adaptável. A última atividade 

propõe uma culminância, que consistiria na elaboração de um evento na escola, intitulado 

“Poética em movimento”. Tal iniciativa teria como procedimentos a realização de uma pesquisa 

de campo para identificar e registrar a tradição da literatura de folhetos na comunidade, a criação 

de uma exposição das atividades realizadas e a exposição dos resultados alcançados pelos 

estudantes. Finalizamos nossa comunicação com os estudantes com uma mensagem final, 

reforçando a importância do percurso e a bagagem cultural adquirida, convidando-os a reconhecer 

aspectos do sertão pernambucano como parte de sua identidade e a usar a poesia popular como 

ferramenta para contar suas próprias histórias. 

A estrutura do material didático consiste didaticamente em construir um percurso 

pedagógico, iniciando com conceitos amplos, aprofundando-se em um estudo sobre João Ferreira 

de Lima e a personagem João Grilo, expandindo para conexões contemporâneas — rap — e 

aspectos artísticos/editoriais — xilogravura, autoria —, culminando com a reflexão sobre a 

cultura popular como um todo e seu legado. As atividades são práticas e interativas em cada 

unidade, promovendo não apenas a compreensão teórica, mas também a vivência e a produção 

criativa dos alunos. Isso, por sua vez, consolida o objetivo de fazer da escola um espaço onde a 

cultura popular tem lugar de fala, leitura e autoria, e os docentes e discentes são autores da 

construção dos saberes manejados na sala de aula. 



111  

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A realização desta pesquisa se deu a partir dos desafios de uma educação historicamente 

marcada por conteúdos eurocentrados e por uma visão homogeneizante da história nacional. A 

investigação propôs como eixo condutor a valorização da cultura popular, tendo como objeto 

de análise o folheto As Proezas de João Grilo, de João Ferreira de Lima. Buscamos não apenas 

analisar a obra de um importante poeta popular, mas, sobretudo, problematizar a construção 

histórica das identidades sertanejas a partir do Sertão do Pajeú, em Pernambuco, região marcada 

pela presença e atuação de poetas e poetizas. 

Ao longo da pesquisa, constatamos que os folhetos, enquanto manifestação artística 

enraizada no cotidiano sertanejo, representa uma poderosa ferramenta para o ensino de História, 

pois guarda em sua forma poética, em seus enredos e personagens, as marcas da memória 

coletiva, dos conflitos sociais, das resistências populares e da crítica aos poderes instituídos. A 

partir dos estudos de Roger Chartier (1990), a cultura letrada e a cultura oral se entrelaçam em 

práticas de leitura e de apropriação que constroem sentidos históricos. Assim, trabalhar com os 

folhetos de cordel em sala de aula não é apenas recuperar uma tradição textual, mas também 

favorecer o acesso a uma História contada por sujeitos que muitas vezes são silenciados nos 

livros didáticos e nas narrativas oficiais. 

A escolha do folheto As Proezas de João Grilo, obra-prima de João Ferreira de Lima, 

justificou-se por sua riqueza simbólica e por sua ampla circulação no imaginário nordestino. A 

personagem João Grilo, com sua esperteza e irreverência, encarna a figura do pícaro sertanejo, 

que tensiona as hierarquias sociais, confronta os poderosos e denuncia as contradições da vida 

no sertão. Ao mesmo tempo em que diverte, Grilo revela estratégias de sobrevivência que 

expõem as desigualdades sociais e as formas de dominação. Sua trajetória, tal como construída 

por João Ferreira de Lima, é uma síntese da crítica social com o riso, do sagrado com o profano, 

da esperteza com a justiça popular. 

A partir desse universo simbólico, o produto educacional elaborado, o caderno temático 

intitulado Memória e Identidades dos Sertões em Folheto foi desenvolvido com o propósito de 

criar uma ponte entre o saber escolar e os saberes populares, articulando o conteúdo curricular 

e as vivências culturais dos alunos. O material foi estruturado para ser utilizado nas eletivas do 

Ensino Médio da Rede Pública Estadual de Pernambuco, alinhado tanto à Base Nacional 

Comum Curricular (BNCC) quanto ao Currículo do Estado de Pernambuco. A proposta 

responde à Competência Específica 1 da área de Ciências Humanas da BNCC, que orienta para 



112  

a análise de processos históricos a partir de múltiplas fontes e referenciais, bem como à 

Competência Geral 5, que trata da valorização das manifestações culturais locais e nacionais. 

Dividido em seis unidades temáticas, o caderno aborda temas como o conceito histórico 

e simbólico de sertão, apresentando o Sertão do Pajeú–PE e sua tradição poética, a trajetória do 

autor João Ferreira de Lima, a análise narrativa e estética do folheto, os diálogos entre cordel e 

rap, a xilogravura como expressão visual da cultura nordestina e a circularidade cultural que 

conecta oralidade, escrita e performance. As atividades propostas envolvem leitura crítica, 

produção textual, criação poética, interpretação iconográfica, debates e experimentações 

artísticas, promovendo uma aprendizagem ativa, situada e significativa. 

Metodologicamente, a pesquisa se inscreve em uma perspectiva qualitativa, com ênfase 

na construção e aplicação do produto didático como forma de intervenção prática no campo do 

Ensino de História. A análise documental do cordel, as reflexões teóricas sobre identidade, 

memória, cultura popular, e o diálogo com os documentos normativos (BNCC e Currículo de 

Pernambuco) nortearam a elaboração do caderno, que foi pensado não apenas como material 

de apoio, mas como instrumento de formação crítica e emancipatória dos estudantes. Como 

salienta Stuart Hall (2022), as identidades não são dadas, mas construídas no tempo e no espaço; 

assim, o ensino de História precisa assumir seu papel na produção de sentidos sobre o passado 

e o presente, e portando das identidades, valorizando os sujeitos históricos em sua pluralidade. 

Ao se reconhecerem nas histórias, nos cenários e nos valores presentes, os estudantes se tornam 

mais engajados na aprendizagem, ampliam sua compreensão do passado e fortalecem sua 

identidade cultural. A personagem João Grilo, ao representar o Nordeste que ri da própria 

miséria (Albuquerque Júnior, 2011), torna-se um catalisador de reflexões profundas sobre 

justiça, exclusão, resistência e dignidade. 

Nossa investigação pautou-se no arcabouço teórico-metodológico, do campo da História 

Cultural e das Ciências Sociais. A compreensão de que as identidades são construções 

discursivas, fluidas e negociadas no tempo, conforme proposto por Stuart Hall (2022), 

concomitantemente, a análise da memória coletiva de Maurice Halbwachs (1990), aliada às 

reflexões de Michael Pollak (1992) sobre sua natureza construída e disputada, demonstrou 

como os folhetos de cordel funcionam como um repositório vivo de saberes e experiências das 

camadas populares. 

Ao longo do primeiro capítulo, realizamos um balanço historiográfico que distinguiu 

conceitualmente o folheto do cordel, adotando uma postura crítica que reconhece a poética da 

oralidade popular dos sertões nordestinos, contrapondo-se ao termo cordel estabelecido pelo 



113  

meio intelectual para referenciar origens lusitanas. Exploramos o percurso dessa literatura, 

desde sua marginalização inicial até sua incorporação pelos estudos folclóricos e, 

posteriormente, pela História Cultural. Evidenciamos como a cultura popular não é homogênea, 

mas um espaço dinâmico de interações e negociações, que desafia dicotomias simplistas entre 

o popular e o erudito, o rural e o urbano (Ginzburg, 2006). 

No segundo capítulo, aprofundamo-nos no conceito de sertão como uma construção 

simbólica, cultural e histórica. O Sertão do Pajeú, reconhecido como o "berço dos poetas 

populares do estado", foi o lócus para investigar como a tradição poética se entrelaça com a 

ocupação histórica, as resistências indígenas e as sociabilidades locais. A pesquisa destacou a 

importância de figuras como Antônio Marinho, Rogaciano Leite e Lourival Batista. João 

Ferreira de Lima, assim como grandes poetas da região, compuseram a tradição poética da 

“Escola de Poesia de São José do Egito” a partir de 1911 (Campos Júnior, 2023). Observamos 

a partir da trajetória de João Ferreira de Lima, como poeta e astrólogo, bem como editor do 

influente Almanaque de Pernambuco, a intersecção entre o saber popular, a cultura escrita e as 

estratégias de sobrevivência por meio da palavra poética e das práticas culturais populares. 

O terceiro capítulo ressaltou o potencial educativo dos folhetos de cordel. A análise 

aprofundada de As Proezas de João Grilo, de João Ferreira de Lima, demonstrou seu valor 

como documento histórico vivo da cultura popular. A figura de João Grilo, o “fraco que vence 

o forte” pela palavra, um pícaro nordestino e justiceiro popular, foi explorada sob a ótica da 

carnavalização de Bakhtin (1987), evidenciando a crítica social, o humor e a subversão de 

hierarquias presentes na narrativa. 

Assim, esta pesquisa reafirma a importância da valorização dos saberes populares como 

parte integrante da formação história dos sujeitos escolares. Para além de um material didático, 

representa uma tomada de posição pedagógica e epistemológica: ensinar História é, também, 

lutar contra o apagamento das memórias subalternizadas, é abrir espaço para narrativas 

insurgentes e é afirmar a escola como território de resistência cultural. 

Esperamos que este trabalho inspire outros docentes a explorarem os múltiplos 

caminhos da cultura popular como fonte de ensino e aprendizagem, promovendo uma educação 

mais dialógica, sensível às realidades locais, comprometida com a justiça social e capaz de 

formar sujeitos históricos conscientes de si e do mundo que os cerca. A experiência 

desenvolvida aqui deixa evidente que o sertão, longe de ser sinônimo de atraso ou carência, é 

lugar de potência poética, de saberes complexos e de uma história rica, que merece ser contada 

e ensinada. 



114  

Buscamos contribuir para a área do Ensino de História através da necessidade em 

revisitar e valorizar as narrativas vistas de baixo, desconstruindo as lentes que marginalizaram 

certas produções e sujeitos históricos. Ao reconhecer a potência da poesia popular do Sertão do 

Pajeú como um legítimo campo de saber e identidade, nosso estudo buscou oferecer um 

caminho para que docentes e estudantes de Pernambuco reflitam criticamente sobre suas 

próprias identidades e o complexo tecido cultural brasileiro, promovendo um ensino de História 

mais inclusivo, dialógico e transformador. 



115  

6 REFERÊNCIAS 

 

ABREU, M. Histórias de cordéis e folhetos. 2. ed. Campinas: Mercado de Letras, 2006. 

 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A feira dos mitos: a fabricação do folclore e da 

cultura popular (Nordeste 1920–1950). São Paulo: Intermeios, 2013. 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A invenção do Nordeste e outras artes. São Paulo: 

Cortez, 2011. 

ALMEIDA, Ruth Trindade de. Os almanaques populares do Nordeste. Belém: NAEA, 2019. 

 

ALVES DE MELO, Rosilene. Almanaques de cordel: do fascínio da leitura para a feitura da 

escritura. São Paulo: Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 2011. 

AMANTINO, Márcia. O sertão oeste de Minas Gerais: um espaço rebelde. Belo Horizonte: 

Varia História, 2003. 

 

ARAÚJO, Patrícia Cristina de Aragão. A cultura dos cordéis: território(s) de tessitura de 

saberes. João Pessoa: [s.n.], 2007. 

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Moderna. São Paulo: Companhia das Letras, 2010.  

BURKE, Peter. O que é história cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

 

CAMPOS JÚNIOR, Lindoaldo Vieira. Maracá, gibão e viola: poetas indígenas Xukuru criando 

o Sertão da Poesia. Caicó: UFRN, 2023. 

CARVALHO, Gislene. As proezas de João Grilo: imaginários da cultura nordestina impressos 

em poesia de cordel. São Paulo: Extraprensa, 2015. 

 

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Lisboa: DIFEL, 1990. 

 

CHARTIER, Roger. Cultura popular: revisitando um conceito historiográfico. Rio de Janeiro: 

Revista Estudos Históricos, 1995. 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. São Paulo: Estudos Avançados, 1991. 

 

D’OLIVO, Fernanda Moraes. O social no cordel: uma análise discursiva. Campinas: [s.n.], 

2010. 

 

FERREIRA, Grace Kelly. Folhetos de acontecido: literatura de cordel e sua função no ensino 

de história. Maringá: Universidade Estadual de Maringá, 2018. 

FILHO, Fadel David Antônio. Sobre a palavra sertão: origens, significados e usos no Brasil. 

Bauru: Ciência Geográfica, 2011. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 



116 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 

São Paulo: Paz e Terra, 2006. 

 

GANDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Terra do Brasil : história da província 

Santa Cruz, a que vulgarmente chamamos Brasil. Brasília : Senado Federal, Conselho 

Editorial, 2008. 

 

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

 

GRILLO, Maria Ângela de Faria. A arte do povo: histórias na literatura de cordel 

(1900-1940). Jundiaí: Paço Editorial, 2015. 

GRISI, Maria Vitória de Rezende. A criação poética no Sertão do Pajeú. Campinas: 

UNICAMP, 2021. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 

2022. HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA – IBGE. 

Enciclopédia dos municípios brasileiros. Rio de Janeiro: IBGE, 1958. 

LACERDA, Franciane Gama; MENEZES NETO, Geraldo Magella de. Ensino e 

pesquisa em história: a literatura de cordel na sala de aula. Outros Tempos, 2010. 

 

LARA, Silvia Hunold. História cultural e história social. Maringá: 

Diálogos, 2017. LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora 

Unicamp, 2013. 

 

LEMAIRE, Ria. Tradições que se refazem. Brasília: Estudos de Literatura 

Brasileira Contemporânea, 2010. 

MARTINS, Thaísa Rochelle Pereira; WANDERLEY, Naelza de Araújo. Cordel, riso e 

crítica social. Vitória: Contexto, 2020. 

 

MORAES, Antonio Carlos Robert. O sertão: um outro geográfico. Rio de Janeiro: 

Terra Brasilis, 2003. 

 

NASCIMENTO, J. B. D.; SANTOS, F. P. D. A literatura de cordel como fonte de 

informação. [S.l.]: [s.n.], [s.d.]. 

 

NASCIMENTO NETO, João Evangelista do. João Grilo: pícaro do Nordeste, justiceiro 

do sertão. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2012. 

NUNES, Aldo Manoel Branquinho. Currais, cangalhas e vapores. Campina Grande: 

UFCG, 2016. 

 

PAGÈS BLANCH, Joan. As fontes literárias no ensino de História. Catalão: OPSIS, 

2013. 

 

PEREIRA, Albert Fagner de Aguiar. A literatura de cordel no ensino de história. 



117 

 

Petrolina: [s.n.], 2022. 

 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & história cultural. 2. ed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2008. 

 

POLLAK, Michel. Memória e identidade social. Rio de Janeiro: Estudos Históricos, 

1992. 

 

RAMALHO, Lourdes. Raízes ibéricas, mouras e judaicas do Nordeste. João Pessoa: 

Editora Universitária, 2022. 

SANTOS, Luciany Aparecida Alves. O marco: uma metodologia de análise. 

Londrina: Boitatá, 2011. 

 

SANTOS, Morgana Ribeiro dos. A literatura de cordel e os astros. Rio de Janeiro: 

Caderno Seminal, 2021. 

SCHNEIDER, S. O apagamento da oralidade na historiografia da literatura brasileira. 

Porto Alegre: Letrônica, 2009. 

 

SÉRIE ENCONTROS E ESTUDOS. Seminário folclore e cultura popular. Rio de 

Janeiro: Instituto Nacional do Folclore, 1992. 

 

SILVA, Dâmares Carla da. A literatura de cordel como elemento de resgate e 

preservação da memória coletiva do povo nordestino. Mariana: Universidade Federal 

de Ouro Preto, 2020. 

 

SILVA, Josivaldo Custódio da. Pérolas da cantoria de repente em São José do Egito 

no Vale do Pajeú. João Pessoa: UFPB, 2011. 

SOARES, M. S.; FILHA, M. O sertão da Paraíba no século XVIII. João Pessoa: 

Revista InterScientia, 2013. 

 

SZESZ, Christiane Marques. Uma história intelectual de Ariano Suassuna. Brasília: 

UNB, 2007. 

TEIXEIRA NETO, José Edmilson. Do repente aos periódicos. Fortaleza: [s.n.], 2016.  

THOMPSON, Edward Palmer. Costumes em comum. São Paulo: Companhia das Letras, 

2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

7 APÊNDICE – PRODUTO DIDÁTICO 

 

 

 

 

 



CAMILLA FERNANDES NUNES

CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS APLICADAS





EDIÇÃO
Camilla Fernandes Nunes

REVISÃO DE TEXTO
Camilla Fernandes Nunes

REVISÃO TÉCNICA
Camilla Fernandes Nunes

PROJETO GRÁFICO, DESIGN DE CAPA 
E EDITORAÇÃO ELTRÔNICA
Marcos Durant
marcosdurant@gmail.com

Recife, Outubro de 2025.

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas
Ensino Médio
Camilla Fernandes Nunes

O texto deste livro foi composto em fonte aberta “Baskerville”, releitura digital 
da família tipográfica criada por John Baskerville, no século XVIII. 

Os títulos, foram compostos em fonte digital Megalopolis Extra, fonte 
desenvolvida por SMeltery em 2017 e com licença livre (freeware). 





APRESENTAÇÃO

Quem foi que disse
Professor de que matéria

Que no sertão só tem miséria, que só é seca e penar?
Que é a paisagem da caveira de uma vaca

Enfiada numa estaca, fazendo a fome chorar
Rogaciano Leite 

Este caderno didático convida você a mergulhar no universo dos folhetos populares, 
expressão viva da cultura popular nordestina. O folheto, também conhecido como cor-
del, é muito mais do que um texto escrito: ele nasceu da oralidade presente nos sertões 
nordestinos e ganhou forma em seus versos ritmados e metrificados, sendo memorizados, 
declamados, cantados entre seus agentes – homens e mulheres sertanejos, trabalhadores 
rurais, que compartilham através de sua poética um vasto conhecimento sobre o mundo 
através das suas vivências ao longo do tempo.

O gênero de cordel representa um modo de narrar o mundo a partir da voz do povo, 
dialogando com a tradição oral, a musicalidade e a força simbólica da palavra rimada. 
Reconhecida como patrimônio cultural imaterial do Brasil, essa forma literária é rica em 
histórias, personagens e críticas sociais, revelando muito sobre o modo de vida, os valores 
e as lutas dos sujeitos nordestinos.

Neste caderno temático, trabalhamos especialmente com a obra de João Ferreira de Lima 
(1902 – 1973), autor do célebre folheto As proezas de João Grilo. Poeta popular nascido em 
São José do Egito – PE, município localizado na microrregião Sertão do Pajeú – localidade 
conhecida por ser berço da poesia popular no estado de Pernambuco. Sua criação poética 
nos ajuda a compreender o sertão não apenas como espaço geográfico, mas como territó-
rio de saberes, resistências e invenções. Através do cordel, da xilogravura e da linguagem 
do rap, propomos uma travessia entre tempos, ritmos e vozes que constroem e narram as 
identidades sertanejas.

Aqui, cada página é um convite para ler, escrever, cantar, desenhar e pensar o sertão 
como lugar de protagonismo e criatividade. Esperamos que este caderno seja instrumento 
para refletir sobre a história, reconhecer nossas raízes e expressar, com liberdade e poesia, 
a força da cultura popular nordestina.



SUMÁRIO

Apresentação....................................................................................................................................... 3

	 Unidade 1 – Explorando o Pajeú: história, poesia e identidades sertanejas..................... 5

	 Unidade 2 – João Ferreira de Lima e As proezas de João Grilo........................................ 12

	 Unidade 3 – Folhetos de cordel e rap: Vozes da resistência popular................................ 25

	 Unidade 4 – A imagem no folheto: xilogravura e autoria.................................................. 30

	 Unidade 5 – Cultura popular, circularidade e criação poética.......................................... 35

	 Unidade 6 – A poética popular em movimento: do folheto ao cordel............................. 39

Aos estudantes: O Sertão está em nós......................................................................................... 42

Referências......................................................................................................................................... 43

Apêndice: Orientações pedagógicas....................................................................................46



5MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

UNIDADE 1 – EXPLORANDO O PAJEÚ: HISTÓRIA, 
POESIA E IDENTIDADES SERTANEJAS
O sertão aceita todos os nomes: aqui é o Gerais, lá é o Chapadão, lá acolá é a caatinga.
Guimarães Rosa

Nesta unidade vamos compreender melhor os conceitos e a história dos sertões, 
com foco especial na região do Pajeú e na rica tradição poética que se desenvolveu ali. 
Veremos como a literatura de folhetos e a cantoria de repente são importantes para a 
identidade e a memória coletiva nordestina.

 O que é o Sertão? Mais que um Lugar Físico!

Muitas vezes, quando falamos em “Sertão”, imaginamos uma paisagem seca, com 
cactos e rebanhos de gado. De fato, no Nordeste do Brasil, ele está intimamente ligado à 
paisagem semiárida e à criação de gado. No entanto, o conceito de Sertão vai muito além 
da geografia.

•	 Uma Construção Simbólica: O Sertão é uma cons-
trução cultural e histórica, moldada por narrativas 
que o associam à interioridade, ao isolamento, mas 
também à resistência e à identidade de seu povo. Ele 
remete a um espaço que transcende a geografia desde 
suas raízes etimológicas, sendo inicialmente ligado 
a terras inexploradas no período colonial.

•	 Não é apenas nordestino: Embora fortemente associa-
do ao semiárido nordestino, especialmente após a obra 
“Os Sertões” de Euclides da Cunha, o conceito não se 
limita ao Nordeste. Em outras regiões do Brasil, pode 
designar áreas montanhosas ou de difícil acesso, sempre 
com essa ideia de um espaço distante, de fronteira física 
e simbólica. 

•	 A Ideia de Afastamento: O termo “Sertão” sempre traz 
a ideia de afastamento em relação aos grandes centros 
de poder e áreas urbanas. Ele é definido em contraste com o “litoral” — a costa ur-
banizada e desenvolvida.

•	 Um Espaço a Ser Conquistado: Historicamente, o Sertão foi visto como um espaço 
“vazio”, a ser conquistado e integrado ao desenvolvimento nacional e ao controle 
do Estado, justificado por discursos de poder para a expansão territorial e explo-
ração econômica.

Figura 1. Capa da obra: Grande Sertão: Veredas 
(1956), de João Guimarães Rosa. É um dos maiores 

clássicos da literatura brasileira. A obra mergulha na 
vida do sertão mineiro e nas aventuras de jagunços, 
explorando temas universais como amor, violência, 

fé e destino. 



6 UNIDADE 1

 O Sertão na Literatura: O Romance de Trinta 

A literatura teve um papel crucial na formação da imagem do Sertão. O Romance de 
Trinta foi um movimento literário do século XX que contou com a participação de autores 
como Graciliano Ramos, José Lins do Rego, Rachel de Queiroz e Jorge Amado. Ajudou a 
consolidar a imagem do Sertão como o coração simbólico do Nordeste.

•	 Foco Regional: os autores do movimento se voltaram para os problemas regionais e 
sociais do país, como a luta pela terra e a decadência do mundo rural.

•	 Exaltação do Rural: Essa literatura muitas vezes exaltou o espaço rural e o sertão 
nordestino como símbolos da “essência brasileira”.

•	 Criação de uma Imagem: O Romance de Trinta redefiniu o Sertão, que antes era um 
espaço desconhecido, ligado à “fronteira da civilização”, para se tornar um elemento 
central da representação do Nordeste, caracterizado pela seca, pelo cangaço, pelos 
coronéis e pela mística dos profetas.

 O Sertão do Pajeú: A Terra da Poesia

Dentro do vasto Sertão brasileiro, o Sertão do Pajeú, localizado na parte central de 
Pernambuco, é um caso emblemático onde a cultura popular, especialmente a poesia, é 
essencial para a identidade local.

Figura 2. Mapa regional de Pernambuco. Fonte: https://www.sigas.pe.gov.br/mapa. Acesso em: 24/07/2025.

•	 O Rio Pajeú: Este rio, a maior bacia hidrográfica de Pernambuco, é central para 
a região. Reza a lenda que ele é uma "fonte abençoada de poesia" e que a tradição 
poética nasceu porque o povo "bebeu de suas águas".

•	 Origem do Nome: O nome "Pajeú" tem raízes na língua Kariri, significando "rio do 
feiticeiro" ou "rio feiticeiro".

•	 Região Multifacetada: O Sertão do Pajeú é um território onde o geográfico se mis-
tura ao simbólico e ao histórico, construindo uma identidade singular baseada na 
palavra poética.

Sertão 
do Araripe

Sertão do 
São Francisco

Sertão 
Central

Sertão 
de Itaparica

Sertão 
do Moxotó

Agreste
Meridional Mata

Sul

Re
gi

ão
M

et
ro

po
lit

an
a

Mata
Norte

Agreste
Central

Agreste
Setentrional

Sertão 
do Pajeú



7MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

 

Figura 3. Bacia do Rio Pajeú. Fonte: https://www.apac.pe.gov.br/169-bacias-hidrograficas-rio-pajeu/202-bacia-do-rio-pajeu. Acesso em: 09/01/2025.

 Colonização e Resistência no Pajeú

A ocupação do Sertão do Pajeú, especialmente após a expulsão dos holandeses (1654), 
foi marcada por violência e reconfiguração do espaço.

•	 Pecuária e Rios: A pecuária e os rios, como o Pajeú, foram importantes vias de acesso 
e controle territorial para a consolidação dos assentamentos coloniais.

•	 Violência contra Indígenas: O processo colonial resultou no deslocamento e exter-
mínio de populações indígenas, como os Xukurus, que habitavam a região da Serra 
do Teixeira.

•	 Resistência Indígena: No entanto, os Xukurus desenvolveram estratégias de resis-
tência, como a apropriação de elementos culturais ibero-árabes e a manutenção de 
suas tradições orais, atuando como vaqueiros e cantadores.

•	 Diversidade do Sertão: É importante entender que a história dos Sertões é complexa, 
com diversos agentes sociais (não apenas elites) e diferentes dinâmicas econômicas 
e migratórias, como o "rush algodoeiro" do final do século XVIII e início do século 
XX, onde mostrou o impacto das demandas externas na reorganização do semiárido. 
Esses processos econômicos impulsionaram medidas de despovoamento e repovoa-
mento, criando oportunidades e tensões que redirecionaram o papel de diferentes 
grupos no contexto local.



8 UNIDADE 1

 As Raízes da Poesia Popular no Pajeú

A singularidade da poética do Sertão do Pajeú está na convergência entre história, 
geografia e memória. A tradição poética da região não é apenas um talento natural, mas 
fruto de processos históricos de resistência e reinvenção cultural.

•	 Influências Culturais: Há indícios de influências árabes e judaicas nos sertões nor-
destinos, especialmente na Serra do Teixeira-PB, que é uma região de fronteira com 
o Sertão do Pajeú, onde surgiram os primeiros poetas populares.

•	 Os Pioneiros da Cantoria: Famílias como os Nunes da Costa são consideradas pionei-
ras. O ano de 1830 é um marco, com o nascimento de Ugolino de Sabugi e seu irmão 
Nicandro, filhos de Agostinho Nunes da Costa, considerado o "pai da poesia popular".

•	 O Grupo do Teixeira: Muitos dos poetas mais importantes do século XIX, como 
Nicandro e Ugolino, Romualdo da Costa Manduri e outros, viveram na Serra do 
Teixeira, formando o "grupo do Teixeira", responsável pelas primeiras composições 
de autoria conhecida.

 
Figura 4. Figura 3 Sertão da Poesia - Mapa criado por Lindoaldo Campos e Matheus Dantas1 

•	 A Poesia no Pajeú: A poesia se espalhou por todo o Sertão do Pajeú, concentrando-se 
nos municípios mais próximos à nascente do rio, o que sugere que os poetas do Teixeira, 
ao longo do tempo, ocuparam os territórios ao longo das margens do Rio Pajeú.

 São José do Egito: O Berço Imortal da Poesia

São José do Egito, em Pernambuco, é um local central para a poesia no Sertão do Pajeú.

1 Campos Júnior, Lindoaldo Vieira. Maracá, gibão e viola: Poetas indígenas Xukuru criando o Sertão da Poesia (Teixeira/PB e São José do Egito/PE). UFRN, Caicó: 2023.	



9MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

Origem da Povoação: A história remonta a 1830, com fazendeiros construindo uma 
capela dedicada a São José. Disputas religiosas por prestígio levaram à destruição de uma 
capela por moradores de outra povoação vizinha. No entanto, a comunidade persistiu na 
construção de templos, e o povoado cresceu.

•	 O Mistério do Nome: O nome "São José do Egito" possui duas explicações principais:

1.	 Religiosa: Uma imagem de São José vinda de Portugal chegou à cidade com botas, um 
calçado não típico da Palestina, mas usado no Egito. Isso levou a imagem a ser chama-
da de "José do Egito", dando origem ao nome da cidade.

2.	 	Cultural e Poética: A tradição poética é tão forte que os poetas eram vistos como "ver-
dadeiros faraós", importantes para a sociedade da época. Assim como o Egito antigo, 
São José do Egito formou suas próprias "dinastias de faraós" da poesia.

Essas dinastias foram representadas por grandes nomes como Antônio Marinho (1ª 
dinastia), Rogaciano Leite (2ª dinastia) e Lourival Batista (3ª dinastia). Eles foram funda-
mentais para a arte da cantoria de repente e da literatura oral. 

 A Escola de Poesia de São José do Egito

A cidade de São José do Egito tornou-se um celeiro de grandes cantadores, repentistas 
e poetas populares. A "Escola de Poesia" designa um espaço de convivência e aprendizado 
mútuo entre poetas, formando um verdadeiro capital cultural, mobilizado até o tempo 
presente. Ela se dividiu em três períodos:

1. As Cantorias Pé-de-Parede (1911-1948/1950):  Marca o início da Escola de Poesia, com 
Antônio Marinho do Nascimento, conhecido como Marinho do Pajeú ou "Águia do Sertão". 
As cantorias aconteciam em ambientes íntimos (casas, bares), com os poetas sentados 
próximos às paredes, valorizando a oralidade e a transmissão direta do conhecimento, 
onde consistiam em motes onde um poeta desafiava o outro através dos versos. Além dos 
desafios de improviso, os poetas faziam reflexões sobre o ser humano e a natureza, assim 
como sua relação com o tempo. Abaixo uma sextilha de Antônio Marinho: 

Há entre o homem e o tempo
Contradições bem fatais.
O homem traz e não leva
O tempo leva e não traz
O tempo faz e não diz

O homem diz e não faz!

2. Festivais de Cantadores e Poesia de Bancada (1950-1980): Período de maior visibilidade 
e organização da poesia. Rogaciano Leite foi fundamental, organizando o Congresso de 
Cantadores do Nordeste (1947/1948) para dar visibilidade à cantoria, levando a viola aos 
"salões aristocráticos", onde ocorreu no Teatro Santa Isabel no Recife. Ele também publi-
cou a obra Carne e Alma (1950), demonstrando assim uma relação entre a literatura oral e 
escrita dos poetas populares. No poema “Aos Críticos”, publicado em Carne e Alma (1950), 



10 UNIDADE 1

Rogaciano reafirma sua identidade sertaneja e sua filiação à poesia popular, mesmo em 
meio à crítica acadêmica que valorizava padrões literários clássicos. Ele escreveu:

Senhores críticos, basta!
Deixai-me passar sem pejo,
Que um trovador sertanejo
Vai seu “pinho” dedilhar

Eu sou da terra onde as almas
São todas de cantadores:

– Sou do Pajeú das Flores –
Tenho razão de cantar!

Não sou um Manoel Bandeira,
Drummond, nem Jorge de Lima;

Não espereis obra-prima
Deste matuto plebeu!

Eles cantam suas praias,
Palácios de porcelana,

Eu canto a roça, a cabana,
Canto o sertão que é meu!

•	 Lourival Batista, o “Rei dos Trocadilhos” ou “Louro do Pajeú”, destacou-se por seu 
domínio da língua e seu humor afiado. A exemplo de sua perspicácia com a língua 
portuguesa, vejamos essa décima2 feita por Lourival de improviso, 

É muito triste ser pobre.
Pra mim é um mal perene,

Trocando o P pelo N,
É muito ser nobre;

Sendo pelo C é cobre,
Cobre figurado é ouro,
Botando o T fica touro;

Como a carne e vendo a pele
O T sem o traço é L

Termino só sendo Louro

Houve nessa fase um crescimento da poesia em folhetos (chamada de poesia de bancada), 
que se popularizou em escolas, bancas de revistas e feiras, mostrando a ligação entre a tradição 
oral e a escrita.

3. Continuidade e Expansão da Poesia (1980 - dias atuais): 
Período de continuidade da tradição, com novas gerações de 
poetas e a expansão da poesia na região. Exemplos dessa va-
lorização são a inclusão da Poesia Popular no currículo do 
Ensino Fundamental do município (2015) e a realização anual 
do Concurso de Poesia Popular e da Festa de Louro. Além de 
poetas e poetizas oriundos da cidade e região que atuam na 
manutenção dessa poética. 

2 Estrofe com dez versos

D
ivulgação: blogdoerbi



11MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

ATIVIDADES

 Etapa 1: Debate

Converse em grupo sobre as imagens que vêm à mente quando se fala em "Sertão". 
Anote os resultados. Depois, responda às perguntas:

•	 Elas são apenas geográficas ou também culturais? 

•	 Quais artistas, músicas ou histórias você conhece que retratam o Sertão? 
(Conecte com a ideia de Sertão como construção simbólica).

 Etapa 2: Pesquisa

Pesquisem letras de músicas, trechos de filmes ou livros que falem sobre o Sertão. 
Analisem como o conceito de "Sertão" é abordado nessas obras, observando se ele é 
visto como atrasado, heroico, isolado ou multifacetado.

 Etapa 3: Mão na massa

Crie um mapa afetivo do sertão com palavras, desenhos ou colagens e compartilhe 
o que o sertão significa para você.



12

UNIDADE 2 – JOÃO FERREIRA DE LIMA E  
AS PROEZAS DE JOÃO GRILO

 João Ferreira de Lima (1902-1973): O poeta e astrólogo do sertão

João Ferreira de Lima foi um importante poeta popular, cordelista e editor do Sertão 
do Pajeú, nascido em São José do Egito, Pernambuco. Sua atuação como escritor e di-
vulgador da cultura popular fez dele uma figura central da literatura de cordel no Brasil. 
Ele criou o famoso Almanaque de Pernambuco, que levava conhecimento, previsões e 
conselhos a milhares de leitores no Nordeste. Mas foi também como autor de folhetos que 
sua criatividade se destacou. Suas histórias misturam humor, crítica social, religiosidade 
e sabedoria popular.

•	 O Almanaque de Pernambuco: Ele foi o autor do mais célebre almanaque popular 
nordestino, o "Almanaque de Pernambuco", lançado em 1936, que alcançou grandes 
tiragens. Os almanaques eram publicações anuais que misturavam poesia, previsões 
meteorológicas (para o plantio e a colheita), orientações de saúde, horóscopo e ciências 
ocultas (astrologia, numerologia, profecias). João Ferreira de Lima era considerado 
um “mestre” em astrologia e realizava muitas consultas.

A importância de sua obra reside na intersecção entre o conhecimento tradicional e a 
cultura escrita popular. O Almanaque de Pernambuco tornou-se um marco editorial no 
Nordeste, circulando por décadas nas feiras, mercados e vilarejos do interior. Sua lingua-
gem acessível, aliada ao caráter prático de seus conteúdos, garantiu sua permanência como 

Figura 5. Primeira página do Almanaque de 
Pernambuco, o juízo do ano de 1972. Imagem de 

Padre Cícero e João Ferreira de Lima.

Figura 6. Filhos de João Ferreira de Lima na segunda 
página do Almanaque de Pernambuco, o juízo do ano 
de 1972. Berenice e Severino, deram continuidade as 

publicações de almanaques e folhetos após o falecimento 
de João Ferreira de Lima.

ESCANEIE E ACESSE
Almanaque de Pernambuco, 1972



13MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

referência cultural e utilitária. A obra de Ferreira de Lima, portanto, deve ser compreen-
dida como uma expressão autêntica do pensamento popular nordestino, articulando ele-
mentos do sagrado e do profano, do mágico e do científico, do tradicional e do moderno.

•	 Intelectual orgânico: Sua obra é con-
siderada uma expressão autêntica do 
pensamento popular nordestino, arti-
culando o sagrado, o profano, o mági-
co e o científico. Ele é visto como um 
"intelectual orgânico", profundamente 
ligado ao seu meio social.

•	 O Marco Pernambucano: O "marco" é 
uma forma poética simbólica que fun-
ciona como uma demarcação simbólica 
e cultural do território de atuação de 
poetas e cantadores. É uma forma de o 
poeta exaltar sua própria excelência e 
autoridade artística, criando uma for-
taleza imaginária e inviolável em seus 
versos. Essa estrutura é cheia de lingua-
gem figurada (metáforas, hipérboles) e 
elementos fantásticos, e muitas vezes 
convida outros poetas a "derrubar" o 
marco, gerando desafios poéticos.

 As Proezas de João Grilo

A personagem João Grilo é um dos mais 
conhecidos da literatura de cordel. Neste fo-
lheto, João Grilo nasce no sertão, em meio à 
seca e à pobreza, e desde pequeno demonstra 
uma inteligência viva, ousadia e esperteza. 
Ele enfrenta injustiças, desafia autoridades e 
questiona valores sociais. Sua astúcia repre-
senta o modo como o povo do sertão reage 
às dificuldades: com criatividade, humor e 
sabedoria.

 Leitura e análise do folheto

O folheto apresenta uma narrativa cheia de 
elementos da cultura nordestina: religiosida-
de, oralidade, crítica social e resistência. João 
Grilo, embora pobre e aparentemente fraco, 
mostra como a inteligência popular pode ser 

Figura 7. Capa do folheto "O Marco Pernambucano". 
Fonte: Fundação Casa Rui Barbosa.

ESCANEIE E ACESSE
O Marco Pernambucano

Figura 8. Figura 5 Fonte: Fundação Casa Rui Barbosa

ESCANEIE E ACESSE
As Proezas de João Grilo



14 UNIDADE 2

uma arma poderosa contra o preconceito e a desigualdade. Ele é um personagem sim-
bólico do sertão: desafia padres, reis e figuras de poder com palavras afiadas e soluções 
criativas. Através do humor, o folheto critica o autoritarismo, a hipocrisia religiosa e as 
injustiças sociais. A linguagem é rica em expressões populares, com versos rimados e 
ritmos fácil de memorizar. João Grilo é o nosso protagonista! Ele não é um herói comum, 
com capa e superpoderes. Na verdade, ele é o oposto: um anti-herói popular. Mas o que 
o torna tão especial?

•	 Um nascimento mágico: Seu nascimento é cercado de mistério e eventos sobrenatu-
rais, como um eclipse lunar, um vulcão em erupção e a aparição de um lobisomem. 
A crença popular de que uma criança que chora no ventre da mãe nascerá com um 
dom especial é usada para atribuir a ele o dom da esperteza.

João Grilo foi um cristão
que nasceu antes do dia
criou-se sem formosura

mas tinha sabedoria
e morreu depois da hora

pelas artes que fazia.

Na noite que João nasceu
houve um eclipse na lua

e detonou um vulcão
que ainda continua
naquela noite correu

um lobisomem na rua.
(Lima, 2006, p.02)

•	 Sua aparência e sabedoria: Ele é descrito como "pequeno, magro e sambudo", com 
"pernas tortas e finas" e "boca grande e beiçudo". Essa descrição remete à realidade 
de muitas crianças pobres do sertão, marcadas pelas dificuldades. No entanto, em 
total contraste com sua falta de "formosura", João Grilo é dotado de uma grande 
sabedoria e astúcia. Essa "falta de formosura" (ou "atrofia" de características físicas) 
gera comicidade e desestabiliza a imagem do herói clássico.

Porém João Grilo criou-se
pequeno, magro e sambudo

as pernas tortas e finas
a boca grande e beiçudo

no sitio onde morava
dava notícia de tudo.

(Lima, 2006, p.02)

•	 O justiceiro social e pícaro nordestino: João Grilo é um verdadeiro justiceiro social, 
e suas ações representam a "vingança do povo" contra os poderosos e as injustiças.

João encontrou o português
com à égua carregada

com duas caixas de ovos
João lhe disse: oh! camarada

deixa eu dizer a tua égua
uma pequena charada.

O português disse: diga
João chegou bem no ouvido

com a ponta do cigarro
soltou-a dentro escondido

a égua meteu os pés
foi temeroso estampido.

Derrubou o português
foi ovos pra todo lado
arrebentou a cangalha
ficou o chão ensopado
o português levantou-se
tristonho e todo melado.

O português perguntou:
o que foi que tu disseste

que causou tanto desgosto
a este animal agreste?

eu disse que a mãe morreu
o português respondeu:
oh! égua besta da peste!

(Lima, 2006, p.08)



15MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

uma arma poderosa contra o preconceito e a desigualdade. Ele é um personagem sim-
bólico do sertão: desafia padres, reis e figuras de poder com palavras afiadas e soluções 
criativas. Através do humor, o folheto critica o autoritarismo, a hipocrisia religiosa e as 
injustiças sociais. A linguagem é rica em expressões populares, com versos rimados e 
ritmos fácil de memorizar. João Grilo é o nosso protagonista! Ele não é um herói comum, 
com capa e superpoderes. Na verdade, ele é o oposto: um anti-herói popular. Mas o que 
o torna tão especial?

•	 Um nascimento mágico: Seu nascimento é cercado de mistério e eventos sobrenatu-
rais, como um eclipse lunar, um vulcão em erupção e a aparição de um lobisomem. 
A crença popular de que uma criança que chora no ventre da mãe nascerá com um 
dom especial é usada para atribuir a ele o dom da esperteza.

João Grilo foi um cristão
que nasceu antes do dia
criou-se sem formosura

mas tinha sabedoria
e morreu depois da hora

pelas artes que fazia.

Na noite que João nasceu
houve um eclipse na lua

e detonou um vulcão
que ainda continua
naquela noite correu

um lobisomem na rua.
(Lima, 2006, p.02)

•	 Sua aparência e sabedoria: Ele é descrito como "pequeno, magro e sambudo", com 
"pernas tortas e finas" e "boca grande e beiçudo". Essa descrição remete à realidade 
de muitas crianças pobres do sertão, marcadas pelas dificuldades. No entanto, em 
total contraste com sua falta de "formosura", João Grilo é dotado de uma grande 
sabedoria e astúcia. Essa "falta de formosura" (ou "atrofia" de características físicas) 
gera comicidade e desestabiliza a imagem do herói clássico.

Porém João Grilo criou-se
pequeno, magro e sambudo

as pernas tortas e finas
a boca grande e beiçudo

no sitio onde morava
dava notícia de tudo.

(Lima, 2006, p.02)

•	 O justiceiro social e pícaro nordestino: João Grilo é um verdadeiro justiceiro social, 
e suas ações representam a "vingança do povo" contra os poderosos e as injustiças.

João encontrou o português
com à égua carregada

com duas caixas de ovos
João lhe disse: oh! camarada

deixa eu dizer a tua égua
uma pequena charada.

O português disse: diga
João chegou bem no ouvido

com a ponta do cigarro
soltou-a dentro escondido

a égua meteu os pés
foi temeroso estampido.

Derrubou o português
foi ovos pra todo lado
arrebentou a cangalha
ficou o chão ensopado
o português levantou-se
tristonho e todo melado.

O português perguntou:
o que foi que tu disseste

que causou tanto desgosto
a este animal agreste?

eu disse que a mãe morreu
o português respondeu:
oh! égua besta da peste!

(Lima, 2006, p.08)

•	 Esperteza contra a exploração: Ele usa sua inteligência para enganar aqueles em 
posição de poder, como o padre (representando a Igreja) e o sultão (representando 
o Estado). Suas "proezas" mostram a luta por sobrevivência e a crítica às desigualda-
des sociais. Por exemplo, ele rouba ladrões para alimentar a si e à sua mãe, e a obra 
justifica que "ladrão que rouba ladrão, tem cem anos de Perdão. 

À noite foi pra capela
por detrás da sacristia

vestiu-se com a mortalha
pois a capela jazia

sempre com a porta aberta
João Grilo partiu na certa

colher o que pretendia.

Deitou-se lá num caixão
que enterrava defunto

João Grilo disse: hoje aqui
vou ganhar um bom presunto

os ladrões foram chegando
João Grilo observando

sem pensar em outro assunto

Acenderam um farol
penduraram numa cruz
foram contar o dinheiro

no claro de uma luz
João Grilo de lá gritou:

esperem por mim que vou
com as ordens de Jesus.

Os ladrões dali fugiram
quando viram a alma em pé
João Grilo ficou com tudo

disse: já sei como é
nada no mundo me atrasa

agora vou para casa
tomar um rico café.

Chegou e disse: mamãe
morreu nossa precisão
ladrão que rouba outro
tem cem anos de perdão
contou o que tinha feito

disse a velha: está direito
vamos fazer refeição. 

(Lima, 2006, p.15-16)



16 UNIDADE 2

•	 A palavra como arma: A principal arma de João Grilo não é a força física, mas sim a 
palavra. Ele usa uma linguagem afiada e cortante, capaz de questionar e se insurgir 
contra os poderosos, misturando o discurso das elites com a fala popular.

•	 Um exemplo de justiça popular: Um dos momentos mais marcantes é quando ele 
resolve a disputa entre um mendigo e um duque, onde o mendigo é acusado de "rou-
bar" o sabor da comida do duque apenas por encostar um pão na fumaça da panela. 
João Grilo decide que o mendigo deve "pagar" com o tinir do dinheiro, mostrando 
que a justiça para os oprimidos pode prevalecer sobre a lógica dos mais abastados.

João Grilo, vou terminar 
as perguntas do tratado
o Grilo disse: pergunte

quero ficar descansando
disse o rei: é muito exato
o que é que vem do alto

cai em pé, corre deitado?

Aquele que cai de pé
e sai correndo no chão
será uma grande chuva
nos barros de um sertão

o rei disse: muito bem 
no mundo todo não tem
outro grilo como João.

João Grilo, você bebe?
João disse: bebo um pouquinho

e disse: eu não sou filho
de Baco que fez o vinho

o meu pai morreu bebendo
eu o que estou fazendo?

Sigo no mesmo caminho,

O rei disse: João Grilo
beber é coisa ruim

o Grilo respondeu: qual!
O meu pai disse assim:

na casa de seu Henrique
zelam bem um alambique
melhor do que um jardim.

(Lima, 2006, p.20)

Certa vez chegou na corte
um mendigo esfarrapado

com uma mochila nas costas
dois guardas de cada lado
seu rosto cheio de mágoa
os olhos vertendo água
fazia pena, o coitado.

Junto dele estava um duque
que veio denunciar

dizendo que o mendigo
na prisão ia morar

por não pagar as despesas
que fizera por afoiteza

sem ninguém lhe convidar.
João Grilo disse ao mendigo:

e como é, pobretão
que se faz uma despesa

sem ter no bolso um tostão

me conte todo o passado
depois de ter escutado

lhe darei razão ou não.

Disse o mendigo: sou pobre
e fui pedir uma esmola

na casa do senhor duque
levei a minha sacola

quando cheguei na cozinha
vi cozinhando galinha
numa grande caçarola.

Como a comida cheirava
eu tive apetite nela

tirei um taco de pão
e marchei pro lado dela

e sem pensar nas desgraça
botei o pão na fumaça

que saía da panela.



17MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

•	 Carnavalização e quebra de hierarquias: A obra de João Grilo se aproxima do riso 
carnavalesco. No "carnaval", as hierarquias são abolidas e o riso se torna um meio 
para as camadas populares se contraporem à opressão, expressando desejos e utopias. 
A dessacralização pelo riso é visível nas travessuras de João Grilo com o padre, como 
quando ele o faz tirar as roupas, diminuindo a distância entre a autoridade religiosa 
e o "homem comum". O uso de linguagem coloquial e "chula" ("Danou-se", "mijar") 
também acentua a comicidade e sugere uma carnavalização pela linguagem, simbo-
lizando liberdade e quebra de hierarquia. 

O cozinheiro zangou-se
chamou logo o seu senhor
dizendo que eu roubara
da comida o seu sabor
só por cu ter colocado

um taco de pão mirrado
aproveitando o vapor.

Por isso fui obrigado
a pagar essa quantia

como não tive dinheiro
o duque por tirania

mandou trazer-me escoltado
prá depois de ser julgado

ser posto na enxovia.

João Grilo disse: está bem
não precisa mais falar

então perguntou ao duque
quanto o homem vai pagar?

cinco coroa de prata
ou paga ou vai pra chibata

não lhe deve perdoar.

João Grilo tirou do bolso
a importância cobrada
na mochila do mendigo

deixou-a depositada
e disse para o mendigo:

balance a mochila amigo
pro duque ouvir a zuada.

O mendigo sem demora
fez como o Grilo mandou

pegou essa mochilinha
com a prata e balançou

sem compreender o truque
bem no ouvido do duque

as moedas tilintou.
Disse o duque enfurecido:

mas não recebi o meu
diz João Grilo: sim senhor

e isto foi o que valeu
deixe de ser batoteiro
o tinido do dinheiro
o senhor já recebeu.

Você diz que o mendigo
por ter provado o vapor

foi mesmo que ter comido
seu manjar e seu sabor

pois também é verdadeiro
que o tinir do dinheiro
representa seu valor.

Virou-se para o mendigo
e disse: estás perdoado

leva o dinheiro que dei-te
vai pra casa descansado

o duque olhou para o Grilo
depois de dar um estrilo

saiu por ali danado.
(Lima, 2006, p.24-27)

Um dia a mãe de João Grilo
foi buscar água à tardinha
deixou João Grilo em casa
e quando deu fé lá vinha
um padre pedindo água
nessa ocasião não tinha.

João disse: só tem garapa
disse o padre: donde é?

João Grilo lhe respondeu:
é do engenho Catolé,

disse o padre: pois eu quero
João levantou uma coité.



18 UNIDADE 2

•	 O poder do riso e da sátira: O riso nos folhetos funciona como um castigo à rigidez 
e inflexibilidade, evidenciando o ridículo humano. A sátira, por sua vez, pode ser 
baseada no absurdo e na fantasia, funcionando também como um ataque. Muitas 
vezes, características, vícios e comportamentos dos personagens são exagerados para 
provocar o cômico e a reflexão.

O padre bebeu e disse
oh! que garapa boa!

João Grilo disse: quer mais”?
o padre disse: e a patroa
não brigará com você?

João disse: tem uma canoa.

João trouxe outra coité
naquele mesmo momento
disse ao padre: beba mais
não precisa acanhamento
na garapa tinha um rato
estava podre e fedorento.

O padre disse: menino
tenha mais educação

e por que não me disseste?
oh! natureza do cão
pegou a dita coité

arrebentou-a no chão.

João Grilo disse: danou-se
misericórdia São Bento!

com isso a mamãe se dana
me pague mil e quinhentos

essa coité, seu vigário,
é da mamãe mijar dentro.

O padre deu uma pôpa
disse para o sacristão:
este menino é o diabo
meteu o dedo na goela

quase vomita o pulmão.

João Grilo ficou sorrindo
pela cilada que fez

dizendo: vou confessar-me
no dia sete do mês

ele nunca confessou-se
foi essa à primeira vez.

(Lima, 2006, p.03-04)

João Grilo tinha um costume
pra toda parte que ia
era alegre e satisfeito
no convívio de alegria
João Grilo fazia graça
que todo mundo sorria.

Num dia de sexta-feira
as cinco horas da tarde

João Grilo disse: hoje à noite
eu assombro aquele padre

se ele não perdoar-me
na igreja há novidade.

Pegou numa lagartixa
Amarrou-a pelo gogó

botou-a numa caixinha
no bolso do paletó

foi confessar-se João Grilo
com paciência de Jó.

As sete horas da noite
foi ao confessionário
fez logo o pelo sinal

posto nos pés do vigário
o padre disse: acuse-se
João disse o necessário.

Eu sou aquele menino
da garapa e da coité

o padre disse: levante-se
eu já sei você quem é

João tirou a lagartixa
soltou-a junto do pé.

A lagartixa subiu
por debaixo da batina

entrou na perna da calça
tornou-se feia a buzina
O padre meteu os pés
arrebentou a cortina.



19MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

•	 Crítica às Aparências: O cordel também critica a supervalorização das aparências. 
Na cena em que João Grilo, antes maltrapilho, é maltratado e depois, bem vestido, 
é venerado pela corte, ele demonstra que a homenagem era para suas roupas e não 
para sua pessoa. Essa cena cômica e irônica nos faz refletir sobre as relações sociais 
desiguais e valores humanos.

Jogou a batina fora
naquela grande fadiga

a lagartixa cascuda
arranhando na barriga
João Grilo de lá gritava:

seu padre, Deus lhe castiga!

O padre impaciente
naquele turututu

saltava pra todo lado
que parecia um timbu

acabou tirando as calças
ficando o esqueleto nu.

João disse: o padre é homem?
pensei que fosse mulher

anda vestido de saia
não casa porque não quer

isto é que é ser caviloso
cara de mata bebé!

O padre disse: João Grilo
vai-te daqui infeliz

João Grilo disse: bravo
do vigário da matriz

é assim que ele me paga
o benefício que fiz.

(Lima, 2006, p.05-07) 

A fama então de João Grilo 
foi de nação em nação

por sua sabedoria
e por seu bom coração

sem ser por ele esperado
um dia foi convidado
pra visitar um sultão.

O rei daquele País
quis o reino embandeirado

pra receber a visita
do ilustre convidado

o castelo estava em flores
cheio de tantos fulgores
ricamente engalanado.

As damas da alta corte
trajavam decentemente

toda corte imperial
esperava impaciente 

ou por isso ou por aquilo
para conhecer João Grilo

Afinal chegou João Grilo 
no reinado do sultão

quando ele entrou na côrte
que grande decepção
de palitó remendado
sapato velho furado

nas costas um matulão.

O rei disse não é ele 
pois assim já é demais

João Grilo pediu licença
mostrou-lhe as credencias
embora o rei não gostasse
mandou que ele ocupasse

os aposentos reais,

Só se ouvia cochichos
que vinham de todo lado,
as damas então diziam:
é esse o homem falado?
duma pobreza tamanha

e ele nem se acanha
de ser nosso convidado?



20 UNIDADE 2

Até os membros da corte
diziam num tom chocante:
pensava que o João Grilo
fosse dum tipo elegante

mas nos manda 1 remendado
sem roupa, esfarrapado

um maltrapilho ambulante.

E João Grilo ouvindo tudo
mas sem dar demonstração 

em toda a corte real
ninguém lhe dava atenção

por mostrar-se esmolambado
tinha sido desprezado
naquela rica nação.

Afinal veio um criado
e disse sem o fitar

Já preparei o banheiro 
para o senhor se banhar
vista uma roupa minha
e depois vá prá cozinha

na hora de almoçar

João Grilo disse: está bom
mas disse com seu botão
roupas finas trouxe eu
dentro de meu matulão
me apresentei rasgado
para ver nesse reinado

qual era a minha impressão.

João Grilo tomou um banho
vestiu uma roupa de gala
então muito bem vestido

apresentou-se na sala
ao ver seu traje tão belo
houve gente no castelo

que quase perdia a fala.

E então toda repulsa
transformou-se de repente
O rei chamou-o prá mesa
como homem competente

consigo, dizia João
na hora da refeição

vou ensinar essa gente.

O almoço foi servido 
porém João não quis comer

despejou vinho na roupa
só para vê-lo escorrer

ante a côrte estarrecida
encheu os bolsos de comida

para toda a corte ver.

O rei bastante zangado
perguntou para João:

porque motivo o senhor
não come da refeição?

respondeu João com maldade:
tenha calma, majestade

digo já toda razão.

Esta mesa tão repleta
de tanta comida boa

não foi posta para mim
um ente vulgar atoa

desde sobremesa à sopa
foram postas à minha roupa

e não à minha pessoa.

Os comensais se olharam
O rei pergunta espantado:
porque o senhor diz isto

estando tão bem tratado?
disse João: isso se explica
por estar de roupa rica

não sou mais esmolambado.

E estando esfarrapado 
ia comer na cozinha

mas como troquei de roupa
como junto da rainha

vejo nisto um grande ultraje
homenageiam meu traje
e não a pessoa minha.

Toda a corte imperial
pediu desculpa a João 
e muito tempo falou-se

naquela dura lição
E todo mundo dizia
que sua sabedoria

era igual a Salomão.
(Lima, 2006, p.28-32)



21MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

 Elementos Culturais e Linguísticos

O folheto é um tesouro de elementos que nos permitem reconhecer a rica cultura 
nordestina.

•	 Linguagem autêntica: A obra utiliza termos coloquiais e expressões do cotidiano 
local, como "garapa", "fedorento", "beiçudo", "trepado", "meter o dedo na goela" e 
"égua besta da peste". As semânticas culturais dão um sentido conotativo à linguagem, 
como "natureza do cão" para personalidade do demônio ou "assombrar" no sentido 
de "assustar".

•	 Cenários e situações: As situações descritas, como João Grilo se tornando órfão 
cedo e pescando para se alimentar, refletem a realidade do trabalho infantil comum 
no interior do Nordeste. As perguntas do sultão e as respostas de Grilo também têm 
conotações culturais, como a referência às cantorias de viola. Os cenários (árvores, 
rios, clima, igrejas) são típicos do sertão e ajudam a construir a imagem da região.

•	 Aproximação com a leitura: A leitura de folhetos populares pode ser uma "ponte" 
para vocês estabelecerem uma relação crítica e sensível com o texto literário, tornando 
a leitura mais prazerosa e significativa.

•	 Valorização da oralidade: A leitura em voz alta do cordel é fundamental e valoriza 
sua oralidade, proporcionando uma experiência de leitura compartilhada que enri-
quece a interpretação individual de cada um.

•	 Desenvolvimento do pensamento crítico: A história de João Grilo convida ao de-
bate e à reflexão sobre temas como as condições de sobrevivência, a desigualdade e 
as hierarquias sociais. Vocês podem discutir, por exemplo, se as ações de João Grilo 
são "certas" ou "erradas" e por que ele age daquela forma.

•	 Identificação e Representatividade: Muitos de vocês podem se identificar com João 
Grilo e defender suas ações, percebendo como o personagem representa o desejo 
do público de ver o triunfo dos "oprimidos". A história, mesmo que antiga, continua 
relevante em tempos de desigualdade.

Figura 9. Em 2023, o poeta e cordelista Jurivaldo Alves recebeu o título de Cidadão Feirense. Em seu discurso, destacou: 
“Folheteiro é igual a político: tem que estar onde o povo está”, ressaltando a força da cultura popular junto ao povo.

Reprodução



22 UNIDADE 2

GLOSSÁRIO

Termo/Expressão Significado

Alambique Equipamento usado para destilação da cachaça.

Alma em pé Expressão usada para indicar um espírito ou assombração.

Assombro Medo ou espanto causado por travessura ou emboscada.

Baco Deus romano do vinho; referência erudita que contrasta com o humor popular 
da resposta de João.

Beiçudo Pessoa com lábios (beiços) grandes; termo cômico.

Cangalha Armação usada sobre o lombo de animais de carga.

Cavalice Ato rude ou grosseiro; falta de delicadeza.

Caviloso Desconfiado, cheio de artimanhas ou falsidade.

Chibata Açoite, instrumento de castigo corporal.

Chula Linguagem vulgar ou grosseira, comum na oralidade popular.

Coité Tigela feita da casca da cuieira, comum no sertão.

Confessionário Espaço na igreja reservado para confissões.

Corte Sede de um reino ou império. Nos folhetos, muitas vezes é cenário de crítica 
à elite ou à monarquia.

Danou-se Expressão de espanto ou confusão. 

Égua besta da peste Expressão de surpresa, raiva ou indignação.

Esmolambado Andrajoso, sujo, malvestido; extremamente desleixado.

Estampido um som alto, repentino e forte, geralmente associado a explosões, tiros ou 
trovões. 

Fedorento Que exala mau cheiro; usado com humor no cordel.

Garapa Bebida doce da cana-de-açúcar; também algo fácil.



23MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

Maltrapilho Pessoa com roupas muito velhas e rasgadas.

Matulão Trouxa grande de roupas ou objetos, de retirantes.

Matuto
Termo usado para se referir a pessoas do interior, especialmente do sertão. 
Pode ter tom pejorativo ou de orgulho, dependendo do contexto. No poema, 
é usado para afirmar a identidade sertaneja.

Mortalha Veste branca usada para vestir corpos mortos. João Grilo a usa como parte 
de uma farsa.

Mijar Urinar; termo chulo usado com comicidade.

Natureza do cão Expressão para alguém considerado malvado ou “endiabrado”.

Plebeu Pessoa do povo, que não pertence à elite social. No poema, contrapõe-se ao 
erudito, afirmando o valor da poesia popular.

Presunto Gíria para “dinheiro” ou “ganho” no contexto da esperteza de João. Também 
pode ter duplo sentido.

Pôpa Tapa ou golpe; usada como ameaça cômica.

Remendado Que tem roupas remendadas; símbolo de pobreza.

Roça Pequena plantação ou área rural de cultivo, símbolo da vida campesina e da 
subsistência no sertão.

Sambudo Pessoa com pés ou pernas virados para fora.

Timbu Pequeno animal do sertão; simboliza agilidade.

Tilintar Som metálico das moedas; barulho do dinheiro.



24 UNIDADE 2

ATIVIDADES: O JULGAMENTO DE JOÃO GRILO

 Etapa 1: Leitura Colaborativa:

Em sala de aula, faremos uma leitura oral e compartilhada de "As Proezas de João 
Grilo". Cada um pode ler um trecho, mantendo a tradição oral do cordel.

 Etapa 2: Quadro de Análise

Individualmente ou em grupos, vocês irão elaborar um quadro sobre as ações de João 
Grilo, conforme modelo abaixo:

 Etapa 3: Debate

Compartilhem seus quadros e suas opiniões. Vamos promover um grande debate em 
sala, como se fôssemos um "júri" para João Grilo. Discutam os diferentes pontos de 
vista, as justificativas e as reflexões que a história provoca sobre temas como justiça, 
sobrevivência, desigualdade e a forma como a sociedade valoriza as aparências.

Ação de João Grilo Vítima Circunstâncias/
Motivos Julgamento

Descreva uma "proeza" 
ou "travessura" do 
personagem.

Quem foi o alvo da 
ação de João Grilo?

Por que João Grilo 
agiu daquela forma? 
Vocês podem citar 
trechos do cordel para 
justificar.

Na sua opinião, a 
ação de João Grilo é 
condenável/inocente, 
boa/ruim, justa/
injusta? Justifique 
sua resposta com base 
no texto e em seus 
próprios valores



25

UNIDADE 3 – FOLHETOS DE CORDEL E RAP:  
VOZES DA RESISTÊNCIA POPULAR

 Poesia Popular, Resistência e Vozes do Povo

Ao longo da história, diferentes formas de expressão surgiram para contar as vivências 
de grupos sociais que muitas vezes foram invisibilizados pelos registros oficiais. Os folhetos 
de cordel e o rap são dois exemplos potentes de como a arte pode ser usada para narrar o 
cotidiano, denunciar injustiças e afirmar identidades. Embora tenham origens diferentes 
— os folhetos enraizados na cultura rural do Nordeste e o rap nas periferias urbanas —, 
ambos compartilham muitas características em comum.

Os folhetos populares nasceram no sertão nordestino que se firmou como prática cultural 
profundamente enraizada. Escrita em versos rimados, geralmente em sextilhas, essa lite-
ratura é marcada pela oralidade, pela performance e pelo uso de uma linguagem próxima 
do povo. Os folhetos de cordel circulam pelas feiras, mercados e praças, declamados por 
poetas que mantêm viva uma tradição que mistura crítica, humor, religiosidade, fantasia 
e sabedoria popular.

Já o rap (sigla para rhythm and poetry, ou ritmo e poesia), surgiu nos anos 1970, nos 
Estados Unidos, dentro da cultura hip hop, como forma de expressão das juventudes negras 
e marginalizadas. No Brasil, o rap chegou com força nas décadas seguintes, principalmente 
nas grandes cidades, tornando-se uma linguagem poderosa de denúncia social, resistência 
e valorização das vivências periféricas. Através do ritmo e da rima, o rap transforma a 
palavra em instrumento de luta, identidade e mobilização.

 O que os folhetos de cordel e o rap têm em comum?

Apesar das diferenças históricas e geográficas, cordel e rap se conectam por diversos 
aspectos:

•	 Oralidade: Ambos valorizam a palavra falada, recitada, performada. A voz é instru-
mento central na transmissão das mensagens.

•	 Rima e ritmo: Seja nas sextilhas do cordel ou nas batidas do rap, a musicalidade é 
essencial para prender a atenção e emocionar quem ouve.

•	 Temas sociais: Falam sobre desigualdade, opressão, religiosidade, racismo, machis-
mo, fome, política, cotidiano e resistência.

•	 Papel educativo: Muitas vezes, funcionam como instrumentos de formação crítica 
e cidadã, transmitindo conhecimentos e experiências.

•	 Identidade popular: São produções feitas por e para o povo, com linguagem acessível 
e forte conexão com o território e as vivências locais.



26 UNIDADE 3

Essa conexão pode ser percebida, por exemplo, na obra de João Ferreira de Lima, poeta 
e cordelista de São José do Egito, e no trabalho de rappers que une elementos da música 
nordestina ao estilo urbano do rap. Ambos criam narrativas que resgatam as raízes popu-
lares e, ao mesmo tempo, projetam o futuro da cultura brasileira. Dois artistas nordestinos 
ilustram bem essa ponte entre o cordel e o rap:

•	 RAPadura Xique-Chico

Figura 10. Fonte: https://diariodonordeste.verdesmares.com.br/verso/cearense-indicado-ao-grammy-latino-ra-
padura-comenta-o-feito-nosso-povo-precisa-de-acalanto-1.2994761 Acesso em: 20/07/2025.

Foto: Eddie Santos

Nome verdadeiro: Francisco Igor Almeida do Santos
Nascimento: 1984, Fortaleza – CE
Atuação: Cantor, compositor, rapper, produtor musical

RAPadura é um dos nomes mais originais do rap nacional. Cearense de alma e voz, ficou 
conhecido por unir a cultura nordestina ao universo do hip hop, criando uma identidade 
musical única e potente. Sua música mistura batidas eletrônicas com elementos do forró, da 
embolada, do repente e do maracatu. Os arranjos remetem a sanfonas, zabumbas e pífanos, 
ao mesmo tempo em que sustentam rimas carregadas de crítica social e identidade regional.

Seu nome artístico é um símbolo: rapadura é doce, forte e nordestina — como sua arte. 
Ele também carrega o apelido “Xique-Chico”, fazendo referência à expressão popular 
“chique e simples”, que reflete a valorização da cultura do povo sem elitismo.

RAPadura iniciou sua carreira em Brasília, para onde se mudou ainda jovem com a 
família. Longe do sertão, fortaleceu ainda mais o desejo de preservar suas raízes, colo-
cando o Nordeste no centro de sua obra. Seus primeiros trabalhos, como a mixtape Fita 
Embolada do Engenho, circularam de forma independente e conquistaram público e crítica 
pela originalidade.

Em 2020, lançou seu primeiro álbum oficial, Universo do Canto Falado, que recebeu 
indicação ao Grammy Latino na categoria Melhor Álbum de Rock ou Música Alternativa 
em Língua Portuguesa. No disco, ele reafirma seu compromisso com a ancestralidade, 
a oralidade, a fé e as lutas do povo nordestino. RAPadura transforma o rap em um meio 
de resistência cultural, aproximando a poesia das feiras nordestinas ao som das periferias 
urbanas. Sua obra é uma ponte entre o passado e o presente, entre o sertão e a metrópole, 
entre a poética sertaneja e o beat.



27MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

•	 Jéssica Caitano

 Por que isso importa?

Entender a relação entre o cordel e o rap é reconhecer que a história não se escreve só 
com documentos oficiais, mas também com os versos que ecoam nas feiras, nas escolas, nos 
palcos e nas ruas. Esses gêneros poéticos mostram que a cultura popular é viva, crítica e 
transformadora. Eles nos ensinam que, mesmo em contextos de dificuldade, o povo sempre 
encontra formas de se expressar, resistir e criar. Estudar o cordel e o rap na escola é afirmar 
que todo estudante tem uma história para contar — e que essa história merece ser ouvida!

Nascimento: 1986, Triunfo – PE (Sertão do Pajeú)
Atuação: Cantora, emboladora, poeta, MC, ativista cultural

Jéssica Caitano é uma artista múltipla, uma das grandes vozes femininas da nova ge-
ração da cultura popular nordestina. Nascida no Sertão do Pajeú — berço da poesia e do 
repente —, Jéssica une a tradição da cantoria nordestina à força do rap, do coco, do repente 
e das sonoridades urbanas.

Desde jovem envolvida com a poesia e a música popular, destacou-se por sua performan-
ce forte, sua habilidade com a rima improvisada e seu posicionamento político. Com uma 
estética que mistura o chapéu de couro com o turbante afro, Jéssica leva para os palcos e 
feiras culturais uma arte que é, ao mesmo tempo, ancestral e atual.

Sua música atravessa temas como feminismo, agroecologia, racismo, religiosidade popular 
e os desafios do povo sertanejo. Ela representa uma voz combativa do sertão que resiste, 
que questiona e que canta a vida da mulher nordestina de forma empoderada e politizada.

Entre suas obras mais conhecidas estão as canções Rap e Repente, Terra Vermelha e 
Minha Vertente. Em suas apresentações, Jéssica faz uso de instrumentos como o pandeiro, 
a alfaia e a zabumba, combinando-os com beats eletrônicos e versos improvisados.

Além da música, Jéssica Caitano também atua como educadora popular, oficineira e 
produtora cultural. Seu trabalho desafia as fronteiras entre o tradicional e o contemporâ-
neo, entre o rural e o urbano, e convida o público a reconhecer o valor da cultura sertaneja 
viva, jovem e engajada.

Figura 11. Fonte: https://revistaogrito.com/jessica-caitano-apresenta-o-rap-repente-no-seu-eletrococo-muder-
no/ Acesso em: 20/07/2025.

Foto: Ian Rassari



28 UNIDADE 3

ATIVIDADES: ENTRE FOLHETOS, REPENTES E RAP

 Etapa 1: Realização da escuta e observação 

Realize a escuta (individual ou em grupo) das músicas selecionadas abaixo (acesso 
através do QR code). Durante a escuta das músicas, anote:

•	 Palavras ou expressões que remetem à cultura nordestina.

•	 Temas sociais abordados (feminismo, racismo, desigualdade, religiosidade etc.).

•	 Emoções ou imagens evocadas pela música.

ESCANEIE  
E ACESSE

Norte Nordeste 
me Veste

Norte Nordeste  
me Veste

RAPadura  
Xique-Chico

ESCANEIE  
E ACESSE

Minha Vertente

Minha Vertente
Jéssica Caitano

ESCANEIE  
E ACESSE

Quebra Queixo

Quebra Queixo
RAPadura  

Xique-Chico

ESCANEIE  
E ACESSE

Rapente

Rapente
Jéssica Caitano

 Etapa 2: Leitura das letras:

Identifique o uso da rima, da repetição e da oralidade. Há elementos parecidos com 
os folhetos populares? Quais?

 Etapa 3: Debate

•	 Preparação do ambiente

•	 Organizar a sala em círculo ou semicírculo para facilitar a interação.

•	 Certificar-se de que todos os estudantes já leram o trecho do cordel e ouviram 
o rap trabalhados na etapa anterior.



29MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

•	 Discussão em pequenos grupos (5 min)

•	 Dividir a turma em grupos de 3 a 5 alunos.

•	 Cada grupo conversa livremente sobre as perguntas:

	9 O que o cordel e o rap têm em comum?

	9 Por que essas formas de arte são importantes para o povo?

	9 Você se sente representado(a) por alguma música ou poema?

•	 Debate coletivo mediado (20 min)

•	 Cada grupo compartilha suas respostas.

•	 Registrar no quadro as ideias principais, separando-as em:

•	 Semelhanças: rimas, linguagem acessível, crítica social, narrativa oral.

•	 Diferenças: origem histórica, ritmo, recursos visuais, espaços de circulação.

 Etapa 4: Interpretação e análise (responda no caderno): 

a) Qual a importância de trazer elementos da cultura sertaneja para o rap?

b) Como os artistas valorizam as raízes culturais nordestinas em suas músicas?

c) Que crítica(s) social(is) você consegue identificar nas músicas?

d) Escolha um verso que mais te marcou e explique por quê.

 Etapa 5: Criação poética (em grupo)

•	 Crie uma letra em estilo “Cordel-Rap” com temática livre, que tenha

	9 2 estrofes rimadas de cordel (sextilha - 6 versos cada)

	9 1 refrão em estilo rap (com repetição e ritmo marcado)

 Etapa 6: Artes visuais:

•	 Crie um cartaz ou mural coletivo que una símbolos do sertão (folheto, feira, 
viola, vaqueiro) com símbolos urbanos (grafite, microfone, fone de ouvido, 
tênis), inspirando-se nos versos criados por vocês. 



30

UNIDADE 4 – A IMAGEM NO FOLHETO:  
XILOGRAVURA E AUTORIA

A xilogravura é uma técnica artística milenar que con-
siste na gravação de imagens em matrizes de madeira. A 
palavra vem do grego: xýlon (madeira) e grapho (escrever, 
gravar). No processo tradicional, o artista desenha sobre 
uma placa de madeira, entalha os espaços em branco com 
ferramentas de corte e, depois, aplica tinta para imprimir 
o desenho em papel. O resultado é uma imagem marcada 
por linhas fortes, contrastes e formas estilizadas, muitas 
vezes monocromáticas.

Os poetas populares, passaram a incluir capas ilustradas 
com xilogravuras em seus folhetos, dando origem a uma 
linguagem visual própria, enraizada na estética sertaneja. 
Essa fusão entre palavra e imagem transformou a xilogra-
vura em símbolo visual da cultura nordestina.

Os temas da xilogravura popular nordestina são vastos: 
retratam heróis e figuras do cotidiano, criaturas fantásticas, 
cenas religiosas, animais do sertão, festas populares, críticas 
sociais e políticas. A ausência de cores é compensada pela expressividade dos traços e pela 
potência simbólica das formas. Cada imagem conta uma história, e cada gravura é uma 
janela aberta para o imaginário popular. 

Dentre os mestres mais conhecidos da xilogravura popular estão J. Borges, de Bezerros 
(PE), cuja obra é reconhecida internacionalmente; Abraão Batista, do Ceará, que fundou a 
primeira editora de cordel com xilogravuras autorais; e José Costa Leite, que atuou como 
poeta e gravador. Esses artistas ajudaram a consolidar um estilo estético que dialoga com 
a oralidade, a memória e a resistência popular.

Figura 12. Capa do folheto: História de Mariquinha e 
José de Souza Leão de João Ferreira de Lima. Observa-se 

na capa desse romance, uma xilogravura que ilustra o 
ambiente sertanejo nordestino.

Fonte: C
asa Fundação Rui Barbosa.

Figura 13. Capa do folheto: Peleja de João de Lima com 
um cantador da Baía. Xilogravura. 

Fonte: C
asa Fundação Rui Barbosa.

Figura 14. Capa do folheto: As proezas de João Grilo. 
Xilogravura. 

Fonte: C
asa Fundação Rui Barbosa.



31MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

 Análise das capas dos folhetos de João Ferreira de Lima 

As capas dos folhetos de João Ferreira de Lima, como observadas nas obras “História 
de Mariquinha e José de Souza Leão”, “A Peleja de João de Lima com um Cantador da 
Baía” e “As Proezas de João Grilo”, revelam elementos estéticos e culturais fundamentais 
para a compreensão do universo da literatura de folhetos.

•	 A História de Mariquinha e José de Souza Leão: apresenta uma cena rural com 
vegetação típica do sertão, com um homem e uma mulher em cima de um possível 
jumento servindo de transporte, remetendo a um enredo doméstico ou amoroso. 
A imagem, simples e expressiva, reforça a ambientação sertaneja e dialoga com o 
cotidiano popular.

•	 A Peleja de João de Lima com um Cantador da Baía: vemos dois cantadores em-
punhando violas, frente a frente, em uma composição simétrica que representa a 
tradição da cantoria como disputa simbólica e oral. Essa capa evidencia a importância 
da palavra rimada e da performance no universo popular.

•	 As Proezas de João Grilo: traz uma figura caricatural do personagem central, segundo 
algum tipo de inseto, semelhante a um grilo, fazendo jus ao nome do protagonista. 
A pose e a expressão corporal do personagem destacam sua astúcia, reafirmando o 
arquétipo do herói esperto e irreverente da cultura nordestina.

 A figura do Editor-Proprietário

Outro elemento constante nas capas é a inscrição Editor proprietário. A produção e 
comercialização dos folhetos, especialmente no Nordeste, estruturou-se não apenas como 
forma de expressão cultural, mas também como um sistema editorial alternativo, em que 
muitos poetas assumiam a função de editores de suas próprias obras. É nesse contexto 
que se insere João Ferreira de Lima (1902–1973), reconhecido não apenas por sua produção 
poética, mas por sua atuação como editor proprietário. Num ambiente em que a oralidade 
e a circulação livre de narrativas predominavam, essa marca servia como registro infor-
mal de direitos autorais, garantindo ao autor o reconhecimento por sua criação e proteção 
contra cópias não autorizadas. Essa prática expressa uma tentativa de proteção da autoria 
no circuito informal de publicações populares, funcionando como um contrato simbólico 
entre autor e leitor. 

Na capa de várias edições da obra As Proezas de João Grilo, além do nome do autor 
João Ferreira de Lima (1902–1973), aparece a inscrição “Editor-Proprietário: João Martins 
de Athayde”. Essa menção simboliza a articulação entre criação literária e prática editorial 
típica do cordel nordestino.

•	 Quem foi João Martins de Athayde?

João Martins de Athayde foi uma das figuras mais influentes da edição de cordel no 
Brasil, atuando principalmente em Recife no início do século XX. Ele manteve tipografia 
própria, publicou e distribuiu obras de cordel de autores consagrados como Leandro Gomes 
de Barros e João Ferreira de Lima 



32 UNIDADE 4

Athayde chegou a adquirir os direitos editoriais de 
diversos autores, reimprimindo e publicando folhetos 
sob seu selo em larga escala. Essa prática, embora 
controversa, ampliou o alcance de obras que poderiam 
permanecer restritas à circulação local.

•	 Autoria literária x circulação editorial

No caso de As Proezas de João Grilo:
•	 João Ferreira de Lima é reconhecido como 

autor literário original da obra;
•	 João Martins de Athayde, ao publicar a 

edição ampliada e distribuí-la em maior es-
cala, assume o papel de editor-proprietário, 
registrando sua posição na produção mate-
rial do folheto.

Esse arranjo evidencia um modelo autônomo, des-
centralizado e popular de produção cultural, em que 
a autoria literária e a circulação editorial se comple-
mentam.

•	 Significados da marca Editor-Proprietário

•	 Direito simbólico de posse: Atrelado à edição específica, afirmando responsa-
bilidade sobre sua circulação.

•	 Amplificação da circulação: Athayde dispunha de estrutura para imprimir e 
distribuir o cordel em mercados maiores.

•	 Autoridade cultural compartilhada: A obra recebe legitimidade tanto pela cria-
ção literária quanto pela divulgação editorial.

•	 Essa marca reforça:

•	 A afirmação da autoria popular e a proteção simbólica contra cópias;
•	 A resistência ao anonimato da cultura oral;
•	 A independência editorial e a construção de redes de circulação próprias.

joaoletras.w
ordpress.com



33MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

ATIVIDADES: XILO-SIMULADA

Materiais necessários:

	9 Placas de isopor fino (bandejas recicladas ou compradas);

	9 Lápis preto (grafite ou de escrever);

	9 Canetas esferográficas (para fazer o relevo);

	9 Tinta guache ou tinta de carimbo;

	9 Rolo de espuma ou pincel;

	9 Folhas de papel A4 para a impressão;

	9 Jornal para forrar as mesas.

 Etapa 1: Inspiração visual 

Acessar o banco de folhetos digitalizados da Fundação Casa Rui Barbosa através do 
QR code abaixo: 

Os alunos observam elementos como:

•	 Personagens;

•	 Animais fantásticos;

•	 Paisagens;

•	 Uso de linhas e contrastes.

ESCANEIE  
E ACESSE

Folhetos de João 
F. de Lima



34 UNIDADE 4

 Etapa 2: Criação do desenho:

Cada aluno desenha, com lápis, em uma folha de papel o rascunho de sua futura 
xilogravura. Podem ser:

•	 Uma cena do cordel “As Proezas de João Grilo”;

•	 Um personagem popular nordestino;

•	 Algo inspirado na própria vivência no sertão.

 Etapa 3: Transferência para o isopor:

Com caneta esferográfica, os alunos pressionam o desenho no isopor, criando relevo 
nas linhas.

 Etapa 4: Aplicação de tinta e impressão:

Com rolinho ou pincel, aplicam tinta guache no isopor e carimbam a folha de papel, 
criando a “gravura”.

 Etapa 5: Secagem e exposição:

Os trabalhos são colocados em uma parede da sala para secar e formar uma pequena 
exposição.

 Etapa 6: Roda de conversa

•	 O que mais gostou na técnica da xilogravura?

•	 Como essa forma de arte ajuda a contar histórias?

•	 Você se sentiu representando sua cultura na imagem criada?



35

UNIDADE 5 – CULTURA POPULAR, CIRCULARIDADE E 
CRIAÇÃO POÉTICA

A literatura de folhetos é uma das manifestações mais emblemáticas da cultura po-
pular nordestina, e seu estudo nos permite compreender a riqueza e a complexidade dos 
saberes populares. No campo da história cultural, compreender essa poética exige olhar 
para além do texto escrito, considerando os processos de produção, circulação e recepção 
desses folhetos. Nesse sentido, não apenas contam histórias: eles produzem identidade, 
memória e pertencimento.

A cultura popular deve ser entendida como um campo dinâmico e em constante ne-
gociação. Longe de ser algo puro ou isolado, ela se constrói na interação entre diferentes 
camadas sociais, linguagens e formas de expressão. É o que chamamos de circularidade 
cultural — o movimento contínuo entre o erudito e o popular, entre o tradicional e o mo-
derno. O cordel, por exemplo, apropria-se de temas bíblicos, fatos históricos, críticas sociais 
e elementos da cultura de massa, reelaborando-os com criatividade e oralidade.

Nesse processo, também ocorrem fenômenos de apropriação cultural e de formação de 
identidades híbridas. Como vimos, os folhetos populares dialogam com outras linguagens, 
como o rap e a música popular, incorporando ritmos e temas urbanos, enquanto preserva 
formas tradicionais de expressão.  Os autores populares tornam-se, assim, agentes ativos 
na produção de significados, reapropriando-se de símbolos e discursos sociais que circulam 
em diferentes esferas da sociedade.

Um exemplo interessante, é o grupo musical Cordel do fogo encantado: surgiu em 1997, 
no município de Arcoverde a princípio como uma experiência cênica que unia poesia fala-
da, música e performance teatral. A princípio, o grupo se apresentava em praças e festivais 
regionais, com base em textos da literatura de cordel e poemas autorais. Em pouco tempo, 
sua força estética, marcada por uma sonoridade percussiva intensa e uma expressividade 
corporal envolvente, atraiu a atenção do cenário musical brasileiro, consolidando-se como 
uma das mais potentes expressões artísticas do Nordeste contemporâneo, destacando-se 
por sua linguagem híbrida, experimental e profundamente marcada pela oralidade popular 
e pelos ritmos ancestrais do sertão.

A formação original da banda é composta por José Paes de Lira, conhecido como Lirinha 
(voz e pandeiro), Clayton Barros (violão e vocais), Emerson Calado, Rafa Almeida e Nego 
Henrique (percussão e vocais). Cada integrante contribui não apenas com a execução ins-
trumental, mas também com a expressividade performática que caracteriza o conjunto, 
sendo o palco compreendido como um espaço ritualístico de evocação poética e musical.

A musicalidade do Cordel do Fogo Encantado é composta por uma fusão rica de ritmos 
tradicionais nordestinos – como o coco de roda, a embolada, o maracatu, o reisado e o 
toré indígena – com elementos contemporâneos do rock alternativo e da música eletrô-
nica.  Entre os principais álbuns do grupo, destacam-se Cordel do Fogo Encantado (2001), 
produzido por Naná Vasconcelos; O Palhaço do Circo sem Futuro (2002); Transfiguração 
(2006); e Viagem ao Coração do Sol (2018), lançado após o retorno da banda, que esteve em 
pausa entre 2010 e 2018.



36 UNIDADE 5

ESCANEIE E ACESSE
Cordel do Fogo Encantado/site

Figura 15. Banda Cordel do fogo encantado. Fonte: https://www.folhape.com.br/cultura/cordel-do-fogo-encantado-faz-show-do-novo-disco-no-clube-portugues/67931/  
Acesso em 28/07/2025.

Foto: T
iago C

alazans/D
ivulgação

O uso da percussão, aliado à voz declamada, faz com que a música do grupo se aproxime 
da tradição oral dos repentistas e cordelistas, renovando essas práticas com intensidade 
cênica e sonoridades contemporâneas. Ao trabalhar com os folhetos em sala de aula, valo-
rizamos a pluralidade dos saberes e contribuímos para a construção de um conhecimento 
mais democrático e inclusivo. É um convite para que vocês reconheçam suas próprias ex-
periências e tradições como fontes legítimas de conhecimento e criação. Produzir cordel, 
ler e interpretar folhetos é também um exercício de cidadania cultural.



37MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

ATIVIDADES: JOÃO GRILO: UM PERSONAGEM  
POPULAR REINVENTADO

E se João Grilo vivesse no seu bairro?

Ao longo deste caderno, você conheceu a trajetória do poeta João Ferreira de Lima, 
mergulhou nas aventuras de João Grilo e descobriu como o cordel e o rap falam das 
vivências do povo. Agora chegou a hora de você criar a sua própria história popular!

A proposta desta atividade é imaginar João Grilo em pleno século XXI: morando 
na cidade, estudando numa escola pública, andando de ônibus, enfrentando filas, 
burocracias, desigualdades — mas sempre com muito humor, inteligência e coragem.

 Desafio:

Você vai criar uma história em versos, como nos folhetos de cordel, onde o personagem 
principal é um João Grilo urbano – pode criar outro nome para o seu personagem –, 
vivendo uma situação do cotidiano. Pode ser:

•	 Um problema na escola (com o professor, a merenda, o boletim);

•	 Um conflito no bairro (com a prefeitura, o transporte, a saúde pública);

•	 Uma aventura no centro da cidade (com a polícia, os políticos, o comércio);

•	 Ou mesmo uma crítica social engraçada e reflexiva.

 Passo a passo da criação:

1. Planeje sua história:

	9 Quem é o João Grilo urbano da sua história? Como ele se comporta?

	9 Qual o problema ele enfrenta?

	9 Como ele resolve a situação com astúcia e bom humor?

2. Escreva sua estrofe ou sequência de estrofes:

	9 Use a forma da sextilha (6 versos com 7 sílabas cada);

	9 Pode usar gírias, expressões da sua comunidade e referências atuais.

3. Dê um título para o seu folheto:



38 UNIDADE 5

Exemplo: “João Grilo contra o Wi-Fi da escola”, “João Grilo e o ônibus lotado”, “O dia 
que João Grilo venceu o prefeito”.

4. Ilustre a capa:

	9 Crie uma imagem estilo xilogravura com o João Grilo urbano: boné, mo-
chila, skate, fone de ouvido, celular, uniforme escolar...

	9 Use papel, caneta, carimbo, colagem ou digital — o importante é a criati-
vidade.

 Vamos apresentar?

No final, todos(as) poderão apresentar seus cordéis, com exposição dos folhetos, leitura 
pública e até uma batalha de versos, se a turma quiser!

Dica: 

Percebam como as figuras da cultura popular podem ser reinventadas a partir da sua 
realidade. João Grilo pode virar um youtuber, um entregador de app, um estudante 
ativista, um rapper, um sobrevivente urbano — a voz do povo continua viva através 
da arte popular! 



39

A literatura de folhetos é uma forma poética profundamente enraizada na cultura 
popular do Nordeste brasileiro. Embora a expressão cordel tenha origem na tradição por-
tuguesa — onde os pequenos livretos eram pendurados em cordas para venda —, no Brasil 
essa prática ganhou contornos próprios, tanto no conteúdo quanto no formato. Diferente 
dos romances de cavalaria ou das histórias moralizantes comuns no cordel português, 
o cordel nordestino é marcado por sua oralidade, humor, improviso e forte inserção no 
cotidiano do povo sertanejo. Além disso, essa prática baseada na cultura oral dos sertões 
nordestinos, passou a ser denominado de cordel pelas camadas eruditas, a começar pelos 
folcloristas, como Câmara Cascudo e Orígenes Lessa, ganhando mais espaço nos meios 
acadêmicos a partir da década de 50.  Contudo os próprios agentes populares, os poetas e 
seu público leitor, chamavam apenas de folhetos. 

Por isso, ao longo desse estudo, preferimos usar o termo folheto em vez de cordel, reco-
nhecendo que, mais do que um empréstimo cultural, trata-se de uma recriação popular 
específica do Nordeste. O folheto brasileiro tem características próprias: métrica rígida 
(geralmente em sextilhas, conhecida como Redondilha maior), linguagem coloquial, xi-
logravura na capa e temas que vão desde o absurdo ao político, passando por narrativas 
religiosas, crimes e crônicas de costumes.

Historicamente, esses folhetos circularam em feiras, mercados, festas e ruas, vendidos 
por poetas, editores e cantadores. Com a força da oralidade e da declamação pública, torna-
ram-se um meio de comunicação acessível e formador de opinião nos sertões. No entanto, 
o reconhecimento de seu valor literário e histórico demorou a acontecer nos meios formais 
de ensino e cultura.

Foi a partir das décadas de 1980 e 1990 que os folhetos começaram a adentrar com mais 
força os espaços escolares, universidades e instituições de pesquisa. Esse movimento foi 
impulsionado por intelectuais e educadores que reconheceram no cordel um documento 
social, um arquivo das experiências e das memórias populares. Hoje, encontramos cor-
déis em acervos importantes, como o da Fundação Casa de Rui Barbosa, e em bibliotecas 
escolares e universitárias. Além disso, muitos trabalhos acadêmicos — como dissertações, 
teses e artigos — têm se debruçado sobre o gênero, compreendendo-o como objeto estético, 
histórico e pedagógico.

Esse reconhecimento culminou no tombamento da Literatura de Cordel como Patrimônio 
Cultural Imaterial Brasileiro pelo IPHAN, em 2018. Esse marco reafirma o valor simbó-
lico, identitário e político da prática, que vai muito além do papel impresso. 

ESCANEIE E ACESSE
DossiÊ de Registro - IPHAN

UNIDADE 06 – A POÉTICA POPULAR EM MOVIMENTO: 
DO FOLHETO AO CORDEL



40 UNIDADE 6

Os folhetos populares se fazem presentes em saraus, mídias digitais, produções audio-
visuais. Circula em novas formas e continua sendo uma linguagem viva, capaz de narrar 
o Brasil profundo com irreverência e sabedoria. Como por exemplo, a utilização da estética 
desse gênero literário em outros suportes para além dos folhetos. A presença do universo dos 
folhetos populares é presente no ciberespaço, no cinema, na música e nas artes plásticas. 

Estudar os folhetos de cordel é, portanto, abrir espaço para outras vozes e outras formas 
de narrar a história. É também reconhecer a riqueza de uma linguagem que brota do chão 
do sertão, mas que hoje alcança escolas, congressos, museus, palcos e telas. E, sobretudo, 
é fazer da escola um espaço onde a cultura popular tem lugar de fala, leitura e autoria.

Figura 16. https://ufmg.br/comunicacao/noticias/projeto-faz-releituras-de-classicos-dos-beatles-em-rit-
mos-nordestinos. Acessado em 28/07/2025.

Figura 17. O pequeno príncipe em cordel (Adaptação da 
obra de Antoine de Saint-Exupéry).3 

Figura 18. Figura Reportagem: Publicada há 450 anos, obra ‘Os Lusíadas’ ganha releitura em cordel. Acesso em 28/07/2025.

ESCANEIE E ACESSE
Os Lusíadas em cordel

3 https://www.grupoautentica.com.br/produto/o-pequeno-principe-em-cordel-adaptacao-da-obra-de-antoine-de-saint-exupery-1164?srsltid=AfmBOoqosXzPjvqKr3-T9upD2rI-
8GumHk7PItYgrl0KbsoYr-_G966JZ Acesso em 28/07/2025. 



41MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

ATIVIDADES: CULMINÂNCIA: POÉTICA EM MOVIMENTO

Agora que você já conheceu mais profundamente a história, a linguagem e a força 
cultural dos folhetos populares, vamos levar essa poética para fora do papel!

 Desafio:

•	 Identificar lugares ou pessoas da cidade que mantêm viva a tradição do cordel 
(feiras, artistas, bibliotecas, escolas, internet);

•	 Produzir um registro (texto, foto, áudio, vídeo ou desenho) sobre esse lugar 
ou pessoa;

•	 Selecionar trechos de cordéis que dialoguem com o que encontraram;

•	 Criar uma exposição coletiva chamada “Poética em Movimento' com todo 
esse material.

 Feira de literatura popular na escola:

•	 Mural ilustrado ou digital;

•	 Podcast ou vídeo documentário;

•	 Varal de cordéis com produções realizadas;

•	 Roda de leitura e declamação aberta à comunidade.



42 UNIDADE 6

Aos Estudantes: o Sertão está em nós...

Chegamos ao fim deste percurso, mas não ao fim da estrada.
Neste caderno, viajamos pelas veredas do Sertão do Pajeú, pelas palavras rimadas de 

João Ferreira de Lima, pela poética da resistência popular. Descobrimos que os folhetos 
são mais do que rima e métrica: é identidade, é resistência, é voz do povo que ecoa entre 
ruas, avenidas e calçadas. Passamos por veredas de versos. Vimos o sertão do Pajeú não 
como lugar distante, mas como território vivo — feito de gente que fala cantando e pensa 
rimando. Conhecemos João Grilo, o matreiro, o cômico, o sábio do povo. Desenhamos 
com palavras e imagens um Brasil profundo que pulsa. 

Você, estudante, caminhou conosco nesse percurso e agora carrega uma bagagem 
cultural que é sua – construída com palavras, imagens e saberes populares. A partir das 
suas vivências, reflexões e criações, ajudou a dar novo sentido ao que é ser sertanejo(a), 
nordestino(a), jovem e criativo(a).

Esperamos que este percurso tenha te mostrado que a escola é também lugar de cultura 
viva, de memória afetiva e de invenção do futuro. Que a poesia popular continue sendo 
ferramentas para contar suas próprias histórias, com liberdade, beleza e coragem. O Sertão 
não está apenas no mapa: está na fala, no gesto, no sonho, no sentir e ser sertão!



43MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

REFERÊNCIAS 

ABREU, M. Histórias de cordéis e folhetos. 2. ed. Campinas, SP: Mercado de Letras, 2006.

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A feira dos mitos: a fabricação do folclore 
e da cultura popular (Nordeste 1920–1950). São Paulo: Intermeios, 2013.

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A invenção do Nordeste e outras artes. 
São Paulo: Cortez, 2011.

ALMEIDA, Ruth Trindade de. Os almanaques populares do Nordeste. Belém: NAEA, 2019.

ALMEIDA, Maria Lúcia de. O folheto como patrimônio imaterial: memória, cultura e 
representações do Nordeste. São Paulo: Intermeios, 2019.

ALVES DE MELO, Rosilene. Almanaques de cordel: do fascínio da leitura para a 
feitura da escritura. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, n. 52, p. 107-122, 2011. 
Disponível em: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=405641274006

AMANTINO, Márcia. O sertão oeste de Minas Gerais: um espaço rebelde. Varia 
História, n. 29, jan. 2003, p. 79–97.

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Moderna. São Paulo: Companhia das Letras, 
2010.

BURKE, Peter. O que é história cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2005.

CAMPOS JÚNIOR, Lindoaldo Vieira. Maracá, gibão e viola: Poetas indígenas Xukuru 
criando o Sertão da Poesia. Caicó: UFRN, 2023.

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 1990.

CHARTIER, Roger. Cultura Popular: revisitando um conceito historiográfico. Estudos 
Históricos, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 179–192, jul./dez. 1995.

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos Avançados, v. 11, n. 5, 1991, 
p. 173–191.

D’OLIVO, Fernanda Moraes. O social no cordel: uma análise discursiva. Campinas, SP: 
[s.n.], 2010.

FILHO, Fadel David Antônio. Sobre a palavra “sertão”: origens, significados e usos no 
Brasil. Ciência Geográfica, Bauru, v. 15, n. 1, 2011.

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

GRILLO, Maria Ângela de Faria. A arte do povo: histórias na literatura de cordel (1900–
1940). Jundiaí: Paco Editorial, 2015.



44 REFERÊNCIAS

GRISI, Maria Vitória de Rezende. A criação poética no Sertão do Pajeú: uma análise 
a partir das relações entre nacional brasileiro, representação e estética. Campinas: 
UNICAMP, 2021.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 2022.

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Enciclopédia dos Municípios 
Brasileiros. Vols. XVII e XVIII. Rio de Janeiro: IBGE, 1958.

LARA, Sílvia H. História cultural e história social. Diálogos, v. 1, n. 1, p. 25–32, 2017. 
Disponível em: https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/Dialogos/article/view/37415

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Ed. Unicamp, 2013.

LEMAIRE, Ria. Tradições que se refazem. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, 
n. 35, Brasília, p. 17–30, jan./jun. 2010.

MORAES, Antonio Carlos Robert. O Sertão: um “outro” geográfico. Terra Brasilis, 2003.

MOURA, Gláucia Regina Costa. Identidades do Sertão em folhetos: utilização da obra de 
João Ferreira de Lima no ensino de História. Dissertação (Mestrado Profissional em 
Ensino de História) – Universidade Federal de Pernambuco, 2025.

NASCIMENTO, João Evangelista do. João Grilo: pícaro do Nordeste, justiceiro do ser-
tão. In: PIVETTA, Kátia; SANTOS, José Luís Jobim dos (orgs.). João Grilo: pícaro 
do Nordeste, justiceiro do sertão. Porto Alegre: UFRGS, 2012. p. 17–31.

NASCIMENTO, J. B. D.; SANTOS, F. P. D. A literatura de cordel como fonte de in-
formação: um olhar historiográfico e conceitual. Revista Contexto, n. 38, 2020/2, p. 
101–112.

NUNES, Aldo Manoel Branquinho. Currais, cangalhas e vapores – Dinâmicas de fronteira 
e estruturas sociais nos Sertões da Borborema (1780–1920). Tese (Doutorado) – UFCG, 
2016.

PAGÈS BLANCH, Joan. As fontes literárias no ensino de História. Opsis, v. 13, n. 1, p. 
33–42, 2013.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & História Cultural. 2. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2008.

POLLAK, Michel. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 
5, n. 10, 1992, p. 200–212.

RAMALHO, Lourdes. Raízes ibéricas, mouras e judaicas do Nordeste. João Pessoa: 
Editora Universitária, 2022.



45MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

SANTOS, Luciany Aparecida Alves. O marco: uma metodologia de análise. Boitatá – 
Revista do GT de Literatura Oral e Popular da ANPOLL, Londrina, n. 11, jan.–jul. 
2011.

SANTOS, Morgana Ribeiro dos. A literatura de cordel e os astros. Caderno Seminal, v. 
37, n. 37, 2021. DOI: 10.12957/seminal.2021.59236. Disponível em: https://www.e-pu-
blicacoes.uerj.br/cadernoseminal/article/view/59236

SCHNEIDER, S. O apagamento da oralidade na historiografia da literatura brasileira. 
Letrônica, Porto Alegre, v. 2, n. 2, dez. 2009.

SILVA, Dâmares Carla da. A literatura de cordel como elemento de resgate e preservação 
da memória coletiva do povo nordestino. Mariana: UFOP, 2020.

SILVA, Josivaldo Custódio da. Pérolas da cantoria de repente em São José do Egito no 
Vale do Pajeú: memória e produção cultural. João Pessoa: UFPB, 2011.

SOARES, M. S.; FILHA, M. O Sertão da Paraíba no século XVIII: representações 
espacial e imagética. Revista InterScientia, v. 1, n. 2, p. 84–99, 2013.

SZESZ, Christiane Marques. Uma história intelectual de Ariano Suassuna: leituras e 
apropriações. Brasília: UNB, 2007. Disponível em: http://repositorio.unb.br/han-
dle/10482/7600?mode=full

THOMPSON, Edward P. Costumes em comum. São Paulo: Companhia das Letras, 1998.



46 APÊNDICE: ORIENTAÇÕES PEDAGÓGICAS

MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE 
LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO

ORIENTAÇÕES PEGAGÓGICAS 

Prezado(a) Professor(a),
Este caderno temático foi elaborado com a intenção de oferecer aos(às) professores(as) 

da área de Ciências Humanas — especialmente da disciplina de História — uma ferramen-
ta pedagógica que valorize os saberes populares, as identidades nordestinas e as práticas 
culturais do Sertão. A proposta dialoga com os princípios da BNCC e do Currículo de 
Pernambuco, promovendo um ensino significativo, contextualizado e crítico.

A seguir, destacamos orientações para apoiar a mediação dos(as) docentes durante a 
aplicação das atividades e leituras propostas.

1.	 Finalidade do Caderno Temático:

	9 Valorizar a cultura popular como fonte histórica e pedagógica.

	9 Estimular a leitura crítica de textos de folhetos e outras manifestações culturais.

	9 Promover o protagonismo estudantil por meio da criação poética, da oralidade e da 
arte.

	9 Trabalhar a identidade, a memória e o território como dimensões históricas e afetivas.

	9 Estimular o uso de recursos tecnológicos (como QR Codes) de forma educativa.

2.	 Recomendações:

a) Planejamento e Flexibilidade
	9 O caderno foi organizado em seis unidades, que podem ser trabalhadas de forma 

sequencial ou adaptada conforme o tempo disponível, os interesses da turma e o 
projeto político-pedagógico da escola.

	9 Recomendamos que o(a) professor(a) realize uma leitura prévia completa do material 
para planejar os momentos de aprofundamento, criação e avaliação.

b) Abertura para o diálogo e experiências locais
	9 Estimule os(as) estudantes a relacionarem os conteúdos com suas vivências, memórias 

familiares e referências culturais locais.

	9 As atividades foram pensadas para acolher diferentes formas de expressão (oral, 
escrita, corporal, visual), valorizando a pluralidade de repertórios.



47MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

c) Trabalho com leitura e interpretação
	9 As leituras propostas — especialmente o folheto As Proezas de João Grilo — exigem 

mediação sensível e contextualizada.

	9 Sugerimos leitura em voz alta, interpretação dramatizada, divisão em grupos e uso 
de glossário para ampliar a compreensão de termos regionais.

3.	 Recursos didáticos utilizados

a) QR Codes
	9 Os QR Codes inseridos ao longo do caderno dão acesso a vídeos, músicas e per-

formances de artistas populares. Esses recursos ampliam a abordagem didática e 
atualizam o diálogo entre tradição e contemporaneidade.

	9 Oriente os(as) estudantes no uso consciente da internet e incentive a escuta crítica 
dos conteúdos.

b) Atividades Criativas e Interdisciplinares
	9 O caderno propõe a produção de poemas, xilogravuras, cartazes, roteiros de rap, 

júris simulados e mapas afetivos.

	9 Incentive a interdisciplinaridade com as áreas de Linguagens, Artes e Geografia.

c) Avaliação Formativa e Processual
	9 As atividades priorizam o processo de construção do conhecimento. Valorize a 

participação, a autoria, o esforço coletivo e a escuta respeitosa durante os debates e 
apresentações.

4.	 Postura do(a) Professor(a) como Mediador(a)

	9 Seja facilitador(a) do diálogo entre o conhecimento escolar e o saber popular.

	9 Crie espaços de escuta ativa, nos quais os(as) estudantes possam se expressar livremente.

	9 Estimule a curiosidade, a criatividade e o pensamento crítico, respeitando os tempos 
e os modos de aprendizagem de cada turma.



48 APÊNDICE: ORIENTAÇÕES PEDAGÓGICAS

Apresentação 

Objetivo: Introduzir o tema do folheto popular, ou cordel, como uma expressão viva e 
patrimônio cultural imaterial do Brasil, destacando sua origem oral a partir das sociabilida-
des dos sertões, e a importância da obra de João Ferreira de Lima e As proezas de João Grilo.

Sugestão de abordagem: Inicie a aula lendo os poemas de abertura, convidando os 
alunos a refletirem sobre suas próprias percepções do sertão. Pergunte: "O que vem à men-
te quando falamos em 'sertão'?". Estimule a conversa sobre como a cultura popular pode 
narrar o mundo. Enfatize que os folhetos representam a "voz do povo", rica em histórias, 
personagens e críticas sociais, revelando valores e lutas dos sujeitos dos sertões nordestinos. 
Apresente João Ferreira de Lima como um poeta popular e editor, situando sua obra no 
Sertão do Pajeú.

Unidade 1 – Explorando o Pajeú: história,  
poesia e identidades sertanejas

Objetivo: Levar os alunos a compreenderem o sertão como uma construção cultural e 
histórica (não apenas geográfica) e a rica tradição poética do Pajeú.

Sugestão de abordagem:
	9 Inicie com a citação de Guimarães Rosa para provocar a discussão sobre os múltiplos 

nomes do sertão.

	9 Trabalhe o conceito de sertão como uma construção simbólica e um espaço a ser 
conquistado, no contexto colonial, porém contrastando essa narrativa oficial com a 
presença e atuação dos povos indígenas, especialmente dos Xukurus. Explique que a 
ideia de sertão foi concebida em oposição a ideia de litoral, e mencione a construção 
das representações sertanejas a partir do Romance de Trinta. Explique como autores 
como Graciliano Ramos e Rachel de Queiroz consolidaram uma imagem do sertão.

	9 Aprofunde na especificidade do Sertão do Pajeú como berço da poesia em Pernambuco. 
Discuta a lenda do Rio Pajeú como fonte abençoada de poesia e as raízes indígenas 
do nome.

	9 Aborde a colonização e a resistência indígena no Pajeú, conectando a história local 
à formação da poesia popular. Explique que a tradição poética é fruto de processos 
históricos de resistência e reinvenção cultural. Mencione os pioneiros da cantoria e 
o "grupo do Teixeira".

	9 Enfatize que o conhecimento popular pode ser profundo e cheio de significado, 
mesmo para sujeitos que não passaram pelo processo de letramento. O documentário 
"Poetas Analfabetos do Sertão do Pajeú" de Jefferson Sousa é um exemplo poderoso 
dessa oralidade e pode ser acessado via QR code.

	9 Explore a história de São José do Egito, o “berço imortal da poesia", e a ideia das "di-
nastias de faraós" da poesia. Apresente as fases da Escola de Poesia de São José do Egito 



49MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

e seus principais representantes (Cantorias Pé-de-Parede, Festivais e Continuidade), 
destacando a oralidade, o improviso e a relação com a escrita.

Atividade da unidade 1 – Explorando o Pajeú 

	9 Debates: Estimule a participação de todos, começando com perguntas que conectem 
as imagens mentais do sertão à sua dimensão cultural. Peça que os alunos compar-
tilhem artistas, músicas ou histórias que conheçam.

	9 Pesquisa: Oriente a pesquisa de letras, filmes ou livros, incentivando a análise crítica 
de como o sertão é retratado (atrasado, heroico, etc.).

	9 Mão na massa: Incentive a criatividade e a expressão pessoal na criação do mapa 
afetivo. Sugira que usem cores, símbolos e palavras que realmente representem o que 
o sertão significa para eles. Atividade pode ser realizada individualmente, duplas ou 
grupos, utilizando folhas A4 ou cartolinas como suporte.

Unidade 2 – João Ferreira de Lima e As proezas de João Grilo

Objetivo: Analisar a figura de João Ferreira de Lima e aprofundar no folheto As Proezas 
de João Grilo como um exemplo de crítica social, humor e sabedoria popular.

Sugestão de abordagem:
	9 Apresente João Ferreira de Lima como um intelectual orgânico, enfatizando a inter-

secção entre conhecimento tradicional e cultura escrita popular. Utilize os QR codes 
que acessam o Almanaque de Pernambuco e o folheto O Marco Pernambucano, para 
aprofundar o conhecimento sobre João Ferreira de Lima.

	9 Introduza João Grilo como um anti-herói popular que usa a inteligência e a palavra 
como arma contra as injustiças.

	9 Discuta cada característica de João Grilo com os alunos, realizando a leitura dos tre-
chos apresentados. Contudo através do QR code, é possível realizar a leitura integral 
do folheto. As características levantadas para abordar a personagem são: 

	9 Nascimento mágico: Como isso confere a ele o dom da esperteza.

	9 Aparência e sabedoria: O contraste entre sua "falta de formosura" e sua grande as-
túcia, gerando comicidade.

	9 Justiceiro social e pícaro nordestino: Analise as "proezas" de Grilo, como enganar 
o português com a égua ou roubar ladrões, e discuta a ideia de "vingança do povo".

	9 A palavra como arma: Ressalte como a linguagem afiada de Grilo é sua principal 
ferramenta contra o poder.



50 APÊNDICE: ORIENTAÇÕES PEDAGÓGICAS

	9 Justiça popular: Analise a cena do mendigo e o duque como um exemplo de como 
Grilo subverte a lógica dos poderosos para fazer justiça.

	9 Carnavalização e quebra de hierarquias: Discuta o riso carnavalesco e a dessacrali-
zação das autoridades, como o padre, através do humor e da linguagem coloquial.

	9 Crítica às Aparências: Analise a cena de Grilo na corte do sultão, onde a homenagem é 
feita às suas roupas e não à sua pessoa, como uma crítica às relações sociais desiguais.

	9 Utilize o glossário para enriquecer a compreensão dos termos e expressões típicas.

Atividade da unidade 2 – O Julgamento de João Grilo: 

	9 Leitura Colaborativa: Incentive a leitura em voz alta, mantendo a tradição oral do 
cordel. Sugira que os alunos se revezem na leitura dos versos.

	9 Quadro de Análise: Oriente a elaboração do quadro, enfatizando a necessidade de 
justificativa com base no texto e nos valores pessoais para o julgamento das ações 
de Grilo.

	9 Debate: Crie um ambiente de "júri", onde os alunos podem defender diferentes pon-
tos de vista. Promova a escuta ativa e o respeito às opiniões divergentes, focando na 
reflexão sobre justiça, sobrevivência e desigualdade.

Unidade 3 – Folhetos de cordel e rap: Vozes da resistência popular

Objetivo: Estabelecer uma ponte entre o cordel e o rap como formas de expressão po-
pular e resistência social.

Sugestão de abordagem:
	9 Inicie a unidade discutindo como a arte pode ser usada para narrar o cotidiano e 

denunciar injustiças.

	9 Apresente o cordel e o rap, suas origens e características principais.

	9 Conduza a discussão sobre as características em comum: oralidade, rima e ritmo, 
temas sociais, papel educativo e identidade popular.

	9 Apresente RAPadura Xique-Chico e Jéssica Caitano como exemplos concretos da 
fusão entre a cultura nordestina e o hip hop. Destaque como eles resgatam as raízes 
populares e projetam o futuro da cultura brasileira.

	9 Enfatize a importância de estudar esses gêneros para reconhecer que a história não 
se escreve apenas com documentos oficiais, mas também com as vozes que ecoam 
nas ruas e nas artes.



51MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

Atividade da unidade 3 – Entre folhetos, repentes e rap 

	9 Escuta e Observação: Crucial: utilize os QR codes para que os alunos possam ouvir 
as músicas de RAPadura Xique-Chico e Jéssica Caitano. Oriente-os a fazer anotações 
sobre expressões nordestinas, temas sociais e emoções evocadas.

	9 Leitura das letras: Peça que identifiquem rimas, repetições e oralidade, e que com-
parem com elementos dos folhetos populares.

	9 Debate: Guie a discussão sobre as semelhanças e a importância dessas formas de arte 
para o povo, incentivando a autoidentificação.

	9 Criação poética ("Cordel-Rap"): Incentive a criatividade na fusão dos gêneros, expli-
cando a estrutura da sextilha do cordel e a repetição do refrão do rap.

	9 Artes visuais: Conecte a atividade à Unidade 4, incentivando a criação de um cartaz 
ou mural que una símbolos do sertão e do universo urbano.

Unidade 4 – A imagem no cordel: xilogravura e autoria

Objetivo: Explorar a xilogravura como linguagem visual do cordel e o conceito de 
Editor-Proprietário no universo dos folhetos populares.

Sugestão de abordagem:
	9 Explique a técnica da xilogravura e sua importância para os folhetos, tornando-se 

um "símbolo visual da cultura nordestina".

	9 Apresente os temas comuns da xilogravura popular e mencione mestres como J. 
Borges.

	9 Analise as capas dos folhetos de João Ferreira de Lima, como História de Mariquinha 
e José de Souza Leão, A Peleja de João de Lima com um Cantador da Baía e As Proezas 
de João Grilo, mostrando como as imagens complementam a narrativa e a cultura 
sertaneja.

	9 Aborde a figura do Editor-Proprietário, explicando seu papel na produção e comer-
cialização dos folhetos. Destaque a relação entre João Ferreira de Lima (autor) e 
João Martins de Athayde (editor-proprietário), mostrando como a autoria literária 
e a circulação editorial se complementam em um modelo autônomo e popular de 
produção cultural.

	9 Ressalte que essa marca reforça a afirmação da autoria popular, a proteção simbólica 
contra cópias e a independência editorial.



52 APÊNDICE: ORIENTAÇÕES PEDAGÓGICAS

Atividade da unidade 4 – xilo-simulada 

	9 Materiais: Certifique-se de que os materiais são acessíveis e que os alunos compreen-
dem a técnica simples de gravação no isopor.

	9 Inspiração visual: Utilize o QR code para que os alunos acessem o banco de folhe-
tos digitalizados da Fundação Casa Rui Barbosa. Peça que observem personagens, 
animais e o uso de linhas para inspirar seus próprios desenhos.

	9 Criação: Incentive-os a criar cenas do cordel de João Grilo, personagens nordestinos 
ou algo inspirado em suas próprias vivências.

	9 Debates: Após a atividade prática, estimule a reflexão sobre o que mais gostaram na 
técnica e como a arte visual ajuda a contar histórias e a representar a cultura.

Unidade 5 – Cultura popular, circularidade e criação poética

Objetivo: Compreender a cultura popular como um campo dinâmico de "circularidade 
cultural", onde o erudito e o popular, o tradicional e o moderno interagem.

Sugestão de abordagem:
Explique que a cultura popular não é estática, mas se constrói na interação e na circu-

laridade cultural. Use o Cordel do Fogo Encantado como exemplo de um grupo que mescla 
poesia falada, ritmos tradicionais e elementos contemporâneos como rock alternativo e 
música eletrônica.

Ressalte que trabalhar com folhetos em sala de aula valoriza a pluralidade dos saberes 
e contribui para um conhecimento mais democrático e inclusivo.

Atividade da unidade 5 – João Grilo: um personagem popular rein-
ventado 

	9 Desafio: Proponha aos alunos o desafio de reinventar João Grilo em um contexto 
urbano contemporâneo, enfrentando problemas do século XXI com inteligência e 
humor.

	9 Planejamento e Escrita: Oriente o planejamento da história, a escolha do problema 
e a solução astuta do personagem. Insista na estrutura da sextilha (6 versos com 7 
sílabas) e incentive o uso de gírias e expressões da comunidade.

	9 Ilustração da capa: Conecte com a Unidade 4, sugerindo uma imagem estilo xilo-
gravura com elementos urbanos modernos para o "João Grilo urbano".

	9 Apresentação: Organize uma apresentação dos folhetos criados, com a socialização 
através da declamação em sala de aula. 



53MEMÓRIA E IDENTIDADES DOS SERTÕES EM FOLHETOS: JOÃO FERREIRA DE LIMA E AS PROEZAS DE JOÃO GRILO 

Unidade 6 – A poética popular em movimento: do folheto ao cordel

Objetivo: Discutir a evolução do termo "folheto" para "cordel" no Brasil, o reconheci-
mento formal do gênero e sua presença em novas mídias.

Sugestão de abordagem:
	9 Explique a origem portuguesa do termo "cordel" e como a prática brasileira ganhou 

contornos próprios.

	9 Aborde a preferência pelo termo "folheto" no material, justificando-a pela valorização 
da denominação usada pelos próprios agentes populares antes do reconhecimento 
acadêmico.

	9 Descreva a circulação histórica dos folhetos em feiras e mercados e como o reconhe-
cimento formal demorou a acontecer.

	9 Ressalte o movimento de inclusão dos folhetos em espaços escolares, universidades e 
instituições de pesquisa a partir das décadas de 1980 e 1990, e seu tombamento como 
Patrimônio Cultural Imaterial Brasileiro pelo IPHAN em 2018.

	9 Mostre a presença atual do cordel em novas mídias e suportes (saraus, mídias digitais, 
cinema, música, artes plásticas) como uma linguagem viva e adaptável.

  Atividade da unidade 6 – Culminância: Poética em movimento 

	9 Desafio: Incentive os alunos a identificarem e registrarem a tradição do cordel em 
sua própria comunidade, conectando o aprendizado à realidade local.

	9 Produção de registro: Permita a diversidade de formatos (texto, foto, áudio, vídeo, 
desenho) para o registro.

	9 Exposição coletiva (Poética em Movimento): Planeje uma culminância para o pro-
jeto, como uma feira de literatura popular na escola, com murais, podcasts, varais 
de cordéis e rodas de leitura, com a socialização das atividades elaboradas ao longo 
do percurso pedagógico. Isso solidifica o aprendizado e dá visibilidade ao trabalho 
dos alunos.

Aos Estudantes: o Sertão está em nós

Reafirme a importância do percurso realizado, a bagagem cultural adquirida e o convite 
para que os alunos reconheçam os sertões como parte de sua identidade e usem a poesia 
popular para contar suas próprias histórias.

Ao seguir essas orientações, você, Professor(a), estará contribuindo com seus alunos 
e alunas não apenas a compreenderem a literatura de folhetos, mas a se conectarem com 
suas raízes culturais, a desenvolverem o pensamento crítico e a expressarem sua própria 
voz através da arte e da poesia popular.



54 APÊNDICE: ORIENTAÇÕES PEDAGÓGICAS

Resumo das unidades:

Unidade Abordagem Recomendada

Unidade 1
Inicie com debates sobre o que os(as) estudantes entendem 
por Sertão. Use músicas ou imagens para provocar. Trabalhe 
o mapa afetivo de forma coletiva.

Unidade 2
Faça leitura dramatizada do folheto. Divida os personagens 
entre os grupos. Realize o julgamento simbólico de João Grilo 
como um tribunal popular.

Unidade 3
Apresente trechos de rap e cordel via QR Codes. Proponha 
uma “batalha” de versos entre os grupos ou uma roda de 
criação poética.

Unidade 4
Exiba exemplos de xilogravura. Promova uma oficina artística 
com isopor, lápis e tinta. Reflita com os(as) alunos(as) sobre o 
papel da imagem na cultura popular.

Unidade 5
Trabalhe a ideia de circularidade cultural com exemplos de 
música e mídia. Estimule a produção de histórias próprias em 
forma de cordel-rap.

Unidade 6
Promova uma culminância com apresentação dos trabalhos 
criados ao longo do projeto. Pode-se organizar uma pequena 
feira cultural ou exposição temática.






	IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA
	IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA (1)
	IDENTIDADES DO SERTÃO EM FOLHETOS: UTILIZAÇÃO DA OBRA DE JOÃO FERREIRA DE LIMA (1902–1973) NO ENSINO DE HISTÓRIA (2)
	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	2    O DEBATE HISTORIOGRÁFICO SOBRE O CORDEL: DOS ESTUDOS FOLCLÓRICOS À HISTÓRIA CULTURAL
	1.1 Historiografia do cordel brasileiro: folclore e cultura popular
	1.2 Os Estudos Folclóricos e a literatura de cordel brasileira
	1.3 Leitura, leitores e cultura popular à luz da História Cultural

	3 HISTÓRIA DOS SERTÕES: POÉTICA, IDENTIDADE E MEMÓRIA
	1.4 O conceito de Sertão
	1.5 O Sertão do Pajeú
	1.6 Identidade e memória coletiva em São José do Egito

	4 DO PAJEÚ À SALA DE AULA
	4.1. O potencial educativo dos folhetos
	4.2. Literatura popular e ensino de História
	4.4. Construção do caderno temático

	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

