
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GRANDE POLÍTICA COMO PANO DE FUNDO DA GENEALOGIA DA MORAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2025 



LEOVAN MORAIS RODRIGUES NETO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A GRANDE POLÍTICA COMO PANO DE FUNDO DA GENEALOGIA DA MORAL 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de 
pós-graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção do 
título de mestre em Filosofia.  
Área de concentração: Filosofia.  
Orientador: João Evangelista Tude de 
Melo Neto. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2025 



Rodrigues Neto, Leovan Morais.
   A grande política como pano de fundo da Genealogia da Moral /
Leovan Morais Rodrigues Neto. - Recife, 2025.
   211f.: il.

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, 2025.
   Orientação: João Evangelista Tude de Melo Neto.
   Inclui Referências.

   1. Genealogia; 2. Grande Política; 3. Moral; 4. Nietzsche. I.
Melo Neto, João Evangelista Tude de. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



LEOVAN MORAIS RODRIGUES NETO 

 

 

A GRANDE POLÍTICA COMO PANO DE FUNDO DA GENEALOGIA DA MORAL 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de 
pós-graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção do 
título de mestre em Filosofia. Área de 
concentração: Filosofia Orientador: 
João Evangelista Tude de Melo Neto. 

Aprovada em: 23/ 12/ 2025. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

____________________________________ 

Prof. Dr. João Evangelista Tude de Melo Neto (Orientador) 

UFRPE/UFPE 

 

____________________________________ 

Prof. Dr. Eduardo Nasser (Examinador interno) 

UFPE/UFABC 

 

____________________________________ 

Profª. Drª. Martha Solange Perrusi (Examinadora externa) 

UNICAP 

 

 

 

 

Recife 

2025 



AGRADECIMENTOS 

 
E é tão bonito quando a gente entende 
que a gente é tanta gente onde quer que a 
gente vá// é tão bonito quando a gente 
sente que nunca está sozinho por mais 
que pense estar (Gonzaguinha, 1982, 
Caminhos do Coração). 

 

Aos meus familiares, em especial Leovan Junior, Raquel Rodrigues, Arthur Rodrigues e 

Alaide de Assis, pelo apoio e amor incondicionais, por me apresentarem o valor do estudo e 

incentivarem minha formação. 

À Ana Beatriz, pelo amor compartilhado, pelo carinho, cuidado, confiança, incentivo, 

companheirismo, leveza, imprescindíveis para que este e qualquer outro projeto sejam 

possíveis.  

A Fred Andrade, Marianne França, Mateus Alves e Beatriz Silva, pelo suporte, críticas 

construtivas, e por partilharem todas as dificuldades e alegrias de nossa formação. 

A João Guilherme, Bianca Albuquerque, Lucas Ricardo, Lucas Florêncio, Ícaro Viviani, 

Joanne Liége, por todo apoio e confiança de quase uma década de amizade.  

A João Evangelista Tude de Melo Neto, pela parceria de trabalho e pela orientação crítica e 

cautelosa, fundamentais para que a minha formação enquanto pesquisador fosse possível.  

Aos membros do GEN Recife, em especial Gabriela Casé, Luiz Felipe Xavier, Jorge Waquim, 

Thiago Kistenmacher e profª. Martha Perrusi, pelas contribuições em toda a trajetória desta 

dissertação. 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), pela bolsa 

fornecida, a qual tornou este trabalho possível. 

A Eduardo Nasser, Ivo da Silva Junior e Martha Perrusi, pelas minuciosas e enriquecedoras 

leitura e crítica deste projeto. 

Ao Grupo NormAtiva, em especial prof. Marcos Silva, Juliany Tôrres, Yasmin Gomes, 

Jefferson Silva, Bruno Luize, pelo espaço para apresentação e debate de ideias. 

Aos demais professores e colegas do Departamento de Filosofia da UFPE, pela formação 

tanto na graduação quanto no mestrado.  

   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se, como homem, combati em Éfeso contra as 
feras, que me aproveita isso, se os mortos não 
ressuscitam? Comamos e bebamos, que amanhã 
morreremos (1 Coríntios 15:32). 
 
O homem é uma corda, atada entre o animal e o 
[além-do-homem] — uma corda sobre um abismo 
(Za/ZA, prólogo, 4). 
 

 

 

 

 



RESUMO 

 

Nosso objetivo central é responder ao seguinte problema: como a grande política se relaciona 
com o procedimento e o argumento genealógicos da Genealogia da Moral? A nossa suspeita 
é que a grande política é o pano de fundo no qual o argumento genealógico se desenvolve. Ou 
seja, a grande política é o que está por detrás da articulação dos três conceitos fundamentais 
da Genealogia da Moral: ressentimento, má consciência e ideais ascéticos. Como forma de 
cumprir com nosso objetivo, dividimos a nossa dissertação em quatro capítulos. No primeiro 
capítulo, lidaremos com dois conceitos centrais para a nossa dissertação: genealogia e grande 
política. A nossa intenção é demonstrar (1) como Nietzsche elabora seu procedimento 
genealógico e (2) articular o desenvolvimento do conceito de grande política no corpus 
nietzschiano. No segundo capítulo, nossa pretensão é analisar o desenvolvimento da dupla 
pré-história da moral. No terceiro capítulo, analisaremos como o conceito de culpa ocupa um 
papel central no desenvolvimento da grande política. No quarto capítulo, lidaremos com o 
significado de ascetismo em face do niilismo. 
Palavras-chaves: Genealogia. Grande Política. Moral. Nietzsche. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

Our main goal is to answer the following question: how does great politics relate to both 
genealogical procedure and argument? Our suspicion is that great politics is the background 
in which the genealogical argument is developed. In other words, great politics is behind the 
three main subjects of On Genealogy of Morals: resentment, bad conscience and asceticism. 
As a way to accomplish our aim, we shall divide this master degree dissertation in four 
chapters. In the first chapter, we will deal with two central concepts of our dissertation: 
genealogy and great politics. We intend to show (1) how Nietzsche elaborates his 
genealogical procedure and (2) articulate the development of the concept of great politics in 
the nietzschean corpus. In the second one, our goal will be to analyse the development of the 
twofold prehistory of morals. In the third chapter, we shall investigate the concept of how the 
concept of guilt occupies a central function in the development of great politics idea. In the 
end, in the fourth chapter, we will deal with the meaning of asceticism in face of nihilism.        
Keywords: Genealogy. Great Politics. Moral. Nietzsche. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE SIGLAS 

 

Adotamos a convenção proposta pela edição Colli/Montinari das Obras Completas de 

Nietzsche. Alertamos, com isso, que o algarismo arábico indicará a seção. No caso de 

GM/GM, o algarismo romano anterior ao arábico remeterá à parte do livro; no caso de Za/ZA, 

o algarismo romano remeterá à parte do livro e a ele se seguirá o título do discurso; no caso 

de GD/CI e de EH/EH, o algarismo arábico, que se seguirá ao título do capítulo, indicará a 

seção. Para os fragmentos póstumos, os algarismos arábicos, que antecedem ao ano, indicarão 

o fragmento póstumo. Alertamos ainda que, como os itálicos são constantes na obra de 

Nietzsche, avisaremos apenas quando os grifos e negritos forem de nossa autoria. No mais, 

para o caso das edições das obras publicadas do filósofo, utilizaremos, exceto quando 

indicado, as traduções realizadas por Paulo César de Souza. No caso de fragmentos 

póstumos, utilizaremos as traduções realizadas por Marco Antônio Casanova.    

GT/NT: O nascimento da tragédia. 

CV/CP: Cinco prefácios para cinco livros não escritos.  

HL/Co.Ext II: Segunda consideração extemporânea: Da utilidade e desvantagens da história 

para a vida. 

MA I/HH I: Humano, demasiado humano (vol. I). 

VM/OS: Humano, demasiado humano (vol. 2): Opiniões e sentenças diversas 

WS/AS: Humano, demasiado humano (vol. 2): O andarilho e sua sombra. 

M/A: Aurora. 

FW/GC: Gaia Ciência. 

Za/ZA: Assim Falava Zaratustra. 

JGB/BM: Além de bem e mal. 

GM/GM: Genealogia da Moral. 

WA/CW: O Caso Wagner. 

GD/CI: Crepúsculo dos Ídolos. 

EH/EH: Ecce Homo. 

AC/AC: O Anticristo.  

NF/FP: Fragmentos póstumos. 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................ 1 
1. GENEALOGIA E GRANDE POLÍTICA........................................................................28 

1.1 O procedimento genealógico de Nietzsche.................................................................. 28 
1.1.1 A instrumentalização da história......................................................................... 31 
1.1.2 A instrumentalização do exame linguístico.........................................................38 
1.1.3 A instrumentalização da fisiopsicologia............................................................. 42 

1.2 A Grande Política......................................................................................................... 54 
1.2.1 Grande política e a oposição ao nacionalismo.................................................... 54 
1.2.2 Grande política como conflito: uma nova forma de pensar a política.................60 

2. OS PARTIDOS POLÍTICOS OU A DUPLA PRÉ-HISTÓRIA DOS VALORES 
MORAIS................................................................................................................................. 66 

2.1 Genealogia da Moral: uma nova perspectiva da dupla história dos valores................ 68 
2.2 O Sacerdote e a transvaloração dos valores................................................................. 74 
2.3 Roma x Judeia: a configuração do conflito..................................................................96 

3. O APARECIMENTO DA CULPA: DÍVIDA, AGRESSIVIDADE E COISAS 
APARENTADAS.................................................................................................................... 98 

3.1 O Nascimento do Estado e o aparecimento da má consciência................................. 102 
3.2 A eticidade do costume e o aparecimento da responsabilidade................................. 108 
3.3 O desenvolvimento do direito e as práticas de crueldade.......................................... 121 
3.4 Cristianismo e a maximização da culpa..................................................................... 128 

4. IDEAIS ASCÉTICOS: A DOMINAÇÃO SACERDOTAL E A CATÁSTROFE DO 
OCIDENTE...........................................................................................................................134 

4.1 A dominação sacerdotal: o ideal ascético como meio de controle.............................138 
4.2 A Catástrofe no Ocidente: a verdade como problema................................................166 
4.3 À caminho da conclusão…........................................................................................ 184 

5. CONCLUSÃO.................................................................................................................. 190 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS............................................................................... 196 

OBRAS DE NIETZSCHE............................................................................................... 196 
OBRAS SECUNDÁRIAS................................................................................................197 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

INTRODUÇÃO 

 

Nietzsche foi uma grande influência na cultura ocidental do século XX. Na filosofia, 

na psicologia, em questões psicanalíticas, autores(as) se debruçaram de diversas formas sobre 

a produção do filósofo alemão. No entanto, no campo da política, a obra do filósofo foi 

tratada de forma dúbia. Percebemos que a análise do âmbito político de sua filosofia foi 

realizada de variadas formas a depender do momento histórico. Primeiro, é visível o cenário 

de apropriação do filósofo por movimentos que vão da esquerda mais radical à extrema 

direita. Em contrapartida, após a Segunda Guerra Mundial, em dados momentos, questões 

políticas eram interpretadas de forma marginal; em outros, apontou-se a centralidade dessas 

questões. Acreditamos que haja, nesse cenário, uma relação entre essas duas facetas. Por isso, 

é importante atentarmos sobre a questão da apropriação política do autor: 

  
No início do século XX, na Europa, muitos o consideravam um pensador dos 
mais revolucionários e, na Espanha, chegavam a vê-lo como um “anarquista 
intelectual”. Passadas poucas décadas, porém, tomaram-no como um dos pilares 
do nazismo na Alemanha e dele se apropriaram como um pensador de direita na 
França (Marton, 2024, p.39). 

 

Apesar dessas apropriações em perspectivas distintas, a imagem de Nietzsche na 

primeira metade do século XX foi amplamente marcada pela recepção realizada pelo partido 

nazista. Aproveitando da popularidade do pensamento nietzschiano no período da Primeira 

Guerra Mundial, os nazistas exploraram as suas ideias, transformando-o em um suposto 

aliado ideológico. O objetivo do partido, com essa apropriação, era o de “dotar o movimento 

de justificação e legitimidade filosófica” (Ansell-Pearson, 1997, p.43). Os nazistas realizaram, 

para tal projeto, interpretações deturpadas da obra de Nietzsche. Um dos principais 

responsáveis para isso foi a figura de Bäumler1. Além disso, outro meio eficaz para a 

propagação das ideias do filósofo como respaldo do nazismo, foi a divulgação de antologias 

que continham “máximas” de Nietzsche associadas ao partido alemão (Ansell-Pearson, 1997, 

p.44). Ademais, outro fator determinante para esta associação do pensador ao nazismo foi a 

atuação político-social de sua irmã, Elisabeth Förster-Nietzsche. A partir do poder que ela 

deteve sobre a obra do irmão desde o período no qual o filósofo encontrava-se mentalmente 

1 É salutar perceber que Bäumler foi um dos responsáveis por formalizar a imagem de Nietzsche enquanto um 
pensador político. Sobre o tema, afirma Kaufman: “A figura de Nietzsche como um grande metafísico aparece 
unida com a concepção de Nietzsche como um político [Politiker]: não apenas ambas as teses são defendidas 
juntas no mesmo livro por Bäumler, mas elas são baseadas nos mesmos princípios de exegese — qual seja, a 
concentração dos fragmentos e notas as quais são, deliberadamente, organizadas para fornecer um ‘sistema’ que 
é totalmente afastado das intenções próprias de Nietzsche” (Kaufman, 2013, p.416).  



2 

incapacitado, pôde adiar a publicação de manuscritos e manipular os escritos preparados para 

a publicação do filósofo, bem como forjar cartas (Ansell-Pearson, 1997, p.43). Nietzsche foi 

visto, com esse movimento, como o pensador que antecipou o nazismo, ou que, pelo menos, 

abriu as portas para as ideias do partido.  

A imagem de Nietzsche, no entanto, associada aos nazistas não foi adotada de forma 

pacífica2. Já no Brasil, José Lins do Rego (1901-1957), por exemplo, escreveu um artigo, 

publicado no Diário de Pernambuco, em 1942, durante a Segunda Guerra Mundial, intitulado 

o Nietzsche de Hitler. Neste texto, o escritor busca responder se “Nietzsche é ou não é o 

mestre de Hitler?” (Rego, 2016, p.88). A partir deste questionamento, o intelectual defende 

que, para o nazismo apropriar-se de Nietzsche, precisou dedicar-se a uma leitura superficial e 

tendenciosa da obra do autor, com a admissão de um “Nietzsche brutal”. Para tal, foi deixado 

de lado o aspecto poético, crítico e psicológico de sua obra em prol de uma “retórica violenta 

de ‘paralítico geral’, aquela paranoia diabólica que reduzia o homem a homens senhores e a 

homens escravos” (Rego, 2016, p.88). Dessa forma, comentando a fotografia de Hitler, em 

Weimar, olhando para o busto de Nietzsche, José Lins do Rego concebe que o olhar 

enternecido do ditador alemão não era direcionado apenas ao filósofo, mas sim a sua loucura 

própria:  

 
Ao olhar para Nietzsche, para os olhos vagos, para a testa larga, os bigodes 
espessos, a boca triste, Hitler não só fixava o gênio que ele amava; ele fixava 
também a imagem da loucura que era a sua própria. O seu filósofo queria 
reformar o homem e ele quer somente dominar o mundo. (Rego, 2016, p.90, 
negrito nosso).3 

 

Percebemos, com isso, que a recepção de Nietzsche pelo partido nazista não foi 

adotada sem contestações nos mais diversos ambientes intelectuais. Compreendemos, dessa 

3 Ansell-Pearson (1997), nesse cenário, fornece um importante indicativo desta relação ao destacar que devemos 
negar a assimilação de Hitler como aquele que incorporou a tarefa designada pelo filósofo do martelo, a criação 
de novos valores, uma vez que os valores do ditador alemão eram marcados pelo ressentimento. O autor destaca, 
neste âmbito, que “Hitler era um homem cujo ser era impregnado de emoções de arraigado ressentimento e 
venenosa vingança, e dificilmente pode ser apontado como exemplo do modelo de Nietzsche do indivíduo 
nobre.” (Ansell-Pearson, 1997, p.46).  

2 É fundamental perceber que essa suposta relação entre Nietzsche o nazismo foi influente nos debates no Brasil. 
Atentamos, neste aspecto, para o livro Nietzsche no Brasil (1892-1945): Traduções de textos do filósofo alemão, 
artigos e poemas a seu respeito, publicado por Dias (2024). O trabalho que tem como objetivo “recuperar 
algumas das primeiras traduções de trechos de textos de Friedrich Nietzsche e alguns dos primeiros artigos e 
poemas a seu respeito publicados na imprensa brasileira” (Dias, 2024, p.11) apresenta diversos textos que 
tencionam recepções de caráter político na obra de Nietzsche. Os textos organizados e publicados por Dias 
demonstram que a intelectualidade brasileira discutiu as relações do filósofo alemão com importantes 
acontecimentos políticos do Século XX, sobretudo com as duas grandes guerras. Não nos furtamos de destacar, 
igualmente, que autores como Dalcídio Jurandir, Evaristo Moraes Filho, Renato Almeida e o já citado José Lins 
do Rego, abordaram, de diferentes formas, as interpretações entre Nietzsche e o nazismo.  



3 

forma, que o nazismo, para apropriar o pensamento do filósofo, precisou, antes, produzir uma 

filosofia nietzschiana própria, um Nietzsche próprio. A partir, então, de uma interpretação 

tendenciosa, o filósofo alemão foi visto como o pensador da extrema-direita, aquele que 

profetizou o movimento ditatorial alemão. Uma perspectiva baseada, portanto, em 

interpretações arbitrárias4.  

Nesse âmbito, é visível que o fator de apropriação nazista foi determinante no 

afastamento do enfoque político da interepretação da obra de Nietzsche. O movimento de 

“desnazificação” da figura do filósofo foi acompanhado de um afastamento de debates nesse 

âmbito político em Nietzsche. No cenário de discussões acadêmicas, Montinari escreve dois 

artigos importantes que trabalham em prol desse movimento de “desnazificação” do filósofo 

alemão. No primeiro, Montinari (1999) realiza um importante estudo sobre a figura de 

Bäumler e como este aproximou Nietzsche do nazismo. Neste cenário, o comentador italiano 

percebe que a interpretação de Nietzsche realizada por Bäumler está baseada em dois 

pressupostos: (1) que a verdadeira filosofia de Nietzsche encontra-se em suas anotações 

póstumas e (2) que é necessário assumir uma conexão lógica na obra do filósofo alemão 

(Montinari, 1999, p.63). Com isso em vista, o comentador assume que o mais importante para 

Bäumler é “forçar a filosofia de Nietzsche para fazer dela a premissa de uma concepção 

política ‘germânica’, que ele pretende ‘descobrir’ em Nietzsche” (Montinari, 1999, p.63). No 

segundo, deparamo-nos com o embate do comentador italiano em relação à interpretação 

realizada por Lukács. Isso porque, na obra A destruição da razão, o filósofo húngaro realiza 

uma aproximação de Nietzsche aos movimentos do nazismo e do imperialismo: 

 
No capítulo mencionado [Nietzsche como fundador do irracionalismo do 
período imperialista] de A destruição da razão, a condenação era global na 
mesma medida em que o pensamento de Nietzsche era praticamente assimilado à 
ideologia do fascismo e do imperialismo, enquanto antecipação ideal, no sentido 
da apologia indireta do capitalismo, desses dois fenômenos políticos do nosso 
tempo (Montinari, 2002, p.37).  

 

Nesse cenário, Lukács, na compreensão de Montinari, assimilou, de forma radical, o 

filósofo alemão aos movimentos de extrema direita. O comentador italiano chega a afirmar 

que “o Nietzsche de Lukács tornava-se, sem dúvidas, mais fascista que o Nietzsche de 

Bäumler” (Montinari, 2002, p.37). Uma das questões nas quais o comentador italiano aponta 

4 Apesar de tratarmos do tema, nosso objetivo não é discutir a relação entre Nietzsche e o nazismo. A noção 
admitida neste texto é apenas de contextualização histórica. Apesar disso, não nos furtamos de deixar nossa 
posição evidente: Nietzsche não é um filósofo que profetizou o nazismo. Indicamos, assim, alguns textos que 
abordam de forma aprofundada, o debate: Montinari, 1999; Marton, 2024; Ansell-Pearson, 1997; Rubira, 2016. 



4 

na leitura de Lukács sobre Nietzsche é a noção de apologia indireta, a partir da qual 

Nietzsche se enquadraria por difamar as ações de mudanças sociais. A crítica do filósofo do 

martelo à sociedade seria, nesse campo, aparente, uma vez que estaria resolvida na aceitação 

do sistema existente. Nietzsche seria impedido, assim, de ser lido como crítico da civilização 

burguesa (Montinari, 2002, p.38). A posição de Montinari a este tipo de visão é salutar para 

nosso trabalho, uma vez que o comentador associa a crítica de Nietzsche às noções de 

igualdade, não a um debate com os socialistas em geral. Montinari afirma que “Nietzsche não 

se inclinou nunca a um conhecimento científico nem da economia política burguesa nem do 

movimento operário europeu” (Montinari, 2002, p.43). O alvo de Nietzsche era outro, qual 

seja, o cristianismo. Defendendo uma perspectiva anticristã, Nietzsche negaria, então, aquilo 

que denominava de socialismo, mesmo com uma visão política limitada. Para além disso, 

Montinari aponta que Lukács deriva posições baseadas em fontes modificadas. Demonstra, 

com isso, a atuação de Föster-Nietzsche na obra do irmão, uma vez que uma das fontes 

utilizadas pelo filósofo húngaro utiliza uma carta falsificada por ela (Montinari, 2002, p.45). 

Outrossim, Montinari explora um fragmento póstumo utilizado por Lukács em seu trabalho, e 

percebe que o escritor de A destruição da Razão seleciona apenas uma parte do argumento de 

Nietzsche para sustentar seu ponto de vista (Montinari, 2002, p.47-48). É importante para 

nossos interesses, então, a conclusão trazida por Montinari: 

 
Certamente, o fato de que um filósofo como Nietzsche, que sempre pôs no centro 
de suas reflexões as exigências do indivíduo contra a coletividade, da cultura 
contra o Estado, tenha sido também anti-socialista, não é casual, mas isso requer 
por certo o deslocamento do debate para o terreno escolhido por Nietzsche, lá 
onde ele pode ainda ter alguma coisa a dizer. E este terreno não é, certamente, o 
terreno político (Montinari, 2002, p.50).  

 

O artigo escrito pelo comentador não apenas realiza uma disputa de interpretação com 

Lukács, mas também situa as considerações de Nietzsche em um outro terreno que não o de 

uma discussão política, mas sim em um âmbito que o filósofo alemão conhecia. Delimitando 

os conhecimentos políticos do filósofo de Zaratustra (Montinari, 2002, p.41), o comentador 

direciona as críticas de Nietzsche ao terreno de uma posição anticristã. A tônica desse texto de 

Montinari, para além de demonstrar um profícuo debate de recepção do filósofo alemão, pode 

direcionar o nosso olhar para as tendências de recepção da filosofia de Nietzsche em um 

sentido político. Nesses textos, é marcante observar o direcionamento dado às questões 

políticas, já que estas são alocadas à margem do debate. 



5 

No entanto, apesar desse afastamento por parte de Montinari, o interesse de um debate 

político em Nietzsche, no fim do último século, ganha força com autores de língua inglesa, os 

quais lidam com declarações do filósofo alemão que tocam na esfera da política. É marcante, 

diante desse cenário, o artigo de Nussbaum intitulado Nietzsche é um pensador político? (Is 

Nietzsche a Political Thinker?). Neste, a filósofa realiza uma investigação da política em 

Nietzsche. Nussbaum considera que Nietzsche afirmava ser um pensador político, ou, mais 

ainda, um pensador político importante:  
 

Nietzsche afirmava ser um pensador político, na verdade, um importante 
pensador político. Em Ecce Homo, ele anunciou que ele era “um portador de 
boas novas como ninguém antes”, e essas boas novas eram políticas (Nussbaum, 
1997, p.1). 

 

 A autora, com isso em vista, realiza sua investigação a partir de sete questões das 

quais todo pensador político deveria aplicar-se a resolver: necessidade material; justificação 

processual; liberdade e seu valor; diferenças raciais, sexuais e religiosas; gênero e a família; 

justiça entre as nações; psicologia moral. Tendo isso em vista, a filósofa estadunidense afirma 

que Nietzsche possui contribuições apenas no que tange à psicologia moral. Em relação aos 

demais conteúdos, o filósofo do martelo “não possui nada a oferecer que não seja totalmente 

infantil” (Nussbaum, 1997, p.2). Nesse caso, a autora realiza as seguintes ponderações: 

 
Em suma, os ataques de Nietzsche ao igualitarismo é a moda do momento, a 
visão da pobreza que recentemente tomou conta de nosso país. É importante, 
então, notar como é estéril a argumentação, quão destituída de respeitabilidade 
intelectual, é a consideração de Nietzsche sobre necessidade material e 
funcionalidade humana. Devem existir melhores argumentos para conclusões 
similares, mas nós não podemos aceitá-los nas bases do argumento, ou 
quase-argumento, que Nietzsche apresenta (Nussbaum, 1997, p.12). 

 

Nussbaum conclui que o ressurgimento dos interesses em Nietzsche é relevante em 

alguns aspectos, mas em relação ao pensamento político, “vamos simplesmente esquecer 

sobre Nietzsche, exceto para argumentar contra sua influência nefasta.” (Nussbaum, 1997, 

p.12). Nesse caso, a autora propõe que, ao invés de Nietzsche, tracemos considerações a partir 

de autores que venham a somar mais com o debate, quais sejam, os autores iluministas 

liberais (Nussbaum, 1997, p.12). Percebemos que, ao propor uma crítica de temas 

assumidamente envoltos no liberalismo político, a autora desloca o centro de gravidade que o 

próprio Nietzsche se propõe a realizar. Ou, dito de outra forma, Nussbaum utiliza preceitos 

liberais de uma visão política para afirmar que Nietzsche, um opositor dessas ideias, não é 

suficiente para tratar de problemas políticos e que, por isso, deve ser esquecido. Acaba, nesse 



6 

sentido, caindo na denúncia de Ansell-Pearson (1997), de que aquilo que o autor chama de 

“pensamento político” de Nietzsche é ignorado por não ser capaz “de se amoldar aos pontos 

de vista liberal e democrático que têm preponderado nos últimos duzentos anos” 

(Ansell-Pearson, 1997, p.18).  

O debate político de Nietzsche não cessou, porém permaneceu com certas dubiedades. 

Segundo uma posição, conseguimos observar uma leitura na qual afirma que existiriam temas 

propriamente políticos no pensamento nietzschiano. Ansell-Pearson, neste cenário, defende 

que Nietzsche é não apenas um pensador preocupado com o destino político no mundo 

moderno, mas é “primeira e primordialmente um pensador ‘político’” (Ansell-Pearson, 1997, 

p.18), por mais que nunca tenha fornecido, em seus escritos, uma explicação sistemática deste 

pensamento político (Ansell-Pearson, 1997, p.19). No entanto, o comentador articula essa 

discussão política com duas temáticas centrais do pensamento nietzschiano, que seriam os 

problemas da cultura e da história (Ansell-Pearson, 1997, p.19). Com isso, Ansell-Pearson 

afirma que o pensamento político do filósofo alemão está situado em uma “justificação 

complexa e incomum de relações econômicas de exploração e dominação” (Ansell-Pearson, 

1997, p.19). Dessa forma, o comentador britânico afirma: 

 
Nietzsche acredita que a produção da grandeza humana requer que a sociedade 
esteja estabelecida sob uma estrutura social hierárquica (uma ordem de posição 
— Rangordnung). Alguma forma de escravidão é necessária, a seu ver, para 
realizar-se a criação da cultura (Ansell-Pearson, 1997, p.19). 

 

De forma mais robusta, Losurdo apresenta Nietzsche como um pensador totalmente 

político. Mais diretamente, o filósofo italiano compreende que Nietzsche é “o maior pensador 

entre os reacionários e o maior reacionário entre os pensadores” (Losurdo, 2016, p.83). Nesse 

aspecto, o autor propõe que devemos tomar uma chave de leitura política para compreender a 

obra de Nietzsche como um todo, qual seja: “a denúncia e a crítica da revolução” (Losurdo, 

2009, p.837). Afirmada como uma denúncia militante da revolução, Losurdo alega que sua 

chave de leitura fornece uma visão sobre o desenvolvimento das posições do filósofo alemão 

que encontra melhor o fim das posições tomadas por ele, isto é, consegue compreender que o 

alvo sempre foi a modernidade e a revolução (Losurdo, 2009, p.840). Nesse sentido, toda a 

obra de Nietzsche, desde o Nascimento da Tragédia (1872)5, seria uma sucessão de posições 

5 Sobre o livro mencionado, Losurdo afirma encontrar, como tema principal, uma crítica da cultura 
(Kulturkritik): “Trata-se, portanto, de um texto cujo centro está a Kulturkritik, uma tradição de pensamento 
profundamente enraizada na Alemanha e que com Nietzsche alcança uma radicalização extrema. (...) É preciso 
observar que a Kulturkritik de Nietzsche não tem nada do abandono nostálgico e inerte. Não apenas é combativa, 
mas também, nesse momento, confia na possibilidade de uma transformação radical do presente (Losurdo, 2016, 
p.20). 



7 

que revelam como ajustamentos progressivos para melhor atingir este alvo, a saber a 

revolução.    

Em uma outra linha de análise, observamos Leiter afirmando que Nietzsche não possui 

uma filosofia política em um sentido tradicional, mas que expressa “visões acerca de questões 

políticas”, as quais, lidas contextualmente, “não somam em uma elaboração teórica de 

quaisquer questões de filosofia política” (Leiter, 2015, p.237). Marton segue uma linha de 

raciocínio próxima em seu artigo Nietzsche e a Revolução Francesa (2009). A autora alerta 

que não há, no pensamento de Nietzsche uma teoria política acabada, entretanto a autora 

complementa sua posição concebendo que essa ausência não impediu que ao filósofo de 

discutir questões relativas ao poder político (Marton, 2009, p.188-189). Marton aborda, em 

seu comentário, mesmo que de forma marginal — como é apontado por Silva Júnior (2023) 

— , o tema da política na obra de Nietzsche6. Destacamos, neste cenário, a obra Nietzsche e as 

mulheres: figuras, imagens e tipos femininos, uma vez que a discussão, mesmo que não de 

forma principal, insere-se em um debate político característico da filosofia contemporânea7.  

 

*** 

 

​ A nossa pretensão é contribuir com as interpretações políticas da obra do filósofo 

alemão. Especificamente, a nossa ênfase está na discussão sobre o significado da grande 

política em sua relação com o procedimento genealógico e com o projeto de transvaloração 

dos valores. Detemos, majoritariamente, com isso em vista, a nossa leitura na terceira fase do 

pensamento nietzschiano, denominada, tal qual o projeto do filósofo, transvaloração dos 

valores. Nesse âmbito, defendemos que o sentido da transvaloração proposta pelo filósofo de 

Sils Maria está ligada a três características centrais, quais sejam: (1) a supressão do solo no 

qual os valores morais foram fundamentados, (2) a inversão dos valores e (3) a criação de 

novos valores8. Dada a dimensão da transvaloração nietzschiana, levamos em conta a 

8 Seguimos, com isso, a leitura de Marton, 2009.  

7 Marton (2022) destaca que a relação entre Nietzsche e as mulheres é resgatada constantemente pelo feminismo, 
convertendo-o “para corroborar posições teóricas ou ideológicas já estabelecidas” (Marton, 2022a, p.11). A 
filósofa brasileira, em diversos momentos de sua supracitada obra (ver, por exemplo, p.83-84) estabelece 
diálogos com essas interpretações. A intenção da autora, no entanto, não é explicitamente política, uma vez que, 
a partir de uma análise da imanência da obra de Nietzsche, visa demonstrar que a consideração sobre as mulheres 
estão inscritas na “empresa filosófica” do filósofo alemão (Marton, 2022a, p.15-16). 

6 Um grande exemplo desta forma de explorar o caráter político da obra de Nietzsche pode ser visto no artigo 
Nietzsche e a Revolução Francesa (2009), publicado na obra Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de 
Nietzsche. Neste, Marton estabelece as contraposições do pensamento nietzschiano ao movimento revolucionário 
a partir do lema da referida revolução: Liberdade, igualdade e fraternidade. É neste cenário de debate que a 
autora alerta que não há, no pensamento de Nietzsche uma teoria política acabada, o que não o levou a discutir 
sobre as questões relativas ao poder político (Marton, 2009, p.188-189).  



8 

necessidade do reconhecimento das bases que a compõem, por isso nossa ênfase de 

interpretação é voltada à Genealogia da Moral, obra reconhecida pelo filósofo como aquela 

que possui, em suas dissertações, “[t]rês trabalhos decisivos de um psicólogo, preliminares a 

uma [transvaloração] de todos os valores” (EH/EH, Genealogia da Moral). No entanto, 

defendemos que Nietzsche não trabalha com uma posição de política definida aos moldes de 

uma tradição liberal — como Nussbaum assume — e nem tampouco lida com a política aos 

moldes marxistas — tal qual a elaboração pretendida por Losurdo —.  

Na verdade, o filósofo se apresenta, pelo contrário, como “o último alemão 

antipolítico” (EH/EH, Por que sou tão sábio, 3). Mas qual seria a ideia que Nietzsche busca 

implementar com essa alegação? Haveria uma deslegitimação de uma leitura política em sua 

obra ao levarmos em conta esta observação do filósofo? Defendemos que essa posição se 

deve à mudança de tratamento da política na sua obra, uma vez que as discussões políticas 

tradicionais — como a melhor forma de governo, melhor modelo econômico, por exemplo — 

não estão na primazia do desenvolvimento filosófico nietzschiano, aparecendo de forma 

secundária em sua obra. Nietzsche está mais preocupado, nesse sentido, em promover uma 

crítica e uma reforma no âmbito da cultura. Nesse prisma, em Crepúsculo dos Ídolos, o 

filósofo do martelo traça sua diferença a esta forma de pensar no capítulo O que falta aos 

alemães. Neste, o pensador alemão argumenta que a noção de “‘Estado cultural’ é apenas uma 

ideia moderna” (GD/CI, O que falta aos alemães, 4). O filósofo argumenta que uma dessas 

partes só prospera às custas do outro lado. Assim, Nietzsche concebe que todas as “grandes 

épocas da cultura são tempos de declínio político: o que é grande no sentido cultural é 

apolítico, mesmo antipolítico” (GD/CI, O que falta aos alemães, 4). Mesmo utilizando essa 

terminologia, Nietzsche não exclui as dimensões políticas de sua obra, apenas opera uma 

significativa mudança do direcionamento do debate. Este redirecionamento leva-nos à uma 

nova noção de política em sua obra, qual seja, a ideia de grande política.  

Como um todo, compreendemos que há uma ambiguidade no próprio Nietzsche acerca 

da política, a qual vai reverberar nos comentários sobre a sua obra. Essa ambiguidade, no 

nosso ponto de vista, está ligada ao sentido de “antipolítico” estabelecido pelo autor. Quando 

ele afirma que é antipolítico, está se distanciando de uma compreensão “tradicional” da 

política. No entanto, se levarmos em conta a noção de “grande política”, uma grande reforma 

da civilização, então Nietzsche seria um autor político, apesar de levar, a este debate, um 

outro sentido. Dito de outra maneira, sua demarcação de política estaria situada em um outro 

sentido ao proposto tradicionalmente. Como forma de compreender a grande política, 

apreendemos a necessidade de articular essa noção com a ideia de uma transvaloração, o que 



9 

será feito no decorrer deste trabalho. Para tanto, levaremos em conta um livro central da fase 

da transvaloração dos valores, a Genealogia da Moral.    

Com isso em vista, surge a problemática de nossa dissertação: como a grande política 

se relaciona com o procedimento e o argumento genealógicos da Genealogia da Moral? A 

nossa suspeita é que a grande política é o pano de fundo no qual o argumento genealógico se 

desenvolve. Ou seja, a grande política é o que está por detrás da articulação dos três conceitos 

fundamentais da Genealogia da Moral: ressentimento, má consciência e ideais ascéticos. 

Suspeitamos, nessa querela de debate, que a consequência direta de nossa hipótese, caso 

confirmada, é que a grande política seria uma chave de leitura a partir da qual poderíamos 

compreender o desenrolar argumentativo presente na Genealogia da Moral.  

 

*** 

 

Referente ao estado da arte, percebemos que os comentadores se posicionaram de 

forma diversa sobre o tema. Losurdo, em seu trabalho Nietzsche: o rebelde aristocrata: 

biografia intelectual e balanço crítico, defende, como apontamos acima, que Nietzsche deve 

ser lido como um autor totalmente político. O filósofo italiano chega ao ponto de afirmar que 

Nietzsche é um filósofo “mais radical e mais imediatamente político do que Marx” (Losurdo, 

2009, p.841). Isso porque Nietzsche situa todos os aspectos do desenrolar histórico sob a 

noção de um conflito entre senhores e escravos, do qual nada estaria isento (Losurdo, 2009, 

p.841). O comentador nega, com isso, a chamada hermenêutica da inocência, que realiza uma 

leitura metafórica da obra de Nietzsche, e afirma que ele é um filósofo que não apenas pensa 

“em termos profundamente políticos, mas se coloca também o problema dos instrumentos 

necessários para conseguir os objetivos enunciados” (Losurdo, 2009, p.859). Nesse aspecto, 

Losurdo leva em conta o cenário do debate da grande política em relação com um radicalismo 

aristocrático do escritor de Assim Falava Zaratustra, apontado como o “partido da vida”.  

Sobre esta noção, constata Losurdo que a posição aristocrática é intercambiável com o 

radicalismo por “não satisfazer-se com a defesa da ordem existente, ela mesma toda 

perpassada pela visão de mundo mercantil e plebeia que é preciso liquidar de uma vez para 

sempre” (Losurdo, 2009, p.354). Nesse caso, Nietzsche, com a sua proposta de um “novo 

partido da vida” não estaria em conformismo com a configuração de sua época, mas não é, 

igualmente, um aliado do movimento revolucionário, qual seja, o anarquismo (Losurdo, 2009, 

p.354-354) e menos ainda com o socialismo. Dessa forma, afirma o comentador italiano que a 

rebeldia nietzschiana está situada em pôr em discussão “o ciclo da revolta servil” (Losurdo, 



10 

2009, p.355), não mais a organização social que imperava na sua época. Losurdo constata, 

nesse campo, que a proposta de Nietzsche por um “partido da vida” está situada em uma 

crítica aos movimentos sociais revolucionários populares. Opondo-se ao anarquismo e ao 

socialismo, o partido do filósofo alemão visa a ruptura da configuração social que o cerca e 

propõe, igualmente, uma liquidação dos movimentos revolucionários. Losurdo, então, 

comenta que são perceptíveis alguns pontos sobre a proposta nietzschiana: 

 
1) a necessidade de conservar a escravidão em proveito da nova nobreza; 2) 
possibilidades novas e animadoras que se abram para tal perspectiva, sob a 
condição de saber cavalgar o tigre, agitando palavras de ordem rebeldes e 
revolucionárias e sem hesitar, se for necessário, confundir-se com o próprio 
movimento subversivo, com os escravos e a revolta serivl; 3) necessidade de agir 
não isoladamente, mas como força organizada, e organizada de modo peculiar 
(Losurdo, 2009, p.357). 

 

Acrescenta, ainda nesse cenário, que: 

 
Uma coisa é certa: com o liberalismo e o conservadorismo, a ruptura se 
consumou não só no plano dos conteúdos políticos, mas também no organizativo. 
Estamos diante da primeira teorização de um partido de luta, o qual não tem nada 
em comum com o partido burguês de opinião e quer estar à altura das mudanças 
que aparecem no horizonte (Losurdo, 2009, p.357). 

 

O primeiro passo da compreensão do comentador é evidente: Nietzsche está 

formulando, com tom de um organizador de um partido, um movimento rebelde cuja tônica é 

o elitismo e a exclusão. Este movimento, Losurdo acrescenta, é acompanhado por um gesto da 

aristocracia ligado à distinção. Nesse caso, o autor da biografia intelectual e do balanço crítico 

de Nietzsche leva em consideração o páthos da distância que caracteriza o nobre nietzschiano. 

Utilizando a Genealogia da Moral como um de seus aportes teóricos, o comentador percebe 

que, para o filósofo alemão, é fundamental uma distância entre a nobreza e os demais 

membros da sociedade situado em dois sentidos: espacial e temporal (Losurdo, 2009, p.359). 

No caso social, Losurdo percebe a existência de um movimento de apartheid entre dois 

grupos; no caso temporal, o comentador considera que haja uma marca distintiva da nobreza 

com um olhar do nobre para o passado, encontrando elementos que marcariam a sua 

autenticidade, e para o futuro, “que se horroriza diante do espetáculo do presente massificado” 

(Losurdo, 2009, p.359). Nesse aspecto, o que caracteriza tanto a figura do espírito livre quanto 

do aristocrata é a inaturalidade (Losurdo, 2009, p.359).  

O autor, nesse cenário, não se furta de elaborar qual seria a visão de Nietzsche acerca 

desta aristocracia. Para tal, aponta para a relação do filósofo alemão com a Grécia Clássica, 



11 

compreendida pela divergência entre a nobreza e os demais grupos. Nietzsche estaria, na 

visão do comentador, alertando, com esse aceno para os gregos, do perigo da sociedade 

moderna, uma vez que seria constatado que nada “é mais prejudicial para o destino da 

civilização de uma sociedade toda sob o lema do conforto, da paz, da ausência de tensões e de 

perigos” (Losurdo, 2009, p.371). Mas quais seriam, nessa interpretação, os conflitos que 

devemos ter em vista? Na compreensão de Losurdo, seria o conflito expansionista da Europa. 

Nesse movimento, Losurdo compreende que Nietzsche toma a “civilização” como alvo, tal 

qual no seu primeiro livro, mas a sua posição de resolução se altera. Não mais resolve este 

problema da “civilização” a partir da Alemanha, mas com um projeto napoleônico “de 

unidade interna e de domínio da terra” (Losurdo, 2009, p.375).  

Com essa visão acerca do partido da vida e do chamado ao combate para a grande 

política, Losurdo concebe que é Nietzsche quem enxerga a sua filosofia enquanto política, ou 

numa perspectiva ético-política. O trabalho de Nietzsche transcende o âmbito cultural, da 

pesquisa científica ou até mesmo da pesquisa psicológica e da estética. O alvo de Nietzsche, 

em primeiro lugar, seria “a visão moral do mundo que alimenta as revoltas dos escravos 

contra a ‘injustiça’” (Losurdo, 2009, p.860), um alvo, portanto, político. Nesse caso, a obra de 

Nietzsche seria marcada por uma defesa partidária contra a revolução que, no decorrer do 

tempo, vai adquirindo uma postura mais “politizada”, como um ataque ao igualitarismo, uma 

defesa da escravidão, uma postura de divergência marcante em relação a um grupo de pessoas 

tomadas como “ralé” (Losurdo, 2009, p.862). Em síntese, a proposta de Nietzsche, referente à 

grande política, estaria ligada à tomada de uma consciência de si, como forma de estimular o 

espírito em um desafio aberto, ou seja, o desafio da grande política. O esquema proposto por 

Losurdo é de que Nietzsche estabelece, em toda sua filosofia, uma crítica, a partir de 

diferentes tons, à modernidade e à revolução, com uma aspiração de fundar aquilo que o 

comentador italiano denomina de partido da vida em prol da realização da grande política. 

Esta, por sua vez, seria um projeto que estaria em consonância com o expansionismo europeu. 

Seria pregado, socialmente, um apartheid estruturado entre ambos os grupos relacionados na 

grande política, levando em conta o sentimento do páthos da distância existente entre a 

nobreza.  

Losurdo realiza uma importante leitura do pensamento nietzschiano. Com um trabalho 

de fôlego, o filósofo italiano abre a possibilidade para uma visão de um Nietzsche 

“politizado”, recorrendo àquilo que a denominada “hermenêutica da inocência” tratava em um 

sentido metafórico. Através do método materialista-dialético, o comentador italiano leva a 

cabo a relação de Nietzsche com o cenário político que o cercava. No entanto, 



12 

compreendemos que há elementos problemáticos na leitura de Losurdo acerca do 

posicionamento de teses nietzschianas. O comentador, movido por um anseio de “visão de 

mundo” estabelecida, impõe uma leitura que considera uma noção política que não cabe, 

inteiramente, aos textos de Nietzsche. Nesse caso, foi fundamental a Losurdo realizar uma 

releitura interpretativa na qual os interesses de Nietzsche orbitam um projeto político 

reacionário.  

Nosso trabalho segue uma linha diferente da proposta do comentador italiano. Sem 

situar o debate de Nietzsche em um esquema político já estabelecido, visamos interpretar os 

elementos da “grande política” à luz das propostas inerentes à sua obra, no caso, 

especificamente, a Genealogia da Moral. Defendemos que essa postura é fundamental para 

situar a “grande política” em um cenário propriamente nietzschiano, qual seja, o da crítica aos 

valores. Em suma, não recorremos, como Losurdo, às caracterizações que surgem com um 

aparato alheio ao filósofo genealogista. Defendemos que essa visão é fundamental para 

compreender a amplitude de possibilidades das dimensões da crítica de Nietzsche às 

limitações do cenário democrático moderno. Nesse caso, operamos com uma articulação da 

grande política com um sentido delineado por Nietzsche: a noção de política das virtudes 

(NF/FP 11(54) Novembro de 1887 — Março de 1888).  

Outra importante interpretação da grande política em Nietzsche foi elaborada por 

Ansell-Pearson em sua obra Nietzsche como pensador político: uma introdução. O 

comentador, como delineamos acima, afirma que Nietzsche é primordialmente um pensador 

político. No entanto, considera que a saída de Nietzsche não seria realizada por uma política 

em meios tradicionais, isso porque o filósofo compreende que o problema da civilização não 

está ligada à resolução de problemas inerentes ao modelo liberal, mas a algo que subjaz a este 

elemento, que seria o problema do niilismo: 

 
Para Nietzsche, não se trata apenas de um problema político ou social, que possa 
ser resolvido simplesmente ao se refinar ou melhorar as práticas e instituições 
democráticas e liberais. Ele vê a civilização ocidental capturada pelas garras do 
niilismo debilitante e desmoralizante, em que nossas mais fundamentais 
concepções do mundo já não são defensáveis e críveis (Ansell-Pearson, 1997, 
p.23). 

 

​ Assim, o comentador compreende que as questões nietzschianas referentes à sua 

revolução são de caráter educacional e cultural. Dessa forma, Ansell-Pearson percebe que o 

caráter político da filosofia nietzschiana estaria em um sentido da formação, sendo crítico à 

sociedade alemã na qual estava inserido, uma vez que a compreendia como “dominada por 



13 

interesses puramente de política do poder (Matchpolitik)” além do âmbito da luta desta pela 

“identidade nacional através de políticas estatais e militaristas” (Ansell-Pearson, 1997, p.22), 

cuja consequência é o fim da cultura e um florescimento do militarismo.  

Nesse cenário, Ansell-Pearson considera que a principal obra de análise da nossa 

dissertação, a Genealogia da Moral, deve ser encarada como a mais importante do 

pensamento de Nietzsche no campo da política. Isso porque é na referida obra que o filósofo 

alemão se ocuparia em rejeitar as abordagens modernas da lei natural, fundamental no 

pensamento político da Modernidade. Além disso, seria a partir das conquistas genealógicas 

que Nietzsche se opõe à tese do ser humano como um animal político. No que se refere à 

grande política, Ansell-Pearson atribui uma significância à elaboração genealógica ao afirmar 

que esta fornece a base do conhecimento da história e da cultura, que, por sua vez, 

“determinam sua [de Nietzsche] concepção de grande política” a qual é compreendida como 

“uma concepção de política que procura superar a moralidade e a visão moral do mundo, 

assim como postular uma perspectiva do animal ‘homem’ ‘além do bem e do mal’” 

(Ansell-Pearson, 1997, p.137). Nesse sentido, o comentador compreende que Nietzsche, com 

sua genealogia, estaria realizando não apenas uma história da moral, mas fazendo com que o 

ser humano se reconheça (Ansell-Pearson, 1997, p.137). A investigação genealógica levaria, 

assim, à uma ressignificação dos valores, demonstrando que, no plano geral do 

desenvolvimento cultural, haveria uma contribuição dos “sentimentos maus” para à evolução 

do ser humano e “contribuíram para a sua autoconservação, tanto quanto suas paixões e 

sentimentos ‘bons’” (Ansell-Pearson, 1997, p.137). Processo que seria fundamental para a 

reviravolta valorativa proposta pelo filósofo (Ansell-Pearson, 1997, p.138).  

Dessa forma, Ansell-Pearson argumenta que existem duas espécies de política em 

Nietzsche. A primeira forma seria a denominada política da sobrevivência, a qual consiste em 

“jogar à maneira paródica e irônica com os ideais da humanidade” (Ansell-Pearson, 1997, 

p.161). A segunda, constitui uma concepção aristocrática, a qual possui uma preocupação 

com a grande política. Ansell-Pearson afirma o propósito desta forma de política é “adquirir o 

controle das forças da história e produzir, mediante uma conjunção de legislação filosófica e 

poder político (grande política), uma nova humanidade” (Ansell-Pearson, 1997, p.161-162). 

Nesse sentido, Ansell-Pearson afirma que o projeto de Nietzsche da transvaloração seria 

subsumido à grande política: “[d]evemos ver a [transvaloração] dos valores não como algum 

secreto exercício acadêmico, mas como fundamental ao cultivo da grande política” 

(Ansell-Pearson, 1997, p.163).  



14 

O comentador, no entanto, elabora uma importante pergunta desse cenário: até que 

ponto podemos sacrificar a humanidade em prol de uma elevação da existência? Para 

responder tal questão, Ansell-Pearson leva em conta que o filósofo genealogista utiliza o 

conceito de vida como seu operador para sustentar a sua visão de um “governo” aristocrático. 

Concebe, o escritor de Nietzsche como pensador político, que o filósofo opera com uma “lei 

da natureza” (Ansell-Pearson, 1997, p.164). Com isso em vista, o comentador britânico afirma 

que esta noção seria a pedra de toque da política em Nietzsche, a qual cairia em descrédito, 

caso essas constatações fossem invalidadas. Mesmo com essa sustentação, surge uma questão 

central sobre a legitimidade da grande política de Nietzsche: 

 
Um cultivo da visão trágica da vida não pode confiar em noções de justiça social 
para legitimar a autoridade e o governo aristocráticos. Mas, nesse ponto, 
encontramos um problema fundamental no pensamento político de Nietzsche: se 
Deus está morto, se o preceito político já não pode basear-se na sanção divina, e 
é compelido a sacrificar a questão moderna da legitimidade (de “direitos”, de 
igualdade, liberdade, justiça, etc.), então de que maneira pode Nietzsche 
legitimar sua grande política? (Ansell-Pearson, 1997, p.167). 

 

A resposta encontrada pelo comentador é na noção de cultura. Dessa forma, Nietzsche 

garantiria uma visão de legitimidade fugindo da concepção moderna de um contrato social a 

qual, como veremos no decorrer da nossa dissertação, é alvo de crítica do filósofo alemão. 

Nesse sentido, haveria uma legitimidade que foge aos aspectos humanísticos, mas que estão 

conectadas com a superação do ser humano. Mais uma vez, então, Ansell-Pearson percebe um 

problema, qual seja, como os seres humanos que não vivem em um modelo aristocrático 

seriam convencidos a viverem nesse novo modelo? O comentador entende que, nesse ponto, 

há um paradoxo da crítica nietzschiana à moral, uma vez que ela recorre à própria consciência 

moral do ser humano. Dessa forma, o comentador afirma: 

 
Seu pensamento político não reconhece que seu princípio aristocrático de 
governo é afetado pela estrutura moderna da questão da legitimidade. Até que 
ponto é possível o cultivo de uma disciplina política aristocrática sem dar 
origem, ao mesmo tempo, a uma política de ressentimento? Supondo-se que a 
finalidade é produzir grandeza submetendo a maioria, nas palavras do próprio 
Nietzsche “seres humanos incompletos”, é difícil ver como os aristocratas de 
Nietzsche manteriam seu governo sem o recurso a instrumentos altamente 
opressivos de controle e manipulação política (Ansell-Pearson, 1997, p.168). 

 

Ansell-Pearson, com isso, entende que encontra a fraqueza do argumento nietzschiano 

na base de sua legitimação, justamente por operar com a noção de vida enquanto vontade de 

potência. Isso porque o comentador britânico compreende uma oposição entre as noções de 



15 

moralidade e vida. Enxerga, nesse ponto, que a moralidade é uma recusa da vida e que a vida, 

por sua vez, seria amoral. O autor reconhece, no entanto, que essa posição da relação de moral 

com a vida é discutível sob o panorama genealógico. Isso se deve a uma conquista de 

compreender que os valores escravos não negam a vida, mas representam um determinado 

tipo de vida. Seria, nesse caso, a falta de legitimidade, uma fraqueza no pensamento da grande 

política nietzschiana. Dessa forma, Ansell-Pearson alega que, caso a conclusão de Nietzsche 

seja considerada deficiente ou inadequada, deve-se levar em conta que o filósofo “é astucioso 

em mostrar que acreditar ou escolher lutar por determinada direção ou concepção de vida é, 

primordialmente, uma questão de valores e compromissos” (Ansell-Pearson, 1997, p.170). Na 

visão do comentador, em questões de legitimação política, podemos dizer que sua resposta 

estaria localizada em Além de bem e mal: “bem, tanto melhor” (JGB/BM 22).  

Com isso em mente, o comentador britânico considera que a posição política de 

Nietzsche dirige-se à humanidade, realizando o apelo de um auto-exame. No que toca às 

conclusões políticas da obra do filósofo alemão, especificamente no tema da grande política, 

Ansell-Pearson considera que haja duas razões a serem problematizadas: (1) há uma 

permanência na metafísica de caráter voluntarista e idealista, uma vez que o filósofo ainda 

oferece um ensinamento que requer o sacrifício no presente em prol de um futuro incerto e 

que conserva o foco no ser humano e na sua elevação; (2) há uma ausência à legitimidade 

quanto à concepção de grande política (Ansell-Pearson, 1997, p.174).  

A leitura de Ansell-Pearson da grande política levanta questões importantes sobre o 

pensamento nietzschiano. No entanto, o autor possui carências fundamentais na sua 

elaboração teórica. Em um primeiro sentido, gostaríamos de apontar um problema na noção 

de legitimidade pretendida pelo comentador. Isso porque defendemos uma incoerência de, em 

um primeiro momento, o comentador afirmar que Nietzsche não pretende realizar uma 

revolução política, mas sim uma revolução cultural e educacional, e, em um segundo 

momento, afirmar que a grande política, movimento de mudança do cenário político proposto 

por Nietzsche, está ancorado em uma nova forma de governo e, mais ainda, um governo sem 

legitimidade. Ansell-Pearson, nesse sentido, estaria lidando com a política de uma forma 

divergente do tratamento do filósofo alemão em sua grande política. Além disso, sustentamos 

que a elaboração nietzschiana sobre a relação de vida e vontade de potência não está baseada 

em uma “lei da natureza”, mas em uma interpretação perspectivista do mundo9.  

Compreendemos que outra leitura fundamental da obra de Nietzsche acerca do nosso 

tema foi elaborada por Silva Júnior, principalmente em sua obra Em busca de um lugar ao 

9 O tema será desenvolvido com detalhes no nosso primeiro capítulo.  



16 

sol: Nietzsche e a cultura alemã. Nessa obra, o autor adota, como via de acesso à filosofia 

nietzschiana, a cultura. Segue, com isso, uma abordagem que lida com o referido tema para 

“perscrutar as razões pelas quais o filósofo ‘optou’ por uma determinada concepção de 

cultura” (Silva Júnior, 2007, p.15). A opção dessa tarefa pelo autor deve-se ao papel que 

Nietzsche fornece à interpretação da moral, uma vez que “os inúmeros ramos das atividades 

humanas são frutos de uma interpretação moral” (Silva Júnior, 2007, p.15). Para cumprir com 

esse objetivo, a escolha de Silva Júnior foi lidar com seu problema a partir do método 

dialético: 

 
E se assim procederemos, é pelo seguinte motivo: como há uma “infra-estrutura 
moral” em Nietzsche, a nós nos parece mais interessante trabalhar com 
contraposições. Contamos contrapor à infra-estrutura de caráter nietzschiano 
uma outra de viés marxiano; queremos contrapor à moral as condições materiais 
de existência. Isso fará com que lancemos novas luzes sobre o pensamento 
nietzschiano (Silva Júnior, 2007, p.17). 

 

A leitura de Silva Júnior, ao adotar esse método, estabelece que o valor da obra 

filosófica de Nietzsche ocupará o segundo plano, ou melhor, com a utilização deste método, 

“as questões estritamente filosóficas ficarão em segundo plano, como mero apêndice de algo 

de outra natureza sobre o qual recaem todas as atenções” (Silva Júnior, 2007, p.18-19). A 

pretensão do autor é compreender como Nietzsche se coloca diante de sua obra e como autor 

e obra se posicionam em relação à sociedade. Não se situa, no entanto, como um estudo 

sociológico. Não se remete, com isso, à obra como espelho da sociedade, do seu público. 

Ademais, reconhece que, com a admissão de uma leitura dialética, possa haver reservas à sua 

metodologia após a interpretação de Lukács. Reconhece as razões dessa ressalva já que, no 

caso do filósofo húngaro, há um “flagrante intuito ideológico” (Silva Júnior, 2007, p.19). 

Deixa transparecer, nesse aspecto, que, mesmo utilizando um método ligado aos estudos 

marxianos e uma noção central de Marx para lidar com o tema, não pretende se manter na 

mesma posição de seu antecessor húngaro. 

Interessa-nos, para nossos fins, uma abordagem do terceiro capítulo da supracitada 

obra, intitulado Epistemologia do domínio. Neste, o intérprete situa sua discussão na forma 

pela qual Nietzsche teceria uma crítica à “ideologia”, mesmo que o filósofo alemão não se 

valha dessa terminologia. O escritor da Genealogia da Moral, defende Silva Júnior, aborda o 

conceito de forma diferente à percepção marxiana do termo, empregando-o na moralidade de 

rebanho. Centraliza, nesse caso, sua crítica à noção de igualdade. Mesmo reconhecendo que a 

noção nietzschiana é pouco precisa, Silva Júnior apreende que o filósofo alemão admite que 



17 

todo discurso é um discurso ideológico, ou seja, todo discurso carrega uma determinada 

perspectiva. O movimento socialista, nesse caso, estaria em uma espécie de linha de 

continuidade com o movimento cristão. O que torna, então, o movimento socialista em um 

dos adversários do filósofo do martelo. 

No entanto, surgiria uma questão sobre o caráter ideológico do próprio discurso 

nietzschiano. Ora, se todos os discursos existentes seriam já ideológicos, haveria, em 

Nietzsche, algum tipo de discurso que escapa a este esquema? O comentador esclarece que, 

para o filósofo alemão, não haveria problemas em encarar o seu próprio discurso como 

ideológico, uma vez que “o importante é saber apenas de qual avaliação procede a opção por 

este ou aquele discurso” (Silva Júnior, 2007, p.122-123). É a partir disso que Nietzsche, 

através de um “golpe de gênio” (Silva Júnior, 2007, p.123), desenvolve o procedimento 

genealógico como forma de avaliar o valor de cada discurso. Nesse caso, a ênfase do autor 

estaria em questões morais, sendo todas as outras derivadas desta, considerando a própria 

visão de embate entre as classes como uma interpretação interessada: 

 
Ao mostrar que cada interpretação tem como procedência um determinado 
estado de vida, fundamentado numa moral, o filósofo formula o pensar e o agir 
em termos de saúde e doença, curva ascendente/descendente, etc. — e tudo nas 
mais diversas gradações. Em suma, enfatiza os móveis internos do ser humano 
em detrimento das condições sociopolíticas, completamente ignoradas. E com 
isso gera lacunas, que, por serem ignoradas, garantem total veracidade aos 
instrumentos de avaliação (Silva Júnior, 2007, p.124).  

 

A genealogia, na visão de Silva Júnior, opera com uma lacuna que teria como 

consequência direta um esvaziamento da densidade histórica do processo vislumbrado (Silva 

Júnior, 2007, p.124). A genealogia, com isso em vista, trabalharia com um conteúdo de 

caráter hipotético e extemporâneo, com uma localização fora do momento presente, ganhando 

tons de universalidade e ainda “tornando-se inquestionável ao buscar elementos em épocas 

passadas” (Silva Júnior, 2007, p.127). No entanto, mesmo com o reconhecimento de 

problemas que envolvem a genealogia nietzschiana, o intérprete afirma que essa metodologia 

adotada pelo filósofo do martelo, como é possível “trazer à tona os móveis ocultos que 

impeliram o homem a adotar determinadas normas, que foram petrificadas pelo História”, 

mais especificamente, é possível enxergarmos o processo da eticidade do costume10 como 

“uma máquina de terror” (Silva Júnior, 2007, p.126). Com isso em vista, Silva Júnior opõe o 

procedimento genealógico à “História”, uma vez que a metodologia de Nietzsche “deixa de 

10 O tema será investigado em nosso terceiro capítulo. 



18 

incidir sobre o todo e o entorno dos indivíduos para enfocar o ‘interior’ do homem”, assim o 

interesse é deslocado para os “‘fatos íntimos” (Silva Júnior, 2007, p.128).  

Com a formulação da genealogia e tendo em vista a impossibilidade da epistemologia 

após Kant, Nietzsche precisaria formular uma nova forma de pensar o âmbito epistemológico 

para cumprir com seus interesses. Dessa forma, o intérprete brasileiro compreende que o 

filósofo do martelo lança mão de uma epistemologia do domínio ancorada na vontade de 

potência. Com isso, “Nietzsche nos diz que existe uma outra forma de conhecer, que há uma 

outra maneira, diferente da que encontramos na tradição filosófica” (Silva Júnior, 2007, 

p.133). De forma mais profunda, Nietzsche ressignificaria não apenas o conhecimento, mas 

também o próprio “sujeito cognitivo de outrora” (Silva Júnior, 2007, p.133). Nietzsche não 

operaria, nesse ponto de vista, com uma diferenciação entre sujeito e objeto, abarcando ambas 

as noções à vontade de potência. Amplia, com isso, o seu conceito para o inorgânico. O 

filósofo opera, assim, com um conhecimento interno, “nunca efetuado a partir de uma 

perspectiva exterior, ou seja, deixa de existir, como se acreditou, um interior e um exterior” 

(Silva Júnior, 2007, p.145-146). Assim, não haveria mais distinção entre uma perspectiva 

prática e teórica, haja vista que o conhecimento sempre visa uma prática de domínio e 

apropriação. Amplia a visão de conhecimento, não vislumbrando apenas uma questão 

existencial, mas que está ligado ao constante exercício de apropriação (Silva Júnior, 2007, 

p.147). 

Com isso em vista, Silva Júnior parte para a sua leitura acerca da grande política. 

Nesse aspecto, sustenta a ideia de que a posição de Nietzsche acerca da política revela um 

“apolitismo”, não um “antipolitismo”. Através disso, o intérprete considera que o filósofo se 

oporia à saída política para elevação da humanidade. Nesse caso, seria característica de 

Nietzsche se opor à política como a tábua de salvação, pelo menos em sua roupagem 

moderna, qual seja: “a revolução iluminista, a ascensão do Estado moderno, a democracia, o 

socialismo, e assim por diante” (Silva Júnior, 2007, p.149). Isso porque esse entendimento de 

política estaria em uma linha de continuidade com o cristianismo e, com um certo descrédito 

da religiosidade, a política ocuparia o seu lugar. Nietzsche, na compreensão do escritor de Em 

busca de um lugar ao Sol, aposta na formação de um novo ser humano através do caminho 

oposto à política moderna, que seria o caminho da “grande política”. Através desta, o filósofo 

defenderia a possibilidade de suplantar a humanidade atual em prol do novo ser humano. As 

questões abordadas através da grande política fazem com que o intérprete a enquadre como 

um elemento do pensamento genealógico. Tomando o importante fragmento póstumo 25(1) 

escrito entre novembro de 1887 e março de 1888 como norte reflexivo, Silva Júnior aponta: 



19 

 
São [, as questões levantadas], de uma maneira ou de outra, as mesmas questões 
que havia trabalhado um ano antes em seu livro Para a genealogia da moral. 
Queremos dizer com isto que “a grande política”, ao que tudo indica, é mais uma 
das peças de seu procedimento genealógico (Silva Júnior, 2007, p.152).  

 

Assim, o escritor de Em busca de um lugar ao sol compreende que Nietzsche pensa 

temas da política de outra forma. Questões tradicionalmente que pautam essas discussões 

políticas, como a democracia, a liberdade, estão envolvidas no bojo da pequena política. A 

saída de Nietzsche, caracterizada pelo comentador como pré-moderna, suplantando o 

materialmente dado através de uma epistemologia do domínio, genealogicamente articulada, 

para os problemas modernos, desemboca na grande política. 

 
Não é assim sem razão que a saída pré-moderna para as cisões engendradas pela 
modernidade ilustrada — esfacelamento do homem em todos os seus registros de 
vida — vá desembocar naquilo que Nietzsche nomeia “grande política” (Silva 
Júnior, 2007, p.153)11. 

 

A visão fornecida de Silva Júnior sobre o nosso tema de interesse pode ser percebida, 

de forma complementar, no artigo intitulado Tropeços nacionalistas: Lutero na Berlinda. 

Neste texto, o comentador concebe que Lutero figura um importante papel, haja vista que ele 

está “na base da tradição filosófica alemã e, por conseguinte, na busca de uma identidade 

nacional tão própria a esse povo” (Silva júnior, 2008, p.49). Com isso em vista, o intérprete 

explora o antagonismo de Nietzsche com Lutero como forma de confrontar a posição do 

filósofo acerca do nacionalismo. Isso porque, a partir de Humano, demasiado humano, o 

filósofo alemão fornece um pensamento anti-nacionalista por compreender este movimento 

(nacionalista) como regressivo e perigoso. Nesse ímpeto, o filósofo alemão advoga pela 

necessidade de uma unificação europeia em prol do desenvolvimento da cultura. Dessa forma, 

afirma Silva Júnior que a saída anti-nacionalista de Nietzsche está em via da abertura para o 

posicionamento da grande política: 

 
Será preciso ousar mais, abandonar a “pequena política” em nome da “grande 
política” — solução, sem sombra de dúvidas, pré-moderna. Se as condições estão 
dadas e falta um novo homem, e se a via será a da “grande política”, cabe pôr 
tudo abaixo, com a crítica ao cristianismo, este solo sobre o qual a Europa se 
apóia, para que uma verdadeira cultura possa florescer. E essa nova cultura terá 
como sustentáculo uma nova aristocracia cultural. Notemos que o filósofo não 
fala de uma aristocracia política (Silva Júnior, 2008, p.51). 

 

11 Sobre como o comentador vai relacionar esta saída através da grande política com os interesses sociais de 
Nietzsche, cf. Silva Júnior, 2007. Sobretudo, o terceiro capítulo, cujo título é homônimo à obra.  



20 

Com isso, o intérprete encontra, a partir de uma perspectiva de contradição à cultura 

alemã, um desenvolvimento da grande política em oposição à marca de uma proposta 

nacionalista. Esta seria uma marca da pequena política. Um movimento de integração da 

Europa seria um dos motes da grande política nietzschiana. Contraposto ao desenvolvimento 

do Estado burguês (Silva Júnior, 2008, p.51-52), Nietzsche enxergaria na grande política uma 

entrada para o engrandecimento de uma nova cultura, com a possibilidade de um novo ser 

humano.  

Nesse sentido, apreendemos uma importância no desenvolvimento da ideia de grande 

política com a interpretação de Silva Júnior. O autor de Em busca de um lugar ao Sol fornece 

elementos a partir dos quais conseguimos compreender a grande política como elemento 

central na genealogia de Nietzsche. No entanto, defendemos uma posição que se antagoniza 

com Silva Júnior em um elemento importante, qual seja, a consideração de que a genealogia 

“deixa de incidir sobre o todo e o entorno dos indivíduos para enfocar o ‘interior’ do homem”, 

sendo os acontecimentos que indicam o caminhar da sociedade percebidos como “uma 

abstração sem sentido; no limite, são considerados falaciosos” (Silva Júnior, 2007, p.128)12. 

Compreendemos que é caro ao procedimento genealógico uma compreensão das condições 

sociais do ser humano, situados historicamente, bem como quais são os fatores de mudanças 

sociais. A oposição deste tópico é importante para a nossa interpretação, uma vez que a 

inversão promove uma mudança situacional na relação entre grande política e genealogia. A 

genealogia situaria o leitor no conflito da grande política ao apreender aspectos que não 

estariam apenas no interior do ser humano, mas sim em um desenvolvimento social e no 

entorno dos seres humanos. Assumimos, assim, a investigação genealógica como componente 

da grande política, não esta como peça daquela, como defende o intérprete13.  

Outro importante trabalho para nossa avaliação foi escrito por Céline Denat, intitulado 

F. Nietzsche ou a “política” como “antipolítica”. A comentadora, nesse texto, explora a 

questão da grande política em Nietzsche a partir de uma análise sobre como um pensamento 

político poderia incidir sobre o trabalho do filósofo alemão. Reconhecendo a dificuldade de 

procurar uma teoria política ou até mesmo um projeto político (Denat, 2013, p.42), a autora 

afirma que esta ausência não seria algo acidental para Nietzsche. É o caso, segundo Denat, de 

13 Cf.Silva Júnior, 2007, p.152. 

12 Em complemento a essa noção, verificamos a seguinte passagem: “Ao mostrar que cada interpretação tem 
como procedência um determinado estado de vida, fundamentado numa moral, o filósofo formula o pensar e o 
agir em termos de saúde/doença, curva ascendente/descendente, etc. — e tudo nas mais diversas gradações. Em 
suma, enfatiza os móveis internos do ser humano em detrimento das condições sociopolíticas, completamente 
ignoradas. E com isso gera lacunas, que, por serem ignoradas, garantem total veracidade aos instrumentos de 
avaliação (Silva Júnior, 2007, p.124). 



21 

que, encontramos na filosofia nietzschiana, a necessidade desta ausência, uma vez que o 

escritor de Genealogia da Moral pretende elaborar a noção da grande política, e não mais 

permanecer na pequena política. Nesse caso, a comentadora argumenta em prol da ideia de 

que “ela [, a grande política,] que permite compreender por que a filosofia nietzschiana pode 

ser caracterizada como uma filosofia ‘antipolítica’ em vez de ‘apolítica’” (Denat, 2013, p.45).  

A autora inicia sua reflexão avaliando os elementos a partir dos quais o leitor da obra 

do filósofo alemão considera que não haveria uma reflexão política nesta. O primeiro 

elemento destacado pela comentadora é o desprezo de Nietzsche pela política. Este desprezo 

ocorre em razão das teorias políticas e sociológicas serem encaradas como expressão da 

decadência, ou seja, de um “estado de fraqueza fisiológica que força a considerar certos 

valores provenientes delas próprias, isto é, certas condições de vida fundamentais” (Denat, 

2013, p.48). Com isso, essas teorias pretenderiam impor normas que impõem seus valores 

vitais, ou seja, valores que refletem o estado de fraqueza que as caracterizam. Neste esquema, 

Nietzsche pretende, na posição adotada por Denat, demonstrar que os pressupostos de um 

cuidado com o bem comum em detrimento ao indivíduo não seria evidente. Seria 

característica, na verdade, de uma proteção das massas e, mais uma vez, marca da valoração 

escrava. Mesmo com isso em vista, Denat não considera que haveria um apolitismo em 

Nietzsche, levando em conta que devemos considerar a política como um epifenômeno: 

 
Entretanto é necessário notar que, se a esfera da política é repensada por 
Nietzsche como um epifenômeno, como um fenômeno de superfície em relação 
aos valores e às necessidades que subjazem a ela, não é menos verdade que essa 
esfera é, ao mesmo tempo, pensada como um dos sintomas significantes que 
permitem precisamente discernir esses mesmos valores e necessidades — e como 
um sintoma ao qual Nietzsche atribui, em certos textos, uma importância 
primordial (Denat, 2013, p.51). 

 

A partir dessa visão, quando vislumbramos os juízos políticos na obra de Nietzsche, 

devemos ter em mente que eles estão associados aos juízos morais. Há uma necessidade, 

nesse caso, de demonstrar quais são os sintomas que os juízos morais refletem. Ou seja, é 

fundamental, a demonstração do tipo de ser humano que gera esse juízo moral e qual forma de 

cultura eles estão ancorados. Denat compreende, assim, que o afastamento das questões 

políticas, em Nietzsche, é relativo, uma vez que estas devem se apresentar como possibilidade 

das investigações do filósofo e, portanto, não devem ser esquecidas. E, nesse caso, “toda 

política tal como geralmente ela foi pensada e praticada até aqui é um sintoma de 

decadência” (Denat, 2013, p.53). Dessa forma, Nietzsche não estaria absolutamente alheio às 



22 

questões políticas, apenas lida com elas enquanto um sintoma de determinados movimentos 

culturais.  

Nesse sentido, Denat compreende que a decadência em termos políticos deve ser vista 

como um sintoma de uma decadência ainda mais profunda, qual seja, a decadência do próprio 

ser humano (Denat, 2013, p.53). A questão profilática percebida pela comentadora está em 

consonância com uma radicalidade do projeto nietzschiano, qual seja, modificar a fonte deste 

sintoma: “o tipo de necessidades e de valores que subjazem a ele” (Denat, 2013, p.53). Dessa 

forma, o âmbito político está subsumido àquilo que pode ser considerado como uma potência 

transformadora do ser humano, sendo considerado um signo que “permite avaliar o conjunto 

dos valores fundamentais que constituem o que Nietzsche designa um ‘complexo de cultura’” 

(Denat, 2013, p.54). A política é encarada, aqui, enquanto um meio para o mais importante 

elemento: a cultura. É com isso em vista que Denat constata: 

 
Quem pretende contribuir com um florescimento da cultura não deve se prestar a 
uma reflexão e nem a uma atividade políticas: ele deve, nesse sentido, ser 
“apolítico”. Ele deve mesmo ser capaz de resistir, mesmo se opor ao fervor 
político que é, em primeiro lugar, um dos sintomas nos quais ele lê a decadência 
de sua cultura: assim, ele deve ser mais precisamente um indivíduo “antipolítico” 
(Denat, 2013, p.55)14.   

 

Apesar do que está posto, Denat não encara que, em Nietzsche, a política seja um 

problema em si. Ela, enquanto sintoma, pode ter seu valor e sentido alterados com a mudança 

de valores fundamentais da cultura. Nesse caso, percebemos que, na visão da comentadora, 

aquilo que Nietzsche encara como o problema central da Europa é o problema da cultura, o 

qual é, igualmente, encarado como um problema axiológico e fisiopsicológico (Denat, 2013, 

p.56). Nesse sentido, a comentadora reconhece que, para Nietzsche, um projeto político seria 

vão, já que atacaria um problema superficial. O cuidado que Nietzsche propõe é um cuidado 

educativo, cujo norte seria a modificação da valoração humana, favorecendo o aparecimento 

de novos valores (Denat, 2013, p.57-58). Nesse escopo, pergunta a comentadora se o interesse 

do filósofo estaria no abandono radical das questões políticas. A resposta encontrada é 

negativa, mas que Nietzsche irá repensar o sentido de política em sua obra, “de modo que ela 

pudesse atingir efetivamente o alvo que ela até aqui fixou em vão”, qual seja, a transformação 

14 Em complemento a isso, destacamos: “(...) ser antipolítico é, por um lado, ser capaz de tomar distância e de se 
opor à (pequena) política tal como ela foi mais geralmente pensada, mas é também, e por isso mesmo, ser capaz 
de pensar um novo sentido de política — uma ‘grande política’, da qual, entretanto, convém ainda mais refletir e 
realizar as condições preparatória. Conforme os diversos sentidos etimológicos possíveis do prefixo ‘anti-’, o 
indivíduo ‘antipolítico’ vai contra a política de seu tempo, para que ele dê um outro sentido à política, do qual 
ele deve, todavia, ainda preparar o surgimento: uma filosofia anti-política nesse sentido é também ante-política, 
mas, nessa medida, ela não pode ser rigorosamente ser chamada apolítica” (Denat, 2013, p.69). 



23 

da “existência humana enquanto existência comum e não somente individual” (Denat, 2013, 

p.58). Nesse caso, há uma proposta do aparecimento de uma grande política, retomando e 

invertendo ironicamente o termo com o qual é conhecida a política de Bismarck. Com a 

eleição da fisiologia como a rainha de todas as ciências, a grande política se proporia a 

dedicar-se às questões fundamentais que a pequena política não conseguiria levar a cabo. A 

partir desses elementos, Denat elenca uma característica central deste conceito, ele não 

corresponde a um programa: 

 
Percebe-se que a “grande política”, ela própria, não corresponde a um 
“programa” exatamente determinado: se Nietzsche indica de modo geral qual 
tipo de questões e de exigências devem ser pensadas, ele não determina a 
natureza precisa dessas exigências (Denat, 2013, p.61). 

 

Com esse reconhecimento, Denat afirma que, para o filósofo, urge a importância da 

criação de um “partido da vida”. Nesse caso, seria necessário, antes de colocar em prática este 

“movimento”, que os integrantes desse partido sejam cultivados. A grande política, neste 

caso, estaria limitada a ser esboçada enquanto exigência do espírito livre, o qual soube 

explorar as limitações da pequena política. Sem poder, então, ser implementada, a grande 

política surgiria como um anúncio, mas não como determinação. Seria necessário pensar as 

etapas e as condições desses desenvolvimentos para a sua formação (Denat, 2013, p.62). Há, 

neste elemento, uma dupla necessidade, qual seja, a formação desses novos seres humanos 

para a efetivação do projeto, mas também de educadores. 

A partir disso, a comentadora passa para um exame da exigência de caráter 

aristocrático de Nietzsche para esta formação. Com esse prisma, Denat comenta que a noção 

de aristocracia não estaria envolta em uma organização política, mas sim em uma 

compreensão de certos tipos de valores, os quais induziram, nos indivíduos, “um certo modo 

de pensamento e de comportamento que poderia finalmente se manifestar, entre outros, no 

campo político” (Denat, 2013, p.63-64). A política, a partir dessa proposta da comentadora, 

aparece como, novamente, um epifenômeno de modificações mais profundas no campo dos 

valores. Este projeto educacional não prevê, na compreensão de Denat, o desaparecimento do 

grupo de seres humanos que seriam opostos aos seres humanos superiores. Supõe, ao 

contrário, a sua existência (Denat, 2013, p.67). 

Dessa forma, nessa perspectiva da comentadora, a concepção de uma grande política 

tem, em um primeiro momento, em vista o cultivo de novos seres humanos que constituem 

uma aristocracia. Marcaria, com isso, que o tempo da grande política ainda não chegou, pois 



24 

estes nobres ainda não estariam presentes. A grande política, dessa forma, não seria uma 

tarefa de curto prazo, implicaria na necessidade de uma formação radical de novos seres 

humanos, o que poderia alcançar a duração de milênios. O sentido de política é, aqui, alterado 

para novas bases. O filósofo alemão levaria, assim, em conta, um novo aprendizado sobre o 

que constitui a política. Insere, com isso, a questão da política em uma nova linguagem 

(Denat, 2013, p.70), sob a qual a cultura tem um papel mais radical.  

Compreendemos que a nossa posição se aproxima da apresentada por Denat em 

diversos pontos. No entanto, acreditamos que a comentadora, ao não levar em conta aspectos 

do desenvolvimento da política em Nietzsche em um sentido crítico — não apenas 

propositivo —, acaba perdendo a completude dos elementos da grande política. Nesse caso, a 

comentadora enfatiza a grande política apenas no sentido de uma profilaxia, sem abarcar essa 

noção à contraposição de Nietzsche à formação da cultura, que gerou a pequena política 

decadente. Com isso, pretendemos suprir essa lacuna da comentadora abarcando o caráter 

crítico. Por isso, vamos conferir como esse conceito está integrado à genealogia a partir do 

exame da obra Genealogia da Moral.  

Encontramos outra importante perspectiva na obra de Melo Neto intitulada Nietzsche à 

luz dos antigos: a Transvaloração dos Valores. Nessa obra, Melo Neto vai articular o conceito 

de grande política com um embate entre as perspectivas criadoras de valores. Nesse caso, o 

comentador demonstra que haveria dois partidos neste conflito. O primeiro, seria o partido da 

grande saúde, que esbanja uma vida saudável; o segundo, o partido da décadence, marcado 

pelos valores do ressentimento. É fundamental, nesse contexto de comentário, a noção de 

reversibilidade entre vida e moral: 

 
Se, no contexto da filosofia nietzschiana, é correto afirmar que toda moral 
sempre irrompe no mundo por obra de um determinado tipo de vida; isso não 
quer dizer, entretanto, que a moral seja entendida, por Nietzsche, como um mero 
epifenômeno inócuo, o qual não poderia exercer nenhuma ação sobre a vida que 
a engendrou. Ao contrário, a moral possuiria um poder reversivo sobre a própria 
vida, pois os valores morais seriam capazes de influir nas constituições 
corpóreas, podendo vir a modificar ou a preservar o seu modo de ser (Melo Neto, 
2022, p.36). 

 

Somada a essa noção, Melo Neto tem em vista o importante conceito: o contágio 

cultural. Este contágio possibilitaria que, no conflito entre as duas morais, houvesse a 

possibilidade dos fracos não só fazer frente aos fortes, mas também realizar uma mudança em 

suas disposições de saúde. Com isso em vista, o comentador aponta para a tomada de posição 

de Nietzsche acerca deste embate. O filósofo alemão não seria apenas um observador ou um 



25 

comentarista aquém dessa disputa, mas tomaria partido em prol da grande saúde. À luz dessa 

noção, o comentador enxerga que o critério de avaliação das morais estão centrados nos tipos 

de vida elaborados pelo filósofo alemão, não a vida em geral. Ora, com a parcialidade de 

Nietzsche neste embate e considerando as formas diferentes de pensar a vida, Melo Neto 

propõe que observemos o tipo de vida saudável como essa referência para pensar a valoração 

(Melo Neto, 2022, p.38). 

Com isso em vista, o escritor de Nietzsche à luz dos antigos vai compreender a grande 

política como um embate milenar entre as duas perspectivas mais elementares de pensar a 

moralidade, quais sejam, a moral da grande saúde e da decadência. Nesse ponto de vista, lida 

com dois conceitos centrais para reafirmar a importância do embate da grande política, quais 

sejam, a noção da reversibilidade entre vida e moral e a noção de um contágio cultural. Dessa 

forma, haveria, no desenrolar histórico, movimentos diversos de manifestações desses dois 

tipos vitais. Dentre esses, Nietzsche não seria isento, mas estaria “filiado” à proposta 

partidária da grande saúde. Acrescenta, nesse cenário, que haveria, no desenrolar histórico do 

Ocidente, dois adversários principais do partido da grande saúde: o cristianismo e o 

platonismo (Melo Neto, 2022, p.40). Melo Neto concebe um embate entre esses dois partidos 

no âmbito cosmológico, colocando frente à frente as bases das cosmologias platônico-cristãs 

com as formulações nietzschianas dessas valorações. A partir disso, o comentador interliga os 

elementos da transvaloração dos valores à cosmologia nietzschiana, considerando que esta é 

uma estratégia a partir da qual aquela se concretizaria (Melo Neto, 2022, p.131).   

É possível perceber que estabelecemos uma linha de continuidade com o trabalho de 

Melo Neto. Especificamente, lidamos com uma questão que o autor deixa em aberto em sua 

investigação: “[a grande política] parece constituir o pano de fundo teórico de toda 

Genealogia da Moral” (Melo Neto, 2022, p.35, itálico nosso). Com isso em vista, buscamos 

levar a cabo essa discussão, no entanto, como nossa ênfase está na Genealogia da Moral, a 

nossa investigação não segue a mesma direção do autor em estabelecer um debate entre as 

cosmologias de “cada partido”. Nosso destaque está na compreensão da posição da grande 

política no embate apresentado por Nietzsche na referida obra. Destacamos, com isso, a 

interligação entre os três temas centrais do escrito polêmico de Nietzsche no contexto de um 

embate que ocorre no desenvolvimento social. Isso não faz, no entanto, que deixemos a 

cosmologia nietzschiana na marginalidade da nossa investigação. Acrescentamos que, por 

nossa ênfase, destacaremos a importância da culpa como um importante articulador teórico 

para o embate da grande política. Compreendemos, com isso, que podemos avançar nas 



26 

considerações e, a partir da análise da Genealogia da Moral, levar à cabo a resolução da 

questão sobre a grande política ser o pano de fundo do argumento genealógico.  

 

*** 

 

A partir disso, dividimos a nossa dissertação, como forma de cumprir com nosso 

objetivo, em quatro capítulos. No primeiro capítulo, lidaremos com duas questões centrais 

para a nossa dissertação: genealogia e grande política. A nossa intenção é demonstrar (1) 

como Nietzsche elabora seu procedimento genealógico a partir das duas facetas 

complementares que o compõem e (2) articular o desenvolvimento do conceito de grande 

política no corpus nietzschiano. No primeiro caso, abordamos como a análise histórica dos 

valores morais está conectada com a faceta crítica da genealogia. Defenderemos, nesse 

cenário, que haja uma subserviência daquela a esta, uma vez que compreendemos que o dado 

mais importante é tecer uma crítica à moralidade. Ademais, é mister, para compreender a 

genealogia em sua totalidade, encarar os instrumentos que a integram. É fundamental, então, 

defrontarmo-nos com o desenvolvimento da forma pela qual Nietzsche utiliza a história, a 

análise linguística e a fisiopsicologia em sua genealogia. No caso da grande política, a nossa 

articulação é sobre os dois sentidos que vislumbramos da grande política. Dessa forma, 

visamos demonstrar que, em um primeiro momento, Nietzsche utiliza o termo de forma 

depreciativa; no segundo, através de uma ressignificação terminológica, o filósofo 

genealogista utiliza o termo de forma propositiva em relação à sua filosofia. Com esse 

capítulo, então, articulamos tanto os elementos metodológicos que compõem o procedimento 

genealógico quanto o significado que a grande política possui na filosofia nietzschiana. 

No segundo capítulo, nossa pretensão é lidar com o desenvolvimento da primeira 

dissertação da Genealogia da Moral. Por isso, a nossa ênfase consiste em analisar a dupla 

pré-história da moral. Realizaremos essa análise em dois sentidos. Primeiro, como Nietzsche 

elabora esse conceito em Humano, demasiado humano e em Além de bem e mal. Segundo, 

sendo este, o mais importante, como esse conceito sofre uma alteração capital na Genealogia 

da Moral com a introdução do sacerdote ascético. Dessa forma, sustentamos como 

fundamental averiguar quais são as nuances dessa personagem e qual o lugar que ela ocupa no 

desenvolvimento da argumentação genealógica. No mais, com o desenvolvimento desta 

argumentação, apresentaremos como a visão histórica de Nietzsche inclui essa personagem 

em um panorama social. Neste segundo capítulo, então, examinamos quais são as personagens 



27 

que compõem os “partidos” do conflito político proposto por Nietzsche, bem como quais são 

as características de cada um desses “partidos” em relação à vida. 

No terceiro capítulo, analisaremos a segunda dissertação da Genealogia da Moral. A 

partir desta, lidaremos com o conceito de culpa na genealogia nietzschiana. Verificaremos 

como o filósofo de Sils Maria desenvolve esse conceito em sua apreensão do nascimento do 

Estado, quais são os elementos de seu desenvolvimento, e, principalmente, qual seria o papel 

da noção de culpa para a grande política. Defendemos que, com essa análise, encontramos um 

elemento basilar a partir do qual o confronto da grande política se estabelece entre os dois 

“partidos”. Em outras palavras, concebemos que o conceito de culpa ocupa um papel central 

no desenvolvimento da grande política, especialmente como um conceito basilar para a 

sustentação do partido que se volta contra a vida.  

Por fim, no quarto capítulo, lidaremos com o significado de ascetismo. Nesse caso, 

especificamente, é importante, para os nossos interesses, compreender como duas 

personagens do argumento genealógico lidam com o ascetismo, o sacerdote e o sofredor. 

Defendemos que essa compreensão é fundamental para a constatação da crítica nietzschiana 

ao desenvolvimento da valoração moral, sobretudo como as práticas morais são incorporadas 

à valoração moral cristã. Além disso, acreditamos que é a partir da noção de ascetismo que 

conseguimos estabelecer uma unidade entre os dois conceitos discutidos nas duas primeiras 

dissertações da Genealogia da Moral, ressentimento e culpa.  

​ Nossa pesquisa tem, assim, uma natureza explicativa, uma vez que busca esclarecer 

como a noção de grande política está articulada com os conceitos centrais da Genealogia da 

Moral. Quanto ao delineamento, nossa pesquisa é bibliográfica. Elaboramos a nossa 

dissertação, nesse cenário, com uma metodologia estrutural, a partir da qual articulamos a 

ordem das razões do texto, não separando as teses dos movimentos lógicos que as 

produziram15. Não nos furtamos de compreender, nesse cenário, o desenvolvimento genético 

dessas ideias presentes na obra do filósofo. Nesse sentido, o centro de nossa argumentação 

está na Genealogia da Moral, levando em conta a constituição de seus elementos bem como 

os argumentos presentes nesse texto são desenvolvidos em obras posteriores, como 

Crepúsculo dos Ídolos e O Anticristo. Tendo em vista o desenvolvimento de nosso escopo e 

nossas elaborações, partimos para o primeiro momento da nossa análise, qual seja, examinar o 

procedimento genealógico nietzschiano. 

 

15 Acerca dos elementos acerca da metodologia estrutural, cf. Goldschmidt, 1963. No que tange à interpretação 
da obra de Nietzsche, cf. Marton, 2018. 



28 

1. GENEALOGIA E GRANDE POLÍTICA 

 
Nosso principal objetivo é lançar luz sobre os conceitos de genealogia e grande 

política presente na obra nietzschiana e elucidar a relação entre eles. Nesse sentido, é 

fundamental, num primeiro momento, decifrarmos as minuciosidades do procedimento 

genealógico e, posteriormente, compreendermos a sua relação com a sua noção de grande 

política. Para tanto, partimos, principalmente, da leitura do prólogo à Genealogia da Moral, 

uma vez que consideramos que o filósofo alemão, neste texto, define os elementos 

constituintes do procedimento genealógico16. Com isso em mente, assimilamos como 

necessário apresentar quais são estes elementos do referido procedimento e como eles estão 

articulados. 

 

1.1 O procedimento genealógico de Nietzsche  

No prólogo à Genealogia da Moral, Nietzsche aponta o tema do seu escrito como uma 

reflexão acerca da “origem [Herkunft17] de nossos preconceitos morais” (GM/GM, prólogo, 

2). Apesar disso, o próprio filósofo indica-nos que esta reflexão é mais antiga, remetendo ao 

17 A discussão acerca da tradução de “origem” é um dos elementos principais da preocupação de Foucault ao 
analisar o pensamento de Nietzsche. Especialmente no artigo de 1971, Nietzsche, a genealogia e a história, o 
filósofo francês atribui à genealogia um estudo voltado aos termos designados por origem: Ursprung, Herkunft e 
Entstehung. A análise foucaultiana opõe a busca pela origem exata da coisa (Ursprung) pela proveniência 
(Herkunft) e pelo ponto de surgimento (Entstehung). É neste cenário que o filósofo francês assume o sentido 
histórico de Nietzsche como Wirkliche Historie, o que consiste em reintroduzir no devir tudo o que acreditava-se 
ser imortal no ser humano, introduzindo o descontínuo no ser. Além disso, o escritor de Vigiar e Punir concebe a 
história nietzschiana em seu caráter perspectivista: “O sentido histórico, tal como Nietzsche o entende, sabe que 
é perspectivo e não recusa o sistema de sua própria injustiça. Ele olha de um determinado ângulo, com o 
propósito deliberado de apreciar, de dizer sim ou não, de seguir todos os traços do veneno, de encontrar o melhor 
antídoto” (Foucault, 2019, p.76). Em última análise, Foucault considera que a genealogia possui três formas de 
utilizar a história derivadas da Segunda Consideração Extemporânea, quais sejam: o uso paródico (história 
monumental), o uso dissociativo (história antiquária) e o uso sacrificial (história crítica). Brian Leiter, em seu 
Nietzsche on Morality, apresenta-se como um opositor da leitura foucaultiana da genealogia nietzschiana. De 
forma mais geral, opõe-se à recepção pós-moderna de Nietzsche a partir da formulação dse sua interpretação 
naturalista (Leiter, 2015, p.1-2). No campo da história, o comentador estadunidense argumenta que Foucault 
comete dois equívocos: (1) de assumir a história tradicional enquanto um platonismo, o que o leva a afirmar uma 
falsa distinção entre Genealogia e História, quando, pelo contrário, Nietzsche utilizaria “os termos de forma 
intercambiável” (Leiter, 2015, p.134); (2) de cair em um anacronismo ao afirmar que o objeto genealógico não 
possui essência. Com isso, Foucault estaria aproximando Nietzsche com o ceticismo pós-moderno sobre os fatos 
e objetividade (Leiter, 2015, p.134). O autor de Nietzsche on Morality afirma que o significado de genealogia faz 
referência à verdadeira história da moralidade. Neste sentido, “Nietzsche genealogista parece estar muito mais 
interessado na ‘natureza das coisas’ como elas realmente são, não simplesmente como alguma interpretação 
arbitrária do que elas poderiam ser.” (Leiter, 2015, p.134). Apesar de concordarmos com Leiter que Foucault faz 
uma leitura influenciada por seus próprios anseios, não concordamos que há uma objetividade (no sentido 
atribuído por Leiter) na interpretação histórica de Nietzsche. Admitimos que o filosofar histórico — como toda 
filosofia nietzschiana — está posto sob a noção do perspectivismo (tema ao qual abordaremos no decorrer de 
nossa análise).  Neste sentido, acreditamos que as duras críticas de Leiter estão corretas em acusar Foucault de 
ler Nietzsche em prol de seus interesses, mas não concordamos que isso implica em um anacronismo, uma vez 
que não há este ensejo por objetividade no filosofar genealógico nietzschiano. 

16 Utilizaremos genealogia e procedimento genealógico como termos intercambiáveis. 



29 

seu livro Humano, demasiado humano (GM/GM, prólogo, 2). Mais ainda, o filósofo de 

Sils-Maria afirma que suas reflexões sobre a origem da moral estão presentes desde a 

juventude. Enquanto adolescente, o filósofo questionava sobre “onde se originaram 

[Ursprung] verdadeiramente nosso bem e nosso mal” (GM/GM, prólogo, 3). A resposta então 

encontrada chama a atenção, uma vez que, aos treze anos, Nietzsche rende homenagem a 

Deus, considerando-o Pai do Mal (GM/GM, prólogo, 3). Para além de realizar um relato 

biográfico, o filósofo nos conduz a refletir sobre a forma pela qual, enquanto adolescente, 

encontra uma solução para o problema da origem do mal. A resposta para a questão, ainda na 

juventude, remete a origem dos valores a um plano metafísico18 e religioso, atribuindo à 

divindade cristã — mesmo que de forma “imoralista” (GM/GM, prólogo, 3) —, a origem do 

mal.  

Esse relato fornece uma força retórica imprescindível à reviravolta metodológica que o 

filósofo alemão apresenta em sequência. Isso porque são elencados três instrumentos 

metodológicos que o fizeram modificar a maneira de problematizar a procedência da moral. A 

partir de “educação histórica [historische] e filológica [philologische], juntamente com um 

inato senso seletivo em questões psicológicas [psychologische Fragen]”(GM/GM, prólogo, 

3), o problema ganha uma nova roupagem: “sob que condições o homem inventou para si o 

juízo de valor ‘bom’ e ‘mau’?” (GM/GM, prólogo, 3). A modificação está presente também 

na forma de investigação da problemática. Se no primeiro momento somos levados a pensar 

em uma verdadeira origem para o problema dos valores morais, no segundo, somos 

conduzidos à explorar o problema dos valores morais a partir de uma perspectiva que não 

recorra à metafísica e nem à religiosidade, que não busque a resposta “por trás do mundo” 

(GM/GM, prólogo, 3). Nietzsche está apresentando, assim, uma forma de investigação que 

separa o preconceito teológico do moral (GM/GM, prólogo, 3).  

Na verdade, o que está sendo elaborado é o procedimento genealógico a partir de seus 

instrumentos metodológicos. Nietzsche, assim, parte de uma definição de um procedimento 

investigativo que possui três ferramentas: a história, a filologia e a fisiopsicologia. Somos 

apresentados, neste primeiro momento, a dois aspectos da genealogia, quais sejam, (1) suas 

ferramentas metodológicas e (2) sua diferenciação investigativa em relação à realizada de 

forma metafísica-teológica. Conquanto, há outro aspecto fundamental para o qual devemos 

atentar no procedimento genealógico. Referimo-nos, com isso, ao seu caráter crítico19, o qual 

19 Ao utilizarmos este termo, remetemo-nos à ideia formulada por Scarlett Marton acerca do significado de 
crítica na genealogia de Nietzsche: “Se Kant quer fundar a moral enquanto ciência da razão pura, desvinculada 

18 Indicamos de antemão que Metafísica é compreendida enquanto um tipo de raciocínio dualista (JGB/BM, 2). 
No entanto, o tema será abordado com mais cautela no desenvolver do texto. 



30 

consiste em questionar qual o valor dos valores morais (GM/GM, prólogo, 5). A motivação 

do filósofo é a de levar em consideração o “valor do ‘não-egoísmo’, dos instintos da 

compaixão, abnegação, sacrifício” (GM/GM, prólogo, 5). De forma mais específica, 

consideramos ser notória a primazia do elemento crítico da genealogia em relação à 

investigação sobre o aparecimento dos valores, uma vez que é afirmado pelo filósofo 

genealogista que: 

 
No fundo, interessava-me algo bem mais importante do que revolver hipóteses, 
minhas ou alheias, acerca da origem da moral (mais precisamente, isso me 
interessava apenas com vista a um fim para o qual era um meio entre 
muitos). Para mim, tratava-se do valor da moral — e nisso eu tinha me 
defrontado sobretudo com meu grande mestre Schopenhauer, ao qual aquele 
livro, a paixão e a secreta oposição daquele livro se dirigem, como a um 
contemporâneo (— também ele era um “escrito polêmico”) (GM/GM, prólogo, 
5, negrito nosso). 

 
Assim, Nietzsche revela que o aspecto histórico de compreensão da procedência da 

moralidade é um meio a partir do qual o procedimento genealógico serve-se para tecer a sua 

finalidade: criticar o valor da moral20. Compreendemos, nesse sentido que, ao admitir que o 

valor moral não está isento de questionamentos, percebendo-o como inventado em 

determinado momento, por grupos específicos de seres humanos inseridos em determinadas 

circunstâncias (GM/GM, prólogo, 3), Nietzsche abre a possibilidade de questionar o valor 

desses valores. Ora, se os valores não possuem um estatuto de eternidade, eles estão inerentes 

a interesses de seres humanos, então a compreensão desses interesses torna possível fornecer 

uma crítica ao próprio valor desses valores. Desta forma, a exigência que se coloca pelo 

procedimento genealógico é de que “necessitamos de uma crítica dos valores morais, o 

próprio valor desses valores deverá ser colocado em questão” (GM/GM, prólogo, 6).  

A partir do que está posto, levando em consideração a proposta de Nietzsche, 

encontramos uma dupla faceta na genealogia. A primeira, de caráter investigativo, busca a 

proviniência dos valores morais no decorrer da história. A segunda, de caráter crítico, 

evidencia que o objetivo da investigação da proveniência não se esgota em encontrar o 

desenvolvimento dos valores. Esta metodologia possui como norte a resposta para a questão 

20 Estamos alinhados, assim, com Melo Neto (2022) e Hatab (2010) neste quesito.  

de todo elemento empírico, Nietzsche recorre à história, à etnologia e às ciências da natureza, para avalizar suas 
reflexões morais. Concebendo a psicologia como investigação da proveniência e das transformações dos valores 
morais, identifica-a com o procedimento genealógico. Ao fazê-lo, reafirma os vínculos estreitos que ela deve ter 
com a história, assim como a ruptura definitiva que tem de operar em relação à metafísica. É isso que lhe permite 
denunciar o estudo psicológico, que desconhece a história, por abrigar preconceitos morais. É também o que o 
leva a criticar Kant por pretender legitimar a moral num mundo supra-sensível, a atacá-lo por ignorar que os 
valores morais foram criados em algum tempo e em algum lugar, a acusá-lo talvez de fazer-se defensor dos 
interesses gregários” (Marton, 1990, p.122-123). 



31 

sobre o valor dos valores morais. Com a finalidade de complementarmos a ideia de 

genealogia, é mister investigarmos os instrumentos metodológicos do referido procedimento. 

Comecemos esta investigação através do exame da história.  

1.1.1 A instrumentalização da história 

A história aparece como assunto recorrente no corpus nietzschiano. Desde sua 

juventude, enquanto estudante de Pforta, Nietzsche demonstrava interesse em questões que 

envolviam o tema. Nesse período, o jovem estudante escreveu um texto apresentado a 

Germania21 intitulado Fado e História (1862), no qual conseguimos apreender características 

que estarão presentes em investigações filosóficas, como por exemplo a relação da história 

com as ciências naturais.   

Já enquanto professor da Universidade da Basiléia, Nietzsche dedica a segunda de 

suas considerações extemporâneas à “ciência” histórica: Sobre a utilidade e desvantagens da 

história para a vida. Nesse momento, o filósofo extemporâneo se dedica a tecer uma forte 

crítica ao sentido histórico.22 Nietzsche concebe, nesse escrito, que “o histórico e o aistórico 

são igualmente necessários para a saúde de um indivíduo, de um povo e de uma cultura” 

(HL/Co. Ext. II, 123). Sem realizar um repúdio à própria história, a proposta do filósofo 

extemporâneo é construir uma crítica cultural à ciência histórica, com o temor que seja 

retirado dela o que há de mais vital24. Admite, assim, que o antídoto para o excesso da história 

está no aistórico e supra-histórico25: “o aistórico e o supra-histórico são os antídotos naturais 

contra a vigilância da vida pelo histórico, contra a doença histórica. É provável que nós, os 

doentes históricos, também tenhamos de sofrer com esse antídoto.” (HL/Co. Ext. II, 10). 

Nesse livro, percebemos o caráter belicoso da extemporânea de Nietzsche, que admite a 

25 “Com a palavra ‘aistórico’ designo a arte e a força de poder esquecer e se fechar em um horizonte delimitado; 
chamo de ‘supra-histórico’ o poder de desviar a visão do devir em direção daquilo que dá à existência o caráter 
da eternidade e identidade, a arte e a religião.” (HL/Co.Ext. II, 10). 

24 É neste sentido que Nietzsche propõe a seguinte crítica: “A história, pensada como ciência pura e soberana, 
seria para a humanidade uma espécie de balanço contábil à vida. A cultura histórica é, ao contrário, apenas em 
consequência de uma nova e poderosa corrente vital, de uma cultura em transformação, por exemplo, algo 
salutar e alvissareiro, portanto apenas quando dominada e conduzida por uma força superior, e não quando 
domina e conduz.” (HL/Co. Ext. II, 1). 

23 A tradução que utilizamos desta obra foi realizada por André Itaparica 

22 É neste sentido que Nietzsche propõe a seguinte crítica: “A história, pensada como ciência pura e soberana, 
seria para a humanidade uma espécie de balanço contábil à vida. A cultura histórica é, ao contrário, apenas em 
consequência de uma nova e poderosa corrente vital, de uma cultura em transformação, por exemplo, algo 
salutar e alvissareiro, portanto apenas quando dominada e conduzida por uma força superior, e não quando 
domina e conduz.” (HL/Co. Ext. II, 1). 

21 A Germania é uma pequena sociedade lítero-musical que Nietzsche fundou com dois amigos ainda quando 
jovem. O texto citado é encontrado no apêndice da edição da Genealogia da Moral, traduzida por Paulo César de 
Souza.  



32 

crítica à história enquanto uma contraposição ao pensar científico do século XIX26. Enquanto 

uma forma impessoal, voltada à divisão do trabalho, o fazer científico coloca-se contra o 

engrandecimento cultural. Neste sentido, em sua autobiografia crítica, Ecce Homo, por 

exemplo, Nietzsche se orgulha de ter reconhecido, nesta extemporânea, o sentido histórico 

como uma doença, um sinal de declínio (EH/EH, As Extemporâneas, 1).  

As considerações acerca da história, no segundo período de sua obra, sofrem uma 

mudança. Com Humano, demasiado humano, Nietzsche garante à história um papel 

privilegiado no empreendimento filosófico. É a partir desta que o filósofo se contrapõe à 

metafísica. Nietzsche adverte, nesse movimento, que os problemas filosóficos são formulados 

da mesma forma de dois mil anos atrás. Formula essa problematização a partir de um 

questionamento provocativo em relação à metafísica: “como pode algo se originar do seu 

oposto, por exemplo, o racional do irracional, o sensível do morto, o lógico do ilógico, a 

contemplação desinteressada do desejo cobiçoso, a vida para o próximo do egoísmo, a 

verdade dos erros?” (MA I/ HH I 1). Existiriam duas respostas à esta problemática. A 

primeira, rejeitada pelo filósofo dos espíritos livres, é fornecida pela metafísica, a qual 

consiste na negação da gênese de algo, “supondo para as coisas de mais alto valor uma origem 

miraculosa, diretamente do âmago e da essência da ‘coisa em si’” (MA I/ HH I 1). A segunda 

resposta, pela qual Nietzsche sai em defesa, consiste na afirmação da filosofia histórica. 

Considera que esta não é mais distinta da ciência natural e a percebe como novo método 

filosófico (MA I/ HH I 1). A filosofia histórica, então, responde à questão a partir da seguinte 

constatação: “em certos casos (e provavelmente chegará ao mesmo resultado em todos eles), 

que não há opostos, salvo no exagero habitual da concepção popular ou metafísica, e que na 

base dessa contraposição está um erro da razão” (MA I/HH I 1). A partir desses indicativos, 

Nietzsche assevera a necessidade investigativa passa a ser o de uma “química das 

representações e sentimentos morais, religiosos e estéticos, assim como de todas as emoções 

que experimentamos nas grandes e pequenas relações da cultura e da sociedade, e mesmo na 

solidão” (MA I/ HH I 1). Com essa proposta, o filósofo dos espíritos livres compreende uma 

26 É salutar, nesse contexto, destacar o aspecto de enfraquecimento da criação denunciado por Nietzsche: “Se 
atrás do impulso histórico não imperar nenhum impulso construtivo; se não destruir e se dispuser a construir, 
com esperança, sua casa, seu futuro sobre um solo livre; se a justiça reinar sozinha, então o instinto criador é 
enfraquecido e desanimado” (HL/Co. Ext. II, 7). O autor compara esse processo com a transformação de uma 
religião como um saber histórico, já que esse processo destruiria a religião “no fim do caminho” (HL/Co. Ext. II, 
7). Isso deve-se ao entendimento de que “surgem, na contabilidade da história, tanta falsidade, crueza, 
inumanidade, absurdo e violência, que necessariamente se dissipa o ânimo ilusório e piedoso somente no qual 
tudo o que quer viver pode viver” (HL/Co. Ext. II, 7). Por isso, constata o autor, “talvez somente quando a 
história suportar transformar-se em obra de arte, ou seja, em pura forma artística, ela poderá conservar ou mesmo 
despertar os instintos” (HL/Co. Ext. II, 7).  



33 

aproximação de suas investigações para questões sobre a origem e os primórdios da 

humanidade.  

Com essa afirmação, Nietzsche extrapola a noção de história enquanto uma 

disciplina27. O filósofo admite a história como um instrumento filosófico para o combate do 

pensamento metafísico, uma vez que, com ela, assevera que “não existem fatos eternos: assim 

como não existem verdades absolutas.” (MA I/HH I 2). Nietzsche, então, aponta o defeito 

hereditário dos filósofos: a “falta de sentido histórico” (MA I/HH I 2). Estes filósofos tomam 

a configuração atual do ser humano enquanto perene. Contra, então, esse tipo de perspectiva é 

que se volta à filosofia nietzschiana munida com o conhecimento histórico. Assim, a proposta 

de Nietzsche é a de sustentar a sua filosofia com o ponto de vista histórico, formando uma 

base sólida de observação. 

No que concerne aos escritos da fase da transvaloração dos valores, o uso da história 

está associado ao procedimento genealógico. Nesse cenário, a história possui uma dupla 

função: pressuposto metodológico e instrumento investigativo. Encontramos a forma pela 

qual a história é pensada a partir do embate de Nietzsche com os “psicólogos ingleses”28, uma 

vez que esses teriam sido os únicos que tentaram reconstruir a gênese da moral (GM/GM I 1). 

Há, entretanto, nesta genealogia inglesa, um problema: a falta de “espírito histórico 

[historische Geist]” (GM/GM I 2). Com a idiossincrasia de pensar a partir da utilidade, do 

hábito e do esquecimento, esses psicólogos pensam de forma “essencialmente a-histórica 

[wesentlich unhistorisch]” (GM/GM I 2). Especificamente, o genealogista inglês se dedica 

tanto a “colocar em evidência a partie honteuse de nosso mundo interior” quanto a “procurar 

28  Apesar de utilizar o termo “psicólogos ingleses”, admitimos que o principal interlocutor de Nietzsche é o 
filósofo alemão Paul Rée. Especificamente, o embate de Nietzsche é com a obra A Origem dos Sentimentos 
Morais [der Ursprung der moralischen Empfindungen] (1877). A indicação de tal contraposição é realizada pelo 
próprio filósofo do martelo na quarta seção do prólogo à Genealogia da Moral. Neste parágrafo, Nietzsche 
indica que o primeiro impulso para a escrita da Genealogia da Moral adveio justamente da leitura do livro de 
Paul Rée, no qual contém “uma espécie contrária e perversa da hipótese genealógica, sua espécie propriamente 
inglesa” (GM/GM, prólogo, 4). Seguimos, com isso, as posição de Leiter (2015, p.158), Janaway (2007, 
p.74-89). No entanto, mesmo que o interlocutor de Nietzsche, nesse caso, seja Paul Rée, compreendemos que o 
filósofo não deixa de referenciar outros “psicólogos ingleses”, como Spencer e Mill. Nesse caso, Marton (1990) 
evidencia que: “Também os ingleses seriam maus psicólogos; se Kant desconhecia a história, eles se limitariam a 
fazer má história. Ao combater a doutrina moral kantiana, Nietzsche aproxima-se de alguma forma dos 
utilitaristas; ao enfrentá-los, critíca-os em seu próprio terreno, questionando o embasamento científico que 
pretendem dar às reflexões morais” (Marton, 1990, p.130).  

27 Sobre essa divergência de posições, Itaparica (2005) adverte que a mudança do pensamento de Nietzsche está 
ligada à forma de pensar a história enquanto uma compreensão do caráter de mutabilidade do acontecer humano 
[Geschichte], não apenas a disciplina acadêmica [Historie]: “Se no início ele criticava o excesso de visão 
histórica como prejudicial à vida, ele não negava, contudo, a necessidade humana de conhecer a história, 
contanto que não fosse uma história que ficasse prostrada em uma contemplação do passado, mas que tivesse 
olhos para a ação e para o futuro. Se depois ele passa a considerar a história como disciplina basilar é porque ele 
abandona suas concepções metafísicas e, mais do que a Historie, ou seja, a história enquanto disciplina 
acadêmica, ele aponta para a Geschichte, ou seja, história enquanto compreensão do caráter mutável e temporal 
de todo acontecer humano.” (Itaparica, 2005, p.87). 



34 

o elemento operante, normativo, decisivo para o desenvolvimento, juntamente ali onde o 

nosso orgulho intelectual menos desejaria encontrá-lo” (GM/GM I 1). Com isso, argumentam 

que, originalmente, ações não egoístas foram louvadas como boas por serem úteis, mas que, 

devido ao esquecimento da origem desse louvor e pelo hábito de também serem sentidas 

como boas, estas foram tomadas como tais (GM/GM I 2). Isto é, o que estaria no cerne do 

argumento é que houve um processo de (1) denominação das ações não egoístas como boas 

em virtude de sua utilidade, (2) hábito de relacionar ações egoístas como boas, (3) processo de 

esquecimento da origem desse louvor e, (4) por serem sentidas como boas, houve a 

associação de sempre denominar as ações não egoístas como boas29. 

O escritor da Genealogia da Moral aponta dois equívocos centrais nesta forma de 

argumentação dos psicólogos ingleses. O primeiro diz respeito à busca pelo conceito bom “no 

lugar errado” (GM/GM I 2). Os genealogistas ingleses, ao abordarem a questão a partir da 

utilidade, encontram uma resposta para o problema do aparecimento dos valores em vistas 

daqueles aos quais se fez o bem (GM/GM, I, 2). No entanto, a resposta para a questão estaria 

em um outro lugar, qual seja: na compreensão de que foram “os ‘bons’ mesmos, isto é, os 

nobres, poderosos, superiores em posição e pensamento, que sentiram e estabeleceram a si e a 

seus atos como bons” (GM/GM I 2). Já o segundo diz respeito a uma outra faceta do 

argumento, o aspecto psicológico. O filósofo de Sils Maria sustenta que, se a utilidade das 

ações não egoístas foi experiência cotidiana em todas as épocas, “portanto algo continuamente 

enfatizado; logo, de vez de desaparecer da consciência, em vez de tornar-se olvidável, deveria 

firmar-se na consciência com nitidez sempre maior” (GM/GM I 3).  

É importante notar ainda que Nietzsche atribui outro sentido de crítica à falta de 

sentido histórico, o qual não abarca os genealogistas ingleses em sua totalidade30. Esta 

denúncia do filósofo alemão está posta no Crepúsculo dos Ídolos. O filósofo do martelo, no 

30 Ao vislumbrarmos o argumento de Paul Rée no primeiro capítulo de A Origem dos Sentimentos Morais, 
percebemos que, mesmo tratando os conceitos de bom e mau enquanto históricos, a questão do valor permanece 
sem contestação. Com isso, referimo-nos à ideia de que, mesmo levando em conta o desenvolvimento dos 
conceitos de “bom” e “mau” em um caráter histórico, faltou à avaliação de Rée a consideração da mutabilidade 
do significado dos valores morais. Janaway indica o elemento da falha do argumento de Rée a partir de uma 
perspectiva apontada por Nietzsche na primeira dissertação da Genealogia da Moral: “No título do primeiro 
capítulo de Rée, o tópico são os conceitos bom e mau (böse). Mas através de todo o capítulo, e, na verdade, no 
livro como o todo, ele refere-se a bom e ruim [bad] (schlecht), sem mesmo endereçar a questão se mau é o 
mesmo conceito que ruim” (Janaway, 2007, p.78). Não considerando a utilidade como um problema na 
construção de sua genealogia dos valores, Rée constrói um arranjo conceitual mumificado destes valores, cujas 
valorações estariam direcionadas apenas às noções do não egoísmo.  

29 O argumento que Nietzsche reconstruiu neste momento é o mesmo argumento de Paul Rée no primeiro 
capítulo da Origem dos Sentimentos Morais: “As ações egoístas, que acontecem à custa dos outros, foram 
originalmente censuradas por causa do seu dano; as ações altruístas foram originalmente louvadas por causa de 
sua utilidade. Depois, as primeiras foram censuradas por si mesmas, e as últimas louvadas por si mesmas.” (Rée, 
2018, p.60). 



35 

livro de 1888, retoma uma noção desenvolvida no primeiro volume do Humano, demasiado 

humano, qual seja: a idiossincrasia do filósofo é a falta de sentido histórico (GD/CI A “razão” 

na filosofia 1).  Neste contexto, o alvo é a noção a-histórica construída pelos filósofos na 

formação dos conceitos. Na compreensão de Nietzsche estes admitem um conceito em sua 

perenidade, tornando-o uma múmia. Nas palavras do escritor de Crepúsculo dos Ídolos, 

compreende-se que tudo o que os filósofos “manejaram, por milênios, foram 

conceitos-múmias; nada realmente vivo saiu de suas mãos.” (GD/CI A “razão” na filosofia 1).  

No entanto, o uso da história não se reduz a um pressuposto metodológico. Isto é, não 

basta considerar que os valores morais possuem uma história. Cabe ainda a radicalização da 

história em prol de compreender o desenvolvimento desses valores no devir. Assim, é preciso 

tomar a história enquanto um instrumento metodológico, um prisma de análise do tema 

estudado31. Dito de forma mais clara, é necessário instrumentalizar o próprio estudo da 

história em prol da compreensão do desenvolvimento dos valores morais em diversos 

cenários. Neste sentido, é salutar para o genealogista diferenciar “épocas, povos, hierarquias 

de indivíduos” (GM/GM prólogo 3). Isto é, cabe ao genealogista dedicar-se a um estudo da 

“imensa, longínqua e recôndita região da moral — da moral que realmente houve, que 

realmente se viveu — com novas perguntas, com novos olhos” (GM/GM prólogo 7)32. Além 

32 Deparamo-nos, com isso em vista, com uma questão importante sobre essa “coisa documentada” (GM/GM, 
prólogo, 1) da genealogia. Uma vez que, no decorrer da Genealogia da Moral, Nietzsche propõe um argumento 
sem direcionar com tanta precisão os acontecimentos históricos, nem temporal e nem geograficamente. Nesse 
sentido, Schacht, ao abordar a genealogia nietzschiana, considera que os relatos históricos de Nietzsche são 
imaginários e que estes não precisam ser acertados para colaborar com uma defesa efetiva nos fins propostos 
(Schacht, 2011, p.66-67). Ainda nesse assunto, Jensen (2019) propõe uma interpretação na qual a história, em 
Nietzsche, não visa uma verdade histórica convencional, ou seja, não visaria uma adequação entre a narrativa e o 
passado moral. Nesses termos, Jensen realiza uma leitura na qual a genealogia, com a história, buscaria três 
resultados: (1)“[p]ara demonstrar a impossibilidade da historiografia realista, a genealogia visa expor aqueles 
que consideram seus valores justificados por um apelo a alegações sobre como as coisas ‘realmente foram’ como 
fundamentos” (Jensen, 2019, p.262-263); (2) “O segundo objetivo da genealogia consiste em instantaneamente 
uma nova interpretação para repor a prévia, acostumada interpretação pelo tempo” (Jensen, 2019, p.265); (3) a 
genealogia nos leva a um problema do auto-conhecimento, uma vez que seríamos seres dinâmicos. Com isso em 
vista, no caso da verdade da história genealogicamente pensada, o comentador afirma que esta não é uma história 
correspondencialista e, por isso, não estaria suscetível às objeções daquilo que o comentador denomina de 
história real. Nesse ímpeto, acreditamos que Nietzsche tem como ponto de vista uma história perspectivista e 
uma história que não visa a objetividade (GM/GM III 26), mas depreende uma determinada instrumentalização 
que está ligada à desmontar percepções vistas e propagadas como eternas pela moral cristã (Cf. Katsafanas, 
2011, p.188). No entanto, sobre, especificamente, o tema da “localização” histórica e geográfica dos temas da 
genealogia, iremos nos deter neste tópico no segundo capítulo, onde abordaremos a crítica nietzschiana 
localizada no seio da tradição de Israel. (Especificamente, sobre a relação de Nietzsche com a Grécia, cf. 
Azeredo, 2025).  

31 Nietzsche, neste cenário de estudo histórico da moral, indica, na Gaia Ciência, uma pluralidade de objetos que 
o investigador deve ter em mente: “Quem hoje pretende estudar coisas morais, abre para si um imenso campo de 
trabalho. Todas as espécies de paixões têm de ser examinadas individualmente, perseguidas através dos tempos, 
povos, grandes e pequenos indivíduos; toda a sua razão, todas as suas valorações e clarificações das coisas 
devem ser trazidas à luz! Até o momento, nada daquilo que deu colorido à existência teve história: se não, onde 
está uma história do amor, da cupidez, da inveja, da consciência, da piedade, da crueldade? Mesmo uma história 
comparada do direito, ou apenas do castigo, falta inteiramente até aqui.” (FW/GC 7).    



36 

disso, é dever do genealogista situar-se frente à moral em busca da “coisa documentada, o 

efetivamente constatável, o realmente havido, numa palavra, a longa, quase indecifrável 

escrita hieroglífica do passado moral humano” (GM/GM prólogo 7).  

Questionamos, no entanto, como Nietzsche, em sua genealogia, avalia a própria 

história? Ora, a história, antes tomada enquanto uma disciplina ligada ao cientificismo na 

Segunda Extemporânea, é utilizada sem levar em consideração o cenário da historiografia na 

qual Nietzsche está inserido? Não haveria, nesse período, uma avaliação sobre a própria 

história? O filósofo, em sua genealogia, recaí nos problemas da historiografia cientificista? É 

importante, com isso em vista, direcionarmos o nosso olhar aos parágrafos 223 e 224 de Além 

de bem e mal, onde o filósofo alemão realiza uma discussão sobre o sentido histórico33.  

Nietzsche indica, neste cenário, que o europeu “precisa absolutamente de um traje de 

fantasia; ele tem necessidade da história como um depósito de fantasias” (JGB/BM 223). 

Visualizamos, com isso, o caráter plebeu do espírito histórico: “‘sentido histórico’ significa 

quase que sentido e instinto para tudo, gosto e língua para tudo: no que logo se revela o seu 

caráter não nobre” (JGB/BM 224). Este elemento plebeu situa-se especificamente na 

curiosidade e numa busca que não seja a auto exaltação — traço típico da nobreza. Nietzsche 

aponta que o espírito histórico seria estranho ao nobre34 (JGB/BM 224). O filósofo alemão 

identifica que esse espírito está interligado com o “caos” que constitui a alma moderna: 

  
(...) esse sentido histórico, que nós, europeus, reivindicamos como nossa 
particularidade, nos foi trazido na esteira da louca e fascinante semibarbárie em 
que a mistura de classes e raças mergulhou a Europa — apenas o século XIX 
conhece esse sentido, enquanto seu sexto sentido. O passado de toda forma e 
todo modo de vida, de culturas que então coexistem e se sobrepunham, graças a 
essa mistura precipita-se em nós, ‘almas modernas’, em toda parte nossos 
instintos correm para trás, nós mesmos somos uma espécie de caos (JGB/BM 
224)35. 

 

35 Nestes termos, em seu artigo Nietzsche e o sentido histórico, Itaparica analisa este perigo moderno como a 
desagregação “dos instintos, decomposição da vontade, esse é o saldo deixado pela modernidade, alcançado por 
meio da abdicação dos impulsos dominantes, pela mistura de gostos e de estilos, pela negação de tudo o que é 
singular e portanto nobre”  (Itaparica, 2005, p.94). 

34 O significado deste termo será apresentado no nosso segundo capítulo.                                                                                        

33 Foucault, em seu artigo Nietzsche, a genealogia e a história, lida com essa questão da relação entre as críticas 
de Nietzsche à história na Segunda Extemporânea e a utilização da história na genealogia. O filósofo francês, 
neste tópico, afirma que em certo sentido, “a genealogia retorna às três modalidades da história que Nietzsche 
reconhece em 1874. Retorna a elas, superando objeções que lhes fazia então em nome da vida, de seu poder de 
afirmar e criar. Mas retorna a elas, metamorfoseando-as: a veneração dos monumentos torna-se paródia; o 
respeito às antigas continuidades torna-se dissociação sistemática; as críticas das injustiças do passado pela 
verdade que o homem detém hoje torna-se destruição do sujeito de conhecimento pela injustiça própria da 
vontade de saber” (Foucault, 2019, p.86). Nossas observações no decorrer do subtópico sobre a história atentam, 
ao contrário de Foucault, à consideração de avaliar a história a partir do próprio arsenal genealógico que o 
filósofo de Zaratustra articula.  



37 

Nietzsche ainda assevera, nesse debate, que a “moderna historiografia” possui como 

traço característico ser espelho, ou seja, “rejeita qualquer teleologia; nada mais deseja 

‘provar’; desdenha fazer de juiz, vendo nisto seu bom gosto — ela não afirma, e tampouco 

nega, ela constata, ‘descreve’” (GM/GM III 26). Nesse âmbito, vê os historiadores modernos 

flertando “com a vida e com o ideal ascético” (GM/GM III 26), sendo um traço do ascetismo 

e do niilismo, uma vez que não objetivam ser criadores, apenas descritivos. No entanto, na 

Gaia Ciência, o filósofo aponta para um outro âmbito do sentido histórico, qual seja, a 

possibilidade desse espírito ser um chamariz à vida, uma vez que este pode aflorar o 

sentimento de felicidade plena por reconhecer que tem um “horizonte de milênios à sua frente 

e atrás de si”, possibilitando considerar a si mesmo “como o herdeiro de toda nobreza do 

espírito passado, herdeiro com obrigações, o mais aristocrático de todos os velhos nobres e 

também o primogênito de uma nova aristocracia, cujos pares ainda nenhuma época viu ou 

sonhou” (FW/GC 337).  

Essa outra visão da história seria, contrária à historiografia moderna, a da criação, 

sendo o caráter próprio de um grupo de natureza pujante, heroica36. É salutar, por isso, 

observarmos que Nietzsche reconhece tanto fazer parte de uma época decadente quanto, 

igualmente, ser, em partes, inclusive, doente (EH/EH, Porque sou tão sábio, 1). No entanto, o 

filósofo se percebe também como um contrário da decadência. Diferente dos demais, soube 

escolher seus remédios (EH/EH, Porque sou tão sábio, 2). Considera, nesse sentido, sua 

vivência enquanto uma cura (AW/CW, Prólogo). Com isso, o filósofo alemão, por estar 

amparado nas duas condições — decadente e saudável — (EH/EH, Porque sou tão sábio, 1), 

atenta para as duas avaliações da história em sua genealogia. Por um lado, enquanto condição 

de um traço da doença característica do Século XIX; por outro, enquanto um elemento a partir 

do qual pode voltar-se contra o seu tempo (AW/CW, Epílogo), e possibilitar a criação de 

novos valores.  

Dessa forma, a história da genealogia nietzschiana é pensada em seu caráter 

antimetafísico, enquanto um pressuposto metodológico, ou seja, a noção de que tudo que 

existe possui uma história, nada é eterno e imutável. Entretanto, o pressuposto histórico não é 

suficiente para fazer frente à metafísica, uma vez que há a possibilidade da construção de uma 

genealogia aos moldes dos psicólogos ingleses, que cristaliza os temas de estudo, tornando-os 

invariáveis no próprio vir-a-ser. É necessário, como um movimento complementar ao 

pressuposto histórico, elencar uma história metodológica, cuja preocupação está em perceber 

as modificações dos seus temas de análise no vir-a-ser. Com isso posto, vejamos como, nessa 

36 Seguimos, com isso, Denat (2008, p.148). 



38 

avaliação genealógica, Nietzsche utiliza o segundo instrumento de sua genealogia, qual seja, a 

análise linguística.  

1.1.2 A instrumentalização do exame linguístico 

Aliado à história, o exame da linguagem em Nietzsche ocupa um importante papel no 

desenvolvimento do procedimento genealógico. Na nota que encerra a primeira dissertação da 

Genealogia da Moral, o filósofo de Sils Maria estabelece a relação entre os dois instrumentos 

metodológicos supracitados — história e análise da linguagem — como indicadores do 

caminho para o desenvolvimento dos conceitos morais (GM/GM I, nota). Nesse sentido, a 

implicação da importância do exame linguístico estaria na compreensão de como a 

terminologia dos valores morais estão envoltos em transformações históricas. Destacamos, 

com isso em vista, aquilo que está por detrás do raciocínio de Nietzsche: a ideia de que as 

palavras são preenchidas de significados de diferentes formas no percurso histórico. O 

filósofo, na obra Andarilho e sua sombra, utiliza uma valiosa comparação para ilustrar nossa 

compreensão, qual seja, as palavras são como bolsos: 

 
A palavra “vingança” é falada rapidamente: quase pareceria que não pode conter 
senão uma só raiz conceitual e de sentimento. E ainda agora há o empenho de 
encontrar essa raiz: tal como nossos economistas ainda não se cansaram de 
entrever na palavra “valor” uma unidade assim de procurar o conceito-raiz 
original de valor. Como se todas as palavras não fossem bolsos em que ora 
isso, ora aquilo, ora várias coisas de uma vez foram metidas! (WS/AS 33, 
negrito nosso). 

 
A observação genealógica volta-se para uma história das próprias determinações 

linguísticas em vista de historicizar os conceitos. A linguagem é, assim, histórica. Mais do 

que isso, levando em consideração o próprio pressuposto histórico da genealogia, a linguagem 

possui um aparecimento histórico e os significados das palavras são modificados 

historicamente. O filósofo do martelo está combatendo novamente o pensar metafísico, 

sobretudo aquilo que é denominado metafísica da linguagem: a razão (GD/CI, A “Razão” na 

filosofia, 5).  

É mister atentarmos, neste momento, que Nietzsche relaciona não só o “exame da 

linguagem” como algo central de sua genealogia, como também aquilo que ele denomina de 

filologia (GM/GM, prólogo 3). Mas como compreender, nesse cenário, o sentido de filologia? 

O filósofo de Sils Maria marca este sentido em dois momentos centrais de sua obra. Ambas, 

porém, seguem uma mesma formulação geral: filologia é a arte de ler bem. Em Humano, 

demasiado humano, especificamente no aforismo intitulado A arte de ler, o filósofo 



39 

genealogista fornece uma ideia de filologia a partir da reflexão sobre uma orientação 

unilateral de interpretação. Lança luz, neste tópico, à ideia de que toda “orientação forte é 

unilateral”, isto é, “não toca em muitas direções, como fazem os partidos e naturezas fracas 

em seu ir-e-vir ondulatório” (MA I/HH 1, 270), ou seja, seguem uma direção determinada, 

sem oscilar as posições.. Tendo isto em mente, assevera que “aos filólogos, devemos perdoar 

que sejam unilaterais” (MA I/HH I, 270). Em vistas disso, o filósofo dos espíritos livres 

elenca quais seriam os papeis da filologia: o estabelecimento e a preservação dos textos, bem 

como sua exegese. Além disso, afirma que seu objetivo é o da boa compreensão do que o 

autor analisado afirmou (MA I/HH I, 270).  Neste primeiro momento, então, Nietzsche 

concebe à filologia como uma boa interpretação, a qual tem como características a 

unilateralidade, preservação dos textos e uma boa exegese. Na obra O Anticristo, Nietzsche 

apresenta esta terminologia, novamente, como “a arte de ler bem” (AC/AC, 52).  

Neste âmbito, a filologia atua tanto desvendando a análise dos sentidos dos termos, 

quanto é utilizada como uma das formas de estabelecer significados ao mundo. O filósofo, a 

partir disso, fornece uma apreensão sobre a instrumentalização da linguagem que marca tanto 

uma esfera propriamente linguística quanto uma esfera de caráter “epistemológico”. Ou seja, 

não está em questão apenas a aplicação de significado às palavras. Este elemento é 

acompanhado da busca pelas interpretações do mundo que estes significados revelam. É nesse 

horizonte, na Gaia Ciência, que o filósofo afirma que o desenvolvimento da lógica certamente 

é derivado do “ilógico”. O filósofo compreende, ainda neste contexto, um entrelaçamento 

entre os desenvolvimentos das noções linguísticas com a sobrevivência da espécie humana, 

vendo a lógica como um artefato para a sobrevivência do animal humano: 

 
Quem, por exemplo, não soubesse distinguir com bastante frequência o “igual”, 
no tocante à alimentação e aos animais que lhe eram hostis, isto é, quem 
subsume muito lentamente, fosse demasiado cauteloso na subsunção, tinha 
menos probabilidade de sobrevivência do que aquele que logo descobrisse 
igualdade em tudo o que era semelhante (FW/GC, 111).  

 

Assim posto, Nietzsche assume que os conceitos desenvolvidos para a lógica, como o 

fundamental conceito (lógico) de substância (FW/GC, 111) decorreu de um cenário que não 

estava ligado, ele mesmo, à lógica, mas sim à necessidade de sobrevivência. Portanto, não há 

uma lógica em si, mas sim acordos práticos. Igualar aquilo que não é igual, atribuir conceitos 

aos alimentos e aos perigos que cercam a vida do animal, foi fundamental para a 

sobrevivência do ser humano enquanto espécie. No entanto, o elemento do “ilógico” não 



40 

estaria restrito ao desenvolvimento apenas neste âmbito da sobrevivência da espécie, mas faz 

presente no humano “atual”: 

 
O curso dos pensamentos e inferências lógicas, em nosso cérebro atual, 
corresponde a um processo e uma luta entre impulsos que, tomados 
separadamente, são todos muito ilógicos e injustos; habitualmente 
experimentamos apenas o resultado da luta: tão rápido e tão oculto opera hoje em 
nós esse antigo mecanismo… (FW/GC, 111).  

 

Nietzsche elabora, nesse sentido, uma percepção sobre a limitação do conhecimento 

humano. Este, quando trabalha com com a designação de leis no devir, impõe perspectivas 

humanas a este devir, visando um fundamento por trás das aparências. Nesse sentido, ao 

trabalhar com o tratamento semelhante enquanto igual (FW/GC, 111), ou seja, através de 

categorias lógicas, o ser humano não está descobrindo quaisquer verdades sobre o mundo. 

Quando julga encontrar fundamentos para o devir, não compreende que essas imposições são 

apenas o resultado de uma luta impulsiva no próprio ser humano. Assim, conseguimos 

compreender que a noção de desenvolvimento do conhecimento está ligado à relação 

impulsiva, ou melhor, a formação da lógica é derivada desse processo de luta de impulsos. É 

possível vislumbrar, assim, que a noção de “conhecimento” esteja inserida a uma dinâmica 

que não está dada por si. Com isso, afirmamos que o próprio conhecimento e as formas de 

conhecer são históricos e relacionados a um desenvolvimento de uma dinâmica de impulsos. 

Nietzsche, neste âmbito, assume diferentes posições, em sua obra, sobre a perspectiva do 

conhecimento, buscando se situar no debate idealismo versus realismo, o qual será dissolvido 

com a noção de perspectivismo37. 

Atentamos, com esse debate em vista, que esse dado da linguagem também ocupa um 

papel fundamental no embate de Nietzsche frente à metafísica. Apresentada em Além de bem 

e mal enquanto uma relação de oposição, o pensamento metafísico assume que as coisas, 

como se apresentam, não devem ter uma origem ou, se sim, devem ter uma origem própria 

(JGB/BM, 2). Os metafísicos atuam, assim, com categorias linguísticas absolutas, “em si”. Já 

em um aforismo de Aurora, intitulado O “em si”, Nietzsche sustenta uma oposição a esse 

conceito fixo. Neste contexto, o filósofo advoga em prol de uma retirada dos predicados do 

37 Desde a juventude, Nietzsche assume posições diferentes sobre a ideia de conhecimento (Cf. Itaparica, 2019). 
Ora, conseguimos perceber uma forte aproximação do filósofo com uma posição idealista de caráter 
transcendental, como em Sobre verdade e mentira no sentido extramoral; ora, percebemos uma aproximação de 
Nietzsche ao idealismo e um afastamento das perspectivas realistas — como em Humano, demasiado humano. 
Como foge ao nosso escopo, não nos deteremos no debate sobre cada uma dessas posições. Interessa-nos, neste 
debate, como Nietzsche irá utilizar essas noções de linguagem e conhecimento para levar a cabo seu 
procedimento genealógico.   



41 

sujeito. Quando se afirma, então, que algo é bom, esse bom nada mais seria do que um estado 

interior “em que aplicamos essas palavras às coisas fora e dentro de nós” (M/A, 210). O 

filósofo, então, advoga em prol de retomarmos, das coisas, o predicado, ou “pelo menos, 

lembrarmo-nos de que os havíamos emprestado a elas” (M/A, 210)38. É tomando os conceitos 

e os significados como elementos históricos que Nietzsche vai combater esse tipo de 

perspectiva39.  

Nietzsche perpetua a sua perspectiva genealógica sobre a história da linguagem 

enfatizando um processo de socialização a partir de necessidades vitais. Primeiro, destaca que 

a importância de entrar em acordo quanto aos conceitos é proporcional ao perigo e às 

necessidades vivenciados pelos grupos de seres humanos, sendo imprescindível uma boa 

compreensão conceitual para a sobrevivência. A partir do que está posto, o escritor de Além 

de bem e mal estabelece qual seria a relação entre o exame da linguagem com o terceiro 

instrumento metodológico da genealogia, que seria a fisiopsicologia. Isso porque o filósofo 

alemão exprime que, para compreender qual a hierarquia dos valores, é indispensável que se 

compreenda quais “os grupos de sensações que dentro de uma alma despertam mais 

rapidamente, tomam a palavra” (JGB/BM, 268). A relação que se estabelece, então, é que a 

partir das conceituações expressas por um determinado grupo, é possível compreender o 

estado afetivo deste grupo, determinando qual “a sua tábua de bens” (JGB/BM, 268). Nesse 

prisma, na Genealogia da Moral, não deixa dúvidas que os valores foram formulados a partir 

de um páthos afirmativo, o “páthos da distância” (GM/GM I 2). Atribui, ainda neste contexto, 

que a estirpe senhorial possuía o direito de “dar nomes”, compreendendo “a própria origem da 

linguagem como expressão de poder dos senhores” (GM/GM I 2). 

Como conceber, em fim, com esses elementos em vista, o exame linguístico do 

procedimento genealógico? O filósofo alemão indica que o caminho correto para o 

conhecimento do aparecimento dos valores morais deve ser encontrado através da 

significação de diversas línguas. Nesta investigação, afirma que as designações para a noção 

de “bom” remete à uma mesma transformação conceitual, através da qual a nobreza e a 

aristocracia eram assemelhadas à bondade; de forma paralela, o termo de designação da 

oposição aos “bons”, qual seja “ruim”, é uma transformação conceitual que assemelha esta 

39 Em um fragmento póstumo de 1888, Nietzsche combate a ideia de noções “em si” a partir de uma visão 
relacional: “o ‘em si’ é até mesmo uma concepção contrassensual: uma ‘constituição em si’ é um disparate: 
nunca temos o conceito ‘ser’, ‘coisa’ senão como conceito relacional” (NF/FP 14(103)  Começo do ano de 
1888). 

38 A crítica de Nietzsche é mais profunda em relação às categorias apresentadas até então. No entanto, o tema da 
crítica linguística de Nietzsche às categorias mais basilares como a noção de sujeito serão desenvolvidas no 
decorrer da discussão com a apreensão da noção de fisiopsicologia.  



42 

noção a “plebeu”, “baixo”, “comum” (GM/GM I 4). Ou seja, a investigação através da 

linguagem leva o filósofo alemão ao encontro do primeiro significado de valor ligado à 

posição social. Nesse ponto de vista, Nietzsche levaria a cabo a tese de que criadores de 

valores são, primeiro, os povos e que essas criações de valores revelam uma condição afetiva, 

ou, em outros termos, “a voz da vontade de [potência]” (Za/ZA, I, Das mil metas e de uma só 

meta). Nesse primeiro momento de avaliação, percebemos que “nas palavras e raízes que 

designam o ‘bom’, transparece ainda com frequência a nuance cardeal pela qual os nobres se 

sentiam homens de categoria superior” (GM/GM I 4)40. Como forma de compreender esse 

esquema, é necessário que investiguemos o último instrumento do procedimento genealógico, 

a fisiopsicologia.  

1.1.3 A instrumentalização da fisiopsicologia 

A fisiopsicologia ocupa um papel central no desenvolvimento da noção de genealogia. 

Ela está no âmago da análise histórica dos valores e, igualmente, da crítica a esses valores. O 

cerne desse procedimento nietzschiano está inserido nesta crítica realizada através da 

fisiopsicologia. Na sexta seção do prólogo à Genealogia da Moral, Nietzsche afirma que há 

uma necessidade, no terreno da investigação moral, de uma nova exigência: “necessitamos de 

uma crítica do valor dos valores, o próprio valor desses valores deverá ser colocado em 

questão” (GM/GM, prólogo, 6). Esta importância à crítica dos valores morais torna-se ainda 

mais notória quando analisamos as linhas subsequentes das que citamos. Nestas, o filósofo 

afirma que para esta seja realizada é necessário “um conhecimento das condições e 

circunstâncias nas quais nasceram, sob as quais se desenvolveram e se modificaram”, o que 

seria um “conhecimento tal como até hoje nunca existiu e nem foi desejado” (GM/GM, 

prólogo, 6).  

Este tipo de investigação, afirma o filósofo (GM/GM, prólogo, 6), não seria desejado 

por seus adversários que investigam a moralidade. Qual seria a razão para esta recusa de 

avaliação dos valores morais? O filósofo alemão compreende que haveria um padrão de tomar 

o valor dos valores como dado, como efetivos, para além de quaisquer contestações (GM/GM, 

prólogo, 6). É a partir dessa noção que apreendemos a divergência de Nietzsche em relação 

aos seus adversários. Especificamente, defendemos que essa divergência ocorre em um duplo 

sentido. O primeiro, desenvolvido nas seções anteriores, refere-se a uma abordagem histórica 

40 Esse desenvolvimento será detalhado no segundo capítulo, quando examinaremos o duplo aparecimento da 
moral.  



43 

e antimetafísica. O segundo, ao caráter de fundamentação da moral. Vejamos como o filósofo 

se opõe a essa fundamentação, portanto.  

Na Gaia Ciência, Nietzsche apontou essa diferenciação em relação àqueles que 

buscam fundamentar a moral. Nesse sentido, o filósofo concebe que essa tendência de seus 

adversário está inscrita naquilo “que os homens entravam de acordo, após toda a 

desconfiança, desavença, contradição, o sagrado local da paz, em que os pensadores 

descansavam de si próprios, respiravam, readquiriam forças” (FW/GC, 345). Não tomavam, 

assim, a moral como um problema. Nietzsche, então, coloca a sua investigação em um sentido 

contrário, pretendendo tomar a moral como um problema. Não intenta, em sua genealogia, 

justificar os valores morais pré-estabelecidos, mas problematizar as avaliações que 

engendraram os valores. No parágrafo 186 de Além de bem e mal, o filósofo aborda este 

distanciamento em relação ao âmbito de investigações que visam a fundamentação da moral. 

Nietzsche percebe, nesse caso, que “em toda ‘ciência da moral’ sempre faltou o problema da 

própria moral: faltou a suspeita de que ali havia algo problemático” (JGB/BM, 186). Em 

contraste a esta postura, o escritor de Além de bem e mal assume sua posição como aquela que 

trabalha para a preparação de uma tipologia moral: 

 
Deveríamos, com todo rigor, admitir o que se faz necessário por muito tempo, o 
que unicamente se justifica por enquanto: reunião de material, formulação e 
ordenamento conceitual de um imenso domínio de delicadas diferenças e 
sentimentos de valor que vivem, crescem, procriam e morrem — e talvez 
tentativas de tornar evidentes as configurações mais assíduas e sempre 
recorrentes dessa cristalização viva — como preparação para uma tipologia da 
moral (JGB/BM, 186). 

 

Assim posto, Nietzsche marca uma diferenciação capital de sua investigação em 

relação àqueles que fundamentam a moral: a diversidade cultural da análise genealógica. Esta 

perspectiva surge quando, contrastando sua posição com os filósofos que fundamentam a 

moral, Nietzsche assevera que estes conhecem a moralidade a partir de um ponto de vista 

restrito, como “moralidade do seu ambiente, de sua classe, de sua Igreja, do espírito de sua 

época, de seu clima e seu lugar” (JGB/BM, 186). Destaca, ainda nesse sentido, que, os 

verdadeiros problemas da moral emergem “somente na comparação de muitas morais” 

(JGB/BM, 186). Nesse âmbito, a problematização da moral deve levar em conta um estudo da 

pluralidade cultural a fim de fazer emergir estes problemas. A proposta de amplitude da 

investigação, de uma observação de muitas perspectivas (GM/GM, prólogo, 3), permite uma 

superação desta visão de direcionar “ciência da moral” à fundamentação. No entanto, surge 



44 

um alerta: a forma pela qual a problematização da moral é realizada não pode, ela mesma, 

estar situada na moralidade. 

Já em Aurora, Nietzsche apontava este problema em um aforismo intitulado 

Supostamente mais elevado. O filósofo descreve, neste, uma situação de comparação entre 

duas morais: a moral cristã e a moral estoica. Surge, então, um alerta: o que é alto ou baixo 

em uma moral não pode ser medido moralmente. Ora, se não há uma moral absoluta, não há 

um critério moral último para realização de avaliações acerca da moral. É necessário 

encontrar um novo critério que estivesse para além do campo moral para realizar este 

julgamento (M/A, 139). Somado ao que está posto, cumpre notar que se não há uma moral 

absoluta, então avaliar moralmente a moral seria estabelecer um julgamento baseado em 

preconceitos sobre outros preconceitos. No fundo, seria recair no problema de fundamentar a 

moralidade. Para evitar tal questão, na Gaia Ciência, o filósofo genealogista propõe 

pressupormos uma posição fora da moral:  

 
“Reflexões sobre preconceitos morais”, se não quisermos que sejam preconceitos 
sobre preconceitos, pressupõem uma posição fora da moral, algum ponto além 
do bem e do mal, até o qual temos de subir, escalar, voar — e, no caso presente, 
de todo modo um além de nosso bem e mal, uma liberdade de toda “Europa”, 
entendida esta como uma soma de imperiosos juízos de valor, que nos foram 
transmitidos na carne e no sangue (FW/GC, 380). 

 

Tendo esta questão em vista, o filósofo vai propor um critério avaliativo que esteja 

isento de quaisquer valorações morais. Nietzsche o encontra na noção de “vida”. Isso porque 

qualquer juízo de valor acerca da vida não pode ser estimado, nem por um “vivente, pois ele é 

parte interessada, até mesmo objeto de disputa, e não um juíz; e não por um morto, por um 

outro motivo” (GD/CI, O problema de Sócrates, 2)41. Para tocar no valor da vida, então, seria 

necessário estar em uma posição fora da vida e conhecê-la em sua totalidade, transformando o 

problema do valor da vida em algo inacessível (GD/CI, Moral como antinatureza, 5)42. Os 

42 Atentamos, com isso em vista, para o comentário de Melo Neto (2022) e Corbanezi (2021). O primeiro, ao 
tratar do novo referencial de avaliação moral proposto por Nietzsche argumenta que “Nietzsche elege, como 
critério para avaliar as perspectivas produtoras de valores, a seguinte referência: o estado de saúde do tipo de 
vida que gera valores” (Melo Neto, 2022, p.25, itálico no original). Nesse cenário, propõe uma interpretação na 
qual o critério avaliativo utilizado por Nietzsche é a vida saudável: “Costuma-se dizer que o valor da vida é a 
referência por meio da qual Nietzsche vai avaliar os valores morais. No entanto, é necessário lembrar que, 
quando o filósofo elege este valor como critério, ele não tem em mente a vida num sentido irrestrito. Isso porque 
o tipo de vida que lhe servirá como uma espécie de instrumento de apreciação dos valores é a vida saudável” 

41 Nietzsche, em um fragmento póstumo, sustenta esta ideia da vida ser tomada enquanto um critério cujo valor 
não pode ser avaliado, considerando a vida como um caso particular: “‘Valor da vida’: mas a vida é um caso 
particular, é preciso justificar toda a existência, e não apenas a vida — o princípio justificado é um princípio tal a 
partir do qual a vida se explica…” e complementa esta ideia com o conceito de vida — que será, no corpo do 
texto, discutido no parágrafo seguinte ao afirmar que “a vida mesma não é nenhum meio para algo; ela é 
expressão de formas de crescimento de [potência]” (NF/FP 9[14] Outono de 1887).  



45 

juízos emitidos acerca da vida são tratados enquanto sintomas dos viventes. É neste sentido, 

então, que o vocabulário avaliativo de Nietzsche é transformado em termos sintomatológicos, 

sendo saudável as avaliações que são voltadas para a afirmação da vida e doente as avaliações 

que tendem à negação da vida. Assim, Nietzsche propõe uma sintomatologia43, na qual 

valores são avaliados enquanto doentes e saudáveis. Nestes termos, na nota que encerra a 

primeira dissertação da Genealogia da Moral, ao propor a ideia da realização de estudos 

históricos morais, o filósofo reserva um papel especial à relação entre fisiologia e medicina, 

qual seja: examinar a tábua de valor “tu deves”. Isto significa questionar “que vale esta ou 

aquela tábua de valores, esta ou aquela ‘moral’?” (GM/GM, I, nota), e, mais especificamente, 

cabe a questão para que valem essas tábuas. Nesse âmbito, é imprescindível perguntar o que o 

filósofo está entendendo a partir do conceito de vida. É em um fragmento póstumo do Outono 

de 1885 e Outono de 1886 onde Nietzsche aponta que “vida é vontade de [potência]” (NF/FP 

2[190] Outono de 1885-Outono de 1886)44. Esta noção — a de vontade de potência — é 

desenvolvida pelo filósofo genealogista em sua obra publicada a partir de Assim Falava 

44 Em um fragmento póstumo do começo do ano de 1888, o filósofo afasta sua noção de vontade de potência em 
relação a duas teses fundamentais para a construção desta, quais sejam, a ideia de autoconservação de Espinoza e 
a ideia de vontade em Schopenhauer. Referente ao primeiro caso, afirma Nietzsche que a “sentença de Espinoza 
acerca da autoconservação precisaria estabelecer propriamente um apoio para a transformação: mas a sentença é 
falsa, o contrário é que é verdadeiro. É possível mostrar precisamente em todo vivente da maneira mais clara 
possível que ele faz tudo para não se conservar, mas para vir a ser mais” (NF/FP 14(121) Começo do ano de 
1888). No caso de Schopenhauer, afirma Nietzsche que “aquilo que ele denomina ‘vontade’ é apenas uma 
palavra vazia. Trata-se ainda menos de uma ‘vontade de viver’: pois a vida é meramente um caso particular da 
vontade de [potência] — é totalmente arbitrário afirmar que tudo aspira a passar para essa forma da vontade de 
[potência]” (NF/FP 14(121) Começo do ano de 1888). 

43 Atentamos, nesse cenário, para a consideração realizada por Conway em um artigo intitulado Genealogy and 
Critical Method, no qual o autor apresenta uma importante relação entre sintomatologia e avaliação moral: “A 
sintomatologia de Nietzsche transforma, assim,  a capacidade do imoralismo que caracteriza a filosofia madura 
dele: porque todos os valores — mesmo aqueles que promovem ascetismo — promovem o interesse de uma 
forma de vida, nenhuma constelação de valores deve ser designada especialmente como ‘má’. Operando livre de 
distrações de náusea e piedade, Nietzsche é capaz de interpretar signos de decaimento fisiológico sem recorrer a 
valoração moral dos agentes patogênicos que ele isola” (Conway, 1994, p. 322, grifo no original).  

(Melo Neto, 2022, p.38, itálico no original). Corbanezi (2021) segue uma linha próxima ao escritor de Nietzsche 
à luz dos Antigos ao discutir a posição do relativismo em Nietzsche. Nesse sentido, afirma o comentador que na 
avaliação a partir da sintomatologia a realiza a partir de uma determinada concepção de vida: “[o]ra, não sendo 
absoluta, mas antes provindo de uma determinada perspectiva, a concepção nietzschiana de vida ascendente, 
empregada como critério, implica inexoravelmente avaliações” ou seja, “seu critério de avaliação do valor dos 
valores encerra, também ele, valores” (Corbanezi, 2021, p.154, itálicos no original). Nesse ponto de vista, o 
critério de Nietzsche é articulado de forma parcial, “ele não subscreveria a tese segundo a qual as interpretações 
se equivalem” (Corbanezi, 2021, p.154). Dessa forma, Corbanezi leva à cabo a ideia de que o relativismo não 
está pautado na equivalência de posições e, por isso, a noção de vida “não se trata de uma pedra de toque neutra, 
objetiva, independente e absoluta, mas sim relativa a determinada interpretação perspectivística” (Corbanezi, 
2021, p.154). Concordamos parcialmente com os comentadores, nesta interpretação. Acreditamos, como eles, 
que a noção de vida não ocupa uma posição de neutralidade na obra de Nietzsche, no entanto, compreendemos 
que a questão de uma vida ascendente e uma vida decadente é secundária na avaliação nietzschiana, uma vez que 
é necessário pressupor, antes disso, aquilo que a caracteriza como tal. Nesse aspecto, consideramos que o critério 
avaliativo, aquilo que sustenta toda a sintomatologia é a vida: “a moral julgada e condenada a partir da vida” 
(NF/FP 7(6) [9] Final de 1886 — Primavera de 1887). Com o julgamento da vida enquanto vontade de potência, 
somos levados ao segundo passo, qual seja, à possibilidade de classificar uma vida como ascendente e decadente. 
A partir disso, Nietzsche vai ser o porta-voz de um tipo de vida ascendente.   



46 

Zaratustra. Cabe, então, uma análise acerca do desenvolvimento desta noção. No livro 

supracitado, em um capítulo intitulado Das mil metas e uma só meta, Nietzsche, ao constatar 

as diversas formas de avaliação da moralidade em diferentes povos, afirma que as tábuas de 

valores refletem a voz da vontade de potência: 

 
Muitos países viu Zaratustra, e muitos povos: assim descobriu o bem e o mal de 
muitos povos. Zaratustra não achou maior poder na terra do que bem e mal.// 
Nenhum povo poderia viver sem antes avaliar; mas, querendo se manter, não 
pode avaliar como seu vizinho.// Muito do que esse povo considerava bom, outro 
considerava infâmia e escárnio: eis o que achei. Muito achei que aqui era 
denominado mau, e ali era encoberto de horas cor de púrpura.// Jamais um 
vizinho compreendeu o outro: sempre sua alma se admirou da loucura e da 
maldade do vizinho.// Uma tábua de valores se acha suspensa sobre cada 
povo. Olha, é a tábua de suas superações; olha, é a voz da sua vontade de 
[potência]. (Za/ZA, I, Das mil metas e uma só meta, negrito nosso). 

 

Neste contexto, Nietzsche estabelece a vontade de potência enquanto aquilo que está 

por detrás dos valores morais estabelecidos por diversos povos. Estes valores, longe de 

constituírem uma unidade, são plurais, uma vez que os povos são plurais. No entanto, o 

filósofo afirma não só que a moral revela a vontade de potência, mas também as superações 

de um povo. Surge, com isso, a questão sobre qual a relação entre vontade de potência e a 

ideia de superação. Nietzsche, em um outro capítulo deste mesmo livro, Da Superação de Si 

Mesmo [Von der Selbst-Uberwindung], apresenta as suas palavras “sobre a vida e a maneira 

[Art] de tudo o que vive” (Za/ZA, II, Da superação de si mesmo). É fundamental notar que 

esta passagem indica, com uma certa evidência, a importância imposta da noção de vida ante 

à discussão moral, já que a personagem Zaratustra afirma que a compreensão sobre as 

palavras sobre os valores morais estão interligadas com o conhecimento da vida.   

O filósofo admite que, em suas observações sobre a vida, encontrou três características 

sobre o vivente: tudo o que vive obedece, recebe ordens aquele que não sabe obedecer a si 

próprio e dar ordens é mais difícil do que obedecer. Ora, o caminho delimitado por Nietzsche 

refere-se a um raciocínio de comando e obediência, no qual o vivente é, ao mesmo tempo, 

“juiz, vingador e vítima de sua lei” (Za/ZA, II, Da Superação de Si mesmo). Mas ao que se 

deve essa noção de vida enquanto comando e obediência? A ideia de que vida é vontade de 

potência: “[o]nde encontrei seres vivos, encontrei vontade de [potência]; e ainda na vontade 

do servente encontrei a vontade de ser senhor” (Za/ZA, II, Da superação de si mesmo). Nessa 

lógica, a vida é um constante conflito de busca por assenhorar-se, por mais potência. 

Especificamente, vida é “luta e devir e finalidade e contradição de finalidades” (Za/ZA, II, Da 



47 

superação de si mesmo), ou, de forma mais notória, vida é o constante superar-se e o 

constante criar (e destruir).  

Em Assim Falava Zaratustra, então, Nietzsche apresenta-nos o conceito de Vontade de 

Potência em sua relação com a formulação de valores. Reflete, assim, que as formulações dos 

valores são as vozes da “vontade de potência” de um determinado povo. O filósofo de Sils 

Maria ao apontar que as valorações morais revelam a valoração de um povo, evidencia a 

ligação entre vida e vontade de potência (Za/ZA, II, Da Superação de si mesmo). Indica, 

assim, para a vontade de potência similar à tudo o que vive, isso é, a vontade de potência está 

presente no orgânico. Cumpre ainda notar um elemento central da filosofia nietzschiana, que 

as formulações de valores morais são manifestações de “vidas” de diversos povos. No 

entanto, antes de encararmos essa relação entre vontade de potência e valores de forma 

acabada, vejamos como o filósofo de Zaratustra desenvolve a noção de vontade de potência 

em textos posteriores. Na obra Além de bem e mal Nietzsche parte para uma definição de 

maior amplitude da noção de vontade de potência. No parágrafo 36 do referido texto, o 

filósofo formula a sua noção de vontade de potência a partir de um embate com o 

materialismo atomista. Ao deparar-se com uma busca por algo mais elementar da ação 

humana, encontra a noção de vontades de potência em ação com demais vontades de potência. 

Ao examinar a vida instintiva, encontra a explicação da vontade de potência como “a forma 

mais básica da vontade” (JGB/BM, 36). Com essa visão posta, concebe a vontade de potência 

enquanto toda força atuante. Além disso, enquadra a vontade de potência tanto no orgânico 

quanto no inorgânico ao afirmar que o “mundo visto de dentro, o mundo definido e designado 

conforme seu ‘caráter inteligível’ — seria justamente ‘vontade de [potência]’, e nada mais. 

—” (JGB/BM, 36). Posteriormente, no mesmo livro, a formulação da vontade de potência, de 

uma maneira similar, aparece em um capítulo intitulado Contribuição à História Natural da 

Moral (zur Naturgeschichte der Moral). O filósofo, ao examinar a falha dos pensadores da 

moral em questionarem o valor dos valores morais, que buscaram apenas sua fundamentação, 

afirma que a essência45 do mundo é vontade de potência (JGB/BM, 186)46.  

46 Mesmo com a formulação no singular, compreendemos que a noção de vontade de potência de Nietzsche só 
pode ser entendida no plural. Neste sentido, seguimos Müller-Lauter (1997) ao apreender que Nietzsche utiliza 
vontade de potência no singular a partir de uma tripla significação: (1) enquanto a totalidade do efetivo, isto é, a 
ideia de que só existe unidade enquanto organização; (2) enquanto determinações universais, ou seja, que as 
multiplicidades estão reunidas em âmbitos ou que estas adquirem significação a partir de outro modo abrangente; 
(3) enquanto particularidade distintiva, dito de outra forma, quando falamos do ser humano, pressupomos a 
multiplicidade da unidade. No que se refere à primeira noção, enquanto a totalidade do efetivo, há uma 
necessidade de precaução, uma vez que, com isso, não podemos compreender uma substancialização da vontade 

45 Apesar de atribuir este tipo de vocabulário, compreendemos que Nietzsche utiliza da cosmologia da vontade 
de potência como um elemento retórico a partir do qual é realizada a transvaloração dos valores. O tema, no 
entanto, será esclarecido no decorrer da nossa dissertação.   



48 

Para além destas formulações, Nietzsche assimila a vontade de potência à noção de 

força. Na primeira dissertação da Genealogia da Moral, quando apresenta o argumento da 

valoração escrava da moral, afirma que um “quantum de força equivale a um mesmo quantum 

de impulso [Trieb], vontade, atividade — melhor, nada mais é senão este mesmo impulso, este 

mesmo querer e atuar” (GM/GM, I, 13)47. Com isso, o filósofo alemão assimila a noção de 

vontade de potência enquanto força48. O embate de Nietzsche, neste momento, é feito com a 

noção de que há um substrato por trás da ação49. Ora, se a vontade de potência, a força, é o 

próprio atuar, o próprio querer, não há nada por trás da ação. Visualizamos, assim, que a 

própria noção de vontade de potência não se trata de um substrato que, substituindo a noção 

de sujeito moderno, pode ser encarada como agente. Mais especificamente, a ideia de um 

substrato por detrás da ação, bem como a noção de agente “é uma ficção acrescentada à ação 

— a ação é tudo” (GM/GM, I, 13)50. 

50 Alguns traços sobre o conceito de vontade de potência merecem esclarecimento. Isso porque o termo, 
absolutamente central na obra de Nietzsche, foi interpretado de diversas formas no decorrer da tradição da 
fortuna crítica da obra nietzschiana. Heidegger considerou a vontade de potência enquanto um princípio 
metafísico, uma vez que este iria se desdobrar a partir de si mesmo e acaba retrocedendo à sua própria origem. 
Leiter (2015), por sua vez, visando não afirmar que a vontade de potência seria um princípio metafísico, a 
enquadrou enquanto um princípio psicológico ao lado de outros Tipos-fatos. Leiter assume, assim, que a vontade 
de potência é uma entre várias características da vida. Ao invés de ser percebida como o núcleo central dos 
desejos e afetos, é vista como uma característica que está ao lado deles. Mais especificamente, o comentador 
atribui à vontade de potência uma explicação psicológica. Esta, por sua vez, não explica todos os 
comportamentos humanos. Quanto às apreciações que surgem, principalmente, nas anotações póstumas, de que a 
vontade de potência seria esse núcleo da vida, Leiter diz que “este pretenso ‘princípio fundamental’ não merecer 
menção em qualquer ocasião sugere fortemente que esse papel [dado à vontade de potência] tenha sido muito 
exagerado.” (Leiter, 2015, p.115). Mais ainda, o comentador estadunidense, em um artigo publicado e intitulado 
Nietzsche’s metaethics: Against the Privilege Reading, desenvolve um argumento contrário à “noção forte” de 
vontade de potência, afirmando que esta noção seria uma explicação psicológica e que a sua extensão seria uma 
propensão de um argumento retórico (Leiter, 2000, p.286). Ainda nesse tópico, o comentador apresenta três 
outras considerações textuais contra essa perspectiva de uma força das explicações nietzschianas através da 

49 A ideia de Nietzsche será combater a noção de responsabilidade formulada pela moral escrava, neste contexto. 
O debate, no entanto, será desenvolvido no decorrer de nossa dissertação. Cumpre notar, neste momento, que a 
noção de vontade de potência não é utilizada por Nietzsche enquanto similar à noção de um sujeito. Ainda mais, 
percebemos que Nietzsche torna essas ideias equivalentes. O filósofo argumenta em um sentido distinto, de 
oposição à “sujeição”, como demonstramos nos parágrafos que seguem.   

48 Chamamos a atenção para essa teoria da vontade de potência enquanto força recebe um aceno nesta passagem, 
mas é desenvolvida, principalmente, nos fragmentos póstumos.  

47 Com esta definição, Nietzsche impossibilita a diferenciação entre forças e suas manifestações. A força, neste 
caso, efetiva-se. A partir disso, é possível afirmar que a vontade de potência “é o impulso de toda força a 
efetivar-se e, com isso, criar novas configurações em sua relação com as demais. Ela não se impõe, porém, como 
nomos; instigando as transformações, não poderia coagir as forças a se relacionarem seguindo sempre o mesmo 
padrão. Tampouco reflete um telos; superando-se a si mesma, não poderia ter em vista nenhuma configuração 
específica das forças” (Marton, 1990, p.55). 

de potência. Alegar essa substancialização seria o mesmo que afirmar a vontade de potência como subjacente por 
si, tal qual o sujeito. No entanto, vontade de potência deve ser expressa sempre em vistas da pluralidade. Só há 
possibilidade de pensar a unidade, afirma Müller-Lauter, enquanto “organização e combinação de quanta de 
[potência]” (Müller-Lauter, 1997, p.85). Em um fragmento póstumo, Nietzsche elabora este ponto de vista ao 
afirmar que “Toda unidade é apenas como organização e conjunção unidade: nada diverso do modo como uma 
comunidade humana é uma unidade: ou seja, oposição em relação à anarquia atomista; com isso, uma 
conformação de domínio, que significa uma coisa, mas não é uma coisa.” (NF/FP 2[87] Outono de 1885-Outono 
de 1886).   



49 

A partir da concepção da vida envolta na ideia de vontade de potência51, Nietzsche 

assume a sua fisiopsicologia enquanto “morfologia e teoria da evolução da vontade de 

[potência]” (JGB/BM, 23). Com isso, o filósofo alemão toma a doutrina da vontade de 

potência como o cerne de sua crítica à moralidade ocidental, enquanto o critério avaliativo a 

partir do qual os valores morais serão avaliados. Isso ocorre em um duplo sentido. O primeiro, 

seria o de como os valores morais são formulados em relação à vida, enquanto afirmação das 

forças impulsivas. O segundo, como os valores morais refletem os tipos de vida a partir das 

quais os estes são formulados (Za/ZA, I, Das mil metas e uma só meta). Esta dupla 

movimentação ocorre em prol da posição da própria vivência no pensamento de Nietzsche, a 

qual pode ser descrita da seguinte forma: a vida formula avaliações e toda avaliação reflete a 

51 Julião (2016), nesse debate, assume que vontade de potência seria uma outra forma de falar sobre a vida: “Ela 
[vontade de potência] não é um princípio metafísico, como a vontade de viver em Schopenhauer; ela não se 
manifesta, é simplesmente outra maneira de dizer a vida, de se definir a vida, que é — para Nietzsche — uma 
relação entre o forte e o fraco, mas ela é, sobretudo, vontade de ultrapassamento de si, ou seja, autossuperação no 
ser vivente” (Julião, 2016, p.114). Compreendemos como importante esse reconhecimento da vida enquanto 
vontade de potência, no entanto, como apontamos acima, vontade de potência não se restringe ao orgânico.    

vontade de potência. A primeira destas seria a ideia de que se Nietzsche considera a vontade de potência 
enquanto um princípio fundamental, então este princípio deveria aparecer nos dois principais “momentos 
auto-reflexivos no corpus nietzschiano”: Ecce Homo e os prefácios escritos em 1886 (Leiter, 2000, p.285). A 
segunda destas considerações referem-se ao comentário de Montinari acerca da “passagem mais famosa sobre a 
vontade de potência no corpus nietzschiano na conclusão da seção 1067 de Vontade de Potência” (Leiter, 2000, 
p.285), uma vez que o comentador italiano afirmaria que esta passagem seria desacreditada. Por fim, leva em 
consideração a afirmação de Clark, para quem a única passagem que provaria a força da vontade de potência nas 
obras publicadas estaria exposta em JGB/BM 36, mas que para aceitá-la, teríamos que aceitar hipóteses expostas 
anteriormente colocadas por Nietzsche, dentre as quais há o destaque para a ideia de uma causalidade da 
vontade. Ora, assumindo que o filósofo alemão rejeita essa tese, não deveríamos aceitar também a ideia de 
vontade de potência (Leiter, 2000, p.285). Compreendemos que esses tópicos não fazem com que a importância 
da vontade de potência seja perdida, e que são elementos insuficientes para descartar a noção nietzschiana. No 
entanto, o exame cauteloso sobre o tema permite-nos ver que Nietzsche utiliza a noção de vontade de potência 
como um elemento de negação à metafísica e que não se restringe apenas à psicologia, apesar de ser o termo 
mais importante, neste âmbito. Vontade de potência seria a qualidade comum ao que é quantitativamente distinto 
(Müller-Lauter, 2009, p.68). Não é um princípio fundante tal qual a arché dos pré-socráticos e nem tampouco, 
unicamente, uma constituição psicológica. Ainda neste tópico, levamos em consideração a questão se a vontade 
de potência seria uma interpretação de valor retórico. Isso porque não acreditamos que Nietzsche vise encontrar 
alguma verdade sobre o mundo, o que seria uma contradição com o perspectivismo. É o caso de a vontade de 
potência, então, ser mais uma interpretação entre todas as interpretações sobre o mundo (JGB/BM, 22).  



50 

vida que a avalia52. Nietzsche lança mão, assim, de sua postura perspectivista para avaliar 

tanto o valor dos valores morais quanto os tipos de vida que engendram esses valores. 

O filósofo pretende, com essa avaliação, demolir, por um lado, a pretensão da busca 

metafísica de encontrar a verdade última acerca da moral; por outro, observar quais são as 

pretensões dos portadores da vontade de verdade, a qual está na base do ensejo metafísico. No 

primeiro sentido, Nietzsche investiga que estes desejos esbarram nas próprias limitações do 

ser humano: corpo e linguagem. No aforismo 110 da Gaia Ciência, intitulado Origem do 

conhecimento [Ursprung der Erkenntniss], o filósofo aborda a origem e o desenvolvimento 

do que se entende por conhecimento a partir de um ponto de vista no qual o conhecimento é 

associado à sua pretensão para a vida. O filósofo assume que o intelecto produziu, por muito 

tempo, erros de fixação do mundo: “que existem coisas duráveis, que existem coisas iguais, 

que existem coisas, matérias, corpos, que uma coisa é aquilo que parece, que nosso querer é 

livre, que o que é bom para mim também é bom em si” (FW/GC, 110). Todas essas 

proposições receberam um tal status no mundo do conhecimento que a medição de verdade e 

falsidade dependia dessas proposições. No entanto, isso não revela que são verdades últimas, 

mas sim que a força do conhecimento está no seu “grau de incorporação, em seu caráter de 

condição para a vida” (FW/GC, 110).  

Nietzsche, concomitantemente a isso, interliga o conhecimento ao desenvolvimento da 

lógica, cujo surgimento advém do ilógico. Este seria o tratamento dado pelos grupos humanos 

de estabelecer o semelhante enquanto igual, como instrumento necessário, principalmente, à 

52 Esta é uma leitura apresentada por Deleuze em Nietzsche e a filosofia, na qual o autor afirma: “Por um lado, os 
valores aparecem, ou se dão, como princípios; uma avaliação supõe valores a partir dos quais aprecia os 
fenômenos. Porém, por outro lado e mais profundamente, são os valores que supõem avaliações, ‘ponto de vista 
de apreciação’ dos quais deriva seu próprio valor” (Deleuze, 2018, p.9). Azeredo (2003) segue a leitura do 
filósofo francês, interpretando o processo na mesma via: “A análise dos valores apresenta dois aspectos: por um 
lado, o valor é o ponto de partida para a avaliação; por outro, o valor é estabelecido a partir de uma dada 
avaliação” (Azeredo, 2003, p.44). Encontramos uma indicação próxima a esta leitura em uma tradição de 
interpretação diferente da proposta pelos pós-estruturalistas com Letier (2015). O comentador estadunidense, 
visando levar a cabo seu conceito de Tipos-fatos afirma que “uma forma típica da argumentação nietzschiana, 
por exemplo, decorre como a seguir: uma crença teórica de uma pessoa é melhor explicada em termos de suas 
crenças morais; e suas crenças morais são melhores explicadas em termos de fatos naturais acerca do tipo de 
pessoa que ela é” (Leiter, 2015, p.7). Atentamos, neste cenário, para a seguinte observação de Melo Neto (2022): 
Adotando essa atitude ‘clínica’ [sintomática] em seu julgamento genealógico, Nietzsche elege, como critério 
para avaliar as perspectivas produtoras de valores, a seguinte referência: o estado de saúde do tipo de vida que 
gera valores” (Melo Neto, 2022, p.25, grifo no original). Concordamos em partes com essa observação. 
Acreditamos ser salutar que o estado de saúde dos grupos que geram valores seja considerado, no entanto, não 
concordamos que seja o critério avaliativo. Isso porque assumir que uma vida é “saudável” ou “doente” implica 
em uma avaliação. Dessa forma, consideramos que tanto os valores avaliados como saudáveis e doentes, quanto 
às formas de vida que engendram esses valores são avaliadas, ou, em termos médicos, diagnosticadas, como 
saudáveis e doentes. Retomaremos este tema, quando oportuno, no decorrer da dissertação, quando discutirmos a 
valoração escrava da moral e sua relação com a vida, sobretudo com o tema do ascetismo.  



51 

sobrevivência coletiva. Ora, é fundamental para a existência e conservação53 de uma espécie 

que se estabeleça uma inferência de igualar o não igual, sobretudo no tocante à alimentação e 

à proteção. A lógica, o conhecimento e, consequentemente, a linguagem, estão atrelados à 

necessidade humana de sobrevivência e de fortalecimento da espécie. O que revela a 

linguagem e a lógica não são princípios universais de um conhecimento puro e nem tampouco 

garantem um acesso do ser humano a postulações que estariam em uma instância 

suprassensível. Revelam, ao contrário, compreensões humanas, demasiadas humanas, 

fundamentais à sobrevivência do animal humano. O perspectivismo rompe com a noção de 

uma formulação de verdades, restando apenas as interpretações. É neste sentido que o filósofo 

afirma que não há nenhum acontecimento em si, uma vez que o que acontece “é um grupo de 

fenômenos interpretados e sintetizados a partir de um ser54 interpretativo” (NF/FP 1(115) 

Outono de 1855- Início de 1886)55.  

Assumir o caráter interpretativo da linguagem e das avaliações leva-nos ao sentido de 

crítica através da noção de perspectivismo: a compreensão de quais são as pretensões que 

estão por detrás dos portadores das avaliações. Nesse caso, seriam aqueles que estão ligados à 

vontade de verdade. Ora, se estes portadores da vontade de verdade56 só produzem 

interpretações, a questão que se formula é: quem interpreta aquilo que está sendo 

interpretado? Aplicado ao campo moral, a questão transmuta-se em: quem interpreta os 

valores morais? Quem estabelece a atribuição do valor “bom” acima do valor “mau” 

(GM/GM, prólogo, 6) e, mais ainda, quem preenche o conteúdo dos valores com 

significados? O procedimento genealógico encontra, a partir desta noção, a sua pergunta mais 

56 É imprescindível notar que o registro da crítica nietzschiana, tanto no quesito epistemológico quanto no 
sentido linguístico, está associado à inseparabilidade entre “teoria” e “prática”. Em um fragmento póstumo do 
começo de 1888, o filósofo afirma que essa diferenciação entre prática e teoria é “fatídica, como se houvesse 
uma pulsão própria ao conhecimento que, sem levar em conta a questão da utilidade e do dano, se arremeter 
cegamente rumo à verdade: e, então, cindido daí, todo o mundo dos interesses práticos…” (NF/FP 14 (142) 
Começo de 1888).  

55 Percebemos, neste sentido, como o filósofo interliga a fisiopsicologia com a segunda noção de filologia 
desenvolvida acima. Partindo do pressuposto que há um rompimento com a noção de um “mundo verdadeiro” e 
a considerando o aspecto perspectivista, Nietzsche quer avaliar como os valores refletem os “sintomas” de 
determinadas formas de vida. Nesse sentido, filologia, em um sentido geral, é fundamental para compreender as 
avaliações de formas de vida sobre a própria vida e o mundo. Ou seja, aliada à fisiopsicologia, a filologia é um 
instrumento fundamental para revelar como as formas de vida realizam suas avaliações. Nietzsche evidencia, 
como veremos na análise da primeira dissertação da Genealogia da Moral, a centralidade nessa avaliação, a 
partir da linguagem, para a percepção dos significados históricos dos valores morais.   

54 Com o termo ser, Nietzsche não está aderindo a lógica de estabelecer um sujeito que interpreta. O próximo 
elemento a ser abordado há de desenvolver a questão de uma forma mais detalhada.  

53 É imprescindível, no entanto, atentarmos que a conservação é apenas uma consequência da expansão de 
forças: “Os fisiólogos deveriam meditar sobre a possibilidade de estabelecer o impulso à conservação como um 
impulso cardinal de um ser orgânico: algo vivo quer, sobretudo, descarregar sua força: a ‘conservação’ é apenas 
uma consequência disso. — Cautela diante de princípios teleológicos superficiais! E é entre esses princípios que 
se encontra todo o conceito de ‘impulso de conservação’” (NF/FP 2(63) Outono de 1885 — Outono de 1886).   



52 

importante: a pergunta “o quê?”57. No entanto, com esta admissão, abre-se uma dificuldade: 

ora, se foi estabelecido que a análise possui uma avaliação fisiopsicológica cujo critério é a 

vida, e a vida é vontade de potência, então faz sentido a pergunta o que interpreta, se algo 

interpreta? Esta dificuldade advém da negação nietzschiana sobre a formulação de um 

substrato, um agente por trás da ação — como apontamos acima. A fórmula da problemática 

seria, então: perguntar “o quê interpreta” aquilo que é interpretado não seria está preso no 

“jogo” do sujeito?  

A resposta para tal problemática leva-nos à discussão sobre o segundo elemento 

importante para o perspectivismo: o corpo. Nos termos de sua filosofia madura, Nietzsche 

define o corpo enquanto uma “estrutura social de muitas almas” (JGB/BM, 19). Corpo, nessa 

perspectiva, é pensado enquanto uma pluralidade de forças, de impulsos. Em um importante 

capítulo da obra Assim Falava Zaratustra, intitulada Dos Desprezadores do Corpo [Von der 

Verächtern des Leibes], o filósofo alemão dirige a sua palavra àqueles que afirmam uma 

divisão dualista enquanto corpo e alma. Neste discurso, o filósofo nega esta postura dualista 

em prol de uma afirmação do corpo em sua multiplicidade na dinâmica de impulsos: 

 
“Corpo sou eu e alma” — assim fala a criança. E por que não se deveria falar 
como as crianças?//Mas o desperto, o sabedor, diz: corpo sou eu inteiramente, e 
nada mais; e alma é apenas uma palavra para um algo no corpo.//O corpo é uma 
grande razão, uma multiplicidade com um só sentido, uma guerra e uma paz, um 
rebanho e um pastor.//Instrumento de teu corpo é também tua pequena razão que 
chamas de “espírito”, meu irmão, um pequeno instrumento e brinquedo de tua 
grande razão. (Za/ZA, I, Dos desprezadores do corpo) 

 

A radicalidade de rompimento de Nietzsche com a noção metafísica de corpo leva-o a 

igualmente negar a noção de um “Eu” unitário por trás das ações58. Especificamente, a noção 

58 Destacamos, com isso, novamente uma oposição que Nietzsche realiza ao materialismo atomista. No parágrafo 
12 de Além de bem e mal, o filósofo exprime que “Quanto ao atomismo materialista, está entre as coisas mais 
bem refutadas que existem; e talvez não haja atualmente, entre os doutores da Europa, nenhum tão indouto a 
ponto de lhe conceder importância fora do uso diário e doméstico (como outra abreviação dos meios de 
expressão. (...) Mas é preciso ir ainda mais longe e declarar guerra, uma implacável guerra de baionetas, também 
à ‘necessidade atomista’, que, assim como a mais decantada ‘necessidade metafísica’, continua vivendo uma 

57 Seguimos, neste cenário, a mudança proposta por Azeredo: “Reformulando-se a pergunta ‘Quem?’ como ‘O 
quê?’, então o quê indicará no caso quais relações de forças, quais relações de vontade de potência. Quando se 
pergunta ‘Quem quer essa avaliação?’, almeja-se identificar um tipo” (Azeredo, 2003, p.52, grifos da autora). No 
entanto, a comentadora, neste trecho, ainda permanece com uma postura deleuziana em referenciar a distinção 
entre genealogia, tipologia e sintomatologia, algo que não concordamos. A nossa oposição a Deleuze acontece 
na divisão que o filósofo francês propõe acerca da ciência ativa: “Só uma ciência ativa é capaz de interpretar as 
atividades reais, mas também as relações reais entre as forças. Ela se apresenta então de três formas. Uma 
sintomatologia, visto que interpreta os fenômenos tratando-os como sintomas cujo sentido é preciso procurar nas 
forças que os produzem. Uma tipologia, visto que interpreta as próprias forças do ponto de vista de sua 
qualidade, ativo ou reativo. Uma genealogia, visto que avalia a origem das forças do ponto de vista de sua 
nobreza ou de sua baixeza, visto que encontra a ascendência delas na vontade de potência e na qualidade dessa 
vontade” (Deleuze, 2018, p.99, itálicos no original). Compreendemos, nesse sentido, que a genealogia engloba as 
noções de tipologia e a sintomatologia.    



53 

de “Eu” seria uma falsificação gramatical-psicológica aplicada à ação. Em um importante 

parágrafo de Além de Bem e Mal, o argumento nietzschiano endossa a posição de um 

falseamento que se faz presente na adição de um “Eu” ao argumentar em relação à asserção 

“Eu penso” enquanto uma certeza imediata. Isso porque há uma série de afirmações 

temerárias que estão pressupostas nesta asserção sustentadas pela linguagem: “que sou eu que 

pensa, que tem de haver necessariamente um algo que pensa, que pensar é uma atividade e 

efeito de um ser que é pensado como causa, que existe um ‘Eu’, e finalmente que já está 

estabelecido o que designar como pensar — que eu sei o que é pensar” (JGB/BM, 16). 

Nietzsche encontra, neste âmbito, um raciocínio de pano de fundo neste esquema de afirmar o 

“eu penso”: 

 
Isso pensa [Es denkt]: mas o que este “isso” seja precisamente o velho e 
decantado “eu” é, dito de maneira suave, apenas uma suposição, uma afirmação, 
e certamente não uma “certeza imediata”. E mesmo com “isso pensa” já se foi 
longe demais; já o “isso” contém uma interpretação do processo, não é parte do 
processo mesmo; Aqui se conclui segundo o hábito gramatical: “pensar é uma 
atividade, toda atividade requer um agente, logo —” (JGB/BM, 17) 

 

O pano de fundo a partir do qual assume-se uma certeza imediata para o “Eu penso”, 

Nietzsche demonstra, não é imediato. Pelo contrário, é permeada de afirmações temerárias 

que pressupõem uma série de regras gramaticais. Acredita-se, com essas regras, captar no ato 

a causalidade (GD/CI, Os quatro grandes erros, 3)59. No entanto, o filósofo genealogista 

reformula essa configuração de pensamento a partir da noção de corpo. Corpo, assim, 

refere-se a um conjunto de forças e impulsos. Não há um sujeito, um agente, a quem devemos 

remeter as ações. Por isso, a questão propriamente genealógica estabelecida acima volta-se 

para a condição desses impulsos e seu estado afetivo. A interpretação, então, a qual Nietzsche 

59 Em um fragmento póstumo, o filósofo alemão argumenta contra a noção cartesiana de uma verdade imediata 
do sujeito, afirmando que o filósofo francês, através de seu raciocínio, alcança uma crença forte, não uma 
certeza: “‘É pensado: consequentemente, há algo que pensa’: é para esse ponto que conflui a argumentatio de 
Cartesius. Mas isso significa estabelecer nossa crença no conceito de substância já como ‘verdadeira a priori’ — 
o fato de, quando é pensado, precisar haver algo ‘que pensa’ é, porém, simplesmente uma formulação de nosso 
hábito gramatical, que posiciona para um agir um agente. Em suma, já é feito aqui um postulado 
lógico-metafísico — e não se faz apenas uma constatação… Pela via cartesiana, não se chega a algo 
absolutamente certo, mas apenas a um fato de uma crença muito forte” (NF/FP 10 [158] (264) Outono de 1887).  

perigosa sobrevida em regiões onde ninguém suspeita: é preciso inicialmente liquidar aquele outro e mais 
funesto atomismo, que o cristianismo ensinou melhor e por mais longo tempo, o atomismo da alma. Permita-se 
designar com esse termo a crença que vê a alma como algo indestrutível, eterno indivisível, como uma mônada, 
um atomom: essa crença deve ser eliminada da ciência” (JGB/BM, 12). O filósofo ainda realiza uma denúncia 
próxima à semelhança da noção do átomo com a noção de sujeito em um fragmento póstumo escrito entre o 
outono de 1885 e o início de 1886: “— a hipótese dos átomos é apenas uma consequência do conceito de sujeito 
e de substância: em algum lugar precisa haver ‘uma coisa’ a partir da qual provém a atividade. O átomo é o 
último derivado do conceito de alma.” (NF/FP 1(32) Outono de 1885- início de 1886). As bases do combate ao 
materialismo estão, neste sentido, na doutrina da vontade de potência, com a qual rompe-se a noção de um 
caráter de substancialidade e de um agente.  



54 

remonta em seu perspectivismo é a interpretação dos afetos (NF/FP 2[190] Outono de 

1885-Outono de 1886). Nestes termos, as avaliações revelam as condições afetivas dos grupos 

formadores dos valores morais60. Mais do que isso, Nietzsche afirma que essas avaliações 

possuem existência enquanto um processo, como devir: “Não se tem o direito de perguntar: 

‘quem interpreta afinal?’, mas o próprio interpretar, como uma forma de vontade de 

[potência], tem existência (mas não como um ser, mas como um processo, um devir) como 

um afeto” (NF/FP, 2(151) Outono de 1885 – Outono de 1886). Complementando a noção de 

que, assim, a avaliação refere-se a determinadas posturas frente à vida, este segundo aspecto 

leva em conta as condições nas quais os valores foram engendrados. Nesse âmbito, a 

avaliação nietzschiana tem, como faceta, a sintomatologia. Com esta, os valores morais são 

analisados a partir do grau de saúde e de doença, não mais em um cenário que fica preso à 

própria moralidade.    

 

1.2 A Grande Política 

A partir da apreensão do sentido de genealogia presente na obra de Nietzsche, 

dedicamo-nos, neste segundo momento, a explorar o significado de grande política 

desenvolvido pelo filósofo. Nesse ímpeto, buscamos articular os dois sentidos pensados por 

Nietzsche para lidar com o termo. Assim, nossa análise passa por uma verificação do 

desenvolvimento desta ideia na obra do filósofo alemão, levando em conta uma certa 

dubiedade entre as maneiras pelas quais Nietzsche faz uso do termo. Com isso em vista, 

partamos para a nossa primeira análise do referido conceito a partir do conflito de Nietzsche 

com o nacionalismo. 

1.2.1 Grande política e a oposição ao nacionalismo. 

 O primeiro sentido do referido termo é visto, num primeiro momento, em Humano, 

demasiado humano, especificamente no aforismo 481, intitulado A grande política e suas 

perdas. Neste, o filósofo dos espíritos livres promove uma reflexão sobre as perdas sofridas 

pelo povo em situação de guerra. Com isso, assume uma visão de que a maior perda sofrida 

pelo povo está na remoção das pessoas de suas vivências e profissões usuais para tornarem-se 

soldados. Aponta, com essa reflexão, o primeiro sentido de grande política do qual se vale em 

60 É com isso em vista que Nietzsche afirma que “As valorações de uma pessoa denunciam algo da estrutura de 
sua alma, e aquilo em que ela vê suas condições de vida, sua autêntica necessidade.” (JGB/BM, 268). Ainda 
nesse mesmo sentido, o filósofo, em um fragmento póstumo, expressa: “o sentimento: tu deves!, a inquietude 
junto ao contrariar — questão: ‘quem comanda aí? De que desgraça temos aí?’” (NF/FP 2[192] Outono de 1885 
- Outono de 1886). 



55 

sua obra: “de igual modo, um povo que se dispõe a praticar a grande política e a garantir uma 

voz decisiva entre os Estados mais poderosos não experimenta suas maiores perdas onde 

geralmente as encontramos” (MA I/HH I, 481). Nesse sentido, encontramos a grande política 

associada a um movimento de guerra, mas com uma motivação particular. Nesse momento, é 

fulcral compreender que o horizonte de crítica do filósofo alemão é uma movimentação de 

guerras nacionalistas:  

 
É verdade que a partir desse momento ele [o povo] sacrifica muitos dos talentos 
mais eminentes no “altar da pátria” ou da ambição nacional, quando 
previamente, antes de serem devorados pela política, esses talentos tinham outras 
esferas de ação diante de si (MA I/ HH I, 481). 

 

A grande política, nesse primeiro momento, é utilizada com um significado 

depreciativo por Nietzsche, enquanto uma forma de designar o movimento político de 

Bismarck61. Apesar de ter uma postura de caráter nacionalista quando jovem62, Nietzsche se 

62Afirma, nesse cenário, Silva Júnior: “Nacionalista na juventude, Nietzsche teve no Empédocles de Hölderlin a 
sua fonte de inspiração para dar à Alemanha uma identidade própria. Apesar de continuar a manter o caráter 
metafísico para o povo alemão, Nietzsche se afasta da via nacionalista como sendo a mais indicada para o 
encontro do povo alemão com ele mesmo – o que acontece pela via trágica, como expõe, num primeiro 
momento, em O nascimento da tragédia” (Silva Junior, 2008, p.49). Nesse ímpeto, Ansell-Pearson aponta que, 
no decorrer da década de 1860, Nietzsche teve seu amadurecimento político, adotando uma postura associada ao 
monarquismo (Ansell-Pearson, 1997, p.38). No entanto, Nietzsche apoia a máquina de guerra de Bismarck dos 
anos 1960: “Nietzsche estava ansioso para alinhar-se à causa triunfante. Como prussiano na Leipzig ocupada, 
juntou-se a um pequeno grupo de liberais bismarckianos que exigiam a anexação da Saxônia pela Prússia” 
(Ansell-Pearson, 1997, p.39). Nietzsche, no verão de 1866, “envolveu-se diretamente em sua primeira e última 
campanha política”, qual seja “tornou-se veemente partidário dos liberais nacionais saxões e adepto do candidato 
destes, Stephani, na eleição local para o Reichstag constituinte da Confederação da Alemanha do Norte, uma 
eleição que se converteu em plebiscito sobre o novo estado bismarckiano” (Ansell-pearson, 1997, p.39). 
Referente à década de 1870, Nietzsche teve a principal preocupação, na compreensão do comentador, de “usar o 
novo clima político como ocasião para exigir um renascimento da cultura trágica e do pessimismo, inspirados 
pela filosofia de Schopenhauer e pela música de Wagner, que ele acreditava serem capazes de dar uma nova 
profundidade aos ideais clássicos da educação e da cultura alemãs” (Ansell-Pearson, 1997, p.39). Notória, nesse 
cenário, é a função do Estado proposta no escrito componente dos Cinco prefácios para cinco livros não 

61 Nesse sentido, afirma Conill-Sancho (2015): “Nietzsche se expressa de diversas maneiras contra a ‘grande 
política’, um termo com o qual ironicamente se referia às pretensões de Bismarck, baseada no lema de ‘sangue e 
ferro’, e com o qual se acreditava poder remediar os males da Alemanha” (Conill-Sancho, 2015, p.98). Nesse 
ponto, devemos atentar que a referência do filósofo é feita em relação à RealPolitik do Chanceler de ferro, a 
partir da qual o referido chanceler “procura, por meio de tratados e acordos internacionais, manter o 
posicionamento alemão no sistema internacional, ao mesmo tempo em que busca a manutenção da paz, vista 
como fundamental para a promoção de uma coesão nacional” (Zahreddine e Starling, 2020, p.214). Mesmo com 
essa perspectiva, é visível que, nas ações internas de Bismarck, houve uma política de perseguição a inimigos 
internos, promovendo “uma perseguição institucionalizada a católicos e socialistas”, fazendo apelo “à questão de 
segurança nacional e ao nacionalismo, instigando tal sentimento na população” (Zahreddine e Starling, 2020, 
p.221). O lema de ferro e sangue refere-se à seguinte resolução de Bismarck referente à negação das reformas 
liberais para a saúde do Estado: “Alemanha não está olhando para o liberalismo da Prússia, mas para seu poder; 
Bavaria, Wüttemberg, Baden, podem ceder ao liberalismo, mas ninguém lhes atribuirá o papel da Prússia; A 
Prússia tem que fundir-se e concentrar seu poder para o momento oportuno, o qual tem sido perdido várias 
vezes; a fronteira da Prússia [Prussia’s borders], segundo o Tratado de Viena [de 1814-15] não são favoráveis 
para um estado saudável e vital; não é com discursos e com as resoluções majoritárias que as grandes questões 
do tempo são decididas — esse foi o grande erro de 1848 e 1849 — mas com ferro e sangue” (Bismarck, 1862, 
p.2).   



56 

afasta do projeto do II Reich em prol de uma unidade europeia. Percebe, nesse movimento, os 

perigos daquilo que denomina de “nacionalismo artificial”, uma vez que este não representa o 

interesse do povo, mas sim de dinastias reinantes (MA I/HH I, 475). Para além disso, aponta 

que o problema dos alemães com o povo judeu é decorrente do nacionalismo (MA I/HH I, 

475). O filósofo anuncia, nesse cenário, a figura que contrapõe a visão nacionalista, qual seja, 

o “bom europeu” (MA I/HH I, 475). Além desta figura, é visível nessa pretensão nietzschiana, 

a fusão das nações (MA I/HH I, 475). Enfim, em Humano, demasiado humano, Nietzsche 

associa a noção de grande política ao movimento nacionalista, tomando uma posição crítica a 

esta. 

É visível, em Aurora, uma continuidade da associação desta noção com uma 

perspectiva nacionalista. Nesse momento de sua obra, afirma que aquilo que mais impele para 

a grande política é “a necessidade do desenvolvimento de [potência]” (M/A, 189). No 

entanto, não seria apenas nas “almas dos príncipes” que essa necessidade apareceria, mas 

também “nas camadas baixas do povo brota de vez em quando, de fontes inesgotáveis” (M/A, 

189). Assevera o filósofo que este movimento da massa é vivenciado como forma de garantir 

a vitória de sua nação, com o domínio de uma outra nação, levando ao sentimento de se 

perceber como dominante. O príncipe, por sua vez, também movido por ambição, pode 

“deslanchar uma guerra e atribuir seu crime  à boa consciência do povo” (M/A, 189). 

Complementa a ideia com a noção de uma linguagem da virtude de grandes conquistadores: 

 
Os grandes conquistadores sempre tiveram nos lábios a patética linguagem da 
virtude: sempre tiveram à sua volta massas em estado de exaltação, que queriam 
escutar apenas a linguagem mais exaltada (M/A, 189). 

 

Novamente associada à guerra de dominação nacionalista, encontramos um importante 

elemento do desenvolvimento da noção nietzschiana da grande política com o sentimento de 

potência. Neste caso, é importante atentar para um dado fundamental na relação desse 

sentimento, pois quem o deseja adquirir, como é o caso das massas, “recorre a todos os meios 

e não despreza nada que possa alimentá-los” (M/A, 348). Nietzsche alerta que através deste 

sentimento, aqueles que exercem a grande política vêem a si mesmos como bons, 

escritos, intitulado O Estado Grego. Isso porque é neste prefácio que o filósofo afirma que o estado significa 
como um meio através do qual o nascimento “contínuo e doloroso daquele homem cultural emancipado em cujo 
serviço todo o resto tem de consumir-se” é levado adiante, “sendo garantida sua duração sem entraves” (CV/CP, 
3). Nesse processo, então, o Estado era visto como um instrumento da cultura para a formação do gênio (Cf. 
Nasser, 2012). Nietzsche vislumbra, então, que o modelo que a Alemanha deveria se guiar para o florescimento 
desse gênio é a Grécia, uma vez que na “pólis grega existiam as condições para o florescimento do gênio. Entre 
o Estado e a arte não havia oposição: o artista dirigia-se ao Estado e a tragédia era o ato da unificação do povo” 
(Silva Júnior, 2007, p.91).       



57 

denominando como mau (böse) aquele sobre o qual a sua potência é despejada (M/A, 189). 

Explica, com isso, tanto o vocabulário da virtude utilizado pelos conquistadores quanto as 

dinâmicas envolvidas no ensejo pela grande política nacionalista.  

Com isso em vista, encontramos o primeiro sentido de grande política como um termo 

utilizado para tecer uma crítica à política nacionalista, sobretudo aquela articulada por 

Bismarck. O filósofo alemão, nesse primeiro momento, atribui a grande política aos seus 

adversários nacionalistas, dimensionando, em Aurora, a partir de um primeiro desenho de 

uma análise fisiológica, as motivações de povos e dos conquistadores para a sua efetivação. 

Ou seja, tem como elemento explicativo da grande política, a noção de sentimento de 

potência, enquanto um sentimento de superioridade em relação àqueles que são dominados.  

Em Além de bem e mal, encontramos um novo sentido atribuído à noção de grande 

política. Utilizando uma terminologia que era comumente associada a política de Bismarck, 

mas subvertendo-a63. Ainda, em termos políticos, pautado no anti-nacionalismo (JGB/BM, 

251), é justamente contra uma noção denominada como “pequena política” que Nietzsche vai 

estabelecer o conceito que abordamos aqui64. Nesse sentido, apresenta o seu problema como 

um problema europeu, qual seja, “o cultivo de uma nova casta que governe a Europa” 

(JGB/BM, 251). Propõe, para a Europa65, que se acabe a divisão em pequenos Estados e as 

dimensões dinásticas e democráticas. Anuncia, com isso, que “o tempo da pequena política 

chegou ao fim: já o próximo século traz a luta pelo domínio da Terra — a compulsão à grande 

política” (JGB/BM, 208).  

Não apenas é perceptível uma contraposição ao nacionalismo, mas também a forma de 

lidar com a discussão da política. Percebemos, nesse cenário, que a posição do autor referente 

ao nacionalismo se mantém constante em sua obra após Humano, demasiado humano. 

Relaciona-o, inclusive, a um sintoma do niilismo na política (NF/FP 2(127) Outono de 1885 

— Outono de 1886). É esta tendência que vislumbra encontrar na Alemanha de Bismarck, o 

65 É imprescindível atentarmos para a forma pela qual Nietzsche concebe a Europa. Nesse sentido, seguimos 
Marton (2022) em perceber que “a seu ver, a Europa é muito menos um conjunto de nações do que o lugar de 
experiências culturais múltiplas. É, pois, sobretudo de uma perspectiva cultural que ele a encara” (Marton, 
2022b, p.15).  

64 Ansell-Pearson afirma, sobre a mudança de posição de Nietzsche em relação à política de Bismarck que o 
“Nietzsche da década de 1880 é uma figura muito diferente do jovem das de 1860 e 1870. Nesse período, 
tornou-se um crítico da política moderna alemã. (...) Nietzsche via agora o Reich alemão de Bismarck como um 
estado que se orgulhava de seu filistinismo, promovendo sua política de poder mediante o estatismo, o 
nacionalismo e o racismo. Ele acreditava que os valores clássicos liberais haviam sido corrompidos pela causa 
nacionalista, e que a cultura fora dominada por um perigoso filistinismo” (Ansell-Pearson, 1997, p.40). 

63 Atentamos, neste ponto, para a seguinte consideração de Denat: “Ao evocar a necessidade de uma ‘grande 
política’, Nietzsche retoma, invertendo ironicamente o sentido, uma fórmula que, em sua época, caracteriza a 
política de Bismarck – exemplo típico de uma política nacionalista e muito míope, na realidade, exemplo típico 
de uma ‘pequena política’ que Nietzsche não cansa de criticar e de zombar, e cuja denominação mostra-se 
usurpada” (Denat, 2013, p.59-60).  



58 

qual foi responsável por guilhotinar “as paixões e cobiças dormentes de seu povo” (JGB/BM, 

241). Mais especificamente, verificamos que, em um fragmento póstumo de setembro de 

1888, o filósofo alemão compreende que esse movimento de nacionalismo, marcado pela 

grande política, é um traço do espírito de mediocridade alemão (NF/FP 19(1) Setembro de 

1888). 

A movimentação do nacionalismo, no entanto, não é percebida como exclusiva dos 

alemães66. O filósofo genealogista afirma que há uma febre nacionalista que circunda a 

Europa, ou, mais diretamente, que a adoece (EH/EH, O Caso Wagner, 2). Nesse quesito, 

torna-se necessário que levantemos a questão: em que sentido esse movimento nacionalista é 

percebido por Nietzsche como um adoecimento, um sinal do niilismo? O filósofo compreende 

este problema como um impedimento para a elevação cultural, marcada pela união dos povos 

europeus. O nacionalismo é, assim, um impedimento para o movimento de engrandecimento 

cultural da Europa, o qual tem como característica a mistura dos povos: 

 
Não, nós não amamos a humanidade; por outro lado, estamos longe de ser 
suficientemente “alemães”, como hoje é corrente a palavra “alemão”, para falar 
em prol do nacionalismo e do ódio racial, para poder nos regozijar do 
nacionalista envenenamento do sangue e sarna de coração, em virtude do qual 
cada povo da Europa de hoje se fecha e se tranca, como se estivessem todos de 
quarentena (FW/GC, 377)67. 

 

Em complemento a esse aforismo, encontramos, em Além de bem e mal, novas cores 

para essa relação entre o movimento nacionalista e o ódio racial. Na obra citada, o filósofo 

especificamente aborda o exemplo do povo judeu — afinal, o problema dos judeus só existe, 

67 Frezzatti Júnior (2024)  realiza uma importante reflexão sobre a “mistura das raças” em Nietzsche. Neste 
estudo, verifica as supostas aproximações entre Nietzsche e Gobineau, bem como o sentido que devemos 
apreender o termo “raça” em Nietzsche. No primeiro quesito, Frezzatti Júnior argumenta em prol de um 
distanciamento do filósofo alemão em relação a Gobineau, levando em conta as discordâncias internas que 
suscitaram de uma apreensão das teses entre ambos os autores, além de apontar as influências da irmã do escritor 
de Assim Falava Zaratustra em sua obra, com a tentativa de construção de uma relação entre Nietzsche e 
Gobineau (Frezzatti Júnior, 2024, p.54). No segundo sentido, referente à noção de raça, afirma o comentador: 
“Assim, para nós, Rasse tem o sentido de um tipo fisiopsicológico, cuja importância está em função não só de 
um diagnóstico cultural, mas também de propostas para novas culturas. Rejeitamos toda espécie de reducionismo 
corporal ou biológico no pensamento de Nietzsche, ao menos naquele que é relevante. A mistura é um tipo que é 
capaz de congregar e operacionalizar múltiplas tendências distintas” (Frezzatti Júnior, 2024, p.57). Assim, a 
questão dessa mistura teria uma posição mais envolta para a cultura.     

66 Especificamente no caso da Alemanha, há um confronto de Nietzsche com Lutero. Nesse debate, Silva Júnior 
(2008) afirma que o reformador foi importante “porque, ao que tudo indica, sua obra está na base da tradição 
filosófica alemã, e, por conseguinte, na busca de uma identidade nacional tão própria a esse povo” (Silva Júnior, 
2008, p.49). É possível verificarmos, nesse tópico, que a crítica à Lutero, no confronto dos valores, está posta no 
sentido de que ele foi responsável pelo restabelecimento do cristianismo contra o Renascimento: “Lutero, esse 
frade fatal, restaurou a Igreja e, mil vezes pior, o cristianismo, no momento em que este sucumbia… O 
cristianismo, essa negação da vontade de viver tornada religião” (EH/EH, O Caso Wagner 2). 



59 

na compreensão dos filósofos, em estados nacionais (MA I/ HH I, 475)68 —, afirmando que 

não encontrou “um alemão que tivesse afeição aos judeus” (JGB/BM, 251). Destaca, nesse 

movimento, uma espécie de contradição, pois, mesmo que os políticos rejeitem o 

antissemitismo, não há um direcionamento contra o sentimento antissemita, em especial em 

relação à “manifestação disparatada e vergonhosa desse sentimento imoderado” (JGB/BM 

251). Nesse aspecto, revela a fraqueza do povo alemão, já que a proposta deste povo está em 

expulsar os judeus, fechar as portas para eles. Afirma que, por isso, “talvez fosse útil e 

razoável expulsar do país os agitadores antissemitas” (JGB/BM, 251).  

 Em contrapartida a isso, contrapõe ao nacionalismo com a figura do “bom europeu”, 

aquele que seria o herdeiro da Europa, “os ricos, abarrotados, mas sobremaneira obrigados 

herdeiros de milênios do espírito europeu” (FW/GC, 377). Contrário ao desenvolvimento 

humano que visa a Europa, o “bom europeu”, aquele que nega o movimento de fechamento 

dos povos69, seria aquele que conseguiria viver em uma condição de sem pátria, sendo, assim, 

“demasiados múltiplos e misturados, enquanto ‘homens modernos’” (FW/GC 377). Seriam 

aqueles que superariam o cristianismo, responsável direto pelo niilismo70 (NF/FP 2(127) 

Outono de 1885 — Outono de 1886), em prol de um novo Sim: 

 
Nós — fazemos o mesmo [sacrificar à sua crença posses e posição, pátria e 
sangue]. Mas pelo quê? Por nossa descrença? Por todo tipo de descrença? Não, 

70 Seguimos, neste tópico, o comentário de Giacoia Júnior, acerca da relação entre a política moderna e o 
cristianismo: “Para Nietzsche, o projeto político da modernidade, sob a forma da extensão planetária da 
igualdade democrática como única forma de legitimação ético-política, constitui não apenas uma forma 
decadente da organização social, mas, mais profundamente, uma forma de rebaixamento e mediocrização da 
humanidade, de auto diminuição de valor do homem” (Giacoia Júnior, 2008, p.152, itálico no original).  

69 “Máxima: não lidar com nenhum homem que participe do [sic.] engodo mendaz da raça.// (O quanto de 
mendacidade e de pântano é necessário para atiçar questões de raça e miscelânea em que se tornou a E<uropa> 
atual!) (NF/FP 5(52) Verão de 1886 — Outono de 1887). 

68 Neste tópico, é central atentar para a consideração elaborada por Kaufmann em Nietzsche: philosopher, 
psychologist, antichrist, especialmente no décimo capítulo intitulado The Master Race. Neste, ao levar em conta 
a referida passagem de Humano, demasiado humano (475), o comentador chama a atenção para uma questão se 
esse trecho pode ser representativo, no pensamento de Nietzsche, já que houve uma interpretação racial realizada 
pelo nazismo (Kaufmann, 2013, p.289). Nesses termos, afirma o comentador: “Alguém deve lembrar o princípio 
de Bäumler da exegese de Nietzsche: que os trabalhos publicados são uma série de “poses”, enquanto o 
verdadeiro Nietzsche aparece apenas nas notas. Nós devemos logo ver que essas notas também não defendem 
um racismo; e, na verdade, não vai muito longe afirmar que os nazistas eram capazes de citar Nietzsche em 
questões raciais apenas porque ele eles possuíam outro, não totalmente admitido abertamente, princípio de 
exegese: que as afirmações completas que Nietzsche escreveu são máscaras das ideias que aparecem apenas em 
parênteses, sentenças subordinadas, e citações fragmentadas” (Kaufmann, 2013, p.289). Nesse caso, afirma o 
comentador que o mais importante é “simplesmente que as visões de Nietzsche são inequivocamente opostas 
àquelas dos nazistas — mais do que aquelas de quase qualquer outro proeminente alemão de seu tempo ou antes 
dele — e que essas visões não são antíteses temperamentais mas corolários de sua filosofia” (Kaufmann, 2013, 
p.304-305). Kaufmann compreende, nesse tópico, que, à despeito do uso de terminologias raciais, o interesse de 
Nietzsche está centrado na cultura, não na raça (Kaufmann, 2013, p.303). Nesses termos, cultura “era para 
Nietzsche não uma função da raça, nem qualquer coisa meramente física, mas algo que envolve o homem em 
completude, corpo e espírito; e ainda, na medida em que é desenhada sobre a hereditariedade, ela deve ser 
tomada em relação tanto ao espírito quanto ao corpo” (Kaufmann, 2013, p.303).       



60 

vocês sabem mais do que isso, meus amigos! O oculto Sim que há em vocês é 
mais forte que todos os Nãos e Talvezes de que estão enfermos, juntamente com 
o seu tempo; e quando têm de lançar-se ao mar, vocês, emigrantes, o que a isso 
os impele é também — uma crença! (FW/GC, 377). 

 

A partir dessa oposição ao nacionalismo através dos ditames da cultura, encontramos o 

segundo sentido, pontuado acima, da grande política, qual seja, impor um novo sentido à 

política. Conseguimos averiguar essa diferenciação em um fragmento póstumo preparatório 

para a obra supracitada, Nietzsche não deixa dúvidas de que sua perspectiva sobre a política 

não seguirá uma abordagem tradicional, mas visará uma nova orientação71: “[a]inda chegará o 

tempo no qual se seguirá uma orientação diferente em relação à política” (NF/FP 2(57) 

Outono de 1885 — Outono de 1886). Já em Ecce Homo, circunscreve a noção de política à 

sua visão belicosa: 

 
A noção de política estará então completamente dissolvida em uma guerra de 
espíritos, todas as formações de [potência] da velha sociedade terão explodido 
pelos ares — todas se baseiam inteiramente na mentira: haverá guerras como 
ainda não houve sobre a Terra. Somente a partir de mim haverá grande política 
na Terra (EH/EH, Por que sou um destino, 1). 

 

Questionamos, nesse cenário, então, qual seria essa nova noção de política que 

Nietzsche visa abarcar em sua obra? Como poderíamos compreender a visão nietzschiana 

acerca do tema? A nossa resposta advém, justamente, a partir da compreensão da grande 

política. No entanto, não nos referimos, com isso, à grande política enquanto expansão do 

nacionalismo, mas sim de um novo sentido para o termo, um sentido nietzschiano. Para bem 

compreendermos essa mudança, adentremos no segundo sentido fornecido ao termo grande 

política na obra de Nietzsche.    

1.2.2 Grande política como conflito: uma nova forma de pensar a política.   

Encontramos, com o uso da noção de grande política, uma nova maneira a partir da 

qual o filósofo alemão vai pensar a política. A partir desta, Nietzsche afirma que a 

71 Neste fragmento póstumo, o filósofo discute as condições prévias a partir das quais será mais favorável a 
formação de domínios mais amplos. Nesse contexto, ainda pontua que “isso ainda não é o mais importante”, já 
que “tornou-se possível o surgimento de laços sexuais internacionais que se impõem a tarefa de cuidar e de trazer 
à tona uma raça de senhores, os futuros ‘senhores da terra’; — uma aristocracia nova, descomunal, construída 
sobre a autolegislação mais rígida, na qual é dada para a vontade de homens filosóficos violentos e de tiranos 
artísticos a duração para além dos milênios” (NF/FP 2(57) Outono de 1885 — Outono de 1886). Nesse ponto de 
vista, alega que esses novos aristocratas “se serviram da Europa democrática como seu instrumento mais dócil e 
mais móvel, a fim de assumir os destinos da terra em suas mãos, a fim de como artista dar forma ao próprio 
‘homem’” (NF/FP 2(57) Outono de 1885 — Outono de 1886). Nessa discussão, interessa-nos atentar que a 
preocupação para lidar com a política não está centrada em um sentido institucional, mas sim na formação do ser 
humano e de uma nova aristocracia. 



61 

necessidade imposta está em trazer novos “‘senhores à terra’”, uma nova aristocracia 

construída sobre “a autolegislação mais rígida, na qual é dada para a vontade de homens 

filosóficos violentos e de tiranos artísticos a duração para além dos milênios” (NF/FP 2(57) 

Outono de 1885 — Outono de 1886). Assim, compreendemos que essa nova noção está 

intimamente ligada à reforma cultural que o filósofo alemão propôs na última fase de suas 

obras. Com isso, é visível que esta forma de assumir a discussão política é interligada ao 

projeto de transvaloração dos valores. Nesse movimento, adota uma linguagem bélica para 

pensar na formação dessa nova aristocracia. Em um fragmento póstumo do outono de 1887, o 

filósofo assevera a realização de uma guerra contra o século XVIII: 

 
1) “Retorno à natureza” cada vez mais decididamente compreendido no sentido 
inverso ao de Rousseau. Para longe do idílio e da ópera!//2) cada vez mais 
decididamente anti-idealista, mais objetivo, mais destemido, mais trabalhador, 
mais comedido, mais desconfiado em relação às transformações repentinas, 
antirrevolucionário//3) colocando cada vez mais decididamente em primeiro 
lugar a questão da saúde do corpo em relação à da saúde da alma: concebendo a 
saúde da alma como um estado em consequência da saúde do corpo, ao menos 
como condição prévia (NF/FP 9(121) Outono de 1887). 

 

A partir dessas condições, encontramos três características fundamentais que opõem à 

visão do século XVIII em sintonia com a mudança da visão sobre a política assegurada pelo 

filósofo alemão. Nesses termos, encontramos uma nova forma de repensar um retorno do ser 

humano àquilo que denomina natureza. No entanto, essa afirmação requer um novo sentido 

para além de qualquer sutileza que estaria na visão de Rousseau. O sentido da afirmação 

nietzschiana é repensada, ainda no período do outono de 1887, para transfigurar essa 

transformação humana não em um ser humano natural, “pois nunca houve uma humanidade 

natural”, mas sim em “ousar ser amoral como a natureza” (NF/FP 10(53) [182] Outono de 

1887). Além dessa amoralidade, Nietzsche propõe uma transformação mais lenta e gradual, 

haja vista a necessidade da preparação dessa nova aristocracia cultural, isto é, realizar um 

trabalho de artista, aproveitando a situação da Europa democrática, para dar forma ao “próprio 

‘homem’” (NF/FP 2(57) Outono de 1885 — Outono de 1886). No entanto, aquilo que 

devemos atentar nessa passagem é a atenção referente àquilo que está em primeiro plano no 

conflito, qual seja a dimensão da saúde. Nesse ponto, Nietzsche propõe que pensemos no 

corpo como centro desta análise. Neste aspecto, encontramos, nesse embate de Nietzsche, 

aquilo que marca o conflito político, a perspectiva fisiopsicológica. 

Assim posto, a base de sua contraposição, em termos políticos, é ressignificado para 

uma linguagem médica, cuja avaliação está amparada em seu procedimento genealógico. Com 



62 

isso em vista, Nietzsche está delineando para uma nova base para a política, com um 

tratamento fisiológico72. Na Genealogia da Moral, o filósofo nos apresenta aqueles que 

seriam os partidos que constituem essa política: Roma e Judeia (GM/GM, I, 16). Entretanto, o 

filósofo de Sils Maria não apenas os apresenta, mas afirma que ambos travam um embate 

milenar (GM/GM, I, 16). Nesse aspecto, o caráter belicoso que constitui essa política deve ser 

levado em conta, uma vez que o conflito denunciado não está situado, como afirmamos, em 

um campo político tradicional. Como forma de compreendermos este aspecto de forma 

detalhada, é fundamental que atentemos para o fragmento póstumo escrito entre dezembro de 

1888 e janeiro de 1889, intitulado A Grande Política.  

 Nietzsche inicia este fragmento alegando categoricamente que vai trazer uma guerra. 

Todavia, tratar uma guerra entre povos é um traço típico da pequena política que o filósofo 

alemão busca se opor, haja vista que está ligada à “maldita política de interesses das dinastias 

europeias” (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — Início de janeiro de 1889), a qual carrega 

consigo, enquanto princípio, a incitação ao egoísmo e à autopujança dos povos uns contra os 

outros. Por isso, não se refere a este tipo de conflito. No caso das classes, seria inviável, dada 

a situação de saúde que Nietzsche encontra na Europa, uma vez que “não temos nenhuma 

classe superior, portanto tampouco temos uma inferior” (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — 

Início de janeiro de 1889), sendo ambas fisiologicamente condenadas. Por isso, a sua guerra 

não está situada nesse âmbito. A guerra proposta pelo filósofo instala-se, nesse movimento, 

entre todos os casos, em um sentido mais básico: 

 
Trago a guerra através de todos os acasos absurdos de povo, classe, raça, 
profissão, educação, cultura: uma guerra como que entre o levante e o declínio, 
entre a vontade de vida e a busca de vingança em relação à vida, entre a retidão e 
a pérfida mendacidade (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — Início de janeiro de 
1889). 

 

Com esse conflito em vista, o filósofo alemão vai propor três princípios através dos 

quais a grande política está articulada. O primeiro deles é a fisiopsicologia dever ser 

transformada em “senhora sobre todas as outras questões”, uma vez que é através dela que 

cria-se uma potência “para cultivar a humanidade como um todo e como algo mais elevado” 

(NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — Início de Janeiro de 1889). O segundo destes é 

apresentado como uma guerra em relação aos vícios, sendo considerado vicioso “todo tipo de 

antinatureza” e, mais especificamente, apresenta o sacerdote cristão “como o tipo mais 

72 “Mais natural é a nossa posição in políticis: vemos problemas d[a] [potência], do quantum de [potência] em 
relação a outro quantum. Não acreditamos em um direito que não se baseia mais n[a] [potência] de se impor: 
sentimos todos os direitos como conquistas” (NF/FP 10(53) [182] Outono de 1887). 



63 

vicioso de homem”, já que ele “ensina a antinatureza” (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — 

Início do ano de 1889). Aliado a isso, ainda considerando como parte do segundo princípio, 

Nietzsche propõe que se crie um partido da vida forte. Neste âmbito, é necessário que a 

filosofia seja considerada como “senhora sobre todas as questões”, já que ela quer “cultivar a 

humanidade como um todo”, sendo responsável por mensurar “o nível hierárquico das raças, 

dos povos, dos particulares” a partir da garantia de vida (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — 

Início de janeiro de 1889). Por fim, designa, como último princípio, o resto que “segue-se 

daí” (NF/FP 25(1) Dezembro de 1888 — Início de janeiro de 1889).  

Com isso, apreendemos que o sentido político utilizado por Nietzsche em sua 

observação foge de um caráter convencional. Mais ainda, Nietzsche interliga seu conflito 

político com a apreensão fisiopsicológica dos valores, considerando como fundamental a 

hierarquia valorativa, determinada pela genealogia (GM/GM I, nota). A maneira pela qual o 

filósofo lida com a política inclui, assim, na esfera do social, a fisiologia de cada grupo. Ou 

melhor, a política em Nietzsche está envolta em um sentido tanto fisiopsicológico quanto 

social, compreendendo ambos como interdependentes. Nesse cenário, denomina sua política 

como “política da virtude, de seus meios e caminhos para [a] [potência]” (NF/FP 11(54) [320] 

Novembro de 1887 — Março de 1888). Seria, nesse caso, uma política do domínio (NF/FP 

11(54) [320] Novembro de 1887 — Março de 1888).  

Mas como se configura essa política do domínio? Nietzsche elabora esta noção em 

fragmentos póstumos, enquanto preparação de um Tractatus Politicus (NF/FP 10(14) Outono 

de 1887). Afirma o filósofo, nesse caso, que a tarefa desse tratado está ligada ao caráter 

amoral das ações, considerando, nesse caso, que as “assim chamadas ações morais precisam 

ser comprovadas como amorais” (NF/FP 10(57) Outono de 1887). Neste ponto, afirma que a 

dedução “de todos os afetos” são feitos “a partir de uma vontade de [potência]” (NF/FP 

10(57) Outono de 1887), evidenciando, assim, o conceito central de sua análise através desta 

noção.  Nesse cenário, no póstumo preparatório de um prefácio para este tratado — o qual não 

chega a ser lançado — antevê que, ao lidar com a política das virtudes, a intenção do filósofo 

estava situada em estabelecer um ideal dessa política, qual seja: o maquiavelismo73 (NF/FP 

11(54) [320] Novembro de 1887 — Março de 1888). Mesmo que esse maquiavelismo puro 

73 Salanskis, no artigo intitulado Sobre o eugenismo e sua justificação maquiavelana em Nietzsche, compreende 
o maquiavelismo de Nietzsche como uma atitude baseada em “[r]eprimir seus bons movimentos e sua 
compaixão tendo em vista um fim superior” (Salanskis, 2013, p.194). A base dessa visão maquiavelana estaria 
presente na obra O Príncipe, com ênfase no capítulo 18 desta (Salanskis, 2013, p.194-195). Levando em conta 
essa ideia, o comentador compreende que essa base maquiavelana, quando presente no Tractatus politicus, seria 
uma justificação do filósofo do martelo para o eugenismo. Não pretendemos abarcar nessa polêmica do debate 
sobre um suposto eugenismo na obra nietzschiana, apenas demonstrar como essa proposta maquiavelana não 
estaria presente apenas em um sentido propositivo, mas também nos conflitos de tipos de vida. 



64 

seja alcançado apenas com a figura do além-do-homem, Nietzsche reconhece que é possível, 

ao ser humano, tangencia-lo74.   

O filósofo alemão acrescenta, neste campo de discussão, que esse ideal da política da 

virtude nunca foi alcançado por nenhum “político da moral”. Nietzsche concebe, então, que 

todos eles aspiravam à virtude para si próprios, o que caracteriza “o primeiro erro capital de 

um imoralista — que tem de ser como tal imoralista da ação” (NF/FP 11(54) [320] 

Novembro de 1887 — Março de 1888). Nietzsche assevera, com isso, a necessidade do 

moralista estabelecer para si uma liberdade em relação à própria moral, necessitando ser, ele 

mesmo, um imoralista. Necessita agir, assim, como um grande ator (NF/FP 11(54) [320] 

Novembro de 1887 — Março de 1888). É critério, assim, para alcançar essa condição, abrir 

mão de se perceber como virtuoso.  

É mister, neste horizonte, atentarmos que esse maquiavelismo em relação à potência 

não surge apenas como uma proposta, mas se configura como um elemento de 

reconhecimento do filósofo sobre as tipologias fisiopsicológicas que ele formula. Nesse caso, 

em um fragmento póstumo intitulado Sobre o “maquiavelismo” d[a] [potência] afirma que 

há três formas de percebermos a aparição da vontade de potência: entre os oprimidos, junto a 

um tipo mais forte e junto ao tipo mais forte entre todos (NF/FP 9(145) [98] Outono de 1887). 

Nesse caso, atribui uma visão de que esses grupos buscam uma maximização de sua potência 

através de diferentes percepções das vivências. Entre os oprimidos, encontramo-na em uma 

vontade de liberdade, uma vez que “só o libertar-se parece se mostrar como meta” (NF/FP 

9(145) [98] Outono de 1887). No que se refere ao tipo mais forte, Nietzsche percebe essa 

aparição da vontade de potência como um crescimento para a “vontade de superpotência”, 

mas que se restringe à medida dos direitos (NF/FP 9(145) [98] Outono de 1887). Por fim, em 

relação ao grupo mais forte, a vontade de potência aparece da forma que segue: 

  
“amor à humanidade”, ao “povo”, ao Evangelho, à verdade, a Deus: como 
compaixão; “autossacrifício” etc., como dominação, arrastar-consigo, 
colocar-a-seu-serviço: em um ponto contar com um grande quantum de 
[potência], ao qual se consegue dar direção: o herói, o profeta, o César, o 
salvador, o pastor ( — mesmo o amor sexual pertence a esse contexto: ele quer a 
dominação, o tomar posse de, e ele aparece como um entregar-se…) no fundo 

74 “Como dissemos, este tratado [Tractatus politicus] gira em torno da política da virtude: ele estabelece um ideal 
dessa política, ele a descreve tal como ela precisaria ser, caso pudesse existir algo perfeito sobre a Terra. Pois 
bem, nenhum filósofo terá dúvidas quanto ao que significa o tipo da perfeição na política; a saber, o 
maquiavelismo. O maquiavelismo, porém, pur, san mélange, cru, vert, dans toute sa force, dans toute son âpreté, 
é algo próprio do além-do-homem, algo divino, transcendente, ele nunca é alcançado pelos homens, ele é no 
máximo tocado tangencialmente por eles… Mesmo nesse tipo mais restrito de política, na política da virtude, o 
ideal parece nunca ter sido alcançado” (NF/FP 11(54) [320] Novembro de 1887 — Março de 1888).   



65 

apenas o amor em relação ao seu “instrumento” (NF/FP 9(145) [98] Outono de 
1887). 

 
​ A forma de pensar a política, nesse sentido, está imbricada à análise tipológica que 

Nietzsche propõe em sua genealogia. Com isso, defendemos que a guerra da grande política 

não estaria legada ao futuro, mas já seria possível percebê-la nas relações de forças que 

conflituam no social, ou melhor, em um maquiavelismo inconsciente (NF/FP 9(145) [98] 

Outono de 1887). Esse maquiavelismo é analisado pela percepção de grupos de seres 

humanos e como estes lidam com a vida. Ou seja, são tipologias propriamente formuladas 

genealogicamente. Esse conflito será o nosso objeto de investigação, uma vez que 

suspeitamos que ele está no pano de fundo do procedimento genealógico. Para tal, é 

fundamental que direcionamos a nossa atenção, neste primeiro momento, para aqueles que 

serão os partidos que são postos frente à frente na guerra. Por isso, verifiquemos a formulação 

dessas tipologias, sobretudo na primeira dissertação da Genealogia da Moral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 

2. OS PARTIDOS POLÍTICOS OU A DUPLA PRÉ-HISTÓRIA DOS VALORES 
MORAIS 

 

A ideia da dupla procedência da moralidade é desenvolvida por Nietzsche, pelo 

menos, a partir de Humano, demasiado humano. No aforismo 45 da referida obra, o filósofo 

lida com uma distinção entre duas formas de avaliar moralmente. Afirma, neste cenário, que a 

primeira avaliação é engendrada “na alma das tribos e castas dominantes”, ou seja, aquele 

grupo que detém “[a] [potência] [die Macht] de retribuir o bem com o bem, o mal com o mal, 

e realmente o faz” (MA I/ HH I, 45). Nesta primeira avaliação, o conceito de bom é atribuído 

àquele que faz parte do grupo dominante, “a uma comunidade que tem sentimento comunal, 

pois os indivíduos se acham entrelaçados mediante o sentido de retribuição” (MA I/HH I, 45). 

Enquanto isso, a segunda denominação, os ‘ruins’ (schlecht)75, são aqueles que pertencem a 

um grupo dominado, uma massa humana subjugada, qual seja: “um bando de homens 

submissos e impotentes que não têm sentimento comunitário” (MA I/ HH I, 45). A primeira 

forma de avaliar, portanto, espelham os grupos sociais, sendo, respectivamente, bom 

relacionado a nobre e senhor e ruim, a baixo e escravo (MA I/ HH I, 45). Em contrapartida, a 

segunda designação moral foi desenvolvida na “alma dos oprimidos, dos impotentes” (MA I/ 

HH I, 45). Nesta, qualquer “outro homem é considerado hostil, inescrupuloso, explorador, 

cruel, astuto, seja ele nobre ou baixo” (MA I/HH I 45). Assim, a designação ‘mau’ entre os 

oprimidos é o termo com o qual se “caracteriza o homem e mesmo todo ser vivo que se 

suponha existir, um deus, por exemplo; humano, divino significam o mesmo que diabólico e 

mau” (MA I/HH I, 45). Enquanto isso, os signos designados à bondade, nesta segunda 

avaliação, estão ligados à solicitude, à compaixão. 

A ideia de uma dupla pré-história da moral reaparece na obra Além de bem e mal. No 

parágrafo 260, o filósofo alemão assevera que sua investigação partiu de uma perambulação 

por muitas morais, “as mais finas e mais grosseiras, que até agora dominaram e continuam 

dominando na Terra” (JGB/BM, 260). Afirma encontrar, nesta perambulação, certos traços 

que estão interligados e que reaparecem juntos, fazendo com que haja uma diferença da moral 

75 Paulo César de Souza utiliza o termo mau para traduzir, neste contexto, “schlecht”. Kaufmann (1967), ao 
contrário, no apêndice à sua tradução da Genealogia da Moral, utiliza bad para traduzir o já designado termo 
neste aforismo: “As one who is good, one belongs to the ‘good’, a community that possesses communal feeling 
because all individuals are knit together by the sense of repayment. As one who is bad, one belongs to the bad, 
a group ou subjected, imponent human beings who have no communal feeling. The good are a caste, the bad a 
mass like dust” (MA I/HH I, 45, trad. Kaufmann, negrito nosso). Notoriamente, Paulo César de Souza, na sua 
tradução da Genealogia da Moral, recorre ao termo ruim ao invés de mau. Acreditamos, neste cenário, que a 
tradução de schlecht para ruim cumpre um importante papel na compreensão do desenvolvimento da ideia de 
Nietzsche, por isso adotaremos esta forma de traduzir o termo, realizando a alteração quando necessário.    



67 

em dois tipos: a moral dos senhores e a moral dos escravos76. A partir disso, institui que as 

formulações morais podem ser designadas a partir de um duplo aparecimento. Ou entre 

grupos dominantes ou entre dominados. No caso das castas dominantes, Nietzsche mantém a 

ideia de que a valoração “bom” é designada àqueles que exercem o poder de subjugar — ou 

seja, uma valoração de si —, como uma marca de afastamento daqueles que exprimem “o 

contrário desses estados de elevação e orgulho: ele os despreza” (JGB/BM, 260). Neste caso, 

o filósofo especifica que “despreza-se o covarde, o medroso, o mesquinho, o que pensa na 

estreita utilidade” (JGB/BM, 260). O filósofo alega que o caminho a partir do qual o nobre 

valora não está ligado às ações, mas sim à uma designação de seres humanos, aos grupos aos 

quais esses seres pertencem. Caracteriza, neste caso, o sentimento do nobre como aquele que 

determina e cria os valores. A sua moral resplandece a glorificação que sente por si mesmo, 

como uma honra a seu grupo: “[o] homem nobre honra em si o poderoso, e o que tem poder 

sobre si mesmo, que entende de falar e calar, que com prazer77 exerce rigor e dureza consigo e 

venera tudo que seja rigoroso e duro” (JGB/BM, 260).  

Em outro sentido nasce a moral dos escravos. Esta surge no seio dos oprimidos, dos 

violentados, dos prisioneiros, dos sofredores, inseguros e cansados (JGB/BM, 260). Nietzsche 

assevera que esta valoração possui uma perspectiva desfavorável à valoração da nobreza, 

afirmando, ao contrário, propriedades que servem para o alívio do sofrimento: “a compaixão, 

a mão solícita e afável, o coração cálido, a paciência, a diligência, a humildade, a amabilidade 

recebem todas as honras” (JGB/BM, 260). É justamente a partir desta moral que surge a 

divergência valorativa “bom” e “mau”. Sendo, neste âmbito, o “mau” designado àquilo que 

impõe medo, enquanto o “bom” seria “o homem inofensivo: é de boa índole, fácil de enganar, 

talvez um pouco estúpido, ou seja, um bonhomme [um bom homem]” (JGB/BM, 260).  

Nestes dois momentos supracitados, Nietzsche trabalha com uma estrutura básica de 

compreensão da valoração moral: há uma casta de nobres que valora afirmando a si e uma 

casta de subjugados, que valora a partir da negação da outra, isto é, nega o outro em um 

primeiro plano. No entanto, a formulação de Além de bem e mal impõe desenvolvimentos 

importantes na argumentação, marcando uma distinção em relação ao Humano, demasiado 

humano no que tange à utilização do procedimento genealógico. Referimo-nos, com isso, ao 

77 É importante, tendo em vista a questão do prazer, pensarmos na diferença entre causa e sintoma. Isso porque 
prazer e desprazer “são os sintomas mais antigos de todos os juízos de valor: não, porém, causas dos juízos de 
valor”, dessa forma “prazer e desprazer pertencem tanto quanto os juízos éticos e estéticos sob uma categoria” 
(NF/FP 1(97) Outono de 1885 — Início de 1886). 

76 É importante atentar que Nietzsche não designa esses dois tipos enquanto categorias fixas: “acrescento de 
imediato que em todas as culturas superiores e mais misturadas aparecem também tentativas de mediação, entre 
as duas morais, e, com ainda maior frequência, confusão das mesmas e incompreensão mútua, por vezes 
inclusive dura coexistência — até mesmo num homem, no interior de uma só alma” (JGB/BM, 260). 



68 

desígnio de uma perambulação por diversas morais, fornecendo um pressuposto histórico, e, 

principalmente, a adição de uma especificidade tipológica de cada grupo, evidenciando a 

designação fisiopsicológica de cada um desses grupos. Apesar desse importante resultado, é 

na Genealogia da Moral que o tema encontra-se desenvolvido de forma mais completa. 

Detanhamo-nos, por isso, no exame desta ideia da referida obra. 

  

2.1 Genealogia da Moral: uma nova perspectiva da dupla história dos valores. 

Em Ecce Homo, ao tecer um comentário sobre a Genealogia da Moral, Nietzsche 

afirma que cada dissertação que compõe o livro traz à tona uma nova verdade (EH/EH, 

Genealogia da Moral). Nesse sentido, a “verdade” que podemos encontrar na primeira 

dissertação, na compreensão do filósofo, diz respeito à “psicologia do cristianismo” mais do 

que isso, estaria presente, nesta dissertação, uma verdade sobre o nascimento do cristianismo 

como um “antimovimento em sua essência, a grande revolta contra a dominação dos valores 

nobres” (EH/EH, Genealogia da Moral). Com este olhar do filósofo alemão à sua obra, 

percebemos seu objetivo de demonstrar que o cristianismo78 não nasce do “‘espírito’” 

(EH/EH, Genealogia da Moral), mas sim de uma espécie de conflito político que marca a 

reviravolta de valores morais da nobreza. Nietzsche aponta, com isso, o caráter belicoso do 

cristainismo que está submergido na “religião do amor” (GM/GM I 8). Vejamos como o 

filósofo de Sils Maria realiza a articulação da dupla de valores morais na referida obra. 

Neste cenário, o filósofo anuncia que a sua observação genealógica encontra o 

caminho certo para o sentido do aparecimento dos valores morais a partir de uma análise 

linguística. A questão norteadora da genealogia, neste âmbito, é pelo significado das 

“designações para ‘bom’ cunhadas pelas diversas línguas” (GM/GM I 4). A resposta desta 

questão encontra uma regra: “o conceito denotador de preeminência política resulta em um 

conceito de preeminência espiritual” (GM/GM I 6). Tendo em vista que os valores, de forma 

primeira, derivam de uma posição político-social, Nietzsche assume que as primeiras 

ocorrências para o termo bom designavam a posição social da nobreza. Neste caso, o valor 

78 Atentamos, neste momento, para a observação de Barros (2002) quando o comentador afirma que se 
Nietzsche, em relação ao cristianismo, “não busca questioná-lo pura e simplesmente enquanto doutrina religiosa, 
é porque sabe, por assim dizer, que a investida realmente eficaz só virá quando o ataque for lançado contra o 
cristianismo como fenômeno moral” (Barros, 2002, p.35).  Nesse âmbito, o comentador aponta para o fragmento 
póstumo de início do ano 1888, no qual o filósofo afirma que só se atacou o cristianismo de maneira falsa, uma 
vez que enquanto “não se sentir a moral do cristianismo como um crime capital à vida, os seus defensores tirarão 
tudo de letra” (NF/FP 15(19) Início do ano de 1888). Nesse ímpeto, como exemplo, é importante atentarmos 
para a nona seção da primeira dissertação onde Nietzsche apresenta uma crítica ao cristianismo realizada por um 
“democrata”, o qual coloca sua condição de existência na igreja: “‘(...) Qual de nós seria livre-pensador, se não 
houvesse a Igreja? A Igreja é que nos repugna, não o seu veneno… Não considerando a Igreja, nós também 
amamos o veneno…’” (GM/GM I 9).    



69 

“bom” transmitia a ideia de “nobre”, “aristocrático” no sentido social, cujo sentido era de 

“‘espiritualmente nobre’, ‘aristocrático’, de ‘espiritualmente bem-nascido’, ‘espiritualmente 

privilegiado’” (GM/GM I 4). O sentido de “bom”, neste primeiro momento, corre em paralelo 

com a atribuição de “ruim” como sua negação. Dito de outra forma, o desenvolvimento deste 

segundo valor marcava uma distinção social para aquele que não era constituinte da nobreza 

social, remetendo, então, a “‘plebeu’, ‘comum’, ‘baixo’” (GM/GM I 2). Destaca o filósofo 

alemão, no entanto, que essa terminologia não possuía um sentido depreciativo, apenas uma 

marcação de diferença, enquanto oposição à nobreza. Nesse ponto de vista, em uma 

formulação primeira da moral nobre, a distinção que é destacada não se refere às ações, 

apenas às pessoas e aos seus modos de vida. Marcam, com isso, a diferença de seu grupo em 

relação aos demais. 

É mister destacar que Nietzsche mantém, neste primeiro momento, a primeira “dupla 

moral” a partir das mesmas designações em relação ao desenvolvimento desta tese nas obras 

destacadas acima. Nos três momentos centrais de sua obra nos quais a tese da dupla 

pré-história da moral aparece, a moralidade nobre mantém como característica uma afirmação 

de si enquanto seu ato criador. Na Genealogia da Moral, no entanto, o filósofo acrescenta que 

esta designação revela duas nuances a partir das quais o nobre atribui a si mesmos um sentido 

de superioridade. É justamente visando (1) a sua posição social e (2) seu “traço típico de 

caráter” (GM/GM I 5) que o nobre realiza suas valorações. Surge, com isso, uma questão: 

quais seriam estas condições sociais afirmadas pelos nobres e quais seriam esses traços 

característicos que são, igualmente, afirmados? Para tal, faz-se imprescindível estabelecermos 

um diálogo com Além de bem e mal. 

No nono capítulo da referida obra, intitulado O que é nobre?, Nietzsche indica, no 

primeiro parágrafo, quais são as condições da formulação de uma moral nobre: uma sociedade 

hierarquizada (JGB/BM 257). O filósofo alemão lança luz, então, para uma notória 

estratificação de “castas” onde o grupo nobre exerce o domínio a partir de sua força, por isso, 

afirma o filósofo, esses grupos, eram denominados, num momento inicial da civilização, 

como bárbaros: “A casta nobre sempre foi, no início, a casta de bárbaros: sua preponderância 

não estava primeiramente na força física, mas na psíquica — eram os homens mais inteiros (o 

que em qualquer nível significa também ‘as bestas mais inteiras’ —)” (JGB/BM 257).  

Este tipo de exercício de expansão de força faz com que Nietzsche associe a 

aristocracia como aquela através da qual houve a elevação do ser humano. Isso deriva da 

compreensão de que esta manifestação de exercício de violência é similar à própria 



70 

manifestação da vida enquanto vontade de potência (JGB/BM 259)79. É típico do nobre, 

assim, o exercício da manifestação de sua força, do exercício de sua potência. Uma vida, 

portanto, condizente com as condições de saúde formuladas na fisiopsicologia nietzschiana. 

No entanto, devemos atentar para a condição do exercício desta potência, já que há situações 

nas quais os indivíduos se abstêm deste tipo de prática, no caso, justamente, de haver uma 

“efetiva semelhança em quantidades de força e medidas de valor, e o fato de pertencerem a 

um corpo” (JGB/BM 259). Neste cenário, há uma prática de tratar aqueles que compõem este 

“corpo” como iguais. Os indivíduos nobres — em uma aristocracia sã (JGB/BM 259) — são 

contidos pelo costume de extravasar sua força. Vivem, dessa forma, em uma condição de 

autocontrole entre os seus, mas sem abandonar a vigilância mútua: 

 
(...) quem conhecesse aqueles “bons” apenas como inimigos, não conheceria 
senão inimigos maus, e os mesmos homens tão severamente contidos pelo 
costume, o respeito, os usos, a gratidão, mais ainda pela vigilância mútua, pelo 
ciúme inter pares [entre iguais], que por outro lado se mostram tão pródigos em 
consideração, autocontrole, delicadeza, lealdade, orgulho e amizade, nas relações 
entre si (GM/GM I 11, negrito nosso). 

 

A condição, neste cenário, percebemos, não é de uma absoluta tranquilidade. A 

sociedade nobre é caracterizada pelo filósofo alemão como detentora de “condições 

desfavoráveis” (JGB/BM 262), uma vez que a vivência inter pares é uma vivência entre seres 

que buscam a constante imposição de sua “espécie” (JGB/BM 262). Falta, na sociedade 

aristocrata, o “desvelo, o excesso, a proteção sob a qual a variação é promovida” (JGB/BM 

262). Nesse cenário, Nietzsche concebe que, nesse grupo, as experiências multifacetárias 

ensinam a que propriedades ela deve pelo fato de ainda viver e de ter vencido, 

denominando-as de virtude. No entanto, o cultivo dessa virtude é feito através de uma moral 

intolerante em relação à educação da juventude e a prescrições sobre a mulher, bem como nos 

costumes matrimoniais, na relação entre jovens e anciãos e nas leis penais (JGB/BM 262).   

Nesta perspectiva de uma sociedade marcada pela diferença — especificamente aquela 

referente ao valor entre os seres humanos —, o filósofo de Sils Maria indica que a valoração 

nobre se desenvolve a partir da dupla afirmação (indicada anteriormente), em relação à sua 

posição social e em relação aos seus traços (GM/GM I 5). Mais especificamente, aquilo que 

está na base dessa valoração da nobreza e que colabora com a manutenção dessa hierarquia é 

79 Neste sentido, em um fragmento póstumo, Nietzsche dá um estatuto de mais natural para esta primeira 
sociedade: “Mais natural é a nossa primeira sociedade, a sociedade dos ricos, dos ociosos: as pessoas caçam 
umas às outras, o amor sexual é uma espécie de esporte, no qual o casamento oferece um obstáculo e um 
estímulo; as pessoas se divertem e vivem em virtude do prazer; elas apreciam os privilégios corporais em 
primeira linha, elas são curiosas e ousadas” (NF/FP 10 (53) [102] Outono de 1887).  



71 

uma reverência a si mesmo, aquilo que Nietzsche chama — por uma ressignificação 

terminológica — da fé do nobre: 

 
Não são as obras, é a fé que aqui decide, que aqui estabelece a hierarquia, para 
retomar uma velha fórmula religiosa num sentido novo e mais profundo: alguma 
certeza fundamental que a alma nobre tem a respeito de si, algo que não se pode 
buscar, nem achar, e talvez tampouco perder (JGB/BM 287). 

 

A afirmação desta fé em si mesmo80, desta exaltação de sua posição e do exercício de 

comando, revela aquilo que seria a essência da “alma nobre”: o egoísmo, isto é, “aquela 

crença inamovível de que, a um ser ‘tal como nós’, outros seres têm de sujeitar-se por 

natureza, e a ele sacrificar-se” (JGB/BM 265). É a partir desta postura que o nobre aceita a si 

mesmo e sua condição como algo que estaria fundamentado na lei primordial das coisas, 

dando a esta condição o nome de justiça. Reconhece, nesse processo, que há outros com 

direitos iguais aos seus, deixando evidente a posição da hierarquia. É assim que move-se entre 

os seus, com o respeito, garantido-lhes a mesma “segurança de pudor que tem no trato 

consigo” (JGB/BM 265), processo que aumenta a parcela de seu egoísmo. Aliado a este 

sentimento, Nietzsche aponta que uma “aristocracia sã” tem como dado essencial que não se 

sinta como uma função, mas sim enquanto o sentido da sociedade, ou, mais ainda, a sua 

suprema justificativa (JGB/BM 258). Nesse sentido, aceita com boa consciência “o sacrifício 

de inúmeros homens que, por sua causa, devem ser oprimidos e reduzidos a seres 

incompletos, escravos, instrumentos” (JGB/BM 258). Chama a atenção que, nesse ponto de 

vista: 

 
Sua fé fundamental tem de ser que a sociedade não deve existir a bem da 
sociedade, mas apenas como alicerce e andaime no qual um tipo seleto de seres 
possa elevar-se até sua tarefa superior e um modo de ser superior (JGB/BM 258). 

 

Aliado à essa questão, o escritor de Além de bem e mal não se furta em alegar que a 

condição da nobreza não está ligada apenas ao elemento do exercício de direitos, mas que, 

80 Em um fragmento póstumo, o filósofo alemão assevera a importância da fé em si mesmo como 
engrandecimento de um povo: “‘Si un grand peuple ne croit pas qu’en lui seul se trouve la vérité, s’il ne se croit 
pas seul appelé à ressusciter et à sauver l’univers pas sa vérité, il cesse immédiatement d’être un grande peuple 
pour devenir une matière éthnographique’ [‘Se um grande povo não acredita que somente nele mesmo se 
encontra a verdade, se não acredita que somente ele é chamado à ressuscitar e à salvar o universo por sua 
verdade, ele cessa imediatamente de ser um grande povo para se transformar em matéria etnográfica’]// Um povo 
verdadeiramente grande nunca se satisfez com um papel secundário, um papel mesmo que influente não lhe 
satisfaz; ele precisa incondicionalmente do primeiro papel. A nação que abdica dessa convicção abdica da 
existência” (NF/FP 11(348) Novembro de 1887 — Março de 1888, tradução do francês é de nossa autoria). 



72 

igualmente, não se pode negar de deveres81. É característico, assim, da nobreza não pensar em 

rebaixar os seus deveres para todos, mas assumi-los para si. Assim, a tônica da nobreza é 

tanto marcada pelo fato “de se buscar instintivamente por si pesadas responsabilidades” 

(NF/FP 15(115) Início de 1888) quanto “não querer ceder nem compartilhar a própria 

responsabilidade” (JGB/BM 272), mas contar que, entre os seus privilégios, existem seus 

deveres. Com isso em vista, é possível caracterizar que o nobre nietzschiano está envolto em 

condições de uma superioridade, no momento de formação da sociedade, em relação a um 

outro. Entre os seus, a vivência dos nobres é marcada por um respeito mútuo, um respeito 

inter-pares, mas com uma igual vigília. É necessário, nesta sociedade, haver um processo de 

cultivo na educação e uma constância de afirmação dessas posições. Com isso, o nobre afirma 

a si mesmo a partir de um sentimento de egoísmo, com o qual se compreende como a meta da 

sociedade, para a qual a sociedade trabalha e vive. Entendem, por sua fé, esse processo como 

a justiça. A partir desse cenário de autoafirmação, de compreensão de traços típicos de 

caráter, Nietzsche concebe um exemplo desta a partir de um olhar sobre a nobreza grega com 

seu porta-voz Teógonis de Mergara. Nesta nobreza, a palavra cunhada para o nobre (esthlós 

[ἐσθλός]) implica, em um primeiro sentido, “veraz”, ou seja, “alguém que é, que tem 

realidade, que é real, verdadeiro” (GM/GM I 5). O desenvolvimento da terminologia grega 

leva, a partir de uma mudança subjetiva, à verdadeiro, enquanto o veraz. Nesta fase de 

desenvolvimento, Nietzsche assevera, “ela se torna lema e distintivo da nobreza, e assume 

inteiramente o sentido de ‘nobre’, para diferenciação perante o homem comum mentiroso” 

(GM/GM I 5)82.  

A nobreza, no entanto, não se relaciona apenas com seus iguais, mas também com um 

grupo de subjugados, um grupo de dominados. Neste ponto, há um outro afeto nobre, 

82 Azeredo (2025), em um artigo intitulado A Genealogia da moral em Nietzsche: o passado como eterno 
presente, promove uma valiosa discussão sobre a localização geográfica desta aristocracia nietzschiana, 
encontrando-a na Grécia, enquanto “modos distintivos de ser e avaliar” (Azeredo, 2025, p.226). Nesse sentido, a 
autora concebe que Nietzsche “jamais saiu da Grécia Antiga” (Azeredo, 2025, p.242) em suas reflexões. 
Seguindo a pista de Nietzsche em um fragmento póstumo, onde o filósofo afirma que os juízos de valor do 
cristianismo advêm de uma rebelião “contra os valores aristocráticos do mundo antigo” (NF/FP 2(128) Outono 
de 1885 — Outono de 1886), a comentadora se propõe a traçar o fio histórico a partir da qual houve uma 
superação dos valores e do “logos” grego para o “logos” cristão. A figura de Teógnis ocupa, nesse sentido, um 
importante papel, haja vista que este “pertencia ao grupo do gênero poético conhecido como elegia; por meio da 
poesia, ele transmitia exortações e ensinamentos formadores nobreza grega, veiculando valores e tradições nas 
apresentações feitas a uma audiência selecionada, composta tão somente pela aristocracia” (Azeredo, 2025, 
p.230). Além disso, percebe nos cultos órficos o primeiro alimento para o cristianismo emergente, atribuindo a 
essa linha de desenvolvimento, a reforma da transvaloração escrava  da moral. Acreditamos que a proposta da 
professora indica um caminho frutífero para pensar o desenvolvimento da moral, no entanto nosso destaque da 
história nietzschiana volta o olhar para aquele que seria o “povo sacerdotal” (GM/GM I 7): os judeus.    

81 Em Aurora, no aforismo intitulado Contribuição à história natural do dever e do direito, este [ o direito] é 
compreendido como parte do meu poder a qual foi concedida por outros enquanto os deveres são os direitos dos 
outros sobre mim (M/A 112). Acenamos, com isso, para um tema que será discutido de forma mais detalhada no 
próximo capítulo, que é a relação entre direitos e deveres.   

https://en.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%90%CF%83%CE%B8%CE%BB%CF%8C%CF%82


73 

relacionado à sua afirmação: o páthos da distância (GM/GM I 2). Este páthos da distância, 

nascido da diferenciação “entre classes” (JGB/BM 257), destacando a superioridade na 

nobreza, é impulso formador do sentido de “ruim”, o marcador de distância em relação aos 

que não são nobres. A partir deste distanciamento, o nobre, que deixa de exercer seus instintos 

sobre seus pares, aplica-os ao grupo dos “ruins”. Esses nobres, contidos pelo costume entre os 

seus, não deixam de extravasar sua força mediante ao outro, ao estrangeiro. Tais quais 

“animais de rapina”, eles desfrutam da liberdade de quaisquer coerções sociais, retornando “à 

inocente consciência dos animais de rapina, como jubilosos monstros” (GM/GM I 11). O 

filósofo genealogista não deixa dúvidas que esses traços de exercício da violência estão 

presentes na raiz de todos os nobres, denominando-os como a “magnífica besta loura [blonde 

Bestie]83 que vagueia ávida de espólios e vitórias” (GM/GM I 11). O filósofo, com isso em 

vista, resgata, em Genealogia da Moral, a designação da nobreza apontada em Além de bem e 

mal, de que os nobres seriam denominados de “bárbaros”, acrescendo que isso é um motivo 

de orgulho entre esses nobres guerreiros. Com isso, compreendemos os dois âmbitos envoltos 

na moralidade nobre, quais sejam, as suas afirmações em relação ao seu grupo e as suas 

condições de existência. Enquanto a afirmação do seu grupo é garantida com o páthos da 

distância em relação ao diferente, a exaltação de sua existência é afirmada com o sentimento 

de nobreza, através do qual ele se sente como a meta da sociedade84.  

84 Em um fragmento póstumo do começo de 1888, Nietzsche assevera a importância desse egoísmo na 
formulação nobre de estipular valor. Afirma o filósofo que o “egoísmo é tão valoroso quanto é valoroso 
fisiologicamente aquele que o possui” (NF/FP 14(29) Começo do ano 1888). Nesse intento, é perceptível, esse 
tipo de sentimento, em uma linha de desenvolvimento no qual o particular que representa “a ascensão da 
linhagem de homem” já que, a partir disso “seu valor é de fato extraordinário; e o cuidado como a conservação e 
com o favorecimento de seu crescimento pode ser extremo”, o que representa um cuidado “com o futuro 
prometido nele, o qual dá ao particular bem constituído um direito extraordinário ao egoísmo” (NF/FP 14(29) 

83 É necessário evidenciar o significado deste termo no pensamento nietzschiano. Isso porque o sentido de “besta 
loura” não está aliado com a tese ariana que se desenvolveu na Alemanha no século XX. Na seção que o filósofo 
utiliza o termo, na Genealogia da Moral, são numerados alguns exemplos de quem seriam essas bestas louras: 
“nobreza romana, árabe, germânica, japonesa, heróis homéricos, vikings escandinavos” (GM/GM I 11). Ainda 
no Caso Wagner, Nietzsche novamente exemplifica a nobreza, no contexto de uma discussão estética baseada na 
fisiopsicologia (WA/CW, Epílogo), a partir dos exemplos das nobrezas “‘romana,’ ‘pagã’, ‘clássica’, 
‘Renascença’” (WA/CW, Epílogo). Percebemos, com isso, que Nietzsche não está, com o termo, designando, 
uma característica física, mas valendo-se de um personagem para sua argumentação. É visível, ainda nesta 
mesma seção, que o filósofo genealogista, quando utiliza o termo “besta loura germânica” acrescenta: “embora 
mal exista uma relação conceitual, menos ainda sanguínea, entre os antigos germanos e nós, alemães” (GM/GM 
I 11). Marcando, assim, uma divergência no que tange à utilização desta ideia em relação à sua apresentação no 
século XX. Com isso em vista, Hatab (2008) afirma que é “certamente possível que ‘besta loura’é uma escolha 
retórica do próprio Nietzsche para incorporar as virtudes da vitalidade nobre. Mas eu acredito que, pelo menos, é 
possível que esta figura seja uma escolha retórica para a reinterpretação da moralidade escrava dos valores 
nobres” (Hatab, 2008, p.48). Ainda nesse cenário, Leiter (2015) elabora a sua perspectiva sobre essa figura como 
uma comparação: “[a] ‘besta loura de rapina’ é simplesmente o leão, e não, como se deve ter pensado, uma 
referência aos Arianos. Como poderia ser o último quando, em uma sentença mais adiante, nos são dados como 
exemplos dessas ‘bestas louras’ as nobrezas árabe, japonesa e romana?” (Leiter, 2015, p.164, nota 17).  
Kaufmann, igualmente, afirma que a besta loura não é um conceito racial, ela é “um ideograma que Nietzsche 
utilizou para simbolizar as pessoas que têm impulsos de animais fortes os quais ele ainda não haviam aprendido 
a controlar” (Kaufmann, 2013, p.297).  



74 

É, nesse cenário, apresentado o primeiro partido do conflito da grande política. O 

partido daqueles que afirmam a vida enquanto vida, ou, como o filósofo afirma, seria a 

“linguagem simbólica da vida que vingou, que ascende, da vontade de [potência] como 

princípio da vida” (WA/CW, Epílogo). Levando a cabo a ideia de uma designação social 

marcar a designação espiritual, Nietzsche vai denominar esse primeiro partido como Roma, 

uma vez que “os romanos eram os fortes e nobres, como jamais existiriam mais fortes e 

nobres, e nem foram sonhados sequer: cada vestígio, cada inscrição deles encanta, se apenas 

se percebe o que escreve aquilo” (GM/GM I 16).   

Na Genealogia da Moral, no entanto, o filósofo alemão apresenta-nos a uma outra 

espécie de nobreza, subalterna: os sacerdotes ascéticos. Diferente, portanto, dos argumentos 

apresentados em Humano, demasiado humano e Além de bem e mal, Nietzsche adiciona mais 

um fator à equação da história dos valores morais. Com essa significativa mudança, faz com 

que o conflito entre as valorações morais receba novas especificidades. Vejamos, por isso, 

qual o papel que esta nova personagem cumpre no desenvolvimento do plano da 

dupla-história dos valores morais e qual sua relação com as personagens anteriormente 

apresentadas, os nobres guerreiros e os escravos. 

 

2.2 O Sacerdote e a transvaloração dos valores 

O sacerdote é apresentado na Genealogia da Moral como aquele que, fazendo parte de 

uma nobreza social, propõe sua própria articulação valorativa. Esta valoração opera mantendo 

o desígnio que a posição social reflete a “posição espiritual” (GM/GM I 6). É nesse sentido 

que há uma distinção de estamentos a partir de marcações através da “pureza”, ou seja, entre 

“puro” e “impuro”, valores que “também se desenvolvem depois ‘bom’ [gut] e ‘ruim’ 

[schlecht], num sentido não mais estamental” (GM/GM I 6). Neste primeiro momento, 

mesmo demarcando estamentos, a relação quanto a “pureza” estava ligada à execução de 

determinadas ações:  

 
O “puro” é, desde o princípio, apenas um homem que se lava, que se proíbe 
certos alimentos que causam doenças de pele, que não dorme com as mulheres 
sujas do povo baixo, que tem horror a sangue — e não mais, pouco mais, que 
isso! (GM/GM I 6). 

 

Começo do ano de 1888). Cabe lembrar da perspectiva apontada, no primeiro capítulo, na forma pela qual o 
nobre lida com a história, haja vista que, aqui, aparece um tipo de visão de mundo que está interligado com essa 
forma. Nietzsche alega que o nobre, com o olhar histórico, considera-se “como o herdeiro de toda nobreza do 
espírito passado, herdeiro com obrigações, o mais aristocrático de todos os velhos nobres e também o 
primogênito de uma nova aristocracia, cujos pares ainda nenhuma época viu ou sonhou” (FW/GC, 337).  



75 

A atenção dada por Nietzsche nesta valoração do sacerdote refere-se à precariedade da 

saúde dessa aristocracia, o que a leva a valorar hábitos que são hostis à ação. O filósofo 

genealogista levanta a possibilidade de que esses hábitos geram como sequelas a debilidade 

intestinal e a neurastenia, que estariam “quase que fatalmente inerentes aos sacerdotes de 

todos os tempos” (GM/GM I 6). No entanto, a preocupação torna-se maior quando Nietzsche 

depara-se com os remédios dessa nobreza sacerdotal, os quais se apresentam como mais 

perigosos do que a própria doença que se propõe a curar. Nesse aspecto, são destacadas 

formas de lidar com o corpo a partir da promoção de dietas, continência sexual, jejum e a 

metafísica antissensualista do sacerdote (GM/GM I 6). Soma-se à esta prescrição a cura mais 

radical no nada “ou Deus — o anseio de unio mystica com Deus é o anseio budista pelo Nada, 

pelo Nirvana — e nada mais” (GM/GM I 6)85.  

Nietzsche destaca, nesta seção, a caracterização de uma nobreza social cuja condição 

fisiológica é marcada pela doença, a qual o impossibilita para a ação, colocando sua condição 

vital em outros termos, partindo de pressupostos ligados à contenção da “atividade”. 

Apresentam, com isso, uma valoração sustentada em uma condição de “impotência” (GM/GM 

85 R. Lanier Anderson (2011), em seu artigo intitulado On the nobility of Nietzsche’s priests, assume uma defesa 
de que a personagem do sacerdote é melhor compreendida como nobre, afirmando que essa defesa “ilumina a 
real estrutura do argumento da primeira dissertação, tanto quanto a natureza das categorias de Nietzsche de 
‘nobre’ e ‘escravo’” (Anderson, 2011, p.27). Nesse sentido, o comentador afirma que as categorias “nobre”, 
“escravo” e “sacerdote” não são pensadas socialmente (Anderson, 2011, p.30), mas o que as classificam como tal 
— especialmente “nobre” e “escravo” — é a capacidade psicológica de criação de valores e de auto-aprovação 
(Anderson, 2011, p.45). Com isso em vista, o comentador assume que a “nobreza sacerdotal foi introduzida para 
lidar exatamente com esse problema [a incompatibilidade entre a criação e os escravos], e esse é o motivo de 
Nietzsche ser entusiasmado em insistir que seus sacerdotes são nobres. Como nobres, eles compartilham a 
capacidade de criar valores”, porém “a nobreza sacerdotal é especialmente vulnerável à corrupção, porque eles 
podem ser conquistados sem nenhuma perda de sua nobreza. E, assim, a subordinação política e cultural deles à 
nobreza guerreira pode desvirtuar o processo de criação de valores, os quais normalmente seriam afirmados pela 
auto-glorificação e a afirmação de si. Ao invés disso, a energia da criação valorativa é desviada para expressar os 
sentimentos vingativos” (Anderson, 2011, p.44). Com isso em vista, Anderson compreende que eles “inventaram 
um novo sistema de valoração altruísta demandando respeito igual pelos interesses de todos — a moralidade 
escrava. Os novos valores justificam a ampla condenação moral dos nobres, assim oferecem expressão para o 
ressentimento dos escravos, e ao mesmo tempo eles oferecem aos escravos termos nos quais eles podem afirmar 
a si mesmos como ‘bons’, por contraste dos nobres ‘maus’” (Anderson, 2011, p.46, itálico no original). Nesse 
sentido, o comentador ainda destaca a posição do sacerdote frente ao ressentimento: “Repare que a nobreza do 
sacerdote é crucial para a insaciável, indescritível característica do ressentimento nesse caso: é precisamente por 
causa de seu senso de superioridade auto-declarado (...) que a subordinação é tão frustrante para eles” (Anderson, 
2011, p.49, itálicos do autor). Acreditamos que a posição de Anderson é valiosa em reconhecer o papel do 
sacerdote no desenrolar do argumento da genealogia nietzschiana, no entanto, apontamos uma divergência 
central: a nobreza do sacerdote deve ser compreendida socialmente. Nesse sentido, faz jus reconhecer que os 
sacerdotes “funcionavam como mediadores entre a vida humana e as dimensões espirituais ao conduzir rituais 
religiosos e exibir poderes proféticos, visionários e divinos” (Hatab, 2010, p.54). Enquanto um “Tipo”, o 
sacerdote não seria caracterizado como nobre, mas seria compreendido de uma forma peculiar, especificamente 
como uma espécie particular da decadência, justamente devido às suas práticas (Melo Neto, 2022, p.116). Com 
isso em vista, argumentamos que o principal elemento de sustentação de Anderson sobre a avaliação da nobreza 
no sacerdote é passível de contestação, uma vez que este (o sacerdote) não cria valores, apenas os deriva da 
nobreza guerreira: “[j]á se percebe com que facilidade o modo de valoração sacerdotal pode derivar 
[abzweigen] daquele cavalheiresco-aristocrático e depois desenvolver-se em seu oposto” (GM/GM I 7, negrito 
nosso). A posição acerca do ressentimento sacerdotal será discutida no decorrer deste capítulo.  



76 

I 7). Com isso em vista, o filósofo alerta para o perigo desta figura, uma vez que é a partir 

dela que o ser humano se tornou “um animal interessante” (GM/GM I 6). Isto é, foi a partir da 

figura do sacerdote que a “alma” humana ganhou profundidade e “tornou-se má [böse]” 

(GM/GM I 6). Percebemos, com isso, o indício de uma nova forma de lidar com a valoração. 

Mais do que isso, Nietzsche indica que a moral sacerdotal pode utilizar os termos valorativos 

através de uma derivação daqueles expressos pela nobreza guerreira, mas modificando o 

sentido, transformando-os em seu oposto. Nesse caso, o filósofo exprime uma condição: “isso 

ocorre quando a casta dos sacerdotes e a dos guerreiros se confrontam ciumentamente, e não 

entram em acordo quanto às suas estimativas” (GM/GM I 7). Em um confronto, nesse caso, 

no seio da nobreza, o sacerdote opera em um processo de inversão à avaliação guerreira 

através do ódio, o qual “torna-se a coisa mais espiritual e venenosa” (GM/GM I 7). Com a 

inversão da valoração nobre, não mais indica que a exuberância estaria em um tipo de vida 

que se assemelha com os guerreiros, mas sim com o seu oposto: os sofredores. O sacerdote, 

nesse cenário, torna-se um “aliado” dos oprimidos.    

Após essa apresentação de características gerais do sacerdote, o filósofo localiza qual 

seria o povo no qual esta visão sacerdotal seria mais marcante. Indica, de forma imediata, que 

foram os judeus, “aquele povo de sacerdotes que soube desforrar-se de seus inimigos e 

conquistadores apenas através de uma radical [transvaloração] dos valores, ou seja, por um 

ato da mais espiritual vingança” (GM/GM I 7). Os judeus, nesse esquema, são considerados 

como “o povo sacerdotal” por excelência, no qual houve a transformação dos valores em prol 

de uma afirmação dos pobres, impotentes, sofredores e necessitados (GM/GM I 7). Atrelado a 

isso, há um movimento de ataque à nobreza, com a ideia de que os nobres “serão por toda 

eternidade os maus [die Bösen], os cruéis, os lascivos, os insaciáveis, os ímpios, serão 

também eternamente os desventurados, malditos e danados” (GM/GM I 7). Com isso, 

devemos nos atentar para algumas considerações acerca da linguagem empregada por 

Nietzsche. Em um fragmento escrito no período do outono de 1887, próximo da publicação da 

Genealogia da Moral, o filósofo alemão faz uma reflexão acerca desta transvaloração judaica 

da moral utilizando os seguintes termos: classe sacerdotal [Priesterschaft], povo sacerdotal 

[Priesterlichen Volkes], tipo sacerdotal [Priesterliche] e caráter sacerdotal [Priesterhaftigkeit]. 

Como forma de compreendermos bem estes detalhes, façamos uma análise do referido 

fragmento póstumo.  

O filósofo afirma, de antemão, que há, no povo judeu, aquilo que podemos chamar de 

classe sacerdotal, a qual “tinha sabido apresentar tudo aquilo que ela pretendia alcançar como 

dogma, como obediência em relação a um mandamento divino” (NF/FP 10[79] Outono de 



77 

1887), da mesma forma, importava para esta classe, introduzir aquilo que julgava necessário 

para o mantimento de Israel e para a possibilitar a sua existência enquanto grupo. Há, neste 

cenário, um processo próximo ao descrito na sexta seção da primeira dissertação da 

Genealogia da Moral, na qual o sacerdote prescreve determinadas ações a partir das quais 

será mantida sua existência. Mais ainda, são ações que transformam a sua existência como 

necessária. A continuidade desse processo foi dada no interior do judaísmo, a partir de uma 

necessidade de obras que pôde ser concebida com um tipo sacerdotal [Priesterliche], o qual é 

descrito como aquele que se comporta de forma distinta em relação ao nobre, que, para se 

destacar intensamente “de si o seu oposto, não colocava valor nas ‘obras’, mas na ‘atitude’” 

(NF/FP 10[79] Outono de 1887). Nesse caso, há um processo de inversão do “tipo” de ser 

humano que a classe dos sacerdotes visava impor, a partir da negação de um outro tipo, o qual 

faz parte da nobreza guerreira. Haveria, nesse esquema, então, uma tentativa da classe 

sacerdotal de impor uma tipologia outra de ser humano no interior de um “povo sacerdotal — 

um movimento pietista vindo de baixo (pecadores, funcionários de fronteira, mulheres, 

doentes)” (NF/FP 10[79] Outono de 1887). A partir deste fragmento, conseguimos destacar 

que há uma diferenciação fundamental no tratamento do sacerdote no interior do pensamento 

nietzschiano. Não só isso, mas também verificamos uma importante distinção que ocorre no 

interior da própria transvaloração escrava da moral, uma vez que há o sacerdote enquanto uma 

classe e um povo “vindo de baixo”.  

Com isso em vista, Nietzsche designa o impulso a partir do qual podemos encarar esta 

rebelião escrava da moral, visando o afeto que age nessa interpretação de mundo: o 

ressentimento. Especificamente, o ressentimento “dos seres aos quais é negada a verdadeira 

reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária obtêm reparação” (GM/GM I 

10)86. O ressentimento, nesse aspecto, é uma condição afetiva, a partir da qual há um ensejo 

pela desforra vingativa de impulsos. Nesse caso, esse estado afetivo é uma condição nascida 

em situações reativas, isto é, em situações nas quais a força precisa ser exercida contra um 

outro. No entanto, o ressentimento da moralidade escrava não se esgota com essa situação87, 

uma vez que a sua condição não o permite que se descarregue essa vingança, levando-a ao 

fracasso (NF/FP 8(4) Verão de 1887). Nesse caso, para o escravo, o ressentimento consome, 

87 O ressentimento não é uma exclusividade do tipo escravo. Nietzsche afirma que é possível perceber essa 
condição afetiva no nobre, mas que quando nele aparece “se consome e se exaure numa reação imediata, por isso 
não envenena: por outro lado, nem sequer aparece, em inúmeros casos em que é inevitável nos impotentes e 
fracos” (GM/GM I 10). 

86 Leiter destaca essa posição ao afirmar que não é qualquer estado de coisas que produz o ressentimento, mas 
“deve ser um estado de coisas que é tanto desprazeroso para a pessoa afetada e ao qual ele é impotente 
[powerless] para modificar qualquer ação reparadora” (Leiter, 2015, p.162).  



78 

se mantém vivo na memória. A sede de vingança não se exaure, permanece viva. Gera, assim, 

efeitos nocivos de “aborrecimento, a suscetibilidade doentia, a impotência da vingança, o 

desejo, a sede de vingança, o revolver venenos em todo sentido” (EH/EH, Por que sou tão 

sábio, 6)88. No mundo do ressentido, “tudo fere” (EH/EH, Por que sou tão sábio, 6). O ódio 

passa a ser mobilizador, sendo, com isso, o próprio mundo, um inimigo. Nesse ensejo, o 

ressentido engendra um raciocínio metafísico de negação deste mundo em prol de um outro, 

que negue a condição de sofrimento: 

 
O que inspira essas conclusões [metafísicas dualistas] é o sofrimento: no fundo, 
trata-se de desejos, gostar-se-ia que houvesse um mundo assim; do mesmo modo, 
o ódio em relação ao mundo, que faz sofrer, expressa-se no fato de que um outro 
é imaginado, um mundo valioso: o ressentimento dos metafísicos contra o 
efetivamente real é aqui criador (NF/FP 8[2] Verão de 1887).  

  

88 Atentamos, neste aspecto, à interpretação de Marton (2014) sobre a diferença entre ressentimento e reação: 
“Incapaz de aniquilar o forte, o ressentido quer vingar-se, mas, não podendo fazê-lo, imagina o momento em que 
sua ira se exercerá impiedosa e implacável: inventa a ocasião em que lhe será, finalmente, permitida a desforra. 
É da própria impotência que nasce e se alimenta o seu desejo de vingança. É por isso que ressentimento não é 
sinônimo de reação: justamente por ser impotente para reagir, ao fraco só resta ressentir” (Marton, 2014, p.171, 
itálicos da autora). Nesse sentido, a comentadora afirma que o valor “‘mau’ da moral do ressentimento 
corresponde ao valor ‘bom’ da outra moral, os ressentidos não criam propriamente; limitam-se a inverter os que 
foram postos pelos nobres” (Marton, 2014, p.172). Paschoal (2008), neste debate, propõe uma dupla visão sobre 
o sentido de ressentimento na Genealogia da Moral: “no primeiro caso o ressentimento designa uma obstrução 
da ação que se desenrola numa indigestão psíquica e num envenenamento produzido pela sua não ação; no 
segundo, como uma moral”, seria correspondente a uma vontade de potência “operante que busca o domínio 
sobre as demais e que efetivamente é vitoriosa na cultura ocidental” (Paschoal, 2008, p.21). Com essa divisão, o 
autor propõe que o ressentimento enquanto um “fenômeno social não é propriamente fraco — embora tenha sua 
origem na fraqueza fisiológica e na rancorosa sede de vingança diante do ‘inimigo mal’ —, como Nietzsche 
descreve na primeira dissertação da Genealogia (...)” (Paschoal, 2008, p.21-22). Nesse cenário, o comentador 
afirma que, enquanto fenômeno social, “o ressentimento é, antes, uma forma de ação, porém, ainda assim, uma 
reação, que se produz a partir daquela agressão inicial sofrida pelo homem do ressentimento e que não pôde ser 
revidada de forma imediata. Melhor, o ressentimento caracteriza uma forma de ação de segunda ordem, pois é 
sempre uma ação-reação, uma ação de resposta que precisa necessariamente de um ferimento anterior para se 
produzir” (Paschoal, 2011, p.190). Nesse sentido, o comentador propõe que o binômio lido não seja o de 
“ação-inação”, mas sim de “ação-reação”, sendo este um ideal do “homem comum” enquanto aquele seria o 
ideal do nobre. Nesse processo, o comentador enxerga a amplitude do perigo do ressentimento a partir da 
formulação valorativa escrava: “o ressentimento deixa de ser perigoso apenas para o homem exausto e torna-se 
um perigo também para aqueles que são saudáveis e, de resto, para os homens em geral. Nesse momento, por 
mais que possa parecer algo paradoxal, tem-se uma evidente manifestação da força do fraco” (Paschoal, 2011, 
p.194). Acrescenta a isso que Paschoal enxerga no sacerdote este ativista da moral escrava: “[e]le é a expressão 
daquela ambição do domínio que aqui associamos ao ressentimento no momento em que este se torna criador de 
valores”, ou seja, o sacerdote é  compreendido como a fórmula para uma vontade de potência “extremamente 
operante e vitoriosa e, nesse sentido, ele é forte. Conquanto seja fisicamente fraco, sua força decorre de um fator 
que Darwin parece ter se esquecido: o espírito, nele, bem como no fraco em geral, é mais abundante” (Paschoal, 
2011, p.197). Com isso em vista, admitimos que nossa perspectiva se aproxima, em partes, a ambos os autores. 
Acreditamos, como Marton, que há uma diferença entre a reação e o ressentir. No entanto, concebemos, como 
Paschoal, que haja aspectos do ressentimento do meio social e do “individual”. No entanto, essa diferença não 
nos faz admitir que o binômio da relação seja compreendido como “ação-reação”, uma vez que nem o sacerdote 
e nem o escravo são passíveis de exercerem essa reação. Assim, o ressentimento não impulsiona à reação, 
necessita criar um cenário na qual essa poderia se efetivar. Opera, nesse caso, enquanto um afeto de mobilização 
a partir do qual o sacerdote constrói seu rebanho. É preciso atentar, no entanto, que não assumir essa prática do 
ressentimento enquanto uma reação não implica em observar os perigos dessa valoração escrava, enfatizada por 
Nietzsche (EH/EH, Por que sou tão sábio, 6).      



79 

A partir dessa condição afetiva, a vingança, que não pode ser descarregada em atos, 

encontra nas formulações morais e na criação de outros mundos, a sua via de escape. Mais 

especificamente, para essa moral, a válvula de escape em um outro mundo é de importância 

capital, já que é através dela que o ressentimento pode negar o movimento de ascendência dos 

nobres, a vida, a Terra, ou, em última instância, o próprio mundo:  

 
Para poder dizer Não a tudo o que constitui o movimento ascendente da vida, a 
tudo o que na Terra vingou, [a] [potência] [die Macht], a beleza, a autoafirmação, 
o instinto do ressentiment, que tornado gênio, teve de inventar um outro mundo, 
a partir do qual a afirmação da vida apareceu como mau, como o condenável em 
si (AC/AC 24). 

  

A moral escrava nasce, assim, primeiramente, de uma negação do grupo guerreiro — 

ao qual os escravos não podem se igualar, por mais que este seja seu desejo (GM/GM I 15) — 

para, com isso, vir uma afirmação das suas virtudes; ou melhor, daquilo que os próprios 

escravos ressignificam como virtude. Buscam, assim, interpretar o próprio ressentimento 

enquanto uma virtude (NF/FP 8(4) Verão de 1887). Nietzsche marca, com isso, que, enquanto 

o “‘os bem-nascidos’ se sentiam mesmo como os ‘felizes’”, os ressentidos precisavam 

construir uma felicidade artificial (GM/GM I 10). Para explicar o processo de valoração 

escrava da moral, o filósofo alemão utiliza uma linguagem fabular com a construção de duas 

personagens, a ave de rapina e as ovelhas89: 

 
Que as ovelhas tenham rancor às grandes aves de rapina não surpreende: mas 
não é motivo para censurar às aves de rapina o fato de pegarem as ovelhinhas. E 
se as ovelhas dizem entre si: “essas aves de rapina são más; e quem for o menos 

89 Levamos em consideração, nesse cenário, a observação de Ferraz (2008) sobre a utilização da fábula para a 
descrição da transvaloração escrava: “O filósofo lança mão de uma fábula, gênero tradicionalmente vinculado às 
sentenças e lições morais. A aparente ingenuidade das fábulas em geral introduz o peso dos deveres e valores a 
serem seguidos, sugerindo ameaças (mais ou menos implícitas) para eventuais não seguidores. Esse gênero não 
deixa igualmente de remeter ao estilo parabólico próprio às sagradas escrituras, aqui também presente como que 
em linha d’água” (Ferraz, 2008, p.148). Dessa forma, o filósofo realiza, com este uso, um duplo movimento de, 
por um lado, parodiar as escrituras cristãs e, por outro, fornecer ao(à) eventual leitor(a) onde está ancorada a 
“lição de moral” do cristianismo. Demonstra, assim, tanto como o discurso cristão está sustentado em um 
processo de ameaça através de uma linguagem aparentemente “tranquilizadora” quanto leva ao seu próprio leitor 
a ser afetado por esse tipo de discurso. Afirma, ainda, a comentadora que a palavra funciona como um 
pharmakon: “remédio e veneno, tanto pode promover e perpetuar ilusões que interessam à perspectiva do 
ressentimento e à valoração moral, como pode ser utilizada, como nesse texto de Nietzsche [GM], para nos dar a 
ver tal ilusão (e dela rir), fazendo o feitiço da linguagem virar contra a Circe da moral” (Ferraz, 2008, p.154). 
Sobre o uso da escrita nietzschiana como mobilizadora dos afetos dos leitores, seguimos Janaway (2007) em 
reconhecer que há um objetivo do autor em atingir a dimensão afetiva do seu(sua) leitor(a): “O projeto de 
Nietzsche de transvaloração [revaluing] dos valores morais contém como parte essencial o descobrimento de 
uma vida afetiva multifacetada por debaixo de nossos julgamentos morais. Pela provocação de uma série de 
afetos em seu leitor, Nietzsche o permite a localizar o alvo da transvaloração [reavaluation], a ‘moralidade’, a 
qual inclui um complexo de atitudes dele ou dela mesmo [seus leitores], central a que se encontram inclinações e 
aversões afetivas” (Janaway, 2007, p.96).  



80 

possível ave de rapina, e sim o seu oposto, ovelha — este não deveria ser bom?” 
(GM/GM I 13). 

 

A fábula traduz o ímpeto, assim, de um grupo que, impotente para combater o 

exercício de domínio de um grupo mais forte, realiza seu pretenso combate em um campo dos 

valores. Atribui, dessa forma, uma valoração negativa, em uma primeira instância, ao grupo 

da nobreza guerreira, que exerce seu domínio, entendo-a como má, uma vez que ela faria, a 

eles, maldade90. Em contrapartida, o fraco, ainda apenas inserido no seu grupo, precisa 

afirmar a sua condição se distanciando desta nobreza guerreira. O bom do fraco, assim, é 

formulado, na compreensão nietzschiana, pelos seguintes dizeres: “bom é todo aquele que não 

ultraja, que a ninguém fere, que não ataca, que não acerta contas, que remete a Deus a 

vingança, que se mantém na sombra como nós, que foge de toda maldade e exige pouco da 

vida como nós” adjetivando a si mesmos como “os pacientes, humildes, justos” (GM/GM I 

13)91. Em todo processo, no entanto, o fraco está em uma relação tanto com os guerreiros, 

uma vez que é deles que buscam se vingar, quanto com outros fracos, compartilhando, entre 

os seus, os sentimentos de vingança e impotência (GM/GM I 13). Há, mais ainda, nesse 

sentido uma tentativa de, a partir desta ressignificação, “estar satisfeito consigo” e ainda de se 

91 É importante destacar que Nietzsche, em Além de bem e mal, assume que o julgamento moral é a forma 
preferida dos “espiritualmente limitados”, já que “lhes faz bem que haja um critério segundo o qual mesmo os 
homens acumulados de bens e privilégios do espírito se igualem a eles” (JGB/BM 219). É fundamental atentar 
para essa perspectiva, uma vez que esta será uma marca distintiva entre as avaliações entre a moral nobre e a 
moral escrava. Pois enquanto a nobreza marcaria um distanciamento em relação a outros grupos, Nietzsche 
denuncia, neste cenário, a necessidade de grupos “limitados” de tentar se tornar iguais, por isso “lutam pela 
‘igualdade de todos perante a Deus’, e para isso precisam crer em Deus” (JGB/BM 219). Aponta, neste sentido, a 
irritabilidade deste grupo (denominado como limitado) à afirmação de que entre os “espiritualmente elevados” e 
os “apenas morais” não há comparação. No entanto, lança luz à sua tese: “uma superior espiritualidade existe 
apenas como rebento final de qualidades morais; que é uma síntese de todos aqueles estados atribuídos ao 
homem ‘apenas moral’, após terem sido adquiridos isoladamente, através de longa disciplina e exercício, e talvez 
por cadeias de gerações; que a superior espiritualidade é justamente a espiritualização da justiça, e daquele rigor 
bondoso que se sabe encarregado de manter no mundo a hierarquia entre as coisas mesmas — e não só entre os 
homens” (JGB/BM 219). Com isso, adverte aos “espiritualmente limitados” que a “elevação espiritual” é uma 
promoção de espiritualização de práticas morais através da disciplina, mas uma disciplina que tem como norte a 
sustentação de uma hierarquia entre os seres humanos. Põe, assim, a perspectiva de avaliação dos 
“espiritualmente limitados” frente à outra perspectiva moral. Chama atenção, com isso, para dois elementos. 
Primeiro, para o não reconhecimento, por parte do grupo “espiritualmente limitado” de que aquele outro grupo, 
que são seus alvos de vingança, são “espiritualmente elevados” por estarem envoltos de uma outra perspectiva 
moral. Segundo, sustenta que esta forma de avaliação a partir da igualdade tem como cerne uma tentativa de (1) 
vingança, (2) compensação pela condição na qual os avaliadores se encontram e (3) elevação espiritual.   

90 Ferraz (2008) realiza uma importante observação sobre as perspectivas da ave de rapina e das ovelhas: elas não 
são opostas. Assumir essa oposição seria corroborar, na compreensão da autora, com a estratégia da moral 
escrava (Ferraz, 2008, p.148). A comentadora, no entanto, não nega que haja uma distinção entre as duas 
avaliações. Especificamente, a comentadora afirma que, na perspectiva da ave de rapina, “a identidade não é 
extraída da negação de uma negação do outro. Tampouco o outro é necessário para a afirmação de si. Podemos 
então dizer que não se trata, nas perspectivas do cordeiro e da ave de rapina, do mesmo outro, do mesmo estatuto 
conferido à diferença. A cada perspectiva corresponderão diferentes outros. De modo significativo, entretanto, 
observe-se que tendemos a caracterizar a perspectiva da ave de rapina tanto por contraposição à do cordeiro, 
tornado referência, quanto de modo predominantemente negativo” (Ferraz, 2008, p.156, grifos da autora).   



81 

“convencer de que ‘não apenas se seria melhor’, mas também ‘se estaria de posse de melhores 

condições’” (NF/FP 8(4) Verão de 1887). É justamente dessa condição de “ódio contra os 

privilegiados do corpo e da alma” advindo das “almas feias e desvalidas contra as belas e 

orgulhosas e bem-construídas”  que os sacerdotes [die Priester] exploram e “conquistam o 

‘povo’ para si” (NF/FP 8[4] Verão de 1887).  

Ao analisar a transvaloração escrava da moral, encontramos três personagens no 

desenrolar argumentativo da genealogia nietzschiana: o sacerdote, o sofredor e a nobreza 

guerreira. Nesse cenário, o filósofo posiciona o sacerdote como, socialmente, um tipo de 

nobreza espiritual, posicionada de forma subalterna em relação à nobreza guerreira. No 

entanto, destaca que há sociedades nas quais a nobreza sacerdotal tem um ciúme da classe 

guerreira. Nessa tensão, o sacerdote vale-se dos conceitos engendrados pela outra nobreza 

para promover a sua inversão axiológica, destacando, também, a sua função social. Neste 

esquema, o sacerdote aproveita-se dos sofredores como forma de promover a sua ascensão 

através da promoção deste grupo como um rebanho. O sacerdote acredita, nesse processo, que 

o rebanho é “incapaz de se guiar, ele precisa de um pastor” (NF/FP 23(4) Outubro de 1888). 

Assim, o nobre guerreiro, nessa equação da moral escrava, é o “inimigo mau” a ser 

destronado; o sacerdote, um mobilizador dos malogrados em prol de seu aumento de potência; 

os sofredores, um grupo que precisa de uma justificativa para a sua vida, e a encontra com a 

mobilização sacerdotal. Nesse sentido, surge uma questão fundamental: qual seria o artefato 

utilizado para a conquista sacerdotal deste povo, aquilo que garantiu força à sua inversão 

valorativa? Como forma de respondermos a esta questão, direcionamos o nosso olhar ao povo 

no qual Nietzsche afirma que houve a transvaloração escrava da moral: o povo judeu.   

O olhar ao judaísmo é fundamental uma vez que, na compreensão do filósofo alemão, 

somente é possível abarcar o cristianismo a partir do conhecimento do solo onde este surgiu, 

onde o movimento cristão teve sua gênese (GM/GM I 8). Nesse sentido, só é possível 

entender este espírito cristão a partir do conhecimento de suas raízes entre os primeiros 

judeus92. Com isso, Nietzsche articula a tese de que o cristianimos “não é um movimento 

92 É fundamental atentarmos para o seguinte fragmento póstumo: “A questão acerca da proveniência [Herkunft] 
de nossas avaliações e tábuas de valores não coincide de maneira alguma com a sua crítica, tal como 
frequentemente se acredita: assim, certamente também a intelecção de alguma pudenda origo traz consigo para o 
sentimento uma diminuição de valor da coisa assim surgida e prepara contra essa coisa uma atmosfera e uma 
postura críticas” (NF/FP 2(189) Outono de 1885 — Outono de 1886). Compreendemos, com isso, que há uma 
elaboração cara à genealogia nietzschiana, qual seja, a delimitação entre o conhecimento das circunstâncias e 
proveniência das valorações e sua crítica. Como argumentamos no nosso primeiro capítulo, esses dois elementos 
são conjugados no procedimento genealógico, mas o conhecimento histórico apontaria para um direcionamento 
da crítica dos valores, ou seja, seria uma etapa que serve à crítica, não se confundindo com a crítica mesma. 
Nietzsche, com isso, não comprometeria seu argumento com a falácia genética, a qual afirma que “a origem de X 
demonstra algo sobre o valor de X” (Leiter, 2015, p.139). A apreciação da genealogia nietzschiana dos valores 



82 

contra o instinto judeu, é sua própria consequência, uma inferência mais em sua lógica 

apavorante” (AC/AC 24). Por isso, há uma necessidade genealógica de adentrar na história de 

Israel e conhecer como os valores da moral escrava foram formulados e quais foram as 

condições desta formulação.  

O escritor de O Anticristo, ao atentar para a história de Israel, a considera como a 

história da “desnaturalização dos valores naturais” (AC/AC 24), dos valores que afirmam a 

vida. Nesse âmbito, os judeus são considerados o povo “mais singular da história universal” 

(AC/AC 24) por ser justamente através deste que há uma “radical falsificação de toda a 

natureza, naturalidade e realidade, de todo o mundo interior e também do exterior” (AC/AC 

24). No entanto, um olhar à crítica genealógica aos judeus demonstra que Nietzsche não 

avalia o povo de Israel enquanto um povo de escravos “em si”, ou seja, um povo avaliado de 

forma perene como escravos. Nada seria mais avesso à genealogia do que essa abordagem93. 

Nesse aspecto, o filósofo alemão apreende diferentes fases da própria história de Israel, e 

remete a um período na qual esse povo mantinha uma relação de valores “naturais” com a 

vida: a época dos reis. O filósofo afirma que a instituição da monarquia foi um fator 

importante para haver uma primeira nação, “uma unidade, uma autoconsciência conjunta” 

(NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888). Nesta relação, o seu Deus (Javé) era a 

expressão “da consciência de [potência], da alegria consigo, da esperança por si” (AC/AC 

25). Nietzsche assinala, então, uma forma de lidar com a religião que espelha o tipo nobre, 

uma vez que esta reflete a condição de alegria da população em relação ao mundo, sem 

93 Esse detalhe é fundamental tanto em considerações acadêmicas quanto em referência às apropriações políticas 
da obra de Nietzsche, sobretudo devido àquela, destaca na introdução, realizada pelo partido nazista. Nesse 
sentido, observamos a diferenciação proposta por Yovel (1994): “Quando Nietzsche ataca os anti-semitas ou 
defende os Judeus, ele tem em mente entidades concretas: as comunidades judaícas contemporâneas que vivem 
na Europa, e o real movimento anti-semita trabalhando contra elas. Pelo contrário, quando critica o judaísmo 
antigo, Nietzsche o aborda como uma categoria psico-cultural (ou genealógica); isso é para ele uma característica 
qualitativa profundamente arraigada na cultura ocidental, cuja estrutura psicológica Nietzsche — como o 
‘genealogista’ desta cultura — está determinado a analisar e expor” (Yovel, 1994, p.215). O comentador ainda 
aponta que Nietzsche trabalha com 3 períodos do judaísmo: o período do velho testamento,, o período do 
segundo templo e a diáspora judaica (Yovel, 1994, p.230). Ainda nestes termos, Yovel admite que a postura de 
Nietzsche em relação ao anti-semitismo não é ambivalente, uma vez que ele se põe como antípoda a eles e, mais 
ainda, compreende este movimento como um movimento de manada desde sua origem (Yovel, 1994, p.224). Na 
Genealogia da Moral, Nietzsche não deixa dúvidas acerca de sua perspectiva sobre o movimento anti-semita ao 
constatar que este é um movimento marcado pelo ressentimento (GM/GM II 11).  

torna evidente que não se trata de uma avaliação da moralidade a partir da constatação de sua origem. Isso 
advém de duas razões. Primeiro, a formulação da moral escrava não é realizada apenas pelos escravos. É a 
nobreza sacerdotal que detém o poder político-social de engendrar valores e que, portanto, se aproveita do ódio 
dos sofredores para atribuir elementos à valoração escrava da moral. Esta segue o caminho de, anteriormente, ser 
alocada enquanto “puro e impuro” e transforma-se em — não respectivamente — “mau e bom”, enquanto uma 
oposição à nobreza guerreira. Segundo, aquilo que está no âmago da avaliação moral escrava é o impulso a partir 
do qual esta moral é formulada. Ou seja, o que torna esta moral escrava é justamente seu impulso ressentido 
engendrando valores, não sua origem.  



83 

precisar fabular uma felicidade outra. Nesse cenário, o escritor de O Anticristo indica duas 

formas de autoafirmação de um povo em seus cultos: 

 
No culto festivo se exprimem esses dois lados da autoafirmação de um povo: ele 
é grato pelas grandes vicissitudes mediante as quais subiu ao topo, ele é grato no 
tocante ao ciclo anual das estações e à boa fortuna da pecuária e agricultura 
(AC/AC 25). 

 

A relação com Deus, nesse sentido, demonstra uma gratidão, fazendo reverência às 

“condições que o fizeram prevalecer, as suas virtudes” (AC/AC 16). Nesse sentido, é possível 

enxergar a riqueza do povo de Israel em sua relação de gratidão com Deus, haja vista que 

quem é rico “quer oferecer; um povo orgulhoso precisa de um deus para sacrificar” (AC/AC 

16), nesse sentido, o significado de religião está ligado à gratificação. Deus, nesses 

pressupostos, representa a força de um povo, sua sede por mais potência. A leitura de 

Nietzsche deste período da história de Israel demonstra, percebemos, que sua genealogia 

encontra um período no qual este povo mantinha uma relação “natural” com o mundo 

vivenciado. Javé, na leitura de Nietzsche, era, primeiro, representado a partir de uma 

autoafirmação: Javé era considerado Deus de Israel e, por isso, Deus da justiça (AC/AC 25). 

Mais ainda, havia uma crença de que Javé mantinha uma relação necessária com o povo judeu 

e com o reino, nesse âmbito “a vitória e a graça não vieram de ninguém mais senão dele” e 

ainda o “Estado Civil foi o milagre, foi ‘a ajuda de Deus’” (NF/FP 11[377] Novembro de 

1887 - Março de 1888). No entanto, houve uma modificação no Estado de Israel. O processo é 

descrito como “anarquia no interior, os assírios no exterior” (AC/AC 25). Mais 

especificamente, no povo de Israel, essa anarquia seria a marca do temor diante dos assírios, 

em um período no qual o reino se viu em perigo.  

Neste momento, houve um processo no qual o povo reteve sua fé baseada em fantasias 

proféticas. Nietzsche encontra Isaías como aquele que seria o “tipo mais elevado com as suas 

assim chamadas profecias messiânicas” (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 

1888). Este tipo de profecia estava ancorada no retorno de um momento de fortalecimento do 

Estado de Israel, do regime imperial. A figura central dessa promessa foi um príncipe, um rei, 

caracterizado por ser tanto um bom soldado quanto um príncipe severo (AC/AC 25). Seria 

missão deste restituir a confiança do povo em Javé. Mas quem seria esse príncipe? Seria o 

próprio messias (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888). Nietzsche afirma, 

ainda nesse quesito, que os profetas, no fundo, não possuíam nada para dizer, mas buscavam o 

restabelecimento do Estado Civil. Não visavam, portanto, um retorno à (chamada) época de 



84 

ouro, mas sim um regime rígido e rigoroso, o qual seria vivenciado com esta figura do 

príncipe. O filósofo genealogista, no entanto, revela qual foi o resultado desse processo: nada 

se cumpriu. Por isso, o filósofo aponta que havia a possibilidade de duas escolhas para lidar 

com Deus: seu abandono ou sua ressignificação. A escolha, sobretudo por parte de Elias e 

Amós, foi da ressignificação desse Deus, estabelecendo uma relação de conciliação. Javé 

passou, assim, a ser, deus da justiça antes de deus de Israel. Não mais marcando uma 

afirmação de um povo, mas sim um deus de condições. Um processo, portanto, de 

desnaturalização desse Deus:  

 
Mudaram seu conceito — desnaturar seu conceito: a esse custo o mantiveram. — 
Javé, o deus da “justiça” — não mais uma unidade com Israel, expressão do 
amor-próprio de um povo: apenas um deus sujeito a condições… (AC/AC 25). 

 

Nesse processo, o Torá de Javé foi implicado como recompensa, isto é, uma indicação 

de resolução dos problemas que apareciam no reino. Dessa forma, enquanto o declínio do 

reino de Israel se consolidava, havia um aumento dessas fantasias messiânicas, entusiastas, 

sentido-se em oposição com todo o resto. Nietzsche descreve, nesse momento, que o sonho 

messiânico se transfigura de um sonho do restabelecimento do Estado para o desejo de um 

domínio global. Processo que é realizado através de um sentimento de oposição a todo o resto 

dos povos. Nesse âmbito, o ensejo era de um império judeu que se estabeleceria sobre as 

ruínas dos pagãos (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888). No entanto, surge, 

com isso, uma questão: “[c]om vistas ao quê se poderia realizar a organização?” (NF/FP 

11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888)94. A leitura do filósofo alemão indica que o 

caminho para o restabelecimento do Estado fora fechado, uma vez que haveria o impedimento 

por meio do domínio estrangeiro. Além disso, o filósofo afirma que havia um 

enfraquecimento das antigas comunidades imperiais. Nesse cenário, uma figura central surge: 

“[o] templo imperial judaico em Jerusalém — à sombra do império, os sacerdotes de 

Jerusalém [die Priester von Jerusalem] tinham se tornado grandes” (NF/FP 11[377] 

Novembro de 1887 - Março de 1888). O sacerdote, então, aproveita de um vácuo de forças, 

do colapso do império, para alcançar a potência, para comandar as “comunidades”. Israel, 

assim, é transmutado em uma comunidade de sacerdotes e um povo sagrado, cujo resquício 

94 É mister atentarmos que Nietzsche não considera que haveria, na vida judaico-cristã, o ressentimento, mas que 
esse foi provocado pelas grandes perseguições, uma vez que quando “alguém vê sua maximamente amada sendo 
sacrificada em nome de sua crença, ele se torna agressivo”, por isso, “é preciso agradecer a vitória do 
cristianismo aos seus perseguidores” (NF/FP 10(96) [215] Outono de 1887).  



85 

do Estado estava representado na vida popular habitual95. Nietzsche descreve, então, a tomada 

do poder do sacerdote e a instituição de uma “teocracia”, cujo domínio foi feito de forma 

artificial, com experimentação do ocaso, cujo pressuposto está no domínio alheio: 

 
Hierocracia… um produto artificial imposto sob condições desfavoráveis com 
uma energia eternamente espantosa, de maneira apolítica: a teocracia de Moisés, 
o resíduo de um Estado que tinha experimentado seu ocaso — ela tem por 
pressuposto o domínio alheio (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 
1888). 

 

Além desse domínio exercido por um vácuo de potência, Nietzsche descreve um outro 

processo fundamental para o domínio sacerdotal judaíco: o culto. As festas que antes 

simbolizavam a afirmação, a gratidão de um povo pela agricultura e pelas condições de clima 

são transformadas em uma celebração de uma instituição de uma religião sobrenatural. A 

divindade assim, é afastada da vida terrena, sendo cortada qualquer relação de culto com a 

sensibilidade. Nessa nova significação, o culto é ligado à obediência, passando para um reino 

que, até então, era estranho ao culto, sendo o momento da instauração da moral. Nesse 

processo, os sacrifícios e donativos, antes utilizados para afirmar a vida, refraem-se “por 

detrás das realizações ascéticas” (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888). É 

neste momento que Nietzsche assume que há a prescrição do remédio sacerdotal para o leigo, 

com a observação da “pureza corpórea” (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 

1888). O sacerdote, assim, propaga seu veneno, levando a classificação da pureza (GM/GM I 

6), necessárias à sua condição vital, para o povo, prescrevendo-a para este, transformando, 

com isso, a vida em uma vida restrita, uma vida divina. Nietzsche compreende, com isso, que 

o culto “transformou-se em um meio de domesticação”, no qual seus antigos usos “foram 

transformados em um sistema, em um sistema que servia como forma, como casca dura para 

salvar algo nobre aí” (NF/FP 11[377] Novembro de 1887 - Março de 1888). O filósofo 

dionisíaco é taxativo ao perceber esse processo e afirmar que a ressignificação de deus é uma 

arma nas mãos do sacerdote, uma vez que este vale-se desta não só para alcançar a potência 

da comunidade, mas também para ressignificar o mundo e a moral. Nesse sentido, o filósofo 

pergunta:  

 

95 Destacamos, nesse tema, o comentário de Melo Neto (2022), o qual se aproxima de uma delimitação temporal 
desta transvaloração dos valores. Nesse sentido, o comentador afirma que em “931 a.C., a monarquia dos 
hebreus dividiu-se nos reinos de Israel, ao Norte, e Judá, ao Sul. O Reino de Israel, cai, em 722 a.C., sob o 
domínio assírio; enquanto o Reino de Judá é completamente capitulado, em 586 a.C., por Nabucodonosor, o 
qual, neste mesmo ano, leva a termo o exílio babilônico já iniciado em 597 a..C.” (Melo Neto, 2022, p.98).    



86 

Que é a moral judaica, que é a moral cristã? O acaso despojado de sua inocência; 
a infelicidade manchada com o conceito de “pecado”; o sentir-se bem como 
perigo, como “tentação”; a indisposição fisiológica envenenada com o 
verme-consciência (AC/AC 25). 

 

Ainda neste cenário, Nietzsche encontra outras falsificações realizadas pela classe 

sacerdotal judaica. O filósofo destaca, neste cenário, que uma destas foi feita referente à 

história de Israel, cujo instrumento, em grande parte, foi a Bíblia (AC/AC 26). Neste, o 

escritor de O Anticristo assevera um processo de desprezo, por parte do sacerdote, de toda a 

tradição de Israel, mais ainda, pela tradição da realidade histórica. Este processo da classe 

sacerdotal foi operado por uma ressignificação do passado do povo para um olhar religioso, 

no qual o povo foi tido como um mecanismo salvador de culpa em relação ao deus Javé e em 

relação ao castigo, em devoção ao deus. Nesse âmbito, o valor de um povo passa a ser medido 

frente à vontade de Deus, a qual se apresenta, dependendo do grau de obediência, punitiva ou 

compensatória (AC/AC 25), instaurando uma ordem moral do mundo. O filósofo do 

Zaratustra afirma, nesse panorama, que os filósofos foram secundários à igreja para o 

estabelecimento do conceito de ordem moral do mundo, uma vez que esta elaborou a referida 

noção enquanto um exercício de domínio (AC/AC 26). No entanto, o que significa esta 

“ordem moral do mundo” a partir da qual os indivíduos são medidos em relação à obediência 

a deus? Nietzsche a concebe como a percepção de que “existe, de uma vez por todas, uma 

vontade de Deus quanto ao que o homem tem e não tem de fazer” (AC/AC 26).  

O filósofo, com isso em vista, não deixa de examinar esta perspectiva enquanto uma 

velada dominação sacerdotal: “uma espécie parasitária de homem, que prospera apenas à 

custa de todas as formas saudáveis de vida, o sacerdote, abusa do nome de Deus” (AC/AC 

26). O sacerdote, assim, exprime seus anseios de domínio a partir da utilização de 

terminologias divinas. Neste cenário, o “reino de Deus” é concebido por Nietzsche como o 

“estado de coisas” através do qual o sacerdote “define o valor das coisas”, enquanto a 

“vontade de Deus” refere-se aos “meios pelos quais um tal estado é alcançado ou mantido” 

(AC/AC 26). Nesse processo de ressignificação histórico por parte do sacerdote, a grande 

época de Israel é vista como um período de declínio, enquanto o exílio é considerado como 

uma eterna punição por essa época de declínio. O sacerdote, com isso, simplifica a psicologia 

em uma fórmula de obediência e desobediência a Deus, a qual evolui para uma psicologia que 

reflete a vontade de Deus. Esta, por sua vez, é fundamental para a preservação do controle 

sacerdotal. Nietzsche afirma que a consequência direta desse processo de falsificação 



87 

sacerdotal pode ser encontrado na dominação do sacerdote sobre todos os âmbitos da vida96 e 

na negação da natureza enquanto a imposição valorativa do sacerdote (AC/AC 26). Por fim, o 

filósofo genealogista caracteriza as sociedades que são organizadas em torno da figura 

sacerdotal a partir do ponto de vista psicológico: 

 
Psicologicamente, em toda sociedade organizada em torno ao sacerdote 
[pristerlich] os “pecados” são imprescindíveis: são autênticas alavancas d[a] 
[potência] [der Macht], o sacerdote [der Priester] vive dos pecados, ele necessita 
que se peque… Princípio supremos: “Deus perdoa quem faz penitência” — em 
linguagem franca: quem se submete ao sacerdote (AC/AC 26).  

 

Já no que diz respeito ao cristianismo, o filósofo alemão argumenta que seu processo 

de desenvolvimento foi caracterizado por, também, uma falsificação, mas, nesse caso, 

refere-se à falsificação da história do povo no qual ele surgiu, qual seja: de Israel. Esta foi lida 

como pré-história do cristianismo. No entanto, Nietzsche ainda aponta que o cristianismo foi 

mais adiante nessa falsificação histórica e considerou a história humana como “pré-história do 

cristianismo” (AC/AC 42). Nietzsche afirma, nesse panorama, que o cristianismo surge em 

um terreno “assim falso, onde toda natureza, todo valor natural, toda realidade, tinha contra si 

os mais profundos instintos da classe dominante [herrschenden Klasse]” (AC/AC 27). O povo 

sagrado, cuja conservação estava ligada aos valores sacerdotais, havia “apartado de si o que 

mais existia de poder na Terra, como sendo ‘ímpio’, ‘mundo’, ‘pecado’” (AC/AC 27). Foi 

justamente esse povo que produziu uma última forma, o cristianismo, que estava ancorado 

numa lógica de autonegação. O movimento denominado por Nietzsche de “Jesus de Nazaré” 

(AC/AC 27), considerado como instinto judeu, já não estava condicionado à realidade do 

próprio sacerdote judeu, construindo um mundo novo, negando a igreja de Israel: 

 
Não vejo contra o que a rebelião da qual Jesus Cristo foi entendido — ou 
mal-entendido — como sendo causador, se não foi uma rebelião contra a Igreja 
judia, “Igreja” no exato sentido em que hoje tomamos a palavra. Foi uma revolta 
contra “os justos e bons”, contra “os santos de Israel”, contra a hierarquia da 
sociedade — não contra a sua corrupção, mas contra a casta, o privilégio, a 
ordem, a fórmula, foi a descrença nos “homens mais elevados”, o não 
pronunciado contra tudo que era sacerdote e teólogo (AC/AC 27).   

 

Neste âmbito, devemos direcionar o olhar para o segundo elemento da história da 

gênese cristã em solo judeu: o olhar para a psicologia de Jesus. Isso porque o filósofo 

compreende que este tipo psicológico é reconhecível apenas em sua degeneração (AC/AC 

96 Nietzsche pontua, nesse cenário, que a elaboração sacerdotal visa se apossar da vida mesma (GM/GM III 13). 
No entanto, o tema será melhor debatido quando adentrarmos no significado de ascetismo.  



88 

24). Com isso, Nietzsche lança mão de uma tese central em sua análise do cristianismo, qual 

seja, no cristianismo “o tipo ‘Cristo’ acolhe gradualmente tudo que ele tinha inicialmente 

negado de novo (em cuja negação ele se encontrava)” (NF/FP 11(364) Novembro de 

1887-Março de 1888). Nietzsche vai adotar uma separação, então, entre uma figura histórica 

de Jesus e um Jesus modificado, deturpado. O filósofo genealogista propõe, então, uma tarefa 

de reconstituição da “psicologia do Redentor” (AC/AC 28). A questão que aparece como 

central para a investigação deste tipo psicológico é se Jesus possuía consciência sobre a 

oposição que realizava em relação à hierarquia, conclamando “o povo baixo, os excluídos e 

‘pecadores’, a chandala no interior do judaísmo, a contrariar a ordem dominante” (AC/AC 

27).  

O filósofo alemão logo depara-se com a avaliação do tipo de Jesus realizada por 

Renan, o qual utilizou dois conceitos na explicação deste tipo: o de gênio e o de herói 

(AC/AC 28). O caminho proposto por Nietzsche é divergente, uma vez que ele afirma, ao 

falar com rigor fisiológico, que ao tipo do redentor “caberia outra palavra”, qual seja “a 

palavra idiota” (AC/AC 28). O filósofo alemão compreende que esta avaliação é sentida em 

relação à compreensão de Jesus sobre a realidade, pois ele possui uma incapacidade para 

compreendê-la, ou, mais especificamente:  

 
(...) ele se movimenta em círculo em torno de cinco, seis conceitos, que tinha 
escutado inicialmente e que ele compreendeu paulatinamente, isto é, ele 
compreendeu de maneira falsa — neles, ele tem sua experiência, seu mundo, sua 
verdade —, o resto lhe é estranho. Ele fala as palavras como qualquer um as usa 
— ele não as compreende como qualquer um, ele só compreende cinco, seis 
conceitos flutuantes (NF/FP 14 (38) Começo do ano de 1888). 

 

​ Além disso, contrapondo a visão de Renan, Jesus não seria um tipo “herói”, mas sim 

um tipo a-heróico, uma vez que ele não luta, ele não reage, ele não se defende, pelo contrário, 

ele “pede por aqueles que o ofendiam” (NF/FP 11 [378] Novembro de 1887 - Março de 

1888)97. Cristo ensina, nesse sentido, que não só os seus discípulos não se defendam, mas que 

ofereçam a outra face (NF/FP 11[239] Novembro de 1887 — Março de 1888). Nietzsche 

compreende que, em Jesus, não se despertaram instintos ligados ao heroísmo, como o instinto 

97 A oposição de Nietzsche à leitura de Renan é derivada de uma influência exercida por Dostoiévski. Em um 
fragmento póstumo intitulado Jesus: Dostoiévski, o filósofo afirma: “Só conheço um psicólogo que viveu no 
mundo onde o cristianismo é possível, onde um cristão pode surgir a cada instante… Esse psicológico é 
Dostoiévski. Ele desvendou o Cristo: — e, instintivamente, ele se manteve, sobretudo, cauteloso ante a 
possibilidade de imaginar esse tipo com a vulgaridade de um Renan…E, em Paris, acredita-se que Renan sofria 
em muitos aspectos de finesse!... Mas será que é possível incorrer em um erro mais terrível do que o de 
transformar o Cristo, que era um idiota, em um gênio? Do que se sair com mentiras e fazer do Cristo, que 
representava o oposto de um sentimento heróico, um herói?” (NF/FP 15[9] Início de 1888). 



89 

para o combate, o orgulho, mantendo-o infantil na “idade da puberdade” (NF/FP 14[38] 

Começo do ano de 1888). A percepção, então, do tipo Jesus como um herói é uma 

vulgarização do tipo “até as raias do irreconhecível” (NF/FP 14[38] Começo do ano de 1888).  

Nietzsche observa, neste ponto, que o mais importante de perceber em Jesus é a sua 

prática, sua boa nova, cuja característica está na negação de oposições, marcando um 

infantilismo recuado ao plano espiritual (AC/AC 32). Nesse sentido, o reino do céu é 

pertencente à criança e a fé é uma fé conquistada. Especificamente, o escritor de O Anticristo 

afirma que o cristão possui sua distinção justamente no seu agir, ou melhor, na sua 

incapacidade para a ação, característica indicada nas palavras de Jesus aos ladrões: 

 
As palavras aos ladrões na cruz não significavam outra coisa: se tu sentes, que o 
correto é não resistir, não maldizer, não tornar responsável, mas muito mais 
sofrer, compadecer, perdoar, rezar por aqueles que nos perseguem e matam: 
então tu encontraste a única coisa que é necessária, a paz da alma — assim, tu 
está no paraíso (NF/FP 11[378] Novembro de 1887 — Março de 1888). 

 

A visão de Jesus acerca do mundo, nesse sentido, está intimamente ligada à sua 

incapacidade para a ação, cuja prática seria o próprio reino de deus. Sem precisar de um 

mundo transcendente, abolindo as noções de culpa, pecado, recompensa, a vida e morte de 

Jesus espelharia como o cristão deveria viver a fim de sentir-se no reino de Deus, enquanto 

“experiência de um coração”, a partir de uma “nova conduta, não uma nova fé” (AC/AC 

34)98. A vida verdadeira vislumbrada por Jesus não estaria prometida, mas se situaria em uma 

“vida no amor sem subtração nem exclusão, sem distância” (AC/AC 29)99. Ainda neste 

99 Aproximadamente, no verão de 1888, o filósofo alemão elabora esta distinção entre o cristianismo primitivo, o 
cristianismo pregado pela figura de Jesus, e sua forma posterior. Afirma, nesse campo, que “as outras raízes, das 
quais ele cresceu, foram muito mais poderosas, mais importantes do que o seu cerne; trata-se de um abuso sem 
igual, quando tais horríveis construtos decadentes e deformações, que se chamam a ‘Igreja cristã’, a ‘crença 
cristã’ e a ‘vida cristã’, se distinguem com aquele nome sagrado”, pergunta, com isso “[o] que foi que Cristo 
negou?” e prontamente responde que foi tudo “aquilo que hoje se chama cristão” (NF/FP 16(87) Início do ano — 

98 Destacamos, nesse cenário, o artigo de Gonçalves e Mandeli (2024) onde os autores demonstram que 
Nietzsche sofre uma forte influência de Tolstói nessa leitura sobre a figura de Jesus, mais especificamente do 
livro do escritor russo intitulado Minha Religião (1885), no qual o escritor, inspirado pelo Evangelho de Mateus, 
passa a perceber o sentido prático do evangelho, “acenando para um modo de vida que tem por princípio o não 
reconhecimento de qualquer forma de justiça humana e, com isso, o não reconhecimento de qualquer tribunal ou 
instituição de poder sobre a terra” (Gonçalves; Mandeli, 2024, p.122). Nesse contexto, os póstumos entre 
novembro de 1887 e março de 1888 indicam uma série de citações de Nietzsche a Tolstoi. Mais especificamente, 
Gonçalves e Mandeli (2024) nos indicam que o grupo entre os fragmentos 11[236] e 11[282] são compostos de 
leituras de Nietzsche sobre o autor russo. Nesse meio, é destacável o fragmento 11[275], onde Nietzsche 
demarca sua visão sobre o ensinamento da vida proposto por Jesus: “A vida modelar consiste no amor e na 
humildade: na plenitude do coração, que também não exclui os seres mais baixos; na recusa formal ao querer ter 
razão, à defesa, à vitória no sentido do triunfo pessoal; ela consiste na fé na bem-aventurança aqui, na terra, 
apesar da miséria, da adversidade e da morte; na reconciabilidade, na ausência da ira, do desprezo; não querer ser 
recompensado; não ter se vinculado a ninguém; ela implica a mais intensa ausência de senhores 
eclesiásticos-espirituais; uma vida muito orgulhosa sob a vontade da vida pobre e serviçal” (NF/FP 11(275) 
Novembro de 1887 — Março de 1888).      



90 

tópico, a morte de Jesus é compreendida por Nietzsche enquanto um ensinamento de como se 

deve viver, não um ato de redenção dos seres humanos. No entanto, esse elemento da morte 

do Cristo é um dado importante para a história do cristianismo, já que foi a partir do paradoxo 

de sua morte que Jesus colocou a juventude perante ao enigma de quem ele foi: 

 
Somente a morte, a morte inesperada e vergonhosa, somente a cruz que 
permanecia em geral poupada à canalha — somente esse paradoxo de todos o 
mais terrível colocou os jovens diante do enigma propriamente dito: “quem era 
esse?” “O que era isso?” (NF/FP 11 [378] Novembro de 1887 — Março de 
1888).  

 

A morte de Jesus, a imagem dessa morte na crucificação, foi um momento elementar 

para a atratividade do cristianismo, e, ainda mais, uma imagem para a conquista. Nietzsche é 

atento, neste âmbito, para algo ao qual depende a história do cristianismo: os seguidores do 

Cristo. Neste cenário, o filósofo afirma que estes, diferente de seu mestre, não eram idiotas, 

especialmente o discípulo Paulo (NF/FP 14[38] Começo do ano de 1888). Com isso em vista, 

o filósofo dionisíaco é severo na consideração desta demarcação em relação ao cristianismo 

desenvolvido após a morte de Jesus: 

 
Já a palavra “cristianismo” é um mal-entendido — no fundo, houve apenas um 
cristão, e ele morreu na cruz. O evangelho morreu na cruz. O que desde então se 
chamou “evangelho” já era o oposto daquilo que ele viveu: uma “má nova”, um 
disangelho (AC/AC 39). 

 

Em que se baseia essa diferença? Especialmente, no impulso fundamental que é 

propagado no desenvolvimento do cristianismo: o sentimento de vingança. Nessa perspectiva, 

Nietzsche compreende que a “boa nova” estabelecida por Jesus sofre uma transfiguração para 

uma “má nova” através do apóstolo Paulo. A partir dessa virada no cristianismo, com seu 

assenhoramento a partir da figura de Paulo, houve o deslocamento da existência para um 

outro âmbito, para trás da existência, com a utilização da imagem da crucificação. Torna-se 

necessário, nesse sentido, para o cristianismo emergente, a figura da crucificação, sendo a 

vida de Jesus apenas um meio para os objetivos paulinos, qual seja, o aumento de potência 

(AC/AC 42). Nesse sentido, a morte de Jesus é ressignificada, ou melhor, transformada em 

um instrumento para os fins do cristianismo paulino. Esta, que serviria para demonstrar o 

sentido prático da sua doutrina, é lida com os olhos do ressentimento. Com isso, necessita-se 

que essa morte não tenha sido o fim, pelo contrário, “precisava-se de uma ‘retribuição’, de um 

Verão de 1888). O cristianismo, assim, transformou a vida “exatamente na vida da qual o Cristo tinha pregado a 
separação” (NF/FP 11(364) Novembro de 1887 — Março de 1888).    



91 

‘julgamento’” (NF/FP 11[378] Novembro de 1887 — Março de 1888). O cristianismo 

paulino, assim, introduz no tipo de Jesus (1) a doutrina do juízo e do retorno, (2) a doutrina da 

morte e do sacrifício e (3) a doutrina da ressurreição (NF/FP 11[378] Novembro de 1887 — 

Março de 1888). É a partir da ressignificação deste tipo, através da visão do ódio, que o 

sacerdote encontra um meio de alcançar a potência, justamente partindo de uma 

ressignificação de conceitos, doutrinas, símbolos, a partir dos quais “são tiranizadas as 

massas, são formados os rebanhos” (AC/AC 42)100. É com esses elementos em vista que 

Nietzsche questiona: 

 
Esse Jesus de Nazaré, evangelho vivo do amor, esse “redentor” portador da 
vitória e da bem-aventurança aos pobres, aos doentes e aos pecadores — não era 
ele a sedução em sua forma mais inquietante e irresistível, a sedução e a via 
sinuosa para justamente aqueles valores judeus e inovações judaicas do ideal? 
(GM/GM I 8). 

 

Atentamos, neste cenário, para os elementos históricos a partir dos quais Nietzsche 

compreende o aparecimento da moral escrava cristã. Justamente no seio do judaísmo, através 

de uma ascensão sacerdotal, utilizando a falsificação da história e da imagem do Cristo. Os 

atrativos utilizados pelo cristianismo paulino formaram uma cisão entre o cristianismo de 

Jesus e seu simbolismo, sendo este necessário para a mobilização e justificação das massas. 

No entanto, devemos enfatizar o motivo pelo qual há uma atração pela imagem da cruz e, 

como um meio, da figura de Jesus. O trecho acima destacado transparece que a releitura de 

Jesus na Cruz funciona como um processo de redenção. E ainda mais, que a doutrina da 

eternidade e do juízo cumprem um papel fundamental para o significado de uma vida 

ressentida. Isso porque é através dessas imagens que o cristianismo justifica o desejo de 

vingança dos grupos fracos, os quais não conseguem efetivá-la.  Nesta ótica, um novo aparato 

para a vida do sofredor é estabelecido, uma vez que a espera e o sofrimento nesta vida são 

justificados em uma instância outra, em um mundo onde sua ação poderia, enfim, ser 

realizada. Ou melhor, no caso do escravo, onde sua reação seria, por fim, desforrada contra 

aquele que o fez sofrer: 

 
— E como chamam aquilo que lhes serve de consolo por todo o sofrimento da 
vida? — sua fantasmagoria da bem-aventurança futura antecipada?// — “Quê? 
Estou ouvindo bem? A isto chamam de ‘Juízo Final’, o advento do seu reino, do 

100 Cumpre notar que a imagem do inferno opera, nesse sentido, como mais um instrumento a partir do qual é 
possível realizar uma dominação. O filósofo, em Aurora, nesses termos, afirma que “o acréscimo pagão do 
inferno, que tampouco era inteiramente não judeu, tornou-se um instrumento bem-vindo nas mãos dos 
missionários” (M/A 72).   



92 

‘Reino de Deus’ — mas por enquanto vivem ‘na fé’, ‘no amor’, ‘na esperança’” 
(GM/GM I 14)101. 

 

Mais do que isso, o argumento do cristianismo instituiu uma visão na qual esses 

escravos são percebidos como o sentido do mundo. A partir de uma negação da vida na 

imanência e destinando a esse grupo uma posição de honra, o cristianismo realiza essa 

mobilização do grupo dos escravos. Este, assim, se sustenta com a valoração manuseada pelo 

sacerdote, como forma de garantir algum tipo de vazão à vontade de potência. Com isso em 

vista, Nietzsche afirma que, entre os escravos, os medianos, os oprimidos “fazem a tentativa 

de impor os juízos de valor mais favoráveis a eles” (NF/FP 8(4) Verão de 1887): 

 
Especula-se constantemente sobre os ressentiments, que esses homens colocados 
em uma posição inferior sentiriam contra tudo aquilo que é honrado: sobre o fato 
de que se apresenta para eles essa doutrina como uma doutrina de oposição à 
sabedoria do mundo, contra [a] [potência] do mundo; é isso que seduz para ela. 
Ela convence os expelidos e os malfadados de todo tipo, ela promete 
bem-aventurança, o primado, o privilégio aos mais inaparentes e modestos; ela 
fanatiza as cabeças pobres, pequenas e tolas para uma obscuridade sem sentido, 
como se eles fossem o sentido e o sal da terra” (NF/FP 10(184) [280] Outono de 
1887). 

 

É fundamental, ainda nesse panorama, atentarmos para o efeito psicológico dessa 

visão de mundo na vida desse escravo. Evidentemente, há uma justificação, como apontamos 

anteriormente, para o escravo, mas é visível, igualmente, uma defesa do escravo 

acompanhada de uma divinização de seus impulsos. Colocados como centro do mundo, os 

ressentidos justificam e podem ter a esperança de dar vazão à sua força em um mundo 

imaginário, contra os fortes: 

  
Toda essa psicologia é uma psicologia do impedimento, uma espécie de 
construção de um muro por medo; por um lado, a grande massa (os desvalidos e 
medianos) procura, com isso, se defender contra os mais fortes ( — e destruí-los 
em meio ao desenvolvimento…); por outro, ela procura divinizar todos os 
impulsos, com os quais ela mesma melhor cresce, mantendo-os como os únicos 
honráveis (NF/FP 9 (156) [108] Outono de 1887). 

 

Não apenas isso, mas verificamos que a figura do Cristo crucificado é um instrumento 

contra os nobres. Neste outro sentido, a desforra está direcionada tanto para o nobre guerreiro, 

101 Nietzsche utiliza, neste trecho, mesmo que de forma indireta, uma menção ao cristianismo paulino. Isso 
porque as bases de uma vida cristã de “amor”, “esperança” e “fé” são recomendações encontradas nas epístolas 
de Paulo, sendo o amor a principal delas (Cf. 1 Coríntios 13:13). É bem verdade que este aceno ao cristianismo 
paulino como objeto de crítica já se fazia presente em Aurora. Nesta obra, Nietzsche já assume, inclusive, uma 
importância tal a essa figura, afirmando que, sem ele, não saberíamos o que é o cristianismo: “Mas sem essa 
notável história [do apóstolo Paulo], sem os desconcertos e arrebatamentos de um tal espírito, de uma alma tal, 
não haveria cristianismo; mas saberíamos de uma pequena seita judia cujo mestre morreu na cruz” (M/A 68). 



93 

para a vingança, quanto para o próprio sofredor. Nietzsche compreende que é a partir da 

figura de Jesus crucificado que há um processo de redenção pelos pecados dos sofredores. 

Isso pressupõe que haja uma terminologia estratégica sacerdotal para articular as massas. O 

filósofo encontra essa linguagem na noção de liberdade do arbítrio. Retomemos, como forma 

de compreender este elemento, a um importante elemento da moral escrava: a valoração 

através das ações. Nesta, as avaliações, ao se desligarem das assimilações aos grupos que 

engendram valores, apontando-as para as ações, precisam de uma suposição de algo que 

antecede à ação. Ou, retomando a linguagem fabular apresentada por Nietzsche, necessitam 

imputar culpa às aves de rapina por estas exercerem e manifestarem sua força, seu impulso de 

domínio. Dessa forma, partem do pressuposto de um “eu” que comanda as ações102: 

 
O povo duplica a ação, na verdade; quando vê o corisco relampejar, isto é a ação 
da ação: põe o mesmo acontecimento como causa e depois como seu efeito. Os 
cientistas não fazem outra coisa quando dizem que “a força movimenta, a força 
origina”, e assim por diante (GM/GM I 13). 

 

A acepção de Nietzsche é de um processo baseado em uma falsificação da linguagem. 

Haveria, como apontamos no decorrer da apresentação da fisiopsicologia, uma espécie de 

silogismo que sustenta este argumento do sujeito (JGB/BM 17). Essa falsificação, no entanto, 

esconde uma dinâmica afetiva do querer existente na corporeidade, a qual é percebida em suas 

complicações, mas que apenas como palavra constitui-se como uma unidade. Nietzsche 

concebe este processo a partir de três etapas, das quais a primeira corresponde uma 

pluralidade de sensações, ou seja, “a sensação do estado que se deixa, a sensação do estado 

para o qual se vai” (JGB/BM 19), o que é descrito como uma ação habitual, tal qual o 

movimento do corpo, e esse processo leva ao querer. Em um segundo plano, Nietzsche 

adiciona o pensar, que todo ato de vontade há um pensamento que comanda, mas que esse 

“pensar” não está destituído do “querer”. Por fim, o filósofo de Sils Maria inclui a dimensão 

afetiva, que seria, justamente, o afeto do comando (JGB/BM 19). O filósofo, no entanto, não 

afirma que há, como vimos, uma primazia do pensar sobre a dimensão afetiva, mas que sob 

“cada pensamento se esconde um afeto” e, mais ainda, cada “pensamento, cada sentimento, 

cada vontade não nasceu de um impulso determinado, mas é um estado conjunto” (NF/FP 

1(61) Outono de 1885 — Início de 1886). A consciência103, nesse aspecto, opera apenas 

103 Consciência é a tradução para Bewusstsein. No capítulo posterior, examinaremos, de forma detalhada, a 
importância deste termo para a genealogia nietzschiana.  

102 Algumas ideias presentes neste momento foram discutidas anteriormente no artigo Nietzsche e a discussão 
sobre a liberdade (Rodrigues Neto; Melo Neto, 2024).  



94 

enquanto um meio de comunicabilidade e um órgão de direção (NF/FP 11 (145) Novembro de 

1887 — Março de 1888).  

É com isso em vista que o escritor de Além de bem e mal define o livre-arbítrio como 

um processo afetivo de comando e obediência, isto é, um “afeto de superioridade em relação 

àquele que tem de obedecer” (JGB/BM 19). No entanto, é essa dualidade que o conceito de 

“eu” não abarca, já que, no corpo, há impulsos que comandam e impulsos que obedecem — 

ambos momentaneamente —. O ser-humano, ao comandar, também obedece, mas ignora que 

o afeto dominado é integrante desse “eu”. O ser humano esquece, nesse cenário, que o “eu” 

não passa de uma síntese conceitual, não se tratando de uma “administração una de nosso ser” 

(NF/FP 1(87) Outono de 1885 — Início do ano de 1886). Justamente através da análise do 

corpo que “se mostra uma multiplicidade descomunal” contra a ilusão perspectivista deste 

“eu” (NF/FP 2(91) [30] Outono de 1885 — Outono de 1886). É imposta, com a demonstração 

deste âmbito, que o querer não basta para agir, não haveria essa relação de causa e 

consequência a partir da qual há uma necessidade do efeito. É ilustrativo, nesse sentido, um 

aforismo de Aurora, no qual Nietzsche expressa essa fantasia da relação do querer: 

 
Rimos daquele que saiu de seu aposento no minuto em que o Sol deixa o dele, e 
diz: “Eu quero que o Sol se ponha”; e daquele que não pode parar uma roda e 
diz: “Eu quero que ela rode”; e daquele que no ringue de luta é derrubado e diz: 
“Estou aqui deitado, mas eu quero estar aqui deitado!”. No entanto, apesar de 
toda a risada, agimos de maneira diferente de algum desses três, quando usamos 
a expressão “eu quero”? (M/A 124). 

 

Nietzsche, aponta, com isso, que este anseio de um livre-arbítrio, a partir dessa 

dimensão fisiopsicológica, está amparado em um multiforme estado de prazer daquele que 

quer, uma vez que este “goza também do triunfo sobre as resistências, mas pensa consigo que 

foi sua vontade que superou” (JGB/BM 19). O filósofo interliga esse anseio do livre-arbítrio 

como aquele baseado em uma acepção metafísica, a partir da qual há um anseio de carregar a 

responsabilidade pelas ações de seus atos, retirando delas as “obrigações” de Deus, de 

ancestrais ou até mesmo do acaso. A acepção metafísica mencionada, a partir da qual há este 

ensejo metafísico, é a noção de causa de si mesmo (JGB/BM 21), a partir da qual o ser 

humano enxerga, no ato, uma causalidade, apontando para um “Eu” como causa dessa ação.  

No Crepúsculo dos Ídolos, o filósofo dionisíaco argumenta, no capítulo intitulado Os 

quatro grandes erros, uma causa psicológica para um processo que nos interessa, que seria o 

erro das causas imaginárias. Estas são entendidas como ideias que foram produzidas por uma 

determinada situação e são alocadas como causas dessas ideias. Nesse processo, buscamos 



95 

causas para a maioria de “nossos sentimentos gerais” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 4). 

Nesse esquema, Nietzsche afirma que não basta, para os seres humanos, as situações tais 

como elas se apresentam, é necessário imputar algum tipo de motivação. É a partir desse 

ímpeto que age a recordação, fazendo emergir “estados anteriores da mesma espécie e as 

interpretações causais a eles ligadas”, não seria, nesse caso, a causalidade (GD/CI, Os quatro 

grandes erros, 4). Com isso, somos levados ao hábito de encontrar uma explicação causal, que 

excluiria a investigação dessa causa.      

 A explicação encontrada para este erro é de um alívio, uma tranquilidade e, ainda, um 

balizador do sentimento de potência. Nesse ponto de vista, revela que este sentimento de 

potência ancora-se na afirmação de que “alguma explicação é melhor que nenhuma” (GD/CI, 

Os quatro grandes erros, 5). Acrescenta que o processo de explicação dessas determinações 

segue uma simplicidade, haja vista que “não se é muito rigoroso com os meios” de livrar-se 

das “ideias opressivas” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 5). A consequência direta desse 

processo, Nietzsche afirma, é uma preponderância de determinadas explicações em 

detrimento de outras. Nesse sentido, o filósofo do martelo apresenta-nos o perigo dessas 

explicações em termos morais ao afirmar que todo “o âmbito moral e da religião se inscreve 

nesse conceito das causas imaginárias” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 6).  

Ancorado nesse processo explicativo estaria o erro do livre-arbítrio, o qual, em termos 

morais, é definido como um artifício construído pelos teólogos com o objetivo de transformar 

a humanidade responsável por suas ações (GD/CI, Os quatro grandes erros, 7). Mas a 

responsabilidade, enquanto tal, não seria vazia, uma vez que o filósofo afirma que os teólogos 

visam transformar os seres humanos responsáveis “no sentido deles, isto é, de torná-los deles 

dependentes” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 7). A dependência a qual o filósofo alemão se 

refere é inserida na esfera da culpa, ou seja, afirma que o artifício do livre-arbítrio 

implementado pelos teólogos possui como norte a possibilidade de mobilizar o seu rebanho e 

transformá-lo em culpados, ou, em uma linguagem religiosa, em pecadores.  

A morte de Jesus na cruz, nesse sentido, é uma mobilização para a redenção do 

pecado, uma redenção do sentimento de culpa do próprio “pecador”, não apenas daquele que 

exerce a violência sobre ele. Baseia-se, a partir da explicação psicológica da falsa causa 

imaginária, na confiança em Deus, cuja  determinação está nas “boas ações” (GD/CI, Os 

quatro grandes erros, 6). O sacerdote, a partir desse conceito, consegue a simplificação 

psicológica remetendo às ações a Deus, ou seja, aos seus próprios interesses. 

Compreendemos, neste cenário, que a mobilização sacerdotal necessita tanto da admissão 

psicológica que o ser humano é livre quanto a consequência direta disso, qual seja, o ser 



96 

humano é pecador. Em relação aos oprimidos, por sua vez, haveria um ímpeto de tornar-se 

responsável. Marcaria, esse ensejo, uma forma de descarga da vontade de potência junto a 

esse grupo: “junto aos oprimidos, juntos aos escravos de todo tipo como vontade de 

‘liberdade’: só o libertar-se parece se mostrar como a meta (em termos morais e religiosos: 

‘responsável diante de sua consciência’, ‘liberdade evangélica’, etc)” (NF/FP 9 (145) [98] 

Outono de 1887).   

 

2.3 Roma x Judeia: a configuração do conflito. 

​ Com esses dois valores morais em vista, Nietzsche não está apenas apresentando duas 

formas distintas de engendrar valores. Mais do que isso, o filósofo alemão está apresentando 

dois partidos políticos que “travaram na terra uma luta terrível” (GM/GM I 16). Com esta 

primeira dissertação, então, encontramos aqueles que seriam os partidos do confronto. Nesse 

âmbito, delineia as duas posições gerais que estão contrapostas, nomeando-as como Roma e 

Judeia. Ou melhor, tratando-se de um confronto, afirma que o “dístico dessa luta, escrito em 

caracteres legíveis através de toda a história humana é ‘Roma contra Judeia, Judeia contra 

Roma’” (GM/GM I 16). 

​ Por um lado, Roma representa os valores afirmativos da vida, marcados pelo páthos 

da distância e da nobreza. Especificamente, o nome do partido faz referência a um grupo, 

como delineamos anteriormente, de “fortes e nobres, como jamais existiram mais fortes e 

nobres, e nem foram sonhados sequer”, que seriam “os romanos” (GM/GM I 16). Nietzsche 

afirma, assim, que, “cada vestígio, cada inscrição deles encanta, se apenas se percebe o que 

escreve aquilo” (GM/GM I 16). Este lado do conflito, afirma o filósofo de Sils Maria, pode 

ser encontrado — como apontamos acima — em sociedades nobres, como a nobreza 

japonesa, árabe, germânica, entre os heróis homéricos e os vikings escandinavos (GM/GM I 

11). No entanto, o filósofo encontra manifestações desse tipo com o Renascimento, período 

no qual “houve um esplêndido e inquietante redespertar do ideal clássico” (GM/GM I 16), de 

tal forma que, através deste movimento, valorou-se de forma nobre. Para além do 

Renascimento, Nietzsche encontra, novamente, os ideais de uma nobreza política na França 

dos séculos XVII e XVIII.  

Por outro lado, encontramos Judeia. Partido através do qual manifesta-se a vingança 

contra a vida, cuja marca é o ressentimento (GM/GM I 10). No caso deste partido, o seu nome 

refere-se ao povo “sacerdotal do ressentimento par excellence, possuído por um gênio 

moral-popular absolutamente sem igual” (GM/GM I 16). Seus componentes, seguindo o 

argumento, exprimem a negação de todo ideal nobre, manifestando-se em prol da derrocada 



97 

deste ideal. O filósofo alemão encontra, para além dos Judeus, estes participantes em 

movimentos como a Reforma — alemã ou inglesa (GM/GM I 16) —, a qual foi responsável 

pela “restauração da Igreja — a restauração também da velha paz sepulcral da Roma clássica” 

(GM/GM I 16). Entretanto, Nietzsche destaca que a vitória com sentido mais profundo e 

decisivo deste partido advém com a Revolução Francesa, responsável pela vitória sobre o 

ideal clássico da França dos séculos XVII e XVIII. Com esta Revolução, em face de uma 

mentira ressentida “a do privilégio da maioria, diante da vontade de rebaixamento, de 

aviltamento, de nivelamento, de atraso e ocaso do homem” fez com que ecoasse “a terrível e 

fascinante contrassenha do privilégio dos raros” (GM/GM I 16).  

Neste contexto, questionamos: quem saiu vencedor deste conflito? Nietzsche assevera 

que, “não pode haver dúvidas” (GM/GM I 16) de que os valores escravos, do partido da 

Judeia, alcançaram a vitória; mas uma vitória momentânea. Embora o triunfo de Judeia, o 

filósofo alemão destaca que “ainda agora não faltam lugares em que a luta não foi decidida” 

(GM/GM I 16), deixando entrever a recorrência deste conflito. Mais do que isso, abre a 

possibilidade para a sua retomada, que configura o seu projeto transvalorativo. A partir disso, 

é visível a apreensão do filósofo em considerar que o seu projeto, aquele a partir do qual a 

Genealogia da Moral serve como um trabalho preparatório (EH/EH, Genealogia da Moral), 

seria parte desse embate.   

No entanto, deixemos momentaneamente de lado essa reviravolta nietzschiana e 

voltemos a nossa atenção para um elemento fundamental com o qual o partido de negação da 

vida consegue uma massiva mobilização de grupos de sofredores; ou melhor, através do qual 

o seu ideal de vingança se sustenta: o sentimento de culpa. Nesse sentido, faz-se necessário 

questionar: como Nietzsche compreende o desenvolvimento deste sentimento de culpa? Como 

ele foi formado? Como forma de responder tais questões, é fundamental que atentemos para a 

segunda dissertação da Genealogia da Moral, onde o pensador analisa o surgimento e o 

desenvolvimento dessa noção.  

 

 

 

 

 

 



98 

3. O APARECIMENTO DA CULPA: DÍVIDA, AGRESSIVIDADE E COISAS 

APARENTADAS. 

 

Nietzsche inicia a segunda dissertação da Genealogia da Moral com uma indagação: 

criar “um animal que pode fazer promessas [Ein Thier heranzüchten, das versprechen darf 104] 

— não é esta a tarefa paradoxal que a natureza se impôs, com relação ao homem?” (GM/GM 

II 1). Com seu caráter provocativo, o filósofo nos propõe uma questão que introduz 

importantes mudanças na maneira de conceber o ser humano. Afirma, especialmente, que o 

ser humano é um animal entre outros animais. Retira-o, com isso, de uma posição superior do 

cosmos, não o derivando “do ‘espírito’, da ‘divindade’”, mas sim o recolocando “entre os 

outros animais” (AC/AC 15). O primeiro elemento apontado por Nietzsche — a de que o ser 

humano é um animal entre todos os outros animais —, faz frente a um dado da “vaidade” da 

perspectiva cristã de considerar o ser humano como coroa da criação: 

 
Ele não é absolutamente a coroa da criação, cada ser existente se acha, ao lado 
dele, no mesmo nível de perfeição… E, ao afirmar isso, ainda afirmamos muito: 
pois ele é, considerado relativamente, o animal mais malogrado, o mais doentio, 
o que mais perigosamente se desviou de seus instintos — e com tudo isso, é 
verdade, também o mais interessante (AC/AC 15). 

 

Além disso, Nietzsche apresenta-nos uma nova perspectiva sobre o ser humano, qual 

seja: a sua capacidade de prometer não é inata, mas decorrente de processo histórico 

evolutivo, ou, nas palavras de Nietzsche, é fruto de uma “tarefa da natureza”. O filósofo 

questiona ainda se esse não seria, de fato, o “verdadeiro problema do homem?” (GM/GM II 

1). Em sequência a esta questão, nos conduz a um indicativo sobre a resolução de como 

resolver essa problemática. Mais do que isso, alega que esse problema já está resolvido em 

grande parte, mas para quem “sabe apreciar plenamente a força que atua de modo contrário, a 

do esquecimento” (GM/GM II 1). Acrescenta, assim, mais um elemento à equação sobre a 

criação da capacidade de prometer, qual seja, há uma força ativa no ser humano contrária à 

capacidade de realizar promessas: o esquecimento. Enquanto uma “força inibidora ativa” 

(GM/GM II 1), o esquecimento age não permitindo a penetração daquilo que foi vivenciado 

na consciência, na “assimilação psíquica” (GM/GM II 1). Dessa forma, o escritor da 

Genealogia da Moral afirma que o esquecimento funciona como “uma espécie de guardião da 

104 Nesse ponto, Constâncio (2022) aponta para uma questão sobre o sentido dessa possibilidade: “[u]m aspecto 
dessa ideia que não é sempre mencionada é que Nietzsche não está se referindo a um animal que pode [can] 
fazer promessas — como muitos tradutores ingleses sugerem —, ao invés disso a um animal que tem o direito de 
fazer promessas, ou está legitimamente permitido a fazer promessas (o verbo alemão que Nietzsche usa é dürfen, 
não können)” (Constâncio, 2022, p.120).    



99 

porta, de zelador da ordem psíquica, da paz, da etiqueta” por meio do qual é possível “haver 

felicidade, jovialidade, esperança, orgulho, presente” (GM/GM II 1). Para compreender esses 

elementos, no entanto, é importante determo-nos em uma análise mais basilar, qual seja, 

compreender a noção de natureza com a qual o filósofo alemão está trabalhando. 

É necessário, nesse horizonte de análise, que vislumbremos A Gaia Ciência, obra na 

qual o filósofo genealogista expõe sua perspectiva sobre a ideia de natureza em um aforismo 

intitulado Guardemo-nos!. Mais especificamente, neste aforismo, lida com diversas 

interpretações sobre o mundo. Neste sentido, alerta aos seus leitores a tomarem cautela sobre 

algumas posições acerca do mundo. Assim, nega a ideia de que este seja considerado um ser 

vivo ou uma máquina. Repugna a primeira ideia por negar a universalização do orgânico; 

repugna a segunda por rejeitar a noção de que haja qualquer objetivo (FW/GC, 109). 

Nietzsche se contrapõe, neste debate, às ideias de que o mundo possui alguma organização ou 

qualquer télos. Assume, em contrapartida, que o caráter geral do mundo “é caos por toda 

eternidade, não no sentido de ausência de necessidade, mas de ausência de ordem, divisão, 

forma, beleza, sabedoria e como quer que se chamem nossos antropomorfismos estéticos” 

(FW/GC, 109). O filósofo, desse modo, admite que este não possui juízos morais e nem 

tampouco quaisquer leis. Convida seus leitores, assim, a desdivinizar completamente a 

natureza, e naturalizar os seres humanos (FW/GC, 109). O filósofo alemão demonstra, neste 

aforismo, que sua perspectiva sobre o mundo tem como adversários aqueles que atribuem 

significados teleológicos para este e, tangenciando o grupo anterior, aqueles que assumem 

interpretações de criações do mundo. Neste debate, sustenta a ideia de que há “apenas 

necessidades: não há ninguém que comande, ninguém que obedeça, ninguém que transgrida” 

(FW/GC, 109). O que está como elemento central na perspectiva nietzschiana é o 

desenvolvimento da ideia de fatalismo105. 

Já em um capítulo do Crepúsculo dos Ídolos, denominado Os quatro grandes erros, 

especificamente no parágrafo intitulado Qual pode ser nossa doutrina?, Nietzsche expõe a 

sua ideia de fatalismo. Argumentando contra a noção de finalidade, o filósofo afirma que 

nenhum ser humano pode se descolar do todo, ou seja, a “fatalidade do seu ser não pode ser 

destrinchada da fatalidade de tudo o que foi e será” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 8). 

Inclui, com isso, o ser humano no todo, enquanto um necessário pedaço do destino. 

Compreende que sua perspectiva é uma grande libertação, uma vez que estabelece “a 

105 Chamamos a atenção de que a ideia de fatalismo de Nietzsche opõe-se à compreensão usual do termo, que 
seria caracterizada por entender que “todos os acontecimentos já estão, de antemão, irremediavelmente fixados e 
que o destino será forçosamente realizado” (Melo Neto, 2018, p.122). 



100 

inocência do vir-a-ser” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 8)106. Com isso em vista, 

compreendemos que a tarefa de traduzir o ser humano à natureza (JGB/BM 230) está 

ancorada numa visão perspectivista de um fatalismo de caráter cosmológico, que reintroduz a 

inocência tanto ao mundo quanto à própria natureza retirando quaisquer perspectivas sobre 

um modelo de mundo que cumpriria alguma finalidade ou que teria algo supremo que 

comandaria e o organizaria. Nietzsche concebe, assim, uma cosmologia baseada na noção de 

vontade de potência. O mundo seria, neste sentido, composto por forças em constante 

conflito, em busca de mais potência.  

Neste âmbito, cabe atentarmos para o parágrafo 36 da obra Além de bem e mal. Neste, 

o filósofo do Zaratustra lida com o tema da sua interpretação do mundo. No entanto, o faz a 

partir de uma linguagem hipotética, levando em consideração as afirmações enquanto 

suposições. Desenvolve, nesse debate, a sua ideia de que o mundo enquanto vontade de 

potência é uma atuação de vontade sobre vontade, ou força sobre força, impulso sobre 

impulso: 

 
“Vontade”, é claro, só pode atuar sobre “vontade” — e não sobre “matéria” 
(sobre os “nervos”, por exemplo —): em suma, é preciso arriscar a hipótese de 
que em toda parte onde se reconhecem “efeitos”, vontade atua sobre vontade — 
e de que todo acontecer mecânico, na medida em que nele age uma força, é 
justamente força de vontade, efeito de vontade (JGB/BM 36). 

 

Ainda neste tópico, atentemos para algo importante, o uso da ideia de vontade de 

potência enquanto uma suposição. É no fim deste parágrafo citado que o filósofo alemão 

aponta para este caráter de suposição em referência à sua noção de vontade de potência. 

Revela, assim, o lado perspectivista de sua cosmologia, qual seja, a de que ela é uma 

perspectiva entre todas as outras107. No parágrafo 22 de Além de bem e mal, o filósofo 

genealogista discute o âmbito da vontade de potência a partir desta noção. Atentando para as 

discussões da física, afirma que as “leis da natureza” possuem um caráter interpretativo. Para 

ser mais exato, alega que é fruto de uma “péssima ‘filologia’” (JGB/BM 22). Combate, então, 

esta visão com a sua ideia de vontade de potência. Cabe uma atenção especial, neste debate, 

107 Neste sentido, seguimos a seguinte observação de Melo Neto: “a cosmologia nietzschiana não se caracteriza 
como uma investigação acerca de fundamentos últimos do cosmo, mas sim como uma espécie de discurso 
‘retórico’ que visa legitimar o projeto de transvaloração dos valores” (Melo Neto, 2023, p.70, grifos do autor). 
Assumimos, assim, que a vontade de potência apresenta-se como mais uma interpretação entre todas as 
interpretações possíveis.  

106 Não afirmamos, com isso, que a noção de fatalismo de Nietzsche está desenvolvida apenas na obra da 
maturidade e nem tampouco apenas neste trecho do Crepúsculo dos Ídolos. O tema do fatalismo, mesmo que de 
forma mais germinal, já se encontra na obra comentada anteriormente Fado e História, onde Nietzsche busca 
resolver o problema da superação da dualidade entre a ação e o fado.   



101 

ao último trecho deste parágrafo, no qual o filósofo realiza a seguinte constatação: 

“Acontecendo de também isto ser apenas uma interpretação — e vocês e apressarão em 

objetar isso, não? — bem, tanto melhor!” (JGB/BM 22). Revela, com isso, que sua 

cosmologia e sua perspectiva sobre o mundo não passam, como todas as outras noções, de 

perspectivas sobre o mundo. A cosmologia nietzschiana e suas discussões sobre a natureza 

não revelam nenhum tipo de verdade ou essência do mundo. Ciente das limitações humanas, 

demasiadas humanas, Nietzsche propõe a formulação de uma cosmologia de caráter 

combativo, interpretativo, a partir de sua ideia de vontade de potência.  

Dessa forma, a retradução do ser humano de volta à natureza proposta por Nietzsche 

(JGB/BM 230) possui como objetivo central uma desdivinização daquilo que é denominado 

“natural”. Opõe-se a ideia de que o mundo possui uma finalidade, de que a própria natureza 

está sujeita a um ser criador, que o próprio ser humano é submisso a este ser criador e, mais 

ainda, que o ser humano possui um local destacado naquilo que denomina “natureza”. A partir 

da tese da vontade de potência, da multiplicidade das forças, admite uma perspectiva fatalista 

do mundo, na qual o ser humano está imerso no todo do vir-a-ser, sendo ele mesmo uma 

parcela deste. Retira, com isso, qualquer noção moralizante do mundo e da natureza.  

Com isso em vista, compreendemos que a noção de natureza desenvolvida por 

Nietzsche tem como objetivo retirar qualquer carga metafísica, moralizante e  

(cientificamente) “objetiva” do referido conceito. Assume, neste aspecto, que “natural” é 

fatalista, móvel, sem télos, sem criação e sem significado prévio. Com isso, delineamos um 

sentido de natureza no pensamento filosófico de Nietzsche ligado à perspectiva da vontade de 

potência, à cosmologia que se apresenta enquanto interpretativa. Nietzsche faz um processo 

de “retradução” do ser humano (JGB/BM 230), do mundo, e do ser humano no mundo. Esse 

processo passa, assim, por, primeiro, assumir o caráter da imanência enquanto elemento 

central. No entanto, o processo não refere-se apenas ao ser humano, mas também às 

compreensões ligadas a uma cosmologia. Dessa forma, apreendemos que a noção central 

aplicada a este desenvolvimento é a vontade de potência. Com isso, Nietzsche — tal qual 

apresentamos no nosso primeiro capítulo — ergue suas considerações acerca da “tarefa 

paradoxal da natureza” (GM/GM II 1) através de seu aparato fisiopsicológico, no qual o corpo 

consiste em uma “estrutura social de muitas almas” (JGB/BM 19).  

A partir dessa consideração do jogo de forças, apresenta aquela força que seria, 

justamente, desenvolvida e contrária ao esquecimento: a  memória. A partir desta “faculdade” 

(GM/GM II 1), o esquecimento é suspenso momentaneamente, justamente nos casos que “se 

deve prometer” (GM/GM II 1). Ou seja, Nietzsche apresenta o desenvolvimento da memória 



102 

como aquele que faz o animal humano “prosseguir querendo o já querido” (GM/GM II 1), não 

quebrando a cadeia do desejo, entre o primitivo quero e a realização daquilo que foi desejado. 

Colocando-se no tempo, e, mais ainda, para dispor-se do futuro, precisou, o animal humano, 

desenvolver a capacidade de calcular, contar e confiar, ou, mais detalhadamente: “aprender a 

distinguir o acontecimento causal do necessário, a pensar de maneira causal, a ver e antecipar 

a coisa distante como sendo presente, a estabelecer com segurança o fim e os meios para o 

fim” (GM/GM II 1). Ainda de forma mais direta, foi necessário que este animal, ele próprio, 

fosse tornado confiável, constante e necessário, como forma de se estabelecer em uma relação 

de promessas, ou melhor, para ser capaz de prometer.  

A apresentação, assim, da segunda dissertação da Genealogia da Moral, nos coloca 

frente à “longa história da origem [Herkunft] da responsabilidade” (GM/GM II 2). Cumpre 

notar, ao direcionarmos nosso olhar para Ecce Homo, que esta discussão faz parte da 

revelação da “verdade” sobre a “psicologia da consciência [Psychologie des Gewissens]” 

(EH/EH, Genealogia da Moral). Nesta psicologia, o filósofo genealogista afirma, que a 

consciência não é uma “‘voz de Deus no homem’” (EH/EH, Genealogia da Moral), retirando 

uma carga metafísica. Realoca-a, genealogicamente, na história, compreendendo que esta é o 

“instinto de crueldade que se volta para trás, quando já não pode se descarregar para fora” 

(EH/EH, Genealogia da Moral). Com isso em vista, é necessário que vejamos como o filósofo 

alemão propõe sua genealogia da consciência. Nesse processo, é mister não perdemos de 

vista, atentos ao nosso fio condutor, como a grande política está inserida nesse debate. 

Comecemos nossa observação atentando para a genealogia do Estado nietzschiana. 

 

3.1 O Nascimento do Estado e o aparecimento da má consciência.  

Nietzsche investiga a consciência de culpa através do desenvolvimento da moralidade 

em um embate “material”. Neste caso, o filósofo atribui o aparecimento da culpa a uma 

derivação do conceito material de dívida (GM/GM II 4). Acompanha, em uma primeira 

explanação, a sua perspectiva sobre o castigo, compreendendo que este “desenvolveu-se 

completamente à margem de qualquer suposição acerca da liberdade ou não-liberdade da 

vontade” (GM/GM II 4). Nesse sentido, ambas as discussões são realizadas a partir de uma 

relação contratual, comercial, entre credor e devedor, a qual seria “tão velha quanto a 

existência de ‘pessoas jurídicas’” (GM/GM II 4).  

Apesar desta apresentação, a origem da má consciência é um acontecimento que está 

relacionado, mais especificamente, ao aparecimento do Estado. O filósofo genealogista afirma 

que a sua hipótese sobre esta origem esteve ligada, assim, à pressão sofrida pelo ser humano 



103 

na “mudança que sobreveio quando ele se viu definitivamente encerrado no âmbito da 

sociedade e da paz” (GM/GM II 16). Isto é, a má consciência surge em uma ocasião de uma 

alteração nas condições de vida do ser humano através da qual ele passa a viver em uma 

sociedade. Com isso, o filósofo parte de uma dupla pressuposição sobre este aparecimento da 

má consciência: (1) a mudança sofrida não foi algo gradual e nem tampouco voluntária, (2) e 

que a inserção e perpetuação do ser humano em sociedade foi realizada a partir de práticas 

violentas (GM/GM II 17). Quanto à primeira pressuposição, a consequência mais direta foi a 

perda dos velhos guias. Análoga à passagem dos animais aquáticos à vida terrestre, os seres 

humanos que passam a viver sob a égide da sociedade da paz precisam reduzir seus instintos 

às práticas de “pensar, inferir, calcular, combinar causas e efeitos”, isso é, são “reduzidos à 

sua ‘consciência’ [Bewusstsein]108, ao seu órgão mais frágil e mais falível” (GM/GM II 16). 

Quanto ao segundo pressuposto, encontramos nessa prática de violência o aparecimento do 

Estado, o qual apresenta-se, de forma primeira, como uma tirania. Neste esquema, devemos 

atentar para o significado que o filósofo alemão atribui ao Estado: 

 
Utilizei a palavra “Estado”: está claro a que me refiro — algum bando de bestas 
louras, uma raça de conquistadores e senhores, que, organizada guerreiramente e 
com força para organizar, sem hesitação lança suas garras terríveis sobre uma 
população talvez imensamente superior em número, mas ainda informe e 
nômade (GM/GM II 17). 

 

O aparecimento, assim, do Estado, é marcado pela prática de dominação de um grupo 

de animais de rapina que, a partir do exercício da violência, influi sobre outros grupos a sua 

força e os organiza. Torna-se notória, então, a partir dos elementos utilizados pelo filósofo 

alemão, que a influência do aparecimento do Estado tem seu início com uma organização de 

um grupo forte. Assim que é instituída esta sociedade, marcada pelo empreendimento destes 

animais de rapina, instala-se uma estrutura de domínio sobre tudo o que vive, cujas partes e 

funções são relacionadas e delimitadas entre si, tendo o sentido integrado ao todo (GM/GM II 

108 É fundamental atentarmos que, na formação do Estado, encontramos a base do processo de socialização, no 
qual há o aparecimento da consciência, uma vez que esta “não faz parte da existência individual do ser humano, 
mas antes daquilo que nele é natureza comunitária e gregária” (FW/GC 354). O nascimento do Estado 
nietzschiano, nesses termos, cumpre um papel articulador não só de dominação, mas também de marcar o 
processo de socialização do ser humano. Seguimos, neste ponto, Itaparica, em compreender que essa dominação 
primeira marca o aparecimento do mundo mental (Itaparica, 2024, p.237). Nesse processo, o comentador faz 
uma distinção do desenvolvimento da consciência em Nietzsche em quatro momentos: “(1a) estados 
inconscientes (instintos; impulsos); (2a) consciência fenomenal (fenomenologicamente articuladas, estados 
pré-reflexivos); (3a) consciência noética (estado não linguístico e nem conceitualmente articulado); (4a) estados 
linguisticamente articulados (consciência reflexiva/ auto-consciência humana)” (Itaparica, 2024, p.234). O 
processo, na compreensão do comentador, chegará a sua completude com o indivíduo soberano, quando o ser 
humano alcançaria o 4º estágio desse desenvolvimento. No entanto, o tema do indivíduo soberano será 
desenvolvido no decorrer de nossa dissertação.   



104 

17). Nietzsche retrata essa primeira sociedade como mais natural. Caracterizada como a 

sociedade dos ricos e ociosos, onde há um estímulo de caça entre as pessoas, e amor sexual é 

uma espécie de esporte; em síntese uma sociedade na qual as pessoas vivem e desfrutam do 

prazer e que “apreciam os privilégios corporais em primeira linha, elas são curiosas e 

ousadas” (NF/FP 10 [53] (182) Outono de 1887).  Nesse sentido, podemos apreender que o 

filósofo genealogista enxerga o aparecimento do Estado a partir de uma dupla caracterização, 

qual seja, a redução do ser humano à consciência (Bewusstsein) e o exercício da violência. É 

mister, nesse cenário, atentar que as “aves de rapina” possuem uma vivência particular com a 

culpa. Ou melhor, o filósofo de Sils Maria delineia, nesse aspecto, que este grupo, em sua 

ação de domínio, não sabe o que é a culpa, nem a responsabilidade e tampouco a consideração 

(GM/GM II 17). No entanto, é este mesmo grupo que, dando forma ao ser humano, faz nascer 

a má consciência:  

 
Neles não nasceu a má consciência, isto é mais do que claro — mas sem eles ela 
não teria nascido, essa planta hedionda, ela não existiria se, sob o peso dos seus 
golpes de martelo, da sua violência de artistas, um enorme quantum de liberdade 
não tivesse sido eliminado do mundo, ou ao menos do campo da visão, e tornado 
como latente (GM/GM II 17).   

 

A partir disso, depreendemos que a má consciência é um dado ligado ao grupo dos 

dominados, isto é, o grupo que, subjugado, esteve encerrado na sociedade engendrada pelas 

aves de rapina. Nesse sentido, o genealogista afirma que este encerramento é determinante 

para a má consciência. O filósofo de Sils Maria defende, nesse cenário, que o lado selvagem 

do animal humano não foi abatido, mas passou por um processo de divinização: “eis a minha 

tese: esse ‘animal selvagem’ não foi abatido absolutamente, ele vive e prospera, ele apenas — 

se divinizou” (JGB/BM 229). É justamente esse elemento do argumento que é fundamental 

para a compreensão da má consciência. Isso porque o ser humano, quando encerrado numa 

sociedade de paz, passa por uma interiorização, o que significa que sua descarga de forças não 

é expelida e nem, como vimos, cessada. Essa descarga de forças volta-se para o ser humano, 

formando a má consciência: “[a] hostilidade, a crueldade, o prazer na perseguição, no assalto, 

na mudança, na destruição — tudo isso se voltando contra os possuidores de tais instintos: 

esta é a origem da má consciência” (GM/GM II 16). Consequência direta de um processo de 

socialização, a má consciência é considerada pelo filósofo alemão como uma doença na 

mesma medida que a gravidez é uma doença (GM/GM II 19). Ou seja, a má consciência é 

uma condição que, tal qual a gravidez, modifica o corpo, altera seu funcionamento, mas o 

prepara para uma nova vida. Neste caso, uma nova vida em um tipo de sociedade.  



105 

O filósofo, a partir deste ponto de vista, acredita ter acabado com uma tese chamada 

de sentimentalista, qual seja, a tese do contrato: “[q]uem pode dar ordens, quem por natureza 

é ‘senhor’, quem é violento em atos e gestos — que tem a ver com contratos!” (GM/GM II 

17). O argumento de Nietzsche, percebemos, difere daqueles que utilizam a tese do 

aparecimento de um contrato social. Estes, de forma geral, assumem que o indivíduo, em um 

dado momento do Estado de Natureza, por interesse, abre mão de supostas liberdades para 

garantir o poder a um soberano e, com isso, ter alguma garantia para as suas vidas109. Dessa 

forma, o poder seria fornecido aos soberanos por uma entrega voluntária de indivíduos que, 

em uma situação hostil, procuram tirar vantagens da vivência social. Nietzsche não aborda o 

argumento dessa forma, mas vê um princípio social hostil, de dominação de um grupo sobre o 

outro sem qualquer justificativa que não seja dar vazão à sua força, seu impulso criador: 

 
Tais seres são imprevisíveis, eles vêm como o destino, sem motivo, razão, 
consideração, pretexto, eles surgem como o raio, de maneira demasiado terrível, 
repentina, persuasiva, demasiado ‘outra’, para serem sequer odiados (GM/GM II 
17).  

 

Diferente dos contratualistas, o escritor da Genealogia da Moral não pretende garantir 

uma explicação de legitimidade ao Estado e nem tampouco garantir qualquer explicação mais 

acabada sobre sua origem. Aponta este início como uma hipótese (GM/GM II 16) a partir da 

qual articula o nascimento e o desenvolvimento da noção de culpa. A explicação nietzschiana 

ainda assume aquilo que estaria no âmago de sua forma de lidar com as discussões políticas, 

qual seja, articulando-a em uma relação entre forças. Não apenas isso, mas não deixa escapar 

a oportunidade de vislumbrar genealogicamente a elaboração da tese do “contrato”, afinal 

afirma que esta tese é “sentimentalista” (GM/GM II 17). Com isso, considera que a própria 

construção da noção do contrato está permeada de valorações morais. Leva a cabo, assim, a 

ideia de que “o pensamento consciente de um filósofo é secretamente guiado e colocado em 

certas trilhas pelos seus instintos”, ou seja, há, nessa tese contratualista “exigências 

fisiológicas para a preservação de uma determinada espécie de vida” (JGB/BM 3). Constata 

109 Vejamos como esse argumento, de uma maneira geral, é articulado por cada um dos três principais nomes do 
contratualismo. Com isso, referimo-nos a Hobbes, Locke e Rousseau. No caso de Hobbes, estima-se, pelo medo 
e esperança (cf. Ribeiro, 1999, cap.1), sair do estado de guerra natural, por isso o contrato é instituído. É 
necessário, assim, que, a partir deste contrato, haja uma transferência da força e poder do ser humano para “um 
homem, ou uma assembléia de homens, que possa reduzir suas diversas vontades, por pluralidade de votos, a 
uma só vontade” (Hobbes, 1983, p.105). No caso de Locke, compreendemos que a razão capital para a 
comunhão dos seres humanos em sociedade é a preservação da propriedade (Locke, 1978, p.82). No entanto, 
devido à insegurança do estado de natureza, é necessário que haja a atribuição de um contrato. No caso de 
Rousseau, o contrato cumpre um papel de defesa da pessoa e os bens de cada associado com toda a força comum 
(Rousseau, 1999, p.70).  



106 

que há, nessa apreensão do ser humano, um quê idílico (NF/FP 9(121) Outono de 1887). 

Sustentamos, nesse sentido, que há diferenças basilares entre a elaboração nietzschiana e 

contratualista sobre o aparecimento do Estado, as quais estão, em uma leitura genealógica, 

ancoradas em diferentes tipos vitais. Nietzsche não irá, assim, se aliar com propostas 

sentimentalistas sobre o início do Estado. Afirma, na verdade, como direcionamos acima, ter 

acabado com esse tipo de sentimentalismo (GM/GM II 17)110. O filósofo genealogista sugere 

uma hipótese sobre o começo do Estado através de um movimento de dominação, cuja força 

motriz é o instinto de liberdade111. Dessa forma, podemos apontar duas maneiras pelas quais o 

filósofo alemão tece uma oposição à tese do contrato. Primeiro, através de uma análise 

genealógica sobre aquilo que compõe a referida tese, caracterizando-a como um 

sentimentalismo. Segundo, articulando, diferente dos contratualistas, uma relação de forças e 

de dominação no aparecimento do Estado.  

Surge, com isso em vista, a questão sobre o que seria esse instinto de liberdade que 

move essas “aves de rapina”. Nesse quesito, o filósofo não deixa dúvidas em estabelecer, 

como a sustentação de sua argumentação, a noção de vontade de potência (GM/GM II 18). No 

entanto, a vontade de potência não caracteriza apenas aqueles que engendraram o Estado. É a 

mesma descarga de forças das aves de rapina que, nos submissos, forma a má consciência, 

apenas com uma mudança de direção. Ou seja, enquanto há, por um lado, a descarga da força 

instintiva; por outro, percebemos uma retração dessa força, voltada contra o próprio ser 

humano, contra o seu velho “Eu animal” (GM/GM II 18). Concebemos, com isso, o centro da 

argumentação de Nietzsche a partir da noção de vontade de potência, com uma diferença 

basilar, no entanto, em relação ao “direcionamento” dessas forças. Enquanto, de um lado, há a 

condição do exercício da força; do outro, esse exercício é impedido de se efetivar através da 

111 A diferença, nesse ponto, não é sútil. Nietzsche opera, assim, com uma mudança de perspectiva em relação 
àquela baseada no direito natural, a partir da qual seres humanos necessitados fundariam o Estado. Nesse ponto, 
seguimos o comentário de Ansell-Pearson quando ele destaca que “Nietzsche deseja apresentar o argumento de 
que as instituições da lei e da justiça são criações de indivíduos fortes e poderosos que pretendem impor limite 
sobre os sentimentos reativos” (Ansell-Pearson, 1997, p.152).  

110 Melo Neto e Santos (2018) detalham, de forma minuciosa, as divergências em relação a cada um dos nomes 
clássicos do contratualismo. De forma geral, a distância em relação a Locke está centrada na divergência à uma 
consciência racional presente no ser humano de forma inerente (Melo Neto e Santos, 2018; cf. Locke, 1978, 
p.37). No caso de Rousseau, a diferença central está na concepção de saúde e pela adoção, por parte do 
genebrino, de uma premissa cristã, a partir da qual seculariza os valores dessa moral (Melo Neto e Santos, 2018, 
p.41). No caso de Hobbes, os comentadores apontam uma afinidade teórica em relação à compreensão do ser 
humano a partir da violência, mas, afirmam que, “para o filósofo alemão, não faria sentido compreender que 
homens fortes se submeteriam a um contrato com os fracos para promover a saída desse estado selvagem” o que 
os levam afirmar, enfim, que “Nietzsche se afasta da ideia hobbesiana de que as bases de legitimação do Estado 
estão fundadas sobre um consentimento universal entre iguais” (Melo Neto e Santos, 2018, p.41-42; cf. Hobbes, 
1983, p.79).  



107 

coerção da sociedade da paz emergente. No primeiro caso, o Estado é gerado; no segundo, a 

má consciência.   

Encontramos, assim, o aparecimento da má consciência em uma relação de 

agressividade exercida por um grupo de dominadores sobre um outro grupo, de dominados. É 

neste último que podemos enxergar o aparecimento da má consciência, pois é ele que, no 

movimento de socialização, é impossibilitado de descarregar seus impulsos, fazendo com que 

essa descarga se volte contra si. O filósofo segue, então, dois pressupostos fundamentais. O 

primeiro, que o Estado não foi gerado de forma gradual; segundo, que a perpetuação da 

vivência social é marcada pela violência. Este último elemento marca a continuação de uma 

vivência social sob os bastiões do Estado, ou seja, as práticas a partir das quais este pode se 

manter existindo: 

 
Aqueles terríveis bastiões com que a organização do Estado se protegia dos 
velhos instintos de liberdade — os castigos, sobretudo, estão entre esses bastiões 
— fizeram com que todos aqueles instintos do homem selvagem, livre e errante 
se voltassem para trás, contra o homem mesmo (GM/GM II 16).  

 

A tese do filósofo, então, ganha novos elementos a serem considerados com essa 

elaboração. Não houve um “cessar fogo” das práticas de violência exercidas por aqueles que 

formaram o Estado, mas sim uma regularização do animal humano em “costumes”, fazendo 

com que o ser humano voltasse contra si mesmo, como que preso em uma jaula. O filósofo 

afirma que uma consequência imediata desse processo foi a doença da separação em relação 

ao passado animal, o “sofrimento do homem com o homem, consigo” (GM/GM II 16). O 

processo, no entanto, acarretou outra mudança. Com a “alma” humana voltada contra si 

mesma, formularam-se espectadores divinos, como forma de “fazer justiça ao espetáculo que 

então começava e cujo fim não se prevê” (GM/GM II 16).  

É com esse processo em vista que conseguimos encontrar um elemento primordial da 

continuidade da argumentação do filósofo. Isso porque, ao apresentar a má consciência, 

Nietzsche pretende examinar “as condições em que essa doença atingiu a sua mais terrível e 

sublime culminância” (GM/GM II 19). O olhar do filósofo genealogista é direcionado, nesse 

horizonte, para a relação do direito privado, qual seja, a relação entre devedor e credor. De 

forma mais específica, não é a qualquer relação que Nietzsche se refere, mas sim àquela entre 

os vivos e os antepassados em um uma “originária comunidade tribal” (GM/GM II 19). É 

salutar, tendo isso em vista, estabelecermos qual a base a partir da qual essa relação entre 



108 

credor e devedor se sustenta. Com isso, devemos retornar para um elemento já delineado no 

começo de nosso capítulo: o aparecimento da responsabilidade. 

  

3.2 A eticidade do costume e o aparecimento da responsabilidade 

A responsabilidade, ou seja, o processo de tornar o ser humano confiável, é 

apresentada a partir do desenvolvimento, como vimos, da memória da vontade. Deriva, esse 

desenvolvimento, da necessidade, em uma vivência social, de estabelecer uma relação de 

promessas e, mais ainda, que se cumpram essas promessas. Para tal, é fundamental 

“prosseguir-querendo o já querido” (GM/GM II 1), isto é, dar continuidade da cadeia de 

desejo na temporalidade. Como forma de tornar esse processo efetivo, é imprescindível que a 

força do esquecimento seja refreada, o que só é possível, no dinamismo corpóreo entre as 

forças, a partir da formação da memória. No entanto, Nietzsche assume que esse processo 

requer uma longa condição e preparação, um trabalho pré-histórico do ser humano sobre o 

próprio ser humano, capaz de transformá-lo em “uniforme, igual entre os iguais, constante, e 

portanto confiável” (GM/GM II 2). É imprescindível, assim, que haja o trabalho da eticidade 

do costume (Sittlichkeit der Sitte112).  

A noção de eticidade do costume é desenvolvida por Nietzsche em Aurora, 

especificamente no parágrafo intitulado Conceito da eticidade do costume. Neste, o filósofo 

afirma que é difícil para o ser humano moderno ter as percepções fundamentais sobre a 

eticidade, uma vez que elas soam grosserias ou até porque parecem contradizer a própria 

moral (M/A 9). Deixa transparecer, nesse aspecto, as mudanças que envolvem o sentido de 

eticidade, marcando uma distância entre o ser humano atual e o ser humano pré-histórico em 

vista das relações da dor e da prática da violência. É fundamental notarmos que não apenas há 

uma modificação da forma de lidar com esta, mas o filósofo atenta para uma divergência da 

maneira através da qual o próprio ser humano, em outras condições, lida com a dor. Alega, 

nesse ponto: 

 
A curva de sensibilidade humana à dor parece de fato cair extraordinariamente, e 
quase de repente, assim que deixamos para trás os primeiros 10 mil ou 10 
milhões de indivíduos da hipercultura; quanto a mim, não tenho dúvida de que, 
comparados com uma noite de dor de uma única mulher culta histérica, os 

112 Sobre a questão da tradução do termo, atentamos para a nota de Rubens Rodrigues: “Eticidade ou moralidade, 
duas palavras que perderam a referência ao significado original de costume, que têm por base (ethos em grego, 
mos em latim). O texto alemão, ao dizer Sittlichkeit der Sitte, o evoca muito mais diretamente — é que a língua 
não perdeu totalmente a memória dessa ligação, tanto que Ética se diz Sittenlehre (doutrina dos costumes) e já 
Kant reservava a fundamentação da moral para uma ‘metafísica dos costumes’” (Torres Filho, 1996, p.141, nota 
1) 



109 

sofrimentos de todos os animais até agora interrogados com o bisturi, para a 
obtenção de respostas científicas, simplesmente nada significam (GM/GM II 7). 

 

No entanto, foquemos, nesse momento, em outro âmbito da eticidade do costume, qual 

seja, o seu funcionamento. Um traço central desse movimento é a explicitação do axioma 

desta, qual seja, a ideia de que moral não é outra coisa que não “obediência ao costume” (M/A 

9), não importando qual seja esse costume. Neste horizonte, Nietzsche evidencia a primeira 

norma da civilização: “qualquer costume é melhor do que nenhum costume” (M/A 16). Estes, 

na compreensão do filósofo, estão ligados a uma determinada ação que seja conectada com 

uma forma tradicional de agir e avaliar, denominada como tradição. A força dessa tradição é 

tamanha, nesse momento, ao ponto de que “quanto menos a vida é determinada pela tradição, 

tanto menor é o círculo da [eticidade]” (M/A 9). Surge, com isso, a questão sobre o que seria 

esta tradição, ao que o filósofo responde que seria uma autoridade superior, “a que se obedece 

não porque ordena o que nos é útil, mas porque ordena” (M/A 9). Esta tradição, por sua vez, 

mantém uma relação com os viventes daquela sociedade através do medo: 

 
O que distingue esse sentimento ante a tradição do sentimento do medo? Ele é o 
medo ante um intelecto superior que manda, ante um incompreensível poder 
indeterminado, ante algo mais do que pessoal — há superstição nesse medo 
(M/A 9). 

 

Mesmo com essa estrutura da eticidade, ainda permanece uma questão fundamental: o 

que seriam os costumes? O que fazia parte do domínio da eticidade? O filósofo afirma que, 

nesse momento, tudo era costume113. Portanto, todas as instâncias pertencentes a uma vivência 

social eram inseridas no esquema dos costumes, seja ela voltada à educação, ao casamento, à 

saúde, até aquelas voltadas às guerras e à colheita. Regra que estabelecia, então, toda a vida, o 

costume, cuja marca era a tradição, só poderia ser sobreposto, Nietzsche afirma, por aquele 

que se tornaria “legislador, curandeiro, e uma espécie de semideus” (M/A 9). Pessoas estas 

que tinham, por sua vez, a tarefa de criar costumes.  

A partir desse ponto de vista, o filósofo deixa evidente quais são os graus a partir dos 

quais uma pessoa é tornada moral. Primeiro, o mais moral é aquele que observa 

frequentemente a lei; depois, aquele que observa a lei também em casos ditos mais difíceis. 

113 Em um importante aforismo de Aurora, Nietzsche aponta para uma diferença entre costumes e sentimento de 
costume: “O costume representa as experiências dos homens passados acerca do que presumiam ser útil ou 
prejudicial — mas o sentimento do costume [Gefühl für die Sitte] ([eticidade]) não diz respeito àquelas 
experiências como tais, e sim à idade, santidade, indiscutibilidade do costume. E assim este sentimento é um 
obstáculo a que se tenham novas experiências e se corrijam os costumes: ou seja, a [eticidade] opõe-se ao 
surgimento de novos e melhores costumes: ela torna estúpido” (M/A 19). 



110 

Em suma, aquilo que está no âmago da argumentação do filósofo é que a pessoa mais moral é 

aquela que “mais sacrifica ao costume” (M/A 9). Nesse âmbito, o filósofo traça uma divisão 

entre os diferentes desenvolvimentos da moralidade através do sacrifício. No entanto, destaca 

que há uma diferença mais importante: a eticidade da mais frequente obediência e a eticidade 

da mais difícil obediência. É mister atentarmos que, nesse aspecto, novamente, o filósofo 

alemão distancia sua tese de qualquer noção utilitária para refletir sobre a eticidade ao afirmar 

que: 

 
A autossuperação é exigida não por suas consequências úteis para o indivíduo, 
mas a fim de que o costume, a tradição apareça vigorando, não obstante toda 
vantagem e desejo individual: o indivíduo deve sacrificar-se — assim reza a 
[eticidade] do costume (M/A 9). 

 

Nesse momento, devemos atentar para a posição ocupada pelo “indivíduo” nessa 

relação. Nietzsche assevera, nesse caso, que, em um momento pré-histórico, o ser humano 

estava ligado à sua comunidade, concebendo que o “homem livre é não moral” (M/A 9), ou 

seja, a noção de individualidade era dissolvida, sendo o “indivíduo” parte de um todo. O 

filósofo defende que, nesta pré-história, “mau” é assimilado a esta individualidade. O 

desenvolvimento desta tese pode ser encontrado na Gaia Ciência, onde o filósofo dos 

espíritos livres, seguindo este raciocínio, assevera que há uma divergência entre a forma pela 

qual o ser humano atual sente remorso (Gewissenbiss) em relação ao ser humano de “tempos 

mais longos e mais remotos da humanidade” (FW/GC 117). Isso porque não havia 

sentimento, neste tempo remoto, mais aterrorizante do que sentir-se como um particular, “ter 

significado como indivíduo” (FW/GC 117). O livre-arbítrio, neste momento, era considerado 

como o vizinho imediato da má consciência (bösen Gewissen114); e a liberdade de 

pensamento, um mal-estar em si. Nessa pré-história, o dano maior estava relacionado ao 

rebanho, portanto: 

 

114 A tradução de ambos os termos, bösen Gewissen e schlecht Gewissen por má consciência nos leva a 
questionar se há diferenças entre as duas terminologias e como podemos articulá-las em nossa argumentação. 
Com isso, observamos o comentário de Gonçalves (2021), o qual, respondendo esse tipo de questionamento, 
afirma: “Uma resposta geral que damos a estes questionamentos é que, para além da diferenciação dos termos, o 
que Nietzsche define em Aurora como [má consciência — böses Gewissen] já é, em germe, a [má consciência 
— schlecht Gewissen] da Genealogia da Moral. Tomando essa hipótese como ponto de partida, acreditamos que 
não há relevante diferença conceitual suficientemente fundada para a escolha de [schlechtes Gewissen] como 
termo majoritário utilizado em Genealogia da Moral. Algo que reforça esta ideia geral é o fato de que, mesmo 
que [schlechtes Gewissen] foi amplamente usado em Genealogia da Moral, a expressão [böse Gewissen] chega 
a ser utilizada por uma vez no texto (cf. GM/GM III 20, KSA 5.387), sem demonstrar qualquer diferença 
conceitual” (Gonçalves, 2021, p.67-68, nota 88).   



111 

Tudo o que prejudicava o rebanho, seja que o indivíduo o tivesse desejado ou 
não, dava remorsos ao indivíduo [dem Einzelnen Gewissensbisse] — e também 
ao seu vizinho, e mesmo ao rebanho todo! — Foi nisso, mais do que tudo, que 
nós mudamos (FW/GC 117, negrito nosso). 

 

A concepção, então, no momento pré-histórico da eticidade do costume, em relação ao 

individual, tomado como sinônimo de livre, arbitrário, inusitado e imprevisível, é de que esta 

“atitude” deve ser refreada pela comunidade. E, mais ainda, percebemos que há, nesse 

componente da sociedade, a admissão de um sentimento de remorso ante a qualquer ação que 

atente contra a comunidade, ou seja, um movimento que já pressupõe a interiorização do ser 

humano (GM/GM II 16). É sob este regime da eticidade do costume que houve uma 

assimilação das ações que fogem ao costume, ditas originais, com a má consciência (bösen 

Gewissen): 

 
Sob o domínio da [eticidade] do costume, toda espécie de originalidade adquiriu 
má consciência (bösen Gewissen); até o momento de hoje, o horizonte dos 
melhores tornou-se ainda mais sombrio do que deveria ser (M/A 9). 

 

A questão que ainda permanece, tendo em vista o esquema da eticidade do costume, é 

como a punição é considerada. Nesse sentido, é importante compreendermos que a noção de 

punição é permeada, ela mesma, de uma historicidade. Para levarmos em conta a ideia de 

castigo, temos que considerar que a origem e a finalidade do castigo são duas coisas distintas 

(GM/GM II 12), ou seja, ao tocar na questão da origem do castigo, não conseguimos 

apreender as mudanças de finalidades às quais este foi submetido. Com isso em vista, 

Nietzsche considera que devemos realizar uma separação entre dois pontos capitais, aquilo 

que é duradouro no castigo e aquilo que é fluído. O escritor da Genealogia da Moral atribui, 

em relação àquilo que é duradouro “o costume, o ato, o ‘drama’, uma certa sequência rigorosa 

de procedimentos”, enquanto àquilo que é fluído, “o sentido, o fim, a expectativa ligada à 

realização desses procedimentos” (GM/GM II 13). Com isso, considera que, ao falarmos do 

castigo, devemos levar em conta que a sua história “para os mais diversos fins”, a qual é 

cristalizada “em uma espécie de unidade que dificilmente se pode dissociar, que é dificilmente 

analisável e, deve ser enfatizado, inteiramente indefinível” (GM/GM II 13).  

A partir dessa noção, ao concebemos o período da pré-história da moralidade, 

analisamos que o castigo foi desenvolvido, contrário ao que afirmam os psicólogos ingleses, 

“à margem de qualquer suposição acerca da liberdade ou não-liberdade da vontade” (GM/GM 

II 4). Neste momento, descrito em Além de bem e mal como pré-história da moral, o valor de 

uma ação não estava ligado à origem ou mesmo à ação em si, mas o impacto desta para a 



112 

comunidade, sua consequência para a vivência social (JGB/BM 32). Nesse aspecto, o castigo 

cabe para toda uma comunidade, sentindo a culpa do “indivíduo como sua culpa, e toma o 

castigo dele como seu castigo” (M/A 9). Na pré-história, assim, castigo estava atribuído à 

reparação de um dano imediato (M/A 9; GM/GM II 4). Alerta-nos o filósofo, no entanto, que 

mesmo não levando em conta a liberdade, é possível que a comunidade inste “o indivíduo a 

reparar o dano imediato que sua ação acarretou, em relação à outro indivíduo e à 

comunidade” (M/A 9).  

Neste tópico, Nietzsche, ao abordar essa questão “pré-histórica” do castigo, defende 

que a comunidade mantém uma relação básica com seus membros, a relação credor-devedor 

(GM/GM II 9). Enquanto credora, a comunidade garante vantagens de uma vivência coletiva, 

como a proteção e o cuidado, retirando a preocupação de seus membros de “certos abusos e 

hostilidades a que está exposto o homem de fora, o ‘sem-paz’” (GM/GM II 9)115. O membro 

desta comunidade, então, ao receber a proteção, permanece, como um devedor, em 

compromisso com a sua credora. A questão que Nietzsche elabora, nessa consideração, é: o 

que acontece no caso contrário? Ou seja, o que acontece caso haja um descomprometimento 

com a sociedade? O filósofo dos espíritos livres, já em Aurora, havia defendido uma posição 

na qual há uma ênfase na comunidade sentir a culpa desse indivíduo como sua, mas deixa 

claro que a “comunidade pode instar o indivíduo a reparar o dano imediato que sua ação 

acarretou” (M/A 9). Esta ação refere-se tanto a outros indivíduos quanto à comunidade. 

Consideramos, nesse momento, que, na Genealogia da Moral, o filósofo está levando a cabo 

o efeito dessa punição ao criminoso que atenta contra a comunidade credora. Nesse aspecto, o 

criminoso não é visto só como aquele que atenta contra a comunidade, mas também como 

“alguém que quebra a palavra e o contrato com o todo” (GM/GM I 9) refere-se, ainda, a uma 

relação particular do credor e do devedor.  

115 Atentamos, neste ponto de vista, ao comentário de Gonçalves (2021), no qual ele afirma que Nietzsche, no 
parágrafo em questão, descreve o criminoso, ele está “associado ao tipo forte, que acaba exercendo seu poder em 
uma sociedade que não tolera o uso de sua força” (Gonçalves, 2021, p.116). Nesse ponto, o comentador afirma 
que há um impasse, uma vez que esse grupo nobre seria o formador do Estado. Surge com isso, uma questão: 
como esse grupo formador pode ser o criminoso? Gonçalves, então, percebe três possibilidades de resposta: “(A) 
ou Nietzsche está falando em um tipo forte que quebra as normas estabelecidas após a organização social; (B) ou 
o autor está pontuando a existência de um terceiro, um tipo forte que vem àquela organização social com 
pretensões de não respeitar as normas; (C) ou, ainda, está falando do tipo forte que age naquela organização 
social depois de ocorrida transvaloração escrava” (Gonçalves, 2021, p.116-117). No entanto, há de se levar em 
consideração que, nesse momento primitivo, o grupo dominado, igualmente, era um animal violento. Foi nesse 
grupo, assim apreendemos, que houve um processo de cerceamento da violência que se voltou contra o próprio 
ser humano, formando a má consciência (GM/GM II 16). Dessa forma, propomos uma interpretação de que 
aquele que desvia das normas estabelecidas não necessariamente está imposto no grupo dos “fortes” do princípio 
do Estado, mas pode ser, igualmente, assemelhado ao grupo que foi dominado, sobre o qual a violência recaiu 
como forma de cercear os instintos violentos.  



113 

Não se trata de uma relação que tem como pressuposto uma liberdade, ou seja, esses 

“indivíduos”, membros da sociedade primitiva, ainda não são, na lógica proposta pelo autor, 

considerados livres; estão imersos na eticidade do costume. O “contrato”, então, aqui 

proposto, faz referência a uma relação entre direitos e deveres que depende de um equilíbrio 

de potência entre as duas partes: “[o] direito só surge aí onde há contratos: para que possa 

haver contratos, porém, precisa estar presente certo equilíbrio de [potência]” (NF/FP 5(82) 

NF/FP Verão de 1886 — Outono de 1887). A comunidade, credora, é detentora do maior 

acúmulo de potência, enquanto os seus membros, devedores, possuem um menor acúmulo de 

forças, por isso são submetidos àquela (NF/FP 5(82) Verão de 1886 — Outono de 1887). Com 

isso em vista, vislumbramos qual seria a punição dessa comunidade aos seus membros: 

 
O “castigo”, nesse nível dos costumes, é simplesmente a cópia, mimus 
[reprodução] do comportamento normal perante o inimigo odiado, desarmado, 
prostrado, que perdeu não só qualquer direito e proteção, mas também qualquer 
esperança de graça: ou seja, é o direito de guerra e a celebração do Vae victis! [ai 
dos vencidos!] em toda a sua dureza e crueldade — o que explica por que a 
própria guerra (incluindo o sacrifício ritual guerreiro) forneceu todas as formas 
sob as quais o castigo aparece na história (GM/GM II 9). 

 

​ Ainda temos em vista, nesse cenário, que há uma transfiguração importante na relação 

credor e devedor. Esta não fica restrita à comunidade com seus integrantes, mas passa para os 

antepassados em sua ligação com os vivos. Nesse caso, a geração que vive “sempre reconhece 

para com a anterior, e especial para com a primeira, fundadora da estirpe, uma obrigação 

jurídica”, esta relação, portanto, não seria ancorada em um “mero vínculo de sentimentos” 

(GM/GM II 19). Prevalece o ponto de vista no qual a comunidade só sobrevive devido aos 

sacrifícios e às realizações dos antepassados. Há, nesse esquema, o reconhecimento de uma 

dívida dos vivos com os antepassados, com aqueles que construíram a sociedade. Nietzsche 

atenta, nesse panorama, para um crescimento permanente dessa dívida com os antepassados, 

uma vez que “os antepassados não cessam, em sua sobrevida como espíritos poderosos, de 

conceder à estirpe novas vantagens e adiantamentos a partir de sua força” (GM/GM II 19). Os 

vivos, por sua vez, realizam o “pagamento” de suas dívidas através de sacrifícios, de festas, 

músicas e, principalmente, obediência, já que “os costumes são, enquanto obra dos 

antepassados, também seus preceitos e ordens” (GM/GM II 19). O filósofo genealogista, 

então, argumenta que a relação desses vivos com os antepassados se mantém, além da dívida, 

através do medo. Ambos são diretamente proporcionais ao crescimento desta sociedade: 

 



114 

Segundo esse tipo de lógica, o medo do ancestral e d[a] su[a] [potência], a 
consciência [Bewusstsein] de ter dívidas para com ele, cresce necessariamente na 
exata medida em que cresce [a] [potência] da estirpe, na medida em que ela 
mesma se torna mais vitoriosa, independente, venerada e temida (GM/GM II 19). 

 

A partir disso, percebemos que há ainda uma diferenciação interna no seio da própria 

sociedade. Levando a cabo a sua ideia sobre a formação do Estado, Nietzsche propõe uma 

diferenciação entre as estirpes, afirmando que os ancestrais de “estirpes mais poderosas” — 

denominada, também, de “nobreza da estirpe” (GM/GM II 20) — deverão assumir proporções 

gigantes, transfigurando-se em deuses (GM/GM II 19). Entrementes, a relação desses 

formadores do Estado com os deuses não está aquém do medo, não sendo possível, na 

concepção do filósofo genealogista, perceber, no momento pré-histórico, qualquer origem 

divina na piedade (GM/GM II 19). Ou seja, mesmo na estirpe mais nobre, há uma relação de 

medo com os antepassados.   

É com vistas nessa relação de castigo que encontramos o desenvolvimento da força 

oposta ao esquecimento. A formação de uma memória no animal que estava preso ao presente 

só foi possível com as práticas da mnemotécnica: apenas aquilo que não para de causar dor, 

afirma Nietzsche, “fica na memória” (GM/GM II 3).  Dessa forma, o processo de 

interiorização dos costumes de qualquer sociedade (GM/GM II 3) é realizado com um 

exercício de controle “externo” através do martírio e do sangue. A dor, na compreensão do 

filósofo, é o maior auxiliar desta mnemotécnica: 

 
Cada pequeno passo no âmbito do livre pensar, da vida pessoalmente 
configurada, sempre foi pelejado com martírios físicos e espirituais: não apenas o 
passo à frente! Mas sobretudo o andar, o movimento, a mudança precisou de seus 
incontáveis mártires, por longos milênios de busca de caminhos e fundação de 
alicerces, nos quais não se costuma pensar quando se fala de “história mundial”, 
dessa parte ridiculamente pequena da existência humana; e mesmo nesta 
chamada história mundial, que, no fundo, é apenas ruído acerca das últimas 
novidades, não há tema mais importante do que a antiquíssima tragédia dos 
mártires que buscavam mover o pântano. Nada foi comprado tão caro como o 
pouco de razão humana e de sentimento de liberdade que agora constitui nosso 
orgulho (M/A 18).  

 

​ A medida da virtude, nesse momento, era justamente, o sofrimento, a crueldade, a 

dissimulação, a vingança e a negação da razão. Liga-se, nesse campo da eticidade, à virtude, 

então, o sofrimento voluntário aos costumes, uma vez que, como estabelecemos 

anteriormente, o mais moral é aquele que está mais entregue aos costumes (M/A 9). Quanto 

pior de memória, assim, é a humanidade, mais severo se torna o costume, sendo, portanto, o 

castigo mais duro proporcional à amplitude do esquecimento. É notório, nesse aspecto, que o 



115 

castigo possui um papel central nessa prática da perpetuação da má consciência, mas apenas 

como bastião do Estado, não sendo o suficiente para formar o sentimento de culpa. Ao 

contrário, o castigo “endurece e torna frio; concentra; aguça o sentimento de distância; 

aumenta a força de resistência” (GM/GM II 14). O castigo é fundamental, nesse esquema, 

para a intensificação da prudência: “inquestionavelmente se deve buscar o genuíno efeito do 

castigo, antes de tudo, numa intensificação da prudência” e, mais ainda, Nietzsche afirma que 

é a partir do castigo que há o “alargamento da memória” (GM/GM II 15). É, nesse âmbito, 

essencial percebermos que ele atua, nesse processo de desenvolvimento de uma vida na 

sociedade de paz, como um bastião, através da eticidade do costume, expandindo o “mundo 

interior” do ser humano (GM/GM II 16)116.      

Dessa forma, com esse processo da eticidade do costume, o ser humano foi tornado 

confiável. Não mais é considerada, no fim desse processo, a individualidade como 

“‘irresponsável’” (M/A 9). Quando, então, há uma superação do movimento da eticidade do 

costume, é visto o fruto mais maduro desta árvore: o indivíduo soberano (GM/GM II 2). Não 

apenas seria ele o fruto mais maduro, mas também o mais tardio, embora “tudo na árvore 

estivesse preparado e crescesse justamente em vista dele” (GM/GM II 3). Nietzsche, ao 

constatar esta personagem, vai caracterizá-la como o “homem da vontade própria, duradoura e 

independente, o que pode fazer promessas” (GM/GM II 2), não só nisso mas nesse indivíduo 

encontra uma “orgulhosa consciência do que foi finalmente alcançado e está nele encarnado”, 

o que seja: “uma verdadeira consciência de [potência] e liberdade, um sentimento de 

realização” (GM/GM II 2).  

Encontramos uma dupla “criação” nesta figura do indivíduo soberano. Primeiro, a 

afirmação de sua individualidade; segundo, sua soberania. Ambas imbricadas entre si. 

Verificamos, nesse contexto, que essa personagem é fundamental para uma transição daquilo 

que, em Além de bem e mal, é considerado como “período pré-moral da humanidade” 

116 No começo do ano de 1888, Nietzsche afirma, em um fragmento póstumo, haver duas formas de lidar com o 
castigo. Nesse sentido, assevera que é na modernidade que “o castigo isola ainda mais do que o crime; a 
fatalidade por detrás de um crime cresceu a tal ponto que ela se tornou incurável. Sai-se da pena como inimigo 
da sociedade… A partir de agora, há um inimigo a mais” NF/FP 14(193) Começo do ano de 1888). Em 
contrapartida, leva em consideração um conceito primordial do antigo direito penal, um conceito religioso de 
força expiatória da punição. A partir deste, o castigo, diferente do mundo moderno, que macula, é uma 
purificação. Nesses termos, assume o filósofo genealogista que o “castigo é um pagamento: é-se realmente 
entregue à responsabilidade por aquilo que se quis fazer tanto sofrer. Posto que se acredite nessa força do 
castigo, então há em seguida um alívio e uma respiração, que efetivamente se aproximam de uma nova saúde, de 
uma reprodução” (NF/FP 14(193) Começo do ano de 1888). No entanto, essa tese não compromete a visão 
estabelecida na Genealogia da Moral, na qual é afirmada que o castigo não forma o sentimento de culpa. Nesse 
fragmento póstumo, Nietzsche está distinguindo a relação existente entre as consequências, afirmando que o 
criminoso, nesse período antigo, se torna “digno de respeito perante si mesmo”, sendo passível de viver “em paz 
com a sociedade” (NF/FP 14(193) Começo do ano de 1888).    



116 

(JGB/BM 32) para o período moral da humanidade. Essa transição é marcada pela 

reconsideração acerca do valor da ação na moralidade. É a partir desse indivíduo soberano 

que pode ser superada à atribuição de “má” para as ações que visam a individualidade, sendo, 

por isso, possível imputar a ação a um indivíduo. Nesse caso, é capital para a classificação do 

indivíduo soberano a capacidade de manter a promessa. Com isso, é preciso levar em conta a 

consideração de um “indivíduo autônomo supramoral” e sua permissibilidade de prometer 

(GM/GM II 2): 

 
O homem “livre”, o possuidor de uma duradoura e inquebrantável vontade, tem 
nesta posse a sua medida de valor: olhando para os outros a partir de si, ele 
honra ou despreza; e tão necessariamente quanto honra os seus iguais, os fortes e 
confiáveis, (os que podem prometer) — ou seja, todo aquele que promete como 
um soberano, de modo raro, com peso e lentidão, e que é avara com sua 
confiança, que distingue quando confia, que dá sua palavra como algo seguro, 
porque sabe que é forte o bastante para mantê-la contra o que for adverso, 
mesmo “contra o destino” —: do mesmo modo ele reservará seu pontapé para os 
débeis doidivanas que prometem quando não podem fazê-lo, e o seu chicote para 
o mentiroso que quebra a palavra já no instante em que a pronuncia (GM/GM II 
2, negrito nosso). 

 

A caracterização desta personagem exposta pelo filósofo alemão nos leva à 

compreender a sua soberania como a possibilidade de guardar, através do tempo, uma 

vontade. É considerado, nessa medida, como um “indivíduo livre”. As duas variantes — 

indivíduo e liberdade — levantam, no entanto, uma série de questões na filosofia 

nietzschiana. Neste “indivíduo”, de forma ainda mais notória, encontramos “vibrante em cada 

músculo, uma orgulhosa consciência [Bewusstsein]” daquilo que encontra-se nele encarnado 

“uma verdadeira consciência [Bewusstsein] de [potência] e liberdade, um sentimento de 

realização” (GM/GM II 2). Percebemos, com essa passagem, que é através da consciência 

[Bewusstsein], desenvolvida no princípio do Estado, que este indivíduo sente-se como “livre”, 

sente-se como dono de uma inquebrantável vontade. É fundamental, nesses termos, 

reconhecermos que, na compreensão do filósofo alemão, tudo aquilo que “entra em cena 

como unidade na consciência [Bewusstsein] já é extraordinariamente complicado”, o que 

temos acesso é sempre “apenas uma aparência de unidade” (NF/FP 5 (56) Verão de 1886 — 

Outono de 1887). Nesses termos, o sentimento de liberdade que alcança essa consciência é a 

unificação de um processo mais profundo, um conflito da multiplicidade que ocorre na 

“estrutura social de muitas almas” (JGB/BM 19).  

Nietzsche considera, nesse quesito, que a concepção do ser humano livre é encarada a 

partir da lógica do conflito instintivo. Nesse ponto, atentamos para a consideração da 

formação da noção de livre-arbítrio em Além de bem e mal. Neste texto, o filósofo alemão 



117 

advoga contra a visão de um livre-arbítrio, e igualmente se contrapõe à noção daquilo que 

denomina de “cativo-arbítrio” (JGB/BM 21). Com isso em vista, reconsidera que haja uma 

nova forma de falar de livre-arbítrio que leva em conta a sua relação de forças, 

denominando-o como “essencialmente, o afeto de superioridade em relação àquele que tem de 

obedecer” (JGB/BM 19)117. Esse afeto de comando, Nietzsche alega, está formulado com a 

ideia de que “‘eu sou livre, ele tem de obedecer’” (JGB/BM 19). No entanto, nesse conflito, 

“somos ao mesmo tempo a parte que comanda e a que obedece” (JGB/BM 19). Por um lado, 

então, somos a sensação de coação, sujeição; por outro lado, somos sensação de comando, de 

potência. 

Apesar dessa dupla relação, como mencionamos acima, ignoramos esse afeto de 

obediência e, por estar ligado ao aumento da sensação de potência (JGB/BM 19), atribuímos 

ao “eu” o afeto de comando, denominando-o como liberdade do arbítrio. Identificamo-nos, 

nesse contexto, com o afeto de comando, retirando a complexidade presente no corpo, 

atribuindo qualquer ação a um “eu” que age, que é responsável. Com o reconhecimento dessa 

responsabilidade sobre os atos e sob o controle sobre os outros, no indivíduo soberano, essa 

parcela de potência desce até a sua mais íntima profundeza e torna-se instinto dominante, qual 

seja: a consciência (Gewissen) (GM/GM II 2). 

Ademais, a partir da colocação de Nietzsche acerca da valoração do indivíduo 

soberano com seu estabelecimento de valores a partir de sua “liberdade”, captamos não 

apenas o caráter de soberania presente na argumentação do filósofo, mas também como, 

também, há uma relação de desigualdade entre dois grupos118. Nesse esquema proposto pelo 

filósofo de Sils Maria, existem aqueles que podem exercer a promessa, que são “portadores 

do livre-arbítrio” e aqueles, em contraste, que não podem fazê-lo, justamente por não 

conseguirem reafirmar essa promessa na cadeia do querer. Nesse cenário, encontramos um 

movimento de violência contra o segundo grupo, o qual é taxado como mentiroso.  

118 Atentamos, neste aspecto, para o comentário de Azeredo (2008): “Ora, o fim do processo de formação do 
homem requer a sua plena realização, que é atingida somente mediante a supressão da própria moral. Ainda 
assim, foi preciso primeiro uma imposição da lei para, posteriormente, obter o homem pleno, capaz de criar leis. 
Mas o fim do processo não implica uma supressão da diferença pela proliferação igualitária de indivíduos 
soberanos, pois isso requereria a negação do elemento básico em Nietzsche. Mesmo na época da eticidade do 
costume à igualdade sempre é acrescido o termo ‘iguais’, não como pressupondo uma relação sinonímica dessas 
palavras, mas reafirmando que só é possível uma igualdade entre iguais. A igualdade não pressupõe uma 
identidade entre os iguais, mas o reconhecimento de um outro como tendo os mesmos direitos” (Azeredo, 2008, 
p.254).   

117 É salutar relembrarmos que, nesse movimento, abaixo de cada pensamento se esconde um afeto: “Cada 
pensamento, cada sentimento, cada vontade não nasceu de um impulso determinado, mas é um estado conjunto, 
toda uma superfície de toda a consciência, e resulta da constatação de poder instantânea de todos os nossos 
impulsos constituintes — portanto, do impulso justamente dominante, assim como dos impulsos que lhe 
obedecem ou que resistem a ele” (NF/FP 1(61) Outono de 1885 — Início do ano de 1886).  



118 

Deparamo-nos, nesse cenário, uma primeira valoração do indivíduo soberano, 

marcada pela afirmação de si enquanto veraz. Nietzsche liga, assim, a valoração do indivíduo 

soberano a partir de um elemento de distinção tendo em vista um traço típico de caráter. O 

que nos leva a questionar se há, nessa avaliação, uma primeira forma de possibilidade de 

afirmar-se com um traço da moral nobre. Afinal, quando Nietzsche aborda esta avaliação na 

primeira dissertação de sua obra, aponta para Teógnis de Megara, e afirma que a palavra 

esthlós [ἐσθλός] utilizada nesta avaliação remetia à “alguém que é, que tem realidade, que é 

real, verdadeiro”, transfigurando-se, posteriormente, para “o veraz”; nesta fase da 

transformação conceitual ela se torna lema e distintivo da nobreza” (GM/GM I 5). Para tentar 

confirmar essa noção, vejamos como Nietzsche retrata o nascimento da estirpe da nobreza.  

No parágrafo 19 da segunda dissertação da Genealogia da Moral, o filósofo do 

martelo, ao abordar — como trabalhamos anteriormente — a relação entre os vivos e 

antepassados, afirma que, na pré-história, os deuses foram formulados pelos grupos humanos 

através do medo (GM/GM II 19). No entanto, surgiria uma questão sobre a piedade: “[e] 

quem acreditasse ser preciso acrescentar: ‘e também na piedade!’ dificilmente teria razão” 

(GM/GM II 19). Na era pré-histórica, marcada pela eticidade do costume, a piedade não tinha 

espaço. Seria em uma era intermediária que esse acréscimo da piedade seria visto: 

 
Mas estaria certo com relação à era intermediária, quando se formam as 
estirpes nobres — as quais realmente restituíram com juros, a seus criadores, 
seus ancestrais (deuses, heróis), as qualidades que nesse meio tempo se haviam 
tornado evidentes nelas mesmas, as qualidades nobres (GM/GM II 19, negrito 
nosso). 

 

A classificação de indivíduos em estirpes nobres não aconteceria, assim, de forma 

perene. Ou seja, estes tiveram seu aparecimento — enquanto tipos — em um momento 

intermediário, após a pré-história119. Nesse sentido, os nobres, enquanto tipos, são 

engendrados após o movimento da eticidade do costume, como um grupo que marca a esta 

119 É fundamental atentarmos, nesse caso, a um fragmento póstumo escrito entre os anos de 1885 e 1886, onde o 
filósofo alemão afirma que a punição está amparada em uma relação de desigualdade, sendo exercida como 
“reação do poderoso, do senhor da casa, como expressão de sua fúria contra o desrespeito às suas ordens e 
proibições” (NF/FP 1(10) Outono de 1885 — Início do ano de 1886). Neste âmbito, afirma que a eticidade do 
costume não está aquém dessa perspectiva: “Diante da eticidade dos costumes (seu cânone quer que ‘tudo seja o 
que é tradicional deva ser honrado’) encontra-se a eticidade da pessoa dominante (cujo cânone quer que ‘só 
aquele que comanda seja honrado’). O páthos da distância, o sentimento de diversidade de posição hierárquica 
reside no fundo último de toda moral” (NF/FP 1(10) Outono de 1885 — Início do ano de 1886). Defendemos 
que, a despeito do uso de um dos termos que caracterizam a moral nobre, ainda não conseguimos, na eticidade 
do costume, avaliar indivíduos como nobres, por se tratar, justamente, de um momento que, como 
argumentamos, a noção de individualidade não se encontrava presente, faltando, assim, o segundo traço da 
distinção de uma moral nobre, o sentido de nobreza (GM/GM I 2). Encontramos, nesse cenário, os resquícios 
daquela dominação através da qual o Estado teve seu aparecimento (GM/GM II 17), com a dominação de grupos 
de aves de rapina sobre outros grupos, impondo a forma pela qual a sociedade deva ser organizada.  

https://en.wiktionary.org/wiki/%E1%BC%90%CF%83%CE%B8%CE%BB%CF%8C%CF%82


119 

sua distinção de caráter e, com isso, conseguem, através de suas práticas, restituir os seus 

antepassados, aqueles que fundaram a estirpe120. Há, assim, um duplo movimento de 

afirmação da nobreza. Por um lado, o nobre olha para o passado possibilitando considerar a si 

mesmo como um herdeiro de toda nobreza do espírito, “herdeiro com obrigações, o mais 

aristocrático de todos os velhos nobres e também o primogênito de uma nova aristocracia, 

120 Deparamo-nos, neste caso, com três importantes comentários, nesse aspecto. O primeiro, elaborado por 
Constâncio (2022) realiza a seguinte leitura sobre o indivíduo soberano: “o indivíduo soberano representa, 
realmente, essa emergência da moralidade como algo fundamentalmente diferente de (a ética do) costume, mas 
ele (ou isso [or it]) representa mais do que isso, o que seja, a mais geral emergência da razão e da 
responsabilidade e, com isso, a emergência de um ideal de autonomia no qual não pode ser percebida pela 
moralidade (especialmente na medida em que a última envolve treinamento pela má consciência). A evidência 
para essa leitura está no fato de que a caracterização do indivíduo soberano lista os traços essenciais dos “tipos 
elevados” e “espíritos livres” de Nietzsche. Então, o ideal de autonomia verdadeira da liberdade que emerge 
como a emergência da razão e da responsabilidade é melhor percebida nos grandes artistas ou nos filósofos 
genuínos do que em um agente moral” (Constâncio, 2022, p.123, nota 13). No segundo caso, deparamo-nos com 
o artigo de Elgat (2019), no qual o comentador lida com 4 principais ideias para compor seu argumento: (1) a 
figura do indivíduo soberano não tem sua única ocorrência na Genealogia da Moral, mas está presente em certas 
seções de Aurora e A Gaia Ciência; (2) o exame desses outros textos revelam que o indivíduo soberano é 
incorporado por Sócrates e o indivíduo socrático; (3) no fim das contas, a figura do indivíduo soberano emerge 
de uma consciência individualizada; (4) na Genealogia da Moral, Nietzsche não consegue nos prover uma 
genealogia da moral da culpa (Elgat, 2019, p.2-3). Para as nossas pretensões, foquemos na sua segunda tese, na 
qual ele sugere que “Sócrates, tal quais as representantes de várias escolas filosóficas que ele engendrou (os 
indivíduos socráticos) são os casos paradigmáticos da individualidade soberana” uma vez que eles seriam 
pessoas que “superaram a moralidade dos costumes prevalecente em seus tempos e referem-se a si mesmos 
como o individual enquanto locus da ética, focando em suas vantagens pessoais e felicidades” (Elgat, 2019, p.8). 
Argumenta, o comentador, nesse caso, que “Socratismo, incorporado primariamente pela figura de Sócrates, com 
a descoberta da ‘mágica’ do pensamento causal e lógico trouxe, de acordo com Nietzsche, a diminuição no 
escopo e autoridade da moralidade do costume” (Elgat, 2019, p.10). Especificamente, argumenta Elgat, “é a 
superstição e o pensamento mítico que governam a moralidade do costume que são minados pelo pensamento 
socrático” (Elgat, 2019, p.10). Dessa forma, “Sócrates simbolizaria, para Nietzsche, o indivíduo soberano 
‘imoral’” (Elgat, 2019, p.10). Por fim, atentamos para o comentário de Azeredo (2008): “Nada obstante o 
indivíduo soberano ser o marco terminal do processo de adestramento do homem, interpôs-se entre a fase inicial 
e a final desta formação o homem domesticado. Contrapõem-se ao indivíduo soberano, ao homem de uma 
inquebrantável vontade, indivíduos que diferentemente não têm em si a medida de valor. Isso, por si mesmo, 
remete a estratificação tipológica senhor/escravo, pois enquanto no primeiro é o sentimento de superioridade e 
distância diante do outro, o sentimento de diferença como base da própria existência que faz dele um criador e, 
portanto, senhor. O segundo apresenta-se como oposto, definindo-se, inclusive, a partir de seu estado fisiológico 
doente. Mas se a doença se alastra de modo que o escravo consegue inverter o modo de valorar nobre, fazendo 
do senhor também um tipo escravo, então se suplanta o indivíduo soberano e, com isso, a fase final do processo 
de formação do homem” (Azeredo, 2008, p.257). No primeiro caso, discordamos de Constâncio ao 
considerarmos que o filósofo do martelo leva em consideração, com a superação através do indivíduo soberano, 
de um momento de eticidade. Não consta, nesse sentido, uma superação da moralidade como um todo. Ademais, 
como argumentamos no corpo do texto, a moralidade não é, necessariamente, “treinada” pela má consciência, 
apenas uma faceta moral. No segundo caso, referente a Elgat, acreditamos que a comparação de Nietzsche entre 
Sócrates e a eticidade do costume proposta em Aurora (M/A 9) não transforma o filósofo grego em um 
paradigma do indivíduo soberano, uma vez que o traço avaliativo socrático tem na racionalidade uma marca de 
negação da valoração nobre ateniense. Ou seja, Sócrates não olha para a sua condição para avaliar, mas realiza 
um processo oposto, de perceber o conflito do nobre ateniense, elevando, então, o conflito para a racionalidade, a 
qual foi percebida como salvadora (GD/CI, O problema de Sócrates, 10). Em complemento, as caracterizações 
do filósofo alemão em relação a Sócrates, em Aurora, e do indivíduo soberano, em Genealogia da Moral, não 
são as mesmas em relação à eticidade do costume. Enquanto este é “autônomo e [supra-ético] [autonome 
übersittliche]” (GM/GM II 2), os socráticos são considerados “imorais [Unsittliche]” (M/A 9). Por fim, no que se 
refere à Azeredo, acreditamos que o indivíduo soberano seria a primeira forma de um indivíduo poder ser 
considerado como nobre a partir de uma tipologia, no entanto, tal qual apontamos no segundo capítulo, 
discordamos da autora ao defendermos que a inversão da avaliação nobre ocorre através da ação sacerdotal.  



120 

cujos pares ainda nenhuma época viu ou sonhou” (FW/GC, 337). Por outro, “paga” essa 

dívida com a sua estirpe com uma confirmação de suas ações, que revelam sua força, seu 

ímpeto.  

Com isso, o filósofo aponta uma maneira nobre de utilizar a formação dos deuses121 e 

direciona essa utilização, justamente, para os deuses gregos (GM/GM II 23). Estes seriam 

reflexos da própria nobreza dos seres humanos classificados como nobres, nos quais “o 

animal no homem se sentia divinizado e não se dilacerava, não se enraivecida consigo 

mesmo” (GM/GM II 23). Os deuses gregos marcariam essa ascendência da força, e seriam, 

como Nietzsche destaca, formados para manter a má consciência distante (GM/GM II 23). Às 

interpretações de ações reprováveis nos seres humanos foram atribuídas à loucura: “‘Um deus 

deve tê-lo enlouquecido’” era a “saída típica dos gregos” (GM/GM II 23). Assim, os deuses, 

na estirpe nobre grega, serviam para justificar o ser humano até nos piores momentos, “como 

causas do mal [die Bösen] — naquele tempo eles não tomavam a si o castigo, e sim, o que é 

mais nobre, a culpa [die Schuld]” (GM/GM II 23)122.  

122 Nesse tópico, atentamos para o comentário de Leiter (2015), o qual diferencia culpa e má consciência. O 
comentador aponta três razões para não tomarmos os termos como equivalentes: (1) os gregos possuíam má 
consciência, mas não sofriam da culpa; nos parágrafos 23 e 24 da Genealogia da Moral, Nietzsche sugere que a 
má consciência poderia ser enumerada em serviço dos ideais normativos que não produzem a culpa; e, por fim, 
(3) a internalização da crueldade não é suficiente para explicar a culpa (Leiter, 2015, p.183, nota 9). A diferença 
capital, nesse ponto, apontada por Leiter pode ser encontrada na seguinte formulação: “A consciência de uma 
dívida pode diferir da culpa através de todas essas dimensões: uma dívida pode surgir de uma conduta que é 
eticamente permitida (Eu pego emprestado [borrow] dinheiro do banco); uma dívida não pressupõe um agente 
livre subjacente aos eventos que dão origem à dívida (eu sinto uma dívida em relação ao meu pai, embora eu não 
pudesse ter feito outra coisa senão ser seu filho); e uma dívida não necessariamente reflete uma falha 
fundamental de caráter (eu devo uma enorme hipoteca, mas isso não me faz uma pessoa repreensível)” e conclui 
afirmando que “dívidas podem adquirir quaisquer armadilhas da culpa (...). Mas, uma vez que isso acontece, é 
mais natural dizer que uma pessoa ‘sente culpa’ sobre suas dívidas, do que dizer que apenas que ele ou ela está 
endividado” (Leiter, 2015, p.189, itálico no original). Em última instância, considera que a má consciência “é um 
produto da crueldade internalizada. Mas consciência de culpa é um produto da má consciência em conjunção 
com a moralização do conceito de dívidas” (Leiter, 2015, p.192, itálico no original). Em um primeiro 
apontamento, consideramos que, em relação aos gregos, demonstramos que eles não estão alheios à culpa, mas 
lidam com ela, enquanto uma estirpe nobre, através de uma transmissão para os deuses. Dessa forma, a dívida é 
moralizada de forma diferente. Em segundo, compreendemos que há, no desenvolvimento do argumento 
genealógico, uma transmissão da culpa da comunidade, fazendo com que a individualidade seja assemelhada à 
culpa (FW/GC, 117). Dessa forma, defendemos que, tanto a dívida quanto a culpa não dependem, em um 
primeiro momento, da consciência de si, uma vez que era a comunidade que prevalecia. Com a instituição do 
indivíduo soberano, no entanto, há um redirecionamento para a individualidade, a partir da qual a culpa pode ser 
atribuída a um indivíduo. Seguimos, neste tópico, ao comentário de Elgat (2019), no que se refere ao processo de 
individualização da culpa. Afirma o comentador que “onde a eticidade do costume é pautada [ruled], alguém não 
se sente responsável apenas em relação à sua própria ação mas se sente responsável pelas ações de todos os 
membros da comunidade”, dessa forma “o resultado é que alguém se sente responsável pelas ações de outros, e 

121 O filósofo alemão já havia pontuado a forma divergente a partir da qual os gregos lidavam com os deuses no 
Nascimento da Tragédia, onde é afirmado que: “O grego conheceu e sentiu os temores e os horrores de existir: 
para que lhe fosse possível de algum modo viver, teve de colocar ali, entre ele e a vida, a resplendente criação 
onírica dos deuses olímpicos” (GT/NT 3). Esses deuses gregos, no entanto, eram vistos como um chamariz à 
vida: “O mesmo impulso que chama a arte à vida como a complementação e o perfeito remate da existência que 
seduz a continuar vivendo, permite também que se constitua o mundo olímpico, no qual a ‘vontade’ helênica 
colocou diante de si um espelho transfigurador. Assim, os deuses legitimam a vida humana pelo fato de eles 
próprios a viverem — a teodicéia que sozinha se basta!” (GT/NT 3). 



121 

Compreendemos, assim, que a análise sobre a origem da responsabilidade, no seio do 

momento pré-histórico, é determinante para levarmos em consideração não só como a punição 

era aplicada no momento da eticidade do costume, mas também para apreender como é 

formada a ideia de um indivíduo soberano, capaz de manter, através do tempo, o seu 

primordial “quero”. Para tal, houve o desenvolvimento, através de práticas de agressividade, 

da memória, uma força ativa que, no conflito entre potências do corpo, combate a força 

inercial ativa do esquecimento. Este indivíduo, aquele que consegue se desprender da 

eticidade do costume, é marcante em um processo de divergência social, uma vez que, afirma 

a si e seus iguais — aqueles também capazes de realizar e cumprir as promessas — que são 

verazes, enquanto exercem o domínio sobre os “mentirosos”. É a partir disso que o filósofo 

institui o sujeito de direito. Além disso, é a partir desta figura capaz de prometer, de garantir a 

responsabilidade, que há uma marca na diferença das relações do direito. Vejamos, por isso, 

como essa ideia se apresenta na argumentação nietzschiana. 

 

3.3 O desenvolvimento do direito e as práticas de crueldade 

É imprescindível, como forma de compreendermos as noções morais de culpa, 

consciência, dever, que pensemos o aparecimento e o desenvolvimento da justiça e do direito, 

haja vista que é na esfera das obrigações legais que estes conceitos morais se desenvolvem 

(GM/GM II 6). Nesse aspecto, é fundamental atentar que essas relações contratuais despertam 

um interesse do filósofo pela humanidade pré-histórica, uma vez que nela encontra essa 

criação e permissão das relações contratuais. São nessas sociedades, em prol da criação das 

relações supracitadas, que precisa-se desenvolver, no animal humano, uma memória; é 

preciso, como vimos, que surja o indivíduo soberano. No entanto, o filósofo faz um alerta 

sobre a busca da origem da justiça: ela nasceu em um terreno diverso em relação ao 

ressentimento. Nesse âmbito, o filósofo de Sils Maria nega a tese de que a justiça nasceu sob a 

égide da vingança, como “se no fundo a justiça fosse apenas uma evolução do sentimento de 

estar-ferido” levando à promoção, posteriormente, “com a vingança todos os afetos reativos” 

(GM/GM II 11). Quem busca a origem da justiça nesse campo do ressentimento está 

encontrando o último terreno deste desenvolvimento, uma vez que ser justo “é sempre uma 

atitude positiva” (GM/GM II 11).  

outros também sentem-se responsáveis pelas ações daqueles”, ou seja, “sob a governança da eticidade do 
costume, responsabilidade não é individualizada” (Elgat, 2019, p.13, itálico no original). Destacamos, nesse 
cenário, que a diferença entre as divindades de uma nobreza e de grupos escravos é o que diferencia a culpa 
enquanto fator internalizado no indivíduo (escravos) ou transmitida aos deuses (nobres). Ambos, então, 
compreendem a culpa, mas apenas um desses grupos a internaliza.      



122 

Nesse ponto de vista, Nietzsche segue uma argumentação a partir da relação entre 

forças. Nesse primeiro momento de aparecimento do justo em um panorama social, a justiça é 

“a boa vontade, entre homens de [potência] aproximadamente igual, de acomodar-se entre si, 

de ‘entender-se’ mediante um compromisso” (GM/GM II 8). A marca do aparecimento da 

justiça deixa transparecer uma relação de desigualdade através da qual seres humanos que 

possuem uma marca de potência superior relacionam-se entre si a partir de um mútuo 

compromisso, uma relação inter pares. Remete, a esta relação, um caráter inicial de troca, 

portanto uma relação material, na qual a justiça era pensada para evitar conflitos e para que 

haja a realização desses intercâmbios, remontando a uma autoconservação, ou seja, à 

preservação de suas metas, com vistas a evitar o prejuízo (MA I/ HH I 92). Em relação 

àqueles que possuem uma potência menor, esse grupo dominador os força “a um 

compromisso entre si” (GM/GM II 8). A justiça está amparada, assim, na desigualdade, cujo 

discurso é expresso com os dizeres “‘Igualdade aos iguais, desigualdade aos desiguais’”, do 

que se segue à ideia de “‘Nunca tornar igual o desigual’” (GD/CI, Incursões de um 

extemporâneo, 48). Nesse caso, é o ser humano violento, excessivo e “ativo” que está mais 

próximo da justiça, uma vez que ele não necessita realizar uma avaliação de forma falsa. Em 

vistas dessa instituição da justiça em relação à desigualdade e entre forças, Nietzsche afirma 

que a justiça tem como elemento central o combate aos mais fracos: 

 
Em toda parte onde se exerce e se mantém a justiça, vemos um[a] [potência] 
mais forte que busca meios de pôr fim entre os mais fracos a ele subordinados 
(grupos ou indivíduos), ao insensato influxo do ressentimento, seja colocando em 
lugar da vingança, a luta contra os inimigos da paz e da ordem, seja imaginando, 
sugerindo ou mesmo forçando compromissos, seja elevando certos equivalentes 
de prejuízos à categoria de norma, à qual de uma vez por todas passa a ser 
dirigido o ressentimento (GM/GM II 11). 

 

A partir dessa relação desigual e, mais ainda, de dominação, o grupo que a exerce, 

impõe sua força contra o mais fraco justamente com a instituição da lei. Ou seja, a lei, nesses 

parâmetros, é um instrumento regulador de uma dominação e de mantimento das relações de 

forças. Com esta instituição (da lei), o grupo forte consegue estabelecer sua força a partir do 

desvio do que quer à vingança, já que não reafirma o ponto de vista do prejudicado, mas 

“treina” o olhar de uma forma mais imparcial (GM/GM II 11). Dito de outra forma, 

Nietzsche, a partir desse ponto de vista, separa a instituição da justiça em relação ao desejo da 

vingança, uma vez que este “enxerga e faz valer somente o ponto de vista do prejudicado” 

(GM/GM II 11). A partir da instituição de uma lei por aqueles grupos dominadores, então, há 

um desvio de sentimentos de grupos subordinados, mudando a direção do seu olhar de forma 



123 

mais imparcial, desviando, assim, o seu julgamento, “do dano imediato causado por tais 

ofensas [à lei]” (GM/GM II 11). Com isso, Nietzsche institui os parâmetros da justiça em uma 

subordinação à instituição da lei, sendo esta a reguladora a partir da qual aquela é pensada.  

​ Ainda nesse esquema, o autor da Genealogia da Moral argumenta, para além da 

relação de desigualdade entre forças no campo social, em prol da retirada das categorias da 

justiça de um âmbito metafísico. Ora, uma vez que a justiça está subordinada à instituição da 

lei, não há como falar de qualquer justiça —  ou injustiça — existente por si mesma, apenas 

em compreensão de determinados esquemas legais. Não haveria, assim, qualquer sentido, na 

apreensão do filósofo, que a ação de violência, de exploração, e até de destruição possuam um 

valor em si mesmo como injusto. Afirma, em seu argumento, que essas atitudes são essenciais 

às funções vitais. Ou seja, a vida não poderia, complementa, ser “concebida sem esse caráter” 

(GM/GM II 11). Retira, neste âmbito, quaisquer visões de justiça à vida (enquanto vontade de 

potência), mas, ao contrário, atribui a esta relação uma imposição a partir da qual o justo e o 

injusto se desenvolvem e ganham sentido. A justiça, assim, não seria um chamariz, em sua 

origem, para uma denúncia de relações opressivas, mas sim uma forma de amparar esta 

relação de desigualdade123.  

Com isso em vista, Nietzsche concebe que os estados de direitos são apenas estados de 

exceção (GM/GM II 11). Ou seja, esses estados seriam restrições parciais de um uma vontade 

de vida que tende à potência. De forma geral, o filósofo de Sils Maria concebe o estado de 

direito enquanto um meio “contra toda luta” (GM/GM II 11) entre os complexos de força que 

tendem a se expandir constantemente, em busca de mais potência. Com isso, concebemos a 

justiça enquanto uma relação de mediação entre, pelo menos, duas partes que se relacionam. 

De forma mais profunda, afirma Nietzsche que este equilíbrio é central para que haja duas 

partes. Ou seja, a necessidade do equilíbrio é imprescindível para que não haja uma posse do 

mais forte sobre o mais fraco e o “contínuo enfraquecimento desse último” acarretando em 

123 É imprescindível que seja vista essa desigualdade na apreensão do castigo. O argumento do filósofo é de que a 
finalidade do castigo, seu significado, está imerso em uma fluidez. No entanto, surge, com isso, a questão 
genealógica: qual tipo de vida estabelece os significados ao castigo? Nesses termos, Nietzsche afirma que, 
“todos os fins, todas as utilidades são apenas indícios de que uma vontade de [potência] se assenhorear de algo 
menos poderoso e lhe imprimiu o sentido de uma função; e toda a história de uma ‘coisa’, um órgão, um uso, 
pode desse modo ser uma ininterrupta cadeia de signos de sempre novas interpretações e ajustes, cujas causas 
nem precisam estar relacionadas entre si, antes podendo se suceder e substituir de maneira meramente causal” 
(GM/GM II 12). Dessa forma, o desenvolvimento de uma coisa é uma “sucessão de processos e subjulgamentos 
que nela ocorrem, mais ou menos profundos, mais ou menos interdependentes, juntamente com as resistências 
que a cada vez encontram, as metamorfoses tentadas com o dim de defesa e reação, e também os resultados de 
ações contrárias bem-sucedidas” (GM/GM II 12). Com isso, Nietzsche aplica um raciocínio analógico (GM/GM 
II 13) do desenvolvimento biológico (NF/FP 7(25) Final de 1886 — Primavera de 1887) ao castigo, 
compreendendo que há um confronto na atribuição de seus significados, mas que aquele significado 
momentâneo é atribuído por forças superiores, forças que se sobrepõem.  



124 

uma “submissão, adaptação, registro, incorporação”, em última instância “com o fim de que 

dois tenha vindo a ser um” (NF/FP 5(82) Verão de 1886 — Outono de 1887). Há, assim, uma 

ponderação anterior, um equilíbrio entre forças para que se “estabeleça um freio para a 

vontade de [potência] brutal e não se mantenham indiferentes um ao outro como iguais” e 

também que essas partes “queiram como iguais, eis o início de toda ‘boa vontade’ sobre a 

Terra” (NF/FP 5(82) Verão de 1886 — Outono de 1887).  

Com esse equilíbrio, nas relações de direito, são vistos dois compromissos 

imprescindíveis, o direito e o dever. Em Aurora, em um aforismo intitulado Contribuições à 

história natural do dever e do direito, o filósofo dos espíritos livres concebe deveres como “o 

direito de outros sobre nós”, enquanto o direito corresponde a “parte de meu poder que os 

outros não apenas me concederam, mas também desejam que eu preserve” (M/A 112). Com 

isso em vista, surge a questão, de que modo aparecem os deveres? Ou seja, de que forma os 

outros adquirem poder sobre mim? O filósofo responde que esse tipo de ligação se dá através 

de relações contratuais e da garantia de retribuição quando nos consideramos capazes de 

fazê-los. Ou seja, esses dois elementos pressupõem uma espécie de “contrato” entre as duas 

partes e os deveres são concebidos como as promessas que uma parte realiza no 

estabelecimento deste contrato. Dessa forma, o direito nasce como um reconhecimento e uma 

segurança de graus de potência entre si, o que necessita de um equilíbrio — como destacamos 

anteriormente — entre as duas partes envolvidas na relação. Caso, ao contrário, haja uma 

diminuição deste poder, afirma o filósofo, há, concomitantemente, uma diminuição da 

segurança de nossos direitos, correndo o perigo de sua extirpação. Dito de outra maneira, a 

perda de potência de uma das partes já acarreta, ela mesma, em uma dominação. 

Consequentemente, ao observarmos o lado contrário dessa relação, ou seja, aquele no qual 

houve um aumento da potência, cessam os direitos dos outros sobre ele. Conclui, com isso em 

vista, o filósofo alemão que, ao ser humano justo, existe o requerimento contínuo de uma 

balança: 

 
O “homem justo” requer, continuamente, a fina sensibilidade de uma balança: 
para os graus de poder e direito que, dada a natureza transitória das coisas 
humanas, sempre ficarão descendo: — portanto, ser justo é difícil, e exige muita 
prática e boa vontade, e muito espírito muito bom (M/A 112). 

 

A partir do que está posto, compreendemos que (I) a justiça nasce como decorrente do 

estabelecimento da lei, sendo impossível, portanto, falar de justo e injusto por si. (II) O 

estabelecimento da lei é uma atitude que demonstra uma relação de dominação e esta serve 



125 

para domar os sentimentos daqueles que buscam uma movimentação vingativa. (III) No caso 

das trocas comerciais, há uma necessidade de equilíbrio entre as partes, uma vez que o 

desequilíbrio acarreta em uma dominação. (IV) No direito, com o estabelecimento de uma 

promessa, há o “direito” que outros exercem sobre mim, que Nietzsche denomina de “dever”, 

e uma concessão de potência para que eu a preserve. A partir disso, atentamos para o 

desenvolvimento da relação de dívida, a qual, na compreensão do filósofo, é fundamental para 

o tema da culpa.  

Nietzsche assevera, nesse contexto, que foi na antiga humanidade que essa relação se 

estabeleceu. Nesta sociedade, como vimos, foi necessário criar uma memória a partir da qual 

o ser humano fosse capaz de realizar e cumprir com suas promessas. Surge, com a prática da 

eticidade do costume, o indivíduo soberano como o seu fruto, o qual não só era responsável 

para prometer, mas também adquiriu a consciência (Gewissen). Com o estabelecimento das 

promessas e das relações de direito, Nietzsche afirma que o devedor necessitava, por lado, 

reforçar “consciência (Gewissen) a restituição como dever e obrigação” (GM/GM II 5), bem 

como infundir, no credor, uma confiança do pagamento de suas dívidas, por isso, empenha ao 

credor, através de um contrato, um penhor sobre o qual ainda tenha potência sobre: “o seu 

corpo, sua mulher, sua liberdade ou mesmo sua vida” (GM/GM II 5).  

A equivalência que o filósofo de Sils Maria aponta, com esse tipo de relação, é entre 

dor e dano. Isso porque, no caso da falta de pagamento da dívida existente por parte do 

devedor, cabia ao credor infligir “ao corpo do devedor toda sorte de humilhações e torturas” 

(GM/GM II 5). O credor, então, substitui uma vantagem direta de um pagamento estabelecida 

na relação comercial por um dano àquilo que o devedor exerce potência sobre. O não 

pagamento da dívida exerce, então, um desequilíbrio na relação do direito, haja vista que 

existe, por parte do devedor, a perda do direito sob o dever exercido pelo credor. Nesse caso, 

esta parte prejudicada recebe tanto uma reparação de sua dívida como uma recompensa, ou, 

em uma instância basilar, a “satisfação de quem pode livremente descarregar [sua] [potência] 

sobre um impotente” (GM/GM II 5). Através desta punição, Nietzsche afirma que o credor 

participa de um direito senhorial, ou seja, experimenta a sensação de extravasar sua potência 

sobre um inferior. Por isso, leva em conta que quanto mais baixa a posição social deste credor, 

maior será o exercício da violência. Dessa forma, conclui o filósofo alemão que, no caso do 

não pagamento da dívida, o credor possui, na compensação, um “convite e um direito à 

crueldade” (GM/GM II 5), sob a égide de que “‘tudo é resgatável, tudo tem que ser pago’” 

(GM/GM II 10).   



126 

Essa proporção que envolve a esfera das atribuições legais é visível, igualmente, na 

relação existente entre a comunidade e o seu membro. Nietzsche assevera, nesse sentido, que 

o crescimento da potência em uma comunidade é marcante para que ela não atribua tanta 

importância para os desvios de seus membros. A subversão do membro malfeitor é atenuada, 

ao ponto que este não é privado de sua paz, tal qual nos primórdios (GM/GM II 9), a ira 

coletiva não pode ser descarregada de forma livre sobre ele. Pelo contrário, ele é 

“cuidadosamente defendido e abrigado pelo todo, protegido em especial da cólera dos que 

prejudicou diretamente” (GM/GM II 9). O desenvolvimento e o abrandamento das penas do 

direito penal estão intimamente conectados com um enriquecimento de potência por parte da 

comunidade. Em casos de perda de potência, esse direito penal volta com a sua tendência 

mais dura de atuar. O filósofo alemão expressa, assim, a noção de que o credor se torna mais 

ameno em relação à dívida na mesma proporção que a sua riqueza aumenta, cujo parâmetro é 

“o quanto de injúria ele pode suportar sem sofrer” (GM/GM II 10).   

A partir dessa visão sobre a reparação, surge a questão de onde está amparada essa 

perspectiva de equivalência entre as relações entre dor e dano. Não nos esqueçamos, nesse 

sentido, que não houve, no processo de socialização do animal humano, as perdas de seu lado 

mais animal, ou seja, de sua tendência de aumento de potência. Socialmente, no entanto, há 

um movimento de equilíbrio dessa tendência através do direito, estabelecendo parâmetros das 

relações contratuais a partir da justiça. No entanto, é através da possibilidade de restituição 

das dívidas que pode-se esbanjar essa violência cerceada. Há, assim, um prazer no fazer sofrer 

“na medida em que o prejudicado trocava o dano, e o desprazer pelo dano, por um 

extraordinário contraprazer: causar o sofrer” (GM/GM II 6). Troca-se, nesse ponto, o dano, o 

prejuízo, por uma descarga de força, pela possibilidade de causar dor no devedor.   

Assevera o filósofo de Sils Maria que este prazer no sofrimento não estava ligado 

apenas em práticas judiciais. Aponta, nesse aspecto, para uma espiritualização da crueldade 

enquanto um “prazer festivo da humanidade antiga, como era um ingrediente de quase todas 

as suas alegrias” (GM/GM II 6). Nesse cenário, o filósofo defende que a crueldade era 

percebida como um atributo normal do ser humano (GM/GM II 6). É fundamental 

percebermos que Nietzsche, com essas afirmações, se afasta de uma posição pessimista que 

enxerga na crueldade um elemento para negar a vida. Ao contrário, afirma o filósofo que no 

período no qual a humanidade “não se envergonha ainda de sua crueldade, a vida na terra era 

mais contente do que agora, que existem pessimistas” (GM/GM II 7). A crueldade era, nesse 

momento, indispensável em festas e até mesmo em práticas cotidianas da humanidade. Em 



127 

Além de bem e mal, Nietzsche vale-se de uma série de exemplificações para pensar no deleite 

que existe nas práticas da crueldade: 

 
O que o romano, na arena, o cristão, nos êxtases da cruz, o espanhol, ante as 
fogueiras e as touradas, o japonês de hoje, quando corre às tragédias, o operário 
de subúrbio parisiense, com saudade de revoluções sangrentas, a wagneriana 
que, de vontade suspensa, “deixa-se tomar” por Tristão e Isolda — o que todos 
eles apreciam, e procuram beber com misterioso ardor, é a porção bem 
temperada da grande Circe crueldade (JGB/BM 229). 

 

​ Acresce a essa lista o próprio conhecimento, uma vez que, neste processo, há uma 

força atuante que atua contra outras forças que tendem a desejos outros. Ou seja, no conflito 

corporal, no processo do conhecimento, há uma crueldade em negar “onde ele [o homem do 

conhecimento] gostaria de aprovar, amar, adorar” (JGB/BM 229). Com isso, no próprio 

processo de conhecimento, no exercício “da razão” (GM/GM II 3124), existe um elemento de 

crueldade125. Com esse processo em vista, o filósofo leva em consideração uma espécie de 

axioma que estaria por trás da relação humana com o sofrimento: “Ver-sofrer faz bem, 

fazer-sofrer mais bem ainda” (GM/GM II 6).  

Nessa prática, estabelece-se, como verificamos, a possibilidade de restituição no 

direito penal. A compensação de um dano sofrido, de um pagamento não efetuado, está 

ancorado no suplício, uma vez que o credor encontra nessa prática de violência uma válvula 

de escape para seus instintos cerceados. Não apenas isso, mas também, levando a cabo a 

pluralidade de significações da prática da qual o castigo deriva (GM/GM II 13), Nietzsche 

defende a noção de que essa crueldade era um motivo para a festividade no mundo. Todavia, a 

crueldade, para o filósofo, não se extinguiu, apenas foi divinizada. O genealogista afirma, 

nesse sentido, que houve a necessidade, devido à menor resistência do ser humano moderno à 

dor, de um processo de sublimação da crueldade, transpondo-a para o plano “imaginativo e 

psíquico, e ornado de nomes tão inofensivos que não despertassem suspeita nem mesmo na 

125 Em um fragmento póstumo do verão de 1887, Nietzsche afirma não só que o processo de conhecimento está 
permeado pelo conflito, mas também a produção da arte: “A i<nteriorização> emerge <por meio> do fato de que 
impulsos poderosos, para os quais é recusada com o estabelecimento da paz e da sociedade a descarga externa, 
buscam se manter por demais desprovidos de dano voltados para o interior, no laço com a imaginação. A 
necessidade de hostilidade, crueldade, vingança, violência se volta para trás, ‘se retrai’; no querer conhecer há 
despotismo e conquista; no artista, a força para dissimular e para mentir retraída vem à tona; os impulsos são 
transformados em demônios, com os quais há luta etc.” (NF/FP 8(4) Verão de 1887).  

124 A própria razão, nesse ponto de vista, é desenvolvida através de práticas de crueldade, como uma 
consequência da memória: “Com a ajuda de tais imagens e procedimentos [de crueldade], termina-se por reter na 
memória cinco ou seis ‘não quero’, com relação aos quais se fez uma promessa, a fim de viver os benefícios da 
sociedade — e realmente! com a ajuda dessa espécie de memória chegou-se finalmente ‘à razão’! — Ah, a razão, 
a seriedade, o domínio sobre os afetos, toda essa coisa sombria que se chama reflexão, todos esses privilégios e 
adereços do homem: como foi alto o seu preço! Quanto sangue e quanto horror há no fundo de todas as ‘coisas 
boas’!” (GM/GM II 3). 



128 

mais delicada e hipócrita consciência” (GM/GM II 7). Encontra, nesse processo, que a revolta 

no sofrimento não está no sofrimento mesmo, mas na sua ausência de sentido (GM/GM II 7). 

Dessa forma, mesmo sofrendo de todo o martírio, o sofredor, caso possuísse um significado 

para o seu sofrimento, não se revoltava contra ele, mas o justificava.  

Com esses elementos em vista, apreendemos como se dá a relação basilar a partir da 

qual o sentimento de culpa vai se desenvolver. Nietzsche sustenta sua argumentação na 

tendência da vontade de potência se exercer em um meio social, justamente através de 

práticas de violência. O filósofo genealogista encontra, nas práticas legais, a dívida como um 

elemento balizador do qual há uma derivação da culpa. Esta, enquanto uma promessa não 

cumprida, é punida através do exercício de potência de uma pessoa ou um grupo sobre o 

devedor, sobre aquilo que o devedor tem “direito”. Nesse movimento, há um deleite na prática 

da violência, com a descarga de forças, e uma justificativa no sofrimento. A partir dessa 

relação do direito, do desenvolvimento da dívida, com a compreensão do martírio da 

violência, partimos para a análise de como a culpa alcança o seu grau máximo. 

  

3.4 Cristianismo e a maximização da culpa 

Como forma de apreender como a culpa alcança o seu máximo grau, Nietzsche nos 

convida à retornar, novamente, à pré-história, na qual a relação entre credor e devedor é 

exercida entre os vivos e os antepassados. Nesse esquema, é levado em conta a dívida 

daqueles em relação a estes, justamente porque há uma ideia de que a comunidade só 

sobreviveu e se desenvolveu como tal por causa daqueles que antecedem os seus membros 

atuais. Forma-se, assim, uma dívida com os antepassados, a qual é paga tanto com sacrifícios 

como obediência aos costumes. Nesse esquema, os ancestrais das estirpes mais poderosas, das 

estirpes que conseguiram manter a opulência e sua força, são transfigurados em deuses 

(GM/GM II 19).  

Entretanto, a invenção dos deuses não é apenas relacionada a esse movimento, mas 

também tem sua relação com o sofrimento, com a má consciência (GM/GM II 16). Isso 

porque, este ser humano primitivo, para abolir o sofrimento oculto do mundo e negá-lo de 

forma honesta, foi obrigado a inventar os deuses e seres intermediários (GM/GM II 7).  Os 

deuses eram, nesse esquema, “amigos de espetáculos cruéis” (GM/GM II 7). Como exemplo 

dessa relação, Nietzsche, novamente, utiliza deuses de uma estirpe nobre, quais sejam, os 

deuses gregos. O filósofo concebe que estes atuavam como espectadores do sofrimento da 

vida humana. Mais especificamente, para eles, a crueldade era um festival. Afirma, nesse 

ponto de vista, o filósofo alemão, que a humanidade antiga é plena de terna “consideração 



129 

pelo ‘espectador’, sendo um mundo essencialmente público, essencialmente visível” o qual 

não sabia imaginar um mundo sem festa e espetáculo, cujo cerne envolve o castigo, afinal 

“também no grande castigo há muito de festivo” (GM/GM II 7). Nesse cenário, Nietzsche 

caracteriza a relação da estirpe nobre com os deuses a partir de um duplo sentido. Primeiro, 

devido à sua forma de avaliar, como pontuamos acima, a culpa é transmitida para os deuses, 

sendo estes nobres considerados loucos, não culpados (GM/GM II 23). Segundo, os deuses 

são telespectadores para a crueldade do mundo, para o exercício festivo do castigo proposto 

por esse grupo de poderosos.  

O filósofo de Sils Maria alega que a relação de dívida dessa humanidade primitiva 

com os deuses de uma estirpe mais nobre não foi cessada. A humanidade, assim, herdou as 

noções valorativas da nobreza da estirpe “juntamente com o seu pendor psicológico a 

estabelecer hierarquias” (GM/GM II 20), e as divindades dessas comunidades tribais, e, 

principalmente, o peso de suas dívidas. É salutar observar, nesse aspecto, que, com o processo 

de domínio, há um período de transição no qual a população de escravos e servos da gleba 

adaptam a sua relação com os deuses para o culto dos dominadores (GM/GM II 20). Esse 

processo, explicita o filósofo, pode ser realizado por servilismo, imitação ou até mesmo por 

coerção (GM/GM II 20). Mais importante, no entanto, é perceber que, com essa adaptação, o 

legado dos deuses nobres se alastrou: 

 
O sentimento de [dívida] em relação à divindade não parou de crescer durante 
milênios, e sempre na mesma razão em que nesse mundo cresceram e foram 
levados às alturas o conceito e sentimento de Deus (GM/GM II 20). 
 

A propagação, então, da dívida, não só esteve legada ao grupo das estirpes nobres, 

mas também em relação àqueles que eram dominados. Nesse processo, Nietzsche constata 

que há um desenvolvimento na “genealogia dos deuses”, em seus conflitos, que levam à uma 

tendência de consideração de divindades universais. Com a vitória, argumenta o filósofo, do 

despotismo “sobre a nobreza independente, sempre abre o caminho para algum monoteísmo” 

(GM/GM II 20), é visível, justamente, o desenvolvimento do cristianismo, do deus que elevou 

ao máximo a dívida humana (GM/GM II 20). É imprescindível, nesse momento, 

compreendermos como se efetiva o processo de culpa no ser humano a fim de apreender o 

motivo pelo qual o cristianismo eleva a dívida à sua máxima potência126.  

126 É importante atentarmos, nesse quesito, para o comentário de Risse (2001) no seu artigo Nietzsche on the 
Origin of the Bad Conscience. Nesse sentido, a discussão do comentador aborda “o que Nietzsche diz sobre a 
origem da má consciência como a consciência de culpa” (Risse, 2001, p.61). Com isso, elabora a questão como 
“a má consciência como um sentimento de culpa [sentimento que temos hoje] advém da sua forma primeira?” 
(Risse, 2001, p.61). Neste tópico, o comentador leva em conta que o filósofo introduz um elemento importante 



130 

Ao tratar do movimento de moralização da noção de dívida, sua transformação em 

culpa, Nietzsche atenta para uma inversão de seu desenvolvimento. Em primeiro lugar, essa 

inversão volta-se contra o próprio devedor. Neste, afirma o filósofo alemão, a má consciência 

se enraíza e o corroi. Assim, a dívida se torna tamanha que não se vê a possibilidade de seu 

pagamento, bem como de sua penitência. Estima-se, com isso, um castigo eterno (GM/GM II 

21). Em um segundo momento, a culpa se volta contra o próprio credor, amaldiçoando a 

“causa prima do homem, o começo da espécie humana, o seu ancestral” (GM/GM II 21). 

Igualmente, a natureza passa a ser amaldiçoada, uma vez que em seu seio surge o ser humano, 

e na qual “passa a ser localizado o princípio mau” (GM/GM II 21). Até mesmo à própria 

existência, essa culpa é direcionada (GM/GM II 21). Nesse crescente processo de 

administração da culpa, a sua transmissão, bem como da maldade, passa por todos os aspectos 

da imanência, mas diferentemente da forma nobre de lidar com esta questão — presente nos 

gregos —, o cristianismo não transmite essa culpa para o divino. Ao invés disso, propõe que o 

credor, deus, é que realiza o pagamento de sua própria dívida. O próprio deus cristão se 

sacrifica pela culpa do ser humano, isso é, o “credor” paga a si mesmo através da morte. 

Nesse esquema, o credor se sacrifica por seu devedor como um ato de amor, “por amor ao seu 

devedor” (GM/GM II 21). É nesse esquema que encontramos a mais poderosa arma do 

cristianismo, seu elemento de conquista, seu maior símbolo: Deus na Cruz. É através dessa 

imagem, cristalizada como a maior dívida da humanidade, que o partido que se volta contra a 

vida consegue maximizar sua conquista, sua grande política da vingança: 

 

para a discussão, qual seja, a dívida em relação aos antepassados e aos deuses (Risse, 2011, p.61). Nesse ponto, 
ao abordar a seção 20, concebe que Nietzsche ainda não está falando da relação de culpa, mas sim da relação de 
dívida. A culpa, assim, “vem à existência após a antiga forma de má consciência e de dívidas são fundidas” 
(Risse, 2001, p.62). A partir disso, elabora o surgimento do sentimento de culpa como uma consequência do 
cristianismo: “O ‘empurrar de volta’ [pushing back] da dívida na má consciência é plausivelmente compreendida 
como uma consequência psicológica da aceitação da história cristã. Esse aceite faz nascer um novo sentimento 
interinamente novo, nomeado culpa, o qual é tão forte que por si faz nascer um novo tipo de psicologia moral” 
(Risse, 2001, p.64). É importante destacarmos, em primeira instância, que Nietzsche, a partir da seção 19 da 
referida dissertação, inicia uma investigação, não mais sobre o nascimento da culpa, mas sim “as condições em 
que essa doença atingiu a sua mais terrível e mais sublime culminância” (GM/GM II 19). Levamos em 
consideração, nesse caso, que na seção 20, Nietzsche não está falando de culpa, mas sim de dívida, o que fica 
claro com o comentário do começo da seção subsequente, que deixou intencionalmente, até então, “de lado a 
moralização desses conceitos [culpa e dever]” (GM/GM II 21). No entanto, é capital compreender que o 
“afundamento na consciência [Gewissen]”, a marca desta moralização (GM/GM II 21), refere-se à 
individualização desse processo, após a tomada da responsabilidade, em sua relação com a “noção de Deus” 
(GM/GM II 21). Dessa forma, Nietzsche descreve o processo de internalização da culpa através da moral 
escrava, o que não implica, como argumentamos no decorrer do nosso texto, que a culpa nasça com essa 
fundamentação cristã; apenas leva em consideração o processo de maximização desse sentimento. A marca de 
diferenciação pode ser apreendida a partir das noções de consciência que Nietzsche se vale. No vigésimo 
parágrafo, utiliza o termo Bewusstsein para se referir à consciência, enquanto no vigésimo-primeiro parágrafo, a 
culpa se afunda na consciência enquanto Gewissen. No primeiro caso, há apenas uma consciência enquanto 
conhecimento das dívidas; na segunda, aprofunda-se na responsabilidade, individualizando a culpa.  



131 

Não seria próprio da ciência oculta de uma realmente grande política da 
vingança, de uma vingança longividente, subterrânea, de passos lentos e 
premeditados, o fato de que Israel mesmo tivesse de negar e pregar na cruz o 
autêntico instrumento de sua vingança, ante o mundo inteiro, como um inimigo 
mortal, para o que o “mundo inteiro”, ou seja, todos os adversários de Israel, 
pudesse despreocupadamente morder tal isca? E porventura seria possível, 
usando-se todo o refinamento do espírito, conceber uma isca mais perigosa? 
(GM/GM I 8).  

 

​ A culpa, então, em relação a Deus, derivada de sociedades mais primitivas, é 

reelaborada, apreendendo em deus as antíteses através das quais o ser humano vai encontrar 

nos seus instintos mais animais a culpa em relação a Deus. Efetivamente, o cristianismo, a 

partir dessa contradição, diz ‘não’ à natureza em nome de seu credor, projetando fora da 

imanência o seu ‘sim’. A própria vida, assim, se torna um malogro, “um verme venenoso lhes 

corrói o coração” (Za/ZA I Da morte voluntária). A vida no cristianismo engendra, então, fora 

do mundo, o seu tormento, levando o suplício para a morte: 

 
Não esqueçamos que apenas o cristianismo tornou o leito de morte um leito de 
suplícios, e que, com as cenas que desde então foram vistas sobre ele, com os 
horrorosos sons que pela primeira vez ali pareceram possíveis, foram 
envenenados os sentidos e o sangue de incontáveis testemunhas, por toda a sua 
vida e a de seus descendentes! Imaginemos uma pessoa inofensiva, que não 
consegue refazer-se de ter escutado as seguintes palavras: “Oh, eternidade! Oh, 
antes não tivesse eu alma! Oh, antes não tivesse jamais nascido! Estou 
condenado, condenado, perdido para sempre. Seis dias atrás vocês poderiam ter 
me ajudado. Mas agora acabou. Hoje pertenço ao Diabo, com ele vou para o 
inferno. Partam-se, pobres corações de pedra! Não querem partir-se? Que mais 
pode suceder a corações de pedra? Estou condenado para que vocês se salvem! 
Aí está ele! Venha, bom Diabo! Venha!” (M/A 77). 

​  

Nietzsche constata, igualmente, uma “loucura da vontade” (GM/GM II 22) através da 

qual o ser humano sente a necessidade de se colocar como culpado. O cristianismo, nesse 

aspecto, tem, tal qual todas as práticas cruéis da humanidade antiga, a sua sustentação no 

prazer da crueldade. Ou seja, esse sentimento de sentir-se culpado, de querer se sentir como 

tal, deriva do sentimento de crueldade. No entanto, o martírio do cristianismo não está apenas 

ancorado em descarregar a sua potência em relação a um outro — algo que só acontece, como 

vimos no segundo capítulo, através de um mundo imaginário —, mas também com um 

martírio voluntário. Este, tal qual a culpa, não é uma invenção cristã, já se fazia presente nas 

comunidades primitivas e foi um fator determinante para o desenvolvimento da “razão” (M/A 

221), mas é transfigurado pelo cristianismo para uma negação da própria corporeidade em 

prol de um mundo supraterreno, em prol da eternidade: 

 



132 

[E]le [o bicho-homem] se retesa na contradição “Deus” e “Diabo”, todo o Não 
que diz a si, à natureza, naturalidade, realidade do seu ser, ele o projeta fora de si 
como um Sim, como algo existente, corpóreo, real, como Deus, como santidade 
de Deus, como Deus juiz, como Deus verdugo, como Além, como eternidade, 
como tormento sem fim, como Inferno, como incomensurabilidade do castigo e 
da culpa (GM/GM II 22). 

 

Como forma de imputar culpa desse ser humano doente, é necessário ao cristianismo 

utilizar uma noção fundamental como pressuposto de sua ressignificação, qual seja, o 

“livre-arbítrio”. A possibilidade do ser humano se considerar livre, como demonstramos 

acima, só foi possível apenas quando houve um processo de mudança através do qual surge o 

indivíduo soberano. Ser o “senhor do livre-arbítrio” (GM/GM II 2), nesses termos, estava 

ligado à cumprir com a sua promessa, mantendo, na longa cadeia do desejo, o primordial 

“quero”. Este sentimento, ligado à uma carga de prazer (JGB/BM 19), foi utilizado como “o 

mais famigerado artifício de teólogos” com o objetivo “de fazer a humanidade ‘responsável’ 

no sentido deles, isto é, toná-la deles dependente” (GD/CI, Os quatro grandes erros, 7). O 

livre-arbítrio torna-se uma arma, então, para o sacerdote julgar o ser humano através de suas 

ações, para que o ser humano, em última instância, estivesse passível de punição: 

 
Os homens foram considerados “livres” para poderem ser julgados, ser punidos 
— ser culpados: em consequência, toda ação teve de ser considerada como 
querida, e a origem de toda ação, localizada na consciência [Bewusstsein] ( — 
assim, a mais fundamental falsificação de moeda in psychologicis [em questões 
psicológicas] transformou-se em princípio da psicologia mesma…) (GD/CI, Os 
quatro grandes erros, 7). 

 

Nesse processo, no entanto, o sacerdote foi responsável pela transmutação da própria 

noção de culpa. Ele aprofunda esta noção através de uma outra significação, transportando-a 

para construções religiosas. Transforma, assim, o ser humano culpado em ser humano 

pecador. Com esse conceito, afirma Nietzsche, realiza seu domínio, ao propor que todo 

comportamento que vá inferir no desligamento do ser humano em relação ao sacerdote 

(AC/AC 49) seja cerceado. Com esse conceito, o sacerdote ascético aponta para uma primeira 

busca do sofrimento em si mesmo, sendo o sofrimento do pecador uma punição (GM/GM III 

20). A partir disso, o próprio pecador está inserido em uma circularidade, movendo-se sempre 

através da noção de culpa (GM/GM III 20). Por isso, é fulcral que esta figura sacerdotal 

estabeleça, no cristianismo, uma série de ficções que maculam o mundo. Primeiro, é criada a 

causa imaginária, como o “livre-arbítrio” e o “Eu”; depois, seus efeitos imaginários, como 

“pecado” e “salvação”; mais ainda, uma psicologia imaginária, com conceitos como 

“remorso” e “arrependimento”; por fim, necessita-se de um télos imaginário, como “o reino 



133 

de Deus” e o “Juízo Final” (AC/AC 15). O mundo é transformado em ficção, que se volta 

contra o próprio mundo, opondo todo esse arsenal teórico àquilo que seria “natural”, 

denominando “Deus ao que os contradizia [, os sacerdotes,] e lhes causava dor ” (Za/ZA I, 

Dos sacerdotes).  

A partir da análise do desenvolvimento da culpa, encontramos um elemento 

primordial na apreensão do partido negador da vida. A noção de pecado, transfigurada a partir 

de um elemento da socialização do ser humano, a culpa, é o elemento capital do domínio do 

sacerdote em relação ao seu rebanho. Isso porque, através dele, pode controlar as valorações, 

fazendo valer uma determinada relação com o mundo, imposta sob um signo religioso. Assim, 

apreendemos que a descarga de forças desse grupo de escravos não apenas é direcionada a um 

mundo transcendente, mas também é desforrada contra o próprio sofredor através do 

sentimento de culpa. Por um lado, então, a culpa é um instrumento de domínio; por outro, 

uma espécie de válvula de escape para as forças reprimidas de grupos que não podem exercer 

a sua reação. Dessa forma, consideramos um duplo movimento de dominação. O primeiro, 

através do estímulo da má consciência, “para tornar necessário o salvador, o [sacerdote] e 

outros homens do gênero” (NF/FP 9(124) [82] Outono de 1887). O segundo, através do 

estímulo de uma boa consciência, como forma de “tratar e derrubar seus adversários como os 

ruins” (NF/FP 9(124) [82] Outono de 1887). Com isso, uma questão se faz presente: como o 

sacerdote mantém essa “economia” impulsiva? Como ele é capaz de articular a vida desse 

grupo de sofredores? Para compreendermos tal perspectiva, é imprescindível partirmos para a 

análise sobre o ascetismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



134 

4. IDEAIS ASCÉTICOS: A DOMINAÇÃO SACERDOTAL E A CATÁSTROFE DO 

OCIDENTE. 

 

​ Após a compreensão dos partidos envolvidos na disputa política, nossa pretensão é 

examinar, especificamente, como se dá a relação entre os “participantes” do partido de 

negação da vida. Para tal, é necessário que tenhamos em vista o principal representante dessa 

forma de avaliação — o sacerdote — e a sua maneira de articular-se politicamente com os 

demais “membros” deste partido. É com isso em vista que adentramos no exame da terceira 

dissertação da Genealogia da Moral, cujo título nos leva ao conhecimento do nosso objeto de 

estudo, qual seja, os ideais ascéticos. Especificamente, o filósofo de Sils Maria se propõe a 

investigar qual o significado deste ideal. 

​ Já na primeira seção desta dissertação127, no entanto, encontramos não apenas um, mas 

vários significados possíveis para este ideal, os quais foram impostos por uma pluralidade de 

grupos. O primeiro destes grupos ao qual Nietzsche dá voz é dos artistas, para quem os ideais 

ascéticos simbolizam nada, ou coisa demais. O segundo, dos filósofos e eruditos, os quais 

interpretam que o ideal ascético simboliza “algo como instinto e faro para as condições 

propícias a uma elevada espiritualidade” (GM/GM III 1). Em seguida, Nietzsche evidencia 

que, no caso das mulheres, o ideal ascético simboliza “um encanto mais de sedução”, isto é, 

127 Há um embate interpretativo acerca desta primeira seção. Isso porque, no fim do prólogo à Genealogia da 
Moral, Nietzsche afirma que na “terceira dissertação deste livro, ofereço um exemplo prático do que aqui 
denomino ‘interpretação’: a dissertação é precedida por um aforismo do qual ela constitui o comentário” 
(GM/GM, prólogo 8). Nesse ponto, ao atentarmos para a terceira dissertação, ela é precedida de um capítulo da 
primeira parte da obra Assim Falava Zaratustra, intitulada Do ler e escrever, onde o filósofo afirma: 
“[Corajosos], descuidados, zombeteiros, violentos — assim nos quer a sabedoria: ela é uma mulher, ela ama 
somente um guerreiro” (Za/ZA I, Do ler e escrever). No entanto, há  um apontamento realizado por Janaway, no 
qual ele afirma que o aforismo ao qual Nietzsche se refere não seria este trecho de Assim falava Zaratustra, mas 
a primeira seção desta dissertação (Janaway, 2007, p.171-172), sendo o referido trecho apenas uma epígrafe 
(Janaway, 2007, p.180). Marton, entretanto, atenta a este embate nos comentários, assume que ambas as posições 
podem trazer dificuldades para a interpretação da questão. Com isso, a autora nos conduz à refletir qual seria o 
sentido de aforismo proposto por Nietzsche na já citada seção do prólogo. Nesse ímpeto, a investigação da 
comentadora encontra a resposta para o significado de aforismo enquanto máxima: “Dos elementos agora 
reunidos, não seria desmedido inferir que o filósofo entende o termo ‘aforismo’ tal como o emprega no prefácio 
à Genealogia da Moral num sentido similar ao de máxima” (Marton, 2014, p.176). É justamente a partir dessa 
proposta do que constitui um aforismo que — apesar da autora não se mostrar disposta a aderir a esta ideia 
(Marton, 2014, p.173-174) — consideramos a primeira seção da terceira dissertação como o aforismo que 
Nietzsche se vale para comentar na terceira dissertação, já que, ao resumir (cf. Marton, 2014, p.174) aquilo que 
está expresso nas seções que o seguem, a primeira seção articula os significados do ideal ascético enquanto 
máximas através das quais conseguimos apreender o seu significado de forma mais vagarosa, com uma leitura 
lenta, típica da filologia (M/A, prólogo 5). Seguimos, no que se refere ao trecho retirado de Assim Falava 
Zaratustra, o comentário de Janaway: “Então, a epígrafe escolhida por Nietzsche nos transporta ao contexto no 
qual, novamente, evoca lealdade para a escrita belicosa e exige um leitor robustamente poderoso. E, claro, o 
próprio Nietzsche está abertamente escrevendo uma polêmica (eine Streitschrift, o subtítulo de toda Genealogia), 
e neste sentido adota uma posição belicosa. Ele está fazendo guerra ao ideal ascético, e correspondentemente um 
estilo ‘guerreiro’ de escrever é a antítese do método dos doutos ascéticos. Estas conexões permitem à epígrafe 
lançar luz na forma de Nietzsche escrever e a maneira pela qual ele exige, mas sem forçar o tratado em uma 
moldagem [mould] de comentário sobre ele” (Janaway, 2007, p.179-180). 



135 

“um quê de morbidez na carne bonita, a angelicidade de um belo e gordo animal” (GM/GM 

III 1). Após isso, o filósofo alemão expressa que, para aqueles que são denominados como 

fisiologicamente deformados, o ideal ascético simboliza “uma tentativa de ver-se como ‘bom 

demais’ para este mundo, uma forma abençoada de libertinagem, sua grande arma no combate 

à longa dor e ao tédio” (GM/GM III 1). No caso de nossa principal personagem de avaliação, 

o sacerdote, este ideal é visto como a característica da fé sacerdotal, o seu maior “instrumento 

de [potência], e ‘suprema’ licença de [potência]’” (GM/GM III 1). Em última instância, para 

os santos o referido ideal simboliza um “pretexto para a hibernação” (GM/GM III 1).  

A questão cuja resposta aparenta ser direta ganha, através desta primeira seção, um 

contorno de complexidade, uma vez que não há uma resposta unívoca para o ideal ascético, 

mas sim uma dependência em relação a qual grupo nós estamos questionando. Seguindo o 

procedimento genealógico, a resposta  para a questão — que intitula a terceira dissertação — 

do escritor da Genealogia da Moral leva em conta aquele que é o ponto mais fundamental da 

genealogia: qual tipo de vida interpreta? Encontramos, assim, uma resposta perspectivista 

para a pergunta sobre o significado do ascetismo, cujo âmago está em reconhecer diferentes 

avaliações presentes em uma determinada coisa. Retomando a investigação nietzschiana sobre 

o castigo, podemos encontrar, naquele debate, a maneira pela qual devemos encarar o 

ascetismo: 

  
Mas todos os fins, todas as utilidades são apenas indícios de que uma vontade de 
[potência] se assenhorear de algo menos poderoso e lhe imprimiu o sentido de 
uma função; e toda a história de uma “coisa”, um órgão, um uso, pode desse 
modo ser uma ininterrupta cadeia de signos de sempre novas interpretações e 
ajustes, cujas causas nem precisam estar relacionadas entre si, antes podendo se 
suceder e substituir de maneira meramente causal (GM/GM II 12). 

 

É preciso, então, compreender aquilo que está fixo no ascetismo, na qual se ancora a 

pluralidade de significados. Aliado a isso, reconhecemos um outro aspecto nessa primeira 

resposta de Nietzsche em relação ao ascetismo, qual seja, aquilo que o filósofo irá denominar 

de objetividade. Defendemos, no entanto, que, ao utilizarmos essa terminologia, devemos ter 

cautela. Principalmente acerca da ideia de objetividade que está sendo tratada. Já em Além de 

bem e mal, Nietzsche aborda esta noção a partir da caracterização daquele que denomina 

“homem objetivo”, enquanto um instrumento e um espelho: 

  
O homem objetivo é um instrumento, um precioso, facilmente vulnerável e 
embaçável instrumento de medição e jogo de espelhos, que devemos poupar e 
respeitar; mas ele não é uma meta, não é uma conclusão e elevação, um homem 
complementar em que se justifique a existência restante, um término — e menos 



136 

ainda um começo, fecundação e causa primeira, nada de sólido, poderoso, firme 
em si mesmo, que aspire a dominar: antes um delicado, inflado, fino e flexível 
recipiente de formas, que deve esperar por uma substância e conteúdo qualquer, 
para então se ‘configurar’ de acordo — geralmente um homem sem conteúdo e 
substância, um homem “sem si” (JGB/BM 207). 

  

Ainda neste sentido, considera que a objetividade faz parte de um ornamento da 

“paralisia da vontade” (JGB/BM 208). Especificamente, denuncia, a partir de sua 

fisiopsicologia, que o objetivismo faz parte do conceber científico baseado naquilo que 

denomina como vontade de verdade, a qual ele busca superar com a figura dos “autênticos 

filósofos” que seriam “comandantes e legisladores” (JGB/BM 211). Apresenta, neste âmbito, 

a tese de que a atividade filosófica é a atividade criadora e que as ciências devem ser 

precondições desta criação (JGB/BM 211). No entanto, com esta “nova filosofia”, subverte o 

sentido de objetividade para adequá-lo em seu perspectivismo. Desta forma, define a 

objetividade a partir da pluralidade de perspectivas que são encaradas, não mais afirmando 

que esta é uma “‘observação desinteressada’ (um absurdo sem sentido)”, mas sim como uma 

“faculdade de ter seu pró e seu contra sob controle e deles poder dispor: de modo a saber 

utilizar em prol do conhecimento a diversidade de perspectivas e interpretações afetivas” 

(GM/GM III 12). Em um fragmento póstumo, neste debate, o genealogista evidencia como 

sua contraposição em relação à objetividade lida com a ideia de conhecimento: 

“Conhecimento em si no devir é impossível; como é que o conhecimento, portanto, é 

possível? Como erro em relação a si mesmo, como vontade de [potência], como vontade de 

ilusão” (NF/FP 7(54) Final de 1886 — Primavera de 1887). Assim, deixa transparecer que o 

conhecimento só é possível se o considerarmos na ilusão, em seu caráter momentâneo, 

levando em conta a relação de forças. A objetividade, então, é realocada em um sentido 

perspectivista128. 

É a partir dessa consideração de diversas perspectivas que o filósofo genealogista 

reconhece uma pluralidade de significações possíveis do ideal ascético, mantendo sob 

128 Com isso em vista, atentamos para a posição de Brian Leiter sobre o tema. Isso porque Leiter defende que 
“diferentes interesses aumentariam a largura do conhecimento, o que não implica que há falta de objetividade no 
conhecimento ou que não existe verdade sobre as questões conhecidas” (Leiter, 2015, p.17). A leitura realizada 
pelo comentador tem como norte uma contraposição ao chamado “ceticismo pós-moderno” e sua leitura do 
perspectivismo nietzschiano (Leiter, 2015, p.219). Dessa forma, haveria uma maneira de sustentar a objetividade 
no pensamento científico, mesmo com uma visão perspectivista. Acreditamos, pelos elementos que iremos 
articular no texto, que a posição defendida por Leiter não foi precisa. O trato de Nietzsche não é reafirmar a 
objetividade (no sentido da ciência de sua época) e o encontro de quaisquer verdades no pensamento científico, 
mas, antes, reinterpretar a objetividade enquanto uma organização de pluralidade afetivas como forma de alargar 
o conhecimento. Apesar desta posição concordamos com Leiter no que se refere a dois âmbitos de crítica de 
Nietzsche acerca da ciência: a vontade de verdade e a questão do desinteresse (Leiter, 2015, p.212). 
Acreditamos, no entanto, que é justamente em combate ao desinteresse que Nietzsche faz uma revisão no 
conceito de objetividade. 



137 

controle os balanços sobre as interpretações vitais que se apresentam sobre este ideal. Nesse 

âmbito, ao levar a cabo seu perspectivismo, deixa evidente, em sua primeira resposta ao 

significado deste ideal, que quanto mais afetos “permitirmos falar sobre uma coisa”, ou 

melhor “quanto mais olhos, diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa”, mais 

completo será nosso conceito daquilo que estamos examinando, maior será, portanto, “nossa 

‘objetividade’” (GM/GM III 12). Observar, portanto, as diversas perspectivas acerca do ideal 

ascético garante uma visão mais completa acerca de seu significado e a maneira pela qual ele 

se sustenta.  

O filósofo reconhece que há, assim, entre todas as avaliações, algo que une essas 

visões em torno dele, qual seja, a garantia de significação ao mundo. Dito de outra forma, 

mesmo que seja relativo ao ideal ascético possuir uma gama de sentidos diferentes em torno 

das quais conseguimos perceber diversos tipos vitais, algo se mantém sob todas essas visões, 

um aspecto “prático”129 deste ideal: a sua garantia de significado para a vida. Dessa forma, o 

ideal ascético supre uma necessidade da vontade humana, qual seja, o seu horror ao vácuo 

(GM/GM III 1). Com isso, Nietzsche deixa evidente a sua tese sobre aquilo que subjaz a 

aderência ao ideal ascético: o ser humano “preferirá ainda querer o nada a nada querer” 

(GM/GM III 1).  

Através desta explanação da primeira seção, encontramos um elemento chave que guia 

a interpretação, qual seja, a relação do sacerdote com o ideal ascético. Isso porque ele utiliza o 

ideal como instrumento para garantir a sua potência, indicando, assim, que o sacerdote 

controla este ideal. Nesse sentido, em Ecce Homo, ao abordar a terceira dissertação da 

Genealogia da Moral, o filósofo dionisíaco afirma que sua investigação se dá em relação ao 

tremendo poder “do ideal sacerdotal” (EH/EH, Genealogia da Moral). Indica, com isso, não 

só a importância do sacerdote em relação ao ideal ascético, como também o caminho através 

do qual a interpretação sobre o ascetismo deve ser guiada, uma vez que explicita o seu 

principal articulador. Não apenas isso, mas também afirma que este ideal não alcançou essa 

tremenda influência porque Deus atua “por trás dos sacerdotes” (EH/EH, Genealogia da 

Moral). Nega esta leitura religiosa-metafísica em prol de uma genealogia através da qual é 

considerado que este ideal vigorou porque “foi até agora o único ideal, porque não tinha 

concorrentes”, isto é, “faltava um contra-ideal — até Zaratustra” (EH/EH, Genealogia da 

Moral). O filósofo apresenta-nos, então, um cenário de conflito em relação ao ascetismo 

sacerdotal, colocando o seu Zaratustra como o contra-ideal em relação ao sacerdote. No 

129 Com isso, levamos ainda em consideração a distinção que Nietzsche impõe para pensar o castigo, qual seja, 
aquilo que é perene (prática) e aquilo que é fluído (significado).  



138 

entanto, antes de discutirmos essa possibilidade de superação, é mister atentarmos para a 

caracterização do ascetismo combatido pelo filósofo de Sils Maria. Por isso, detenhamo-nos 

na terceira dissertação da Genealogia da Moral.    

 

4.1 A dominação sacerdotal: o ideal ascético como meio de controle.  

​ A explanação de Nietzsche acerca do sacerdote é anteposta, nos parágrafos da 

Genealogia da Moral, a um curioso posicionamento, qual seja: a de que a filosofia surgiu e 

subsiste à medida que vestiu uma roupagem ascética (GM/GM III 10). Sem levar a cabo esta 

tese, o que nos interessa, neste momento, é o filósofo de Sils Maria nos conduzir para um 

parágrafo de Aurora onde é possível encontrarmos a disposição através da qual o tipo 

sacerdotal (bem como o filósofo) se desenvolve(m), que seria o estado contemplativo130. No 

aforismo da obra de 1881, descreve Nietzsche que, em épocas “cruas”, o indivíduo, com o 

sentimento de sua plena força, procura sempre transpor “a ideia em ação mediante roubo, 

caçada, ataque, sevícias e assassinado, incluindo as cópias mais brandas desses atos” como 

sendo aquelas “toleradas no seio da comunidade” (M/A 42). No entanto, com o decaimento de 

sua força, com um sentimento de cansaço, enfermidade e melancolia, o ser humano passa a 

ser menos danoso e “suas concepções pessimistas desafogam-se apenas em palavras e 

pensamentos” (M/A 42). É neste estado que o indivíduo se transforma em pensador e 

anunciador, ou, ainda, desenvolve, de forma imaginativa, sua superstição e novos costumes. 

De toda forma, a tônica desses pensadores é o reflexo de seu estado de cansaço: 

 
(...) mas, não importa o que invente, todos os produtos [do seu espírito] têm de 
refletir seu estado, o crescimento do temor e do cansaço, o decréscimo de sua 
estima pela ação e a fruição; o teor desses produtos tem de corresponder ao teor 
dessas disposições poéticas, pensadoras, sacerdotais; o mau juízo tem de 
prevalecer (M/A 42). 

 

Após apresentar essa disposição, Nietzsche afirma que os indivíduos, os quais a 

mantinham, com o decorrer do tempo, foram denominados de poetas, pensadores, sacerdotes, 

curandeiros (M/A 42). Estes grupos, explica o filósofo, por não agirem de maneira 

“suficiente”, seriam expulsos das comunidades. No entanto, eles se ocuparam das superstições 

e dos rastros das forças divinas, sustentando-se através de meios de potência que geravam 

medo no povo. Conquistaram, com isso, à despeito de sua fraqueza, um temor contra si a 

130 Em um fragmento póstumo de 1887, intitulado Que significam ideais ascéticos?, o filósofo alemão parte do 
reconhecimento da relação entre o ascetismo e a vida contemplativa: “Forma prévia da nova forma de vida 
contemplativa, a fim de encontrar respeito e a fim de se fazer respeitar (contra a ‘má consciência’ da 
inatividade), suas condições são buscadas” (NF/FP 8(3) Verão de 1887).  



139 

partir da apropriação de uma mística (GM/GM III 10). Com esse poder, o sacerdote engendra, 

em um primeiro momento, como vimos, uma espécie de valoração baseada em hábitos, 

demarcando atitudes através de graus de pureza (GM/GM I 6). Nessa valoração, a partir dos 

graus de pureza, conseguimos encontrar alguns elementos basilares para as relações ascéticas. 

Isso porque, Nietzsche assevera que o sacerdote vai receitar medidas que refletem a sua 

condição existencial doente, quais sejam: jejum, continência sexual, a metafísica 

antissensualista e seu anseio por Deus (GM/GM I 6). Nessa primeira avaliação, já 

encontramos, em germe, aquela que será a tríade que compõe o ideal sacerdotal: humildade 

[Demulth], pobreza [Armuth] e castidade [Keuschheit]131 (GM/GM III 8).  

O filósofo defende, então, que essas três palavras, as pompas do ideal ascético, podem 

ser observadas em todos os grandes espíritos fecundos e inventivos, no entanto, há de se 

atentar quanto ao caráter da virtude nessas práticas, uma vez que estas são apenas “as 

condições mais próprias e mais naturais de sua existência melhor; de sua fecundidade mais 

bela” (GM/GM III 8). Dito de outra forma, conseguimos apreender que, nessas ações, não 

haveria quaisquer resquícios de uma virtude através de um “mérito” da ação. Nietzsche, com 

isso, disseca a forma escrava de transformar a fraqueza em mérito (GM/GM I 14). Ao 

contrário do que a moral escrava propõe, estas atitudes são lidas como uma exigência 

instintiva (GM/GM III 8). Nesse cenário, é cabível atentarmos que, em um fragmento 

póstumo de 1887, ao questionar sobre o significado dos ideais ascéticos, Nietzsche vai propor 

131 O grande apontamento no que tange à castidade como elemento do ideal ascético, na Genealogia da Moral, 
refere-se à avaliação de Nietzsche a Richard Wagner. Nesse momento, o autor leva à cabo a tese de que para o 
artista, o ideal ascético vale “nada, ou coisa demais” (GM/GM III 1). Ao deparar-se com a figura do músico, 
Nietzsche questiona-se imediatamente “o que significa, por exemplo, um artista como Richard Wagner render 
homenagem à castidade em sua velhice?” (GM/GM III 2). No entanto, deixa transparente que a castidade, 
pensada no sentido ascético, diz respeito à oposição entre castidade e sensualidade, já que o próprio Wagner 
sempre fez elogios à castidade, mas apenas “bem no final em um sentido ascético” (GM/GM III 2). Isso fica 
evidente quando o filósofo compara os elogios à castidade da maturidade de Wagner com aquele realizado no 
Casamento de Lutero, no qual há um elogio à castidade, mas “também um elogio da sensualidade” (GM/GM III 
2). Rosa Dias, nesse escopo, em seu importante livro Amizade estelar: Schopenhauer, Wagner e Nietzsche, 
especificamente no capítulo intitulado Dionísio contra Parsifal, fornece-nos uma importante indicação as 
respostas pelas quais Nietzsche propõe resolver essa questão de Wagner, expressa através da questão sobre como 
o músico pode ter virado o seu oposto (GM/GM III 2). A comentadora indica que o primeiro caminho de 
resposta é através da fisiologia, “Wagner envelheceu e a velhice favorece o ideal ascético”; quanto a segunda 
razão diz respeito à “mudança de sua filosofia”, uma vez que a “cristianização de Wagner tem uma estreita 
relação com o niilismo ético de Schopenhauer, com o que ele chamou de asceta, determinação do caráter humano 
que aparece como negação da vontade de viver” (Dias, 2009, p.144). A partir desse indicativo, encontramos, em 
primeiro plano, uma necessidade de disposição jovial: “os artistas não devem ver nada tal como é, mas de 
maneira mais simples, mas de maneira mais forte: para tanto, é preciso se fazer presente neles corporalmente um 
espécie de eterna juventude e primavera, uma espécie de embriaguez habitual” (NF/FP 14(117) Verão de 1888). 
No que tange ao segundo elemento, encontramos propriamente o significado de ascetismo para o artista, uma vez 
que os artistas “sempre foram os criados de quarto de uma religião, uma filosofia, uma moral; sem contar que, 
infelizmente, não raro foram dóceis cortesãos de seus seguidores e patronos, e sagazes bajuladores de poderes 
antigos, ou poderes novos e ascendentes” (GM/GM III 2). Mesmo com isso em vista, foge ao escopo de nosso 
trabalho levar a cabo as consequências desta tese referente à relação do ideal ascético e da arte.  



140 

uma crítica a cada uma dessas noções (humildade, castidade e pobreza), denunciando que 

cada uma delas está em síntese com a maximização da potência em prol de um domínio: 

 
Crítica da [humildade] [Demuth] (“o obediente absoluto”) juntamente com o 
instinto de [potência], buscar “instrumentos” absolutos ou alcançar o máximo 
como instrumento. A inteligência aí, a preguiça (do mesmo modo que a pobreza 
e a castidade)// Crítica da pobreza (a recusa aparente e a concorrência como 
meios da inteligência e no caminho para o domínio)// Crítica da castidade. 
Utilidade: ela dá tempo, independência — mimo intelectu<al>, que não se 
mantém entre mulheres — famílias são grandes ninhos de falatório. <Ela> obtém 
força, mantém afastadas algumas doenças. Liberdade em relação à mulher e à 
criança mantém afastada uma grande quantidade de tentações (luxo, servilismo 
em relação [à] [potência], classificação (NF/FP 8(3) Verão de 1887). 

 

A visão ascética, com esse tipo de promoção, permite, assim, que haja uma espécie de 

mantimento, com uma imposição de instintos dominantes, de determinados tipos de vida, 

remanescentes do tipo de vida contemplativa. O ascetismo, assim, vai expressar uma 

“desconfiança, uma privação, uma contradição fisiológica” (NF/FP 8(3) Verão de 1887). Isso 

porque, enquanto ideal que, de uma certa forma, aumenta uma carga instintiva, o ideal 

ascético renega a dimensão impulsiva daquilo que é próprio da vida: a expansão e o domínio. 

Nesse panorama, poderia ser imaginado que há uma contradição de vida contra vida, mas esse 

tipo de contradição não passa de uma aparência, uma vez que este ideal “deve ser uma espécie 

de expressão provisória” (GM/GM III 13), ou seja, o ideal ascético é um meio: 

 
O ideal ascético é um tal meio: ocorre, portanto, exatamente o contrário do que 
acreditam os adoradores desse ideal — a vida luta nele e através dele com a 
morte, contra a morte, o ideal ascético é um artifício para a preservação da vida 
(GM/GM III 13).  

 

Neste cenário, o ideal ascético atua como uma espécie de instrumento utilizado pelo 

sacerdote como forma de manter, contraditoriamente, uma espécie de vida; mantém uma vida 

que, em seu âmago, nega a própria vida na imanência. No entanto, é justamente a partir desse 

mesmo ideal que a existência do sacerdote ascético ganha e sustenta o seu sentido, uma vez 

que ele “tem nesse ideal não apenas a sua fé, mas também sua vontade, [sua] [potência], seu 

interesse” (GM/GM III 11). É exatamente com ele que o sacerdote mantém vivo o seu desejo 

vingativo de ser outro, de estar em outro lugar, de sobrepor a nobreza guerreira. Uma vez que 

este desejo de superação, de alcançar a potência, se intensifica com o ideal ascético, ele 

também se torna determinante para manter o sacerdote preso à própria vida: 

 



141 

O sacerdote ascético é a encarnação do desejo de ser outro, de ser-estar em outro 
lugar, é o mais alto grau desse desejo, sua verdadeira febre e paixão: mas 
precisamente [a] [potência] do seu desejo é o grilhão que o prende aqui; 
precisamente por isso ele se torna o instrumento que deve trabalhar para a 
criação de condições mais propícias para o ser-aqui e o ser-homem (GM/GM III 
13). 

 

Através desse ponto de vista, concebemos que o tipo sacerdotal mantém uma relação 

dupla com o ascetismo, uma vez que, por um lado, é através dele que consegue manter a sua 

disposição e desejo vital para alcançar mais potência; por outro, é através dele que exerce a 

sua dominação. Perpetua, assim, uma relação circular entre vida e ascetismo, no qual a vida 

sacerdotal é fortalecida com o ascetismo e este se propaga com a manutenção da vida do 

sacerdote. É visto, assim, que há, no âmago deste tipo de vida, um ressentimento “ímpar”, 

qual seja, “aquele de um  insaciado instinto e vontade de [potência] que deseja senhorear-se” 

(GM/GM III 11). Questionamos, a partir disso, em relação ao quê o sacerdote ascético visa 

exercer o seu domínio. A resposta para tal, fornecida pelo filósofo de Sils Maria, aponta que o 

exercício de domínio dele não visa exercer-se sobre algo da vida, mas sobre “a vida mesma, 

de suas condições maiores, mais profundas e fundamentais” (GM/GM III 11).  É a partir desse 

ensejo de dominação em relação à vida que o sacerdote promove uma valoração de negação 

da vida em sua imanência. O asceta realiza esta avaliação, nesse cenário, negando tudo que 

refere-se à imanência, ao vir-a-ser e à transitoriedade em prol de um outro mundo, em prol de 

uma vida transcendente. Assim, em seu ensejo de dominar a vida, trata-a como um equívoco, 

com um caminho errado, “que se deve refutar com a ação: pois ele exige que se vá com ele, e 

impõe, onde pode, a sua valoração da existência” (GM/GM III 11). Para tal, é necessário que 

o sacerdote se valha de um artifício que fundamenta toda a sua construção ascética: a mentira 

piedosa [pia fraus]. 

Esta noção é desenvolvida por Nietzsche no decorrer do corpus de sua obra, pelo 

menos desde o final dos anos 1870. Em Opiniões e sentenças diversas, o filósofo escreve um 

aforismo intitulado Pia Fraus ou alguma outra coisa. Neste primeiro momento, o filósofo dos 

espíritos livres considera, em sua análise sobre a Alemanha, que há uma dupla espécie de 

hipocrisia. A primeira seria o germanismo, “por preocupação com a política do Reich” 

(VM/OS 299); a segunda, o cristianismo “por medo social” (VM/OS 299). Ambas são 

consideradas, nesse contexto, como decorrentes de espectadores: “é por causa dos 

espectadores que a nação reveste de trejeitos germano-cristãos o seu rosto” (VM/OS 299). 

Ainda sem trabalhar com quaisquer definições acerca do termo, que se faz presente apenas no 

título do aforismo, o filósofo leva em conta que a pia fraus está presente em dois âmbitos da 



142 

vivência social alemã, quais sejam: germanismo e cristianismo. Já em Aurora, por sua vez, em 

um parágrafo intitulado O valor da crença em paixões sobre-humanas, o filósofo alemão 

utiliza, novamente, a terminologia. No entanto, dessa vez, o termo é utilizado como forma de 

refletir o matrimônio: 

 
A instituição do matrimônio sustenta obstinadamente a crença de que o amor, 
embora uma paixão, é capaz de duração, e mesmo de que o amor duradouro, 
vitalício, pode ser erigido sem regra. Com essa pertinácia de uma crença nobre, 
ainda que esta seja com frequência e quase normalmente refutada, e portanto seja 
uma pia fraus, ela conferiu ao amor uma superior nobreza (M/A 27). 

 

Nesse excerto de Aurora, o filósofo lança luz ao conceito a partir do qual podemos 

compreender a mentira piedosa, qual seja, enquanto uma mentira com utilidade pragmática de 

sustentar algum tipo de prática social. No caso citado, a pia fraus está ligada à duração da 

paixão enquanto um amor, a qual vive sob a égide da instituição do casamento. Com esta 

“mentira da duração”, o filósofo afirma que há duas questões a serem observadas. Primeiro, 

que a paixão é colocada em uma nova categoria; segundo, aquele que é acometido por uma 

determinada paixão “já não se crê rebaixado ou ameaçado por ela, como antes, mas elevado 

perante si e seus iguais” (M/A 42). Nesses termos, a mentira da duração de uma paixão eleva 

o sentimento do ser humano e estabiliza, de uma certa forma, uma prática social. No mais, 

Nietzsche conclui este parágrafo destacando um elemento fundamental das mentiras, qual 

seja: uma nova noção sobre-humana é formada (M/A 27).  

No Crepúsculo dos Ídolos, a reflexão sobre a mentira piedosa ganha uma robustez em 

relação ao tema do nosso capítulo, uma vez que ela é utilizada para pensar o caráter moral de 

“melhorar” o ser humano. Entretanto, reconhece que “sob a mesma palavra se escondem as 

tendências mais diversas” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 2). Com isso, percebe 

duas maneiras a partir das quais são pensadas essas melhorias. A primeira é encontrada em 

uma domesticação do ser humano. Nesta, a tônica da ação é o enfraquecimento, isto é, o 

animal humano é amansado mediante o “depressivo afeto do medo, mediante dor, fome, 

feridas” a partir dos quais ele, o ser humano, é tornado uma “besta doentia” (GD/CI, Os 

“melhoradores” da humanidade, 2). O exemplo dessa forma de pensar a relação moral é 

encontrado na Alta Idade Média, quando “a Igreja era sobretudo uma ménagerie” (GD/CI, Os 

“melhoradores” da humanidade, 2). Neste momento, a ação da Igreja estava em caçar aqueles 

que são denominados de bestas louras; eles foram por ela “‘melhorados’, por exemplo os 

nobres germanos” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 2). Descreve, então, 

Nietzsche, que este germano “melhorado” torna-se “uma caricatura de homem, de um 



143 

aborto”, ou, em última instância “um ‘cristão’” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 

2). Em termos gerais, o filósofo do martelo constata, através dessa moral, uma tentativa de 

enfraquecer o ser humano como um animal, tornando-o doente: “Isso compreendeu a Igreja: 

ela estragou o ser humano, ela o debilitou — mas reivindicou tê-lo ‘melhorado’” (GD/CI, Os 

“melhoradores” da humanidade, 2).  

A segunda forma de encarar a moral, neste movimento proposto por Nietzsche, é 

descrito como um cultivo do ser humano. Nesses termos, o filósofo do martelo encontra o 

maior exemplo desse cultivo humano na forma da “Lei de Manu”, uma vez que a partir deste 

código “se propõe a tarefa de cultivar não menos que quatro raças de vez: uma sacerdotal, 

uma guerreira, uma de mercadores e agricultores e, por fim, uma raça de servidores, os 

sudras” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 3). Diferente, nesse processo, dos 

cristãos, a Lei de Manu segue o pressuposto básico do cultivo em ter “uma espécie de homem 

cem vezes mais branda e mais razoável” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 3). 

Descreve Nietzsche, ao falar do referido código, que o pressuposto para sua formação é a 

compreensão de que “os meios de proporcionar autoridade a uma verdade lenta e 

custosamente adquirida tão radicalmente diversos daqueles com os quais ela seria 

demonstrada" (AC/AC 57). Nietzsche pondera, nesse momento de sua argumentação, que 

essa organização não possuia a necessidade de um enfrentamento terrível contra “bestas”, mas 

sim com uma noção oposta, “o homem do não cultivo, o homem-mixórdia, o chandala” 

(GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 3). Nesse caso, a atitude em relação a esse grupo 

foi, como forma de torná-lo inofensivo, igualmente “torná-lo doente — era a luta com o 

‘grande número’” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 3)132.  

132 No Anticristo, ao abordar a Lei de Manu, Nietzsche constata que estabelecer um código de leis como o de 
Manu “significa conceder a um povo, a partir de então, que ele venha a tornar-se mestre, tornar-se prefeito — 
ambicionar a suprema arte da vida” (AC/AC 57). No entanto, não podemos pensar, de maneira apressada, que o 
filósofo é rendido à prática de organização do referido código. Em um importante fragmento póstumo escrito no 
Começo do ano de 1888, intitulado Crítica de Manu, o filósofo alemão assevera que as bases da Lei de Manu 
fazem parte de uma “escola do emburrecimento: em tal incubadora de teólogos (na qual mesmo o jovem militar e 
o agricultor precisavam passar por um curso de nove anos em teologia, a fim de se tornar constantes — o 
‘serviço militar’ durante nove anos das três castas superiores), os Tschandalas acabavam ficando com a 
inteligência e mesmo com o que havia de mais interessante. Eles eram os únicos que tinham acesso à verdadeira 
fonte do saber, à empire… Precisamos acrescentar nesse cômputo a endogamia das castas…// Faltam a natureza, 
a técnica, a história, a arte, a ciência, - - -” (NF/FP 14(203) Começo de 1888). Ainda neste mesmo ano, o filósofo 
alemão faz outra importante anotação intitulada Para a crítica ao código de Manu, no qual, ao avaliá-lo, 
constata que nele “encontramos um tipo de homem, o tipo sacerdotal, que se sente como norma, como ápice, 
como expressão suprema do tipo homem: é a partir daí que ele toma o conceito de ‘melhor’” (NF/FP 15(45) 
Início do ano de 1888). Com isso em vista, atenta que esse tipo sacerdotal “acredita em sua superioridade” e 
também a “quer na ação”, sendo, por isso, a vontade de potência, a “causa da mentira sagrada” (NF/FP 15(45) 
Início do ano de 1888). Assim, Nietzsche concebe que há um engano em compreender desenvolvimentos 
conscientes e ingênuos no referido código, uma vez que estes atendem a necessidades vitais de um tipo 
sacerdotal. Em suma, no código de Manu trabalhou “a reflexão mais a sangue-frio, o mesmo tipo de reflexão que 
era apresentada por um Platão, quando ele pensou o seu ‘Estado’” (NF/FP 15(45) Início do ano de 1888) e 



144 

Importa notar que, dadas as diferenças gerais dessas duas maneiras de estabelecer uma 

moralidade, aquilo que o filósofo alemão diz ter reconhecido na base daquela que seria “a 

psicologia dos ‘melhoradores’ da humanidade” (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 

5) é justamente a mentira piedosa. Esta, no contexto de análise que o filósofo realiza, é a 

herança de todos os formadores da moralidade, aquilo que engendra a base da “melhoria” da 

humanidade. Nestes termos, Nietzsche encontra, na base de toda moralidade, os meios 

imorais de suas formações (GD/CI, Os “melhoradores” da humanidade, 5). A base moral, 

então, aceita a mentira para “finalidades castas” (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888), 

instituída a partir de “metas educacionais” (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888)133.  

Com isso em vista, atentemos para um fragmento póstumo do Início de 1888, 

intitulado Crítica à mentira sagrada, onde filósofo alemão vai lançar uma análise sobre o 

tema, buscando responder à questão sobre até que ponto “vai a mentira casta dos sacerdotes 

[die Priester] e dos filósofos?” (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888). Especificamente, 

observemos a articulação de quais seriam os pressupostos através dos quais os supracitados 

adversários vão sustentar sua “educação”. Aponta, em primeiro lugar, que há uma necessidade 

de que esses grupos detenham potência, “a autoridade, a credibilidade incondicionada ao seu 

lado” (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888). Vislumbramos, neste aspecto, a posição que o 

sacerdote ocupa para engendrar a moralidade. Como descrevemos acima, enquanto 

decorrentes de um tipo de vida ligado à contemplação, o sacerdote se mantém, em uma 

vivência social, suplantando o medo no povo. Nestes termos, enquanto um nobre, em escala 

social, o sacerdote exerce o seu domínio, “mesmo sobre aqueles que têm [a] [potência] nas 

mãos” (NF/FP 14(199) Começo do ano de 1888). Mais ainda, o sacerdote é “[a] mais forte 

[potência] na comunidade, absolutamente impossível de ser substituído e subestimado” 

(NF/FP 14(199) Começo do ano de 1888). O sacerdote, com esse exercício, torna-se aquele 

133 É imprescindível percebermos que esse tipo de reflexão é a proposição de Nietzsche em relação ao seu 
Tractatus Politicus, já que, no exame da forma pela qual a virtude aspira ao domínio, encontramos a ideia de que 
“o fato de só se poder simplesmente atingir o domínio da virtude através dos mesmos meios, com os quais se 
atinge qualquer domínio, em todo caso, não por meio da virtude” (NF/FP 11(53) [320] Novembro de 1887 — 
Março de 1888).  

evidencia o caráter maquiavelano da busca pela potência sacerdotal que erigiu esse código: “‘É preciso querer os 
meios, caso se queira a meta’ — todos os legisladores tinham clareza quanto a essa intelecção dos políticos” 
(NF/FP 15(45) Início do ano de 1888). A partir disso, questionamos qual o sentido, então, de Nietzsche valer-se 
da Lei de Manu, em comparação com o cristianismo, como um exemplo? Seguimos, na resposta para essa 
questão, a posição assumida por Barros (2002): “Ora, tal como no caso da defrontação com o budismo, o filósofo 
alemão conta, aqui, rasgar o véu da escatologia cristã por meio de um cotejo paradigmático com uma outra 
interpretação do existir e revelar, assim, de que modo os respectivos valores se apresentam em termos de sua 
efetividade instintual” (Barros, 2002, p.110). Assim, a utilização do Código de Manu faz parte de uma estratégia 
através da qual vai tomar distância “dos que procuram conceber a moral como contranatureza” (Barros, 2002, 
p.114). Assim, mesmo que não intente endossar o referido código de leis, vale-se dele para combater o 
cristianismo.    



145 

que detém o conhecimento, aquele que detém a virtude, o domínio supremo sobre si e “a 

pessoa intermediária entre Deus e os outros” (NF/FP 14(199) Começo do ano de 1888). Nesse 

cenário, a divindade ocupa um papel de punição sobre “todo pensamento dirigido contra um 

sacerdote” bem como “toda desvantagem” (NF/FP 14(199) Começo do ano de 1888). O 

sacerdote vai estabelecer, com isso, a existência da verdade como elemento primordial e 

instituir-se como o único capaz de alcançá-la. Em suma, com a sua posição, o sacerdote é 

capaz de ser o tipo supremo, instituindo as suas virtudes como “a gradação valorativa dos 

homens” (NF/FP 14(199) Começo do ano de 1888). 

O segundo pressuposto da pia fraus, nesses termos, é descrito por Nietzsche como a 

detenção do controle, por parte do sacerdote, sobre todo o curso da natureza, “de tal modo que 

tudo o que diz respeito ao particular apareça como incondicionado por sua lei” (NF/FP 15(42) 

Início do ano de 1888). Somado a isso, encontramos o terceiro pressuposto da instituição da 

mentira piedosa, qual seja, a detenção do poder sobre uma extensão do mundo, isto é, 

precisam da fabricação de um outro mundo: 

 
Em terceiro: eles também precisam ter um campo de [potência] que se estenda 
mais amplamente, campo esse cujo controle se subtraia ao olhar daqueles que se 
encontram submetidos a ele: o grau de penalidade para o além, o 
“depois-da-morte” — por mais módicos que sejam os meios que permitem saber 
o caminho até a bem-aventurança (NF/FP 15(42) Começo do ano de 1888).  

         

Há, assim, nesta perspectiva, a necessidade da criação de um mundo ficcional134, 

sustentado em uma divisão entre o mundo das aparências e o mundo transcendente, 

denominado de mundo verdadeiro. Em um importante capítulo de Crepúsculo dos Ídolos, o 

filósofo do martelo propõe analisar o desenvolvimento desta divisão entre “dois mundos” 

enquanto aquilo que denomina como a História de um erro. Nesta história do “mundo 

verdadeiro”, o primeiro parágrafo é dedicado à pensar a influência platônica, através da qual é 

afirmada que o “mundo verdadeiro, alcançável apenas para o sábio, o devoto, o virtuoso — 

ele vive nele, ele é ele” (GD/CI, Como o “mundo verdadeiro” finalmente se tornou fábula, 1). 

Com isso, Nietzsche assevera encontrar a “mais velha forma da ideia, relativamente sagaz, 

simples, convincente” (GD/CI, Como o “mundo verdadeiro” finalmente se tornou fábula, 1). 

Neste primeiro momento, é mister atentarmos para a tese — já abordada anteriormente — 

através da qual o filósofo mantém relação com o ascetismo, qual seja, a noção de que o 

filósofo “é apenas o prosseguimento do tipo sacerdotal” (AC/AC 12). Neste sentido, o ideal 

134 Cabe notar que Nietzsche realiza uma distinção entre esta noção de ficção de um mundo sonhado: “Esse 
mundo de pura ficção diferencia-se do mundo sonhado, com enorme desvantagem sua, pelo fato de esse último 
refletir a realidade, enquanto ele falseia, desvaloriza e nega a realidade” (AC/AC 15).  



146 

ascético representou, para o filósofo, “como uma forma de aparecer, como condição de 

existência”, havia, nesse processo, uma necessidade do filósofo de “representá-lo[— o ideal 

ascético —] para poder ser filósofo, tinha de crer nele para poder representá-lo” (GM/GM III 

10).  

No segundo momento, é apresentada uma nova forma de pensar o mundo verdadeiro 

através do denominado “platonismo para o ‘povo’” (JGB/BM, prólogo), do cristianismo135. 

Nesse processo, o escritor de Crepúsculo dos Ídolos, afirma que há, no cristianismo, em 

relação ao seu antecessor, uma sutileza da ideia do “mundo verdadeiro”, uma vez que ele se 

torna “inalcançável no momento, mas prometido para o sábio, o devoto, o virtuoso”, em 

última instância, prometido “‘para o pecador que faz penitência’” (GD/CI, Como o “mundo 

verdadeiro” finalmente se tornou fábula, 1). Nesse momento do argumento, é possível 

encontrar o cerne da doutrina cristã em prol da dominação ascética do sacerdote, qual seja, a 

noção de um mundo prometido, uma vez que a promessa cristã pressupõe o engajamento do 

fiel à sua prática de vida, cujo centro está na “guerra à paixão mesma” (GD/CI, Moral como 

antinatureza, 1), sendo, neste âmbito, a prática da Igreja um “castracionismo” (GD/CI, Moral 

como antinatureza, 1). Especialmente, a vida ascética do cristianismo visa, em última 

instância, o Juízo Final, com a esperança da ressurreição, “como entrada na ‘vida verdadeira’, 

como ‘renascimento’ — por isso: uma eventualidade histórica que entra em cena em algum 

momento depois da morte” (NF/FP 11(295) Novembro de 1887 — Março de 1888).  

Com esses três pressupostos em vista, a mentira piedosa pode se constituir como 

referência à finalidade da ação, cuja consequência extrapola o mundo natural e alcança o 

mundo que está sob domínio sacerdotal, o mundo transcendente. Desse modo, o sacerdote 

pode engendrar a moralidade a partir da instituição de uma outra vida, consumando-a, na 

imanência, à hostilidade. Acresce a isso que foi através desta mentira piedosa que a 

consciência (Gewissen), enquanto uma voz interior “com vistas à intenção e à conformidade 

dessa intenção à lei” foi engendrada (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888). Essa voz interior 

seria, justamente, a fala de Deus, “quando se aconselha a conformidade com a prescrição 

sacerdotal” (NF/FP 15(42) Início do ano de 1888)136. Nesse âmbito, é através da pia fraus que 

136 É neste âmbito que, ao comentar a Genealogia da Moral em Ecce Homo, Nietzsche afirma que a consciência 
não seria a voz de Deus no ser humano (EH/EH, Genealogia da Moral), mas decorrente de um processo de 
violência, o que inclui o ascetismo (GM/GM II 3).  É fundamental, no entanto, percebermos que a mentira 
piedosa não formula apenas uma relação de domesticação, não sendo, portanto, necessária que a consciência seja 
engendrada com finalidades ascéticas. Ademais, nem mesmo a figura do sacerdote, neste contexto, deve ser 
tornada universal. Com isso, atentamos que a oposição nietzschiana refere-se ao sacerdote envolto no 
cristianismo, uma vez que ele “representa a antinatureza, [a] [potência] da sabedoria e dos bens, mas [a] 

135  Nestes termos, é fundamental perceber que, em um fragmento póstumo do começo do ano de 1888, Nietzsche 
afirma: “O cristianismo niilista// trabalho prévio para tanto: a filosofia antiga” (NF/FP 14(114) Começo de 
1888). 



147 

a figura sacerdotal consegue imputar, no ser humano, as suas pretensões de visão de mundo137. 

Neste sentido, ao vislumbrarmos as prescrições ascéticas, enxergamos que estas práticas estão 

ancoradas em uma relação de violência. Lembremos, nesse aspecto, que Nietzsche afirma, na 

segunda dissertação da Genealogia da Moral que jamais “deixou de haver bastante sangue, 

martírio e sacrifício, quando o homem sentiu a necessidade de criar em si uma memória; os 

mais horrendos sacrifícios e penhores” (GM/GM II 3). Nestes termos, atenta que “todas as 

religiões são, no seu nível mais profundo, sistemas de crueldades” (GM/GM II 3). Inclui, 

assim, o ascetismo:  

 
(...) algumas ideias devem se torna indeléveis, onipresentes, inesquecíveis, 
“fixas”, para que todo o sistema nervoso e intelectual seja hipnotizado por essas 
“ideias fixas” — e os procedimentos e modos de vida ascéticos são meios para 
livrar as ideias da concorrência de todas as demais, para fazê-las “inesquecíveis” 
(GM/GM II 3).  

  

Neste processo, é fundamental destacarmos que o além-mundo, isto é, o mundo 

transcendente criado pelo sacerdote, torna-se uma “grande máquina de punição”, no qual 

conseguimos vislumbrar um Deus “punitivo e recompensador, que reconhece exatamente o 

código dos sacerdotes e que os envia ao mundo exatamente como seus porta-vozes” (NF/FP 

15(42) Início de 1888). No entanto, é necessário, para conseguir articular esse mundo 

transcendente, que o sacerdote realize uma transformação conceitual, qual seja, transforme o 

animal doente em pecador. Ele, ao realizar essa transformação, é apresentado por Nietzsche 

como quem opera uma inversão do ressentimento (GM/GM III 15). Isso porque, ao 

vislumbrar a figura do sofredor, o sacerdote encontra um animal “encerrado na jaula, confuso 

quanto ao porquê e o para quê, ávido de motivos” (GM/GM III 20), ele vai engendrar essa 

significação do sofrimento, mas apontando-o para o próprio sofredor. O sacerdote age, nesse 

processo, fornecendo um alívio para o sofrimento deste grupo garantindo-lhe algum 

significado. A busca pela causa do sofrimento, nessa perspectiva, é voltada contra si mesmo, 

137 É imprescindível, neste cenário, que atentemos, na terceira dissertação da Genealogia da Moral, a 
comparação que Nietzsche aponta referente à mentira piedosa para o ser humano moderno: “Nossos homens 
cultos de hoje, nossos ‘bons’, não mentem — é verdade; mas isto não conta a seu favor! A verdadeira mentira, a 
vera e resoluta ‘honesta’ mentira (sobre cujo valor ouça-se Platão) seria para eles algo demasiado severo, 
demasiado forte; exigiria o que deles não é lícito exigir, que abrissem os olhos para si mesmos, que soubessem 
distinguir entre ‘falso’ e ‘verdadeiro’ dentro de si mesmos. Somente lhes convém a mentira desonesta; todo 
aquele que em nossos dias se sente ‘homem bom’, é absolutamente incapaz de situar-se ante qualquer coisa 
senão de modo desonesto-mendaz, radical-mendaz, porém inocente-mendaz, sincero-mendaz, cândido-mendaz, 
virtuoso-mendaz” (GM/GM III 19). 

[potência] antinatural e a sabedoria antinatural, a bondade antinatural: a hostilidade em relação [à] [potência], o 
conhecimento” (NF/FP 8(3) Verão de 1887).  



148 

ou seja, em relação àquele que sofre. A primeira causa, assim, do sofrer é visto na culpa de 

suas ações, fazendo com que ele entenda a sua dor como punição: 

 
“Eu sofro: disso alguém deve ser culpado” — assim pensa toda ovelha doente. 
Mas seu pastor, o sacerdote ascético, lhe diz: “Isso mesmo, minha ovelha! 
Alguém deve ser culpado; mas você mesma é esse alguém — somente você é 
culpada de si!...” Isso é ousado o bastante, falso o bastante: mas com isto se 
alcança uma coisa ao menos, a direção do ressentimento é — mudada (GM/GM 
III 15). 

 

Através dessa garantia de significado do sofrer, imputando a culpa à alguém — ao 

próprio sofredor — o sacerdote ascético garante que o doente se torne inofensivo (GM/GM III 

16). Assim, seguindo o raciocínio proposto pelo filósofo de Sils Maria, este sofredor encontra 

um meio de dar vazão à vingança e ao ressentimento que está no âmago de sua vivência, 

sendo capaz de encontrar uma interpretação que lhe garante uma resposta tanto ao seu sofrer 

quanto à sua fraqueza (NF/FP 14(29) Começo do ano de 1888). Com essa interpretação, o 

sacerdote ascético é encarado pelos doentes como uma espécie de médico, como um 

curandeiro. Com isso em vista, questiona Nietzsche se “é realmente um médico, este 

sacerdote ascético?” (GM/GM III 17). Prontamente, responde o filósofo genealogista, que 

esta é uma visão inapropriada para compreender este tipo, haja vista que a sua “medicação” é 

parcial: “[a]penas o sofrimento mesmo, o desprazer do sofredor é por ele combativo, não a 

sua causa, não a doença propriamente” (GM/GM III 17). Não como um médico, portanto, 

mas como um consolador que o sacerdote existe. O filósofo de Sils Maria atribui a esta prática 

um instinto curandeiro da vida, o qual tentou manter um determinado tipo de vivente. De 

forma geral, Nietzsche encontra o cristianismo como um grande tesouro para esta relação de 

permanência: 

 
O cristianismo, em especial, pode ser considerado um grande tesouro dos mais 
engenhosos meios de consolo, pelo tanto de aliviador, mitigador, narcotizante 
que há nele acumulado, pelo tanto de perigoso e temerário que arriscou para esse 
fim, pelo modo sutil, refinado, meridional-refinado com que intuiu sobretudo os 
afetos estimulantes com que pode ser vencida a funda depressão, o cansaço de 
chumbo, a negra tristeza dos fisiologicamente travados (GM/GM III 16). 

 

Esta prática, no entanto, não seria uma exclusividade do cristianismo, mas Nietzsche a 

percebe que em todas as grandes religiões: “a questão principal sempre foi combater uma 

certa exaustão e gravidade tornada epidemia” (GM/GM III 17). Nesse ponto de vista, o 

cristianismo é mais um sistema que utiliza de meios para não só balizar e garantir um sentido 

para a vida dos grupos sofredores, mas também alcançar a maximização da potência, 



149 

valendo-se justamente desses grupos. Nesse esquema, atentamos para um fragmento póstumo 

escrito entre os anos de 1887 e 1888, onde o filósofo genealogista examina as práticas cristãs. 

A partir dele, afirma que o cristianismo é responsável por acolher “a luta que já existia contra 

o ideal clássico, contra a religião nobre” (NF/FP 11(295) Novembro de 1887 — Março de 

1888). É assim que há uma transformação no cristianismo, adaptando-se ao antipaganismo já 

existente “encravado por toda parte, aos cultos que são combatidos por Epicuro”, 

especificamente, Nietzsche refere-se “às religiões das massas inferiores das mulheres, dos 

escravos, das classes não nobres” (NF/FP 11(295) Novembro de 1887 — Março de 1888). É 

neste momento que surge a importância de Paulo, enquanto aquele que aproveitou-se de um 

movimento cristão, marginal ao judaísmo dominante, para juntar o povo de baixo: 

 
O cristianismo como fórmula para suplantar os cultos subterrâneos de toda 
espécie, os de Osíris, da grande Mãe, de Mitra, por exemplo — e juntá-los: nessa 
percepção está o gênio de Paulo. Seu instinto foi tão seguro nisso que ele tomou 
as ideias com que aquelas religiões chandalas fascinavam e as pôs, violentando 
implacavelmente a verdade, na boca do salvador que inventara, e não apenas na 
boca — fez dele algo que também um sacerdote de Mitra podia entender… Esse 
foi seu instante de Damasco: ele compreendeu que necessitava da fé na 
imortalidade para tirar o valor do “mundo”, que o conceito de “inferno” ainda se 
tornaria senhor de Roma — que com o “além” se mata a vida… (AC/AC 58). 

 

É por essa sinalização que há, no cristianismo, a reinterpretação da imagem da 

crucificação do Cristo, já que esta morte não era a “coisa principal”, mas apenas um sinal de 

exemplo de vida de Jesus de como o ser humano deve se comportar tanto em relação à 

autoridade quanto em relação às leis do mundo: “não nos defendendo… Aí estava o modelo” 

(NF/FP 11(295) Novembro de 1887 — Março de 1888). A crucificação precisou, assim, 

transformar-se em um elemento da vingança, como um pagamento de uma dívida à Deus 

(GM/GM II 21) e, mais ainda, um símbolo de exemplo de vida. Neste tópico, atentamos para 

um fragmento póstumo escrito entre Novembro de 1887 e Março de 1888, onde Nietzsche 

afirma que a proposta do apóstolo dos gentios precisou estipular, em primeiro plano, um novo 

culto, uma nova fé, e uma relação milagrosa, colocando assim, os conceitos de culpa e de 

castigo frente à práxis da vida do Cristo (NF/FP 11(283) Novembro de 1887 — Março de 

1888). Nesse âmbito, Paulo elencou, de forma arbitrária, elementos relativos a Cristo, tanto 

em relação à sua vida quanto à sua morte, anulando o “cristianismo originário” (NF/FP 

11(282) Novembro de 1887 — Março de 1888). Assim, a vida e morte de Jesus serviram, 

enquanto reinterpretados por Paulo, a interesses diferentes aos do próprio Cristo.    

Dessa forma, o filósofo compreende que o cristianismo é responsável pela conversão 

de símbolos em crudezas. Primeiro, opôs “duas vidas”, a vida no além e a vida na imanência, 



150 

tomando a primeira como a “vida verdadeira” e a segunda, “falsa”. Nega, a partir desta 

divergência, a “vida falsa” através do conceito de “vida eterna”, como uma imortalidade 

pessoal. Atribuí à ressurreição uma entrada na vida eterna, encarando-a como um 

renascimento. Utiliza o hábito arábico-hebreu através do qual a confraternização é vista como 

um gozo em conjunto de comida e bebida, transformando-o em transubstanciação. Modifica 

um processo de redenção através da fé, cujo caminho para filiação com Deus está na práxis da 

vida ensinada por Cristo. Adota, ainda, a doutrina do “filho de Deus”, enquanto uma relação 

vital entre o ser humano e o divino, eliminando “a relação do filho de todo homem com Deus, 

mesmo do filho do homem mais inferior” (NF/FP 11(295) Novembro de 1887 — Março de 

1888). No entanto, como já abordamos138, os cristãos “nunca praticaram as ações que lhes 

foram prescritas por Jesus139” (NF/FP 11(243) Novembro de 1887 — Março de 1888), 

constituindo uma representação do ódio: contra os poderosos, contra a coragem, contra os 

sentidos, contra a sexualidade, contra a sensibilidade (NF/FP 8(3) Verão de 1887).  

Nesse panorama, constata Nietzsche que a Igreja primitiva precisou atacar as paixões. 

O filósofo do martelo, em Crepúsculo dos Ídolos, assevera que fazia-se guerra em relação à 

paixão mesma, sob o signo de “‘Il faut tuer les passions [é preciso matar as paixões]’”, algo 

que era unânime em todos os “velhos monstros da moral” (GD/CI, Moral como antinatureza, 

1). Nietzsche, nessa discussão, afirma que a mais célebre formulação desse processo está 

expresso no Novo Testamento, especificamente no Sermão da Montanha, onde encontramos140 

receitas de extirpação das paixões. A Igreja combate as paixões através da sua extirpação, 

transformando a sua “cura” em castracionismo (GD/CI, Moral como antinatureza, 1). A partir 

disso, como forma de aprendermos este processo, é mister atentarmos para um fragmento 

póstumo do Outono de 1887, intitulado O castracionismo moral — O ideal dos castrados. 

No referido fragmento póstumo, o filósofo articula o seu argumento partindo da 

percepção de que a “lei”, ou seja, “a formulação fundamentalmente realista de certas 

condições de conservação de uma comunidade” (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887), visa 

a proibição de determinadas ações que se voltam contra a comunidade, não em relação à sua 

origem. Neste quesito, afirma o filósofo, surge o idealista moral, cuja afirmação redireciona 

esta perspectiva, atribuindo à proibição das ações à atitude da qual ela surge. Há, nesse ponto, 

uma aderência a esta perspectiva, apenas em casos excepcionais, nos quais a comunidade vive 

140 Cf. Mateus, 5, 29. 

139 “O modelo do Cristo: ele não sente repugnância por aqueles que lhe fazem mal (ele proíbe a defesa); ele não 
se defende; ele faz mais do que isso: ‘ele oferece a outra face’ (à questão ‘tu és o Cristo?’ ele responde ‘e a partir 
de agora vós vereis etc.” (NF/FP 11(239) Novembro de 1887 — Março de 1888). 

138 Investigamos o tema de forma mais minuciosa no segundo capítulo de nossa dissertação..  



151 

fora de conduzir uma guerra para sua existência. É neste estado que é vislumbrado na 

“comunidade cristã primitiva (mesmo junto à comunidade judaica), cujo pressuposto é a 

sociedade judaica absolutamente não política” (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887). O 

cristianismo, no entanto, dá um passo adiante em relação ao judaísmo, podendo-se castrar 

ainda mais o ser humano. No entanto, Nietzsche questiona sobre de onde provém este 

estímulo do ideal castrado da humanidade? Ao que o filósofo responde: “a voz do castrado 

também não nos enjoa, apesar da terrível mutilação que é a sua condição: ela se tornou mais 

doce”, ou seja, há um elemento de talhar o ser humano para a virtude (NF/FP 10(157) [263] 

Outono de 1887).  

Neste ponto de vista, Nietzsche afirma que este ideal, descrito em um primeiro 

momento como “idealista”, necessitou de uma certa “realidade efetiva totalmente 

determinada” (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887) para ser construído. Neste ponto de 

vista, o “castrador” engendra uma série de condições de conservação para os seres humanos 

de uma determinada espécie de pessoas, sendo, assim, “realista” (NF/FP 10(157) [263] 

Outono de 1887). Ou seja, Nietzsche, com isso, afirma que as idealizações do castracionismo 

não estão deslocadas de uma determinada circunstância vital, mas estão ancoradas em 

necessidades humanas, sendo receitada para determinados tipos de seres humanos. A partir 

disso, enumera duas formas capitais, através das quais é possível exercer o domínio sobre 

esses seres humanos: o apelo a todo tipo de autoridade, utilização das noções de culpa e 

punição (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887). Afirma, neste cenário, o filósofo 

genealogista que, o castrador se “utiliza de todos os acessórios do ideal mais antigo”, no 

entanto, realiza uma “nova exegese, que internacionalizou, por exemplo, a punição (por 

exemplo, como remorso)” (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887). Nietzsche, a partir do que 

está posto, surge com um alerta, que todas essas espécies de seres humanos, quando colocadas 

em condições adversas, perecem: 

 
Sua única hostilidade natural é o solo a partir do qual eles cresceram: eles têm a 
necessidade de lutar contra esse solo, eles precisam deixar crescer uma vez mais 
os afetos ofensivos e defensivos contra ele: seus adversários são os adeptos do 
antigo ideal ( — essa espécie de inimizade foi representada de maneira grandiosa 
por Paulo em relação ao ideal judaico, assim como por Lutero em relação ao 
ideal ascético-sacerdotal) (NF/FP 10(157) [263] Outono de 1887). 

       

  É visto, assim, a relação do sacerdote e do grupo de doentes. Nesta, aquele ocupa um 

papel central de ser um mitigador do sofrimento que gera um narcótico para a vida destes. 

Afinal, é através desses narcóticos que o sacerdote erige o seu reino, cuja característica é a 



152 

“dominação sobre os que sofrem” (GM/GM III 15). Como já pontuamos anteriormente, esse 

ideal ascético surge, na dinâmica da vida, como um “instinto de cura e proteção de uma vida 

que degenera” (GM/GM III 13), no entanto, o realiza através da domesticação141 do animal 

humano. Ou melhor, Nietzsche afirma que o ideal ascético se dispõe e apodera-se do ser 

humano “em especial onde se impôs a civilização e domesticação do homem” (GM/GM III 

13). Com esse poder, o asceta atua sobre os doentes, garantindo-lhes um sentido. No entanto, 

com a sua ação, o sacerdote, para conseguir assistir os doentes, precisa, ele mesmo, ser 

doente. Nietzsche chama a atenção que o sacerdote carrega, para além da doença, um outro 

traço característico, ele precisa “ser forte, ainda mais senhor de si do que os outros, inteiro em 

sua vontade de [potência]” como forma de que “tenha a confiança e o temor dos doentes” e 

ainda para que eles possam servir como “amparo, apoio, resistência, coerção, instrução, 

tirano, deus” (GM/GM III 15). Como esse pastor do rebanho dos ressentidos, o sacerdote 

também ocupa um papel de defender este grupo tanto contra os sãos quanto da própria inveja 

que estes dominados têm dos sãos (GM/GM III 15). Por isso, é necessário que o sacerdote 

seja um oposição em relação a tudo que se refere aos animais de rapina, assim, vai se 

constituir como um desprezador de “toda saúde e toda potência tempestuosa, dura, 

desenfreada, violenta e rapace” (GM/GM III 15).    

Todavia, como acompanhamos em outro momento, o sacerdote não possui a mesma 

potência para exercer-se em um conflito contra os nobres através da violência. É necessário, 

então, que o conflito seja efetuado em um cenário valorativo, sendo fundamental, para tal, em 

certas circunstâncias, “desenvolver-se quase que em um novo tipo de animal de rapina, ou ao 

menos representá-lo” (GM/GM III 15). Em outras palavras, é necessário ao sacerdote 

desenvolver uma nova ferocidade animal, na qual “o urso polar, a elástica, fria, expectante 

pantera, e também a raposa, parecem juntados numa unidade tão atraente quanto aterradora” 

(GM/GM III 15). Nesse âmbito, o filósofo genealogista afirma que o sacerdote não se furtará, 

quando necessário, em andar entre os animais de rapina, “decidido a semear, nesse terreno, 

onde puder, sofrimento, discórdia, contradição” e, ainda mais, colocar-se como “senhor dos 

sofredores” (GM/GM III 15).  

Neste ponto, em relação à dinâmica entre os tipos de vida, é necessário que 

protejamos, na compreensão do filósofo genealogista, os tipos de vida mais raros. Isso 

porque, Nietzsche afirma que, se é normal uma certa condição doentia do ser humano, então é 

141 Com isso, vislumbramos que, mesmo que reconheça que a pia fraus pode ser utilizada tanto por uma moral de 
domesticação quanto uma moral de cultivo, é em relação àquela que Nietzsche vai se dirigir na terceira 
dissertação da Genealogia da Moral, demonstrando as condições e a constituição do ascetismo sacerdotal cristã.  



153 

mister reverenciar os “casos raros de pujança da alma e do corpo, os acasos felizes do 

homem” (GM/GM III 14). O filósofo de Sils Maria lança, assim, mão da tese de que o 

infortúnio dos fortes não advém de seus iguais. Não é o medo de seus iguais que levam ao 

declínio do tipo forte, uma vez que este temor “obriga os fortes a serem fortes, 

ocasionalmente temíveis”, assim “ele mantém em pé o tipo bem logrado de homem” 

(GM/GM III 14). O que leva, ao contrário, ao declínio do forte é tanto o nojo em relação ao 

ser humano quanto a compaixão pelo ser humano. Dessa forma, o grande perigo para a 

humanidade, nos coloca Nietzsche, é o ser humano fraco: 

 
Os doentios são o grande perigo do homem: não os maus, não os “animais de 
rapina”. Aqueles já de início desgraçados, vencidos, destroçados — são eles, são 
os mais fracos, os que mais correm a vida entre os homens, os que mais 
perigosamente envenenam e questionam nossa confiança na vida, no homem, em 
nós (GM/GM III 14). 

 

A partir dessa constatação, Nietzsche explana a posição vital desses sofredores, 

apresentando-a no terreno da vingança e do rancor. No entanto, como acompanhamos na 

explanação da primeira dissertação da Genealogia da Moral, esses fracos são conduzidos pelo 

sacerdote à ressignificação de suas fraquezas em virtudes (GM/GM III 13). Neste aspecto, 

monopolizam as virtudes enquanto disfarces para a sua condição vital mais débil. Em Assim 

Falava Zaratustra, Nietzsche expõe a forma de pensar dessa moral através do encontro da 

personagem principal da obra com as tarântulas. Com esse encontro, o filósofo do martelo 

expõe a forma pela qual a vingança desse grupo mais fraco “torna-se” virtuosa através do 

nome de justiça: 

 
Mas as tarântulas querem outra coisa, sem dúvida. “Precisamente isto é justiça para 
nós, que o mundo seja tomado pelos temporais de nossa vingança” — assim falam 
umas com as outras.// “Vingança vamos praticar, e difamação de todos que não são 
iguais a nós” — assim juram os corações das tarântulas (Za/ZA, II, Das Tarântulas). 

 

A partir disso, esses seres humanos, colocando-se como os justos, como portadores da 

virtude, movem-se à representar uma forma qualquer de superioridade, tentando conduzir uma 

tirania sobre os saudáveis. É neste momento que Nietzsche encontra a vontade de potência 

nos mais fracos (GM/GM III 14). Ou seja, o impulso pela dominação, pela sobreposição, 

aparece nos mais fracos através da reviravolta da terminologia moral através da qual eles 

podem se perceber como os portadores das virtudes. É neste sentido que essas “tarântulas” 

podem falar a favor da vida, “embora estando em suas cavernas, afastadas da vida: com isso 

querem ferir” (Za/ZA, II, Das tarântulas). Ou seja, através do prisma genealógico, Nietzsche 



154 

encontra uma sustentação da vida, mas, como a vida é algo inacessível, essas tarântulas 

espelham uma forma de julgá-la, através da degenerescência. Em termos gerais, esta 

moralidade aplica-se à difundir uma ideia de vida vingativa, uma vida malograda. 

Questionamos, nesse ímpeto, quando esses ressentidos alcançam o seu triunfo de vingança? A 

resposta do genealogista é delineada da seguinte forma: 

 
Indubitavelmente, quando lograssem introduzir na consciência dos felizes sua 
própria miséria, toda a miséria, de modo que estes um dia começassem a se 
envergonhar da sua felicidade, e dissessem talvez uns aos outros: “é uma 
vergonha ser feliz! existe muita miséria!” (GM/GM III 14). 

 

Assim, é descrito pelo filósofo que o maior perigo é esse contágio valorativo em 

relação aos fortes, que os fortes percam o seu “direito à felicidade” (GM/GM III 14). A partir 

disso, Nietzsche propõe uma separação entre os dois grupos, afirmando que os sadios devam 

manter o páthos da distância, que permaneçam entre os seus. Em última instância, afirma 

Nietzsche que “é preciso sempre armar os fortes contra os fracos” (NF/FP 14(123) Começo 

do ano de 1888), sob o perigo de que não haja o acasalamento dos dois perigos mencionados 

anteriormente, quais sejam, o da náusea e da compaixão pelo ser humano por este grupo forte 

(GM/GM II 14).  

Apesar desta perspectiva, o que nos interessa é reconhecer a ação sacerdotal sobre o 

tipo escravo. Até então, reconhecemos que o sacerdote foi responsável por formular, ao lado 

dos escravos, uma valoração que exaltasse a sua fraqueza, transformando-a em virtude. Além 

disso, atentamos para a mudança que o sacerdote opera em relação ao ressentimento, 

voltando-o contra o próprio sofredor, transformando-o em pecador. Por um lado, o sacerdote, 

então, garante uma nova significação de exaltação da vida desses doentes; por outro, é 

responsável por realizar o entorpecimento através dos afetos. Isto é, o sacerdote justifica e 

transforma os doentes em animais domados: 

 
Percebe-se agora o que, segundo minha concepção, o instinto-curandeiro da vida 
ao menos tentou através do sacerdote ascético, e para que lhe serviu a tirania 
temporária de conceitos paradoxais e paralógicos como “culpa”, “pecado”, 
“pecaminosidade”, “corrupção”, “danação”: para tornar os doentes inofensivos 
até certo ponto, para fazer os incuráveis se destruírem por si mesmos, para com 
rigor orientar os levemente assentados de volta a si mesmos, voltando para trás 
seu ressentimento (“uma coisa só é necessária” —), e desta maneira aproveitar os 
instintos ruins dos sofredores para o fim de autodisciplinamento, autovigilância, 
autossuperação (GM/GM III 16). 

 



155 

No entanto, relembramos que há, de forma periódica, um sentimento de obstrução 

fisiológica se apossando das massas, podendo ter as mais diversas origens (GM/GM III 17). 

Nesse prisma, a religião age através de uma tentativa de cura parcial, já que o remédio para a 

causa desse sofrimento só pode ser encontrado em um panorama psicológico-moral (GM/GM 

III 17). A partir dessa constatação, o filósofo genealogista vai examinar as práticas através das 

quais o ascetismo se vale para combater esses sentimentos. Em primeiro plano, afirma, este 

desprazer é combatido através de meios que reduzem “ao nível mais baixo o sentimento vital” 

(GM/GM III 17). O argumento de Nietzsche encontra, então, como primeira prática 

recomendada pelo sacerdote, a renúncia de si, um processo de santificação, o que é 

denominado, em termos fisiológicos, como hipnotização (GM/GM III 17). O escritor da 

Genealogia da Moral apresenta esta hipnose como uma tentativa de alcançar algo 

“aproximado ao que a hibernação representa para algumas espécies de animais, a estivação 

para muitas plantas de clima quente”, ou seja, “um mínimo de metabolismo, no qual a vida 

ainda existe, sem no entanto penetrar na consciência [Bewusstsein]” (GM/GM III 17). Neste 

meio de santificação (GM/GM III 1), é fundamental atentarmos para aquele que seria o seu 

estado supremo, no qual é considerado como o mistério em si, a redenção: 

 
O estado supremo, a própria redenção, aquela hipnotização e quietude total 
enfim alcançada, é para eles [sportsmen da “santidade”] o mistério em si, para 
cuja expressão não bastam sequer os símbolos mais elevados, sendo retorno e 
refúgio no fundo das coisas, sendo desprendimento de toda ilusão, sendo “saber”, 
“verdade”, “ser”, sendo libertação de todo fim, todo ato, todo desejo, sendo estar 
além também do bem e do mal (GM/GM III 17). 

 

Através desses processos hipnóticos, afirma o filósofo, é possível compreendermos 

que estes santos, tenham de fato “encontrado uma libertação real daquilo que com um tão 

rigoroso training combatiam” (GM/GM III 17). Com isso, o sofrimento é mitigado, apagado 

momentaneamente, mas não só ele, afinal este é um processo que descarrega todo o 

metabolismo. É por esta razão, afirma o pensador alemão, que este método hipnótico da 

santificação está presente entre os “fatos etnológicos mais universais” (GM/GM III 17). No 

entanto, o filósofo de Sils Maria não deixa de considerar que é possível, através dessas 

práticas, que se alcance efeitos colaterais: 

 
Mas não é menos certo que ela pode abrir caminho para toda sorte de 
perturbações espirituais, para “luzes interiores”, por exemplo, como ocorre 
entre os hesicastas do monte Atos, para alucinações de som e de forma, para 
voluptuosos transbordamentos e êxtases da sensualidade (história da Santa 
Teresa) (GM/GM III 17).  

 



156 

Apesar dessa ser uma prática sacerdotal eficaz, Nietzsche afirma que ela necessita de 

forças mais raras para que seja efetivada (GM/GM III 18). Por isso, é necessário para o 

sacerdote encontrar práticas, treinamentos, que sejam mais fáceis. Dentre eles, o primeiro 

apontado por Nietzsche como um método eficaz é a atividade maquinal, destinada a lidar com 

o sofrimento dos “sofredores de camadas inferiores, com trabalhadores escravos ou 

prisioneiros” (GM/GM III 18). O filósofo alemão destaca que esta é caracterizada pela 

absoluta regularidade, a obediência pontual e impensada, o preenchimento do tempo, o modo 

de vida fixado, uma certa permissão, uma educação para a impessoalidade (GM/GM III 18). 

Neste sentido, conquista-se um alívio a partir do momento que “o interesse do sofredor é 

inteiramente desviado do sofrimento” uma vez que “a consciência é permanentemente tomada 

por um afazer seguido de outro” (GM/GM III 18). No entanto, para que a atividade maquinal 

fosse bem utilizada, era necessário que o sacerdote ascético elaborasse uma nova avaliação do 

trabalho, fazendo com que os trabalhadores “vissem benefício e relativa felicidade em coisas 

até então odiadas”, adotando, assim, o discurso da “‘bênção do trabalho’” (GM/GM III 18). 

Ressignifica, com isso, a condição daquele que está imerso em práticas repetitivas de 

trabalho, tornando-a não apenas útil, mas fornecendo uma perspectiva a partir da qual há um 

enobrecimento com esta prática.    

Com a atividade maquinal em vista, é importante atentarmos para dois fragmentos 

póstumos escritos no período do Outono de 1887, no qual Nietzsche vai abordar o referido 

tema. Neste contexto, a atividade maquinal vai aparecer como um elemento inserido em um 

embate maior sobre uma avaliação econômica dos ideais (NF/FP 10(10) [145] Outono de 

1887) e uma justificação econômica desses ideais (NF/FP 10(11) [146] Outono de 1887). 

Neste momento, o filósofo argumenta que um legislador ou o instinto de sociedade escolhe 

uma certa quantidade de estados e afetos através da qual é garantida que haja uma 

regularidade na prática de uma atividade. Dito de outra forma, para essa economia, é 

necessário que se estipule um “maquinalismo” (NF/FP 10(10) [145] Outono de 1887). 

Contudo, alerta o filósofo genealogista que, no caso de que esses estados e afetos toquem “em 

ingredientes do ridículo”, é necessário que seja encontrado a superação deste ridículo com em 

um sentido valorativo, através da qual “se sinta o desprazer como valioso, ou seja, em um 

sentido mais elevado, como completamente prazeroso” (NF/FP 10(10) [145] Outono de 

1887). É justamente através da ressignificação operada pelo sacerdote que, nessa economia 

dos ideais, consegue-se convencer o grupo de trabalhadores que sua atividade pode servir 

“como prova de força, de poder, de autossuperação” ou até mesmo quando se honra “nossa 

obediência, nossa inserção na ordem da lei” (NF/FP 10(10) [145] Outono de 1887). 



157 

No fragmento póstumo subsequente, Nietzsche pretende encontrar uma justificação 

economia da virtude, através da qual é vista a necessidade de tornar o ser humano “o máximo 

possível útil e aproximá-lo, até de onde for de algum modo possível, da máquina infalível” 

(NF/FP 10(11) [146] Outono de 1887). É fundamental, assim, que ele mesmo sinta as virtudes 

de tal trabalho, o que é realizado através da perda de gosto em relação a todos os outros 

estados possíveis, ou seja, que estes outros estados “se tornem o máximo possível perigosos e 

mal-afamados” (NF/FP 10(11) [146] Outono de 1887). Neste cenário, um elemento destacado 

da atividade maquinal é o “tédio, a uniformidade, que toda atividade maquinal traz consigo” 

(NF/FP 10(11) [146] Outono de 1887). É necessário, então, que o trabalhador aprenda não 

apenas a suportar esta condição, mas, como pontuamos anteriormente, é necessário que, 

através desta, o tédio seja visto como sendo sempre seguido por um estímulo mais elevado. 

Imputar essa visão foi a tarefa de “todo sistema escolar mais elevado” (NF/FP 10(11) [146] 

Outono de 1887)142. Assim, a denúncia de Nietzsche é de que a atividade maquinal está 

imbricada a uma relação tanto de formação quanto de alívio do sofrimento através de um 

treinamento — educacional — através do qual o trabalhador pode ver um sentido em sua 

prática e pode ver a si mesmo de forma útil.  

Não obstante, é necessário atentarmos para um fator determinante dessa própria 

atividade, qual seja, a redução do sofrimento através da prática maquinal. Isso porque 

Nietzsche, ao visualizar o exercício repetitivo que esta atividade necessita, afirma que a 

repetição é fundamental para que, na consciência humana, o sofrimento seja exaurido. 

Levando em consideração uma metáfora espacial para lidar com a consciência, o escritor da 

Genealogia da Moral afirma que é pequena, “esta câmara da consciência humana” (GM/GM 

III 18). Ou seja, a atuação que se faz presente, nesse caso, para o trabalhador, é a possibilidade 

de esquecimento. Apresentado enquanto um guardião ativo da consciência, o esquecimento é 

vislumbrado por Nietzsche como elemento fundamental para que o ser humano possa “dar 

conta” da existência, sem que, assim, seja possa “ser comparado (e não só comparado) a um 

dispéptico” (GM/GM II 1). O trabalhador, com seu modo de vida fixado, possui seus instintos 

transfigurados. O ser humano se transforma em um animal domesticado, uma vez que, com 

sua repetitiva atividade, fica sem espaço para sentir, apenas hipnotizado por práticas 

constantes e inesgotáveis do trabalho.  

142 Neste sentido, atentemos que, em Crepúsculo dos Ídolos, o filósofo do martelo alega aquilo que as escolas 
superiores da Alemanha alcançam é “um brutal adestramento, a fim de, com a menor perda possível de tempo, 
tornar útil, utilizável para o Estado um grande número de homens jovens” (GD/CI, O que falta aos alemães, 5). 
Nestes termos, perdeu-se, na Alemanha, aquilo que era o fim do processo educacional, a “formação é o fim — e 
não ‘o Reich’” (GD/CI, O que falta aos alemães, 5). 



158 

Em continuidade com a sua avaliação do supracitado ideal, Nietzsche aborda outro 

meio da prática ascética que é constantemente utilizada com a atividade maquinal: a 

prescrição de pequenas alegrias que sejam fáceis de serem obtidas e que possam ser tomadas 

enquanto regras de conduta. Nesse cenário, a forma mais frequente através da qual esta 

prática surge é com o “causar alegria (ao fazer benefício, presentear, aliviar, ajudar, 

convencer, consolar, louvar, distinguir)” (GM/GM III 18). A forma mais frequente, em última 

instância, através da qual esta pequena alegria aparece é com o “amor ao próximo” (GM/GM 

III 18). Através desta receita, é conquistado um estímulo do “impulso mais forte e mais 

afirmador da vida”, mesmo que em uma dosagem prudente (GM/GM III 18). Neste horizonte, 

questionamos em que sentido esta prudência do estímulo é necessária? A resposta para tal 

questionamento advém do efeito dessa medicação, uma vez que, através dela, o sofredor 

sente-se como que superior em relação àquele que é ajudado, sendo este “o maior meio de 

consolo que costumam servir-se os fisiologicamente obstruídos” (GM/GM III 18). Caso, no 

entanto, não haja uma boa instrução acerca da dosagem desta prática ascética, este grupo 

denominados de fisiologicamente obstruídos “ferem uns aos outros, naturalmente em 

obediência ao mesmo instinto básico” (GM/GM III 18). Em suma, estes seres humanos, sem 

potência para exercer o controle, sem abundância de forças para o combate com aquele que 

domina, tem um experimento do sentimento de superioridade ao ter a possibilidade de se 

colocar como um benfeitor, um colaborador.  

Nietzsche observa que é visível, este tipo de entorpecente, em comunidades cristãs 

primitivas, onde afirma encontrar “associações para auxílio mútuo”, sendo na forma de 

“associações de pobres e de enfermos” ou até mesmo “para realizar enterros” (GM/GM III 

18). Nesse panorama, assevera que este estímulo em relação à vontade de potência leva à 

“vontade de formar rebanho, ‘comunidade’, ‘cenáculo’” (GM/GM III 18). O filósofo de Sils 

Maria compreende que esta atenção à formação de rebanhos é essencial para os escravos, uma 

vez que esta é determinante na “luta contra a depressão”, já que o crescimento da 

comunidade, do rebanho, “fortalece também no indivíduo um novo interesse”, qual seja, “sua 

aversão a si mesmo” (GM/GM III 18)143. A partir disso, questionamos em que sentido essa 

143 É fundamental atentarmos, nessa perspectiva, para um fragmento póstumo escrito no período do outono de 
1887, onde o filósofo afirma que o “instinto de rebanho aprecia o meio e mais mediano como o supremo e o mais 
valioso: a posição, na qual a maioria se encontra; com isso, ele se mostra como adversário de toda ordem 
hierárquica, que considera uma ascensão de baixo para cima como uma saída da maioria para o menor dos 
grupos” (NF/FP 10(39) [170] Outono de 1887). Com isso,  Nietzsche constata o ódio do rebanho, desse grupo de 
medianos, em relação à quaisquer exceções, sejam estas signos de uma condição forte, sejam de condições mais 
fracas. Nesse sentido, o meio é responsável, ainda,pelo cerceamento do medo, já que a solidão é extirpada, além 
do “pouco espaço para a incompreensão: aqui, há igualdade; aqui, o próprio ser não é sentido como censura, mas 
como o ser correto; aqui, impera a satisfação. A desconfiança é válida para as exceções; ser uma exceção é 
considerado como culpa” (NF/FP 10(39) [170] Outono de 1887). Nesse sentido, ao promover, como lema 



159 

aversão a si é um tônico ao mantimento da vida? Neste quesito, responde o filósofo que este 

sentimento eleva o sofredor “acima do elemento mais pessoal do seu desalento” (GM/GM III 

18).  

Com isso em vista, destaca Nietzsche que é uma tendência dos doentes, de forma 

instintiva, se organizar em rebanho com o objetivo de “livrar-se do surdo desprazer e do 

sentimento de fraqueza” (GM/GM III 18). O sacerdote, Nietzsche afirma, é o responsável, 

neste momento, de intuir o sentimento de rebanho e, assim, unir a sua comunidade, agrupar os 

malogrados. A partir do que está posto, exprime o filósofo que “onde há rebanho, é o instinto 

de fraqueza que o quis, e a sabedoria do sacerdote que o organizou” (GM/GM III 18). O 

filósofo genealogista, com isso expresso, compara o instinto de rebanho aqui estabelecido 

com o agrupamento presente entre o tipo nobre: 

 
Pois atente-se para isso: os fortes buscam necessariamente dissociarse, tanto 
quanto os fracos buscam associar-se; quando os primeiro se unem, isto acontece 
apenas com vista a uma agressão coletiva, uma satisfação coletiva da sua 
vontade de [potência], com muita oposição da consequência individual; os 
fracos, ao contrário, se agrupam, tendo prazer nesse agrupamento — seu instinto 
se satisfaz com isso, tanto quanto o instinto dos “senhores” natos ( isto é, da 
solitária, predatória espécie “homem”) é irritado e perturbado pela organização 
(GM/GM III 18). 

 

Assim posto, as tendências das vontades de potência encontram, nestes dois grupos, 

diferenças elementares em relação ao agrupamento. No caso dos nobres, dos fortes, o 

agrupamento ocorre quando eles tendem a extravasar a sua força, de forma momentânea. Sua 

força, no entanto, o impele à dissociação de comunidades, estando singularizado. No caso dos 

escravos, a união, o agrupamento, é fundamental para a sua sobrevivência e, mais ainda, 

enquanto um elemento de prazer (GM/GM III 18). De forma notória, então, o fraco necessita 

da comunidade para a manutenção de sua vida, já que, de outra forma, sucumbiria. É 

necessário, tendo isso em vista, que seja tônica dos valores desses malogrados a pregação da 

igualdade. Em Assim falava Zaratustra, ainda no discurso sobre as Tarântulas, a personagem 

principal depara-se com a seguinte afirmação: 

 
“Vingança vamos praticar, e difamação de todos que não são iguais a nós” — 
assim juram os corações das tarântulas.// “E ‘vontade de igualdade’ — esse 
mesmo será doravante o nome para ‘virtude’; e contra tudo que tem [potência] 
levantaremos nosso grito!” (Za/ZA, II, Das Tarântulas). 

 

capital, a igualdade, além da liberdade e da fraternidade, a Revolução Francesa nada mais seria do que a 
manifestação de uma vida escrava (cf. Marton, 2009, sobretudo o capítulo intitulado Nietzsche e a Revolução 
Francesa), ou, mais ainda, seria um evento do conflito milenar que representou o partido da moral escrava. 



160 

​ Encontramos, então, três elementos associados: vingança, igualdade e rebanho. Neste 

quesito, é imprescindível, para bem compreender a ação cristã que envolve esta tríade, que 

tenhamos em vista dois elementos expostos em Além de bem e mal: (1) o cristianismo é uma 

religião para os sofredores e, por isso, “tomam o partido deles por princípio” dando razão, 

assim, àqueles que “sofrem da vida como de uma doença” (JGB/BM 62); e (2) que entre o ser 

humano, “como em todos os animais, existe um excedente de malogrados, enfermos, 

degenerados, fracos e voltados ao sofrimento” (JGB/BM 62). O sacerdote, então, como 

mobilizador desta fraqueza, necessita, para instituir a vingança contra a nobreza, agrupar esses 

escravos em grupos de malogrados, mantendo-os sob práticas castrativas. Nesse ímpeto, como 

observamos nos capítulos acima, que é fundamental para esta moral a noção de indivíduo 

responsável por suas ações (GM/GM I 13), isso porque é através dela que o sofredor pode 

tanto sentir a sua fraqueza como mérito, como também se sentir como igual em relação aos 

nobres, assumindo que todos são iguais perante Deus (JGB/BM 62). Para tal, necessitam 

transformar a igualdade em um princípio de justiça: 

  
A doutrina da igualdade!... Mas não há veneno mais venenoso: pois ela parece 
ser pregação da própria justiça, quando é o fim da justiça. “Igualdade aos iguais, 
desigualdade aos desiguais” — isto seria o verdadeiro discurso da justiça: e, o 
que daí se segue, “Nunca tornar igual o desigual” (GD/CI, Incursões de um 
extemporâneo, 48). 

 

​ Para além dessas práticas ascéticas e sua instituição como “a justiça”, é determinante a 

afirmação de que o sacerdote corrompeu o “gosto in artibus et litteris [nas artes e letras]” 

(GM/GM III 22). Neste quesito, o filósofo alemão tem em vista o Novo Testamento, onde 

alega encontrar apenas “pequeninas manobras de seitas, nada senão rococó da alma, nada 

senão volutas, tortuosidades e bizarrias” (GM/GM III 22). Ao contrário, no Antigo Testamento 

é possível encontrar “grandes homens, uma paisagem heroica e algo raríssimo sobre a terra”, 

o que seja, “a incomparável ingenuidade do coração forte” e, de forma mais acentuada, 

Nietzsche alega “encontro um povo” (GM/GM III 22). De forma mais notória, em um 

fragmento póstumo escrito entre os anos de 1887 e 1888, o filósofo alemão afirma que, no 

Novo Testamento, uma guerra se faz presente, sendo esta “como aquela da raposa e com os 

mesmos meios”, com uma especificidade, uma vez que esta guerra tem a “unção sacerdotal e 

com a recusa decidida, a fim de saber de sua própria esperteza” (NF/FP 11(155) Novembro de 

1887 — Março de 1888). É neste livro, enfim, que Nietzsche encontra uma manipulação da 

pia fraus: 

 



161 

Nada é menos inocente do que o Novo Testamento. Sabe-se sobre que solo ele 
cresceu. Esse povo, com uma vontade inexorável de si mesmo que, depois de ter 
perdido todo e qualquer apoio natural e de ter sido privado há muito tempo de 
seu direito à existência, soube, contudo, se impor e teve para tanto a necessidade 
de construir completamente sobre a base de pressupostos não naturais, 
puramente imaginários (como povo escolhido, como comunidade dos santos, 
como povo da promissão, como “Igreja”): esse povo manipulou a pia fraus com 
um acabamento, com um grau de “boa consciência” tal, <que> não se pode ser 
suficientemente cuidadoso quando se prega (NF/FP 9(50) [39] Outono de 1887). 

 

​ É a partir da referida manipulação que este povo esmiúça as suas questões mais 

pessoais, elevando-as como se “o próprio ser das coisas tivesse a obrigação de ocupar-se 

delas” (GM/GM III 22). Nesse panorama, Nietzsche encontra outro elemento característico do 

povo mencionado e o ideal ascético: a ausência de boas maneiras. Isso porque este povo 

sofredor envolve Deus nos mínimos detalhes da existência, em uma contínua “sem-cerimônia 

com Deus” (GM/GM III 22). Esse traço destacado estaria presente tanto nos primeiros 

cristãoscomo também é apontado naquele responsável por um movimento de retomada dos 

valores escravos: Lutero. O reformador da igreja buscou relacionar-se com o divino não mais 

recorrendo aos santos intermediários, mas sim “falar diretamente, falar ele próprio, falar 

‘informalmente’ com o seu Deus” (GM/GM III 23). Nietzsche contrasta essa postura em 

relação ao divino com alguns “‘povos pagãos’” do leste asiático, os quais “não se permitem, 

segundo testemunham missionários cristãos, sequer pronunciar o nome do seu Deus” 

(GM/GM III 22). Dessa forma, compreendemos que o ideal ascético não foi nem uma “escola 

do bom gosto” e nem tampouco “das boas maneiras”, fazendo com que “ele encerre em si 

algo radicalmente hostil a quaisquer boas maneiras — a falta de medida, a aversão à medida” 

(GM/GM III 22).  

Neste horizonte, compreendemos duas posições fundamentais em relação ao ideal 

ascético. Primeiro, encontramos no sacerdote o elemento fundamental para a compreensão 

deste ideal, uma vez que é a partir dele que este ideal é manipulado para a dominação. Neste 

âmbito, o sacerdote sustenta a sua vida neste ideal e faz dele o instrumento mais importante de 

sua existência, uma vez que é a partir deste ideal que ele conquista a massa dos sofredores. 

Apresenta-se para eles como um médico, é compreendido como tal, mas a análise genealógica 

demonstra que o sacerdote combate apenas o sofrimento e o desprazer de sofrer, “não a sua 

causa, não a doença propriamente” (GM/GM III 17). Afinal, é através dessa doença que o 

sacerdote domina: 

 
O fisiólogo exige a extirpação da parte degenerada, ele nega qualquer 
solidariedade ao degenerado, está o mais longe possível da compaixão por ele. 
Mas o sacerdote quer exatamente a degeneração do toda, da humanidade: por 



162 

isso conserva o que degenera — a este preço ele a domina… Que sentido têm 
aqueles conceitos mentirosos, os conceitos ancilares de moral, “alma”, 
“espírito”, “livre-arbítrio”, “Deus”, senão o de arruinar fisiologicamente a 
humanidade?... (EH/EH, Aurora, 2). 

  

Dessa forma, o sacerdote é percebido, genealogicamente, como um mitigador do 

sofrimento, oferecendo apenas consolo àquele que sofre. Neste ponto, Nietzsche 

apresenta-nos três formas mais propagadas de consolo: a hibernação, a atividade maquinal e a 

promoção de pequenas alegrias fáceis de conquistar, sendo a principal delas o amor ao 

próximo. Não obstante, apontamos aquilo que está na base da argumentação sacerdotal: a 

mentira piedosa. Esta é utilizada tanto por morais que visam o cultivo de uma sociedade 

hierarquizada quanto por perspectivas morais de domesticação, que visam enfraquecer 

(“melhorar”) o ser humano. Neste ímpeto, através do ideal ascético, o sacerdote utiliza a 

referida mentira como base capital à domesticação humana: por um lado, “melhora” o 

sofredor, transformando-o em pecador; por outro, contagia os sãos, mutando-os em doentes. 

Levando em consideração à posição do sofredor, como forma de a compreendermos em 

relação ao ideal ascético, é fundamental atentarmos para a seguinte passagem da Gaia 

Ciência: 

 
A fé é sempre mais desejada, mais urgentemente necessitada, quando falta a 
vontade: pois a vontade é, enquanto afeto de comando, o decisivo emblema da 
soberania e da força. Ou seja, quanto menos sabe alguém comandar, tanto mais 
anseia por alguém que comande, que comande severamente — por um deus, um 
príncipe, uma classe, um médico, um confessor, um dogma, uma consciência 
partidária (FW/GC, 347). 

 

Em sua condição de fraqueza, de sofrimento, o escravo necessita do sacerdote e do 

ideal ascético como forma de justificação de sua existência. Sem força suficiente para se 

manter, precisa de um guia, de um tipo mais forte em relação a ele, que o oriente. Por isso, é 

necessário que o sofredor creia e siga o ascetismo sacerdotal para que sua vida seja mantida. 

Nesse processo, o escravo, com a moralidade delineada pelo sacerdote, (1) vê sua fraqueza 

sendo ressignificada como virtude, (2) se compreende como indivíduo digno de méritos por 

possuir tais “virtudes”, (3) recebe narcóticos para conseguir propagar a sua vida sofredora, (4) 

encontra uma resposta para este sofrimento em um mundo outro, (5) consegue ter esperança 

de que sua vingança contra os nobres seja justificada, através da crença em um Juízo Final. 

Nesse panorama, podemos expressar, através da fórmula geral da terceira dissertação da 

Genealogia da Moral, que, para o sofredor, o ideal ascético expressa o desejo pelo nada, ou 

seja, o desejo por uma vida no além. No entanto, Nietzsche alerta-nos que este é um mal 



163 

menor (GM/GM III 28), já que encobre a ausência da vontade, isto é, o “nada querer” 

(GM/GM III 28).  

Neste panorama, encontramos, então, a resposta para o significado do ascetismo como 

o encobrimento de uma lacuna. É justamente através desse encobrimento que o ideal ascético 

é tanto um instrumento de domesticação — no caso do sacerdote — quanto um tônico para a 

existência — no caso do escravo —. Enquanto um “meio” (GM/GM III 13), o ascetismo 

garante uma resposta para a questão “‘para que sofrer?’” (GM/GM III 28). Este ideal aparece, 

assim, como uma resposta para o problema do niilismo144, isto é, o problema da falta de 

metas: “Niilismo: falta a meta; falta a resposta ao ‘por quê?’ que significa niilismo? — o fato 

de que os valores se desvalorizaram” (NF/FP 9(35) [27] Outono de 1887). No entanto, o 

niilismo não é anulado com o ideal ascético, mas apenas um tipo dele, qual seja, o 

caracterizado como suicida:  

 
Foi [, o ideal ascético,] até agora o único sentido; qualquer sentido é melhor que 
nenhum; o ideal ascético foi até o momento, de toda maneira, o “faute de mieux” 
[mal menor] par excellence. Nele o sofrimento era interpretado; a monstruosa 
lacuna parecia preenchida; a porta se fechava para todo niilismo suicida 
(GM/GM III 28). 

 

​ Nietzsche propõe, então, que ao atribuir significado ao sofrimento da vida desses 

grupos, o ideal ascético sustenta esses tipos ainda presos à vida, mesmo que seja uma vida 

sofredora (GM/GM III 28)145. No entanto, a presença do niilismo ainda não estaria cerceada 

145 Afirma o filósofo que a interpretação “trouxe consigo novo sofrimento, mais profundo, mais íntimo, mais 
venenoso e nocivo à vida: colocou todo sofrimento sob a perspectiva da culpa… Mas apesar de tudo — o 
homem estava salvo, ele possuía um sentido, a partir de então não era mais uma folha ao vento, um brinquedo do 
absurdo, do sem-sentido, ele podia querer algo — não importando no momento para que direção, com que fim, 
com que meio ele queria: a vontade mesma estava salva (GM/GM III 28). 

144 No que se refere ao desenvolvimento deste termo, atentamos para a seguinte explanação de Müller-Lauter 
(2009): “Essa história [do niilismo] remonta à época da Revolução Francesa, quando se utilizou a palavra 
nihiliste para designar a atitude de indiferença religiosa ou política. O emprego filosófico da palavra ocorre 
primeiro com F. H. Jacobi, que, em seus Sendschreiben an Fichte (1799), censurava o idealismo desse último por 
ser um niilismo. Desde então, o conceito exerce papel em distintas discussões filosóficas e políticas. Sua 
aplicação ao movimento socialista francês no século XIX, assim como aos hegelianos de esquerda (‘herdeiros’ 
da pecha de niilismo atribuídas às filosofias idealistas de Fichte, Schelling e Hegel) determinou o uso da palavra 
no âmbito das lutas sociais e políticas da Rússia. De lá, estendeu-se para o campo linguístico da Europa central: a 
história anterior do conceito foi de tal modo encoberta por I. Turguêniev, que ele em suas Litteratur- und 
Lebeserinnerungen (edição alemã de 1892, p.105) chegou a afirmar que inventara a palavra. Esse disparate foi 
repetido inclusive em nossa época (...). Entretanto, Turguêniev não foi o primeiro a empregar a palavra na 
Rússia, vários autores já o haviam feito antes dele” (Müller-Lauter, 2009, p.121-122, nota 1). Nesse ponto, não 
deixamos de atentar para a interpretação de Silva Júnior, o qual, em seu livro Em busca de um lugar ao Sol, 
investiga o niilismo a partir de duas frentes. A primeira destas se faz ver na aparição do termo em Jacobi, 
enquanto decorrente da crise provocada pelo idealismo transcendental kantiano e aprofundada por Hegel (Silva 
Junior, 2007, cap.1). No entanto, Silva Júnior aborda esse niilismo, através de sua leitura dialética, por uma via 
“oculta”, qual seja, a relação do “atraso alemão” com o niilismo (Silva Júnior, 2007, p.75-76). Apesar da 
observação acerca deste Âmbito, não é nossa pretensão discutir, como evidenciamos na nossa introdução, o 
trabalho de Nietzsche através dessas vias.    



164 

por esta atribuição de significados ascéticos, já que tanto o ideal ascético é caracterizado 

como um tipo de niilismo quanto pode gerar a abertura para um novo niilismo. Para bem 

compreendermos essas ideias, é necessário atentarmos para o fragmento póstumo intitulado O 

niilismo é um estado normal, no qual o filósofo irá caracterizar o niilismo completo. 

​ No referido fragmento, o filósofo alemão, para além de caracterizar o niilismo como a 

falta de meta, nos apresenta uma característica capital deste: ele é ambíguo. Isso porque, por 

um lado, pode ser considerado como sinal de uma potência elevada do espírito, denominado 

de niilismo ativo (NF/FP 9(35) [27] Outono de 1887); por outro, pode ser considerado como 

declínio e retrocesso da potência do espírito, denominado de niilismo passivo (NF/FP 9(35) 

[27] Outono de 1887). No primeiro caso, o niilismo seria apontado como um sinal de potência 

elevada, sendo um sinal de força a tal ponto que “as metas até aqui se mostrem inapropriadas 

para ele (‘convicções’, ‘artigos de fé’) (NF/FP 9(35) Outono de 1887). No entanto, esse 

niilismo ativo ainda não seria um sinal de força suficiente, alcançando o seu máximo “como 

força violenta da destruição” (NF/FP 9(35) Outono de 1887), portanto não cabal para 

estabelecer os valores. No outro caso, o do niilismo passivo, encontramos a tônica de um sinal 

de fraqueza, já que a força do espírito “pode se extenuar, pode ser esgotada de tal modo que 

as metas e os valores até aqui se mostram como inapropriados e não encontram mais 

nenhuma crença” (NF/FP 9(35) [27] Outono de 1887). Nesta análise, vislumbramos um 

perigo apontado na Genealogia da Moral, qual seja, a possibilidade da “‘última vontade’ do 

homem, sua vontade do nada”, advinda do casamento entre “o grande nojo ao homem” e “a 

grande compaixão pelo homem” (GM/GM III 14). Com isso, Nietzsche exprime, o maior e 

mais fatal erro que poderia acometer os sãos, que seria a dúvida sobre o seu direito à 

felicidade (GM/GM III 14), ou seja, que os sãos percam a sua vitalidade, a sua nobreza 

característica. Há um perigo, neste caso, com o ascetismo do nojo em relação à humanidade.   

Neste caso do perigo deste niilismo em relação à perda de valor entre os próprios sãos 

é que está o risco dos doentes, sobre o qual abordamos acima: “Que os doentes não tornem os 

sadios doentes — isso seria o debilitamento — deveria ser o ponto de vista supremo na Terra” 

(GM/GM III 14). O perigo do “contágio” da visão de mundo debilitada, neste sentido, está 

naquilo que, em um fragmento póstumo, o filósofo vai apontar como o niilismo perfeito, cujas 

características são: o grande desprezo, a grande compaixão e a grande destruição (NF/FP 

11(149) Novembro de 1887 — Março de 1888). O ponto desta culminação seria identificado a 

partir de uma doutrina que “mobiliza precisamente a vida, o nojo, a compaixão e o prazer da 

destruição”, especificamente que os “ensina como absolutos e eternos” (NF/FP 11(149) 

Novembro de 1887 — Março de 1888).  



165 

Em outro ponto de vista, não é apenas como um perigo que o niilismo se apresenta no 

ascetismo, haja vista que a própria prática de vida ascética, como afirmamos acima, é uma 

forma de niilismo. Esta forma estaria presente na cultura ocidental, na compreensão do 

filósofo alemão, desde a Antiguidade, cuja expressão era o pensamento socrático-platônico. 

No Crepúsculo dos Ídolos, Nietzsche descreve a atuação de Sócrates, especificamente, como 

aquela cuja característica estava em julgar a vida de forma tal que ela perdesse sua validade 

(GD/CI, O problema de Sócrates, 1). Para além deste momento, o cristianismo também 

representaria mais uma faceta desse niilismo, uma vez que este — como detalhamos 

anteriormente — encara a vida como um erro em prol de um mundo transcendente. Neste 

ponto, é visível que a especificidade das práticas ascéticas se configuram como niilismo por 

posicionar-se contra a vida, esvaziando-a em prol de uma outra existência, ou seja, em prol do 

nada. É excitada, nesse sentido, uma vontade do nada, enquanto uma configuração da vontade 

de potência, como forma de conservar um tipo de vida doente (AC/AC, 9) e elevar a potência 

sacerdotal. A consequência deste triunfo é, portanto, a vitória deste tipo de vontade: “a 

vontade de nada tornou-se senhora sobre a vontade de vida” (NF/FP 14(140) Começo do ano 

de 1888)146. Nesse ponto de vista, é cabível, em síntese, expressar que o ideal ascético 

expressa uma vontade, cuja meta tem um alcance universal, pelo menos o bastante para que 

“todos os demais interesses da existência humana pareçam estreitos e mesquinhos” (GM/GM 

III 23). O ideal ascético, ao apresentar-se como única meta, como valor universal, “não 

admite qualquer outra interpretação, qualquer outra meta” ele, neste esquema, “rejeita, renega, 

afirma, confirma somente a partir da sua interpretação” (GM/GM III 23). Por fim, Nietzsche 

atenta que o referido ideal não se submete “a [potência] algum[a]”, mas acredita “na sua 

primazia perante qualquer [potência], na sua incondicional distância hierárquica em relação 

[à] qualquer [potência]” (GM/GM III 23), a crença que o permeia, em última instância, leva-o 

à compreender que “nada existe com [potência] na Terra que não receba somente dele um 

146 É imprescindível, nesse contexto, atentar para a questão elaborada por Müller-Lauter: como pode a potência 
da vontade aspirar ao nada? O comentador responde: “Se Nietzsche falasse da vontade de potência como de um 
simples princípio metafísico fundamental que se desdobra a partir de si mesmo e se eleva a si mesmo, então seria 
absurda a afirmação de que haveria uma vontade de potência de nada”, no entanto o filósofo de Sils Maria “parte 
de uma multiplicidade de vontades de potência que estão em luta entre si e formam partidos. Nessa luta, há 
vencedores e vencidos. Uma vontade vitoriosa e dominante é vontade forte; uma vontade vencida e dominada é 
fraca” (Müller-Lauter, 2009,134), produzindo, assim, “uma hierarquia em que ambas se referem mutuamente, em 
que ambas são indispensáveis uma à outra. Vitória e hierarquia, contudo, jamais são definitivas; a luta prossegue 
sem cessar. Numa inversão das relações de potência, a vontade subjugada pode tornar-se vontade dominante; a 
vontade até agora dominante, subjugada” Müller-Lauter, 2009,135), dessa forma é possível que uma vontade 
“inicialmente submetida e fraca tenciona ao nada. É preciso entender essa intenção como reação à força de uma 
vontade vitoriosa e, antes de mais nada, dominante” (Müller-Lauter, 2009,136). No entanto, o comentador alerta 
que “não se pode levar a  simplificação tão longe a ponto de reduzir a multiplicidade a uma vontade de potência, 
pois assim se falsifica o pensamento fundamental de Nietzsche” (Müller-Lauter, 2009,135). 



166 

sentido, um valor, um direito à existência, como instrumento para a sua meta, para uma meta” 

(GM/GM III 23). 

   Com isso em vista, compreendemos que o ideal ascético é um tipo de manifestação 

do niilismo, através do qual é conservada uma vida doente, garantido uma elevação da 

potência sacerdotal e, de forma perigosa, contagiada o tipo de vida nobre. Através dessa 

constatação, é digno de questão: como superar o ideal ascético? Como realizar esse embate 

em relação ao único sentido para a vida existente até então? Já haveria um valor oposto a este 

ideal? A resposta para tal levar-nos-á ao exame da condição de possibilidade através da qual 

Nietzsche vai propor a imposição do novo conflito político. No entanto, para bem 

compreender este elemento, atentemos ao argumento do filósofo na Genealogia da Moral. 

​    

4.2 A Catástrofe no Ocidente: a verdade como problema. 

Onde encontrar o adversário do ideal ascético? Esta questão moveu o exame de 

Nietzsche nas seções finais da terceira dissertação da Genealogia da Moral. É frente à 

dimensão e ao alcance deste ideal que o genealogista vai se colocar (GM/GM III 23). O 

filósofo apresenta-nos, nesta investigação, uma possível saída para o ascetismo através do 

pensamento científico. Seria, nesta perspectiva, a ciência moderna uma forma através da qual 

a humanidade consegue escapar do ascetismo? Parece-nos, à primeira vista, que a ciência, a 

“filosofia da realidade” (GM/GM III 23), poderia ser uma forma de escapar da vida ascética, 

uma vez que, aparentemente, ela “evidentemente crê apenas em si mesma, evidentemente 

possui a coragem, a vontade de ser ela mesma” e, mais ainda, “saiu-se bastante bem sem 

Deus, sem Além e sem virtudes negadoras” (GM/GM III 23). Para além disso, devemos 

recordar que o próprio procedimento genealógico utiliza-se do pensamento científico como 

instrumento em suas investigações (GM/GM I, nota).  

No entanto, é necessário que tenhamos cautela antes de tomar quaisquer conclusões 

sobre como a genealogia e a ciência estão relacionadas, especialmente levando em conta a 

apropriação desta por aquela. Um elemento fundamental, neste horizonte, para o qual 

devemos atentar é a denúncia de que a ciência moderna “não tem absolutamente nenhuma fé 

em si, e tampouco um ideal acima de si”, mas ainda onde ela é “paixão, amor, ardor, sofrer” 

não se apresenta como o oposto ao ideal ascético, mas antes “a sua forma mais recente e mais 

nobre” (GM/GM III 23). Uma das maneiras, neste horizonte, pelas quais o filósofo considera 

a ciência como a forma mais recente do ideal é através da ponderação sobre a existência dos 

“doutos de hoje” (GM/GM III 23). Caracterizados como modestos e trabalhadores, estes se 

comprazem “no seu cantinho” e, devido a isso, alegam “que devemos estar satisfeitos, 



167 

sobretudo na ciência — onde haveria tanto de útil a fazer” (GM/GM III 23). Nietzsche atenta, 

nesse sentido, para o caráter anestesiante da ciência, através do qual ela se torna “um 

esconderijo para toda espécie de desânimo, despectio sui [desprezo de si], má consciência 

[schechts Gewissen]”, de maneira mais notória, Nietzsche a percebe como “a inquietude da 

ausência de ideal, o sofrimento pela falta do grande amor, a insatisfação por uma frugalidade 

involuntária” (GM/GM III 23). Nesse âmbito, atentamos para a denúncia de uma prática de 

atividade maquinal na atividade científica, como um meio de ocupação constante para tornar a 

vida de um sofredor suportável: 

 
A competência de nossos melhores doutores, sua impensada diligência, sua 
cabeça a fervilhar dia e noite, mesmo sua mestria no ofício — com que 
frequência o sentido de tudo isso esteve em não deixar que uma coisa se tornasse 
clara para si próprio! A ciência como meio de autoanestesia: vocês conhecem 
isto?... Por vezes os ferimos — todo aquele que anda doutores o sabe — até a 
medula com uma palavra inofensiva, indispomos contra nós nossos amigos 
doutores do instante em que acreditamos lisonjear-los, fazemos com que percam 
a compostura, apenas porque fomos demasiado rudes para perceber com quem 
estamos realmente lidando, com sofredores que não querem confessar a si 
mesmos o que são, com gente entorpecida e insensata que teme uma só coisa: 
ganhar consciência [zum Bewusstsein zu kommen] (GM/GM III 23). 

 

​ A explanação, após essas considerações sobre os sofredores na ciência, muda de 

direção. O filósofo de Sils Maria vai examinar os casos mais raros, quais sejam, “os últimos 

idealistas que existem hoje entre os filósofos e doutos” (GM/GM III 24). A questão, então, 

volta a aparecer: seriam eles, finalmente, os adversários dos ideais ascéticos? O filósofo 

genealogista não deixa dúvidas, nesse sentido, que, apesar de se verem como seus negadores, 

esses descrentes teriam, também, no ideal ascético, o seu ideal. Dito de outra forma, os 

denominados últimos idealistas “representam hoje, ninguém mais talvez, eles mesmos são o 

rebento mais espiritualizado desse ideal” seriam, mais especificamente, “sua mais avançada 

falange de guerreiros e batedores, sua mais insidiosa, delicada e inapreensível forma de 

sedução” (GM/GM III 24). Com isso em vista, é digno questionar: qual seria o motivo pelo 

qual esse grupo ainda estaria ancorado no ideal ascético? A resposta para tal questão advém 

da constatação de um elemento basilar, na questão da verdade: “Esses [últimos idealistas] 

estão tão longe de serem espíritos livres: eles creem ainda na verdade” (GM/GM III 24). 

Nietzsche vai indicar que essa crença é vista como obrigatória devido à “abstinência do 

filósofo”, também denominada de “estoicismo do intelecto”, o qual termina por proibir a esse 

grupo tão severamente: “o Não quanto o Sim, o querer deter-se ante o factual, ante o factum 

brutum”, expressando o “ascetismo da virtude” (GM/GM III 24). No entanto, aquilo que está 



168 

no cerne, aquilo que força tanto à crença na verdade quanto ao ascetismo da virtude é a 

vontade de verdade, a qual é apontada como “a fé em um valor metafísico, um valor em si da 

verdade” (GM/GM III 24). 

Nesse caso, percebemos que Nietzsche, em sua investigação, não se restringe à utilizar 

o pensamento científico, mas o toma como um problema a ser tratado sob a ótica de sua 

genealogia. Especificamente, encontra na ciência uma adversária, haja vista a sua propensão 

para a verdade. Desta forma, é cauteloso no que se refere ao uso do pensamento científico e 

sua incorporação em seu procedimento147. Na nota que encerra a primeira dissertação da 

Genealogia da Moral, neste âmbito, o filósofo faz diversas recomendações no que se refere à 

ciência para pensar o problema da moral. Neste momento, deixa transparecer que o seu uso é 

estratégico: 

 
Todas as ciências devem doravante preparar o caminho para a tarefa futura do 
filósofo, sendo esta tarefa assim compreendida: o filósofo deve resolver o 
problema do valor; deve determinar a hierarquia dos valores (GM/GM, I, 
nota)148. 

 

Para além, então, de uma visão prática acerca da ciência, esta também, como 

delineamos acima, é tomada enquanto um problema a ser investigado, sobretudo no que se 

refere à questão central a ser levada em conta, qual seja, a já mencionada vontade de 

verdade149. Como vimos, o filósofo de Sils Maria tece uma análise sobre o pensamento 

científico e encontra a vontade de verdade como aquilo que o subjaz. A busca da ciência seria 

149 Seguimos o destaque de Roberto Machado, neste aspecto: “A análise nietzschiana da ciência tem como temas 
principais: a oposição entre o universalismo e o perspectivismo do conhecimento, a relação entre os instintos e a 
consciência, a heterogeneidade entre conhecimento e mundo, a superação da dicotomia essência-aparência, a 
crítica das noções de sujeito e objeto…. O ponto, porém, que se encontra na base de todas essas reflexões é a 
crítica da vontade de verdade que atua no conhecimento” (Machado, 2017, p.107). De uma forma geral, 
compreendemos que essas observações podem ser englobadas enquanto uma crítica às bases metafísicas da 
ciência.  

148 A tese também pode ser verificada em Além de bem e mal, no parágrafo 221, onde o filósofo alemão afirma 
que os conhecimentos científicos dos filósofos são “precondições de sua tarefa: ela mesma requer algo mais — 
ela exige que ele crie valores” (JGB/BM, 211).    

147 É imprescindível reparar que um dos principais adversários do pensamento nietzschiano seria, sobretudo, o 
pensamento darwinista. No Crepúsculo do ídolos, em um aforismo intitulado Anti-Darwin, Nietzsche contesta a 
perspectiva da struggle for life afirmando que ela acontece como exceção, uma vez que “o aspecto geral da vida 
não é necessidade, a fome, mas antes a riqueza, a exuberância, até mesmo o absurdo esbanjamento — quando se 
luta, luta-se por [potência]” (GD/CI, Incursões de um extemporâneo, 14). Para além disso, Nietzsche afirma que 
o resultado desta luta não é aquele proposto por Darwin, já que as “espécies não crescem na perfeição: os fracos 
sempre tornam a dominar os fortes — pois são em maior número, são também mais inteligentes” (GD/CI, 
Incursões de um extemporâneo, 14). Não apenas isso, mas “as raças fortes dizimam-se reciprocamente: guerra, 
avidez por [potência], aventura; sua existência é custosa, breve — elas se entrechocam mutuamente” (NF/FP 
14(182) Começo do ano de 1888). É neste ponto que surge a necessidade de “armar os fortes contra os fracos; os 
felizes contra os infelizes; os saudáveis contra os decadentes e hereditariamente sobrecarregados” (NF/FP 
14(123) Começo do ano de 1888). Apesar de contestar as teses de Darwin, Nietzsche não deixa de se apropriar 
de elementos do evolucionismo, mas em confronto com as perspectivas científicas (cf. Frezzatti Junior, 2014, 
especialmente o capítulo 4). 



169 

em prol de uma verdade a todo custo (FW/GC 344). A denúncia do âmbito moral, desta 

vontade, está no desejo de não enganar, de não mais se enganar:  

 
“A todo custo”: oh, nós compreendemos isso muito bem, depois que ofertamos e 
abatemos uma crença após a outra nesse altar! — Por conseguinte, “vontade de 
verdade” não significa “Não quero me deixar enganar”, mas — não há 
alternativa — “Não quero enganar, nem sequer a mim mesmo”: — e com isso 
estamos no terreno da moral (FW/GC 344).  

 

​ O escritor da Gaia Ciência, com isso, está denunciando um importante âmbito: a 

ciência não é “neutra”. Assume, com isso, que não existe “uma ciência ‘sem pressupostos’”, 

isto é, “deve haver antes uma filosofia, uma ‘fé’, para que a ciência dela extraia uma direção, 

um sentido, um limite, um método, um direito à existência” (GM/GM III 24). Neste 

horizonte, o filósofo defende que esta requer um ideal de valor no qual ela possa acreditar 

(GM/GM III 25). Alega, então, que a ciência está amparada na mesma vontade dos 

metafísicos (JGB/BM 2). Mais do que isso, situa-se no mesmo terreno de investigação:  

 
Mas já terão compreendido aonde eu quero chegar, isto é, que a nossa fé na 
ciência repousa ainda numa crença metafísica — que também nós, que hoje 
buscamos o conhecimento, nós, ateus e antimetafísicos, ainda tiramos nossa 
flama daquele fogo que uma fé milenar acendeu aquela crença cristã, que era 
também de Platão, de que Deus é a verdade, de que a verdade é divina… 
(FW/GC 344). 
 

A crítica do filósofo, neste sentido, ao pensamento científico, visa um ataque ao 

elemento mais basilar da ciência, aquilo que guia as suas buscas e a faz construir os seus 

ideais. Nessa esteira, assevera que a busca do conhecimento científico toma como certa a 

divisão entre mundo real e mundo aparente, negando este em prol daquele. Um caso dessa 

ideia pode ser vista no positivismo. Para tal, atentamos para o já mencionado capítulo do 

Crepúsculo dos Ídolos, intitulado Como o “Mundo Verdadeiro” finalmente se tornou fábula, 

no qual o filósofo do martelo destaca a posição do positivismo na história denominada como a 

História de um Erro. Neste panorama, o positivismo é visto como uma manhã cinzenta, na 

qual há o primeiro bocejo da razão: 

 
O mundo verdadeiro — alcançável? De todo modo, inalcançado. E, enquanto 
não alcançado, também desconhecido. Logo, tampouco salvador, consolador, 
obrigatório: a que poderia nos obrigar algo desconhecido?...// (Manhã cinzenta. 
Primeiro bocejo da razão. Canto de galo do positivismo). (GD/CI, Como o 
“Mundo Verdadeiro” finalmente se tornou fábula, 4). 
 



170 

Com o positivismo, assim, há um primeiro momento de escape da dominação através 

de um “mundo verdadeiro”, mas apenas a partir do momento que ele é considerado 

desconhecido; ele não é, assim, negado150. De forma basilar, o filósofo genealogista 

apresenta-nos uma espécie de contradição do pensamento científico. O que está no âmago é a 

noção de que a ciência apresenta-se como uma forma de investigação “sem Deus, sem Além e 

sem virtudes” (GM/GM III 23), mas possui o pressuposto moralizante da metafísica: a 

vontade de encontrar a verdade sob qualquer circunstância, a vontade de verdade. A ciência 

não escaparia da “dependência de todo critério de valor e relação aos critérios morais de 

valor” (NF/FP 7(8) Final de 1886 — Primavera de 1887). Revela, assim, a ideia de que a 

verdade é entronizada pela ciência como a instância suprema. Destarte, por estar situada no 

mesmo terreno da metafísica, ter como pressuposição a busca incondicionada pela verdade, a 

ciência moderna é tomada enquanto adversária do projeto nietzschiano. O filósofo põe em 

questão, neste quesito, o valor da verdade151. Assume uma posição perspectivista sobre o 

mundo, encarando-o a partir de novas formas de pensar a própria ciência. É neste sentido que, 

ao anunciar sua fisiopsicologia, afirma que “toda psicologia, até o momento, tem estado presa 

a preconceitos e temores morais: não ousou descer às profundezas” (JGB/BM 23).  

Assim, encontramos uma dupla relação do filósofo alemão com o pensamento 

científico. Por um lado, como apontamos anteriormente, o filósofo não exclui o pensamento 

científico e nem tampouco as conclusões derivadas das ciências da natureza de seus 

instrumentos genealógicos. Se o faz, mantém-se cauteloso em relação à forma pela qual essas 

ciências são encaradas, isto é, não apropria-se de forma inerte dos melhores resultados e nem 

tampouco das melhores metodologias, mas é “ativo” em selecionar aquilo que pode compor e 

colaborar com o seu desenvolvimento genealógico. Por outro lado, a própria ciência torna-se 

um objeto de investigação, sobretudo quando pensada à luz do ideal ascético. Neste 

panorama, Nietzsche não deixa dúvidas de que uma visão científica — aquela que ele se 

151 Nietzsche trata ambos, o valor dos valores morais e o valor da verdade de forma muito similar. No caso deste 
último, encontra a verdade também em uma instância eternizada, tratada como “Ser”, cujo valor, então, não 
poderia ser sequer tocado. Neste caso, propõe que a vontade de verdade “requer uma crítica — com isso 
determinamos nossa tarefa —, o valor da verdade será experimentalmente posto em questão” (GM/GM, III, 24).   

150 Em um fragmento póstumo escrito entre o Final de 1886 e a primavera de 1887, o filósofo contrapõe-se ao 
positivismo, “que permanece junto ao fenômeno afirmando ‘só há fatos’ eu diria: não, precisamente fatos não há, 
só interpretações”, dessa forma, o pensador constata que não “podemos constatar nenhum fato ‘em si’: talvez 
seja um disparate querer algo assim” (NF/FP 7(60) Final de 1886 — Primavera de 1887). Neste ponto de vista, 
vai combater o positivismo através de seu perspectivismo. Neste cenário, separa a posição perspectivista de um 
subjetivismo: “‘Tudo é subjetivo’, vós dizeis: mas já isso é interpretação, o ‘sujeito’ não é nada dado, mas algo 
acrescentado poeticamente, colocado aí por detrás” (NF/FP 7(60) Final de 1886 — Primavera de 1887). Alega, 
em última instância, que são nossas “necessidades que interpretam o mundo: nossos impulsos e seus prós e 
contras. Cada impulso é uma espécie de despotismo, cada um tem a sua perspectiva que ele gostaria de impor 
como norma a todos os outros impulsos” (NF/FP 7(60) Final de 1886 — Primavera de 1887).  



171 

contrapõe — está ancorada no mesmo terreno da visão ascética de busca incondicional pela 

verdade. Dessa forma, descarta a ciência como um adversário do ascetismo. Afinal, ela está 

longe de criar valores. Pelo contrário, está assentada em valores de negação da vida: 

 
Para isso a ciência está longe de assentar firmemente sobre si mesma, ela antes 
requer, em todo sentido, um ideal de valor, um[a] [potência] criadora de valores, 
a cujo serviço ela possa acreditar em si mesma — ela mesma jamais cria valores 
(GM/GM III 25). 

 

Nesse sentido, Nietzsche constata que ciência não combate o ascetismo, mas aquilo 

que a ele é exterior, o que seja, “o jogo de máscaras, seu ocasional endurecimento, 

ressecamento, dogmatização” (GM/GM III 25). Ciência e ideais ascéticos são aliados, sendo 

este o terreno, a sustentação na qual aquela se ancora. Neste ponto de vista, atenta, levando a 

cabo sua investigação genealógica, que a ciência e o ideal ascético pisam no mesmo solo no 

quesito fisiopsicológico, naquele cujo pressuposto é o empobrecimento da vida, através do 

qual há uma série de transformações: “as emoções tornadas frias, o ritmo tornado lento, a 

dialética no lugar do instinto, a seriedade impressa nos rostos e nos gestos” (GM/GM III 25). 

Devemos, novamente, nesse panorama, relembrar o elemento da objetividade do pensamento 

científico. Atentamos, mais uma vez, para Além de bem e mal, onde Nietzsche assume, como 

abordamos acima a característica daquele que denomina “homem objetivo” como um 

instrumento e um espelho:  

 
O homem objetivo é um instrumento, um precioso, facilmente vulnerável e 
embaçável instrumento de medição e jogo de espelhos, que devemos poupar e 
respeitar; mas ele não é uma meta, não é uma conclusão e elevação, um homem 
complementar em que se justifique a existência restante, um término — e menos 
ainda um começo, fecundação e causa primeira, nada de sólido, poderoso, firme 
em si mesmo, que aspire a dominar: antes um delicado, inflado, fino e flexível 
recipiente de formas, que deve esperar por uma substância e conteúdo qualquer, 
para então se ‘configurar’ de acordo — geralmente um homem sem conteúdo e 
substância, um homem “sem si” (JGB/BM 207).  

 

Como já apresentamos, essa crítica faz parte da consideração da objetividade como 

parte de uma ornamento da “paralisia da vontade” (JGB/BM 208). Nesse ponto de vista, o 

filósofo de Sils Maria, em um fragmento póstumo do outono de 1887, propõe pensar a 

modernidade “sob a alegoria da alimentação e da digestão” (NF/FP 10(18) [15] Outono de 

1887). Nesse sentido, identifica um profundo enfraquecimento da espontaneidade que 

caracterizaria “o historiador, o crítico, o analítico, o intérprete, o observador, o colecionador, o 

leitor”, em última instância, todos seriam “talentos reativos: tudo ciência” (NF/FP 10(18) [15] 



172 

Outono de 1887). É, nesse ponto, enquanto um tipo enfraquecido que Nietzsche vislumbra os 

cientistas, como signos de uma perspectiva doente. 

Aliado a isso, vai propor, na Genealogia da Moral, se instrumentalizando da história, 

em seu procedimento, que os períodos de um povo nos quais o douto ganha evidência são 

momentos de cansaço deste povo, no qual “a força transborda, a certeza de vida, a certeza de 

futuro se foram” (GM/GM III 25). Com isso, vai averiguar que as (supostas) vitórias do 

pensamento científico moderno não ocorreram sobre o ascetismo, uma vez que este ideal 

“tornou-se antes mais forte” com essas vitórias, já que, através delas “a cada vez que uma 

muralha, uma fortificação que lhe fora acrescentada, e que lhe vulgarizou o aspecto, era 

atacada e demolida impiedosamente pela ciência” (GM/GM III 25). Como exemplo disso, 

Nietzsche vai observar a astronomia, questionando se se acredita “realmente que a derrota da 

astronomia teológica, por exemplo, representa uma derrota desse ideal?” (GM/GM III 25). 

Especificamente, Nietzsche se propõe a examinar a relação do ser humano desde a revolução 

copernicana: “Precisamente a autodiminuição do homem, sua vontade de diminuir-se, não se 

acha em avanço irresistível desde Copérnico?” (GM/GM III 25). Nietzsche atenta que, com 

esses processos de vitórias das ciências, o ser humano é destronado de sua posição hierárquica 

em relação aos demais seres, se tornando “bicho, animal, sem metáfora, restrição ou reserva, 

ele, que em sua fé anterior era quase Deus” (GM/GM III 25). Contrasta, assim, uma das 

principais vantagens garantidos pela moral cristã, que seria o empréstimo ao ser humano “um 

valor absoluto, em oposição à sua pequenez e à sua contingência na corrente do devir e do 

perecimento” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). A partir disso, concebe que 

desde a revolução copernicana “o homem parece ter caído em um plano inclinado”, isto é, 

“ele rola, cada vez mais veloz, para longe do centro — para onde? rumo ao nada? ao 

‘lancinante sentimento do seu nada?” (GM/GM III 25). A ciência, nesse ponto de vista, teria a 

proposta de dissuadir o ser humano do apreço que teve por si, mantendo-o em um 

autodesprezo “penosamente conquistado como seu último e melhor título ao apreço” 

(GM/GM III 25), contribuindo para o fortalecimento do ideal ascético ao destituir a vida de 

significados intrínsecos. Dito de outra forma, o desenvolvimento da ciência moderna, ao invés 

de constituir vitórias sobre o ideal ascético, representa o seu aprofundamento, já que, ao 

retirar o ser humano do centro do universo, destitui a existência humana de sua importância, 

transformando-o em mais um animal entre todos os animais, mais um ser vivo entre todos os 

seres vivos152.  

152 Nesse ponto de vista, atentamos para a constatação de Constâncio (2012) acerca desse panorama da ciência 
em relação à vida: “Já a visão científica, por seu lado, des-afeta, esvazia o mundo de significação afetiva, aliena 



173 

Nesse panorama, Nietzsche deixa evidente que a ciência não constitui qualquer 

oposição ao ascetismo. Pelo contrário, a ciência nada mais é do que uma forma através da 

qual o ascetismo se manifesta e encontra suas forças. Isso ocorre, como vimos, em três 

sentidos. No primeiro, através das descobertas que, retirando o ser humano da centralidade do 

universo, tenciona a vida dele ao vácuo, sendo esta a oportunidade de captação pelo ideal 

ascético. No segundo sentido, as práticas da ciência, sua frieza, sua objetividade, representam 

o enfraquecimento do ser humano; a ciência transforma-se, nesse ponto de vista, em um 

esconderijo do desânimo. Por fim, a ciência moderna, dos descrentes, ateus, ainda não seria 

uma oposição ao ascetismo justamente por se sustentar no mesmo solo que ele, já que está 

centrada na vontade de verdade.   

 No entanto, essa postura científica do século XIX desperta um novo momento da 

história do Ocidente. Isso porque é através dessa posição cientificista, baseada na vontade de 

verdade, que o ocidente é levado à “apavorante catástrofe” (GM/GM III 27). Com a educação 

para a verdade, a humanidade chegou em um momento derradeiro no qual “por fim se proíbe 

a mentira de crer em Deus” (GM/GM III 27). Nietzsche identifica, assim, que a interpretação 

moral do mundo, a qual está presente tanto no cristianismo quanto na ciência, “termina na 

negação do mundo” (NF/FP 2(117) Outono de 1885 — Outono de 1886). É neste horizonte da 

vontade de verdade que, então, é possível identificar a morte de Deus. Vejamos, por isso, os 

elementos dessa catástrofe.  

 

*** 

o ser-humano do seu mundo e da sua vida, a ponto de nem sequer as suas categorias e metáforas mais básicas — 
os seus antropomorfismos — terem qualquer valor e qualquer validade em relação ao mundo. De um ponto de 
vista estritamente científico, tudo neste mundo deixa de ser significativo, perde relevância, perde sentido para 
nós — tudo se torna um ‘nada’” (Constâncio, 2012, p.61). No entanto, não podemos ignorar um elemento 
imprescindível sobre o qual abordamos anteriormente: a ciência também é utilizada pelo filósofo alemão em seu 
procedimento genealógico. Nesse cenário, compreendemos que a ciência, face ao niilismo completo [tema que 
será discutido no decorrer do texto], pode se apresentar de duas formas: “1) Como sinal de força e 
autodominação, como poder prescindir de mundos de ilusões consoladoras e salvadoras// 2) Como minando, 
seccionando, desiludindo, enfraquecendo” (NF/FP 9(60) [46] Outono de 1887). Nietzsche, como “o primeiro 
niilista perfeito da Europa que, porém, já viveu em si até o fim o próprio niilismo — que o deixou para trás de si, 
sob si, fora de si” (NF/FP 11(411) Novembro de 1887 — Março de 1888), pode valer-se das teses científicas 
através das quais o ser humano não mais colocado em uma posição de destaque: “Ele não é absolutamente a 
coroa da criação, cada ser existente se acha, ao lado dele, no mesmo nível de perfeição… E ao afirmar isso, ainda 
afirmamos muito: pois ele é, considerado relativamente, o animal mais malogrado, o mais doentio, o que mais 
perigosamente se desviou de seus instintos — com tudo isso, é verdade, também o mais interessante” (AC/AC 
14). Nesse ponto, Nietzsche, na Gaia Ciência, vai se voltar contrário a qualquer posição de separação entre o ser 
humano e o mundo: “Toda a atitude ‘homem contra mundo’, homem como princípio ‘negador do mundo’, 
homem como medida das coisas, como juiz do mundo, que anal põe a existência mesma em sua balança e acha 
que lhe falta peso — a monstruosa falta de gosto dessa atitude nos veio à consciência e nos repugna —, já rimos, 
ao ver ‘homem e mundo’ colocados um ao lado do outro, separados tão só pela sublime presunção da palavrinha 
‘e’” (FW/GC 346).  



174 

O anúncio da morte de Deus surge, dentre obras publicadas, na Gaia Ciência. Em um 

célebre aforismo intitulado O homem louco153, o filósofo alemão trata de forma minuciosa o 

anúncio desta morte. A personagem que intitula o referido aforismo é apresentada como 

aquela que, em plena manhã, acendeu uma lanterna e foi ao mercado gritar “‘Procuro Deus! 

Procuro Deus’!” (FW/GC 125). No entanto, estes gritos não foram direcionados àqueles que 

criam em Deus, mas sim para os descrentes. Nesse sentido, o homem louco estaria, com sua 

lanterna, levando luz àquele grupo que, supostamente, já estava iluminado pela falta de crença 

em Deus, os ateus. Eles — os descrentes — recebem, então, o homem louco com gargalhadas, 

zombando de sua procura. Entretanto, o homem louco lança-se para o meio desses ateus e 

afirma que “[n]ós o matamos — vocês e eu. Somos seus assassinos” (FW/GC 125). O 

anúncio, entretanto, desperta uma surpresa entre os seus interlocutores, o que leva o homem 

louco a concluir que chegou cedo demais: 

 
“Eu venho cedo demais”, disse então, “não é ainda meu tempo. Esse 
acontecimento enorme está a caminho, ainda anda: não chegou ainda aos ouvidos 
dos homens. O corisco e o trovão precisam de tempo, a luz das estrelas precisa 
de tempo, os atos, mesmo depois de feitos, precisam de tempo para serem vistos 
e ouvidos. Esse ato ainda lhes é mais distante que a mais longínqua constelação 
— e no entanto eles o cometeram!” (FW/GC 125). 

 

​ Nietzsche, com esse anúncio não apenas nos coloca frente àqueles que estão no limiar 

da morte de Deus, mas também frente à postura destes em relação ao referido acontecimento: 

eles não estão prontos para este anúncio. Ou, mais ainda, ainda não percebem a dimensão 

deste acontecimento. Uma questão desse embate é desvelar a postura ateia desses que 

receberam a notícia da morte de Deus e silenciaram frente a ela. Isso porque o ateísmo 

cientificista do século XIX não seria um traço de oposição à forma de vida ascética, mas seria, 

como apontamos anteriormente, “uma das últimas fases do seu desenvolvimento”, ou seja, é 

uma “de suas formas finais e consequências internas” (GM/GM III 27). Esses ateus, nesse 

sentido, situados no solo da ciência, são guiados pela vontade de verdade, não rompendo com 

a moral cristã. Não percebem, assim, que esse ímpeto pela verdade se volta “finalmente contra 

a moral, descobre sua teleologia, sua consideração interessada” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 

— Outono de 1887). A “educação para a verdade” (GM/GM III 27), nesse ponto, acabou na 

153 Não é neste aforismo que a morte de Deus aparece pela primeira vez na Gaia Ciência, no entanto, é a partir 
dele que iremos tecer a nossa análise neste momento. O primeiro aforismo da referida obra com a qual nos 
deparamos com a morte de Deus será analisado no decorrer do texto. 



175 

derrocada do próprio fundamento da moral, Deus (FW/GC 357)154. O ateu ao qual Nietzsche 

se dirige, no entanto, se sustenta nas sombras de Deus, o alvo das novas lutas: 

 
Depois que Buda morreu, sua sombra ainda foi mostrada numa caverna durante 
séculos — uma sombra imensa e terrível. Deus está morto; mas, tal como são os 
homens, durante séculos ainda haverá cavernas em que sua sombra será 
mostrada. — Quanto a nós — nós teremos que vencer também a sua sombra 
(FW/GC 108). 

 

​ A constatação nietzschiana nos coloca frente, então, não apenas ao maior dos 

acontecimentos, mas, especialmente, frente àquele que seria o adversário com o qual o 

filósofo dos espíritos livres vai se defrontar: com a sombra de Deus155. Nesse panorama, é 

fundamental compreendermos que a morte de Deus foi determinante para o perecimento do 

cristianismo enquanto dogma (GM/GM III 27), enquanto uma verdade absoluta através da 

qual se sustenta uma visão de mundo ascética. Resta, portanto, eliminar os resquícios do 

cristianismo enquanto moral (GM/GM III 27)156. Por isso os ateus cientificistas, aqueles que 

156 Nesse ponto, atentamos que o falecimento do cristianismo como dogma decorre da impossibilidade de, com o 
fenômeno da morte de Deus, afirmar a transcendência do mundo. Nesse ponto, seguimos Marton: “Traço 
essencial de nossa cultura, o dualismo de mundos foi invenção do pensar metafísico e fabulação da religião 
cristã. Com Sócrates, teve início a ruptura da unidade entre physis e logos — e a filosofia converteu-se, antes de 
mais nada, em antropologia. Com o judaísmo, houve o despovoamento de um mundo que estava cheio de deuses 
— e a religião tornou-se, acima de tudo, um ‘monótono-teísmo’ [AC/AC 19]. Desvalorizando este mundo em 
nome de um outro, essencial, imutável e eterno, a cultura socrático-judaico-cristã é niilista desde a base. É a 
morte de Deus, pois, que tornará possível a Zaratustra fazer a travessia do niilismo” (Marton, 2009, p.71). A 
partir disso, não podemos nos furtar de atentar para a obra mencionada pela autora, Assim Falava Zaratustra, 
onde a morte de Deus surge nas primeiras páginas através de um diálogo de Zaratustra com o homem velho que 
vivia na floresta. Após um diálogo com esta personagem — que afirma amar a Deus em detrimento dos seres 
humanos (Za/ZA, prólogo, 2) —, Zaratustra se questiona: “‘Como será possível? Este velho santo, na sua 
floresta, ainda não sabe que Deus está morto?’” (Za/ZA, prólogo, 2). Mais do que uma interrogação em relação à 
postura de seu interlocutor, a morte de Deus surge com uma importância ímpar, já que é uma das conquistas que 
a personagem principal do texto alcança em suas reflexões na caverna (Za/ZA, prólogo, 1). O movimento do 
texto, nesse ponto, deixa transparecer que, após sermos apresentados às características do projeto de 
transvaloração dos valores na primeira seção do prólogo, na segunda, defrontamo-nos com a reflexão 
fundamental para que seja levada a cabo esta transvaloração: a morte de Deus (cf. Marton, 2014, p.126-127). 
Heidegger, no entanto, faz um apontamento, no texto intitulado A sentença nietzschiana “Deus está morto”, 

155 Sobre o elemento da sombra acarretada pela morte de Deus, atentamos para o aforismo 343 da Gaia Ciência, 
no qual o filósofo alemão indica qual seria essa sombra: “O maior acontecimento recente — o fato de que ‘Deus 
está morto’, de que a crença no Deus cristão perdeu o crédito — já começa a lançar suas primeiras sombras sobre 
a Europa. Ao menos para aqueles poucos cujo olhar, cuja suspeita no olhar é forte e refinada o bastante para esse 
espetáculo, algum sol parece ter se posto, alguma velha e profunda confiança parece ter se transformado em 
dúvida: para eles o nosso velho mundo deve parecer cada dia mais crepuscular, mais desconfiado, mais estranho, 
‘mais velho’. Mas pode-se dizer, no essencial, que o evento mesmo é demasiado grande, distante e à margem da 
compreensão da maioria, para que se possa imaginar que a notícia dele tenha sequer chegado; e menos ainda que 
muitos soubessem já o que realmente sucedeu — e tudo quanto irá desmoronar, agora que esta crença foi 
minada, porque estava sobre ela construído, nela apoiado, nela arraigado: toda a nossa moral europeia, por 
exemplo” (FW/GC 343). 

154 É importante atentarmos que esse processo é interpretado pelo filósofo de Sils Maria como parte integrante 
das questões vitais: “Todas as grandes coisas perecem por obra de si mesmas, por um ato de autossupressão: 
assim quer a lei da vida, a lei da necessária ‘autossuperação’ que há na essência da vida — é sempre o legislador 
mesmo que por fim ouve o chamado: ‘patere legem, quam ipse tulisti’ [sofre a lei que tu mesmo propuseste]” 
(GM/GM III 27). 



176 

vivem à sombra de Deus, reagiram em tom de silêncio ao anúncio do homem louco, uma vez 

que não radicalizaram a ausência da crença no divino como elemento fundamental para a 

destituição dos valores postos pela moral cristã157.  

157 É necessário que façamos breves considerações sobre o ateísmo na Genealogia da Moral. Compreendemos, 
nesse cenário, que o termo não é discutido em primeiro plano na referida obra, mas que este aparece em 
momentos chaves da discussão nietzschiana. Em um primeiro momento a questão do ateísmo é apontada na 
primeira dissertação, quando Nietzsche se refere à ressignificação terminológica presente na moral escrava, 
especificamente quando atenta para a vingança dos seguidores desta moral: “o que eles creem e esperam não é a 
esperança de vingança, a doce embriaguez da vingança ( — “mais doce do que o mel”, já dizia Homero), mas a 
vitória de Deus, do deus justo sobre os ateus” (GM/GM I 14). Neste primeiro momento, então, o ateísmo é 
colocado como um inimigo da moral escrava, sobre o qual a vingança deles irá triunfar. Na segunda dissertação, 
Nietzsche aborda, novamente, no fim desta parte do livro, o termo em uma suposição para livrar a humanidade 
da dívida trazida pelo Deus cristão. Afirma o filósofo, nesse ponto: “Supondo que tenhamos embarcado na 
direção contrária, com uma certa probabilidade se poderia deduzir, considerando o irresistível declínio da 
consciência de [dívida] do homem; sim, não devemos inclusive rejeitar a perspectiva de que a vitória total e 
definitiva do ateísmo possa livrar a humanidade desse sentimento de estar em dívida com seu começo, sua causa 
prima [causa primeira]. O ateísmo e uma espécie de segunda inocência são inseparáveis” (GM/GM II 20). Neste 
momento, adverte da força de uma visão de mundo ateia em relação à livrar-se da crença de uma dívida com o 
divino, dívida está transmutada em culpa e, mais seriamente, acolhida pelo sacerdote ascético como instrumento 
de controle com o qual o doente se torna pecador. Ainda neste tema, na seção que encerra a referida dissertação, 
o filósofo utiliza do ateísmo como adjetivo para a sua personagem Zaratustra: “Mas o que estou a dizer? Basta! 

indicando que a questão da morte de Deus pode vir a ser colocada “a pergunta pela essência do niilismo” 
(Heidegger, 2003, p.471), sendo esclarecida ao vislumbrarmos a “posição fundamental de Nietzsche no interior 
da história da metafísica ocidental”, já que o aceno “evidencia um estágio da metafísica ocidental que é 
supostamente o seu estágio final, uma vez que outras possibilidades não se fazem mais visíveis”, mesmo com a 
destituição do sentido da metafísica, ela, no entender do filósofo da Floresta Negra, “permanece, contudo, a 
pressuposição impensada e insuperável das tentativas cegas de escapar do sem-sentido através de uma simples 
dotação de sentido” (Heidegger, 2003, p.471). Nesse âmbito, Heidegger reconhece que a metafísica é pensada “a 
seguir por toda parte como a verdade do ente tal na totalidade, não como a doutrina de um pensador” (Heidegger, 
2003, p.471), posição esta que parte do horizonte delineado em Ser e Tempo: “O pensamento é ininterruptamente 
tocado pelo acontecimento uno de que o ente é pensado desde o início da história do pensamento ocidental em 
função do Ser, de que a verdade do Ser permanece contudo impensada e enquanto experiência possível não 
apenas negada ao pensamento: ele é ininterruptamente tocado pelo acontecimento uno de que o próprio 
pensamento ocidental, e isso sob a configuração da metafísica, como que sem saber encontre o acontecimento 
dessa negação; mesmo que como sem saber” (Heidegger, 2003, p.474). A partir disso, constata que Nietzsche 
“permanece porém necessariamente, preso, como todo ‘anti-’, à essência disso contra o que se volta. Enquanto 
mera emborcação da metafísica, o contramovimento nietzschiano em relação a esta última não é senão um 
irremediável enredamento na metafísica; e isso de tal modo que ele se aparta de sua essência e enquanto 
metafísica nunca consegue pensar na sua própria essência. Desta feita, permanece velado para a metafísica e 
através dela o que nela e enquanto ela mesma propriamente acontece” (Heidegger, 2003, p.479). Nesse 
panorama, Heidegger vai apontar para o eterno retorno e vontade de potência como as duas expressões 
fundamentais da suposta metafísica de Nietzsche: “As duas expressões fundamentais da metafísica nietzschiana, 
‘vontade de [potência]’ e ‘eterno retorno do mesmo’, determinam o ente em seu ser segundo os aspectos que 
permanecem dirigentes desde a antiguidade, o ens qua ens no sentido de essentia e de existentia. A relação 
essencial a ser assim pensada entre a ‘vontade de [potência]’ e o ‘eterno retorno do mesmo’ ainda não se deixa 
com isso apresentar aqui imediatamente, uma vez que a metafísica nem considerou nem tampouco sondou a 
diferenciação entre essentia e existentia” (Heidegger, 2003, p.498-499). A tese de Heidegger não ficou, no 
entanto, isenta de críticas, sendo atacada por diversas frentes (cf. Marton, 2009, p.96-97, nota 17; Müller-Lauter, 
2009; Constâncio, 2012; Araldi, 1998, nota 7), no entanto, gostaríamos de destacar a posição, neste embate, de 
Melo Neto (2021), uma vez que o comentador, ao lidar com a posição de Heidegger propõe uma interpretação a 
partir da qual Nietzsche inverteria a “árvore do conhecimento”, retirando a carga de fundamentação da 
metafísica. Mais do que isso, estaria presente no projeto nietzschiano o enraizamento do conhecimento na moral, 
ou, nas palavras do comentador: “no contexto da hipótese nietzschiana, a ‘metafísica’ deixa de ser metafísica, 
para se tornar uma ferramenta de implementação ou de justificação de um determinado conjunto de valores 
morais” (Melo Neto, 2021, p.205-206). A partir da posição suscitada por Melo Neto, compreendemos que 
Heidegger desloca o horizonte da cosmologia de Nietzsche para aquele que lhe é próprio, qual seja, para uma 
ontologia, desconsiderando o caráter combativo dessa cosmologia em relação àquele solo que é próprio da 
discussão nietzschiana, que seria o solo da moral.   



177 

​ Mais importante do que percebermos o maior dos acontecimentos — a morte de Deus 

— é fundamental atentarmos para as consequências advindas deste assassinato. É por destituir 

o dogma que sustenta o ideal ascético que a morte de Deus abre o caminho, novamente, para o 

niilismo. Ora, se é através do ideal ascético que o niilismo suicida foi cerceado, a dissolução 

de sua fundamentação, daquilo que era sua pedra toque, então, novamente, faz com que o 

espaço para a sua volta esteja aberto. No entanto, em um importante fragmento escrito em 

junho de 1887, intitulado O niilismo europeu — o fragmento de Lenzer Heide —, Nietzsche 

assevera que a questão do niilismo não é a mesma do primeiro niilismo, qual seja, em relação 

à incerteza da vida (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). A preocupação do 

filósofo alemão retrata uma nova configuração daquilo que denomina como niilismo, cujo 

cerne está no sentido da existência. A interpretação niilista, então, demonstrada pelo filósofo 

genealogista, é relativa à interpretação da vida na qual tudo se apresenta “como se não 

houvesse de maneira alguma um sentido na existência, como se tudo fosse em vão” (NF/FP 

5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). Na Genealogia da Moral, o filósofo aponta para 

esse problema como o cansaço em relação ao ser humano:  
 

Hoje nada vemos que queira tornar-se maior, pressentimos que tudo desce, 
descende, torna-se mais ralo, mais plácido, prudente, manso, indiferente, 
medíocre, chinês, cristão — não há dúvida, o homem se torna cada vez 
“melhor”... E precisamente nisso está o destino fatal da Europa — junto ao temor 
do homem perdemos também o amor a ele, a reverência por ele, a esperança em 
torno dele, e mesmo a vontade de que exista ele. A visão do homem agora cansa 
— o que é hoje o niilismo, se não isto?.... Estamos cansados do homem… 
(GM/GM I 12).  

 

Especificamente, essa nova interpretação da existência diz respeito à questão 

valorativa, como se os valores, quaisquer que sejam, não forneçam uma meta ou uma 

finalidade para a existência, sendo este o pensamento mais paralisante. É imprescindível que 

atentemos para a situação daqueles aos quais a moral escrava serviu como base para a sua 

existência, os oprimidos. Isso porque eles, através desta moral, eram protegidos da forma 

suicida do niilismo — como delimitamos anteriormente —, tanto em suas práticas quanto em 

relação ao significado destas, uma vez que a moral escrava “atribuiu a cada homem um valor 

Basta! Neste ponto não devo senão calar: caso contrário estaria me arrogando o que somente a um mais jovem se 
consente, a um “mais futuro”, um mais forte do que eu — o que tão só a Zaratustra se consente, a Zaratustra, o 
ateu…” (GM/GM II 25). No entanto, em um movimento de mais ponderação em relação à posição ateia, 
Nietzsche afirma que o ateísmo não estaria em um solo diferente da moral escrava, ou melhor, um determinado 
tipo de ateísmo: “O ateísmo incondicional e reto ( — e somente seu ar é o que respiramos, nós, homens mais 
espirituais dessa época!) não está, portanto, em oposição a esse ideal, como parece à primeira vista; é, isto sim, 
uma das últimas fases do seu desenvolvimento, uma de suas formas finais e consequências internas” (GM/GM 
III 27). É necessário, portanto, que, o ateísmo somente seria uma posição contrária ao ascetismo e ao domínio 
sacerdotal se excetuarmos a sua vontade de verdade (GM/GM III 27).  



178 

infinito, um valor metafísico” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887), inserindo-o 

em uma ordem, a qual não corresponde com a ordem de potências que imperavam na 

hierarquia social. Com a criação de um mundo fantasioso e com a transvaloração escrava, 

nesse horizonte, esse sofredor passou a se colocar como superior àqueles que exerciam sua 

potência. Suas práticas faziam com que esses superiores em uma hierarquia de forças fossem 

vistos como “inimigos” e eles foram ensinados a “odiar e a desprezar aquilo que é o traço 

fundamental de caráter dos dominantes: sua vontade de [potência]” (NF/FP 5(71) Verão de 

1886 — Outono de 1887). É com essa destruição das valorações que ampara a forma de vida 

sofredora que abre-se o problema daquilo que Nietzsche vai denominar de budismo europeu: 

 
Niilismo, como sintoma do fato de os desvalidos não terem mais nenhum 
consolo: o fato de eles destruírem para serem destruídos, de eles, remidos da 
moral, não terem mais nenhuma razão para “se render” — o fato de eles se 
colocarem sobre o solo do princípio oposto e mesmo, por sua parte, quererem 
[potência], na medida em que obrigam os poderosos a serem seus carrascos. Essa 
é a forma europeia do budismo, o não fazer, depois que toda existência perdeu 
seu “sentido” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). 

 

​ Com a perda do alicerce da moral escrava, então, a situação constatada por Nietzsche 

diz respeito à paralisia da vontade, sua dissolução no nada. No caso do budismo, tomado 

como exemplo, essa paralisia seria no nirvana158. Há de se fazer, então, uma diferença. Isso 

158 Como entender, no entanto, essa questão do budismo? Verificamos que em O Anticristo, o filósofo alemão vai 
caracterizá-lo — o budismo — como “a única religião realmente positivista que a história tem a nos mostrar, até 
mesmo em sua teoria do conhecimento ( um rigoroso fenomenalismo —)” (AC/AC 20). Complementa 
Nietzsche, essa constatação, atentando que o budismo “já não fala em ‘combater o pecado’” mas se propõe, ao 
invés disso, a “‘combater o sofrimento’” (AC/AC 20). Nessa caracterização, deixa evidente quais seriam os 
pressupostos para o budismo. Afirma, assim, que é necessário, para que este se efetive, um clima ameno, uma 
mansidão, uma liberdade no que tange aos costumes e nenhum militarismo (AC/AC 21). Mais especificamente, 
destaca, para além desses aspectos, que “o movimento tenha sua origem nas classes mais elevadas e mesmo 
eruditas” (AC/AC 21). Para além disso, atenta que há dois dados fisiológicos que ele repousa, sendo o primeiro 
uma “enorme excitabilidade” a qual se exprime como “refinada suscetibilidade à dor”; enquanto a segunda é 
uma “hiperespiritualização”, ou seja, aquilo que o filósofo vai caracterizar como “uma demasiada permanência 
entre os conceitos e procedimentos lógicos, na qual o instinto pessoal se prejudicou em favor da coisa 
‘impessoal’” (AC/AC 20). Doravante este estado, que se segue de uma depressão, as recomendações do budismo 
procedem “higienicamente”, adotando “a vida ao ar livre, as andanças, a moderação e a escolha na comida; a 
cautela com as bebidas alcóolicas; cautela igualmente com os afetos que produzem bílis ou esquentam o sangue; 
nenhuma preocupação, consigo ou com outras pessoas” (AC/AC 20). Além disso, no budismo, a “oração é 
excluída, assim como a ascese; nenhum imperativo categórico, nenhuma coação absolutamente, mesmo dentro 
do mosteiro (— pode-se sair dele —)” (AC/AC 20). Na avaliação em relação às duas religiões, budismo e 
cristianismo, portanto, Nietzsche assevera que aquele é “mil vezes mais frio, mais verdadeiro, mais objetivo. Ele 
já não tem a necessidade de tornar decente seu sofrer, sua suscetibilidade à dor, com a interpretação do pecado 
— ele diz simplesmente o que pensa: ‘eu sofro’” (AC/AC 23). É por essas diferenças centrais que o “budismo é 
uma religião para o final e o cansaço da civilização, o cristianismo ainda não a encontra — funda-a, em 
determinadas circunstâncias” (AC/AC 22). De forma geral, compreendemos, tal qual Barros (2002), que  “ao 
travar uma luta contra os sentimentos hostis, o budismo decerto insere-se no rol das interpretações decadenciais 
do existir, que renunciam a toda sorte de ação e desejam apenas o fim e o repouso. No entanto, ao fazê-lo com 
assossego e serenidade, a religião asiática conduz a um tipo de declínio que não é, por assim dizer, totalmente 
guiado pela negatividade” (Barros, 2002, p.102).  



179 

porque, por um lado, através do budismo, Nietzsche encontra a marca de um niilismo passivo, 

ou seja, atenta para um estado através do qual a falta de meta e de respostas se apresenta como 

um sinal de fraqueza, cuja força do espírito “pode se extenuar, pode estar esgotada” (NF/FP 

9(35) Outono de 1887) de tal forma que as metas e os valores se mostrem de maneira 

inapropriada. Ao analisar a condição do niilismo passivo da modernidade, Nietzsche 

identifica duas de suas características, (1) a decomposição decorrente da dissolução da 

sínteses de valores e metas e (2) tudo aquilo que traz um efeito tranquilizador ocupa um 

primeiro plano sob disfarces diversos “religiosos, morais, políticos ou estéticos etc” (NF/FP 

9(35) Outono de 1887). No caso do Budismo, verificamos a abolição de deus (AC/AC, 20), 

mas a instituição de uma vida marcada pelo combate à fadiga espiritual com a recondução 

“rigorosamente à pessoa também os interesses mais espirituais” (AC/AC 20). Ou seja, o 

budismo não precisa tornar o seu sofrer em algo decente (AC/AC 23), apenas solicita práticas 

que o combatam, que tragam um efeito tranquilizador para a vida doente. Guia o ser humano 

ao declínio, mas sem imputar uma forma de vida rancorosa, baseada no ressentimento.  

O budismo europeu, por sua vez, especificamente, essa espécie de “não fazer” depois 

da perda do sentido da existência (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887), pode 

servir como condição, ao lado do aparecimento do niilismo completo em sua forma ativa, 

para a nova valoração. Isso porque o filósofo alemão atenta que a sensação de superação da 

moral pressupõe “um grau elevado de cultura espiritual” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — 

Outono de 1887). Aponta, com isso, que essa elevação espiritual obrigaria a crença no eterno 

retorno, já que ela seria “a mais científica de todas as hipóteses possíveis” (NF/FP 5(71) 

Verão de 1886 — Outono de 1887). Enxerga, nesse ponto de vista, o budismo europeu como 

uma importante condição em uma possível postura de libertação à transcendência que 

aprisionou a vida. Nesse caso, a postura do budismo europeu poderia levar à aceitação de uma 

existência ancorada na imanência, isto é, a afirmação de uma vida que irá se repetir 

eternamente em infinitos ciclos cósmicos. No entanto, essa posição, enquanto traço niilista 

precisaria ser acompanhada por uma postura ativa. Mesmo assim, a radicalização do niilismo 

ativo não seria necessária para as pretensões de uma transvaloração, haja vista que este tipo de 

niilismo tem como tônica o impulso de destruição, não sendo forte o suficiente, ainda, para a 

criação (NF/FP 9(35) Outono de 1887).        

​ Malgrada a possibilidade da existência niilismo completo, que pode se apresentar em 

sua forma passiva, é imprescindível, na compreensão de Nietzsche, que tomemos, para 

encarar o niilismo decorrente da morte de Deus, posições extremas, já que “posições extremas 

não são suplantadas por posições reduzidas, mas, por sua vez, apenas por outras extremas, 



180 

mas invertidas” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). Dessa forma, o filósofo 

propõe uma radicalização através da própria existência, concebendo-a como “ela é, sem 

sentido e sem meta, mas inevitavelmente retornando, sem um final no nada: o eterno retorno” 

(NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). A proposta leva em conta, então, que 

tomemos o niilismo completo em sua forma ativa como possibilidade de uma superação ao 

próprio niilismo. Dessa forma, a noção de eterno retorno, através da qual é compreendido que 

toda a existência retorna sem cessar em infinitos ciclos cósmicos, atua como parte de uma 

seleção instintiva “daquilo que precisas ser destruído” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — 

Outono de 1887). Na Gaia Ciência, o filósofo apresenta a ideia do eterno retorno sob o título 

de O maior dos pesos. No aforismo com o título apontado, ele exprime: 

 
E se um dia, ou uma noite, um demônio lhe aparecesse furtivamente em sua mais 
desolada solidão e dissesse: “Esta vida, como você a está vivendo e já viveu, 
você terá de viver mais uma vez e por incontáveis vezes; e nada haverá de novo 
nela, mas cada dor e cada prazer e cada suspiro e pensamento, e tudo o que é 
inefavelmente grande e pequeno em pensamento em sua vida, terão de lhe 
suceder novamente, tudo na mesma sequência e ordem — e assim também essa 
aranha e esse luar entre as árvores, e também esse instante e eu mesmo. A perene 
ampulheta do existir será sempre virada novamente — e você com ela, partícula 
de poeira!” (FW/GC 341).159 

 

A proposta do demônio, Nietzsche já apontava nesse mesmo aforismo, pode despertar 

tanto uma lamentação, descrita como um prostrar e um ranger de dentes (FW/GC 341), 

quanto um regozijo de afirmar a vida em sua inteireza, tratando a referida proposta como 

159 Apesar desta apresentação enquanto elemento de “seleção”, Nietzsche pensa o eterno retorno através de um 
ponto de vista cosmológico. Nesse âmbito, em uma anotação póstuma intitulada A nova concepção de mundo, o 
filósofo alemão vai apresentar os argumentos de sua elaboração a partir da conjunção da noção de vontade de 
potência com uma perspectiva infinita de tempo: “Se o mundo pode ser pensado como determinada grandeza de 
força e como determinado número de centro de forças — e toda e qualquer outra representação permanece 
indeterminada e consequentemente inútil —, então se segue daí que ele tem de percorrer um número incalculável 
de combinações no grande jogo de dados de sua existência. E como todas as combinações ainda efetivamente 
possíveis precisariam ter sido percorridas entre cada ‘combinação’ e seu próximo ‘retorno’ e como cada uma 
dessas combinações condiciona toda a sequência de combinações na mesma série, então estaria demonstrado, 
com isso, um circuito de séries absolutamente idênticas: o mundo como circuito que já se repetiu de maneira 
infinitamente frequente e que joga o seu jogo ao infinitum” (NF/FP 14(188) Começo do ano de 1888). Para além 
disso, alerta que essa concepção não é mecanicista, “pois, se ela o fosse, então não teria como condição um 
retorno infinito de casos idênticos, mas um estado final. Como o mundo não o atingiu, o mecanismo precisa ser 
considerado por nós uma hipótese incompleta e apenas provisória”  (NF/FP 14(188) Começo do ano de 1888). 
Nesse ponto, podemos resumir a noção de eterno retorno, em sua faceta cosmológica, a partir da relação 
conflituosa entre forças finitas que tendem a retornar no tempo infinito. Nesse horizonte, no entanto, surge a 
questão se a ideia do eterno retorno seria um imperativo ético ou uma tese cosmológica? Seguimos a proposta de 
Marton para responder a referida questão, na qual a comentadora assevera que essa questão deixa de ter sentido: 
“Exortar a que se viva como se esta vida retornasse inúmeras vezes não se restringe a advertir sobre a conduta 
humana; é mais do que um imperativo ético. Sustentar que, queiramos ou não, esta vida retorna inúmeras vezes 
não se limita a descrever o mundo; é mais do que uma tese cosmológica. O eterno retorno é parte constitutiva de 
um projeto que acaba com a primazia da subjetividade. Destronado, o homem deixa de ser um sujeito frente à 
realidade para tornar-se parte do mundo” (Marton, 2009, p.118).   



181 

divina. Neste último caso, vislumbramos uma posição afirmativa descrita como amor fati; no 

primeiro, então, percebemos a reação dos desvalidos que, a partir não só da destituição de 

uma outra existência, mas principalmente com a repetição desta na infinitude, sucumbiriam e 

sentiriam o eterno retorno como maldição: 

 
No momento em que for tocado por ele [eterno retorno], não haverá mais como 
se atemorizar em relação a qualquer ação: não eliminar passivamente, mas fazer 
com que tudo elimine aquilo que é sem sentido e sem meta a esse grau: apesar de 
apenas um espasmo, uma fúria cega estar junto à intelecção de que tudo estava 
presente desde eternidades — mesmo esse momento do niilismo e de prazer com 
a destruição (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). 

 

O eterno retorno, nesse esquema, enquanto um artefato desta superação da crise do 

niilismo160, é constatado como um instrumento de “purificação”, no sentido de que ela 

160 Estamos de acordo com Melo Neto (2022) no que tange ao estatuto belicoso do eterno retorno na 
transvaloração dos valores. O comentador atenta para uma mudança de cosmovisão como elemento central da 
“inversão no modo de valorar da tradição ocidental, uma vez que as ações humanas, pensadas a partir do eterno 
retorno, não poderiam ser guiadas nem por uma esperança de redenção no além, nem pelo medo do castigo no 
inferno” (Melo Neto, 2022, p.140, itálico no original). Nesse ponto de vista, a mudança advinda pelo eterno 
retorno é exposta da seguinte forma: “Se, antes, era a esperança de vida eterna no além que dava sentido a esta 
vida, agora, é a repetição eterna desta mesma vida que daria significado a esta vida. Outrora, o peso da 
eternidade do além-mundo direcionava as ações da existência humana. Doravante, seria a doutrina do eterno 
retorno que deveria trazer o peso da eternidade sobre cada ato da existência de cada homem. E é nesse sentido 
que Nietzsche parecia acreditar que a cosmologia do eterno retorno poderia transformar radicalmente o homem 
ocidental” (Melo Neto, 2022, p.141, itálico no original). Questionamos, nesse sentido, se, à luz de seu 
perspectivismo, as noções cosmológicas de Nietzsche seriam uma característica da mentira piedosa. Neste 
âmbito, deparamo-nos com a investigação de Frezzatti Junior (2007), a qual visa responder a essa questão. Para 
tal, o comentador reflete acerca do estatuto do mito, afirmando que sem ele “toda cultura perde sua força 
criadora, pois ele dá unidade a todo um movimento cultural [Culturbewegung], ou seja, dá aos homens uma 
interpretação de sua vida e lutas” (Frezzatti Jr., 2007, p.278). Assim, ao vislumbrar a cosmologia nietzschiana, 
Frezzatti Jr aponta para a possibilidade de “entender esses dois conceitos como criações que, tal qual o mito 
trágico e a pia fraus da ascensão de potência, dão um significado ao mundo, à existência e ao homem: propiciam 
a superação contínua das produções humanas, ou seja, permitem o desenvolvimento das múltiplas capacidades 
criadoras do homem” (Frezzatti Jr, 2007, p.280). Entendemos que essa posição do referido comentador é 
importante por recolocar a discussão sobre o suposto estatuto da cosmologia nietzschiana em relação ao mito 
sem recorrer a uma leitura metafísica, como o faz Habermas. Atentamos, neste sentido, para o primeiro capítulo 
da obra Pensamento pós-metafísico, quando Habermas, enquanto caracteriza o pensar homônimo ao livro, 
realiza uma consideração sobre Nietzsche. Ora, o contexto do pensar pós-metafísico é caracterizado enquanto 
aquele que é delimitado pelo pensar científico, cuja capacidade seria a de decidir o valor de verdade de uma 
determinada proposição geral. Nietzsche, no entanto, mesmo sendo um crítico de Platão, “não consegue 
desvencilhar-se do desejo de ter um acesso privilegiado à verdade, nem lançar fora o tradicional conceito forte de 
teoria. Esse conceito enfático de teoria, que pretendia tornar compreensíveis, a partir de estruturas internas, não 
somente o mundo dos homens, mas também a natureza, só pôde cair quando se impuseram as premissa 
tranquilas de um pensamento pós-metafísico” (Habermas, 1990, p.14). No discurso filosófico da modernidade, o 
filósofo de Frankfurt assume que, para Nietzsche, o mundo aparece como uma espécie de tecido de 
dissimulações e interpretações, do qual a potência criadora de sentido constitui o núcleo estético da vontade de 
potência. A arte, assim, pode ser considerada como a genuína metafísica humana. Para tal, Habermas 
compreende que Nietzsche deve construir uma metafísica do artista se reduzir tudo ao estético, não restando nem 
fenômenos ônticos e nem morais. Não, pelo menos, no mesmo sentido de fenômenos estéticos (Habermas, 2000, 
p.138). A vontade de potência serviria, nesse cenário, como elemento balizador para oferecer um quadro em que 
Nietzsche explica como surgem as ficções do mundo moral (através de uma história natural da moral) e do ente 
(através de uma teoria pragmática do conhecimento). Dessa forma, a vontade de potência é vista como uma 
versão metafísica do princípio dionisíaco. Com esses elementos em vista, Habermas assume que a crítica de 
Nietzsche à Modernidade é desenvolvida a partir de uma razão desmascaradora que se coloca fora do horizonte 



182 

concentra “os elementos aparentados e faz com que cada um dela se corrompa junto ao outro” 

(NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). Ou seja, é através dessa doutrina que se 

torna possível distinguir graus de saúde, determinantes para a caracterização da hierarquia das 

forças (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887), seguindo o critério genealógico da 

fisiopsicologia. Assim, é possível reconhecer, para além das ordens sociais, “aquele que 

comanda como aquele que comanda, aquele que obedece como aquele que obedece” (NF/FP 

5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887). Nesse ímpeto, o filósofo evidencia que o ser 

humano tomado como mais forte é aquele que não necessita de nenhum princípio extremo de 

fé, é mais moderado, que ama a incerteza da vida. Estes seres humanos, enfim, são “aqueles 

que podem pensar sobre o homem com uma redução significativa de seu valor, sem se tornar 

pequenos e fracos por meio daí” (NF/FP 5(71) Verão de 1886 — Outono de 1887).  

Nesta tônica, atentamos para um novo momento do niilismo, que supera o niilismo 

completo — seja em sua perspectiva passiva ou ativa —, concebido como o niilismo extático. 

Em um fragmento póstumo escrito em 1885, o filósofo afirma que esse tipo de niilismo só 

poderia ser imprescindível para o filósofo como uma “pressão e um martelo poderosos, com 

os quais ele destroça raças degeneradas e moribundas e as afasta do caminho, de abrir espaço 

para uma nova ordem da vida ou a fim de inspirar para aquilo que se acha degenerado e que 

quer morrer a exigência do fim” (NF/FP 35(82) Maio — Junho de 1885). Atentamos para dois 

elementos imprescindíveis. Primeiro, o martelo ao qual Nietzsche se refere diz respeito à 

própria doutrina do eterno retorno: “[a] doutrina do eterno retorno como martelo na mão dos 

homens mais poderosos” (NF/FP 27(80) Verão — Outono de 1884). Segundo, o que seria essa 

visão pessimista. Neste ponto, vislumbramos um escrito póstumo escrito entre o verão de 

1886 e a primavera de 1887 intitulado Crítica do pessimismo até aqui. Isso porque nesta 

anotação, Nietzsche caracteriza a sua forma de pessimismo: 

da razão. Além disso, a crítica à modernidade apelaria a critérios das experiências modernas básicas na estética. 
Assim, Habermas assume que enquanto jovem, Nietzsche estaria em um campo de ingenuidade ao buscar 
transplantar a ciência para o terreno da arte; enquanto um filósofo mais maduro, Nietzsche, então, não possuía 
clareza sobre o significado do exercício de uma crítica da ideologia que atacasse os fundamentos dessa ideologia. 
Nas palavras de Habermas: “Por um lado, Nietzsche sugere a possibilidade de uma observação artística do 
mundo levada a cabo com meios científicos, mas em uma atitude antimetafísica, anti-romântica, pessimista e 
cética. Uma ciência histórica dessa espécie, por estar a serviço da filosofia da vontade de [potência], poderia 
escapar da ilusão da fé na verdade. Mas seria preciso, então, pressupor a validade dessa mesma filosofia. Daí 
Nietzsche ter de afirmar, por outro lado, a possibilidade de uma crítica da metafísica que desenterre as raízes do 
pensamento metafísico, mas sem renunciar a ser ele mesmo uma filosofia. Declara Dionísio filósofo a si próprio 
o último discípulo e iniciado desse deus filosofante” (Habermas, 2000, p.140-141). A partir dessa apreciação, 
que a cosmologia nietzschiana ocupa um papel decisivo — como iremos argumentar no fim deste capítulo — na 
reviravolta preterida pelo filósofo, sendo considerada uma arma através da qual a valoração cristã do mundo 
pode ser combatida. Dessa forma, podemos considerá-la como um instrumento transvalorativo, com um estatuto 
aproximado da pia fraus. Diferente de Habermas, então, atentamos como fundamental encarar os elementos do 
pensamento nietzschiano levando a cabo seu estatuto experimental, enquanto uma perspectiva dentre todas as 
perspectivas existentes (JGB/BM 22). 



183 

 
Nosso pessimismo: o mundo não tem o valor que acreditávamos — nossa própria 
crença elevou a tal ponto nosso impulso ao conhecimento que precisamos dizer 
isso hoje. De início, o mundo vigia como detendo um valor menor: ele foi 
sentido assim inicialmente — somente nesse sentido somos pessimista, a 
saber, com a vontade de admitir para nós mesmos sem reserva essa 
transvaloração e não nos deixarmos enredar pelo som mágico da lira, nem 
pela força da mentira… Precisamente com isso encontramos o páthos, que 
talvez venha a nos impelir em busca de novos valores. Em suma: o mundo 
poderia ter um valor muito maior do que acreditávamos — nós precisamos 
aceder a um ponto por detrás da ingenuidade de nossos ideais e ver talvez que, 
com a consciência de dar a eles a mais elevada interpretação, não demos à nossa 
existência humana um valor módico e barato (NF/FP 6(25) Verão de 1886 — 
Primavera de 1887, negrito nosso). 

 

É justamente através dessa perspectiva que se encontra a radicalização do niilismo. 

Nietzsche, então, através do niilismo extático, concebe uma maneira de lidar com este 

fenômeno de tal forma a levá-lo às últimas consequências. Nesse ponto, supera aquilo que 

denomina de niilismo incompleto, ou seja, o ascetismo através do qual há tentativas de 

escapatória do vazio existencial sem levar à cabo uma reviravolta valorativa (NF/FP 10(42) 

Outono de 1887), mantendo-se preso ao pressuposto da moral cristã. Ou seja, o niilismo 

incompleto é aquele no qual o ser humano permanece preso às sombras de Deus. Com este 

fenômeno da morte de Deus, fator determinante para a derrocada do ascetismo, o niilismo 

completo pode se apresentar em sua forma ativa — como um instinto de destruição — ou em 

sua forma passiva — como um instinto de fraqueza —. É justamente através desse niilismo 

ativo que as portas para a radicalização se abrem, mas é necessário que haja uma nova etapa 

do niilismo, aquele em sua forma extática. Consumado, através do martelo que “por meio do 

pessimismo maximamente mórbido” provoca “uma seleção dos mais aptos para a vida” 

(NF/FP 2(100) Outono de 1885 — Outono de 1886), ele é o niilismo mais radical pelo qual é 

possível selecionar tipos saudáveis e doentes. É através, então, do aprofundamento do 

niilismo, com uma seleção de hierarquização de tipos vitais, que Nietzsche visa superar não 

apenas o ascetismo mas também, em última instância, qualquer investida do partido de 

negação da vida, bem como o vazio existencial do niilismo.     

Defendemos, com isso em vista, que a morte de Deus, ao abrir a possibilidade do 

niilismo pela destituição da base valorativa através da qual se sustentava o modo de vida 

escravo e ressentido, também abarca consigo uma nova possibilidade, a da contestação do 

próprio estatuto dos valores. É a partir desta abertura que se insere a possibilidade da 

investigação genealógica nietzschiana. Ou seja, é a partir da destituição da base valorativa do 

Ocidente que a genealogia pode confrontar (1) a pretensão da moral cristã, (2) a sua 



184 

universalização e (3) o seu estatuto valorativo frente à própria vida. É através da compreensão 

da morte de Deus, do esfacelamento do dogma cristão dos valores, que se torna possível 

Nietzsche empreender um conflito contra o cristianismo enquanto moral. Por meio, assim, 

dessa crítica dos valores, Nietzsche se insere no conflito político para destituir a moral cristã 

de seu posto vitorioso (GM/GM I 16).  

Especificamente, Nietzsche vai demonstrar, através da genealogia, que o cristianismo 

não está aquém do niilismo, tendo sido uma variação deste, mas de caráter contraditório, haja 

vista que é através da moral cristã que uma determinada espécie de vida é mantida, a espécie 

doente. O niilismo cristão é promotor de uma vida que se nega enquanto vida imanente e que 

almeja ao nada. Nesse ímpeto, o filósofo genealogista sinaliza para o contágio do ascetismo, 

que transformou a terra na “estrela ascética por excelência” (GM/GM III 11). É através do 

seu procedimento genealógico, então, que Nietzsche consegue apontar a falência moral do 

Ocidente e quais são as armas através das quais os seus adversários, até então, exerceram seu 

domínio. Em última instância, vislumbramos que a genealogia nietzschiana, mais do que uma 

investigação e uma avaliação dos valores morais ocidentais, é uma “arma política” através da 

qual o filósofo articula a tarefa que o coloca na disputa política: a transvaloração de todos os 

valores. 

 

4.3 À caminho da conclusão… 

​ Após nos depararmos com a constituição do ascetismo e dos panoramas do niilismo, é 

imprescindível termos em vista alguns traços conclusivos presentes na Genealogia da Moral. 

Para tal, atentamos para os últimos parágrafos das dissertações que a compõem. Nesta 

instância, Nietzsche questiona, no fim da primeira dissertação, se o conflito apresentado sob 

os tipos “Roma” e “Judeia” (GM/GM I 16) foi finalizado, ou se ele foi relegado aos arquivos? 

Somado a isso, o filósofo questiona se o referido embate deveria “reacender algum dia, ainda 

mais terrível, após um período ainda mais longo de preparação” (GM/GM I 17). O 

acompanhamento dessas questões nos leva à refletir a posição de Nietzsche sobre o confronto 

que postulamos acima. Sobretudo, essa perspectiva torna-se transparente quando vemos a 

resposta do filósofo a estas questões, uma vez que, primeiro, levanta uma série de 

interrogações sobre o retorno desse conflito, indicando o possível desejo para que este seja 

retomado. Nesse ímpeto, afirma, em seguida, que quem se defronta com essas questões, tal 

quais seus leitores, não chegará ao fim, algo distinto de sua própria posição, uma vez que 

essas indagações de quem o lê são o suficiente para que ele mesmo “chegue ao fim” (GM/GM 

I 17). Esta posição, de “chegar ao fim”, torna-se evidente quando o filósofo de Sils Maria 



185 

alega que já teria deixado evidente a sua pretensão no título do livro que antecede a 

Genealogia da Moral, qual seja, Além de bem e mal, cujo significado pode ser empreendido 

como “‘Além d[e] bom e d[e] ruim’” (GM/GM I 17).  

​ Nessa primeira conclusão, vislumbramos um duplo aspecto. Primeiro, é visível uma 

convocatória de Nietzsche aos seus leitores, um chamado à reflexão e ao embate político, 

fundamental para seu projeto. Somado a isso, o filósofo de Sils Maria explicita a sua posição 

colocando-se para além da postura moral escrava, superando a dualidade de bem e mal, mas 

também compreendendo-se para além dos valores estabelecidos pela nobreza antiga, de bom e 

ruim. No entanto, isso não indica que Nietzsche está aquém do embate, mas que reconhece, 

como pontuamos anteriormente, uma necessidade de encarar a vida através dos ímpetos que 

lhes são contemporâneos. Não visa, assim, transpor os valores afirmativos tais quais foram 

engendrados pelas estirpes de “seu partido” do conflito, mas atualiza a postura de afirmação 

da vida nos termos que superem as condições que se apresentam em sua época. Mais ainda, 

constata que, para superar a moralidade do partido escravo, é necessário levar adiante o 

niilismo, radicalizando-o.  

Nesse sentido, atentamos para um aforismo de Crepúsculo dos Ídolos intitulado 

Sussurrando no ouvido dos conservadores, no qual Nietzsche explicita sua postura atentando 

que “uma reversão, um retorno, em qualquer sentido e grau não é absolutamente possível” 

(GD/CI, Incursões de um extemporâneo, 43). É necessário não mais andar para trás, mas 

tomar medidas que levem adiante, tornando a degeneração mais súbita (GD/CI, Incursões de 

um extemporâneo, 43). Não nos esqueçamos, nesse cenário, que é parte, no processo de 

superação do niilismo, levá-lo até às últimas consequências, por isso não podemos pensar em 

andar para trás. É imprescindível, assim, que tenhamos em vista o processo de radicalização 

do niilismo e a superação valorativa em vista, atentando, entretanto, para que esses valores 

não sejam uma réplica daqueles já estabelecidos, isto é, que seja possível superar a 

modernidade em prol de suas pendências. 

Somado a essa perspectiva, é imprescindível atentar para as seções finais da segunda 

dissertação, onde, novamente, Nietzsche propõe questões fundamentais para apreender o seu 

objetivo. Nesse cenário, o filósofo alemão coloca a pergunta se aquilo que está sendo 

realizado em sua Genealogia da Moral é a destruição ou a construção de um ideal (GM/GM 

II 24). O filósofo aponta, como forma de responder a este questionamento, para uma outra 

pergunta, qual seja: quanto custou para construir o ideal cristão? Delineia, assim, uma 

importante constatação: para “se erigir um santuário, é preciso antes destruir um santuário” 

(GM/GM II 24). O filósofo alemão apresenta, no Ecce Homo, seguindo esta linha, a sua 



186 

natureza dionisíaca, a qual “não sabe separar o dizer Sim do fazer Não” (EH/EH, Por que sou 

um destino, 2)161. Como forma, então, de superar a moral, é necessário que o próprio 

Nietzsche se apresente como uma dinamite (EH/EH, Por que sou um destino, 1), mas que a 

sua postura não seja de um niilista completo ativo, ou seja, não tenha apenas o ímpeto para a 

destruição. É necessário que haja, igualmente, a inseparabilidade entre o destruir e o criar. No 

entanto, com essa constatação, Nietzsche levanta uma questão central: a quem deve-se dirigir 

com estas pretensões de transvaloração? A resposta do filósofo, de imediato, exclui os 

denominados “homens bons” (GM/GM II 24), uma vez que eles seriam os seus inimigos. É 

imprescindível, nesse caso, que o filósofo pense em um outro tipo de ser humano: 

 
Para aquele fim seria preciso uma outra espécie de espíritos diferentes daqueles 
prováveis nesse tempo: espíritos fortalecidos por guerras e vitórias, para os quais a 
conquista, o perigo e a dor se tornaram até mesmo necessidade: seria preciso estar 
acostumado ao ar cortante das alturas, a caminhadas invernais, ao gelo e aos cumes, 
em todo sentido; seria preciso mesmo uma espécie de sublime maldade, uma última, 
seguríssima petulância do conhecimento, própria da grande saúde, seria preciso, em 
suma e infelizmente, essa mesma grande saúde… (GM/GM II 24). 

 

A condição está dada, portanto: é necessário que o ser humano forte seja dotado da 

grande saúde. Faz-se necessário que respondamos, assim, a questão sobre o significado desta. 

Por isso, é fulcral que atentemos para A Gaia Ciência, especificamente o aforismo intitulado 

A grande saúde. Neste, o filósofo pontua que este conceito é um meio para alcançar o fim da 

transvaloração, ou seja, é uma condição através da qual o ser humano pode ser fortalecido. No 

entanto, adverte que ela não seria algo que “se tem”, mas sim que “constantemente se 

adquire” e que “é preciso adquirir, pois sempre de novo se abandona e é preciso abandonar” 

(FW/GC 382). O filósofo nos coloca de frente, nesse âmbito, a uma concepção de saúde que 

não prescinde de experimentos e, inclusive, da experiência de se estar doente. Nesse sentido, 

Nietzsche aponta para o viver enquanto uma constante transformação: 

 
Viver — isto significa, para nós, transformar continuamente em luz e flama tudo o 
que somos, e também tudo o que nos atinge; não podemos agir de outro modo. E no 
que toca à doença: não estaríamos quase tentados a perguntar se ela é realmente 
dispensável para nós? Apenas a grande dor é o extremo liberador do espírito, 
enquanto mestre da grande suspeita, que de todo U faz um X, um autêntico e 
verdadeiro X, isto é, a antepenúltima letra162 (FW/GC, prólogo, 3). 

 

162 Sobre esta expressão, indica Paulo César de Souza: “Alusão à expressão idiomática que diz: jemandem ein X 
für ein U vormachen, ‘fazer ver um U no lugar de um X’, isto é, enganar, vender gato por lebre. Nietzsche 
inverte a expressão” (Souza, 2012, p.289, nota 1).  

161 Sobre o processo que constitui a transvaloração dos valores, cf. Marton, 2025. 



187 

Esta condição de experimentação destacada teria sido vivenciada pelo próprio 

Nietzsche. Em Ecce Homo, o filósofo dionisíaco, aborda a sua condição de saúde, afirmando 

que escolheu, para a sua doença, “os remédios certos contra os estados ruins” (EH/EH, Por 

que sou tão sábio, 2). Para que fosse possível essa realização, era necessário que ele mesmo 

fosse, no fundo, sadio (EH/EH, Por que sou tão sábio, 2). Há, nesse âmbito, o 

experimentalismo de transpor a doença, experimentando-a, mas sabendo recorrer às maneiras 

de livrar-se dela, redescobrindo a própria vitalidade. Aponta, assim, o filósofo dionisíaco, para 

quais seriam as características daquele tipo de ser humano que “vingou”, compreendendo-o 

como aquele que só “encontra sabor no que lhe é salutar”, cujo agrado e prazer cessam “onde 

a medida do salutar é ultrapassada” (EH/EH, Por que sou tão sábio, 2), e que, enfim, inventa a 

sua própria cura. Atenta, em relação a este o ser humano, para o seguinte desígnio: “o que não 

o mata o fortalece” (EH/EH, Por que sou tão sábio, 2). É preciso, então, para esta 

experimentação, que a própria doença seja um meio “para o conhecimento, até a madura 

liberdade do espírito, que é também autodomínio” (MA I/HH I, prólogo, 4). Para encarar a 

doença, necessita-se ser aquele que, enquanto a experimenta, consegue reconquistar o estado 

da grande saúde. No entanto, devemos atentar que a dor, nesse caso, não seria um 

aperfeiçoamento deste ser humano, pelo qual o filósofo dionisíaco passou (EH/EH, Por que 

sou tão sábio, 2), mas sim um aprofundamento (FW/GC, prólogo, 3), isto é, a dor é aquilo que 

permite ao ser humano alcançar o novo budismo, retornando com uma “vontade de ora em 

diante questionar mais, mais profundamente, severamente, duramente, maldosamente, 

silenciosamente do que até então se questionou” (FW/GC, prólogo, 3). 

Retornando à Genealogia da Moral, na qual o filósofo de Sils Maria levanta a questão 

acerca dessa condição sobre a grande saúde: seria possível que a tenhamos agora? Mesmo que 

indiretamente, Nietzsche deixa entrever que não seria este, o momento, para esta grande 

saúde, mas seria preciso nutrir a humanidade em prol de um novo ser humano, “o homem do 

grande amor e do grande desprezo” (GM/GM II 24). Para tal, é necessário criarmos as 

condições para este novo ser humano, como (1) a transformação da fisiologia em senhora 

sobre as demais questões, (2) estabelecer uma guerra mortal ao vício — compreendido como 

qualquer ensinamento antinatural — e (3) criar um partido da vida forte (NF/FP 25(1) 

Dezembro de 1888 — Início de janeiro de 1889). É fundamental, assim, que, como forma de 

levar a cabo esta empreitada política de Nietzsche, seja concretizada a catástrofe ocorrida 

através da moralidade cristã, que os seus valores sejam superados e, mais ainda, que esta 

moral seja condenada (AC/AC 62).  



188 

Isso leva a nossa reflexão para a última seção da terceira dissertação, porque é nesta 

que o filósofo alemão vai tratar do mérito do ascetismo em ter apresentado uma finalidade 

para o ser humano, cumprido com a supressão do vácuo que aflige o humano. O ideal 

ascético, assim, garantiu um sentido para o ser humano e para o sofrimento, mas deslocou a 

vontade para uma “vontade de nada, uma aversão à vida” (GM/GM III 28). Levando em 

conta o argumento de Nietzsche de que este foi o único ideal presente até então (EH/EH, 

Genealogia da Moral). A proposta do filósofo dionisíaco, então, torna-se evidente: é 

necessário estabelecer um ideal que suplante o cristianismo, o qual é estabelecido por 

Zaratustra163 (EH/EH, Genealogia da Moral). O conflito político, assim, é retomado, com uma 

nova visão do partido da vida, em prol da preparação de um novo ser humano. Coloca-se 

frente à frente, novamente, o partido de afirmação da vida e o da vingança contra a vida: “Fui 

compreendido? Dionísio contra o crucificado” (EH/EH, Por que sou um destino, 9). 

Nas conclusões de cada dissertação da Genealogia da Moral, então, encontramos o 

armamento que Nietzsche concebe como necessário para confrontar o partido político de 

vingança contra a vida. Na primeira, faz um reconhecimento dos adversários. Aponta em 

quais povos se desenvolveram e qual o afeto que comanda esse grupo: evidentemente, a 

vingança, o ressentimento. Com isso, incita aos seus seletos leitores a retomarem a guerra 

que, já tendo acontecido em diversos momentos históricos, não se deu por encerrada, nem 

momentaneamente e nem no futuro (GM/GM I 17). No segundo, nos demonstra qual o 

instrumento de maior valor do sacerdote para mobilizar o seu partido, a culpa; ou melhor, a 

culpa transformada em pecado. Nesse ímpeto, demonstra que a sua filosofia é composta por 

um duplo movimento complementar. Primeiro, é marcada pela destruição das velhas tábuas 

valorativas; segundo, pela construção de novas tábuas. No entanto, para que isto seja possível, 

é necessário que haja, como meio, uma nova saúde através da qual é possível pensar em uma 

redenção da realidade, ou seja, “sua redenção da maldição que o ideal existente sobre ela 

lançou” (GM/GM II 24). Por fim, apresenta como o partido adversário se mantém e se 

sustenta, através de uma divisão entre o “líder” (sacerdote) ascético e o “rebanho” de doentes. 

Nesse âmbito, aponta que a razão da perpetuação do ascetismo é decorrente da falta de um 

adversário. Abre a possibilidade, novamente, de pensarmos em um ideal contrário, do ideal 

163 A escolha desta personagem é um elemento ao qual devemos nos atentar. No capítulo final de Ecce Homo, 
neste cenário, o filósofo pontua: “Zaratustra criou este mais fatal dos erros, a moral: em consequência, deve ser 
também o primeiro a reconhecê-lo. Não só que ele tenha nisso experiência maior e mais longa que outro 
pensador — pois a história inteira é a refutação experimental da sentença da dita ‘ordem moral universal’ —: 
mais importante, Zaratustra é mais veraz do que qualquer outro pensador. Sua doutrina, apenas ela, tem a 
veracidade como virtude maior — isso é o contrário da covardia do ‘idealista’, que bate em fuga diante da 
realidade; Zaratustra tem mais valentia no corpo do que os pensadores todos reunidos” (EH/EH, Por que sou um 
destino, 3). 



189 

que afirme a vida na imanência.  Através da Genealogia da Moral, então, Nietzsche apresenta 

seus adversários, descreve o combate no qual está inserido e, mais ainda, convida os seus 

leitores à guerra. Leva em conta, por um lado, a ressignificação do embate político ao propor 

o confronto através dos tipos de vida; por outro, a possibilidade de uma nova política na 

Terra.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



190 

5. CONCLUSÃO 

 

A nossa pretensão, com esta dissertação, consistiu na investigação da relação entre a 

genealogia nietzschiana e a noção de grande política. Isso porque, ao nos depararmos com a 

fortuna crítica sobre questões políticas na obra do filósofo alemão, encontramos a necessidade 

de alocar o sentido através do qual poderíamos situar as noções de política presentes na obra 

do referido autor. Enfatizamos, assim, na nossa investigação, o tema da grande política, 

sobretudo compreendendo como esta se apresentava no projeto nietzschiano de transvaloração 

de todos os valores. Para tal, compreendemos como imprescindível atentar para a obra que 

Nietzsche apresenta como um trabalho prévio para esta transvaloração, a Genealogia da 

Moral. Assim, uma questão surgiu em nosso horizonte: qual a relação entre o argumento e o 

procedimento genealógicos com a noção de grande política?  

Com o ímpeto de responder a problemática que se apresentou, suspeitávamos da 

hipótese de que a grande política aparece como pano de fundo através do qual o argumento da 

Genealogia da Moral se desenvolve. Para colocar a nossa hipótese à prova, então, foi 

necessário dividir a nossa dissertação em quatro capítulos, os quais refletiam as quatro partes 

que compõem a obra central de nossa investigação, quais sejam: o prólogo e as três 

dissertações. Dessa forma, o nosso argumento seguiu a estrutura através da qual o filósofo de 

Sils Maria organizou a sua obra. Isto é, o caminho pelo qual nosso argumento se desenvolveu 

fez-se espelho do próprio desenvolvimento da obra do filósofo alemão.  

No primeiro capítulo, intitulado Genealogia e Grande Política, nossa pretensão foi 

dupla. Primeiro, nossa intenção foi de elencar aquilo que constitui o procedimento 

genealógico nietzschiano; segundo, foi de apreender o significado de grande política através 

do desenvolvimento desta noção no corpus nietzschiano. Referente à primeira parte, 

examinamos o procedimento genealógico através dos instrumentos teóricos utilizados por 

Nietzsche para levá-lo à cabo. Com isso, referimo-nos à história, ao exame da linguagem e à 

fisiopsicologia. Nesse sentido, encontramos dois movimentos complementares da genealogia 

nietzschiana, sendo o primeiro o exame histórico dos valores e o segundo, a crítica desses 

valores. Especificamente, defendemos, na nossa investigação que o exame histórico dos 

valores é adjacente para crítica axiológica. Com isso, compreendemos que o cerne da 

genealogia de Nietzsche é a questão pelo valor dos valores morais. Nesse panorama, o 

filósofo, evitando ficar preso à própria moralidade, buscou um novo critério axiológico 

através do qual as valorações poderiam ser colocadas em questão. É através, nesse ímpeto, da 

noção de vida, enquanto vontade de potência, que Nietzsche lida com sua axiologia. Assim, a 



191 

genealogia nietzschiana pode ser compreendida como um instrumento de avaliação, munido 

pela análise histórica, através do qual o valor dos valores morais é medido através do critério 

vida.  

A apreensão, ainda neste primeiro capítulo, do significado de genealogia foi 

imprescindível para a segunda parte deste, uma vez que nela discutimos a noção de grande 

política. Isso porque, ao averiguarmos a mudança do uso deste conceito pelo filósofo alemão, 

deparamo-nos com um sentido de política ancorado em disputas de tipos vitais, as quais são 

catalogadas pelo prisma fisiopsicológico da genealogia. Assim, vislumbramos que o conflito 

entre os partidos da “guerra” da grande política são reconhecidos historicamente através da 

análise genealógica. Nesse ponto, compreendemos que o sentido político presente em 

Nietzsche está imerso em uma tentativa dos tipos de vida de maximizar a sua potência. Assim, 

deparamo-nos com a necessidade de explicitar como os dois partidos que se defrontam nesta 

guerra se organizam e quais são as suas características. Dessa forma, no nosso primeiro 

capítulo, articulamos tanto os elementos metodológicos que compõem o procedimento 

genealógico quanto o significado que a grande política possui na filosofia nietzschiana. No 

mais, demonstramos o nexo entre essas duas ideias. 

No nosso segundo capítulo, intitulado Os partidos políticos ou a dupla pré-história 

dos valores morais, nossa pretensão foi a de, como pontuamos acima, apresentar os 

representantes do conflito e como cada um destes é caracterizado. Para além da Genealogia 

da Moral, como forma de concretizar a nossa pretensão, foi indispensável resgatar a tese da 

dupla pré-história da moral em Humano, demasiado humano e Além de bem e mal. Neste 

resgate, foi possível perceber a categorização dos valores nobres como afirmativos, cujo cerne 

não estava ligado às ações, mas sim aos grupos. Foi possível, assim, constatar que dois 

estados afetivos desta nobreza caracterizam esta valoração, os páthos da nobreza e da 

distância. Enquanto, pelo primeiro, o nobre afirma a si mesmo e suas características como 

“boas”, pelo segundo, nega tudo aquilo que o difere enquanto “ruins”.  

Nesta tônica, averiguamos que a Genealogia da Moral oferece uma nova característica 

para o desenvolvimento da tese com a introdução do tipo sacerdotal. Socialmente nobre — 

como parte de uma nobreza “secundária” —, o sacerdote se aproveita do medo que ele causa à 

sociedade, haja vista que “domina” o sobrenatural, para, em situações de conflito com os 

nobres, valer-se de um domínio dos sofredores como forma de suplantar os valores 

afirmativos da nobreza guerreira. Dessa forma, o sacerdote mobiliza o ressentimento do 

escravo em prol de uma reviravolta com a qual ele tanto instiga esse grupo quanto consegue 

suplantar os seus adversários, os nobres. A moral dos escravos, assim, mesmo que seja nutrida 



192 

pelos sofredores, é legitimada por uma figura que, vingativa, utiliza-os como massa de 

manobra para alcançar os seus objetivos de controle, de exercício de potência.  

Através desses elementos, para bem compreender onde Nietzsche encontra essa 

reviravolta na sua análise histórica, foi imprescindível atentarmos para a história do judaísmo. 

Isso deve-se à elaboração da tese de que o cristianismo não é uma negação do judaísmo 

primitivo, mas é decorrente deste. Nessa investigação, tomamos como central um diálogo da 

Genealogia da Moral com O Anticristo, obra na qual o filósofo dionisíaco realiza uma 

espécie de história do aparecimento do cristianismo no solo do judaísmo. Neste prisma, 

averiguamos que o povo judeu não seria escravo em si, mas aquele que, através do domínio 

sacerdotal, passou a ser um povo escravo. Para além disso, foi imprescindível atentar para a 

psicologia do redentor, através da qual Nietzsche aponta que Jesus, mesmo sendo um tipo 

doente, não era um ressentido. O termo com o qual o filósofo de Sils Maria designa o Cristo é 

“idiota”. Através dessa análise, foi possível identificarmos a figura responsável pelo 

movimento de reviravolta escravo: Paulo. O apóstolo dos gentios foi responsável por 

transfigurar o cristianismo de Jesus em um movimento marcado pelo ressentimento. O 

filósofo difere, assim, um cristianismo doente por sua fraqueza com Jesus e o cristianismo 

doente tanto pela fraqueza quanto pelo ímpeto da vingança com Paulo.  

Por meio, assim, da argumentação do segundo capítulo, conseguimos reconhecer 

melhor o conflito político, uma vez que fomos apresentados aos dois partidos que compõem 

esse embate. Primeiro, ao partido de afirmação da vida; depois, ao partido de vingança contra 

a vida. Com essa dinâmica do conflito, fomos conduzidos à proposta de Nietzsche de que este 

conflito não apenas não ficou legado aos arquivos históricos. Tanto há lugares, na 

compreensão do filósofo, que este conflito não chegou a ser concluído, quanto ele empenha-se 

em convocar os seus leitores a ingressarem no partido de afirmação da vida. No entanto, a 

orientação em relação ao seu partido não se restringe a um resgate dos valores já estabelecidos 

na Antiguidade, mas sim que sejam formulados novos valores frente à crise pela qual avaliou 

a Europa de seu tempo.  

Ao construirmos as bases desses partidos, fomos conduzidos para o elemento central 

através do qual o sacerdote exerce o seu controle sobre o seu rebanho, qual seja: a culpa. Por 

isso, adentramos com o nosso terceiro capítulo, intitulado O aparecimento da culpa: dívida, 

agressividade e coisas aparentadas, na segunda dissertação da Genealogia da Moral. Neste 

momento, deparamo-nos com o argumento de Nietzsche acerca do surgimento da culpa 

através do aparecimento do Estado. O cerne da argumentação de Nietzsche acerca da relação 

entre culpa e o aparecimento do Estado está centrado na noção de vontade de potência. Isso 



193 

porque, enquanto um grupo extravasa as suas forças, formando o Estado, outro grupo, 

dominado, perde a possibilidade de conseguir exercer os seus impulsos. Como os impulsos, 

no entanto, não cessam, voltam-se para o interior, engendrando a má consciência. Assim, a 

má consciência tem seu lugar apenas entre os grupos dominados, para os quais a via de escape 

das forças foi impedida. No entanto, é imprescindível percebemos que, para além da própria 

noção de culpa, Nietzsche desenvolve seu argumento concebendo que o próprio “indivíduo 

responsável” é um resultado de um longo processo de eticidade do costume. Assim, por um 

lado, a ideia de culpa é algo que o ser humano adquiriu quando passa a viver em sociedade; 

por outro, o indivíduo só se torna possível através de uma transformação social.  

Ainda assim, com a proposta de encontrar como a culpa alcançou o seu ápice, 

Nietzsche vai atentar para as relações de direito privado, através das quais o ser humano pode 

ser medido em relação às suas promessas. O alcance máximo que o filósofo vislumbra dessa 

relação é quando há uma dívida com os antepassados, a qual, moralizada, transforma-se em 

culpa em relação à estirpe anterior. A partir disso, foi possível que o cristianismo, através da 

figura de Deus na cruz, levasse para a humanidade um grau exponencial da culpa, haja vista 

que, com essa imagem, o próprio Deus é aquele que paga o pecado do ser humano. Resulta, 

desse processo, o maior grau de culpa do ser humano em relação ao seu credor, a Deus. É 

importante perceber que é através desta narrativa que o sacerdote exerce o domínio sobre os 

escravos, descrevendo que a causa para os seus sofrimentos está no pecado. É necessário, 

assim, supor um sujeito que está por trás da ação, alguém que é livre para tomar suas 

decisões. O sacerdote, nesse esquema, vai se aproveitar de dois processos de desenvolvimento 

da vivência social e alterá-los aos seus interesses, engendrando um domínio sobre aqueles que 

sofrem. A partir disso, a dor é explicada; a fraqueza, ressignificada; o sofrimento começa a 

ganhar um sentido. Com essa constatação, foi imprescindível que direcionamos o nosso olhar 

para, então, a construção das justificativas do sofrimento por parte do sacerdote. Por isso, 

nossas investigações foram referidas, no quarto e último capítulo, para o significado do 

ascetismo. 

No nosso último capítulo, intitulado Ideais ascéticos: a dominação sacerdotal e a 

catástrofe do Ocidente, lançamos luz a um duplo aspecto do conflito político. No primeiro 

momento, concebemos o ideal ascético como a marca da dominação do sacerdote sobre os 

participantes do partido da vingança contra a vida. É como um mitigador, assim, do 

sofrimento, que age esta personagem, receitando práticas através das quais a vida do sofredor 

pode ganhar novos significados. Isso em relação ao trabalho, com a atividade maquinal, com 

pequenos prazeres fáceis de serem obtidos, com a prática de causar alegria ao próximo, ou, 



194 

em casos mais sofisticados, com uma prática hipnótica de “hibernação”. Em última instância, 

com o uso do além como instrumento de domínio. Assim, o ascetismo sacerdotal é delineado 

por Nietzsche como uma prática de domesticação do animal humano, através do qual ele 

consegue manter o seu rebanho sob controle e contagiar os seus adversários. É o instrumento, 

portanto, com o qual o partido da vingança contra a vida prospera.  

No entanto, atentamos, neste capítulo, para um outro elemento central da análise do 

ideal ascético. Isso concerne a busca do filósofo de um adversário para o referido ideal. Ao 

realizá-lo, Nietzsche depara-se com a ciência enquanto uma possível adversária para o 

ascetismo. Mas uma análise minuciosa da ciência aponta que ela está ancorada no mesmo solo 

dele ao ter a vontade de verdade como elemento fulcral de sua investigação. É justamente 

através deste elemento que conseguimos alcançar o nosso segundo ponto sobre o ascetismo, 

aquilo que Nietzsche vai denominar de catástrofe: a morte de Deus. Fenômeno ocasionado 

pela própria moralidade, a morte de Deus representa a perda de valor do cristianismo como 

um dogma, já que sua sustentação perdeu o crédito. Assim, abre-se a possibilidade para o 

niilismo, o qual aparece como a perda de referência, na modernidade, do sentido da 

existência. Para superar esta condição, a proposta do filósofo está em dobrar a aposta das 

condições, isto é, radicalizar o niilismo em prol de sua superação. Assim, através do eterno 

retorno, leva às últimas consequências a posição e vai ao limite com a falta de sentido da 

existência. A partir do uso de seu “martelo”, portanto, o filósofo é capaz de propor uma 

seleção entre os tipos de vida afirmativos e os tipos de vida decadentes. Aqueles capazes de 

afirmar o eterno retorno, e estes que tendem à degeneração com o eterno retorno. 

A guerra, portanto, está apresentada em suas minuciosidades. Nesses termos 

polêmicos, podemos conceber como a Genealogia da Moral é desenhada no cenário da 

grande política. Primeiro, esta obra apresenta as condições nas quais este conflito ocorreu em 

determinados momentos históricos, bem como qual o partido, até então, saiu vitorioso dessas 

ocorrências conflituosas. Segundo, nos coloca frente ao armamento do adversário ao 

apresentar a culpa. Mais especificamente, já polemizando com “doentes”, demonstra que a 

culpa é algo que veio a ser no animal humano quando este passou a viver em sociedade. 

Desmascara, com isso, a justificativa metafísica do sacerdote, que apreende o pecado como 

uma voz divina na consciência humana. Terceiro, faz com que compreendamos a articulação 

política dos seus adversários através do ideal que os guia, o ascetismo. Demonstra, assim, que 

não só a noção de culpa é um artifício sacerdotal, mas que há uma série de práticas através das 

quais o sacerdote faz crescer sua influência sobre o seu rebanho e como este consegue 

manter-se vivo através dessas recomendações sacerdotais. Nesse âmbito, a Genealogia da 



195 

Moral, por um lado, nos faz perceber que o conflito abarcado na grande política, ao qual 

Nietzsche está se inserindo, não é algo novo, mas decorrente de uma série de influências 

histórico-culturais. Por outro lado, é através da Genealogia da Moral que Nietzsche convoca 

seus leitores a se colocarem frente às possibilidades culturais decorrentes da emergência da 

morte de Deus, frutos da catástrofe moral do Ocidente. Coloca em teste, assim, as concepções 

vitais daqueles que se deparam com a morte de Deus. Neste último caso, a referida obra 

funciona como um elemento chave para que seja levado à cabo o processo transvalorativo, 

com o qual o filósofo planeja implantar uma nova política sobre a Terra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



196 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

OBRAS DE NIETZSCHE 

NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. Tradução: 
Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio de uma filosofia do futuro. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2005. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2018. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2016. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos: ou como se filosofa com o martelo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2017. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Digitale Kritische Gesamtausgabe Werke und Briefe. In: 
D’IORIO, P. (ed.). Paris: Nietzsche Source, 2009-. Disponível em: 
http://www.nietzschesource.org/. 

NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo: como alguém se torna o que é. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2008. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos Póstumos: 1885-1887: vol VI. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2013. Tradução: Marco Antônio Casanova. 

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos Póstumos: 1887-1889: vol VII. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2012. Tradução: Marco Antônio Casanova. 

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2009. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2005. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano II: um livro para espíritos livres. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2017. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo: maldição ao cristianismo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2016. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. São Paulo: Nova cultural, 1996. Tradução e 
organização: Rubens Rodrigues Torres Filho. (Coleção Os pensadores). 

NIETZSCHE, Friedrich. On the Genealogy of Morals: a polemic. Nova Iorque: Vintage 
Books Edition, 1989. Tradução: Walter Kaufmann e RJ Holligdale. 

NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo: maldição ao cristianismo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2016. Tradução: Paulo César de Souza. 



197 

NIETZSCHE, Friedrich. O Caso Wagner: um problema para músicos. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2016. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. O estado grego. In: NIETZSCHE, Friedrich. Cinco Prefácios para 
cinco livros não escritos. Rio de Janeiro: 7 Letras, 1996, p.37-54. Tradução: Pedro 
Süssekind. 

NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da tragédia: ou Helenismo e Pessimismo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2008. Tradução: Paulo César de Souza. 

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdade e mentira no sentido extramoral. São Paulo: 
Hedra, 2012. Tradução: Fernando de Moraes Barros. 

 

OBRAS SECUNDÁRIAS  

ANDERSON, R. Lanier. Nietzschean Autonomy and the meaning of the "Sovereign 
Individual”. Philos Phenomenol Res, 2022, p.362-384. 

ANDERSON, R. Lenier. On the nobility of Nietzsche´s priest. In: MAY, Simon (ed.). 
Nietzsche´s on the genealogy of morality: a critical guide. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2011. p.24-55. 

ANSELL-PEARSON, Keith; BAMFORD, Rebecca. Nietzsche's Dawn: philosophy, ethics, 
and the passion of knowledge. Hoboken: Wiley & Sons Ltd And Blackwell, 2021. 

ANSELL-PEARSON, Keith. Nietzsche como pensador político: uma introdução. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997. Tradução de: Mauro Gama. 

ARALDI, Clademir Luís. Para uma caracterização do niilismo na obra tardia de Nietzsche. 
Cadernos Nietzsche, [S.I], p. 75-94, 1998.  

AZEREDO, Vânia Dutra de. A Genealogia da Moral em Nietzsche: o passado como eterno 
presente. Síntese: Revista de Filosofia, p.225-244, Belo Horizonte, 2025. 

AZEREDO, Vânia Dutra de. Eticidade do costume: a inscrição do social no homem. In: 
FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio; PASCHOAL, Antonio Edmilson (orgs.). 120 de 
Para a Genealogia da Moral. Ijuí: Ed. Ijuí, 2008, p.243-262. 

AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. 2.ed. São Paulo: Editora 
Unijui e Discurso Editorial, 2003. 

BARROS, Fernando de Moraes. A maldição transvalorada: o problema da civilização em 
“O Anticristo” de Nietzsche. São Paulo e Ijuí: Discurso Editorial e Editora Unijuí, 2002. 

BARRENECHEA, Miguel Angel de. A guerra e a “grande política” na interpretação de 
Nietzsche. In: FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio; PASCHOAL, Antonio Edmilson 
(orgs.). 120 de Para a Genealogia da Moral. Ijuí: Ed. Ijuí, 2008, p.159-176. 

BISMARCK, Otto von. Excerpt from "Blood and Iron" Speech. German History in 
Documents and Images, [S.I], p.1-2, 1862. Disponível em: 
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/sub_document.cfm?document_id=250.  

https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/sub_document.cfm?document_id=250


198 

CONSTÂNCIO, João. “A última vontade do homem, a sua vontade do nada”: pessimismo e 
niilismo em Nietzsche. Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche, [S.I], p.46-70, 2012. 

CONSTÂNCIO, João. Nietzsche and Normativity. Nietzsche-Studien, [S.I], p.116-153, 2022. 

CONWAY, Daniel. Genealogy and Critical Method. In: SCHACHT, R. (org.). Nietzsche, 
Genealogy, Morality: Essays on Nietzsche’s Genealogy of Morals. Berkeley: University of 
California Press, 1994, p. 318-333. 

CORBANEZI, Eder. Perspectivismo e relativismo na filosofia de Nietzsche. São Paulo: 
Editora Unifesp, 2021. 

CONILL-SANCHO, Jesús. A “grande política”. Cadernos Nietzsche, Guarulhos/Porto 
Seguro, 2015, p.83-116. Tradução: Márcio José Silveira Lima.  

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. [S.I]: n-1 edições, 2018. Tradução: Ovídio de 
Abreu Filho. 

DENAT, Céline. F. Nietzsche ou a “política” como “antipolítica”. Cadernos Nietzsche, [S.I], 
p. 41-71, 2013. Tradução: Wilson Antonio Frezzatti Jr. 

DENAT, Céline. Nietzsche, pensador da história? Do problema do “sentido histórico” à 

exigência genealógica. Cadernos Nietzsche, [s. l], p. 7-42, 2008. Tradução: V. Gosselin. 

DIAS, Geraldo. Nietzsche no Brasil (1892-1945): Traduções de textos do filósofo alemão, 
artigos e poemas a seu respeito publicados na imprensa. Curitiba: CRV, 2024. 

DIAS, Rosa. Dioniso contra Parsifal. In: DIAS, Rosa. Amizade estelar: Schopenhauer, 
Wagner e Nietzsche. Rio de Janeiro: Imago, 2009, p.141-156.  

ELGAT, Guy. The individualization of conscience: what Daybreak (9, 10, 544) and The Gay 
Science (117) tell us about the sovereign individual. Inquiry, 2020, p.1-19. 

FERRAZ, Maria Cristina Franco. A Genealogia e suas vozes: o cordeiro e a ave de rapina. In: 
FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio; PASCHOAL, Antonio Edmilson (orgs.). 120 de 
Para a Genealogia da Moral. Ijuí: Ed. Ijuí, 2008, p.147-158. 

FOUCAULT, Michel. “Nietzsche, a genealogia e a história.” In: FOUCAULT, 
Michel. Microfísica do poder. São Paulo e Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2019. p. 55-87. 
Tradução: Marcelo Catan.  

FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio. A fisiopsicologia de Nietzsche: a superação da 
dualidade cultura/biologia. 2. ed. Ijuí: Editora Unijuí, 2006. (Coleção Nietzsche em 
perspectiva).  

FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio. A pia fraus (mentira piedosa) sob a perspectiva da 
Genealogia da Moral: vontade de potência e mito. In: FREZZATTI JUNIOR, Wilson 
Antonio; PASCHOAL, Antonio Edmilson (orgs.). 120 de Para a Genealogia da Moral. Ijuí: 
Ed. Ijuí, 2008, p.263-280.  

FREZZATTI JUNIOR, Wilson Antonio. Algumas considerações acerca da mistura de povos 
ou raças no pensamento de Nietzsche. Estudos Nietzsche, Vitória/Rio de Janeiro, 2024, 
p.41-61. 



199 

GONÇALVES, Luiz Felipe Xavier. Genealogia do Estado e do Direito em Nietzsche. 
Curitiba: Editora Crv, 2021. 

GOLDSCHMIDT, Victor. Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos sistemas 
filosóficos. In: GOLDSCHMIDT, Victor. A religião de Platão. São Paulo: Difusão Europeia 
do Livro, 1963, p.139-147.  

GONÇALVES, Alexander; MANDELI, Alison Vander. Anarquismo ético e décadence 
fisiológica: sobre a influência de Tolstói na avaliação nietzschiana de Jesus em O Anticristo. 
Dissertatio, 2024, p.119-139.  

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. São Paulo: 
Martins Fontes, 2000. Tradução: Luiz Sérgio Rapa e Rodnei Nascimento. 

HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 1990. Tradução: Flávio Beno Siebeneichler. 

HATAB, Lawrence. Genealogia da Moral de Nietzsche: uma introdução. São Paulo: 
Madras, 2010. Tradução: Nancy Juozapavicius. 

HEIDEGGER, Martin. A sentença nietzschiana “Deus está morto”. Natureza humana, [S.I], 
p.471-526, 2003. Tradução: Marco Casanova.  

HOBBES, Thomas. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. 
São Paulo: Abril Cultural, 1983. Tradução: João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da 
Silva. 

ITAPARICA, André. From Consciousness to Conscience: Cognitive Aspects in Nietzsche’s 
Genealogy of Conscience. Nietzsche Studien, p.226-245, [S.I], 2024.  

ITAPARICA, André. Idealismo e Realismo na filosofia de Nietzsche. São Paulo: Editora 
Unifesp, 2019. (Sendas e Veredas). 

ITAPARICA, André. Nietzsche e o sentido histórico. Cadernos Nietzsche, [s. l], p. 79-100, 
2005.  

JANAWAY, Christopher. Beyond Selflessness: Reading Nietzsche's Genealogy. Nova York: 
Oxford University Press, 2007.  

JENSEN, Anthony K. Nietzsche and the Truth of History. In: STERN, Tom (ed.). The New 
Cambridge Companion to Nietzsche. Cambridge: Cambridge University Press, 2019, 
p.249-273. 

JULIÃO, José Nicolao. O ensinamento da superação em Assim Falou Zaratustra. 
Campinas: Editora Phi, 2016. 

KAUFMANN, Walter. Nietzsche: philosopher, psychologist, antichrist. Princeton and 
Oxford: Princeton University Press, 2013.  

LEITER, Brian. Nietzsche metaethics: Against the privilege readings. European Journal of 
Philosophy, [S.I], p.277-297, 2000. 

LEITER, Brian. Nietzsche on morality. 2. ed. Londres e Nova York: Routledge, 2014. 



200 

LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. São Paulo: Abril Cultural, 2018. 
Tradução: Anoar Aiex. 

LOSURDO, Domenico. Nietzsche, o rebelde aristocrata: biografia intelectual e balanço 
crítico. Rio de Janeiro: Revan, 2009. Tradução: Jaime A. Classen. 

LOSURDO, Domenico. Nietzsche e a crítica da Modernidade. São Paulo: Ideias e Letras, 
2016. Tradução: Alessandra Siedschlag. 

MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. 3. ed. Rio de Janeiro e São Paulo: Paz & 
Terra, 2017. 

MARTON, Scarlett. Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 1. ed. São Paulo: 
Edições Loyola, 2014. (Sendas e Veredas). 

MARTON, Scarlett. Ler Nietzsche como “nietzschiano”: Questões de método. Discurso: 
Revista do Departamento de Filosofia da USP, São Paulo, p.7-24, 2018. 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos. São Paulo: Editora 
brasiliense, 1990. (Sendas e Veredas). 

MARTON, Scarlett. Nietzsche, filósofo da suspeita. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. 
(Coleção Ensaios).  

MARTON, Scarlett. Nietzsche e a arte de decifrar enigmas: treze conferências europeias. 3. 
ed. São Paulo: Discurso Editorial e Barcarolla, 2009. (Sendas e Veredas). 

MARTON, Scarlett. Nietzsche e as mulheres: Figuras, imagens e tipos femininos. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2022a. 

MARTON, Scarlett. Nietzsche, “o Bom Europeu”: a recepção na Alemanha, na França e na 
Itália. São Paulo: Editora Unifesp, 2022b. 

MARTON, Scarlett. Os valores da transvaloração dos valores. Cadernos Nietzsche, Rio de 
Janeiro/Recife/Santo André, p.1-24, 2025. 

MELO NETO, João Evangelista Tude de; SILVA, Antonio Carlos de Oliveira. entre Nietzsche 
e a tradição contratualista moderna: a noção nietzschiana de “Estado” nas seções 16 e 17 da 
segunda dissertação de Genealogia da moral. Cadernos Nietzsche, Guarulhos/Porto Seguro, 
p. 31-53, 2018. 

MELO NETO, João Evangelista Tude de. Nietzsche, o último filósofo metafísico? (um 
diálogo acerca da interpretação heideggeriana). Cadernos Nietzsche, [s. l], v. 42, n. 1, p. 
191-208, 2021. 

MELO NETO, João Evangelista Tude de. Nietzsche à luz dos antigos: a Transvaloração dos 
valores. Curitiba: Editora CRV, 2022. 

MELO NETO, João Evangelista Tude de. O eterno retorno do mesmo e a subversão da noção 
de fatalismo. Discurso, São Paulo, 2018, p. 121-133. 

MONTINARI, Mazzino. Equívocos marxistas. Cadernos Nietzsche, [s.I], p.33-52, 2002. 
Tradução: Dion Davi Macedo.  



201 

MONTINARI, Mazzino. Interpretações nazistas. Cadernos Nietzsche, [s.I], p.55-77, 1999. 
Tradução: Dion Davi Macedo. 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. São Paulo: 
Annablume, 1997. Tradução: Oswaldo Giacoia Jr. 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e os antagonismos 
de sua filosofia. São Paulo: Editora Unifesp, 2009. Tradução: Clademir Araldi. 

NASSER, Eduardo. O destino do gênio e o gênio enquanto destino. Cadernos Nietzsche, 
[s.I], p.287-302, 2012. 

NUSSBAUM, Martha. Is Nietzsche a political thinker? International Journal Of 
Philosophical Studies, [s. l], p. 1-13, 1997. 

PASCHOAL, Antônio Edmilson. As formas do ressentimento na filosofia de Nietzsche. 
Philósophos, 2008, p.11-33. 

PASCHOAL, Antônio Edmilson. O ressentimento como um fenômeno social. In: 
Barrenechea, Miguel Angel de; FEITOSA, Charles; PINHEIRO, Paulo; SUAREZ, Rosa 
(orgs.). Nietzsche e as ciências. Rio de Janeiro: 7Letras, 2011, p.189-201. 

RÉE, Paul. A origem dos sentimentos morais. São Paulo: Editora Unifesp, 2018. Tradução: 
André Itaparica e Clademir Araldi.  

REGO, José Lins do. O Nietzsche de Hitler. Cadernos Nietzsche, Guarulhos e Porto Seguro, 
p. 88-90, 2016. 

RIBEIRO, Renato Janine. Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo. Belo 
Horizonte: Ed. UFMG, 1999. 

RISSE, Mathias. The second treatise in On the Genealogy of Morality: Nietzsche on the 
Origin of the Bad Conscience. European journal of philosophy, 2001, p.55-81. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do contrato social: ou princípios do direito político. São Paulo: 
Abril Cultural, 1999. Tradução: Lourdes Santos Machado.  

SALANSKIS, Emmanuel. Sobre o eugenismo e sua justificação maquiaveliana em Nietzsche. 
Cadernos Nietzsche, [S.I], p.167-201, 2013. 

SCHACHT, Richard. O naturalismo de Nietzsche. Cadernos Nietzsche: [S.I], p. 35-75, 2011. 
Tradução de: Olímpio Pimenta. 

SILVA JÚNIOR, Ivo da. A face oculta da moeda: a política na filosofia de Nietzsche nos 
comentários de Scarlett Marton. In: SILVA JÚNIOR, Ivo da; AZEREDO, Vânia Dutra de 
(org.). Os sentidos da formação: festschrift para Scarlett Marton. Curitiba: Editora Crv, 
2023. p. 43-50. 

SILVA JÚNIOR, Ivo da. Em busca de um lugar ao sol: Nietzsche e a cultura alemã. São 
Paulo, Ijuí: Discurso Editorial e Editora Unijuí, 2007. 

SILVA JÚNIOR, Ivo da. Tropeços nacionalistas: Lutero na berlinda. Cadernos Nietzsche, 
[S.I] p.43-57, 2008. 



202 

ZAHREDDINE, Danny; STARLING, Bruno Pimenta. Por um lugar ao sol: a política externa 
alemã de Otto von Bismarck a Guilherme II. Rev. Bras. Est. Def., [S.I], p.213-239, 2020. 

             ​  

  


	ff4b369c6492daa7fb2157893460b693a4536036f16e0295cc14c7d2848af274.pdf
	ff4b369c6492daa7fb2157893460b693a4536036f16e0295cc14c7d2848af274.pdf
	ff4b369c6492daa7fb2157893460b693a4536036f16e0295cc14c7d2848af274.pdf
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	INTRODUÇÃO 
	1. GENEALOGIA E GRANDE POLÍTICA 
	1.1 O procedimento genealógico de Nietzsche  
	1.1.1 A instrumentalização da história 
	1.1.2 A instrumentalização do exame linguístico 
	1.1.3 A instrumentalização da fisiopsicologia 

	 
	1.2 A Grande Política 
	1.2.1 Grande política e a oposição ao nacionalismo. 
	1.2.2 Grande política como conflito: uma nova forma de pensar a política.   


	2. OS PARTIDOS POLÍTICOS OU A DUPLA PRÉ-HISTÓRIA DOS VALORES MORAIS 
	2.1 Genealogia da Moral: uma nova perspectiva da dupla história dos valores. 
	2.2 O Sacerdote e a transvaloração dos valores 
	2.3 Roma x Judeia: a configuração do conflito. 

	3. O APARECIMENTO DA CULPA: DÍVIDA, AGRESSIVIDADE E COISAS APARENTADAS. 
	 
	3.1 O Nascimento do Estado e o aparecimento da má consciência.  
	3.2 A eticidade do costume e o aparecimento da responsabilidade 
	3.3 O desenvolvimento do direito e as práticas de crueldade 
	3.4 Cristianismo e a maximização da culpa 

	4. IDEAIS ASCÉTICOS: A DOMINAÇÃO SACERDOTAL E A CATÁSTROFE DO OCIDENTE. 
	4.1 A dominação sacerdotal: o ideal ascético como meio de controle.  
	4.2 A Catástrofe no Ocidente: a verdade como problema. 
	4.3 À caminho da conclusão… 

	5. CONCLUSÃO 
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
	OBRAS DE NIETZSCHE 
	OBRAS SECUNDÁRIAS  
	             ​ 



