
 
 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 

 

 

 

 

GREGÓRIO ADÉLIO MANGANA 

 

 

 

O ESTATUTO DA “MEDICINA TRADICIONAL” EM MOÇAMBIQUE: 

GOVERNANÇA, (BIO) DIVERSIDADE EPISTÉMICA E (DES) 

COLONIALIDADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2024 

 



 
 

 
 

GREGÓRIO ADÉLIO MANGANA 

 

 

 

 

 

 

 

O ESTATUTO DA “MEDICINA TRADICIONAL” EM MOÇAMBIQUE: 

GOVERNANÇA, (BIO) DIVERSIDADE EPISTÉMICA E (DES) 

COLONIALIDADE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Remo Mutzenberg  

 Coorientador: Profª. Dra Maria Paula Meneses 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

     2024

Tese a ser apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Sociologia, da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para a obtenção do grau de Doutor 

em Sociologia. 

 



iii 
 

 
 

GREGÓRIO ADÉLIO MANGANA 

 

O ESTATUTO DA “MEDICINA TRADICIONAL” EM MOÇAMBIQUE: 

GOVERNANÇA, (BIO) DIVERSIDADE EPISTÉMICA E (DES) 

COLONIALIDADE 

 

 

 

 

 

 

 

Aprovado em Recife, 16 de Dezembro de 2024 

 

Banca Examinadora 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Remo Mutzenberg – Orientador (Presidente da Banca) 

PPGS/ Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________________________________________ 

Prof.  Dr. Marcílio Dantas Brandão Examinador Interno 

PPGS Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Gustavo Gomes da Costa Santos – Examinador Interno 

PPGS/ Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________________________________________ 

Profª Drª. Isabel Maria Alçada Padez Cortesão Casimiro – Examinadora Externa 

CEA/ Universidade Eduardo Mondlane 

 

______________________________________________________________________ 

Profª Drª Jacimara Souza Santana – Examinadora Externa 

Universidade do Estado da Bahia/UNEB 

Tese a ser apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Sociologia, da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para a obtenção do grau de Doutor 

em Sociologia. 

 



iv 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                          Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

Mangana, Gregório Adélio.  

   O Estatuto da "Medicina Tradicional" em Moçambique: governança, 

(bio) diversidade epistémica e (des) colonidade / Gregório Adélio 
Mangana. - Recife, 2024.  

   251f.: il.  

 

   Tese (Doutorado)- Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-graduação em Sociologia, 
2024.  

   Orientação: Prof. Dr. Remo Mutzenberg.  

   Coorientação: Profª. Dra Maria Paula Meneses.  
 

 

   1. Medicina tradicional; 2. Governança; 3. Regulamentação; 4. (Des) 

colonialidade; 5. Moçambique. I. Mutzenberg, Remo. II. Meneses, Maria 

Paula. III. Título.  
 

UFPE-Biblioteca Central 

 

 

 
 

Elaborado por Elaine Cristina Barroso - CRB- 

  



v 
 

 
 

 

  



vi 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu Pai, Adélio Mangana Gregório (in memoriam) 

 



vii 
 

 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

O percurso académico é cheio de desafios. E estes desafios impactam 

profundamente a nossa vida como pessoas imbuídas de responsabilidades familiares 

(como filho, marido, pai, irmão) e profissionais. Isto quer dizer que ele afeta, direta ou 

indiretamente não apenas a mim, mas sobretudo as pessoas próximas. É por esta razão 

que estes anos de formação foram acompanhados por uma mistura de momentos e 

sentimentos (melancolia, desânimo, nostalgia, mas também de entusiasmo e festejos). 

Portanto, sensibilidades próprias de quem está distante do aconchego e conforto de casa 

e dos seus, outrossim de quem conheceu novos lugares que passaram a ser considerados 

lares e pessoas que passaram a ser consideradas (mais do que mestres e mentores), família 

e amigos. Neste percurso foram profundamente relevantes, instituições sem as quais estas 

redes de relações não teriam sido possíveis. É neste sentido que quero deixar os meus 

profundos agradecimentos:  

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), que 

através do Programa de Estudantes-convênio de Pós-Graduação (PEC-PG), possibilitou, 

não apenas o financiamento dos meus estudos na Universidade Federal de Pernambuco, 

mas, sobretudo, a construção de relações com diversos companheiros que à minha 

semelhança estavam ali para a realização de um sonho, que era o doutorado.  

À coordenação do PPGS. À secretária do PPGS/UFPE, particularmente a Karine 

Mendes e Mônica Malafaia, que sempre estiveram presentes em todo o percurso 

académico oferecendo todo apoio necessário. Colocando-se sempre à disposição para a 

resolução de todas as inquietações de índole estudantil. 

À Universidade Pedagógica e à Universidade Save por autorizarem a continuação 

dos meus estudos. Quando saí para fazer o doutorado, a Universidade Pedagógica foi 

extinguida, criando-se, a partir dela, 5 novas universidades, a Universidade Save, faz parte 

das cinco novas universidades criadas, a qual passei a fazer parte.  

Aos Professores e Professoras do Programa de Pós-Graduação em Sociologia 

(PPGS) da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), por terem pacientemente me 

iniciado a prática sociológica, da qual não tinha nenhuma familiaridade senão muito 



viii 
 

 
 

parcialmente. Ao Professor Heraldo Souto, que tendo conhecimento de que haviam 

alguns estudantes que não tinham em sua formação uma base sociológica, nos introduziu, 

a mim e a Luciana Martins Campos, a uma espécie de ritual sociológico, para que 

pudéssemos ter pressupostos suficiente para podermos seguir, na altura, a jornada do 

mestrado.  

Ao meu orientador Remo Mutzenberg, que mesmo sem nos conhecermos 

fisicamente, acreditou e abraçou o meu projeto do mestrado, e posteriormente o projeto 

de doutorado. Mutzenberg, tal como Souto, pegou-me pela mão, tal como um pai, e 

introduziu-me ao mundo da sociologia. Sou muito grato ao acompanhamento e à 

dedicação por ele empreendida, para que eu me tornasse praticante da sociologia. Isto 

porque este ciclo que termina, é na verdade o início de uma carreira profissional para esta 

área.  

Quero agradecer à professora Eliane Veras, pelo aprendizado que durante este 

percurso fui colhendo e sobretudo pelas contribuições empreendidas no meu projeto de 

pesquisa no exame de qualificação. Estendo estes agradecimentos a Laura António 

Nhaueleque e ao Professor Paulo Henriques Martins, as contribuições empreendidas 

foram profundamente importantes para a realização deste trabalho.  

Agradeço à Professora Maria Paula Meneses, pelas contribuições que 

consubstanciaram o viés teórico e metodológico tomados no início da pesquisa, e 

sobretudo pela recomendação de bibliografia e fontes físicas, que pudessem auxiliar na 

realização da pesquisa. Esta contribuição não seria possível sem a colaboração do Elísio 

Macamo e do meu orientador, Remo Mutzenberg.  

À Direção Nacional de Medicina Tradicional, por ter-me aberto as portas e 

contribuido em tudo que fosse necessário para a realização da pesquisa. 

As associações de medicina tradicional, que sem sua abertura e apoio a presente 

tese jamais teria se materializado. 

À TV limpopo, que me recebeu durante a pesquisa de campo, e muito em 

particular ao meu amigo Daniel Covane, apresentador na ocasião, do programa “coisas 

de tradição”. 

Aos meus amigos, colegas e irmãos do Programa de Pós Graduação em 

Sociologia, sobretudo ao Roberto Lemos, pela amizade, companheirismo e sua entrega 



ix 
 

 
 

abnegada sempre que fosse necessário. Ao Inã Cândido Medeiro e Rômulo Santos que 

partilhamos não apenas momentos de debate e reflexões acadêmicas, mas sobretudo 

momentos de fortalecimento emocional e de confraternização. Aos demais colegas, que 

mesmo não partilhando a mesma turma, a Universidade e o PPGS nos unia como uma 

verdadeira família.  

Quero agradecer ao Jaime Jemuce, meu conterrâneo e vizinho de quarto, durante 

os anos do doutorado, sempre presente em momentos alegres e tristes. Aos demais colegas 

moçambicanos em Recife, onde a diáspora se permitiu ser um lugar de encontro, de 

amizade, de sonhar um Moçambique próspero e sobretudo de confraternização. Ao Mário 

e à Silvia, que me receberam carinhosamente em sua casa (transformada em república 

estudantil). 

Aos meus amigos, Ângelo Daniel Chumane, Anselmo Panze Chizenga, Dércio 

Ricardo Guite, Delfino Jorge Banze, Francisco Alexandre Maibasse, João Palmerino, 

Keluna Marciana Sitoe, Manuel Cochole Gomane. 

Ao grupo de pesquisa “Sociedade Brasileira Contemporânea: cultura, democracia 

e pensamento social” do Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Universidade 

Federal de Pernambuco, em que faço parte. Este grupo possibilitou debates e partilha de 

conhecimento entre os diferentes pesquisadores. 

À minha familia, aos meus irmãos, Ester Adélio Mangana, Ercilia da Brígida 

Adélio Mangana, Felizarda Adélio Mangana, Iraé Adélio Mangana, Teófilo Adélio 

Mangana e Virginia Viroida Adélio Mangana pela força emocional que sempre me 

transmitiram. À minha mãe Luísa Pedro, pela força e preocupação. Aos meus filhos 

Luwanga Gregório Mangana, Akin Gregório Mangana e Carla Gregório Mangana. À 

minha companheira Evelise Angélica Maibasse pelo afecto, amizade, e sobretudo por 

estar presente neste percurso cheio de momentos adversos assim como de momentos 

felizes. Fiquei mais motivado quando na véspera de terminar este texto recebi deles a 

seguinte mensagem: “ Que o nosso bom Deus lhe guie, tome a dianteira dos seus 

caminhos. (...)para que possas ter força e vigor suficiente para cumprir com sabedoria o 

momento que se avizinha. Nós continuaremos orando por ti, hoje, amanhã e sempre. (...)”. 

  



x 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(...) era chamado de Agbala, e as pessoas vinham de 

longe e de perto consultá-lo. Vinham quando o 

infortúnio lhes batia à porta, ou quando tinham uma 

disputa com os vizinhos. Vinham para descobrir o 

que o futuro lhes reservava ou para consultar os 

espíritos de seus antepassados. 

(Chinua Achebe, O mundo se despedaça) 

 



xi 
 

 
 

     

RESUMO 

 

A manifestação e coexistência de saberes e práticas socioculturais autóctones em 

países outrora colonizados foi sempre marcada por tensões e cenários de 

repressão, desprestígios e resistências, sobretudo na sua coexistência com a 

racionalidade moderna ocidental. Este cenário vem ocorrendo desde o período de 

ocupação e colonização europeia e perpetua-se até os dias de hoje, devido, no 

entanto, à maioria dos países saídos da colonização terem adotado modelos de 

organização social e política ocidentais como únicas formas válidas e oficiais no 

processo de construção das suas nações. Em Moçambique, em particular, os 

regimes instituídos no período pós-independência, agenciaram as cosmovisões 

autóctones sob diferentes perspectivas (desde repressões, desprestígios, 

“valorização” etc.). No entanto, no que concerne à medicina tradicional, nosso 

objeto de pesquisa, até o presente continua se manifestando conflitos e tensões 

associados, de um lado, à sua credibilidade enquanto forma válida de 

conhecimento, e de outro, à consequente luta pela sua legitimação e 

regulamentação. É neste sentido que a presente tese procurou, como objetivo 

central, analisar as dinâmicas de governança da medicina tradicional, buscando 

compreender as reivindicações e controvérsias em torno da sua regulamentação 

em Moçambique. Com base em ferramentas metodológicas qualitativas, 

recorremos a triangulação de métodos e técnicas de pesquisa, nomeadamente: 

observação participante, conversas informais, registros, entrevistas 

semiestruturadas e pesquisa documental. O trabalho de campo foi realizado, entre 

2020 e 2021 em três províncias de Moçambique: Maputo, Gaza e Inhambane, 

orientado pela seguinte questão: Que pressupostos estão subjacentes às 

reivindicações e controvérsias em torno da regulamentação da medicina 

tradicional em Moçambique? A tese demonstra que as demandas pela 

regulamentação da medicina tradicional têm como pressupostos cinco razões 

fundamentais: (1) a reivindicação pelo seu lugar dentro das instituições 

responsáveis pelo agenciamento da medicina tradicional (reivindicação como 

sujeitos autodeterminantes nos processos decisórios da sua prática), (2) a proteção 

dos conhecimentos médicos tradicionais, (3) a desqualificação e marginalização 

destas atividades, (4) a necessidade de reconhecimento da espiritualidade, (5) o 

controle das atividades médicas tradicionais, de modo a estabelecer rigor sobre o 

que deve ser ou não permitido. 

 

Palavras-Chave: Medicina tradicional; governança; regulamentação; (des) 

colonialidade; Moçambique. 

  

  



xii 
 

 
 

 

ABSTRACT 

 

The manifestation and coexistence of indigenous socio-cultural knowledge and practices 

in formerly colonized countries has always been marked by tensions and scenarios of 

repression, discrediting and resistance, especially in their coexistence with modern 

Western rationality. This scenario has been going on since the period of European 

occupation and colonization and continues to this day, due to the fact that most of the 

countries that emerged from colonization have adopted Western models of social and 

political organization as the only valid and official forms in the process of building their 

nations. In Mozambique, in particular, the regimes established in the post-independence 

period acted on indigenous worldviews from different perspectives (from repression, 

discrediting, “valorization”, etc.). However, as far as traditional medicine is concerned, 

our research subject, to date there have been conflicts and tensions associated, on the one 

hand, with its credibility as a valid form of knowledge, and on the other, the consequent 

struggle for its legitimization and regulation. It is in this sense that the central aim of this 

thesis was to analyze the dynamics of governance of traditional medicine, seeking to 

understand the claims and controversies surrounding its regulation in Mozambique. 

Based on qualitative methodological tools, we used triangulation of research methods and 

techniques, namely: participant observation, informal conversations, records, semi-

structured interviews and documentary research. The fieldwork was carried out between 

2020 and 2021 in three provinces of Mozambique, namely Maputo Province, Gaza 

Province and Inhambane Province, guided by the following question: What assumptions 

underlie the claims and controversies surrounding the regulation of traditional medicine 

in Mozambique? The thesis shows that the demands for the regulation of traditional 

medicine are based on five fundamental reasons: (1) the claim for their place within the 

institutions responsible for managing traditional medicine (claim as self-determining 

subjects in the decision-making processes of their practice), (2) the protection of 

traditional medical knowledge, (3) the disqualification and marginalization of these 

activities, (4) the need for recognition of spirituality, and (5) the control of traditional 

medical activities, in order to establish rigour about what should and should not be 

allowed. 

 

Key words: Traditional medicine; Governance; regulation; (de)coloniality; 

Mozambique. 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

 
 

 

 

RESUMEN 

 

La manifestación y coexistencia de saberes y prácticas socioculturales indígenas en países 

antiguamente colonizados siempre ha estado marcada por tensiones y escenarios de 

represión, descrédito y resistencia, especialmente en su convivencia con la racionalidad 

occidental moderna. Este escenario se viene dando desde el período de ocupación y 

colonización europea y continúa hasta nuestros días, debido a que la mayoría de los países 

surgidos de la colonización han adoptado los modelos occidentales de organización social 

y política como las únicas formas válidas y oficiales en el proceso de construcción de sus 

naciones. En Mozambique, en particular, los regímenes establecidos en el periodo 

posterior a la independencia actuaron sobre las cosmovisiones indígenas desde diferentes 

perspectivas (desde la represión, el descrédito, la «valorización», etc.). Sin embargo, en 

lo que respecta a la medicina tradicional, nuestro tema de investigación, hasta la fecha se 

han producido conflictos y tensiones asociados, por un lado, a su credibilidad como forma 

válida de conocimiento y, por otro, a la consiguiente lucha por su legitimación y 

regulación. Es en este sentido que el objetivo central de esta tesis fue analizar las 

dinámicas de gobernanza de la medicina tradicional, buscando comprender las 

reivindicaciones y controversias en torno a su regulación en Mozambique. Basándonos 

en herramientas metodológicas cualitativas, utilizamos una triangulación de métodos y 

técnicas de investigación, a saber: observación participante, conversaciones informales, 

registros, entrevistas semiestructuradas e investigación documental. El trabajo de campo 

se llevó a cabo entre 2020 y 2021 en tres provincias de Mozambique, a saber, la provincia 

de Maputo, la provincia de Gaza y la provincia de Inhambane, guiado por la siguiente 

pregunta: ¿Qué supuestos subyacen a las reivindicaciones y controversias en torno a la 

regulación de la medicina tradicional en Mozambique? La tesis muestra que las demandas 

de regulación de la medicina tradicional se basan en cinco razones fundamentales: (1) la 

reivindicación de su lugar dentro de las instituciones responsables de la gestión de la 

medicina tradicional (reivindicación como sujetos autodeterminantes en los procesos de 

toma de decisiones de su práctica), (2) la protección de los conocimientos médicos 

tradicionales, (3) la descalificación y marginación de estas actividades, (4) la necesidad 

de reconocer la espiritualidad, y (5) el control de las actividades médicas tradicionales, 

con el fin de establecer un rigor sobre lo que debe y no debe permitirse. 

 

Palabras clave: Medicina tradicional; Gobernanza; regulación; (de)colonialidad; 

Mozambique. 

  



xiv 
 

 
 

Lista de Figuras 

Figura1: Publicidade de atividades médicas tradicionais nas ruas da cidade de 

Maputo...........................................................................................................................187 

Figura 2: Publicidades de atividades médicas tradicionais feitas por mensagens de textos 

em celulares...................................................................................................................188 

Figura 3: Sede da Associação de Medicina Tradicional de Moçambique ...................225 

Figura 4: Terreno onde funciona a Associação dos Ervanários de Moçambique, médicos 

tradicionais reunidos em seus encontros habituais de trabalhos. .................................226 

Figura 5: Mercado de Xipamanine na cidade de Maputo.............................................227 

Figura 6: Mercado de Xipamanine, venda de artigos e remédios de medicina tradicional 

......................................................................................................................................227 

Figura 7: Mercado central da cidade de Xai-Xai, onde entrevistamos os vendedores de 

remédios tradicionais.....................................................................................................228 

Figura 8: Mercado de Xai-Xai, venda de artigos e remédio de medicina tradicional. 228 

Figura 9: Nos estúdios em plena gravação do programa “Coisas de Tradição”. O 

apresentador Daniel Covane no meio, acompanhado de dois convidados médicos 

tradicionais....................................................................................................................229 

Figura 10: Mercado da Maxixe, venda de remédios e artigos de medicina tradicional 

......................................................................................................................................230 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

 
 

 

Lista de Quadros 

Quadro1-Distribuição dos participantes da pesquisa por organizações/instituições ....34 

Quadro2- Legislação relativa à medicina tradicional e transformações dentro do 

Ministério da Saúde de Moçambique independente. ..................................................132 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xvi 
 

 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

AERMO                          Associação dos Ervanários de Moçambique  

AFRO/OMS                    Escritório Regional para a Àfrica 

AHU                                Arquivo Histórico Ultramarino 

AHM                               Arquivo Histórico de Moçambique  

ALBIMOZ                      Associação de Apoio aos Albinos de Moçambique 

AMETRAMO                 Associação dos Médicos Tradicionais de Moçambique 

AMENA                          Associação da Medicina Natural e Alternativa  

 AMORINGA                 Associação de Medicina Tradicional Moringa  

AVEMETRAMO            Associação dos Vendedores dos Medicamentos Tradicionais 

CACOMETRA            Confederação das Associações de Conhecimento de Medicina 

Tradicional  

CDB                                Convenção sobre a Diversidade Biológica 

CEA/UEM                      Centro de Estudos Africanos da Universidade Eduardo 

Mondlane 

CCN                                Congresso Colonial Nacional 

CMCM                            Conselho Municipal da Cidade de Maputo. 

CNBS                              Comitê Nacional de Bioética para a Saúde 

DEC                                 Departamento de Educação e Cultura 

DEPMMT               Departamento de Estudos de Plantas Medicinais e Medicina 

Tradicional 

D.I.R.E                            Documento de Identificação de Residência para Estrangeiro  

DNMTA                 Direção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa de 

Moçambique  

DNMP                             Direção Nacional de Medicina Preventiva   

DNMTA                          Direção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa 

DPI                                  Direitos de Propriedade Intelectual  

EPI                                   Estratégia de Propriedade Intelectual  

FINSANI                           Fundo da inspeção dos serviços administrativos e  dos negócios 

indígenas  

FDSNI                             Fundo da Direção do Serviço dos Negócios Indígenas 

FORUNTA                      Forum de Medicina Tradicional e Alternativa  

FRELIMO                       Frente de Libertação de Moçambique 

GATT                              Acordo Geral de Tarifas e Comércio  



xvii 
 

 
 

GD                               Grupos Dinamizadores 

GEMT                         Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional  

GETM                         Grupo Espiritual e Tradicional de Moçambique  

GGPM                         Governo Geral da Província de Moçambique  

INIAM                         Instituto Nacional de Investigação Agronômica de Moçambique 

INMT                           Instituto Nacional de Medicina Tradicional 

INS                               Instituto Nacional de Saúde 

IURD                            Igreja Universal do Reino de Deus 

MANU                         União Nacional Africana de Moçambique 

MEDIMOC                  Empresa de Importação e Exportação de Medicamentos 

MISAU                         Ministério da Saúde  

OIM                              Organização internacional das Migrações 

OJM                              Organização da Juventude Moçambicana  

OMS                             Organização Mundial da Saúde 

OMM                            Organização da Mulher Moçambicana,  

OTM                             Organização dos Trabalhadores Moçambicanos, 

PCEB                            Plano Curricular do Ensino Básico 

PNMT                           Política Nacional de Medicina Tradicional 

PROMETRA                Associação para a Promoção de Medicina Tradicional 

RENAMO                     Resistência Nacional de Moçambique  

RCNI                             Repartição Central dos Negócios Indígenas  

SNS                               Sistema Nacional de Saúde  

STV                               Soico Televisão 

SSCM                            Serviços de Saúde da Colônia de Moçambique  

UEM                              Universidade Eduardo Mondlane  

UDENAMO                  União Democrática Nacional de Moçambique  

UNAMI                         União Nacional de Moçambique Independente 

UNESCO                    Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a 

Cultura 

UNICEF                         Fundo das Nações Unidas para a Infância  

UPRAMET                    União dos Praticantes de Medicina Tradicional  

URSS                             União das Repúblicas Socialistas Soviéticas  

ZANU                            Zimbabwe African National Union  

YETHU                          Educação e Cultura para o Desenvolvimento  



xviii 
 

 
 

 

1 INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 20 

2 DELINEAMENTO DA PESQUISA: METODOLOGIA E DESCRIÇÃO DA 

PESQUISA DO CAMPO ............................................................................................... 31 

2.1 Opções metodológicas .............................................................................................. 31 

2.2 Métodos e técnicas de pesquisa ................................................................................ 32 

2.3 Fases da realização da pesquisa ................................................................................ 34 

2.3.1 O levantamento da documentação (o levantamento de arquivos) ......................... 34 

2.3.2 A pesquisa de campo: método e coleta de dados................................................... 37 

2.3.3 Análise de dados .................................................................................................... 40 

2.4 Considerações éticas ................................................................................................. 41 

2.5 Limitações ................................................................................................................ 43 

3 CRÍTICA À MODERNIDAD E OCIDENTAL E A BUSCA DE OUTRAS 

ALTERNATIVAS EPISTÉMICAS ............................................................................... 45 

3.1 Leituras críticas a partir dos estudos pós-coloniais e decoloniais ............................ 45 

3.2 O conhecimento local a partir de um olhar pós-colonial e decolonial ou crítica ao 

conhecimento local produzido no século XIX ............................................................... 55 

3.3 “Conhecimento médico tradicional”: terminologias e sentidos para a designação das 

atividades dos “médicos tradicionais” ............................................................................ 66 

3.3.1 Quem são os (ti)nyangas, nyamussoros, nyangarumes?........................................ 73 

4 O PERÍODO COLONIAL E O AGENCIAMENTO DA MEDICINA 

TRADICIONAL.... ......................................................................................................... 76 

4.1 A codificação dos usos e costumes “indígenas”  e o lugar da “medicina tradicional” 

no periodo colonial ......................................................................................................... 76 

4.2 Percepções e representações da prática médica tradicional e dos seus agentes no 

período colonial .............................................................................................................. 89 

4.3 A repressão dos médicos tradicionais no período colonial..................................... 103 

4.3.1 Desterro dos “indesejáveis” (médicos tradicionais) para São Tomé e Príncipe .. 112 

5 O PERÍODO APÓS A INDEPENDÊNCIA EM MOÇAMBIQUE: o estabelecimento 

do Estado-nação e os discursos e políticas sobre a medicina tradicional ..................... 119 

5.1 Moçambique, a construção do Estado-nação e as políticas da frelimo com relação à 

cultura..... ...................................................................................................................... 119 

5.2 Renamo e a sua postura em relação Às instituições tradicionais ........................... 128 

5.3 Rejeição e combate ao poder e as instituições tradicionais pela Frelimo ............... 129 

5.4 A Renamo pró-cultura: o aproveitamento das instituições tradicionais ................. 131 

5.5 Discursos e políticas em torno da medicina tradicional no período pós independência 

em Moçambique ........................................................................................................... 133 



xix 
 

 
 

5.6 As metamorfoses da “medicina tradicional” dentro do Ministério da Saúde ......... 148 

5.7 A política da medicina tradicional .......................................................................... 151 

5.8 O discurso do Estado sobre a institucionalização da medicina tradicional ............ 155 

6 AS ASSOCIAÇÕES DE MEDICINA TRADICIONAL E AS REIVINDICAÇÕES 

PARA A REGULAMENTAÇÃO DAS SUAS ATIVIDADES NA 

CONTEMPORANEIDADE ......................................................................................... 158 

6.1 Mapeamento e Formação das Associações de Medicina Tradicional .................... 158 

6.1.1 Associações Ativas Encontradas ......................................................................... 158 

6.1.2 As associações de medicina tradicional: breve história do seu surgimento ........ 159 

6.2 Perfil dos agentes que compõe a Direção Nacional da Medicina Tradicional e 

Alternativa e a ausência dos médicos tradicionais ....................................................... 165 

7 FUNDAMENTOS DAS DEMANDAS PELA LEGITIMAÇÃO E 

REGULAMENTAÇÃO DA MEDICINA TRADICIONAL.........................................169 

7.1 Da necessidade de garantir a proteção dos conhecimentos médicos tradicionais (ou da 

necessidade de evitar a expropriação dos conhecimentos médicos tradicionais).......... 169 

7.2 Desqualificação e Marginalização das Atividades Médicas Tradicionais.............. 185 

7.2.1 A desqualificação por parte das Igrejas evangélicas ........................................... 185 

7.3 A exigência do reconhecimento, ou não, da dimensão espiritual e suas 

controvérsias...... ........................................................................................................... 193 

7.4 A necessidade de policiamento ou controle interno (entre os médicos tradicionais) 

contra práticas ou condutas consideradas nocivas. ....................................................... 201 

7.5 Entraves na regulamentação da medicina tradicional: entre incertezas e 

esperanças.....................................................................................................................209 

8 CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 214 

9 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ...................................................................... 221 

10 ANEXOS ................................................................................................................. 235 

 



20 

 

 
 

1  INTRODUÇÃO  

O contexto africano, moçambicano sobretudo, dispõe de uma diversidade 

epistêmica incomensurável e essa diversidade se, de um lado, dispõe de várias e, por 

vezes, contraditórias representações, do outro lado, ela coloca percepções distintas sobre 

o seu agenciamento. A temática que constitui o objeto desta pesquisa nasce em razão de 

narrativas associadas a métodos atribuídos às práticas da medicina tradicional em 

Moçambique e a tensão ligada à luta pela sua regulamentação. Apresento, inicialmente, 

o contexto que deu origem ao presente estudo e mostro como, a partir desse mesmo 

contexto, foi construído o problema e os objetivos da pesquisa.  

O contato com a “medicina tradicional”, como objeto de pesquisa, deu-se em junho 

de 2016, a partir de uma reportagem da Soico Televisão (STV), um canal televisivo 

moçambicano, no seu habitual Jornal da Noite. A manchete da reportagem indicava: 

“Tráfico de Albinos: a Ametramo garante que não usa órgãos humanos nos seus 

tratamentos” (STV, 2016). Um conjunto de Associações de Médicos Tradicionais, na 

ocasião, encabeçadas pela Ametramo (Associação dos Médicos Tradicionais de 

Moçambique), havia convocado a imprensa com o objetivo de responder às acusações 

feitas pela Associação de Apoio aos Albinos de Moçambique (ALBIMOZ), no âmbito do 

Dia Mundial de Consciencialização do Albinismo, segundo as quais os médicos 

tradicionais estavam envolvidos na perseguição, matança e uso de partes de corpo 

humano de albinos nas suas práticas.   

Para além de defenderem a integridade da sua medicina, os médicos tradicionais 

repudiaram e distanciaram-se de toda a prática médica tradicional que recorre ao uso de 

partes do corpo humano para qualquer tipo de cura. No mesmo diapasão, a então diretora 

do Instituto Nacional de Medicina Tradicional (INMT), Felisbela Gaspar, entrevistada 

pela Voa Português, em defesa dos médicos tradicionais afirmou: "Esta não é prática 

cultural em Moçambique, não há cursos de medicina tradicional em que se introduz esta 

matéria, onde se diz que para a pessoa ter bens, ficar bem na vida ou acontecer alguma 

coisa de bem terá que usar ossadas ou pedaços de corpos de pessoas que é para fazer a 

sua vida". (Voa Português, 2016) 

Os médicos tradicionais justificaram-se alertando a emergência de outras medicinas 

tradicionais oriundas de países vizinhos e que atuam em Moçambique de forma ilegal. 

Para estes, a questão do uso de partes do corpo humano por esta medicina é real, 



21 

 

 
 

entretanto, negam que esta prática seja movida pelos médicos tradicionais moçambicanos.  

O argumento da Ametramo, na ocasião, referia que “(...) a medicina tradicional 

moçambicana, aquela que tem a identidade e cultura moçambicana não usa órgãos 

humanos para curar enriquecimento, [ou] mesmo para qualquer fim.” (STV, 2016). 

Deste modo, para os médicos tradicionais, a resolução deste problema passava pela 

criação de um regulamento que permitisse regrar as atividades dos médicos tradicionais. 

Estes reconhecem que a atividade médica tradicional carece de uma reestruturação de 

modo a estabelecer-lhe regras. Como eles próprios referiram na ocasião, a medicina 

tradicional  

não está bem organizada (...), uma vez que ainda não existe uma lei apropriada 

para a [sua] regulação. Nós reclamamos, nós todos praticantes da medicina 

tradicional, por intermédio das nossas associações, só que a coisa até hoje não 

funciona, mas estamos a pedir que isso realmente aconteça, para existir um 

sistema de controlo porque o que entra e sai não sabemos (STV, 2016).  

Portanto, naquela data, para além da STV, muito rapidamente dei-me conta de que 

aquela notícia ocupava as páginas de vários outros mídias e com títulos igualmente 

variados, nomeadamente: “Protestos em Maputo contra a perseguição de Albinos”( RTP 

Notícias, 2016), “Centenas de pessoas marcharam hoje contra a perseguição de albinos 

no país” (Folha de Maputo, 2016), “Obscurantismo e ignorância, causas da perseguição 

a albinos em Moçambique” (Voa Português, 2016), “Feitiço e Preconceito: Albinos em 

Moçambique”( DW, 2016), entre outros.  

No dia 31 de agosto do mesmo ano, dia da celebração da Medicina Tradicional 

Africana, dentre várias atividades os médicos tradicionais marcharam e organizaram uma 

feira de saúde que contou com a exposição dos serviços e produtos da medicina 

tradicional, incluindo atividades culturais. O lema das comemorações enunciava: 

“Regulamentação dos produtos da Medicina Tradicional na Região Africana”. Os 

médicos tradicionais voltaram a distanciar-se de qualquer prática que envolve uso de 

partes de corpo humano em suas atividades, denunciando a existência de charlatães e 

médicos tradicionais vindos de países vizinhos e reivindicaram, diante dos representantes 

do governo, a regulamentação das suas atividades. 

O tráfico, assassinatos, raptos e exumação de corpos de albinos é um fenômeno 

historicamente antigo, mas voltou a intensificar-se, segundo o relatório da Organização 

Internacional das Migrações (OIM) de 2019, nos períodos entre 2013 e 2016. A autoria 

destas práticas, neste imbróglio, sempre foi imputada aos médicos tradicionais. No 



22 

 

 
 

entanto, este cenário colocou em causa toda a reputação e a ideia de cura e de saúde 

subjacente às práticas médicas tradicionais e veio reacender os debates antecedentes 

ligados à regulamentação da medicina tradicional. 

Este cenário, que sugeria várias perspectivas de pesquisa, permitiu-me refletir sobre 

os processos de institucionalização ou regulamentação da medicina tradicional, muito por 

conta da minha dissertação do mestrado. A pesquisa desenvolvida no mestrado tinha 

como objeto os “conhecimentos endógenos” e discutiu a sua institucionalização no Plano 

Curricular do Ensino Básico em Moçambique (PCEB). Neste sentido, a natureza 

temática, envolvendo a medicina tradicional e a sua regulamentação, era de um certo 

modo extensão do percurso iniciado no mestrado.  

O processo de reivindicação pela institucionalização da medicina tradicional é 

anterior ao fenômeno envolvendo o uso de partes de corpo humano de pessoas albinas. 

Ele é resultado de uma história marcada por repressão, desprestígio e supressão dos 

médicos tradicionais e suas práticas, iniciada com a implantação do Estado colonial. Com 

o estabelecimento do Estado colonial, uma série de mudanças ocorreram em perspectiva 

social, econômica, política e religiosa. Estas mudanças possibilitaram a introdução de 

lógicas distintas das locais e estas novas lógicas permitiram a transformação e, muitas 

vezes, proibição e eliminação de epistemologias e ontologias locais (Said, 1990; 

Mudimbe, 2013; Santos, 2009). As formas de organização social endógenas foram 

combatidas de tal forma que grupos como os tinyanga1, responsáveis pela questão da 

saúde, foram marginalizados e suas atividades interditas (Meneses, 20004a, 2005, S/D; 

Granjo, 2009; Honwana, 2002; Santana, 2011).  

A desautorização, de um lado, e contínua utilização de práticas médicas 

tradicionais, de outro lado, implicou punições com penas de prisão, inclusive penas que 

incidiam no envio dos “infratores” a trabalhos forçados no interior da colônia ou para as 

outras colônias. Vários médicos tradicionais foram enviados para trabalhos forçados na 

ilha de Moçambique e S. Tome e Príncipe para trabalhar nas plantações e/ou para a 

construção de estradas e pontes (Honwana, 2002; Meneses, 2004b, 2005; Santana, 2011).  

Se por um lado, as repressões eram severas e as penas de prisão incluíam deportações e 

                                                           
1 O termo Tinyanga é plural da palavra Nyanga que significa aquele que tem o dom de curar a partir de 

plantas medicinais com auxílio dos espíritos ancestrais. O termo é próprio do Changana, língua Bantu 

falada entre povos africanos habitantes do sul de Moçambique, é a forma plural da palavra Nyanga 

(Santana, 2014, 2018, Granjo, 2009, 2011, Meneses, S/D, Junod, 1996). 

 



23 

 

 
 

trabalhos forçados, de modo a desencorajar a prática da medicina tradicional, por outro 

lado, via-se uma persistência no seu exercício. O que provocava, como refere Honwana, 

frustrações às autoridades portuguesas, quando verificavam que as populações, inclusive 

as autoridades locais estabelecidas pelo sistema administrativo português, continuavam 

praticando a medicina tradicional (Honwana, 2002. p.124). 

No período pós-independência, iniciou-se uma série de mudanças sociais e 

políticas, consubstanciadas pela orientação marxista do governo da Frente de Libertação 

de Moçambique (FRELIMO)2. O governo da FRELIMO no pós-independência, tal como 

o governo colonial, rejeitou, em seus discursos, as organizações e estruturas ditas 

tradicionais e “práticas tradicionais ligadas à adoração dos antepassados e à posse pelos 

espíritos, rotulando-as de obscurantistas e supersticiosas” (Honwana, 2002, p. 168). 

Durante o processo de construção do Estado Nação, em Moçambique, se estabeleceram 

confrontações identitárias e culturais, subjacentes ao rumo ideológico seguido no pós-

independência, movidas, por um lado, pelas perspectivas ditas “tradicionais” e, por outro 

lado, pela perspectiva dita “moderna”.  Conquistada a independência em 1975, a 

FRELIMO viu a necessidade de estabelecer uma nova configuração do Estado, totalmente 

contra os princípios quer fossem eles tradicionais/autóctones moçambicanos, quer fossem 

coloniais. Isto com o proposito de estabelecer uma nova sociedade regida por princípios 

novos (Machel, 1975, p.37).  O discurso sobre a construção da nação, promovido pela 

FRELIMO, tinha em vista a eliminação das particularidades identitárias e culturais 

intrínsecas à sociedade dita “tradicional” e a instituição de valores ditos modernos.  

Portanto, esta nova dinâmica do Estado implicava novas formas de organização social e 

novos padrões de vivência.  

Entretanto, o que se constatou foi que após a independência, o Estado se debateu 

com a medicina tradicional, possibilitando a sua “integração” no Ministério da Saúde a 

partir da criação de um Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional (GEMT), em 1977 

                                                           
2 A Frente de Libertação de Moçambique (FRELIMO), foi criada em 1962, como consequência da fusão 

de três organizações nacionalistas, nomeadamente: a União Democrática Nacional de Moçambique 

(UDENAMO), a União Nacional de Moçambique Independente (UNAMI) e a União Nacional Africana de 

Moçambique (MANU). Tendo sido eleito, Eduardo Chivambo Mondlane, como Presidente. Devido a 

inviabilidade de diálogo entre a FRELIMO e Portugal, desencadeou-se a luta armada em setembro de 1964, 

pela independência de Moçambique (Mondlane, 1975) Em 1974, houve o golpe militar em Portugal que 

depôs o regime salazarista, no mesmo ano houve cessar fogo em Moçambique e seguiram-se negociações 

para a independência, resultando nos acordos de Lusaka entre a FRELIMO e Portugal, culminando no 

estabelecimento de um governo de transição e proclamação da independência de Moçambique em 1975 

(Honwana, 2002) 



24 

 

 
 

(dois anos depois da independência), com o proposito de estudar o poder curativo das 

plantas usadas pelos médicos tradicionais. Esta abertura se deu, sobretudo, por conta das 

reivindicações feitas por grupos de médicos tradicionais e reforçada, no ano seguinte, 

com a Conferência Internacional sobre Cuidados Primários de Saúde em Alma Ata, 

URSS, promovida pela Organização Mundial da Saúde (OMS). Esta Organização 

exortava a todos os países membros, e em especial aos países com baixa cobertura 

sanitária, a colaboração estreita com intervenientes comunitários e a medicina tradicional, 

com vista a aumentar a cobertura sanitária e melhorar os serviços de saúde do Sistema 

Nacional de Saúde (SNS), de cada um dos países. Em 1990, é criada a Associação dos 

Médicos Tradicionais de Moçambique, como forma de reconhecer e “valorizar” o 

conhecimento desta medicina no combate a doenças. A nova constituição de 1992, sob 

orientação neoliberal, criou novos espaços de organização, inclusive no campo da 

medicina tradicional. Portanto, não obstante este percurso, a questão da regulamentação 

continua sendo um entrave, e os médicos tradicionais continuam reivindicando a sua 

consumação. 

É a partir desta problematização que me proponho a debruçar sobre as vicissitudes 

da governança da medicina tradicional, de modo a compreender o seu estatuto em 

Moçambique. No entanto, o conceito de governança para além de ser usado em vários e 

diferentes contextos, ele é um conceito polissêmico. Não obstante esta pluralidade e 

complexidade conceitual, o uso que a presente tese faz do conceito governança não se 

distancia da sua etimologia. A palavra governança, etimologicamente tem sua origem no 

verbo grego Kubernãn, que significa pilotar ou conduzir, e foi outrora utilizado pelo 

filósofo Platão para designar sistema de regras, ou ato de governar a sociedade. 

Entretanto, o termo grego deu origem ao termo latino medieval gubernare, o qual possui 

a mesma conotação de pilotar, elaborar regras ou mesmo conduzir. O termo foi ainda 

utilizado como sinônimo de government, no Concise Oxford Dictionary. Portanto, 

governança é o “ato ou maneira de governar, o cargo ou a função de governar”. 

(Kjær, Anne Mette, 2004, p.3). Deste modo, propomos, dentro dos pressupostos 

avançados, como pergunta de pesquisa, nomeadamente: Que pressupostos estão 

subjacentes às reivindicações e controvérsias em torno da regulamentação da medicina 

tradicional em Moçambique? Ou, que razões estão subjacentes às reivindicações e 



25 

 

 
 

controvérsias em torno do estatuto da medicina tradicional em Moçambique? Ou ainda, 

qual é o lugar da medicina tradicional no Sistema Nacional de Saúde3 em Moçambique? 

Para responder o problema de pesquisa, pretendo, como objetivo geral, analisar as 

dinâmicas da governança da medicina tradicional em Moçambique, buscando 

compreender as reivindicações e controvérsias em torno da sua regulamentação. Este 

objetivo se subdivide nos seguintes objetivos específicos: a) Caracterizar os retratos 

construídos historicamente a volta da “medicina tradicional” e dos seus agentes; b) 

Mapear as instituições, sujeitos e discursos envolvidos na controvérsia em torno da 

regulamentação da “medicina tradicional”; c) Compreender como é que o discurso da 

regulamentação é apropriado pelas instituições e sujeitos envolvidos; e por fim; d) 

Compreender as controvérsias e obstáculos na busca pela regulamentação da “medicina 

tradicional”. 

A medicina tradicional enquanto categoria de análise e, sobretudo, as questões de 

governança e representação que marcam a centralidade da pesquisa, demandam um 

entendimento da discussão existente sobre os saberes ditos tradicionais em sua relação 

com os saberes ditos modernos. Desta forma, enquadro, nesta pesquisa, a “medicina 

tradicional” no campo dos “conhecimentos endógenos”. Este campo tem se caracterizado 

por denominações distintas: “conhecimento local”, “conhecimento indígena”, 

“conhecimento tradicional”, “conhecimentos subalternos”, “conhecimentos subjugados”, 

“conhecimentos nativos”, “conhecimentos desqualificados”, entre outras. Estas 

designações surgiram, de um lado, para classificar certos saberes como inferiores em 

relação a outros, ou seja, para caracterizar “o conhecimento produzido fora dos centros 

hegemônicos” (Porto-Gonçales, 2005, p.3), além disso, ressurgiram como reação a esta 

categorização para assinalar “a pluralidade de sistemas de produção de saber no mundo e 

(...) a sua importância nos processos de desenvolvimento” (Santos, et.al., 2005, p. 13).   

                                                           
3 No período pós a independência de Moçambique, a partir do decreto lei n 5/75 de agosto de 1975, o 

conselho de ministros nacionalizou as clínicas privadas do período colonial, com vista a potencializar os 

meios e conceder maior acesso à saúde às populações. O decreto colocava o estado como único agente e 

protagonista no que concerne à disponibilização de condições, sejam elas materiais assim como humanas, 

de acesso aos serviços de saúde. A partir de 1991, com a liberalização econômica e democratização do país, 

e com a sua lei n 25/91, o Sistema Nacional de Saúde deixa de ser o único provedor dos serviços de saúde, 

entrando em cena os serviços de assistência médica privados (Mitano et al., 2016). Neste mesmo período o 

Estado cria a Associação dos Médicos Tradicionais de Moçambique e posteriormente, em 2004, cria a 

política de medicina tradicional com o objetivo de “integração do Sistema da Medicina Tradicional no 

Sistema Nacional de Saúde de modo a garantir cuidados de saúde primários, seguros e com qualidade a 

toda a população Moçambicana” (Boletim da República, 2004., p.132).  
 



26 

 

 
 

Os debates no campo do conhecimento endógeno incidem, de um lado, nos modos 

como ele é representado e adjetivado e, de outro lado, nas suas variadas formas de 

coexistência no mundo. Este cenário é resultado da sua relação com a ciência moderna. 

O processo de colonização e o surgimento da ciência moderna, nos sécs. XIX e XX, com 

maior incidência para a antropologia, desencadeou um processo dicotômico. A 

compreensão do mundo passou a se orientar em perspectivas polarizadas entre primitivos 

e civilizados, tradicionais e modernos, Norte e Sul etc. No campo do conhecimento a 

oposição traduziu-se em conhecimento científico e conhecimento tradicional.   

As pretensões de dominação, universalização e naturalização do conhecimento 

científico deram lugar a processos de exclusão, marginalização, epistemicídio, 

silenciamentos, extraversão, expropriação, (re) apropriação etc., que refletiam modos de 

coexistência do conhecimento endógeno (Hountondji, 1989; Santos, 2008). Como refere 

Santos, os processos dicotômicos, classificatórios e hierarquizantes, que caracterizaram a 

ciência moderna, produziram silenciamentos e desabilitaram as outras alternativas e 

permitiram com que a compreensão do mundo se resumisse à realidade ocidental, 

eliminando a possibilidade de uma compreensão plural do mundo (Santos, 2008). 

Nesta disposição, se o conhecimento local não se encontra numa relação de 

justaposição com o conhecimento científico, ele resiste e caminha em paralelo com o 

conhecimento moderno sem diálogo, ou é desabilitado e eliminado/asfixiado, causando 

um esquecimento coletivo do mesmo, ou ainda se configura em novas forma de saberes. 

Não obstante os saberes locais sejam cada vez mais marginalizados e impedidos de um 

desenvolvimento natural, condenados a escleoresarem-se a longo prazo (Hountondi, 

2012, p.14), eles ainda não desapareceram da memória coletiva de muitos povos, porém, 

encontram-se atualmente nas margens do conhecimento científico, aparecendo como um 

conhecimento informal (Houtondji, 2002, p.24). Neste sentido, para este autor, uma das 

tarefas mais urgentes consiste em desmarginalizar os saberes ditos tradicionais, 

recuperando-os de maneira crítica e responsável, integrando-os no movimento da 

investigação viva. Isto é, ressignificando as qualificações pejorativas usadas para designar 

o conhecimento não científico (tal como “conhecimento local”, “conhecimento 

indígena”, “conhecimento tradicional”), com o objetivo de realçar a pluralidade e 

diversidade dos sistemas de produção de saberes no mundo e o seu papel para o 

desenvolvimento. Outra questão que preocupa os pesquisadores do saber local tem a ver 

com a extraversão, e este processo é acompanhado pela questão da expropriação e (re) 



27 

 

 
 

apropriação. Tal como constata Paulin Hountondji (1989), a investigação em África é 

extravertida, orientada para o exterior, ordenada e subordinada em função das 

necessidades externas. Ela não é autocentrada e não responde às necessidades locais. A 

produção do conhecimento é gerida e controlada pelos países do Norte. O conhecimento 

local é tido como matéria-prima e a África tem sido o reservatório dessa matéria-prima. 

Por esse motivo, o conhecimento local é recolhido no seu estado bruto para a sua posterior 

transformação nos grandes laboratórios e centros de investigação dos países do Norte. 

Nessa sequência, dá-se a expropriação e apropriação e os países do Norte são, em última 

análise, os beneficiários dos conhecimentos locais.  

Portanto, o conhecimento local é discutido por várias correntes teóricas, porém, 

nesta pesquisa, recorro às contribuições teóricas dos estudos pós-coloniais e decoloniais. 

Estas teorias estão em constante diálogo com os conhecimentos endógenos. Questionam-

se, dentre várias coisas, sobre a natureza da sua adjetivação, da sua coexistência, da 

relação saber/poder, das formas do seu agenciamento/governança, dos seus processos de 

colonialidade, com o objetivo de buscar sua emancipação; aliás, como nos sugere Martins 

(2019), o propósito “...de libertação das novas epistemologias, como os conhecimentos 

dos povos subalternos massacrados esquecidos pela colonialidade, é a base da crítica ...” 

(Martins, 2019, p.89). 

Estas teorias partem da ideia segundo a qual só se pode compreender os contextos 

historicamente subjugados a partir de experiências da colonização europeia. Por esta 

razão retomam os processos históricos de modo a compreender as relações atuais de poder 

e dominação, que se baseiam na exploração econômica e no imperialismo cultural. 

Entretanto, as relações entre o saber e poder se articulam a partir de processos de 

representação. Todo o processo de colonização foi acompanhado por um processo de 

representação, em que as culturas e sujeitos nos contextos colonizados foram 

classificados e qualificados sob variadas formas. Estas culturas foram apresentadas como 

primitivas, atrasadas, irracionais, tradicionais, homogêneas, unanimistas, obscurantistas, 

míticas, entre outras designações.  

A ciência de matriz ocidental cunhou as cosmovisões africanas como sendo 

homogêneas ou unanimistas. Esta visão defendeu a ideia de que as culturas africanas 

compartilhavam uma identidade comum e que a mesma identidade era imutável. A 

tradição filosófica africana desconstruiu esta ideia. Para esta tradição a ideia de 

homogeneidade das culturas africanas faz parte de uma pseudo identidade difundida pela 



28 

 

 
 

ciência moderna ocidental. Estas pseudo identidades foram, segundo alguns teóricos 

(Appiah, 1997; Mudimbe, 2013; Hountondji, 2002), teorizadas por pressupostos falsos, 

designadamente: a raça, a partilha de experiência histórica comum, uma metafísica 

comum etc. Para estes autores, as sociedades africanas não compartilham culturas 

comuns, línguas comuns e nem dimensões religiosas comuns, justamente porque as 

identidades no contexto africano foram sempre múltiplas e complexas, surgidas de 

histórias e dinâmicas sociais, econômicas, políticas, peculiares a cada contexto.  

Portanto, este cenário constitui uma parte do conjunto de representações 

veiculadas pela ciência moderna ocidental. Este modelo único e linear de compreensão 

do mundo, marginalizou todo o resto do mundo, e rotulou outras culturas de míticas e 

irracionais. O modelo eurocêntrico representou o “outro” em categorias como, índio, 

africano e exerceu sobre elas relações de dependência e de violência numa dimensão 

econômica, política, e, sobretudo, epistemológica e ontológica (Meneses, 2004a, 2005). 

Entretanto, o campo discursivo pós-colonial questiona a relação entre o conhecimento 

científico ocidental e outras formas de conhecimento e abre espaço às reivindicações e 

debates sobre sistemas de pensamento “tradicionais” ou locais.  

Neste sentido, a tradição de intelectuais pós-colonialistas e decoloniais questiona o 

eurocentrismo, a racionalidade científica, a governação neoliberal, o capitalismo 

selvagem empreendido pela modernidade ocidental, buscando, a partir desta 

desconstrução, alternativas locais e possibilidades de um diálogo alternativo ensejado a 

partir das “regiões excluídas subordinadas pelos conhecimentos coloniais e 

eurocêntricos” (Lander, 2005). Ou como diria Mignolo (2008), a partir de um contexto 

onde as “línguas marginalizadas e denegridas, religiões e formas de pensar estão sendo 

reinscritas em confrontação com as categóricas de pensamento ocidental” (Mignolo, 

2008, p.297). 

A tese está organizada em sete secções, incluindo a introdução e as considerações 

finais e referências bibliográficas. No segundo capítulo, a seguir, apresento as minhas 

escolhas metodológicas e descrevo os locais onde a pesquisa foi realizada, explicando as 

escolhas desses locais, em seguida apresento os métodos e técnicas de pesquisas 

utilizadas, descrevo a distribuição dos participantes da pesquisa por perfil e instituições. 

Num segundo momento, faço uma apresentação das fases da pesquisa, apresentando os 

caminhos percorridos no levantamento dos arquivos documentais, na realização da 



29 

 

 
 

etnografia e entrevistas no campo. Apresento, por fim, o delineamento da análise de 

dados, as considerações éticas e as limitações encontradas. 

No terceiro capítulo, faz-se uma discussão sobre as críticas feitas à racionalidade 

moderna ocidental, a partir dos estudos pós-coloniais e decoloniais com o intuito de situar 

a discussão sobre a medicina tradicional (os conhecimentos locais). Empreende-se, 

outrossim uma discussão sobre as semânticas desenvolvidas em torno das atividades 

desses agentes, quer no contexto colonial, assim como no contexto após a independência, 

e aborda-se como estes agentes se posicionam em relação a essas terminologias. 

No quarto capítulo, intitulado: “O Estado colonial e o agenciamento da Medicina 

Tradicional”, apresento as transformações que ocorreram, sobretudo no âmbito das 

políticas com relação à medicina tradicional com o estabelecimento do Estado colonial. 

Apresento as várias representações coloniais em relação aos “usos e costumes” e os seus 

processos de codificação. Descrevo e busco compreender os processos de repressão dos 

médicos tradicionais e a sua inclusão no grupo dos indesejáveis, os quais foram 

desterrados para diferentes lugares dentro do país assim como fora. Portanto, mostro 

como o colonialismo se traduziu como máquina de produção de violência, não apenas 

violência no sentido de força física, mas sobretudo de violência epistêmica. 

No quinto capítulo, intitulado “O período após a Independência em Moçambique: 

o Estabelecimento do Estado Nação e os Discursos e Políticas sobre a Medicina 

Tradicional”, apresento os processos de construção do Estado-Nação, analisando a 

implantação do regime marxista-leninista, sobretudo as escolhas tomadas pelo regime da 

FRELIMO no agenciamento das culturas locais, descrevo como estas escolhas 

reprimiram e marginalizaram as epistemologias locais. Descrevo, ainda, a repressão dos 

médicos tradicionais nessa época e discuto o lugar dos médicos tradicionais e da medicina 

tradicional e a relação que se estabelece na época entre os médicos tradicionais e o Estado. 

Discuto as contradições entre a negação e o “reconhecimento” da medicina tradicional 

em Moçambique, com a criação do Gabinete de estudos da medicina tradicional e a 

criação posterior da Associação de Medicina Tradicional de Moçambique e questiono o 

quanto a criação destas instituições constituiu valorização desta medicina, de facto. 

Apresento, por fim, formas de resistência e criação de políticas de medicina tradicional.  

O sexto capítulo, divide-se em três parte, a primeira, abordo sobre “as associações 

de medicina tradicional e as reivindicações para a regulamentação das suas atividades na 



30 

 

 
 

contemporaneidade”, descrevo as associações de medicina tradicional, incluindo a sua 

formação histórica. Descrevo, igualmente, o perfil dos agentes que constituem a Direção 

Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa.  

Na segunda parte do capítulo, sobre “Fundamentos das demandas pela legitimação 

e regulamentação da medicina tradicional”, apresento e analiso os fundamentos 

imanentes às demandas pela regulamentação da medicina tradicional, nomeadamente, as 

questões de expropriação e busca pela legitimação dos seus saberes médicos, a 

necessidade de controle contra práticas ou condutas consideradas desviantes, necessidade 

de garantir o respeito e direito pela propriedade intelectual, as controvérsias relativas a 

perspectiva espiritual.  

Na terceira parte do capítulo, busco compreender os obstáculos que marcam o 

processo de regulamentação da medicina tradicional, a partir de três pressupostos: (1) a 

não participação inclusiva dos principais atores nos processos de regulamentação, (2) a 

expropriação e apropriação dos seus conhecimentos por parte do Estado, e (3) A vontade 

política associada a falta de informação e morosidade por parte das estruturas 

competentes.  Por fim, apresento as considerações finais, nas quais sintetizo as principais 

análises e reflexões desenvolvidas ao longo do estudo e apresento, os principais achados 

da pesquisa. Estas considerações permitem sintetizar o contributo do estudo, bem como 

apontar possíveis caminhos para pesquisas futuras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 
 

2 DELINEAMENTO DA PESQUISA: METODOLOGIA E DESCRIÇÃO DA 

PESQUISA DO CAMPO 

Neste capítulo, procuro apresentar os caminhos percorridos no âmbito do trabalho 

de campo com vista a compreender, por meio de entrevistas, a controvérsia em torno da 

regulamentação da medicina tradicional e, sobretudo, compreender o seu estatuto no 

Sistema Nacional de Saúde em Moçambique na visão dos atores. No percurso da minha 

pesquisa, para além disso, busco compreender como é que o discurso da regulamentação 

é apropriado pelos dois atores, o Estado e os médicos tradicionais. Busquei explorar a 

organização do campo médico tradicional, e as reivindicações dirigidas ao Estado e, 

sobretudo, como os médicos tradicionais buscam conquistar o seu reconhecimento oficial 

e como os agentes do Estado se posicionam diante desta problemática. Portanto, descrevo 

em detalhe as opções metodológicas e, sobretudo, as estratégias de pesquisa, os processos 

de construção do corpus e sua análise, questões éticas, as limitações da pesquisa e a 

descrição da pesquisa de campo. 

 

2.1 Opções metodológicas 

A presente pesquisa orienta-se a partir de uma perspectiva de abordagem 

essencialmente qualitativa e se propõe a compreender, não somente as ações sob ponto 

de vista de governança, bem como, na concepção dos atores, os significados e as 

representações que estes conferem ao seu meio e suas práticas e sobretudo, às suas 

reivindicações. A pesquisa qualitativa, em sua natureza, se ocupa de uma perspectiva da 

realidade que opera com “o universo dos significados, dos motivos, das aspirações, das 

crenças, dos valores e das atitudes, o que corresponde a um espaço mais profundo das 

relações, dos processos e dos fenômenos...” (Minayo, 2017, p.21, 22). Portanto, este tipo 

de pesquisa, em sua essência, desafia ao exercício interpretativo para a compreensão do 

“outro”, suas ações cotidianas, suas redes de relações, as significações e conhecimentos 

que este atribui ao seu mundo e suas práticas (Denzin e Lincoln, 2006; Flick, 2009a; 

Minayo, 2001). No caso específico, a pesquisa visa compreender a prática médica 

tradicional, não necessariamente a dimensão epistemológica das suas práticas, embora 

subjacente, mas especificamente a controvérsia em torno da sua institucionalização e a 

apropriação desse discurso entre os atores envolvidos e, sobretudo, a agência dos médicos 

tradicionais.  



32 

 

 
 

 

2.2 Métodos e técnicas de pesquisa 

Para a realização deste estudo, recorri à triangulação de métodos e técnicas de 

pesquisa. A pesquisa qualitativa se coloca como um campo de múltiplas práticas 

interpretativas, o que significa afirmar que a ênfase está na compreensão do mundo social 

através de um exame de interpretação desse mundo por seus participantes, e sendo ela 

esse conjunto de práticas interpretativas em sua ação nunca favorece um determinado 

método ou metodologia em desfavor de outro(a) (Denzin e Lincoln, 2006; Bryman, Alan, 

2012). Aliás, ela sempre se propõe a uma combinação de métodos com o objetivo, como 

referem Denzin e Lincoln (2006) e Flick (2009b), a uma compreensão profunda sobre o 

objeto em estudo. É neste sentido que recorri a etnografia, a pesquisa documental e 

entrevistas. Portanto, a triangulação de métodos e técnicas de pesquisa em sua natureza 

possibilita, mesmo que de forma implícita, a triangulação de dados obtidos durante a 

pesquisa. Para além da triangulação apresentada e descrita, assumimos que, durante a 

pesquisa, tenham ocorrido outras formas de triangulação com vista à compreensão do 

nosso objeto de pesquisa.  

Na pesquisa etnográfica combinei várias técnicas como a observação participante, 

conversas informais, web sites e registros (diário de campo), além das entrevistas 

semiestruturadas previamente organizadas. Relativamente à pesquisa documental, recorri 

à documentação produzida no período colonial, a documentação produzida pelas 

associações dos médicos tradicionais, documentação produzida por organizações não 

governamentais e documentos oficiais produzidos pelo Estado. Portanto, neste trabalho 

recorremos à triangulação não apenas para buscar maior compreensão e conhecimento 

sobre a medicina tradicional, mas sobretudo para imprimir maior rigor em nossa pesquisa, 

de modo a ampliar a validade e a qualidade dos resultados. Em relação à composição dos 

participantes, integraram o estudo médicos tradicionais representantes de associações, 

ativistas, organizações não governamentais, acadêmicos e funcionários do Governo. 

Procedimentos estes efetivados em Maputo (Província de Maputo), Xai-Xai (Província 

de Gaza), Maxixe (Província de Inhambane). Foram realizadas 22 entrevistas, sendo uma 

com a Confederação das Associações de Conhecimento de Medicina Tradicional – 

Cacometra, que engloba todas as associações de medicina tradicional; oito entrevistas 

com membros da  Associação dos Médicos Tradicionais de Moçambique - Ametramo; 

quatro entrevistas com representantes da Associação dos Ervanários de Moçambique – 



33 

 

 
 

AERMO; três entrevistas com membros da Associação dos Vendedores dos 

Medicamentos Tradicionais – Avemetramo; uma entrevista com membro do Grupo 

Espiritual e Tradicional de Moçambique – GETM; uma entrevista com a União dos 

Praticantes de Medicina Tradicional – Upramet; uma entrevista com o responsável do 

programa “coisas de Tradição” da TV Limpopo, um programa que aborda conteúdos 

especificamente relacionados à medicina tradicional; duas entrevistas com diretores da 

Direção Nacional de Medicina Tradicional e uma entrevista com membro do Conselho 

Municipal da Cidade de Maputo. 

Quadro 2 - Distribuição dos participantes da pesquisa por organizações/instituições. 

 

Distribuição dos participantes da pesquisa por organizações/instituições. 

 

Participantes Conversas 

Informais 

Número de 

entrevistas 

Associações de Médicina Tradicional:   

Ametramo Conversas informais 8 (oito) 

Aermo Conversas informais 4 (quatro) 

Avemetramo Conversas informais 3 (trêsa) 

Cacometra Conversas informais 1 (uma) 

GETM  1 (uma) 

Upramet  1 (uma) 

Organizações Não Governamentais:   

Ativistas Conversas informais  

TV Limpopo  1 (uma) 

OMS  Conversas informais  

Yethu Conversas informais  

Funcionários do governo:   

Ministério da Saúde: Direção Nacional de 

Medicina Tradicional 

 2 (duas) 

Conselho Municipal da Cidade de Maputo  1 (uma) 

   

Pesquisadores/acadêmicos Conversas informais  

Nota:  

 

As entrevistas com outras associações falharam, ou pela dificuldade de localizá-las 

ou porque as tentativas de contato não foram correspondidas, nomeadamente: Prometra 

(Promoção da medicina Tradicional), Forunta (Fórum de Medicina Tradicional e 

Alternativa), AMENA (Associação da Medicina Natural e Alternativa), Amoringa 

(Associação de Medicina Tradicional Moringa), AMAC. No entanto, durante o 



34 

 

 
 

levantamento e mapeamento dessas associações tomamos conhecimento que, 

provavelmente, algumas delas estariam extintas, como é o caso da Forunta. 

  Todas as tentativas de entrevistas à Organização Mundial da Saúde, com seu 

escritório em Maputo, falharam. Entretanto, relativamente às entrevistas falhadas, 

busquei explorar a documentação disponível dessas instituições, incluindo entrevistas 

concedidas a órgãos de comunicação e artigos de jornal. Foram igualmente mantidas 

conversas informais com médicos tradicionais de várias associações, ativistas, 

acadêmicos, membros do governo, médicos tradicionais no âmbito da participação em 

eventos, tal como, os eventos organizados anualmente pela Direção Nacional de Medicina 

Tradicional juntamente com a OMS, relativos à comemoração do dia africano de 

medicina tradicional. Participamos em três desses eventos, nomeadamente nos anos 2020, 

2021 e 2023. Participamos no seminário sobre Conhecimento Endógeno Wunyanga: 

Entre olhares, organizado pela Educação e Cultura para o Desenvolvimento - Yethu, em 

2021, uma ONG para promoção do desenvolvimento sustentável de Moçambique. As 

conversas informais foram realizadas a fim de ampliar o meu entendimento sobre o objeto 

de pesquisa.  

2.3 Fases da realização da pesquisa 

O trabalho de pesquisa é compreendido como um ciclo, que se inicia com um 

determinado problema e culmina com a apresentação de resultados não definitivos, mas 

susceptíveis a outros questionamentos que podem dar origem a outras pesquisas. O 

trabalho de pesquisa é constituído por etapas (Minayo, 20021). É à vista disto que a seguir 

apresentamos as etapas que se seguiram para a realização dessa pesquisa, desde o 

levantamento de arquivos, a pesquisa de campo e a apresentação dos pressupostos para a 

análise, as considerações éticas e as limitações.   

2.3.1 O levantamento da documentação (o levantamento de arquivos) 

A primeira fase do trabalho de pesquisa consistiu na busca de material produzido 

no período colonial e no período pós-independência sobre a medicina tradicional, 

analisado nos capítulos dois e três. O material consiste em produção bibliográfica e 

documentos oficiais. A busca foi feita no Arquivo Histórico de Moçambique, no Centro 

de Estudos Africanos, ligado à Universidade Eduardo Mondlane, e em arquivos 

disponíveis em Web sites, nomeadamente: Memórias de África e do Oriente, Antônio 

Rita-Ferreira (Site com o nome de um dos administradores de circunscrição em 

Moçambique, no período colonial) e o Arquivo Histórico Ultramarino. 



35 

 

 
 

Em relação ao material bibliográfico sobre o período colonial foi encontrado um 

imenso acervo sobre estudos ligados aos povos de Moçambique, nos quais a medicina 

tradicional corresponde a uma das variadas temáticas abordadas. Portanto, foram 

encontrados diversos materiais de domínio da medicina tradicional produzidos por 

administradores, missionários, antropólogos e sociólogos. No domínio dos documentos 

oficiais foram encontrados mais de 200 documentos, no Fundo da Direção do Serviço dos 

Negócios Indígenas (FDSNI) e Fundo da Inspeção dos Serviços Administrativos e dos 

Negócios Indígenas (FINSANI), ligados à repressão das atividades da medicina 

tradicional e desterro dos médicos tradicionais para a ilha de Moçambique ou para são 

Tomé e Príncipe4      

                                                           
4 Foi interessante nestes estudos ver as várias terminologias usadas para designar a medicina tradicional e 

as várias representações que estes estudos faziam. Mais de 16 terminologias foram encontradas para 

designar a medicina tradicional, sendo esta última uma delas, exemplo: medicina indígena, medicina negra, 

medicina dos cafres, curanderice espírita, a arte negra de curar, arte indígena de curar, crenças/práticas 

mágicas, práticas mágico-animistas, magia, práticas curativas, adivinhação, feitiçaria, possessão, 

exorcismo, práticas mágicas religiosas, medicina alternativa etc. Estas terminologias podem ser encontradas 

em diversas literaturas que tratam sobre a temática em África, sobretudo em Moçambique. No contexto 

moçambicano encontramos uma série de material do período colonial, nomeadamente: O Uso e Costumes 

dos Bantus, de Henri Junod, de 1912, Os “Zimba”: Monografia etnológica de Antônio Rita-Ferreira, de 

1954, Crenças e práticas mágicas em Homoine do mesmo autor, de 1960, A arte indígena de curar de Júlio 

Afonso da Silva Tavares, de 1909, A arte indígena de curar em terras de Zavala de Carlos Santos Reis de 

1952, Monografia etnográfica Sobre os Tsuas de Julio Justo Alfaro Cardoso, de 1958, Ligeiros 

apontamentos sobre a curanderice espirita entre o povo ba-twa de Júlio dos Santos Peixe  de 1961, A 

possessão e exorcismo em Moçambique, de Luis Domingues Polanah, de 1967/68, O Nhamussoro e as 

outras funções mágico-religiosas, do mesmo autor, de 1965, A possessão sagrada, do mesmo autor de 

1967, Mitologia e Direito Consuetudinário dos Indígenas de Moçambique, de Jose Gonçalves Cota, de 

1946, Código Penal, do mesmo autor de 1946, Alguns problemas sociológico-missionários da África 

Negra, de A. da Silva Rego, de 1960, Raça, Usos e Costumes dos Indígenas, de Antônio Augusto Pereira 

Cabral, de 1925, o Ngoma, de Oliveira L. de 1945, Medicina Indígena da África Portuguesa, de Pina L. 

dde 1940 e “Bruxas e medicina: folclore de Guimarães” do mesmo autor de 1929. Para além dos diversos 

estudos, as representações e terminologias podem ser encontradas em documentos da administração 

colonial ligados a repressão e desterro dos praticantes da “medicina tradicional”, nomeadamente, Arquivo 

Histórico de Moçambique – Fundo da Direção do Serviço dos Negócios Indígenas (FDSNI, secção A), 

Processo 118 “Chaly Oloza Sangoma”, Cota 83. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, cota 89, 

Documento A 25, de 1922. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, secção A, Caixa 83, “Processo 

contra curandeiro”, de 1945. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Secção A, Caixa 83, “Auto 

contra dois indígenas”, de 1954. Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios Indígenas (FDSNI), Secção 

A “Feiticeiros e Curandeiros”, Processo n 118, cota 83, Arquivo Histórico de Moçambique (AHM). 

Arquivo Histórico de Moçambique, Relatórios das Circunscrições. Documento A/25, 1916: “Feitiçaria 

Indígena Praticada pelos Indígenas Ndhleia e Wantshakene”, Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios 

Indígenas, Secção A, Processo n 118, cota 83, Arquivo Histórico de Moçambique (AHM). Documento 603, 

1917: “Zulu” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM. Documento 7/3/1946: “Djane 

Nyamposse” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM. Documento 1960: “Dinheiro apreendido 

a curandeiros e feiticeiros” FDSNI, Secção A, Processo n118, cota 83, AHM. FDSNI, Secção A, Processo 

n 118, cota 83, AHM. Documento A/25, 1917: “Chaly Oloza Shingoma”, FDSNI, Secção A, Processo n 

118, cota 83, AHM. Documento 476, 1916: “Duma e Macuia”, FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 

83, AHM. Documento 297, 1916: “Prisão de régulos e indunas por distribuição do rapé milagroso 

murrime”, FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM.  FDSNI (Fundo da Direção dos Serviços dos 

Negócios Indígenas – FDSNI). 



36 

 

 
 

No período pós-independência, dividimos a nossa busca em dois períodos: o 

primeiro período diz respeito à Primeira República, que foi marcado pelo regime 

marxista-leninista. Encontramos vários documentos oficiais, nomeadamente, documentos 

internos da Frelimo, discursos do primeiro presidente de Moçambique Samora Moisés 

Machel. Páginas do jornal notícias5 e da Revista Tempo6, que retratam sobre a Operação 

Produção e a inclusão dos médicos tradicionais nesta política. Encontramos, igualmente, 

diverso material bibliográfico de acadêmicos e pesquisadores que discutem sobre a 

medicina tradicional. No segundo período pós-independência, marcado pela liberalização 

econômica e política, encontramos artigos de jornais, documentos oficiais tal como 

legislação, relatórios do Ministério da saúde (Direção Nacional de Medicina Tradicional 

e Alternativa), Estatutos orgânicos, documentos produzidos por ONGs, entre outros.  

Como se referem Souza et al. (2011), a pesquisa documental consiste em identificar, 

verificar e apreciar os documentos com finalidade específica. A pesquisa documental 

deve extrair um reflexo objetivo da fonte original, permitindo a localização, identificação, 

organização e avaliação das informações contidas nos documentos, além da 

contextualização dos fatos em determinados momentos. Pode, inclusive, ser um conjunto 

de operações intelectuais, visando a descrição e representação dos documentos de uma 

forma unificada e sistemática para facilitar a sua recuperação. Jacqueline Souza e 

coautoras identificam a pesquisa documental em dois aspectos, como método e como 

técnica. Como método, a análise documental apreende os documentos como base para o 

desenvolvimento de estudos e pesquisas cujos objetivos advêm do interesse do 

pesquisador ou pode ser percebida como uma investigação de pesquisa histórica, uma vez 

que busca a reconstrução crítica dos dados passados no intuito de obter indícios para 

projeções futuras. E como técnica, consiste em formas ou procedimentos de modificação 

e transformação do material visando um determinado objetivo, relacionado à facilitação 

da compreensão e uso de tais informações e a descoberta e estabelecimento de relações 

                                                           
5 “Constituída Assciação da Medicina Tradicional”, Notícias [Maputo], edição 22326, segunda-feira 31 de 

agosto de 1992, p.2, “Médicos Tradicionais Reúnem-se em Conferência”, Noticias [Maputo], Edição 

22313, 15/8/1992, p.8, “Diretiva Ministerial sobre Evacuação das Cidades”. Notícias [Maputo], 20 de junho 

de 1983. p.3, “A partir de amanhã: Operação Produção em 2ª fase”, Notícias, 4 de julho de 1983 

“Curandeiros Querem Cartão de Trabalho!”, Notícias, Maputo, 11 de agosto de 1982, p.2. 
6 “Operação Produção”: Até aonde é que devemos intervir? Revista Tempo, N 672, 1983; “operação 

produção”: punir os desvios. Revista Tempo, Edição n 667 de 24 de Julho de 1983.; “Evacuação de 

Improdutivos: maputo com a máquina em Movimento”. Revista Tempo, Edição n 664 de 3 de Julho de 

1983.; “Operaçâo Produção e abrastecimento: Cartão provisório serve para levantar géneros”, Revista 

Tempo, Edição 674 de 11 de Setembro de 1983.; “operação Produção: já não me sinto parasita”, Revista 

Tempo, Edição666 de 17 de julho de 1983”; “operação produção: Combate à Fome começa no campo”, 

Revista Tempo, edição 668 de 31 de Julho de 1983. 



37 

 

 
 

com o contexto socioeconômico (Souza, 2011, p.223). Neste trabalho usamos a pesquisa 

documental como método. 

 

2.3.2 A pesquisa de campo: método e coleta de dados 

A segunda fase da pesquisa foi caracterizada pela imersão ao campo junto com as 

redes dos médicos tradicionais em que, para além da observação participante, realizamos 

entrevistas e mapeamento das associações de medicina tradicional. A minha imersão no 

campo foi acompanhada de vários obstáculos pelo fato de que nunca havia tido contato 

com o universo que pretendia estudar. Não foi fácil inserir-me no ambiente dos médicos 

tradicionais, uma vez que, os primeiros contatos ensaiados mostravam uma desconfiança 

em relação à minha presença, mesmo depois de devidamente identificar-me e explicar os 

motivos que me traziam ali. Em todos os contatos, sobretudo na Província de Maputo, a 

permissão para as entrevistas e a realização da etnografia foi concedida depois de um 

longo período de negociação e explicação de que não estava ali para expropriar-lhes 

nenhum saber e que o trabalho que desenvolvia consistia em compreender as 

controvérsias em torno da institucionalização da medicina tradicional. A razão desta 

dificuldade consistia na ideia de que as pessoas, que se aproximam deles, fazem-no com 

o único objetivo de instrumentalizá-los e apropriarem-se dos seus conhecimentos, como, 

segundo eles, tem acontecido ao longo de anos. Não obstante este cenário, houve 

circunstâncias em que fui recebido sem imposições e obstáculos, pelo entendimento de 

que o trabalho que estava a desenvolver permitiria maior visibilidade e divulgação das 

suas atividades e reconhecimento da validade do conhecimento médico tradicional. 

O primeiro obstáculo foi o acesso à rede dos médicos tradicionais, no entanto, tinha 

conhecimento, como resultado de leituras e pesquisas, de que a sede de uma das maiores 

organizações dos médicos tradicionais, a Ametramo, encontrava-se localizada no Bairro 

de Xipamanine, na periferia da cidade de Maputo. Mesmo depois de localizada a 

associação, o acesso continuou sendo difícil, devido ao estranhamento que mencionei 

acima, acima de tudo porque estávamos numa época em que a associação não estava a 

funcionar regularmente em decorrência da Covid19.  A minha segunda estratégia foi 

recorrer a plataforma do Facebook, a busca de associações e contatos. A partir desta 

plataforma consegui entrar em contato com a Associação dos Ervanários de Moçambique 

(AERMO). A partir desta associação foi possível ter acesso a outras redes dos médicos 



38 

 

 
 

tradicionais em Maputo e acessar outras associações na Província de Gaza e na Província 

de Inhambane.  

Relativamente às entrevistas, há que referir que a determinação a priori do número 

de sujeitos a entrevistar em pesquisa de base qualitativa, foi de difícil realização. Este 

processo depende muito das características das informações, do grau de profundidade e 

divergência das informações. O campo sempre oferece novos dados que precisam ser 

seguidos, até que seja possível vislumbrar “padrões simbólicos, sistemas classificatórios, 

categorias de análise da realidade e visões de mundo do universo em questão” (Duarte, 

2002, p. 143, 144). No caso da presente pesquisa, a seleção dos participantes foi 

determinada a partir da técnica da bola-de-neve, ou seja, a partir de cadeia de referências, 

onde um indivíduo indica um ou mais indivíduos dentro do seu círculo, grupo ou 

instituição.  Essa técnica geralmente é usada quando os participantes ou informantes 

chave não foram todos identificados previamente e são difíceis de encontrar ou contatar.  

Em nosso caso identificamos duas instituições que nos permitiram acessar tanto a rede 

das associações dos médicos tradicionais, assim como profissionais que trabalham em 

pesquisas e na formulação de políticas ligadas a medicina tradicional, designadamente, a 

Cacometra (Confederação das Associações de Conhecimento de Medicina Tradicional) e 

a Direção Nacional da Medicina Tradicional e Alternativa. A partir da Cacometra tivemos 

conhecimento da existência de cerca de 12 associações, as quais algumas possuem 

representações em todo o país e outras possuem seu campo de abrangência apenas na 

cidade de Maputo. De forma que a pesquisa exigiu um mapeamento destas instituições. 

As sedes das redes dos praticantes da medicina tradicional, em sua maioria, encontram-

se localizadas em Maputo e possuem suas representações pelas demais províncias. Tanto 

é que, sempre que há algum evento que carece de uma visibilidade destas redes, são 

sempre dirigidos a partir da capital Maputo. Isto significa dizer que possuem um sistema 

centralizado de governação que concentra os processos de tomada de decisão mais 

importantes na capital. Portanto, as representações estão estritamente subordinadas ao 

centro do poder em Maputo. Este fato levou-nos a concentrar a nossa pesquisa na região 

sul, sobretudo Maputo. Seguindo este caminho, permitiu ter uma imagem mais 

representativa das questões de agenciamento da medicina tradicional no país.  

As entrevistas foram, à partida, direcionadas aos indivíduos que ocupam os órgãos 

representativos, quer das associações de medicina tradicional, assim como da Direção 

Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa. A partir dessa lógica foi possível criar 



39 

 

 
 

abertura para incluir outros agentes. Seguiu-se esta perspectiva por duas razões 

fundamentais, a primeira deve-se ao fato de que a matéria relacionada à organicidade e 

processos de negociação e interação política são regularmente conhecidas e remetidas a 

estes órgãos representativos. A segunda razão foi a de conformar a entrevista aos órgãos 

representativos equivale, em nossa compreensão, a uma representação coletiva da própria 

associação. A maioria dos médicos tradicionais são “analfabetos” e estes órgãos são 

muitas vezes ocupados em função do nível básico de escolaridade e ou de conhecimento 

da língua portuguesa, isto para facilitar as relações políticas, quer entre as associações, 

entre as associações e o Estado e por sua vez entre as associações e demais instituições 

como ONGS. Este facto foi constatado em outros estudos anteriores ao meu, como é o 

casos das pesquisas desenvolvidas por Honwana, ou ainda estudos desenvolvidos por 

Santana (Honwana, 2002; Santana, 2018). Portanto, seguimos esta perspectiva apoiando-

nos em Minayo (2017), quando afirma que “... uma entrevista com alguém de um grupo 

é, ao mesmo tempo, um depoimento pessoal e coletivo. (...) as informações prestadas por 

pessoas implicadas num tema de pesquisa podem representar o conjunto quando 

determinadas precondições forem observadas” (Minayo, 2017, p. 4). 

Os trabalhos de pesquisa na Direção Nacional de Medicina Tradicional iniciaram 

somente após a aprovação pelo Comitê Nacional de Bioética para a Saúde (CNBS). Estas 

duas instituições encontram-se no edifício do Ministério da Saúde. Na Direção Nacional 

de Medicina Tradicional, foram realizadas entrevistas, conversas informais, observação 

e pesquisa documental. Esta instituição mostrou-se bastante aberta com realização do meu 

trabalho, não obstante a reclamação feita pelo representante daquela instituição 

relativamente aos pesquisadores que passam por ali. Segundo o representante, os 

pesquisadores recorrem àquela instituição com promessas de posteriormente trazerem os 

resultados das suas pesquisas, mas que infelizmente não tem acontecido. Para esta 

instituição, esta prática tem sido recorrente. Para além do trabalho referenciado acima, 

junto com a instituição participei ajudando para que pesquisadores e acadêmicos, que 

trabalham em áreas ligadas à medicina tradicional ou áreas afins, fizessem parte do dia 

Africano da Medicina Tradicional, apresentando suas pesquisas, trabalhos e reflexões 

sobre o status quo da medicina tradicional em Moçambique. Contribuí, igualmente, para 

que a instituição participasse do painel de debate intitulado: O Estatuto da Medicina 

Tradicional em Moçambique: entre processos de luta, resistência e institucionalização, 

por mim organizado no âmbito da IV Conferência, Activismo em África. A Direção 



40 

 

 
 

Nacional de Medicina Tradicional foi um veículo para acessar interlocutores médicos 

tradicionais, sobretudo os médicos tradicionais que pertencem à Ametramo. Variadas 

vezes a direção nacional de medicina tradicional nos remeteu à Ametramo, como órgão 

legítimo para manter contacto, evidenciando uma clara desconsideração em relação às 

outras associações: “se quer informações sobre o seu trabalho recomendo a que entre em 

contacto com a Ametramo, é a associação que mais temos trabalhado com ela nós como 

direção nacional de medicina tradicional o resto são charlatães” (Entrevista, DNMTA, 

2021).   

Foram entrevistadas e mantidas conversas informais com cerca de 25 pessoas, 

dentre as quais médicos tradicionais e agentes que trabalham na promoção da medicina 

tradicional, pesquisadores e funcionários do governo. Este processo todo de pesquisa não 

seguiu um período linear, foi feito com interrupções e continuidades, uma vez que me 

encontrava em Moçambique por razões de saúde. Portanto, a pesquisa decorreu entre 

junho de 2020 e setembro de 2021, com períodos de interrupções.  

 

2.3.3 Análise de dados 

Este percurso metodológico encontra-se alicerçado na análise de conteúdo. Todo o 

processo descrito acima, desde o levantamento da documentação até a realização das 

entrevistas, foi feito consubstanciado por esta perspectiva de análise. Assumi apoiando-

me em Bardin (1977), que era preciso iniciar a análise ao mesmo tempo em que os dados 

estavam sendo coletados e organizados.  

Assumir a análise do conteúdo é não aceitar, de início, a transparência dos fatos, é 

se interrogar sobre o real das coisas/fatos, ou seja, é desconfiar dos fatos apresentados e 

se questionar sobre eles. É uma postura vigilante e crítica, que não permite a aceitação 

simples do real apresentado (Bardin, 1977, p.28). Aliás, a análise do conteúdo busca 

sentidos que não são os apresentados, ou seja, busca “atingir através de significantes ou 

de significados (manipulados), outros «significados» de natureza psicológica, 

sociológica, política, histórica etc.” (Bardin, 1977, p.41).  

Esta perspectiva, procura compreender o contexto pesquisado a partir das 

contribuições dos sujeitos envolvidos nesse contexto, tomando como fundamental as 

significações. Foi com base nesse entendimento que desenhamos a nossa análise, 

acreditando que era através dos questionamentos, suspeitas e apresentação dos factos a 

partir da voz dos entrevistados e da documentação, que se poderia conferir uma produção 



41 

 

 
 

ontológica e epistemológica das narrativas desses agentes, e sobretudo, a complexidade 

cultural da realidade moçambicana e as suas implicações nas formas de governança.  

 Bardin aponta três diferentes fases para a análise de conteúdo, nomeadamente: 1) 

a pré-análise; 2) a exploração do material; e 3) o tratamento dos resultados, a inferência 

e a interpretação. Assim segui estes passos: 1) organizei o material a ser analisado, um 

período de sistematização das primeiras impressões de modo a estabelecer uma estrutura 

processual de análise. Um esquema que permite estabelecer um ordenamento em cadência 

dos elementos a serem analisados. 2) Após este processo de organização do material, 

passamos para o processo de análise “propriamente dita”, que significa exploração do 

material. É uma fase de longo envolvimento com os dados, e de operacionalização e 

codificação (recorte, enumeração, classificação e agregação) do material, ou seja, a fase 

daquilo que Bardin chamou de “administração das técnicas sobre o corpus” (BARDIN, 

1977, p. 102). Portanto, nesta fase organizei os dados em tópicos e posterior 

categorização, classificação desses tópicos em categorias de análise. E por fim o 

tratamento dos resultados e interpretações, acompanhado por processo de operações e 

inferências.  

A análise foi desenvolvida tendo em conta a constituição das seguintes categorias 

e subcategorias: 1) A demanda pela legitimação/regulamentação da medicina tradicional 

que divide-se em três subcategorias, nomeadamente: a) A necessidade de proteção 

(garantir os direitos de propriedade intelectual e evitar a expropriação), b)a necessidade 

de combate ao estigma (desqualificação e criminalização das atividades médicas 

tradicionais) e c) a necessidade de policiamento e controle contra práticas desviantes. 2) 

A demarcação do que deve ser considerado campo médico tradicional (disputas para a 

demarcação e diferenciação entre o campo médico oficial “científico/moderno” e o campo 

médico tradicional), que se divide em três subcategorias: a) Medicina tradicional como 

terminologia restritiva, b) a rejeição da terminologia “praticante da medicina tradicional” 

e c) a recuperação da designação originária. E controvérsias em torno do reconhecimento 

ou não da dimensão espiritual. E por último 3) os entraves na regulamentação da medicina 

tradicional. 

 

2.4 Considerações éticas 

O presente projeto de pesquisa, após a chegada a Moçambique, passou pelo crivo 

do Comitê Nacional de Bioética para a Saúde. Infelizmente o processo, até a aprovação 



42 

 

 
 

do protocolo de pesquisa, foi extremamente moroso, o que implicou sobremaneira no 

cronograma previamente estabelecido para as atividades de pesquisa. A pesquisa precisou 

de seis meses para a sua aprovação, submetemos a solicitação no dia 27 de Abril de 2021 

e só tivemos a aprovação no dia 24 de Outubro de 2021. Na altura, mesmo depois da 

minha insurgência junto àquela instituição, devido a esta morosidade e mesmo depois de 

ter explicado que a viagem do Brasil para Moçambique tinha um período de tempo 

determinado de estada para a pesquisa, e ainda ter apelado à instituição em priorizar a 

avaliação de estudantes, sobretudo os que se encontram a desenvolver as suas pesquisas 

no estrangeiro, de modo a pelo menos cumprir com o cronograma por eles desenhado e 

consequentemente com os prazos da autorização. Mesmo depois de ter explicado que 

algumas bolsas de estudo, como era o caso da minha, não concedem financiamento para 

viagens de pesquisa de campo, sendo que estas viagens são suportadas pelo estudante, 

ainda assim a avaliação seguiu um período de tempo longo.  

A resposta daquele órgão às minhas inquietações foi que o (1) Comitê Nacional de 

Bioética para a Saúde era o único órgão que avalia os protocolos de pesquisa em seres 

humanos em nível nacional; (2) a sua forma de trabalho tinha sido afectada com a Covid 

e que havia mudado completamente a sua rotina; (3) para além dos 10 protocolos que o 

comité geralmente têm avaliado mensalmente, incluindo nesse número protocolos de 

estudantes, com a Covid o número dos protocolos teria duplicado, e exigindo um esforço 

adicional do Comitê. Naturalmente, fiquei estupefato ao saber que uma instituição 

daquelas responsável em avaliar e aprovar protocolos de pesquisa em todo o país, só 

avaliava mensalmente 10 protocolos. Não cumprindo com os timings estabelecidos nos 

protocolos do próprio Comité Nacional de Bioética, estavam eles mesmos a violar 

princípios éticos em seus procedimentos. Portanto, este imbróglio todo não retirou a 

importância dos pareceres do CNBS, aliás, contribuíram imenso na correção e acréscimo 

de alguns elementos que não estavam inclusos no protocolo. Embora sentira em algum 

momento que algumas exigências orientavam a pesquisa para uma abordagem de 

pesquisa quantitativa, portanto, fora daquilo que me propunha metodologicamente.  

A demora na aprovação levou com que uma audiência fosse marcada com o Comitê 

para a clarificação daquilo que este órgão considerava como “pontos de penumbra” no 

protocolo, entretanto, não obstante a instituição seja constituída por um grupo 

multidisciplinar, a reunião foi constituída por indivíduos treinados em métodos 

quantitativos e com formação em ciências exactas, com fraco domínio em áreas ligadas 



43 

 

 
 

às ciências sociais e humanas. O fato é que no fim daquela reunião o protocolo foi 

aprovado.  

Contudo, a presente pesquisa levou em conta os pressupostos éticos definidos pelo 

Comité Nacional de Bioética para a Saúde.  Foram, durante todo o processo de concepção 

e escrita do projeto de pesquisa, acauteladas as questões de ordem ética, de modo que a 

mesma lógica se refletisse no momento da pesquisa de campo. Esta perspectiva foi 

orientada pela noção segundo a qual toda a pesquisa científica é uma atividade humana 

que exige, dentro dessa lógica, um comprometimento ético fundamental. Resulta desse 

fato, o comprometimento ético descrito neste trabalho, em relação à relevância do estudo, 

ao que concerne à produção, à disseminação e ao valor do conhecimento, para auxílio no 

contexto social, sobretudo no processo de elaboração de políticas públicas; à seleção 

cautelosa da população em estudo, à garantia e respeito dos direitos dos participantes, à 

garantia da liberdade e autonomia dos envolvidos no processo da pesquisa. Neste ponto 

acentuamos o consentimento informado, esclarecido e livre, assim como questões como 

anonimato, a confidencialidade e proteção dos dados.  

 

2.5 Limitações 

A presente pesquisa decorreu, em parte, num contexto de crise sanitária mundial 

provocada pela Covid 19. O meu doutorado iniciou em Março de 2019, e no início de 

2020, quase um ano depois, surgiu a pandemia da covid 19 que obrigou a um período 

longo de isolamento social e encerramento de instituições. Com as restrições impostas 

pela pandemia, a Universidade e as atividades acadêmicas foram severamente afetadas e, 

consequentemente, o percurso normal do doutorado. As aulas e a execução do projeto de 

pesquisa foram afetados, sobretudo a pesquisa de campo com uma metodologia que 

exigia contato direto com pessoas (a etnografia/entrevistas), praticamente inexequível no 

período da pandemia, tendo obrigado a um redesenho do cronograma de trabalho.  

A concepção da pesquisa, pela sua natureza, exigia que o trabalho de campo fosse 

realizado no país de origem, Moçambique. Infelizmente, a bolsa de estudos não cobria 

esses deslocamentos e demais necessidades do campo. A minha aspiração inicial era fazer 

a pesquisa de campo visitando essas associações, não apenas na região sul de 

Moçambique, bem como na região centro e norte. Devido a escassez de recursos, a 

pesquisa foi realizada em 3 três províncias na região sul de Moçambique, sendo que os 

custos de viagens, não apenas para essas regiões, assim como para o país de origem foram 



44 

 

 
 

custeadas pelo pesquisador, com um orçamento deficitário, afetando, de algum modo, o 

decurso da pesquisa.  

No final de 2019, fui afetado por problemas sérios de saúde que me obrigaram ao regresso 

e a um repouso por um determinado período em Moçambique. Em finais de 2023 perdi o 

meu pai, este infortúnio causou-me um dano emocional imensurável, que ainda hoje não 

consegui recuperar-me. O meu pai foi uma grande inspiração e referência na minha 

trajetória de vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

 
 

3 CRÍTICA À MODERNIDAD E OCIDENTAL E A BUSCA DE OUTRAS 

ALTERNATIVAS EPISTÉMICAS  

Para contribuir para um mundo onde muitos mundos 

são possíveis, serão necessários processos de 

descolonização do saber e do ser, processos que 

surgem e estão surgindo da geopolítica e da 

corpopolítica do saber. Para que a descolonização se 

torne operacional, será necessário criar alternativas à 

modernidade e à civilização neoliberal. 

Walter D. Mignolo, 2010 tradução livre. 

 

O presente texto tem como objetivo contextualizar o debate em torno das teorias 

pós-coloniais e decoloniais, bem como as suas críticas e propostas. Essas abordagens, 

embora diversas e marcadas por especificidades de cada contexto histórico e cultural, 

convergem no propósito de desconstruir criticamente a epistemologia hegemónica da 

racionalidade moderna ocidental. Simultaneamente, procuram delinear alternativas que 

valorizem outras formas de conhecimento e modos de existência, frequentemente 

marginalizados pelos paradigmas dominantes. 

  

3.1 Leituras críticas a partir dos estudos pós-coloniais e decoloniais 

As teorias pós-coloniais e decoloniais, tomaram consciência de que os paradigmas 

epistemológicos e os modelos de racionalidade moderna ocidental que vigoram 

encontram-se em crise, e não conseguem responder aos desafios que o mundo atual 

impõe. Nesta tese, as duas abordagens são essenciais para compreender o estatuto da 

medicina tradicional em Moçambique. Os projetos transformadores associados ao pós-

colonialismo, bem como a desobediência e o distanciamento propostos pelo pensamento 

decolonial, revelam-se necessários para refletir e orientar politicamente a articulação do 

saber médico tradicional no contexto moçambicano.  

Estes estudos analisam — e, em alguns casos, rompem — com as formas de 

produzir ciência desenvolvidas pela racionalidade moderna ocidental, bem como o tipo 

de relações imperiais estabelecidas entre o Norte e o Sul. Procuram desafiar e ultrapassar 

os limites impostos pelo conhecimento eurocêntrico, que continua a influenciar a forma 

de fazer ciência nos países anteriormente colonizados. Por meio de rupturas e práticas de 

desobediência epistemológica, estes estudos revelam os efeitos duradouros da 



46 

 

 
 

colonização (colonialidade), demonstrando como a imposição de um modelo ocidental de 

conhecimento marginalizou os saberes locais e restringiu a diversidade epistemológica. 

A teoria pós-colonial, por exemplo, que ganhou força sobretudo a partir dos 

estudos culturais e da crítica literária (primeiramente na Europa Ocidental e na América 

do Norte), teve como principais precursores, intelectuais oriundos de territórios 

colonizados, entre os quais se destacam Frantz Fanon, Aimé Césaire e Albert Memmi, 

cujas obras fundacionais influenciaram a formulação posterior do campo pós-colonial. A 

partir dessas bases, autores como Edward Said, Stuart Hall, Homi Bhabha, Gayatri 

Spivak, Paul Gilroy, Partha Chatterjee, Richard Werbner, entre outros, expandiram e 

diversificaram o debate, contribuindo para a consolidação e complexificação das 

discussões pós-coloniais (Santos, 2010; Silva, 2013; Costa, s/d). Esta tradição de estudos 

“pós-coloniais” permitiu que suas abordagens tivessem uma orientação cada vez mais 

coesa e comprometida com a crítica iniciada pelos seus precursores. Nos últimos tempos 

nota-se uma proliferação significativa de estudos pós-coloniais por toda a parte. Este 

modo de pensamento está presente hoje no mundo islâmico, na Índia, na África do Norte 

e subsaariana e na América Latina, onde se procura recuperar cosmovisões historicamente 

negadas. Nestes contextos, ‟línguas marginalizadas e denegridas, religiões e formas de 

pensar estão sendo reinscritas em confrontação com as categorias de pensamento 

ocidental” (Mignolo, 2008, p.297).  

Em contrapartida, a decolonialidade, enquanto crítica à colonialidade, estabelece 

uma ruptura com a pós-modernidade. Isto significa que ela se afasta da tradição pós-

moderna — representada por autores como Michel Foucault, Jacques Lacan e Jacques 

Derrida — e, em alguns aspectos, se afasta da linha de orientação teórica dos pensadores 

pós-coloniais (Mignolo, 2010).  

A virada decolonial apresenta-se como um projeto de distanciamento epistémico 

no campo social e académico. Nesse sentido, ela surge, como refere Mignolo,  

[...] da mudança decolonial implícita na Nueva Crónica y Buen Gobierno de 

Guamán Poma de Ayala; do tratado político de Ottobah Cugoano; do ativismo 

e da crítica ao colonialismo de Mahatma Gandhi; da ruptura do marxismo no 

seu encontro com o legado colonial nos Andes, na obra de José Carlos 

Mariátegui; na política radical e na virada epistemológica de Amílcar Cabral, 

Aimé Césaire, Frantz Fanon, Rigoberta Menchú, Gloria Anzaldúa, entre outros 

(Mignolo, 2010 tradução livre).  



47 

 

 
 

Por sua vez, a teoria pós-colonial, em vez de promover um afastamento 

epistémico, procura operar uma transformação interna, atuando inicialmente no interior 

das academias europeia e norte-americana.  

 Como nos sugere Silva, a análise pós-colonial, se associa a análises pós-modernas 

e pós-estruturalistas para questionar as relações de poder e as formas de conhecimento 

que colocam a ciência moderna ocidental num lugar de autoridade. A teoria pós-colonial 

tem esta particularidade de refletir sobre as relações de poder entre diferentes nações, 

sobretudo, as relações entre Norte e Sul. A pós-colonialidade, parte da ideia segundo a 

qual, só se pode compreender os contextos historicamente subjugados a partir de 

experiências da colonização europeia (Silva, 2013). Por esta razão, a pós-colonialidade 

retoma os processos históricos de modo a compreender as relações atuais de poder e 

dominação, que se baseiam na exploração econômica e no imperialismo cultural. 

Entretanto, as relações entre o saber e poder se articulam a partir de processos de 

representação. Deste modo:  

[...] a teoria pós-colonial considera a representação como um processo central 

na formação e produção da identidade cultural e social. É fundamentalmente 

através da representação que construímos a identidade do outro, e ao mesmo 

tempo, a nossa própria identidade. Foi através da representação que o Ocidente, 

ao longo da trajetória de sua expansão colonial, construiu um “outro” como 

supostamente irracional, inferior e como possuído por uma sexualidade 

selvagem e irrefreada. Vista como uma forma de conhecimento do Outro, a 

representação está no centro da conexão saber-poder (Silva, 2013, p. 127,128). 

Este processo de representação deu lugar a processos dicotômicos, de modo que, 

a compreensão do mundo passou a se orientar em perspectivas polarizadoras entre 

primitivos e civilizados, tradicionais e modernos, Norte e Sul, conhecimento tradicional 

e conhecimento científico. As pretensões de dominação, universalização e naturalização 

do conhecimento científico deram lugar a processos de exclusão, marginalização, 

epistemicídio, epistemogênese, que refletem modos de coexistência do conhecimento dito 

“tradicional” (Santos, 2008 ). Portanto, a representação, neste sentido, é ‟compreendida 

como aquelas formas de inscrição através das quais o outro é representado” (Silva, 2013, 

p.127).   

De acordo com Santos (2004), o pós-colonialismo empreende as suas experiências 

analíticas a partir de discursos textuais e ações práticas sobre questões ligadas a 

“processos de representação e processos identitários”. A representação, nestes contextos, 

contribui para a formação e produção de identidades culturais e sociais, onde, a partir dela 



48 

 

 
 

construímos o outro e a sua identidade e consequentemente a nossa. O entrecruzar de 

representatividades encontra-se no centro da conexão saber-poder. Essa conexão aparece 

em toda a história de dominação colonial, onde o saber e o conhecimento se ligam aos 

objetivos de poder das potências europeias. Santos (2004), compreende o pós-

colonialismo como  

um conjunto de correntes teóricas e analíticas, com forte implantação nos 

estudos culturais, mas hoje presentes em todas as ciências sociais, que têm em 

comum darem primazia teórica e política às relações desiguais entre o Norte e o 

Sul na explicação ou na compreensão do mundo contemporâneo. Tais relações 

foram constituídas historicamente pelo colonialismo e o fim do colonialismo 

enquanto relação política não acarretou o fim do colonialismo enquanto 

mentalidade e forma de sociabilidade autoritária e discriminatória (Santos, 

2004, p.18). 

Entretanto, o prefixo “pós” da expressão pós-colonialismo não corresponde a um 

tempo cronológico posterior, como deslocamento de um tempo anterior. Não se reveste 

de uma condição “pré” nem a uma condição “posterior” como temporalidade 

histórica/cronológica linear. O “pós” refere-se, no entanto, a um lugar de enunciação, a 

uma reconfiguração dos campos discursivos, desconstruindo e buscando significações nas 

relações hierárquicas construídas pela modernidade ocidental. Por sua vez, o conceito 

“colonial/colonialismo” reconhece o lugar subalterno, a partir de situações de opressão 

diversas (Costa, 2006; Santos, 2004, 2010). Neste sentido, o termo pós-colonialismo 

admite a existência de reconfigurações e ressignificações coloniais/neocoloniais em 

contextos colonizados; como constata Bhabha (1998), a pós-colonialidade, por sua vez, é 

um salutar lembrete das relações “neocoloniais” remanescentes no interior da “nova” 

ordem mundial e da divisão de trabalho multinacional. Tal perspectiva permite a 

autenticação de histórias de exploração e o desenvolvimento de estratégias de resistência 

(Bhabha, 1998, p.26).  Todavia, se há uma consciência da existência de ressignificações 

coloniais, em contextos antes colonizados, não se pode falar de um “pós” como um 

“depois”, como superação da situação anterior, mas sim como meio de busca de 

alternativas de resistências.   

O “além” ou o “pós” é o entre-lugar onde se cruzam conflitos, buscando 

compreender a construção das diferenças. São novas fronteiras construídas, onde se 

produzem as diferenças culturais, por um lado, e são espaços de incremento das forças de 

descentramento e de desconstrução, por outro. São lugares de afirmação dos sujeitos 

silenciados no campo discursivo. Entretanto, encontramos no prefixo “pós” 



49 

 

 
 

ambivalências e lógicas distintas em que os seus sentidos vão para além de determinações 

temporais e geográficas.  

 A teoria pós-colonial, ao analisar as obras literárias, quer daqueles que dominam 

ou são dominados, busca compreender como se constrói o outro enquanto objeto de 

conhecimento e sujeito subalterno, e as narrativas imperiais enquanto projetos de 

submissão dos povos colonizados. São analisadas as relações de poder entre as diferentes 

nações que compõem a herança econômica, política e cultural da conquista colonial 

europeia, com o pressuposto de que o mundo só pode ser compreendido a partir das 

consequências da aventura colonial europeia. Neste sentido, busca fazer uma leitura 

crítica de todo percurso histórico destas relações, que compreendem processos de 

ocupação e dominação causadas pelo colonialismo (Silva, 2013).  

Entretanto, a teoria pós-colonial, na sua dimensão cultural e crítica pode se 

traduzir em várias orientações de estudo, como crítica ao paradigma hegemônico da 

modernidade, como busca de alternativas locais e sujeitos de enunciação. O discurso pós-

colonial surge, nesse sentido, para desabilitar a subalternidade do colonizado instituindo-

lhe um lugar de fala contra o silêncio que lhe foi outrora inculcado.  Portanto, mediante 

os estudos pós-coloniais, empreendeu-se uma crítica ao tipo de saber local produzido pela 

ciência moderna do séc. XIX, questionando os seus pressupostos teóricos e 

metodológicos, os seus objetivos, determinismos, como vimos no subtema anterior.  

A perspetiva decolonial parte da constatação de que, a base colonial de poder 

assenta numa estrutura complexa que inclui a colonialidade do poder, o controlo da 

economia, da autoridade, da natureza e dos recursos naturais, bem como o controlo do 

género, da sexualidade, da subjetividade e do conhecimento. Estes elementos encontram-

se profundamente interligados, formando um sistema de dominação e produção de 

sentidos (Mignolo, 2010, Quijano, 1992, 2005).  

É por isso que a ideia de colonialidade, amplamente identificada pelos pensadores 

decoloniais, possibilitou o desenvolvimento de duas perspectivas: uma analítica e outra 

programática. A perspetiva analítica permitiu refutar a noção de totalidade criada pela 

racionalidade moderna ocidental, abrindo espaço para a reconstrução e restituição de 

histórias silenciadas, subjetividades reprimidas, línguas e saberes subalternizados. Esta 

crítica conduz à segunda perspetiva, a orientação programática desenvolvida por Quijano, 

que surge como um projeto de desvinculação relativamente à racionalidade moderna 



50 

 

 
 

ocidental. Enquanto a decolonialidade procura uma desvinculação epistemológica e 

ontológica, a pós-colonialidade foca-se na transformação interna das estruturas 

existentes. A decolonialidade promove um processo de desvinculação (desapego) face às 

estruturas epistêmicas da modernidade ocidental. Neste movimento — simultaneamente 

analítico e programático — observa-se um distanciamento entre a teoria decolonial e a 

crítica pós-colonial (Mignolo, 2010). Contudo, em alguns casos, a decolonialidade integra 

certos contributos da crítica pós-colonial, sobretudo quando estes dialogam com a 

restauração de epistemologias e ontologias historicamente subalternizadas.  

O distanciamento ou a desvinculação de estruturas de racionalidade moderna 

ocidental que se construíram hegemônicas, deve levar-nos a descolonização 

epistêmica.  Para Mignolo,  

O distanciamento é urgente e requer uma mudança epistêmica decolonial (que 

está em curso em diferentes regiões do planeta), contribuindo com o 

conhecimento adquirido por outras epistemologias, outros princípios de 

conhecimento e compreensão e, portanto, outras economias, outras políticas, 

outras éticas (Mignolo, 2010, p.17 tradução livre).  

Esse processo deve possibilitar a construção de uma comunicação intercultural ou 

interepistêmica. Assim, o distanciamento em relação à universalização de uma cultura ou 

cosmovisão particular — historicamente localizada no espaço geopolítico europeu — 

orienta para uma mudança epistêmica decolonial específica: a pluriversalidade. Esta, por 

sua vez, busca reconhecer a coexistência de múltiplos modos de conhecer, rompendo com 

a lógica universalista e afirmando a legitimidade de epistemes diversas. A 

decolonialidade significa, portanto, ultrapassar uma determinada forma de conceber e 

compreender o mundo que, durante muito tempo, se impôs e suprimiu outras 

cosmovisões. A crítica decolonial introduziu uma mudança paradigmática ao deslocar a 

hegemonia teológica e egológica para uma perspectiva geopolítica do conhecimento e da 

compreensão do mundo. Essa mudança decolonial permitiu o reconhecimento de novos 

sujeitos do conhecimento que, durante séculos, foram negados, ignorados ou tornados 

invisíveis pela política imperial. Nesse sentido, uma das estratégias de distanciamento 

consiste em desnaturalizar os conceitos e os campos conceituais que sustentam a ideia de 

uma única realidade, abrindo espaço para múltiplas formas de existência, interpretação e 

produção de saberes (Mignolo, 2010).  

Estas abordagens teóricas pós-coloniais e decoloniais, fazem uma crítica à 

universalização do modo de vida ocidental, crítica a unilinearidade da história traduzida 



51 

 

 
 

em conceitos como progresso, desenvolvimento ou modernização que funcionam como 

totalidades hierárquicas. Entretanto a crítica a tendências do universalismo e da 

unilinearidade da história, desabilita ao mesmo tempo a ideia do ocidente como centro do 

mundo, deste modo permite que surjam alternativas outras. E é a natureza excludente e 

desigual do mundo moderno, como constata Lander (2005), que permite o surgimento de 

trabalhos de desconstrução da ideia universalista e naturalista das sociedades capitalistas-

liberais. A partir deste cenário, abre-se espaços para traçar novas alternativas. 

 A tradição de intelectuais pós-colonialistas e decoloniais questionam o 

eurocentrismo, a racionalidade científica, a governação neoliberal, o capitalismo 

selvagem empreendido pela modernidade ocidental, buscando, a partir desta 

desconstrução, alternativas locais e possibilidades de um diálogo alternativo ensejado a 

partir das “regiões excluídas subordinadas pelos conhecimentos coloniais e 

eurocêntricos” (Lander, 2005, p.7). Ou como diria Mignolo (2008), a partir de um 

contexto onde as “línguas marginalizadas e denegridas, religiões e formas de pensar estão 

sendo reinscritas em confrontação com as categóricas de pensamento ocidental” 

(Mignolo, 2008, p.297). Deste modo, a crítica trazida por estas perspectivas teóricas 

desconstrói, a partir de práticas e discursos, “a narrativa colonial, escrita pelo colonizador, 

e procuram substituí-la por narrativas escritas do ponto de vista do colonizado” (Santos, 

2010, p.233). 

A ideia de totalidade desenvolvida pela racionalidade moderna ocidental é 

intrinsecamente excludente. Essa noção de totalidade tende a rejeitar e a obscurecer a 

diferença e, sobretudo, as múltiplas possibilidades de outras totalidades. Em muitas 

sociedades não europeias, tal ideia de totalidade não existe; as suas epistemologias e 

ontologias abrem-se, frequentemente, à pluriversalidade. Em contrapartida, as categorias 

de pensamento ocidental têm-se expandido sem reconhecerem a igualdade e legitimidade 

das outras formas de conhecimento (Mignolo, 2010, Santos, 2008) 

A decolonialidade desconstrói igualmente a ideia de uma história linear e 

eurocêntrica, destacando a multiplicidade dos eventos históricos. Contudo, essa 

multiplicidade encontra-se profundamente condicionada pelas relações de poder colonial. 

É precisamente este processo de dominação que a teoria decolonial procura descolonizar, 

propondo a pluriversalidade como alternativa ao modelo universal imposto pela 

modernidade ocidental (Mignolo, 2010). 



52 

 

 
 

Este modelo único e linear de compreensão do mundo, marginalizou todo o resto 

do mundo, e rotulou outras culturas de míticas e irracionais. O modelo eurocêntrico 

representou o “outro” em categorias como, índio, africano e exerceu sobre elas relações 

de dependência e de violência numa dimensão econômica, política, e, sobretudo, 

epistemológica e ontológica (Meneses, 2004a, 2005).  

Os estudos pós-coloniais e decoloniais buscam várias alternativas às suas críticas 

que se circunscrevem em duas categorias fundamentais. Uma das perspectivas do pós-

colonialismo busca não essencialmente negar a modernidade ocidental, mas busca 

incorporar outras alteridades. Um mundo cheio de várias opções. A existência de várias 

alteridades permitiria um diálogo entre saberes e cosmovisões. Esta alternativa implica 

buscar um lugar de intermédio entre as várias culturas. 

Outra abordagem, propõe uma espécie de desobediência epistémica, remetendo a 

uma inversão da lógica vigente, esta abordagem é proposta por Walter Mignolo, para ele 

é preciso abandonar os paradigmas modernos e eurocêntricos, é crucial ultrapassar os 

limites do Marxismo, Freudismo, Lacanismo, Foucauldianismo, etc. É preciso 

desconstruir conceitos como modernidade, desenvolvimento, democracia, etc. Esses se 

tornam modelos que durante o processo histórico foram, no entanto, nos 

vendendo/impondo  pseudo-utopias. Para que haja um mundo na qual muitos mundos 

sejam possíveis é necessário um processo de descolonização do saber (Mignolo, 2008).  

A proposta que surge é a implantação de um novo paradigma, aprender a 

desaprender (Mignolo, 2008), isto é, trata-se de repensar o social a partir de novas 

categorias que vão além do espectro do capitalismo e das suas alternativas teóricas e 

práticas desenvolvidas no âmbito da modernidade ocidental.   

Santos propõe as Epistemologias do Sul como chave de emancipação social, das 

sociedades outrora colonizadas, que deve ser realizada a partir de experiências dos povos 

subjugados e excluídos. Para isso é necessário aprender com o Sul, o Sul como lugar de 

subjugação causado pelo capitalismo colonial. O Sul toma a responsabilidade de 

reinventar a emancipação social que vai para além dos pressupostos teóricos daqueles 

desenvolvidos no Norte (norte como um lugar de hegemonia e que nos últimos tempos 

tem demonstrado profundas crises). O Sul foi concebido pela modernidade ocidental 

como lugar de opressão e escravização. E é por conta desses processos de opressão, 

escravização, marginalização, imperialismo e capitalismo, que se torna necessário o 



53 

 

 
 

processo de superação (emancipação social). Só assim, é possível sair da submissão/ 

subordinação em que se encontra o sul, buscando neste último epistemologias 

alternativas, e que as mesmas sirvam de lição às epistemologias dominantes. O Sul precisa 

de se desconstruir das epistemologias da modernidade ocidental, as quais alimentou-se 

delas coercitivamente durante o percurso histórico colonial. Só assim o Sul poderá ser ou 

constituir uma alternativa ou possibilidade de aprendizagem e de resistência em relação 

ao Norte. O sul oferece alternativas contra-hegemônicas (Santos, 2009).  

A geopolítica epistêmica pressupõe uma mudança decolonial na estrutura 

organizacional que constituiu o mundo moderno-colonial. Essa mudança, promovida pela 

geopolítica do conhecimento, introduz outras referências e legítima vozes que foram 

historicamente negadas e desvalorizadas tanto pela política imperial do conhecimento e 

da compreensão quanto pelas lógicas teológicas e egológicas. Dentro da teoria decolonial, 

o desapego ou a desvinculação não pode ser alcançado no interior das próprias estruturas 

teológicas e egológicas que sustentam o regime moderno-colonial de conhecimento. A 

decolonialidade não pode ser efetivada no mesmo quadro epistemológico do qual se busca 

descolonizar. Por isso, ela propõe o desapego como movimento de libertação e 

reconfiguração epistêmica. Esse processo exige deslocar-se para fora da estrutura 

epistêmica hegemônica, pois o desapego não pode ocorrer no interior do sistema ao qual 

se pretende romper (Mignolo, 2010).  

A gramática da decolonialidade — entendida como a descolonização do ser e do 

saber, bem como das teorias política e econômica — inicia-se no momento em que os 

sujeitos que habitam línguas, corpos e subjetividades racializadas, historicamente 

negados em sua humanidade, tomam consciência dos efeitos da colonialidade do ser e do 

saber. Mignolo considera que a gramática decolonial começa a ser construída a partir da 

análise da “retórica da modernidade e da lógica da colonialidade” (Mignolo, 2010, p. 

113). Essa análise, por si só, já constitui um processo de descolonização do ser e do saber, 

mas é ainda— e sobretudo — um exercício de distanciamento e desapego em relação à 

modernidade/colonialidade e ao eurocentrismo. O mundo moderno/colonial se edificou 

como um mecanismo de controle sociopolítico e econômico, bem como um sistema de 

controle do conhecimento, possibilitando o silenciamento e a marginalização de 

subjetividades, epistemologias e cosmovisões.  



54 

 

 
 

Portanto, a descolonização epistêmica possibilita o início de uma comunicação 

intercultural que abre espaço para a valorização de outras racionalidades. Para Mignolo, 

a pluriversalidade deve tornar-se um projeto universal: o mundo não deve mais ser 

projetado por — e para — uma etnoclasse, seja ela secular ou religiosa. Em vez disso, 

deve constituir-se como um horizonte interepistêmico, dialógico e pluriversal, no qual 

múltiplas racionalidades coexistam e dialoguem em condições de legitimidade e 

dignidade epistêmica (Mignolo, 2010).  

Por fim, estas perspectivas teóricas questionam os modos de governamentalidade 

e agenciamento do social. A governamentalidade procura analisar e questionar as formas 

de governação.  Mas para além de analisar as formas e a complexidade da governação, 

ela se propõe a analisar sobre como o poder é exercido sobre o sujeito e a coletividade e 

como é que esta coletividade se governa, ou seja, a maneira como se conduz a governação 

e a maneira pela qual os homens se governam e governam as suas cosmovisões.  

O contexto coabitado por uma pluralidade de formas de conhecimentos, onde uns 

se concebem como hegemônicas em relação aos outros, suscita consequentemente 

conflitos que nos levam a refletir sobre os processos de governação dessa pluralidade. 

Nunes (2007), ao refletir sobre as múltiplas formas como o conhecimento se apresenta no 

mundo contemporâneo, e a centralidade desses conhecimentos, da ciência e da tecnologia 

na transformação da vida quotidiana; não apenas se pergunta sobre o que se concebe como 

conhecimento, os seus processos de validação e a produção, os seus efeitos e 

consequências desses conhecimentos para o mundo, assim como, se questiona sobre 

como são governadas estas sociedades de conhecimento plural, qual é a relação que existe 

entre governação e conhecimento e porque a relação conhecimento, governação e 

cidadania ocupa hoje um lugar central nas pesquisas em ciências sociais. Neste sentido, 

Nunes (2007), se questiona: 

Serão certas formas de experiências e de competências profissional, prática, 

local consideradas como parte desse conhecimento? Serão os conhecimentos 

‘outros’, de grupos sociais dominados, marginalizados ou excluídos ou de 

populações de países do sul (‘não ocidentais’), parte desse conhecimento? 

Poderão alguns desses conhecimentos, como a medicina védica ou a medicina 

chinesa, ou ainda os conhecimentos agronômicos dos camponeses dos Andes 

ser descrito como ciência, alargando-se e diversificando-se deste modo a 

definição destas... (Nunes, 2007, p.30).  

Isto porque, durante muito tempo a demarcação entre o que é conhecimento e não 

conhecimento criou fronteiras onde estas, efetivamente, não existiam. Criaram-se 



55 

 

 
 

fronteiras, a título de exemplo, entre a medicina e outras práticas de cura. Este processo 

de demarcação serviu para criar processos de “apropriação social e de distribuição da 

autoridade cultural dos diferentes saberes” (Nunes, 2007, p.31). Esta autoridade deveu-se 

em grande medida à globalização hegemônica que caracterizou a história da ciência, 

alicerçada pela governação neoliberal.  

Desta forma, há uma necessidade de caminhar na contramão da ordem 

estabelecida pelo neoliberalismo, que significaria, segundo Nunes (2007), um 

envolvimento “na concepção e no desenho de novas arquiteturas políticas e de 

participação, quanto de dar visibilidade e trazer a discussão científica e pública as 

experiências silenciadas e as iniciativas emergentes” (Nunes, 2007, p.38). Por isso que 

para Nunes (2007), a governação daquilo que chama de “sociedade de conhecimento”, 

significa, de um lado, considerar a validade dos conhecimentos deixados na margem, e, 

do outro lado, avaliar as implicações destes mesmos conhecimentos. Neste sentido, esta 

pesquisa pretende, como contribuição, trazer uma compreensão deste mundo, a partir, de 

um lado, dos próprios médicos tradicionais e, de outro, dos agentes estatais em relação às 

várias questões que surgem neste campo, associadas aos seus processos de agenciamento. 

Portanto, pretende-se ampliar a discussão sobre o conhecimento endógeno, a partir da 

medicina tradicional, nos estudos sociológicos em Moçambique.  

   

3.2 O conhecimento local a partir de um olhar pós-colonial e decolonial ou crítica 

ao conhecimento local produzido no século XIX 

A medicina tradicional, tomada como categoria analítica e como domínio 

atravessado por disputas de governança e de representação, demanda uma abordagem que 

considere, de forma rigorosa, o debate epistemológico relativo à articulação entre os 

chamados saberes tradicionais e os saberes convencionalmente reconhecidos como 

modernos. Assim, nesta pesquisa, situo a “medicina tradicional” no domínio mais amplo 

dos “conhecimentos endógenos” entendidos como sistemas de produção de saberes 

historicamente localizados, culturalmente situados e estruturalmente marginalizados pela 

racionalidade científica hegemônica. Este campo tem sido designado por uma variedade 

de termos — entre eles, “conhecimento local”, “conhecimento indígena”, “conhecimento 

tradicional”, “conhecimentos subalternos”, “conhecimentos subjugados”, 

“conhecimentos nativos” e “conhecimentos desqualificados”.  



56 

 

 
 

Essas designações surgiram, inicialmente, para estabelecer uma hierarquia entre 

diferentes saberes, classificando alguns como inferiores. Outrossim, ressurgem como 

forma de valorizar os saberes produzidos nas margens e sobretudo, como forma de 

afirmar a diversidade dos sistemas de conhecimento no mundo (Porto-Gonçales, 2005, 

Santos, et.al., 2005).   

O interesse pelo conhecimento local surge, primeiramente, dentro das chamadas 

ciências naturais, como objeto de estudo das disciplinas como a etnobotânica e a 

etnozoologia, entre os séculos XIX e XX nos Estados Unidos da América. Estes campos 

da ciência destacaram-se como pioneiras no uso do prefixo “etno”, primeiro a botânica 

em 1895, e mais tarde a zoologia em 1914. Os primeiros interesses destas etnociências 

estavam virados para o estudo das visões e concepções socioculturais orais locais sobre 

as plantas e sobre os animais das sociedades denominadas “primitivas” ou “tradicionais”. 

Entretanto, mais tarde, nos anos de 1950 o termo etnociência surge como campo da 

etnologia e antropologia, orientada para aquilo que se chamou de “folk science”, 

“conhecimento popular”, “conhecimento local” ou “conhecimento indigena” (Harding, 

1997; Hountondji, 2006). 

Entretanto, existem duas percepções distintas relativas ao sentido dado aos 

conhecimentos locais. Existem os conhecimentos locais desenvolvidos a partir do séculos 

XIX até mais ou menos a primeira metade do século XX, desenvolvidos pelas ciências 

acima mencionadas e sobretudo, pela antropologia e a etnologia cujo teor e abordagem, 

segundo alguns pesquisadores, deve ser profundamente desconfiado. Mas existem ainda 

os saberes/conhecimentos locais, que ressurgem com a abordagem pós-colonial e 

decolonial, com o fito de se reafirmarem contra todo o processo de marginalização, 

subjugação, epistemicidio, a partir da segunda metade do seculo XX. Estas teorias vão 

ressignificar a concepção sobre os conhecimentos locais, contrapondo as ideias 

desenvolvidas inicialmente. Isto porque, para as teorias pós-coloniais e decoloniais as 

ciências do sec. XIX e início do seculo XX ao invés de contribuírem para a valorização 

das culturas e dos saberes socialmente localizados, elas contribuiram para o 

desenvolvimento de percepções equivocadas dessas culturas e conhecimentos, inclusive 

para a sua marginalização e deslegitimação (Hountondji, 2006; Lander, 2005; Mignolo, 

2008).  

Uma das grandes ambiguidades trazidas pelas primeiras etnociências consistiu em 

considerar que o conhecimento produzido por essas culturas era homogênea, estática e 



57 

 

 
 

compartilhada (Hontoundji, 2006; Appiah, 1997). Hountondji refere que as ciências do 

século XIX, muito em particular a antropologia, trouxeram a ideia de que os vários povos 

africanos partilhavam uma visão do mundo coletiva (unanimismo), e que esta visão 

poderia ser considerada conhecimento sem questionamento, sem colocar sobre esse 

conhecimento um crivo crítico. E o mais preocupante, para este autor, é que esta visão 

tinha sido assumida acriticamente, sobretudo, pela maioria dos académicos africanos. É 

por esta razão que começaram a surgir vários estudos orientados para este viês, como 

notadamente:  

a filosofia ruandesa do ser, a noção luba do ser, a dialética do Burundi, a ideia 

da velhice entre os fulbe, o sentido de honra entre os wolof, a concepção da vida 

entre os iorubá, o conceito africano de tempo, as clareiras metafísicas africanas, 

etc. (Hountondji, 2006, p.529 Tradução livre).  

Estes estudiosos, fizeram estes estudos  

[...] sem se questionarem sobre a utilidade dessas investigações, qual poderá ser 

o seu significado para eles próprios e se tais investigações eram adequadas para 

algo além de alimentar a curiosidade e outras necessidades intelectuais e até 

mesmo não intelectuais dos leitores ocidentais (Hountondji, 2006, p.529 

Tradução livre).  

Para Appiah, essas ideias fazem parte das pseudos-identidades difundidas na 

África contemporânea. E essas identidades falsas foram teorizadas por pressupostos 

falsos: a raça, a partilha de uma experiência histórica comum, uma metafísica comum, 

etc. (Appiah, 1997). Desta forma, estes estudos orientados, nos moldes em foram, se 

mostravam marginalizantes e depreciativos em relação à realidade estudada, e 

contribuiam para negar a diversidade dos campos estudados e afirmar o seu unanimismo:  

Essa atitude, na verdade, chegava ao ponto de quase assumir que nas culturas 

chamadas «primitivas», «arcaicas», «tradicionais» ou «mais simples» todos 

concordam com todos. O unanimismo, entendido dessa forma, parecia-me uma 

forma sofisticada de um dos pecados originais da antropologia, ou seja, a 

simplificação excessiva das sociedades e culturas não ocidentais (Hountondji, 

2006, p.530, Tradução livre).  

Portanto, era necessário, desconstruir criticamente esta visão por via de uma 

virada epistêmica, mostrando que: ‟…não importa o que os africanos compartilhem, não 

temos uma cultura tradicional comum, línguas comuns ou um vocabulário religioso e 

conceitual comum (…) nem pertencemos a uma raça comum…” (Appiah, 1997, p.50). 

isto significaria “(...)reconhecer...(a)...diversidade, incluindo a diversidade de opiniões e 

crenças, em todas as sociedades humanas e (...) em valorizar a diversidade como um sinal 

de saúde cultural, ou riqueza, e como uma condição para uma criatividade mais intensa 



58 

 

 
 

....” (Hountondji, 2006, p.530,531Tradução nossa), às sociedades negadas a sua 

pluralidade cultural e epistémica.  

Para estes autores, as identidades são complexas e múltiplas, e brotam de uma 

história de processos dinâmicos, na tentativa de dar respostas às forças económicas, 

políticas e culturais. Parte desse processo de complexidade deveu-se à diversidade 

cultural, à diversidade de histórias pré-coloniais dos povos da África e a toda 

complexidade das experiências coloniais. As diferenças na experiência colonial dos 

países africanos, contribuíram na configuração da diversidade do continente. Assim como 

a implementação de políticas coloniais análogas para realidades culturais diferentes 

motivou a resultados variáveis (Appiah, 1997). 

A percepção unanimista atribuída às sociedades ditas “atrasadas”, trouxe consigo 

a ideia segundo a qual os conhecimentos produzidos nestes contextos são essencialmente 

estanques, estagnados e/ou estáticos. Entretanto, alguns pesquisadores africanos 

contemporâneos chamam atenção para esta visão, referindo que, não se pode olhar para 

o conhecimento endógeno como que designando algo que existe (algo depositado), ou 

como uma entidade que pode ser descrita e que pode ser recuperada através de 

instrumentos metodológicos (Macamo, 2011; Hountondji, 2006). Essa ideia é igualmente 

criticada por Santos (2008), no seu livro o discurso sobre as ciências, onde para quem, 

“a ciência, em geral, depois de ter rompido com o senso comum, deve transformar-se num 

novo e mais esclarecido senso comum.” (Santos, 2008, p.9). Ou seja, o desafio do 

conhecimento “tradicional” é de ser integrado em pesquisas de forma a testá-lo, reutilizá-

lo e questionar a sua validade, isto é, “antes de ser aplicada, e de modo a ser bem aplicado, 

o ‘conhecimento tradicional’ deve ser testado constantemente pelo povo, e reapropriado 

de uma maneira com que seja possível articulá-lo com a investigação científica e 

tecnológica em curso” (Hountondji, 2006, p.535). Hountondji adverte ainda que, não se 

trata de adequar o “conhecimento tradicional” ao modelo da ciência moderna e sim de 

submetê-lo a um processo de diálogo através do qual possa apreender e enriquecer o seu 

arcabouço. Daí que a solução passa por pensar uma outra forma de fazer as ciências, 

imbuindo-as de novos modelos. E isso implica empreender uma crítica ao modelo 

científico dominante (Hountondji, 2006, p.535). 

Portanto, o conhecimento endógeno deve ser articulado com a produção do 

cotidiano, reconhecendo as formas de como as pessoas negociam o sentido de 

comunidade e do cotidiano. Buscar um conhecimento endógeno não significa procurar 



59 

 

 
 

alguma coisa essencial e ancestral, mas é um conhecimento que possibilita oferecer à 

comunidade sentidos imediatos a experiências circunstanciais (Macamo, 2011, 

Hountondji, 2006). Isto significa imprimir uma abordagem crítica sobre aquilo que o 

social nos apresenta.   

As ciências desenvolvidas nestes contextos, em particular a antropologia, tinham 

fortes interesses imperialistas e ideológicos coloniais escondidos (Lander, 2005, Mignolo, 

2005). A maior parte destes estudos (descrição das cosmovisões ditas “exoticas”), 

contribuíram para a busca de conhecimento e posterior colonização das práticas e dos 

sistemas de conhecimentos africanos (Mudimbe, 2013, Mangana, 2017). A ciência 

antropológica, por exemplo, nascida neste contexto, ao mesmo tempo que ganhava forma, 

“possibilitando a reificação do ‘primitivo’.” (Mudimbe, 2013, p.34-33), incorporava 

interesses epistemológicos. De tal forma que a descrição das culturas “exóticas” tinha em 

vista a compreensão e colonização das práticas e dos sistemas de conhecimento inseridos 

nesses contextos. 

A antropologia enquanto ciência moderna, que surge do empreendimento e 

narrativas dos viajantes, foi evoluindo para um sistema de relação entre poder-

conhecimento, no qual as viagens ultramarinas não apenas se circunscreviam à conquista 

do poder político e econômico nas colônias, bem como, na exploração e conquista dos 

sistemas de conhecimento desenvolvidos no interior das colônias.    

A antropologia, orientada para a questão da “mente primitiva”, foi motivada pela 

busca de narrativas descritivas em relação à cosmovisão de povos ou sociedades ditas 

“tradicionais” ou “primitivas”. A busca de explicação das instituições sociais, crenças, e 

mitologias destas sociedades foi marcada pela compreensão de que o pensamento dos 

povos estudados é determinado por necessidades elementares, como a luta pela 

subsistência e a satisfação de pulsões sexuais. Esta perspectiva da antropologia clássica, 

ao considerar o “pensamento primitivo” como sendo determinado por representações 

míticas e emocionais, tinha como objetivo ou efeito a afirmação da inferioridade dessas 

sociedades, de um lado, e a descrição das culturas, das formas de vida, dos sistemas de 

conhecimento dos povos ditos “primitivos”, de outro lado. Não obstante o interesse em 

estudar outras culturas ou cosmovisões, esteve impregnado, nesse processo, o caráter 

determinista, comparatista e polarizador da antropologia e das ciências modernas no 

geral.  



60 

 

 
 

Segundo Hountondji (2006), os pressupostos teóricos, metodológicos, as metas e 

objetivos dos estudos sobre o saber local, desenvolvidos pela antropologia e por todas as 

etnociências, não incorporam na sua essência boas razões. Limitando-se à descrição e 

capitalização do conhecimento local em benefício das sociedades ocidentais. Este 

conhecimento sobre o saber local, produzido por estas ciências, foi imbuído por um ideal 

colonial caracterizado por uma tendência polarizadora, comparatista, descritiva e 

classificatória. Assim se contrapôs o conhecimento científico e o não científico (mítico), 

o civilizado e o primitivo, o superior e o inferior, o moderno e o tradicional, o global e o 

local, o desenvolvido e o subdesenvolvido, o avançado e o atrasado etc. Estes 

pressupostos evidenciam os limites da ciência moderna ou da etnociência na forma de 

conceber o conhecimento local, e tal concepção não constitui, na sua completude, o 

corpus de conhecimento a ser reivindicado em contextos pós-coloniais. Neste sentido, o 

conhecimento local, que se insurge ou é reivindicado para além de ser aquele que sofre 

um processo de unanimismo, exclusão e/ou extroversão, subalternidade (Hountondji, 

2006), não deve ser determinista e nem descritivo (Hountondji, 2006, Santos, 2008). Não 

sendo um conhecimento determinista e descritivo, este deve ser “um conhecimento sobre 

as condições de possibilidade. As condições de possibilidade da ação humana projetada 

no mundo a partir de um espaço-tempo local” (Santos, 2008, p.77). As críticas recentes 

buscavam mostrar que as ciências modernas foram constituídas a partir de práticas 

culturais localizadas, desmistificando-se, deste modo, as pretensões de universalidade, 

objetividade e racionalidade que caracterizavam as ciências modernas. As ciências, sendo 

localmente ou socialmente construídas, eram essencialmente sistemas de conhecimento 

local, isto é, “etnociências” (Harding, 1997; Santos, 2008). 

O olhar preconceituoso sobre o conhecimento local influenciou sobremaneira nos 

seus modos de coexistência com relação aos outros tipos de conhecimentos. A perspectiva 

da racionalidade moderna ocidental, consubstanciada com a sua natureza dicotómica, 

possibilitou perspectivas polarizadoras do mundo, nomeadamente, primitivos e 

civilizados, tradicionais e modernos, Sul e Norte. No âmbito do conhecimento significou 

oposição entre conhecimento científico e conhecimento tradicional. E é justamente nestas 

relações dicotómicas, como refere Santos, que assenta: 

entre outras coisas, ... [a] produção contínua e persistente de uma diferença 

epistemológica, que não reconhece a existência, em pé de igualdade, de outros 

saberes, e que por isso se constitui, de fato, em hierarquia epistemológica, 

geradora de marginalizações, silenciamentos, exclusões ou liquidações de 

outros conhecimentos (Santos, 2010, p.153). 



61 

 

 
 

O conhecimento científico assumindo o caráter hegemônico e universal, deu 

lugar, consequentemente, para uma concepção periférica, marginal, diminuta e de 

exclusão do conhecimento dito “tradicional”, possibilitando a eliminação dos 

conhecimentos locais no interior da memória coletiva (Hountondji, 1989, Thiong’o, 

2021). Tal como refere Santos, as ações dicotômicas, classificatórias e sobretudo 

hierarquizantes, que caracterizam a racionalidade moderna ocidental, produziram 

silenciamentos e desabilitaram outras formas de compreensão do mundo (Santos, 2008).  

Este modelo único de compreensão do mundo rotulou outros conhecimentos e 

culturas por manifestações míticas, emocionais e irracionais, representando o “outro” em 

categorias como índio, africano, produzindo sobre elas violências e sobretudo 

dependências no domínio económico, político, epistêmico e ontológico (Meneses, 2004). 

Mudimbe (2013), em sua análise sobre a arqueologia do saber e o estatuto dos sistemas 

de pensamento “tradicional” africanos, constata que estes são cativos de categorias 

epistemológicas ocidentais, isto é, o modo como são tratados e analisados os sistemas de 

pensamento africanos e os conceitos incorporados neles pressupõe uma legitimidade 

ocidental e não-african. Os sistemas de pensamento africano sofrem uma dependência 

silenciosa à episteme ocidental (Mudimbe, 2013). De tal forma que a delimitação do 

campo científico e do não-científico e a constituição dos critérios de validade dos 

conhecimentos foram definidos pela ciência moderna. Ao instituir um campo hegemônico 

de saber, a sua relação com o que se designou “não saber” permitiu a destruição deste que 

se refletiu no epistemicídio de conhecimentos e culturas locais. Este processo se deu tanto 

na Europa, assim como em outras regiões do mundo (Santos et all, 2005). 

Para Thiong’o, as campanhas de superioridade das culturas e conhecimentos 

ocidentais em detrimento das culturas, línguas e conhecimentos africanos foram, 

sobremaneira, protagonizadas pela invasão colonial. E a dominação colonial, por via da 

cultura, língua, etc. levou com que os indivíduos colonizados passassem a desprezar as 

suas experiências epistêmicas, as suas culturas, os seus ambientes, as suas línguas, etc. o 

que Thiong’o chamou de alienação colonial. Esta alienação, segundo Thiong’o, 

foi  reforçada no ensino de história, geografia, música, onde a Europa burguesa sempre 

seria o centro do universo (Thiong’o, 2021). A colonização permitiu em termos de 

governança a produção de  

sociedades esvaziadas de si próprias, de culturas espezinhadas, de instituições 

minadas, de terras confiscadas, de religiões assassinadas, de magnificências 



62 

 

 
 

artísticas aniquiladas, de extraordinárias possibilidades suprimidas. (Césaire, 

1978, p.25).  

Para Thiong’o, a alienação colonial “assume duas formas interligadas: um 

distanciamento ativo (ou passivo) de si mesmo e da realidade ao redor; e uma 

identificação ativa (ou passiva) com o que é externo ao próprio ambiente.” (Thiong’o, 

2021, p.89). Portanto, os pressupostos epistemológicos e educacionais introduzidos nas 

colonias permitiram com que os indivíduos colonizados perdessem confiança e 

legitimidade das suas culturas e seus conhecimentos, tornando-os pessoas alienadas de si 

mesmas e dos seus próprios ambientes socioculturais. A rejeição das formas de vida locais 

e consequente autosubestimação do legado do conhecimento local, tem contribuído para 

o lugar que tem se colocado o conhecimento local (Hountondji, 2002, Thiong’o, 2021). 

É desta forma que, com o discurso sustentado na cientificidade, foi-se perpetuando o 

desperdício e epistemicídio contra outras formas de conhecimento e experiências 

epistemológicas no mundo (Santos, 2005). 

Portanto, ao falarmos da coexistência entre os conhecimentos locais e o 

conhecimento científico, constata-se que estes pouco se entrelaçam numa relação de 

justaposição. O conhecimento local, quando pode, resiste e caminha em paralelo com o 

conhecimento moderno sem diálogo, ou na pior das hipóteses, este é desabilitado e 

eliminado/asfixiado, possibilitando um esquecimento coletivo do mesmo, ou ainda se 

configura em novas formas de saberes (Hountondji, 2002). Mas Hountondji, refere que 

apesar dos saberes locais serem cada vez mais marginalizados e impedidos de um 

desenvolvimento natural, condenados a esclerosarem-se a longo prazo (Hountondji, 2012, 

p.14), eles ainda não desapareceram da memória coletiva de muitos povos, porém, 

encontram-se atualmente nas margens do conhecimento científico, aparecendo como um 

conhecimento informal (Hountondji, 2002, p.24).  

            Neste sentido, para este autor, uma das tarefas mais urgentes consiste, em 

desmarginalizar os saberes ditos tradicionais, recuperando-os de maneira crítica e 

responsável, integrando-os no movimento da investigação viva. E ressignificando as 

qualificações pejorativas usadas para designar o conhecimento não científico, como 

“conhecimento local”, “conhecimento indígena”, “conhecimento tradicional”, para 

realçar a pluralidade e diversidade dos sistemas de produção de saberes no mundo e o seu 

papel para o desenvolvimento do mundo (Hountondji, 2002). A solução desse problema 

passa por aquilo que Thiong’o chamou de descolonização mental, que consistiria acima 



63 

 

 
 

de tudo, em empreender uma desconstrução sobre o modelo que foi apresentado 

coercitivamente aos colonizados como sendo único (Thiong’o, 2021).   

Ao mesmo tempo que o conhecimento local vem sofrendo marginalização, 

subjugação, percepções unanimistas e vários outros estereótipos, paradoxalmente, o 

mesmo conhecimento local sofre processos de extraversão e expropriação.  

Thiong’o refere que, assim como a europa expropriou durante séculos a herança 

artística dos povos africanos para museus europeus, este continente continua despojando 

a riqueza epistémica africana para desenvolver e fortalecer as suas culturas.  

[...] estou lamentando uma situação neocolonial que significou que a burguesia 

europeia mais uma vez pudesse roubar nossos talentos e gênios à medida que 

roubaram nossas economias. Nos séculos XVIII e XIX a Europa roubou 

tesouros artísticos de África para decorar suas casas e museus, no século XIX, a 

Europa está roubando os tesouros da mente para enriquecer suas línguas e 

culturas. A África precisa ter de volta sua economia, sua política, sua cultura, 

suas línguas e todos os seus escritores patrióticos (Thiong’o, 2021, p.39). 

O colonialismo controlava a riqueza social e cultural do colonizado através da sua 

força e sobretudo das suas políticas. A eficiência do domínio político e econômico só era 

possível com o controle da herança intelectual desses povos. A colonização incidiu 

sobremaneira na herança intelectual e cultural para a dominação e controle dos povos 

colonizados, investindo sobretudo em narrativas que impactam para automarginalização 

das suas cosmovisões, isto porque:   

Controlar a cultura de um povo é controlar suas ferramentas de autodefinição 

em relação aos outros. Para o colonialismo isso envolveu dois aspecto do mesmo 

processo: a destruição ou a subavaliação deliberada da cultura de um povo, suas 

artes, danças, religiões, história, geografia, educação, oratura e literatura, e a 

elevação consciente da linguagem do colonizador (Thiong’o, 2021, p.69). 

Relativamente a pesquisa em países periféricos ela tem sido extravertida, 

orientada para os interesses externos. Ela não é autocentrada e nunca responde às 

necessidades locais. A produção do conhecimento é gerida e controlada pelos países do 

Norte. O conhecimento local é tido como matéria-prima e a África tem sido o maior 

reservatório dessa matéria-prima (Hountondji, 1989). Este fato acontece, sobretudo, 

porque os maiores laboratórios de engenharia genética são dominados por um número 

pequeno de organizações e empresas multinacionais, operando em países do Norte 

(Castro-Gomez, 2006; Hountondji, 1989). Daí que o conhecimento local é recolhido no 

seu estado bruto para a sua posterior transformação nesses grandes laboratórios e centros 

de investigação dos países do Norte. Neste processo dá-se a expropriação e apropriação. 



64 

 

 
 

Os países do Norte são, em última análise, beneficiários dos conhecimentos locais 

(Hountondji, 1989). Hountondji mostra como continua sendo extraído do Benin o óleo de 

palma, para o fabrico do sabão “Palmolive”; como são recolhidos dados que são 

posteriormente analisados em laboratórios na França, inclusive, como são exploração os 

conhecimentos e aplicados para a fabricação de diversas maquinarias. Desta forma:  

A colônia era, à sua maneira consumidora de ciência, tal como era consumidora 

de produtos industriais, produtos importados, tanto num como noutro caso, e 

percebido como tais; produtos cuja génese e modo de “fabrico” as populações 

locais ignoravam, e que só podiam, por isso, aparecer-lhes como algo de surreal, 

alheio ao seu domínio e que vinha, miraculosamente, sobrepor-se à sua realidade 

quotidiana (Hountondji, 1989, p.110).  

Portanto, isto evidencia a extração e exportação do conhecimento local em forma de 

matéria-prima dos países periféricos para a metrópole e a recolocação em forma de 

produtos já industrializados nos países periféricos. Esta relação traduz a dependência em 

que se encontram os países do Sul. O conhecimento é gerido e controlado pelo Norte. O 

Norte e a sua relação com o Sul se traduz na marginalização dos saberes “tradicionais”. 

Portanto a extraversão se traduz na marginalização dos conhecimentos locais e 

consagrando toda a legitimidade ao Norte. Por isso que Hountondji vê os países do 

Terceiro Mundo como fornecedores ou reservatórios de matéria-prima para o ocidente; 

tal como se opera no plano econômico, opera-se no plano intelectual. Não obstante, se 

observar, em África, um crescimento econômico assim como intelectual em nível 

estrutural, as produções continuam a obedecer a lógica da extraversão.    

Tem havido uma intenção de “enquadrar os sistemas sociais e culturais em formas 

de direito de propriedade inteletual”, de forma a se obter autonomia sobre a riqueza 

cultural dos povos tradicionais. O direito de propriedade intelectual tem se configurado 

em certa medida como uma forma de privatizar cosmovisões (formas de vidas), 

colocando-as reféns das grandes multinacionais e empresas. E é sobre esse tipo de 

proteção que os únicos beneficiários são os países do Norte. 

Os direitos de propriedade intelectual não foram elaborados e adaptados para 

proteger um tipo de invenções que se alcançam pelos métodos ocidentais, 

diferentes dos que são utilizados pelos camponeses, indígenas e comunidades 

tradicionais; são-lhes, portanto, estranhos. No início, estes direitos se aplicaram 

apenas sobre matéria não viva e não sofreram nenhuma variação para abranger 

a matéria viva, isto é, trata-se de uma acomodação mecânica de um tipo de 

direitos para proteger os interesses das grandes multinacionais de produtos 

alimentares e farmacêuticos (Alonso, 2005, 310). 

Para muitos intelectuais, os acordos e discursos em volta dos direitos de 

propriedade intelectual promovido pelos países do norte e organizações internacionais, 



65 

 

 
 

não passa de uma agenda inserida dentro da lógica de expropriação promovida pelos 

países do norte (Shiva, 2001, 2005; Escobar e Pardo, 2005; Alonso, 2005; Castro-gómez, 

2006; Hountondji, 1989; Mignolo, 2010). 

Alonso (2005), refere que a indústria farmacêutica têm mostrado grande interesse 

para com o conhecimento local, sobretudo quando o mesmo conhecimento é utilizado por 

várias comunidades tradicionais com propósitos medicinais. Estas indústrias, mais do que 

buscar esses conhecimentos para efeitos de preservação, encontram neles mecanismos 

que lhes proporcionam vantagens essencialmente comerciais. 

Os acordos elaborados entre as comunidades e as empresas para a proteção desses 

conhecimentos tradicionais, têm colocado os seus detentores numa posição secundária. 

Ou seja, as formas de proteção desenhadas por organizações internacionais surgem como 

mecanismo de controle dos modos de vida e dos territórios onde encontram-se inseridos 

esses conhecimentos. Portanto, este processo tem se revelado como uma forma de 

expropriação e ou apropriação legalizada desses conhecimentos. Muitas vezes, esses 

acordos são feitos por via de um processo de desvalorização do conhecimento local ou 

ainda por via da desqualificação da comparticipação dos detentores desse conhecimento 

(Shiva, 2001, 2005, Escobar e Pardo, 2005, Alonso, 2005, Castro-Gómez, 2006, 

Hountondji, 1989). Desta forma, as comunidades locais são enganadas ou seduzidas por 

órgãos supranacionais com o objetivo de lhes expropriar os seus conhecimento, de forma 

que esses órgãos obtenham patentes dos seus conhecimentos locais.  

A colonização, para muitos intelectuais pós-coloniais e decoloniais, não terminou, 

ela não obedece a mesma lógica, já não são apenas os recursos materiais que são 

explorados, mas sim os recursos imateriais como informações genéticas contidas na 

biodiversidade e no sistemas de conhecimento tradicionais desses países. É por esta razão 

que o conhecimento tradicional já não é mais eliminado e sim preservado, mesmo que 

continue a ser considerado epistemologicamente subvalorizado. E o patenteamento tem 

funcionado como um recurso legal de expropriação colonial do conhecimento (Castro-

Gómez, 2006; Escobar e Pardo, 2005; Mignolo, 2010; Shiva, 2001). Este processo todo 

de expropriação é explicado pelo fato de que os países do norte são pobres em diversidade 

de plantas e ainda assim detêm a grande parte de patentes de espécie de plantas do mundo. 

Ou seja, as patentes que os países do norte detém derivam de informações extraídas da 

matéria-prima genética encontrada nos países do sul.  



66 

 

 
 

...para nós, cidadãos de países em vias de desenvolvimento, torna-se inaceitável 

a pretensão de patentear animais, plantas ou microorganismos, já que constituem 

parte do nosso patrimônio genético e biológico. Não se pode pretender que esses 

recursos, ainda que de forma temporária, passem a ser monopólio de pessoas ou 

empresas, porque nos foram atribuídos por condições físicas, biológicas, sociais 

e culturais para nosso benefício e para serem partilhados com outros seres 

humanos (ALONSO, 2005, 312).  

Portanto há uma tendência de eliminação dos órgãos locais de proteção da 

biodiversidade, de modo que este lugar seja ocupado por multinacionais farmacêuticos, 

agroalimentares, etc. É por estes motivos que nascem movimentos com o objetivo de 

reivindicarem seus territórios e os conhecimentos inseridos neles, rejeitando as formas de 

proteção que não surgem da necessidade dos povos locais. 

 

3.3 “Conhecimento médico tradicional”: terminologias e sentidos para a 

designação das atividades dos “médicos tradicionais” 

 

“Nós não somos médicos tradicionais, não 

somos praticantes de medicina tradicional, 

somos Tinyangas” – (Ametramo)7 

 

Se faz necessário, inicialmente, discutir as terminologias usadas para designar as 

atividades dos “médicos tradicionais”. No decurso da pesquisa tornou-se pertinente 

discutir a terminologia “medicina tradicional” e as demais terminologias empregadas para 

se referir às atividades destes agentes, justamente porque as diversas literaturas 

encontradas têm nestas “práticas” configurações semânticas e sentidos distintos para 

designar as atividades dos que em sua gramática original são designados por Nyamussoro, 

Nyanga, Tinyanga, Nyangarume etc. Este ponto, permitiu interrogarmo-nos sobre a 

origem e os sentidos dessas adjetivações. As designações Nyanga, entre outras, refletem 

especialidades destes agentes, e, muitas vezes, as designações usadas para se referir a elas 

ou colocam-nas sem respeitar as suas distinções ou os processos de tradução reduzem-

nas, sem poder abranger o sentido do conceito em sua totalidade. Portanto, o objetivo 

deste texto é analisar as adjetivações que são atribuídas a estas “práticas”.    

                                                           
7 Os médicos tradicionais insurgiram-se contra a designação “médicos tradicionais e praticantes da 

medicina tradicional” reivindicando a designação Tinyangas, durante o simpósio sobre a medicina 

tradicional e alternativa em Moçambique, na semana de comemoração do dia africano da medicina 

tradicional, sob o lema: Duas Décadas da Medicina Tradicional Rumo à Universalização da Cobertura de 

Saúde em África, realizado na Cidade de Maputo do dia 2 de setembro de 2022. 



67 

 

 
 

Nesta tese usamos, intencionalmente, as terminologias “medicina tradicional” e 

“médico tradicional” não porque elas expressam a totalidade dos sentidos que abarcam 

as atividades dos Nyangas. A escolha resulta de três razões, a primeira deve-se ao fato de 

serem terminologias que são comumente utilizadas no campo acadêmico em que 

pretendemos pesquisar, segundo porque no contexto das associações, que desenvolvem 

estas atividades em Moçambique, tem no cerne o uso destas terminologias e por último 

porque as mesmas terminologias são usadas pelo Estado moçambicano e seus parceiros 

com o propósito de delinear políticas públicas para estas atividades. Portanto, esta escolha 

expressa o lugar a partir do qual desenvolvemos a pesquisa e não isenta a pertinência de 

nos questionarmos sobre ela; aliás é nosso objetivo, neste texto, interrogarmo-nos sobre 

os seus limites e silenciamentos. Por isso é que, sem nos apropriarmos dos termos 

“medicina tradicional” e “médicos tradicionais”, devem ser compreendidos empregando-

se aspas. 

A cosmovisão do que se designa comumente por medicina tradicional tem uma 

dimensão tão ampla que não cabe no próprio conceito de “medicina tradicional”. Este 

conceito se apropriou, apenas, de uma das suas dimensões, desconsiderando todo o resto 

da sua perspectiva cosmogônica. Isto pode ser notado nas demais literaturas que tratam 

sobre a temática, assim como nas entrevistas8 que desenvolvemos como parte do presente 

trabalho. A literatura que encontramos até agora, escrita por administradores coloniais, 

missionários, sociólogos e antropólogos, trata este tema a partir de várias terminologias9. 

                                                           
8 Referimo-nos às entrevistas realizadas com membros de associações que lidam com a “medicina 

tradicional”.  
9 Estas terminologias podem ser encontradas em diversas literaturas que tratam a temática em África, 

sobretudo em Moçambique. No contexto moçambicano encontramos uma série de material do período 

colonial, nomeadamente: O Uso e Costumes dos Bantus, de Henri Junod, de 1912, Os “Zimba”: 

Monografia etnológica de Antônio Rita-Ferreira, de 1954, Crenças e práticas mágicas em Homoine do 

mesmo autor, de 1960, A arte indígena de curar de Júlio Afonso da Silva Tavares, de 1909, A arte indígena 

de curar em terras de Zavala de Carlos Santos Reis de 1952, Monografia etnográfica Sobre os Tsuas de 

Julio Justo Alfaro Cardoso, de 1958, Ligeiros apontamentos sobre a curanderice espirita entre o povo ba-

twa de Júlio dos Santos Peixe  de 1961, A possessão e exorcismo em Moçambique, de Luis Domingues 

Polanah, de 1967/68, O Nhamussoro e as outras funções mágico-religiosas, do mesmo autor, de 1965, A 

possessão sagrada, do mesmo autor de 1967, Mitologia e Direito Consuetudinário dos Indígenas de 

Moçambique, de Jose Gonçalves Cota, de 1971, Código Penal, do mesmo autor de 1946, Alguns problemas 

sociológico-missionários da África Negra, de A. da Silva Rego, de 1960, Raça, Usos e Costumes dos 

Indígenas, de Antônio Augusto Pereira Cabral, de 1925, Medicina Indígena da África Portuguesa, de Pina 

L. dde 1940 e Bruxas e medicina: folclore de Guimarães do mesmo autor de 1929. Para além dos diversos 

estudos, as representações e terminologias podem ser encontradas em documentos da administração 

colonial ligados a repressão e desterro dos praticantes da “medicina tradicional”, nomeadamente, Arquivo 

Histórico de Moçambique – Fundo da Direção do Serviço dos Negócios Indígenas (FDSNI, secção A), 

Processo 118 “Chaly Oloza Sangoma”, Cota 83. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, cota 89, 

Documento A 25, de 1922. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, secção A, Caixa 83, “Processo 

contra curandeiro”, de 1945. Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Secção A, Caixa 83, “Auto 

contra dois indígenas”, de 1954. Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios Indígenas (FDSNI), Secção 



68 

 

 
 

Se não é empregue a terminologia medicina tradicional, são usadas, em contrapartida, 

terminologias como medicina indígena, medicina negra, medicina dos cafres, curanderice 

espírita, arte negra de curar, arte indígena de curar, crenças/práticas mágicas, práticas 

mágico-animistas, magia, práticas curativas, adivinhação, feitiçaria10, possessão, 

exorcismo, práticas mágicas religiosas, medicina alternativa etc. Esta disposição levou-

nos a questionar sobre as razões desta pluralidade terminológica. 

Algumas terminologias expressam a priori acepções pejorativas, que remetem a um 

passado colonial e às representações que este mesmo passado construiu sobre a África. 

Estas representações não apenas estão carregadas de preconceitos e estereótipos, mas 

sobretudo estão acompanhadas de relações de poder e dominação, uma relação de 

hegemonia do Ocidente para com a África.  Outras expressam uma tentativa de busca de 

tradução ou interpretação deste conjunto de saberes, para uma linguagem ou compreensão 

ocidental.  

Tal como refere Kirchner (1990), a designação medicina tradicional reduz 

sobremaneira a realidade diversa e complexa que constitui o mundo destas práticas. Este 

mundo de práticas, pela sua natureza engloba não apenas a dimensão medicinal, assim 

como elementos da ancestrologia, e uma dimensão espiritual e de culto de cuidados de 

bem-estar social. Para Kirchner (1989), a atividade denominada por medicina tradicional 

é, na verdade, “mais do que ‘medicina’”, ou seja, as suas ações ultrapassam o campo ou 

a dimensão da medicina nos termos utilizados no Ocidente. A medicina tradicional possui 

um caráter abrangente (Langa, 1992; Mahumana, 2013). Para além de incorporar campos 

como a biologia e a química, por via de plantas manipuladas como remédios a partir dos 

princípios ativos extraídos delas, e a biomedicina no que se refere ao cuidar e curar o 

corpo, a medicina tradicional, abrange outros campos. Portanto, a compartimentalização 

                                                           
A, “Feiticeiros e Curandeiros”, Processo n 118, cota 83, Arquivo Histórico de Moçambique (AHM). 

Arquivo Histórico de Moçambique, Relatórios das Circunscrições. Documento A/25, 1916: “Feitiçaria 

Indígena Praticada pelos Indígenas Ndhleia e Wantshakene”, Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios 

Indígenas, Secção A, Processo n 118, cota 83, Arquivo Histórico de Moçambique (AHM). Documento 603, 

1917: “Zulu” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM. Documento 7/3/1946: “Djane 

Nyamposse” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM. Documento 1960: “Dinheiro apreendido 

a curandeiros e feiticeiros” FDSNI, Secção A, Processo n118, cota 83, AHM. FDSNI, Secção A, Processo 

n 118, cota 83, AHM. Documento A/25, 1917: “Chaly Oloza Shingoma”, FDSNI, Secção A, Processo n 

118, cota 83, AHM. Documento 476, 1916: “Duma e Macuia”, FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 

83, AHM. Documento 297, 1916: “Prisão de régulos e indunas por distribuição do rapé milagroso 

murrime”, FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM.  FDSNI (Fundo da Direção dos Serviços dos 

Negócios Indígenas – FDSNI) 

10 Em alguma literatura há um uso ambíguo desta terminologia, confundindo ou incorporando-o dentro do 

contexto do que se chama “medicina tradicional”. 



69 

 

 
 

e ou normatização do conhecimento, introduzido pela ciência moderna, permitiu que os 

saberes destes agentes fossem reduzidos a um campo específico (Meneses, 2004a, 2005). 

 A forma de classificar, como refere Kirchner (1989), não deriva do seu contexto 

de origem. É um termo inventado ou concebido pelo “médico-centrismo”, com todo o 

cunho positivista que lhe caracteriza, sem efetivamente considerar o contexto 

sociocultural e suas peculiaridades. Kirchner (1989), ao descrever o papel deste agente 

refere: 

O papel desta actividade foi mais amplo do que a própria medicina e foi 

praticado por alguém que houve em todos os povos essencialmente o nome 

‘possuidor do saber’. Resumimos algumas tarefas: acompanhar o processo de 

falecimento e funeral do rei e o processo de substituição dele e a investidura do 

novo chefe; nos tempos de seca chamar a chuva; melhorar a fertilidade das terras 

e do gado, resolver conflitos sociais, casais, jurídicos; até prever perspectivas 

econômicas. Tudo isto faz destes funcionários pessoas que proteccionam a paz 

da vida da comunidade; resolvem situações de chãos e apoiam a transmitir os 

conselhos dos antepassados a cerca da vida dos vivos (Kirchner, 1989, p.245). 

Portanto, as atividades dos Nyanga encontram-se imanentes na dimensão 

sociocultural, econômica, política, dos povos de Moçambique. Estudos como os de Jose 

Fialho Feliciano “Antropologia Econômica dos Thongas do Sul de Moçambique” (1998), 

de Carlos Serra “Como a penetração estrangeira transformou o modo de produção dos 

camponeses moçambicanos” (1986), mostram como estas práticas não apenas se cingiam 

na questão de cura, mas sobretudo na busca de um equilíbrio social, interferindo nas 

formas de organização social de grupos, comunidades, de forma a trazerem uma ordem 

normativa no interior desses mesmos grupos. A explicação de fenômenos sociais 

demandava a presença de especialistas dessas práticas, de forma a solucioná-los. 

Dessa forma, a designação medicina tradicional, para Kirchner (1989), é incorreta 

e apenas uma pequena parte do que ele prefere chamar de “cuidados de bem-estar social 

e tradicional”, é que se dedica a questões ligadas a saúde. A medicina tradicional se ateve 

em questões ligadas à política, à agricultura, à justiça, e sobretudo na proteção da 

comunidade lutando contra várias adversidades, inclusive doenças. Não obstante a sua 

aversão a esta terminologia, Kirchner (1989), em seus estudos, concorda que, por 

questões práticas, seria consentâneo continuar a ser utilizada a terminologia medicina 

tradicional, para a questão específica que interessa ao Ministério da Saúde, mesmo tendo 

conhecimento da sua ampla dimensão (Kirchner, 1989, p.263). 

Para Meneses, a redução do conceito resulta do próprio processo de formalização 

(regulamentação, ou institucionalização) da medicina tradicional iniciada pelo Estado 



70 

 

 
 

(Meneses, 2004a, 2005). E esta formalização resulta do processo de luta empreendida 

pelos médicos tradicionais, devido à condição de ilegalidade que lhes tem sido imputada 

durante anos.  

As nomenclaturas, atribuídas às atividades dos Nyangas, refletem esta lógica de um 

mundo ontológico e epistemologicamente ocidental que os classifica como “primitivo”, 

onde não apenas os seus agentes, mas as suas culturas e “práticas” são essencialmente 

designadas míticas e geridas dentro de uma não racionalidade. A nomenclatura medicina 

tradicional remete-nos a este debate sobre a dicotomia entre o moderno e o tradicional. A 

noção de medicina tradicional decorre desta abordagem polarizadora, onde o 

“tradicional” é caracterizado como fixo e primitivo, típico de sociedades ditas 

“primitivas” e o “moderno” como dinâmico e racional, típico de sociedades ditas 

“evoluídas”.  Portanto, se de um lado, estas classificações tentaram marginalizar e 

desautorizar a cosmovisão africana, de outro lado, permitiram a redução destas 

cosmovisões a noções ocidentais, sem, no entanto, incorporar a totalidade de sentidos 

destas mesmas cosmovisões. Esta abordagem remete-nos àquela discussão feita por 

Mudimbe, em que se questiona: será que as “Welstannschauungen africanas e os sistemas 

de pensamento tradicionais africanos são inconcebíveis e que não podem ser tornados 

explícitos no quadro da sua própria racionalidade?” (Mudimbe, 2013, p.10). 

Esta questão é colocada por Mudimbe por considerar que os intelectuais, tanto 

ocidentais assim como africanos, se baseiam em “categorias de análise e sistemas 

conceptuais” que se fundam em pressupostos epistemológicos essencialmente ocidentais. 

Mudimbe refere-se, ainda, que “mesmo nas mais evidentes descrições ‘afrocêntricas’, os 

modelos de análise utilizados referem-se directa ou indirectamente, consciente ou 

inconsciente, à mesma ordem” (Mudimbe, 2013, p.10), ou seja, aos pressupostos 

epistemológicos ocidentais.  

Portanto, parece que o estudo e a classificação da medicina tradicional não apenas 

se permitiu a depender dessa ordem epistemológica, assim como a racionalidade ocidental 

se permitiu selecionar a perspectiva que considerou, fazendo parte desta ordem 

epistemológica, deixando para trás não apenas uma boa parte desse sistema, mas 

sobretudo aquilo que para a ciência moderna não considera como elementos 

cientificamente válidos. Ou seja, a condição de possibilidade desses saberes está 

intimamente ligada a uma classificação determinada pelos pressupostos epistemológicos 

ocidentais.  No caso da “medicina tradicional”, a ciência moderna não apenas seleciona, 



71 

 

 
 

nessas práticas, o que considera cientificamente válido, bem como e, sobretudo, a partir 

de gramáticas e sentidos que esta ordem epistémica compreende, ou seja a partir dos 

vieses do pensamento ocidental. Aliás é o que Mudimbe argumenta ao afirmar que os 

sistemas de pensamento “tradicional” africanos são reféns de categorias epistemológicas 

ocidentais, isto é, o modo como são tratados e analisados os sistemas de pensamento 

africanos e os conceitos incorporados neles pressupõem uma legitimidade ocidental e 

não-africana, sofrendo, consequentemente, uma dependência silenciosa (Mudimbe, 

2013). De tal forma que a delimitação do campo científico e do não-científico e a 

constituição dos critérios de validade dos conhecimentos foram definidos pela ciência 

moderna. Ao instituir um campo hegemônico de saber, a sua relação com o que se 

designou de “não saber” permitiu a sua destruição. Este processo se deu tanto na Europa, 

assim como em outras regiões do mundo (Santos, 2008).   

O discurso colonial colocou a medicina tradicional e seus agentes na categoria de 

magia/mágico, construindo desta forma a oposição entre a biomedicina e a medicina 

tradicional. Enquanto à biomedicina é atribuído um estatuto universal, atual e ou 

moderno, à medicina tradicional é sempre atribuído e classificado como local, nativo, 

indígena, tradicional e atrasado etc. Portanto, a classificação dos sistemas de pensamento 

africano, em particular da medicina tradicional, é sempre feita de acordo com a 

classificação ocidental de pensamento e imaginação (Meneses, s/d; Mudimbe, 2013).  

Há três tipos de discursos que podem ser delineados em relação à nomenclatura 

atribuída às atividades dos Nyangas. O primeiro tem a ver com a interpretação equivocada 

ou pejorativa sobre esses sistemas de conhecimento, isto está evidente nos textos e nas 

terminologias dadas à medicina tradicional, sobretudo os textos coloniais dos quais nos 

debruçaremos no próximo capítulo. O segundo tipo de discurso, servindo-se do primeiro, 

imbui-se de uma perspectiva reprimidora destas mesmas práticas, a fim de estabelecer 

uma lógica de racionalidade moderna ocidental dentro dos contextos outrora colonizados. 

E por último, como consequência, se restringem os domínios de alcance destes sistemas 

de pensamento. 

Em Moçambique observa-se a apropriação acrítica da nomenclatura medicina 

tradicional, por parte de algumas associações que desenvolvem a atividade dos Nyanga. 

Nas entrevistas realizadas, percebemos que aquando do processo da criação de uma das 

associações (a Ametramo), houve uma discussão envolvendo vários agentes, 

nomeadamente, os médicos do Ministério da Saúde (MISAU), os agentes da medicina 



72 

 

 
 

tradicional, e outras individualidades, na ocasião esteve em pauta a discussão da 

designação “medicina tradicional”. Na época, os médicos do Ministério da Saúde não 

concordavam com a atribuição da nomenclatura medicina à atividade destes agentes, 

argumentando que estas só podiam ser consideradas “práticas”, sem, no entanto, chegar 

ao nível de uma “medicina”, e o contra-argumento, paradoxalmente, vindo dos agentes 

de “medicina tradicional”, na altura, era de que eles, tal como os outros, deviam ser 

considerados médicos e as suas atividades igualadas à “medicina”. Este processo surge 

no âmbito da institucionalização destas atividades que vinha sendo reivindicada pelos 

próprios Tinyanga. No entanto, o mesmo debate sobre a terminologia “medicina 

tradicional” ou “práticante de medicina tradicional”, voltou a discussão no âmbito do I 

Simpósio sobre a Medicina Tradicional e Alternativa em Moçambique, realizado a 02 de 

Setembro de 2022, com o lema: “Duas Décadas da Medicina Tradicional Rumo à 

Universalização da Cobertura de Saúde em Àfrica”. Este simpósio foi realizado durante 

a semana de comemoração do dia africano da medicina tradicional, e foi organizado pela 

Direção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa de Moçambique (DNMTA). 

Neste simpósio discutiu-se várias temáticas que teremos ocasião de abordá-las mais à 

frente, no entanto, no que se refere à terminologia, estes agentes, desta vez, insurgiram-

se contra a designação “médicos tradicionais e/ou praticantes da medicina tradicional”, 

reivindicando que lhes fossem chamados de Tinyanga. O argumento era de que era 

necessário resgatar as designações originárias de suas práticas, porque elas refletem 

aquilo que eles são, de fato, sob o ponto de vista de identidade. Para eles, as designações 

“medicina tradicional e praticante de medicina tradicional” não só não exprimem o que 

eles são, assim como não abarcam a totalidade de suas práticas. A expressão praticante, 

segundo os médicos tradicionais, sugere, de um lado, que eles são aprendizes ou iniciantes 

em permanência em sua profissão e, de outro lado, que eles estão situados num lugar 

marginal no sistema de saúde moçambicano. Estes agentes propuseram, na ocasião, a 

eliminação das terminologias, sobretudo a terminologia “praticante de medicina 

tradicional”. Da mesma forma, em nossas entrevistas, os médicos tradicionais mostraram-

se revoltantes a esta designação:  

...Praticante não. Não gostamos desse nome. Esse nome mesmo que saia da 

OMS, é um nome errado (...) olha podemos dar um exemplo: praticante da 

medicina convencional; nunca ouvi. Esse nome para mim veio para 

desvalorizar, estas a perceber, veio inferiorizar. Nós preferimos que as pessoas 

nos chamem de médico tradicional, ou que nos chamem de Nyanga. (Entrevista, 

AMETRAMO, 2021). 



73 

 

 
 

É importante notar que esta incorporação mesmo tendo sido conduzida pela 

DNMTA, ela foi quase imposta pela OMS, da mesma forma que em seus planos e agendas 

relativas à medicina tradicional, ela vai orientando sobre como é que esta medicina deve 

ser agenciada: 

Incorporamos a ideia de praticantes da medicina tradicional e não médico 

tradicional, porque nós em todas as atividades, o nosso plano estratégico é 

guiado pela estratégia da OMS nós estamos a transcrever o que a OMS (...), 

procura também a estratégia da medicina tradicional da OMS, hás de ver o que 

é que a OMS recomenda aos países membros, isso foi a partir de 1978, naquela 

conferência de Alma Ata, dos cuidados de saúde primários, sim, então a ´partir 

dali nós desenhamos planos estratégicos, com base nas orientações da OMS, 

como faz, como a Saúde também desenha as politicas com base em 

organizações...então dentro das políticas da saúde esta lá a OMS (...) (Entrevista, 

DNMT, 2021). 

Portanto, é possível notar que os países hegemônicos, continuam a partir de suas 

instituições imperiais, mantendo as suas relações coloniais sobre os países outrora 

colonizados, utilizando-se de instituições locais para cumprir com suas agendas 

(González Casanova, 2007). Ou como diria Quijano, “(...)como parte do novo padrão de 

poder mundial, a Europa também concentrou sob sua hegemonia o controle de todas as 

formas de controle da subjetividade, da cultura, e em especial do conhecimento, da 

produção do conhecimento.” (Quijano, 2005, p.121). Não só controlam, assim como 

ditam as regras, decidindo sobre como é que estas instituições devem ser administradas, 

mesmo sob ponto de vista das suas epistemes.  

Dessa forma, o “moderno”, em contextos colonizados, força que as cosmovisões 

destes lugares se adequem a sua estrutura de forma a reconhecê-las e legitimá-las. E os 

agentes destes contextos, se de um lado, lutam para legitimar as suas atividades 

pertencentes a sua tradição identitária, do outro lado, neste processo de reivindicação, 

muitas vezes, precisam se “colonizar” pela forma de organização do “moderno” para que 

as suas práticas sejam reconhecidas. O “moderno” se apropria do “tradicional” apenas em 

relação àquilo que considera pertinente para a sua estrutura ou aquilo que cabe na sua 

estrutura lógica, e tudo aquilo que escapa a sua compreensão é tido como mito e é 

fortemente desconsiderado, e as atividades dos Nyamussoros e Nyangas, nesta estrutura, 

são colocadas ao nível de subordinação.  

 

3.3.1 Quem são os (ti)nyangas, nyamussoros, nyangarumes? 

Estes grupos são assim designados devido às suas habilidades de curar uma 

variedade de enfermidades físicas e espirituais, justamente por deterem, por um lado, um 



74 

 

 
 

vasto conhecimento terapêutico baseado não apenas em plantas, bem como no uso de 

animais etc. e, por outro lado, por poderem, a partir de processos de adivinhação, 

possessão etc. intercederem contra ações de espíritos malignos. Este grupo de 

profissionais desempenha um grande papel na intermediação entre os vivos e os mortos 

(Honwana, 2002; Santana, 2014, 2018). O processo de cura resulta da interação entre a 

componente farmacológica e a componente religiosa. Tal como descreve Honwana 

(2002):  

O processo de tratamento e, consequentemente, de cura está sujeito ao 

conhecimento elaborado de uma farmacopeia ervanária, bem como às 

dimensões rituais e simbólicas que guiam a recolha, preparação e administração 

dos medicamentos. Através da possessão pelos espíritos ou revelações 

espirituais, os tinyanga estão constantemente a aprender e a actualizar os seus 

conhecimentos sobre medicamentos ervanários e outras estratégias terapêuticas. 

(Honwana, 2002, p. 221). 

A ausência dessa conexão torna o processo terapêutico ineficaz. Para a medicina 

tradicional a possessão pelos espíritos é fundamental na articulação terapêutica, e 

sobretudo, na validação do indivíduo como Nyanga. Nas entrevistas realizadas, os 

médicos tradicionais foram unânimes em referir, como irei desenvolver adiante, que a 

base das suas atividades está na capacidade de poderem ser possuídos pelos espíritos, uma 

vez que estes têm um grande papel de orientá-los, tanto na recolha de melhores plantas e 

demais componentes para a cura quanto na identificação das enfermidades e males que 

assolam os seus consulentes. Para Langa (1992), o Nyanga é aquele que intervém a favor 

da harmonia social. Esta figura para além de médico é 

[...] Conselheiro e adivinho de casa, o homem ou mulher com “sexto sentido”, 

que ausculta a vontade do invisível. Ele executa os ritos de proteção contra os 

deitadores de sorte, os valoyi, que provocariam incidentes e acidentes...Ele é o 

‘psicologo’ da familia e está presente em todos os acontecimentos de maior 

importância no seio de uma família (Langa, 1992, p.79, 80).  

Portanto, para além da cura física e espiritual, os médicos tradicionais têm o papel 

de estabelecer o equilíbrio e bem-estar social. A sua atuação transpassa, neste sentido, o 

domínio terapêutico, abrangendo, como já referido anteriormente, os domínios jurídicos, 

políticos, sociais, econômicos etc.  

Historicamente os médicos tradicionais se dividem nas seguintes categorias de 

especialidades: Nyanga, Nyangarume, Nyamusoro, Ngoma (Honwana, 2002). Estas 

categorias são, muitas vezes, usadas de forma homogênea, todavia, representam 

especialidades próprias, distintas uma das outras, porém complementares e 

indissociáveis.  



75 

 

 
 

Neste universo de especialidades, os Nyanga, também conhecidos como os vamuri 

(aqueles que conhecem ervas), podem ser do gênero masculino, assim como, feminino, e 

curam a partir do conhecimento ervanário. O Nyangarume é, geralmente, do gênero 

masculino. Para além de habilidades de cura a partir de ervas, tem habilidades de 

adivinhação e protege as pessoas contra feitiçaria, sem, no entanto, entrar em transe. O 

Nyamussoro, geralmente do gênero feminino, é concomitantemente adivinho e ervanário 

(Mutemba, 1970; Honwana, 2002; Santana, 2014, 2018). O Nyamusoro “tem como 

funções a adivinhação através do transe e dos ossículos de adivinhação, o exorcismo 

(kufemba) e a cura de várias doenças, através do uso de plantas medicinais.” (Honwana, 

2002, p.59). O Ngoma/Mungoma, do gênero masculino e feminino, é dotado do poder 

divinatório, luta contra a feitiçaria e faz o seu trabalho sem precisar passar pelo processo 

de exorcismo (Junod, 1996; Honwana, 2002).  

Contudo, tal como compreende Honwana, este campo sempre foi dinâmico, dando 

sempre lugar a novos sentidos e a novas formas de representação. No meu trabalho de 

campo, por exemplo, soaram recorrentemente nomes como Nyanga e Nyangarume e, 

muito raras vezes, Nyamussoro. Entretanto, a designação Nyanga ou Tinyanga no plural 

é o que é comumente usado para referenciar esta comunidade de terapêutas. Mesmo entre 

os médicos tradicionais, este conceito é usado de forma indiscriminada, como um guarda-

chuva, isto é, como um atributo para se referir a todos aqueles que pertecem a este grupo. 

Isto significa que o termo Nyanga, que abarcava um certo grupo de especialistas dentro 

da classe dos médicos tradicionais, passou, a partir de um determinado momento da 

história, a ter uma postura englobante, servindo de referência para designar todo o grupo 

de profissionais nesta área (Langa, 1992; Honwana. 2002). 

  



76 

 

 
 

4 O PERÍODO COLONIAL E O AGENCIAMENTO DA MEDICINA 

TRADICIONAL 

 

O colonialismo em África promoveu a superioridade de tudo 

o que era proveniente das antigas potências. Esta superioridade 

não permitiu dialogar, nem escutar, a voz do continente 

africano. Em nome da construção do novo mundo se fez a 

usurpação do ser, a África foi dividida em colônias, pela 

Conferência de Berlim. As crenças e religiões foram abaladas. 

As várias instituições africanas foram destruídas. A arte de 

cura e a religião tradicional foram perseguidas, proibidas, os 

seus praticantes mortos ou escravizados. Os curandeiros e os 

magos foram considerados diabólicos. 

Paulina Chiziane e Mariana Martins, 2015. 

 

Mas começarão a aprender novas doutrinas que rejeitarão os 

espíritos, os feiticeiros e curandeiros. Todos ou quase todos 

aceitarão o novo pastor, mas pela noite adentro muitos irão ao 

curandeiro...(...) 

Ungulani Ba Ka Khosa, Ualalapi, 2008. 

 

Neste capítulo, apresento o retrato da medicina tradicional no período colonial, em 

três momentos fundamentais. No primeiro, enquanto busco compreender o lugar da 

medicina tradicional no processo de contemporização dos usos e costumes “indígenas”, 

indago o fito da codificação. No segundo momento, disserto sobre as percepções e 

representações em torno da medicina tradicional a partir dos estudos e relatórios coloniais 

elaborados por administradores, antropólogos, missionários, médicos etc. Por último, 

faço uma descrição das repressões às práticas médicas tradicionais, buscando 

compreender as motivações que acompanharam esse processo. 

O marco temporal deste período foi determinado em função da literatura 

encontrada. A maior parte dos textos encontrados foram produzidos entre os séculos XIX 

e XX, portanto, no auge da governação colonial. 

 

4.1 A codificação dos usos e costumes “indígenas” 11  e o lugar da “medicina 

tradicional” no periodo colonial 

                                                           
11 Segundo o Art. 2 do Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e Moçambique, 

publicado a partir do decreto-lei n.° 39.666, de 20 de Maio de 1954,  “consideram-se indígenas das referidas 



77 

 

 
 

No período colonial houve aquilo que se chamou de codificação dos usos e 

costumes indígenas, que era, essencialmente, o estudo e regulamentação de elementos 

culturais “indígenas”. Os estudos para a regulamentação dos usos e costumes indígenas 

foram, muitas vezes, levados a cabo por secretários dos negócios indígenas, 

administradores e governadores das circunscrições das províncias ultramarinas. Aliás, a 

maior parte dos projetos de codificação dos usos e costumes foi elaborada por estes e 

estiveram à frente dos processos de repressão a algumas práticas socioculturais 

“indígenas”. Quais foram as razões da regulamentação dos usos e costumes e qual foi o 

lugar da medicina tradicional nesta regulamentação? Este é o questionamento a partir do 

qual buscamos entendimento deste processo e, consequentemente, o entendimento de 

como eram tratadas as práticas médicas tradicionais.  

O primeiro esforço para a regulamentação dos usos e costumes indígenas da 

província de Moçambique deu-se em 1878. Este esforço surge da necessidade de 

responder ao Decreto de 18 de novembro de 1869, que objetivava “salvaguardar” os usos 

e costumes “indígenas”, de um lado, e pôr fim ao tratamento desigual dos cidadãos do 

além-mar com os do continente, em relação às disposições legislativas, de outro lado, 

significaria permitir que os povos “indígenas” se orientassem a partir dos seus usos e 

costumes, inclusive em questões ligadas à jurisprudência civil e criminal. Para a 

efetivação dessa codificação o governador geral de então, Francisco Maria da Cunha, 

nomeou uma comissão que, no entanto, não chegou a reunir-se para a realização desta 

codificação (CabraL, 1925; Ornellas, 1906). Em 1883, o então governador geral, 

Agostinho Coelho, delegou um estudo e codificação dos usos e costumes ao então 

secretário geral da província de Moçambique, Joaquim d´Almeida da Cunha. Este estudo 

veio a ser publicado em 1885 e referia-se, particularmente, aos costumes de “indígenas” 

e asiáticos da ilha de Moçambique, e tinha como título: Estudos acerca dos Usos e 

Costumes dos Banianes, Bathlás, Parses, Mouros, Gentios e Indígenas (Cabral, 1925; 

Ornellas, 1906).  

                                                           
províncias os indivíduos de raça negra ou seus descendentes que, tendo nascido ou vivendo habitualmente 

nelas, não possuam ainda a ilustração e os hábitos individuais e sociais pressupostos para a integral 

aplicação do direito público e privado dos cidadãos portugueses. Consideram-se indígenas os indivíduos 

nascidos de pai e mãe indígena em local estranho àquelas províncias para onde os pais se tenham 

temporariamente deslocado” (Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e 

Moçambique, 1954, p.201) 



78 

 

 
 

A determinação para codificação dos usos e costumes dos “indígenas” e asiáticos 

da Província de Moçambique, foi decidido, conforme refere Cunha (1885), à luz do 

disposto no § 3º do Artigo 8º de Decreto de 18 de novembro de 1869, pelo conselho do 

Governo Geral da Província de Moçambique (GGPM). O Decreto ordenava que todos os 

governadores das províncias ultramarinas procedessem à codificação dos usos e costumes 

e que deviam ser submetidos imediatamente para a aprovação do governo. Este conselho 

constituiu uma comissão que seria encarregada de corrigir e codificar os usos e costumes 

dos banianes, bathiás, parses, mouros, gentios e indígenas (Cunha, 1885). O decreto de 

1869 informava que a codificação dos usos e costumes deveria ser elaborada sem que se 

opusesse à moral e à ordem pública estabelecida; isto é, os usos e costumes não deveriam 

entrar em contradição com os princípios socioculturais da metrópole e com a estrutura 

colonial estabelecida.  

Em maio de 1889, é publicado no Boletim Oficial Nº 19 do Governo Geral da 

Província de Moçambique, o Código dos Milandos Inhambanenses (Litígios e Pleitos). 

Este código foi antecedido de inúmeros outros, tal como foi o Código de Usos e Costumes 

dos Povos Bitongas, o Código Cafreal do Distrito de Inhambane, ambos de 1852. 

Incluem-se aqui a Portaria Provincial de 9 de julho de 1855 que não chegou a ser 

publicada, a portaria de 11 de novembro de 1887, que se baseava no Código de 1852, que 

também não chegou a ser publicada.  

O Código de Milandos de Inhambanenses, surge no âmbito de impedir conflitos 

frequentes no tratamento das questões indígenas no então distrito de Inhambane. Este 

mesmo código é elaborado à luz das disposições anteriores que pretendiam regular aquilo 

que se chamou de questões cafreaes. Portanto, o Código constituía-se como um 

instrumento de orientação para as autoridades do distrito de Inhambane no 

tratamento/resolução das questões cafreaes (Boletim Oficial de Moçambique, 1889).  

O Código de Milandos de Inhambanenses surge, no entanto, não só da necessidade 

de regular as questões cafreaes, bem como da necessidade de reformular o código dos 

usos e costumes de 1885, que, segundo o governador geral interino de então, era 

“extravagantes, anachronico e immorais” (Boletim Oficial de Moçambique, 1889, p. 

299). E por isso, desqualificaria Portugal nos seus “incessantes esforços (...) no justo 

proposito de civilizar os povos que na África lhe são avassalados” (Boletim Oficial de 

Moçambique, 1889, p.299). Portanto, por trás do discurso de regulamentação, esconder-

se-ia um projeto de substituição dos usos e costumes locais, por aqueles da metrópole. O 



79 

 

 
 

governador geral interino, José d´Almeida, no mesmo Boletim de 11 de maio de 1889, 

afirmaria que a maior parte dos usos e costumes do povo de Inhambane tinha sido 

abandonado, devido ao trabalho exercido pelo sistema colonial, e que os usos e costumes 

que haviam restado deveriam ser regulamentados desde que não ferissem à moral da 

metrópole (Boletim Oficial de Moçambique, 1889).  

Houve outras tentativas de codificação dos usos e costumes indígenas, tal como a 

publicação no Boletim da Companhia de Moçambique em 1906 de um Código de 

Milandos, sob égide de Albano Magalhães, aquela conduzida pelo então comissário régio, 

Mousinho de Albuquerque, ou ainda, aquela conduzida pelo governador J. J. Machado, 

em 1914. Estas tentativas, segundo Cabral (1925), não chegaram a nenhum resultado. 

Porém, tudo que se produziu, até a esta parte, consiste em formulações ligadas a princípios 

(códigos ou regulamentos) sobre os usos e costumes indígenas. Elas foram incluídas no 

regulamento das circunscrições de 1908 (Cabral, 1925). 

Portanto, para além das codificações, houve vários estudos e publicações de índole 

individual ou sob égide da estrutura colonial, ligados aos usos e costumes “indígenas”. É 

exemplo disso o estudo Gaza (1897-1898), da autoria de Gomes da Costa (então 

Governador-militar) e publicado em 1899, que aborda, para além da História, Fauna, 

Flora, Agricultura, Clima, Saúde, Comércio, Administração, Justiça etc., questões ligadas 

aos usos e costumes indígenas.   

O outro estudo, refere-se à memória apresentada ao Congresso Colonial Nacional 

(CCN), intitulada Raças e Línguas Indígenas em Moçambique, publicado em 1906, de 

autoria de Ayres de Ornellas. Este texto pretende ser uma introdução ao estudo das raças 

em relação ao seu estado social e o estudo das línguas locais dos povos da então província 

de Moçambique. Ornellas considerava que para um trabalho de legislação local era 

necessário o conhecimento profundo desse contexto. Fez um mapeamento, descrição da 

origem e desenvolvimento dos povos na África Austral. Descreveu as influências que 

tiveram internamente e as influências que tiveram com outros povos não africanos. 

Classificou e caracterizou-os (em relação ao grau de civilização) comparando-os uns aos 

outros e, sobretudo, em relação à tradição europeia. Diferenciou-os em função das suas 

peculiaridades linguísticas e em função dos seus usos e costumes. Não obstante tenha 

reconhecido que “a comunidade de tradições e semelhança de usos e costumes é também 

muito grande” (Ornellas, 1906, p.41). 



80 

 

 
 

Encontramos, igualmente, o estudo de Albano de Magalhães, intitulado Estudos 

Coloniais. I Legislação colonial (seu espírito, sua formação e seus defeitos), publicado 

em 1907. A publicação do livro intitulado Raça, usos e costumes dos Indígenas do distrito 

de Inhambane, acompanhado de um vocabulário em Shitsua, Guitonga e Shishope, em 

1910, de autoria de Antônio Augusto Pereira Cabral. Em 1912 era publicado o livro do 

missionário suíço Henri Alexandre Junod, em dois volumes intitulado: The Life of a South 

African Tribe.  Junod nasceu em Neuchâtel na Suíça, em 1863, e viveu em Moçambique 

entre 1889 e 1896 (em Ricatla de 1889 a 1894 e em Lourenço Marques, de 1894 a 1896). 

Neste livro Henri Alexandre Junod, então missionário na Província de Moçambique, fez 

um estudo sobre os usos e costumes (a história, a vida e a cultura) dos povos do sul de 

Moçambique, abrangendo a então Lourenço Marques e Gaza. E mais tarde, em 1925 a 

publicação do livro Raça, Usos e Costumes dos Indígenas da Província de Moçambique, 

da autoria de Antônio Augusto Pereira Cabral, que incluía em anexo um o Projeto de 

Código de Milandos e um Projeto de Regulamento de Justiça Penal Indígena. O Estatuto 

Político, Civil e Criminal dos Indígenas de 1926, de autoria de João Belo e o outro de 

1929. Os estatutos, no que concerne à codificação dos usos e costumes, não apenas foram 

usados para regrar e ou sancionar determinados exageros por parte da administração 

colonial, bem como para reprimir práticas socioculturais locais (Pereira, 2001, 2005). A 

aprovação, a partir da Portaria n.º 4844 de 1940, de Instruções Reguladoras do 

funcionamento das secretarias dos serviços administrativos provinciais e locais, na qual, 

entre outras coisas, se determinava que cada uma das secretarias de administração de 

circunscrição elaborasse Livros de Registros de Usos e Costumes Gentílicos e que os 

mesmos fossem enviados em cópias aos Serviços dos Negócios Indígenas, para que se 

procedesse a sua codificação. Entretanto, consta que poucas cópias foram enviadas para 

que se procedesse a codificação (Pereira, 2001, 2005; Meneses, 2019).  Em 1941, o 

governador de então nomeou, a partir de um despacho, uma Missão Etognósica da 

Colónia de Moçambique, que tinha como objetivo realizar uma pesquisa rigorosa e 

minuciosa relativa a questões de direito, moral e da mentalidade dos povos “indígenas”. 

Este estudo conduziria à elaboração de um código penal e código de direito privado 

adaptados aos usos e costumes. Esta Missão foi conduzida pelo jurista José Gonçalves 

Cota e concluiu os seus estudos em 1946 com a publicação da versão do Projeto 

Definitivo do Código Penal dos Indígenas da Colónia de Moçambique. O estudo 

etnográfico, que está na base da elaboração do projeto acima, foi publicado em 1944 com 

o título Mitologia e Direito Consuetudinário dos Indígenas de Moçambique (Pereira, 



81 

 

 
 

2001, 2005; Meneses, 2019). Nestes estudos e projeto do Código Penal de autoria de José 

Gonçalves Cota, dentre várias coisas, podem ser encontradas descrições e disposições 

sobre a práticas médicas tradicionais.  

Vários outros estudos e codificações sobre usos e costumes foram elaborados 

durante o período colonial. Entretanto, voltando à pergunta de partida, quais foram as 

razões e motivações para tal empreendimento?  

Foram várias as razões que determinaram a codificação dos usos e costumes 

indígenas pelo sistema colonial. E estas razões encontram-se, muitas vezes, imbricadas 

entre si.  A codificação dos usos e costumes foi justificada (1) como forma de acabar com 

os conflitos existentes na resolução de questões “indígenas”, e isto é associado, (2) à 

necessidade de legislar e governar de acordo com os usos e costumes locais. Ademais, a 

codificação foi justificada (3) como forma de salvaguardar os usos e costumes 

“indígenas”, ou ainda (4), como necessidade de obter domínio ou conhecimento dos 

substratos socioculturais dos povos indígenas, de modo a melhor colonizá-los.    

O processo de codificação e a urgência na publicação dos usos e costumes, na então 

Província de Moçambique, fundamentou-se na demanda de queixas dos moradores dos 

distritos contra a forma que se geriam ou governavam os povos locais. O código de 

Milandos dos Inhambanenses, a titulo de exemplo, como afirmado anteriormente, surge 

no âmbito de impedir conflitos frequentes no tratamento das questões indígenas no então 

Distrito de Inhambane. E desta forma, era crucial a constituição de leis que 

regulamentassem “os direitos e obrigações das autoridades indígenas em relação aos 

agentes da autoridade do governo (que) os guie na decisão imparcial e justa de todos os 

milandos que lhes forem presentes” (Boletim Oficial de Moçambique, 1889, p.299). 

O governador geral de Moçambique, Joaquim Pinto Magalhães, em 1852, teria 

determinado a elaboração de um código baseado nos usos e costumes locais, de modo a 

acabar com os conflitos existentes. Tal como refere a portaria de 12 de maio de 1852:  

...tendo subido à minha presença várias queixas dos moradores do distrito de 

Quelimane contra a ilegal e insólita maneira, com que o capitão-mor das terras 

d corôa no referido distrito tem decidido as questões cafreaes, suscitadas entre 

os escravos dos moradores ou entre os escravos e colonos dos prazos da corôa, 

sem respeitar os usos, e costumes que constituem lei, uma vez que não sejam 

opostos á mesma, exorbitando d´esta forma  da sua jurisdição, e arregrando as 

atribuições que não lhe competem; e reclamando a justiça, e conveniências 

sociais, que ponha termo a este intolerável abuzo. Hei por conveniente nomear 

uma comissão composta (...) os quais entre si escolherão um para presidente e 

outro para secretário, a qual comissão examinando os regulamentos ou 



82 

 

 
 

instruções que por ventura hajam sobre atribuições dos capitães-mores, 

consultando os usos, práticas e costumes cafreaes, em harmonia com o atual 

sistema de legislação, proponha um regulamento que para o futuro sirva de 

norma para as decisões das questões cafreaes, esperando da inteligência, selo, 

e patriotismo de todos os membros da comissão que de bom grado se prestarão 

a este serviço, em benefício do distrito da sua habitação (Magalhães, J. P., 

1852, apud Cunha, 1885). 

 

Aliada a esta questão de conflitualidade, encontra-se a questão de elaboração de leis 

e regulamentos específicos para a governação de questões locais, e estas leis e 

regulamentos deviam se basear em usos e costumes locais contanto que esses não 

preterissem as normas e princípios da metrópole. A Portaria Régia de 9 de dezembro de 

1890 estabelecia por via de um decreto a necessidade “...de atender às especialidades de 

cada colônia e respeitar os costumes dos seus habitantes” (Magalhães, 1907, p.154). Este 

princípio era justificado com a ideia de que não se podia estabelecer justiça e muito menos 

uma administração condigna aplicando legislação igual para populações que se 

encontram em condições desiguais. As leis tinham, efetivamente, que respeitar as 

condições locais. Outra portaria, de 30 de novembro de 1904, ordenava aos governadores 

que enviassem às secretarias do ultramar, estudos e informações relativos aos usos e 

costumes que pudessem ser úteis para a elaboração de leis e regulamentos. Esta portaria 

exigia que a elaboração da legislação para as colônias deveria ser de acordo com as 

condições especiais dos seus habitantes. Deste modo, era imperioso harmonizar as leis 

com as condições dos indivíduos. Os códigos deviam ser adaptados às condições 

geográficas, étnicas e sociais dos povos. Portanto, respeitando “os costumes, religião, 

constituição de família e organização de propriedade desses povos”, responderia ao 

mesmo tempo o grande objetivo que era “evitar atritos que dificultem a [nossa] missão 

civilizadora” (Magalhães, 1907, p.155, 156). 

De acordo com Magalhães (1907), era necessário um instrumento ou código que 

permitisse orientar os juízes e administradores em matérias relacionadas com questões 

“indígenas’. Isto porque, havia um desrespeito dos usos e costumes, sendo estes de 

antemão leis intrínsecas aos povos indígenas. O desrespeito resultava de um 

desconhecimento destes usos e costumes, agravado pela falta de interesse, conforme 

refere Magalhães, do governo em orientar estudos e consequente legislação desta 

realidade (Magalhães, 1907, p.149).  

Nessa perspectiva, para Cabral, era necessário um regulamento dos usos e costumes 

indígenas, de forma a permitir que assuntos de índole local fossem regulados por seus 



83 

 

 
 

próprios usos e costumes. Porém, nem todos os usos e costumes deveriam ser levados em 

conta, era crucial que este regulamento fosse elaborado tendo em conta os interesses das 

autoridades coloniais. Este regulamento não apenas devia permitir regular a justiça 

indígena, como também regular a administração indígena, demarcando onde começam e 

acabam os direitos e deveres, ou seja, os limites da autoridade indígena. Portanto, mais 

do que leis e regulamentos para orientar juízes e administradores, tornava-se “necessário 

um regulamento administrativo indígena, em que se [regulassem] as atribuições dos 

régulos e chefes de povoações...” (Cabral, 1910, p.130 – grifo nosso) 

Portanto, até então, as questões que diziam respeito aos indígenas eram resolvidas 

arbitrariamente, em alguns casos eram resolvidas por preceitos europeus, em outros por 

princípios indígenas. Desta feita, notava-se uma grande desordem como resultado de falta 

de regras adequadas que pudessem regular os litígios indígenas (Magalhães, A., 1907; 

Cabral, 1910). Portanto, para Cabral (1910), havia uma necessidade de regular essas 

questões de modo a organizar a administração da justiça indígena. Porque, como ele 

mesmo refere:  

Um bom regulamento de justiça indígena deve cingir-se, tanto quanto possível, 

aos usos e costumes dos povos a quem ele deve ser aplicado, tendo em vista 

modificá-los na parte em que eles se ressentem ainda do barbarismo e estado 

selvagem de passados tempos em que viviam. (Cabral, 1910, p.130). 

Sendo assim, as leis coloniais deveriam ter em conta o contexto de cada província 

ultramarina. Elas deveriam refletir a maneira de ser destas mesmas províncias, no que 

concerne as suas condições sociais, culturais e econômicas, desde que não fossem 

contrários a moral dita da metrópole. Entretanto, esta legislação, segundo Magalhães, 

deveria paulatinamente ser imbuída do espírito da legislação da metrópole sem, no 

entanto, prejudicar os usos e costumes indígenas. Sobre isso Magalhães se refere nos 

seguintes termos: 

Hoje está assente, como veremos, que as leis coloniais têm de ser especiais 

para cada colônia, talhadas no seu modo de ser, e tendo em atenção as suas 

condições sociais e econômicas, embora se procure, a pouco e pouco, imprimir 

nelas o cunho da legislação pátria até onde ele não for ferir seriamente os usos 

e costumes indígenas, que não sejam inteiramente contrários á moral -  moral 

que não pode ser a que os povos civilizados hoje cultivam, mas uma moral 

mais tolerante, de convenção, que apenas não repugne á humanidade nos seus 

sentimentos mais caros (Magalhães, 1907, p.25). 

Deste modo, o ponto central consistia na ideia de que as províncias ultramarinas 

precisavam de leis especiais, adequadas as suas condições sociais, culturais e econômicas. 

E que a aplicação das leis da metrópole às províncias ultramarinas resultava sempre numa 



84 

 

 
 

desordem. Não obstante o entendimento de que as leis deveriam se adequar ao contexto, 

Magalhães (1907) acreditava que as leis da metrópole deveriam ser introduzidas 

paulatinamente nas províncias ultramarinas. Este empreendimento só poderia ser 

conseguido a partir de um estudo e conhecimento profundo dos povos colonizados, como 

o estudo da religião, da cultura etc. O conhecimento profundo da cosmovisão dos povos 

indígenas era uma estratégia para a efetivação da colonização (Magalhães, 1907, p.31). 

A codificação dos usos e costumes “indígenas”, segundos os estudos do período 

colonial, tinha em vista salvaguardá-los e torná-los disposições de orientação da 

população "indígena”. Aliás, Magalhães (1907), em seus Estudos Coloniais, já afirmará 

nos seguintes termos: “...a denominação ‘usos e costumes’ tem sido dada às regras 

consuetudinárias que governam as relações civis das populações indígenas colônias” 

(Magalhâes, 1907, p.135). 

Este processo de codificação dos usos e costumes, por outro lado, tinha em vista 

um maior conhecimento e domínio do contexto sociocultural dos povos locais, de modo 

a obter uma colonização eficiente e efetiva. A descrição de Ornelas em Raças e Línguas 

Indígenas, no que diz respeito aos usos e costumes, tinha como pretensão, como ele 

próprio refere, conhecer melhor o indígena e sua vivência, de modo a buscar formas 

melhores de o civilizar e uma legislação baseada em seus hábitos e costumes seria um 

dos caminhos (Ornellas, 1906) 

Alguns estudos missionários sobre os usos e costumes, consequentemente, 

defendiam a ideia de que era necessário estudar e conhecer os usos e costumes dos povos, 

de modo a alcançar uma colonização, civilização e conversão efetiva. Junod (1996), por 

exemplo em seu livro Usos e Costumes dos Bantu [1912/13], afirma que ao fazer o seu 

estudo etnográfico sobre o povo Bantu, tinha em vista contribuir no auxílio dos trabalhos 

dos administradores coloniais e os missionários. Para Junod, era necessário que os 

administradores tivessem melhor conhecimento das “tribos” que governam para uma 

melhor eficiência na missão civilizadora, poe outro lado, era necessário o conhecimento 

sobre os povos colonizados, porque o não conhecimento resultava na violação dos usos e 

costumes destes povos por parte dos administradores. No entendimento de Junod, para a 

governação dos “selvagens”, como ele chamava, e a consequente eliminação dos aspectos 

culturais que se achavam imorais, era necessário estudar os usos e costumes destes povos, 

de modo a lutar estrategicamente contra as práticas consideradas nocivas. Sem, no 

entanto, recorrer ao uso da força e violência que, segundo Junod, feria os sentimentos dos 



85 

 

 
 

indígenas e consequentemente estes nunca abandonavam as suas crenças. Portanto, essa 

era a via, segundo Junod, mais sensata para que as relações entre os povos bantu e o 

governo europeu fossem “harmoniosas”. Entretanto, questões como justiça, guerra, 

violência, no processo de administração colonial teriam sido devidamente tratadas se 

houvesse um conhecimento profundo dos usos e costumes do povo bantu. Em relação à 

dimensão missionária, era necessário conhecer os povos e os seus usos e costumes de 

modo a identificar formas eficazes de incutir no povo bantu o evangelho (Junod, 1996).  

Todavia, existem outras razões de natureza mais classificatórias e preconceituosas, 

revelando racismo, inferiorização. O próprio discurso invocando a necessidade de 

codificação, de acordo com os usos e costumes locais, camufla, muitas vezes, estas 

intenções classificatórias e preconceituosas. De tal modo que se outorgou ao colonizador 

o direito não apenas de codificar, mas de eliminar nesse processo o que, aos olhos dos 

princípios da metrópole, se considerava imoral. Portanto, as razões para que as leis fossem 

adequadas ao contexto, não eram essencialmente para valorizar a cosmovisão local, até 

porque como vimos, havia um processo gradual de substituição dos substratos 

socioculturais locais por aqueles da metrópole. Este processo de substituição, ou se 

quisermos civilização, era feito até o nível considerado adequado aos colonizados, porque 

sendo eles atrasados e selvagens não tinham capacidades racionais e cognitivas para uma 

escolaridade de índole superior. Esta visão da administração colonial entrou, muitas 

vezes, em contradição com a política missionária, que possuía um cunho muitas vezes de 

uma política de assimilação. Junod e seus colegas, por exemplo, foram, muitas vezes, 

acusados de defenderem políticas niveladoras, o que lhes valeu expulsão entre os anos de 

1895 e 1896. 

Uma das razões para a qual se instituiu a codificação dos usos e costumes para os 

indígenas, como se pode compreender, consistia na ideia de que os negros e os brancos 

não podiam ter os mesmos direitos e as mesmas leis. Para António Augusto Pereira 

Cabral, os indígenas, em termos civilizacionais, estavam atrasados e não tinham 

capacidade de assimilar completamente a dita civilização europeia. Em outros termos, o 

indígena não tinha capacidade de alcançar qualidades cognitivas ou intelectuais que lhe 

permitissem uma escolaridade superior e posições socialmente dignas. Portanto, a 

codificação dos usos e costumes era sujeita aos interesses coloniais, permitindo que os 

indígenas ocupassem sempre posições socialmente subalternas. E sempre que necessário 

alterar os “...seus usos e costumes quando for absolutamente necessário e dali provenha 



86 

 

 
 

alguma utilidade, e não pelo simples desejo de querer brancos e pretos no mesmo pé de 

igualdade” (Cabral, 1910, p.9). Os povos indígenas, considerados “primitivos e 

selvagens”, para a visão colonial, não tinham consciência de si e, que por isso, precisavam 

ser conduzidos, governados e elaboradas leis específicas (Magalhâes, A., 1907, p.21). Por 

conseguinte, o próprio discurso de codificação dos usos e costumes é um discurso 

imperial e colonial utilizado, muitas vezes, para a escravização e espoliação dos povos e 

das terras dos colonizados.  

A compilação dos usos e costumes fazia transparecer a ideia de respeitar e 

salvaguardar a riqueza sociocultural destas sociedades. Porém, a partir do momento em 

que os usos e costumes se traduzem em decretos e são regidos por indivíduos estranhos a 

eles, tornaram-se facilmente manipuláveis com base em princípios estranhos a estas 

sociedades. Portanto, a regulamentação dos usos e costumes não tinha na essência o 

intuito de salvaguardar e valorizar os usos e costumes indígenas, o que sucedia era que, a 

partir do momento que se constituíam em decretos, não somente se tornavam princípios 

obrigatórios, como também davam autoridade aos que regulamentavam estas práticas, de 

modificá-las ou excluí-las em função dos seus interesses.  A propósito disso, Magalhães 

dá exemplo sobre como sucedeu a rejeição e eliminação do culto de Brahma, e como esta 

lógica se estendia aos cultos e crenças africanas:  

e finalmente que essa doutrina imposta com força de lei ia sucessivamente 

expungindo do Código de usos e costumes dos gentios as práticas que com ela 

se não revelavam em perfeita conformidade. Não era só o culto de Brahma que 

se abjurava, quando à porta do templo do Deus dos Cristãos se pedia com a 

água do baptismo a purificação previa; não significava somente esse acto o 

repudio puro e simples dos ritos e abusões dos gentilíssimos e a adopção de 

novas crenças religiosas; quando se entrava na sociedade cristã renunciava-se 

a todo o direito social hindu, cuja fonte principal era a religião brahmanica, e, 

lançando ao esquecimento a divisão de castas, aceitava-se a nova constituição 

da família, reconhecendo direitos e obrigações reciprocas, que vinham fundar 

pacto social muito diverso do que estava recebido (Magalhâes, 1907, p. 

136). 

Entretanto, por detrás deste discurso de regulamentação dos usos e costumes dos 

povos indígenas havia a intenção de eliminação da cosmovisão desses povos. A 

codificação dos usos e costumes não era um empreendimento que visasse a sua 

valorização, ela consistia em uma alternativa encontrada para governar os “indígenas”.  

Neste processo de busca pela legislação colonial, havia sempre uma tentativa de 

modificação ou mesmo eliminação do contexto sociocultural de elementos considerados 

inadequados ou imorais aos princípios da metrópole. Para o sistema colonial, o objetivo 

estava claro, as práticas socioculturais consideradas por eles como “... práticas selvagens 



87 

 

 
 

hão de ser abolidas, no que tiverem de verdadeiramente ofensivo da humanidade e da 

moral, mas tem de o ser lentamente e não de súbito e por meios adequados” 

(Magalhães,1907, p.36). 

A codificação dos usos e costumes dos indígenas nasce, assim, da necessidade de 

administrar a população indígena instituindo-lhes leis as quais deveriam reger a vida desta 

população. No entanto, houve sempre várias perspectivas sobre o tipo de leis que 

deveriam ser instituídas. O modelo de leis a criar tinha a ver com o modelo de colonização 

que se pretendia. 

Chegados aqui, urge retomar o questionamento levantado no início do texto, sobre 

o lugar ocupado pela medicina tradicional na codificação dos usos e costumes. Não 

obstante a existência de estudos sobre a medicina tradicional, e alguns indicando 

legitimidade sobre sua eficiência, ela pouco constou na codificação. E das poucas vezes 

que ela foi incluída, foi tratada de forma a reprimi-la, e nunca uma disposição que 

autorizasse e regulasse esta atividade. No Projeto de Regulamento de Justiça Penal 

Indígena de autoria de Antônio Augusto Pereira Cabral, a feitiçaria (nos escritos do autor, 

a feitiçaria se confunde muitas vezes com todas as atividades ligadas a medicina 

tradicional), é considerada como crime. Numa das passagens deste projeto pode-se ler: 

“Aquele que usar ou der a outrem qualquer filtro ou bebida secreta, quer seja ou não 

nociva à saúde, com o fim de enfeitiçar, ou que, com o mesmo fim, use de encantamentos 

ou sortilégios, incorre na pena de prisão de seis meses a um ano.” (Cabral, 1925, p.91). 

Não obstante o governo colonial defendesse a inclusão dos usos e costumes na resolução 

de litígios de natureza local, este mesmo governo reprimia severamente os que praticavam 

a medicina tradicional. 

O Projeto definitivo do Código Penal dos Indígenas da Colónia de Moçambique, 

limitou-se a restringir e criminalizar a prática médica tradicional e em nenhum momento 

se colocou a outorgar estas práticas. Este Código, se de um lado, mostra a intenção de 

policiar algumas práticas consideradas nocivas, de outro lado, o mesmo código, reduz, 

incrimina e compromete a existência das atividades médicas tradicionais (Cota, 1946). 

Aliás, para Meneses, a linguagem que permeia o texto, enfatiza sobremaneira a questão 

criminal das práticas médicas tradicionais (Meneses, 2019).  

No título do Projeto definitivo do Código Penal dos Indígenas da Colónia de 

Moçambique, “Dos crimes típicos” que se dedica, dentre outros assuntos, aos “crimes 



88 

 

 
 

cometidos no exercício da magia e da medicina gentílica”; foram criminalizadas várias 

práticas. Algumas práticas, como as de incorporação dos espíritos/possessão e 

ressureição, comumente utilizadas para intermediar o mundo espiritual com o mundo 

físico, foram criminalizadas:  

Aquele que, valendo-se de crenças e superstições populares sobre a ressurreição 

de mortos e transmissão das almas, se apresentarem à família do indivíduo 

morto, como sendo este ressuscitado ou incarnador do seu espírito, a fim de 

ocupar o seu lugar e gozar os direitos que teria se vivo fosse, serão punidos a 

pena 3ª do artigo 30° (Cota, 1946, p.659). 

Portanto, a tentativa de policiamento acabou colocando em risco a existência 

desses agentes e limitando o seu campo de ação, contribuindo, sobretudo, para a 

eliminação das suas práticas. Aliás, Cota (1946) afirmaria em uma das suas notas, que a 

“medicina indígena” era tolerada apenas porque a assistência médica colonial não 

abrangia toda a população, sobretudo aquela rural. Isto colocava, nas entrelinhas, que a 

medicina tradicional não era bem-vinda e que havia uma política de eliminá-la 

paulatinamente.  

Destartes, a medicina indígena tem sido tolerada e deverá continuar a sê-lo, 

enquanto a assistência médica não puder chegar plenamente, como se pretende, 

a todos os pontos povoados do interior, muito embora, desde já, se empreenda, 

muito justificadamente, a repressão de algumas práticas terapêuticas, 

gravemente nefastas à saúde... (Cota, 1946, p. 647). 

A medicina tradicional fazia parte das práticas socioculturais consideradas imorais 

e perturbadoras da ordem pública e, portanto, nocivas a uma sociedade que se queria 

civilizada. E por serem práticas imorais, deveriam os seus autores serem submetidos a 

correção, de modo que muitos médicos tradicionais foram submetidos à prisão 

correcional. Foi o que aconteceu com o indígena Chigangane Matsinhe, natural da 

circunscrição de Morrumbene, distrito de Inhambane, residente em Lourenço Marques, 

no bairro da Munhuana, preso por exercer a profissão de curandeiro em 1945. Com a 

justificativa de que tal prática e sua permanência naquela cidade não era “conveniente, 

nem de boa política”; em outras palavras, o exercício da sua atividade andava em 

contramão com a moral ou princípios da metrópole, fato que deveria ser desterrado a 3 

anos de prisão correcional na Província do Niassa, onde fixaria sua residência (Arquivo 

Histórico de Moçambique, 1946a). 

Não sendo determinado nas codificações, porém, estando claro nos estudos 

coloniais, tudo que se considerava superstição e ou crença deveria, no entanto, ser 

eliminado, e colocar no lugar a política e cultura da metrópole. Em uma carta enviada 



89 

 

 
 

pelo então administrador de Lourenço Marques, ao então secretário dos negócios 

indígenas em 1922, sobre acusação de dois indígenas por prática de Feitiçaria, apelava 

uma sanção rigorosa, justamente porque, segundo ele, era necessário que os povos de 

Moçambique abandonassem as “superstições que quase trazem em consequência a morte 

dos desgraçados acusados como feiticeiros...” (Arquivo Histórico de Moçambique, 1922), . 

Nos casos de repressão documentados, que se baseiam em regulamentos dos usos e 

costumes, a justificativa que se colocava era, no entanto, que as práticas médicas 

tradicionais estavam “contra toda a moral e justiça”. E estas previam, em seus 

regulamentos, apenas questões ligadas à prática de ordálio, o resto das questões ligadas à 

medicina tradicional não constam em regulamentos dos usos e costumes. Aliás, poucos 

dos documentos consultados sobre a repressão dos médicos tradicionais se fundamentam 

em instrumentos ou regulamentos que prevêem sanções em casos de exercício de 

medicina tradicional. 

 

4.2 Percepções e representações da prática médica tradicional e dos seus agentes 

no período colonial 

A imagem construída sobre a medicina tradicional e seus agentes, durante a 

administração colonial, permitiu que ela fosse severamente combatida. A medicina 

tradicional foi tida como carregando valores contrários aos interesses e políticas coloniais. 

O condicionalismo do tipo de vida imposto pelas estruturas coloniais não permitia a 

continuação do exercício dessas práticas consideradas, elas mesmas, primitivas e 

supersticiosas e, por isso, de categoria ilegal.  

Esse retrato profundamente influenciado pelos interesses ideológicos coloniais foi, 

igualmente, fundamentado pelos estudos coloniais. Os estudos coloniais referentes à 

medicina tradicional compreendem duas dimensões: uma de natureza descritiva e a outra 

analítica e se fundam, essencialmente, numa abordagem antropológica. Pode-se 

encontrar, nesses escritos, uma descrição minuciosa da atividade médica tradicional, 

desde a iniciação que compreende os processos de treinamento e profissionalização, até 

os procedimentos utilizados, desde o diagnóstico até a cura de doença ou resolução de 

uma determinada adversidade apresentada pelos consulentes.   

Os estudos coloniais classificam as práticas médicas tradicionais como sendo, de 

um lado, falsas, incoerentes e mergulhadas no charlatanismo, e do outro lado, são 



90 

 

 
 

classificadas como verdadeiras e imbuídas de uma certa autenticidade epistémica. Não 

obstante esta classificação reconheça alguma autenticidade, a dimensão supersticiosa e 

de falsidade, atribuída a essas práticas, têm se imposto e dominado esses estudos. Tanto 

que a prática médica tradicional foi, muitas vezes, examinada com vista a se encontrar 

alternativas ou estratégias de eliminá-la do contexto social da época, sobretudo em 

contextos urbanos.  

No contexto colonial, a medicina tradicional foi, muitas vezes, associada a prática 

de feitiçaria. Conceito utilizado, de um lado, para designar os “indígenas” especialistas 

ou conhecedores da “ciência” médica tradicional, e de outro lado, usado para se referir 

aqueles que se dedicam a causar o mal ou doenças a outrem, no universo ou não do 

exercício da prática médica tradicional. Portanto, o conceito de feitiçaria, nesses estudos, 

muitas vezes se confunde com a prática do bem que seria a cura de alguma enfermidade 

ou adversidade social (curandeiro), e o exercício do mal que seria atribuir a alguém uma 

condição de doença (feiticeiro).  

Em Ethiopia Oriental: Varia História de Cousas Notáveis do Oriente, um estudo 

clássico do missionário Frei João dos Santos, que viveu em Moçambique entre os anos 

de 1586 e 1595 nas regiões de Tete, Sofala e viajando pelo vale do Zambeze e nas ilhas 

Quirimbas, dentre outros relatos ligados aos usos e costumes, fez uma descrição de 

eventos sobre a prática médica tradicional. Desses eventos é possível notar a percepção 

que se tinha desse universo. Para Frei João dos Santos, os procedimentos usados no 

exercício da prática médica tradicional (feitiçaria como a designa) eram marcados por 

falsidade e incertezas e se fundavam em princípios e espíritos diabólicos. Os indivíduos 

que tinham o “feiticeiro” como a figura que pudesse resolver os problemas de saúde, falta 

de sorte, litígio etc. considerava-os ignorantes. A atividade médica tradicional é reduzida 

a um cenário de mentiras e ilusões e, portanto, um campo de encenações (Santos, 1892, 

p.232,233 – segundo volume). Tal como relata Santos (1891), ao fazer uma descrição 

sobre a vivência e os usos e costumes do império de Monomotapa: 

...São agoureiros, lançam a sorte para adivinhar, e muitas vezes falla n´elles o 

diabo, mentindo-lhe ordinariamente, como é seu costume; mas nem isso é 

bastante para deixarem de se fiar d´elle, dando crédito a suas mentiras (Santos, 

1891, p.225). 

Não obstante a imagem negativa criada em torno da medicina tradicional, os 

relatos encontrados nestes estudos revelam que estes ditos “feiticeiros” eram igualmente 

consultados pelos portugueses. Frei João dos Santos, narra uma história, a qual afirmara 



91 

 

 
 

que lhe foi contada pelo próprio português vítima do referido roubo, aquando da sua 

estadia no arquipélago das Quirimbas; a vítima após ter sofrido um roubo, recorreu a uma 

consulta com um “feiticeiro” e este, por sua vez, teria recuperado os bens do roubo e 

encontrado o suposto ladrão (Santos, 1891). José de Magalhães de Menezes (1898), no 

seu texto intitulado: História do Derre e dos Prazos Massingire e Marral, retrata, 

igualmente, sobre um caso de um n´ganga, “médico cafreal” como refere, em que o 

mesmo, digno de um grande respeito pelas suas habilidades de cura na sua comunidade, 

teria em 1896, sob testemunha do próprio Menezes, curado um russo de nome W. 

Laleiocky, a partir de vários procedimentos como incisões e aplicação de certas drogas 

de sua criação. Este mesmo russo havia sido “acometido por uma paralisia no braço 

direito até ao ponto de não poder de forma alguma mexer esse membro” (Menezes, 1898, 

p.136). Ademais, segundo Rita-Ferreira (1960), o fato dos médicos tradicionais serem 

solicitados por europeus, constituía para aqueles formas de mostrar e acentuar a 

credibilidade e reconhecimento das suas atividades, embora marcadas por profunda 

repressão (Rita-Ferreira, 1960, p.568). Estas narrativas têm no feiticeiro um indivíduo 

com habilidades de causar deliberadamente males e doenças, mas que ao mesmo tempo, 

o mesmo indivíduo, detém o poder de cura das mesmas enfermidades ou resolução de 

situações adversas (Santos, 1891).  

Aires de Ornelas, então governador geral de Moçambique entre 1896 e 1898, em 

Raças e Línguas Indígenas em Moçambique (1906), faz uma distinção entre o curandeiro 

e o feiticeiro. Este último, segundo Ornellas, é tido como aquele que detém a capacidade 

de “enfeitiçar” a outrem, ou seja, aquele que detém as habilidades de provocar males, e 

essas habilidades são gerenciadas através dos “espíritos malignos ou demônios”. E 

concebe o curandeiro como aquele que possui habilidades para combater os feiticeiros, 

não obstante, sustente que alguns curandeiros sejam feiticeiros. Portanto, se o feiticeiro é 

concebido como aquele que intermedeia o mundo espiritual com objetivos de causar o 

mal, o curandeiro é aquele considerado especialista em adivinhar sobre a intencionalidade 

dos espíritos e com poderes capazes de evitar com que esses espíritos maus se manifestem 

sobre a vida social (Ornellas, 1906). Tal como descreve Ornellas em seu texto: 

Em theoria os bantu admittem que certas pessoas adquirem dos espíritos 

malignos ou demônios, o poder de enfeitiçar os outros, causando-lhes doença, 

morte, ou mal de qualquer natureza. Contra estes feiticeiros combatem os 

mezinheiros ou curandeiros. D´estes uns são também feiticeiros, isto é, 

reconhecem dever o seu poder sobre o corpo humano aos espíritos ou a feitiços. 

Outros são simplesmente indivíduos com um especialismo conhecimento de 

drogas e simples, por meio das quais curam sem por isso desdenhar o uso da 



92 

 

 
 

charlataneria tão vulgar dos feiticeiros, dos ritos mysteriosos, das substâncias 

mágicas que elles empregam. O conhecimento de drogas e simples medicinaes 

é real e verdadeiro em muitos indígenas. Nós apenas podemos dizer que ‘há 

muito que aprender com eles sob este ponto de vista’. Não são raros os casos de 

doença apparentemente incurável em que um indígena pede para ir fazer 

mezinha para o matto. E d´ahi a tempos volta à sua povoação perfeitamente 

curado. Hoje já na pharmacopeia ingleza se usam simples tomados dos 

indígenas (Ornellas, 1906, p.50). 

Em sua descrição, Ornellas, também, considerava verdadeiro o conhecimento e o 

poder curativo entre os curandeiros. Razão pela qual chamava atenção à necessidade do 

colonizador procurar aprender a ciência médica tradicional dos ditos “indígenas”. Aliás, 

Ornellas, refere que já nesse período da história, a ciência médica desses povos era usada 

pela farmacopeia inglesa. Na mesma senda, Cabral (1910), define o “feiticeiro” 

(curandeiro) como: 

... médico do corpo e da alma; conhecedor das propriedades therapeuticas das 

plantas da região e da ingenuidade dos indígenas. O feiticeiro é, por via de regra, 

um indígena superior em inteligência a todos os outros, e desta superioridade 

vive. Os seus conhecimentos médicos são, em geral, herdados, assim como a 

velhacaria. O grau de esperteza é que varia de individuo para indivíduo. A 

medicina, neles, anda sempre aliada ao empirismo. Todo o feiticeiro é um pouco 

prestidigitador (Cabral, 1910, p.117). 

Portanto, existe um reconhecimento da validade epistémica da medicina 

tradicional, sobretudo no que concerne ao conhecimento das plantas, mas de outro lado, 

considera o indígena curandeiro como um mágico, charlatanista, trapaceiro que possui o 

poder de ludibriar os outros. Para Cabral, tal como vimos em descrições acima, todos os 

procedimentos realizados pelo curandeiro no processo de cura não passam de formas de 

ludibriar a imaginação dos indígenas, ou seja, não passam de “pantomimices” (Cabral, 

1910, p.118). Os adivinhos, a título de exemplo, foram considerados como sendo uma 

“classe especial de charlatães cuja particularidade é descobrirem os feiticeiros. 

[Entretanto] muitos são evidentemente impostores, [e outros] (...) maníacos 

convencidíssimos na sua habilidade em descobrir o que não existe.” (Ornellas, 1906, 

p.51) 

A charlatanice compreende todo o processo de incorporação dos espíritos 

(possessão) (Cabral, 1910). Para Cabral, tal como em Ornellas, se de um lado se considera 

o “feiticeiro” (curandeiro) como aquele que se limita a “explorar o doente”, de outro lado, 

lamenta o fato de não se explorar a ciência dos feiticeiros e a não existência de estudos 

sobre a flora dos “indígenas”. 

...a sarna é vulgar e cura-se untando-se com azeite de mafureira. Possuem um 

grande remédio, aplicado exteriormente, para o reumatismo muscular. Pena é 



93 

 

 
 

que a flora desta província esteja ainda por estudar, pois que neste campo muita 

coisa se aprendia. A parte a intrujice e empirismo, de que todo e qualquer 

feiticeiro dá provas, é certo que conhecem as propriedades therapeuticas de 

muitas plantas, que são desconhecidas dos europeus (Cabral, 1910, p.88, 89). 

Numa descrição realizada sobre as insuficiências na Província de Inhambane, no 

que concerne a área médica, Cabral (1910) propunha a instalação de dois postos médicos, 

um no norte e o outro no sul do distrito e de dois médicos e dois enfermeiros. Incumbia a 

estas visitas periódicas às comunidades e, particularmente, o estudo e exploração da flora 

no interior da área de jurisdição em que seriam afetos (Cabral, 1910). A proposta do 

estudo da flora “indígena” resultava da ciência que este tinha do conhecimento que os 

“feiticeiros” possuíam sobre as plantas medicinais e seus usos.   

Henri Alexandre Junod em Usos e Costumes dos Bantu, faz uma distinção entre 

Religião, Magia e Ciência, não obstante concorde que as três realidades se encontrem 

intrinsecamente interpenetrados. Junod entende religião como sendo  

todos os ritos, práticas, concepções ou sentimentos que pressupõem a crença em 

espíritos pessoais ou semipessoais revestidos dos atributos da divindade e com 

os quais o homem tenta entrar em relação, com o fim de alcançar a sua 

assistência ou desviar a sua cólera, essencialmente por meio de oferendas e de 

preces (Junod, 1996, p.387).  

A magia a compreende como  

todos os ritos, práticas e concepções que têm por fim atuar sobre influências 

hostis, neutras ou favoráveis, exercidos quer por forças impessoais da 

Natureza, quer pelos seres humanos que deitam sortes, quer, ainda, por 

espíritos pessoais, antepassados-deuses ou espíritos hostis que se supõe 

tomarem possessão das suas vítimas(...) (Junod, 1996, p.387) 

Por último compreende a ciência como “todos os ritos, práticas e concepções inspirados 

pela verdadeira observação dos fatos. Incluo nesta categoria certos tratamentos médicos, 

certas ideias relativas à botânica, à zoologia etc.” (Junod, 1996, p.387). 

A Magia é constituída, segundo Junod, por Arte Médica, Possessão, Feitiçaria e 

Adivinhação. E faz uma distinção entre o médico indígena (que considera n´anga), o 

curandeiro (que considera mungoma), e o Advinho (que considera Wavula).  Considera 

Junod que a figura do médico indígena (n´anga) incorpora em suas práticas elementos 

científicos e elementos ligados a feitiçaria a partir de processos de invocação de 

antepassados. O curandeiro caracteriza-se pelo exorcismo e é mais aproximado à figura 

do padre. E por último, o adivinho onde a sua prática está intrinsecamente ligada a 

questões mágicas e invocação dos antepassados.  



94 

 

 
 

Ao abordar a arte médica, Junod faz uma distinção do sistema médico do povo 

bantu com o sistema médico ocidental. E questiona se a administração colonial deveria 

eliminar ou regrar estas práticas. Entretanto, para responder a esta pergunta, era 

determinante, segundo Jund, possuir um conhecimento profundo destas práticas de modo 

a obter um certo juízo de valor sobre elas. Tal como menciona: 

Deveriam ou não os governos coloniais tomar medidas para pôr termo à 

atividade dos médicos indígenas ou, pelo menos, submetê-la a uma regra? É 

necessário ter conhecimento preciso das práticas deles para responder 

conclusivamente a este ponto (Junod, 1996, 388). 

O interesse pelo estudo e compreensão da prática médica dos bantu, não só o foi 

por parte dos antropólogos, administradores, como também houve grande interesse por 

parte dos missionários. Isto porque, segundo Junod, os bantu convertidos, uma vez 

doentes abandonavam a missão em busca de tratamento dos médicos indígenas, 

abandonando, assim, o tratamento que vinham tendo nas missões. Por esta razão havia a 

necessidade de se compreender, por parte dos missionários, a arte médica indígena e 

procurar analisar a fiabilidade dessas práticas.  

Portanto, o desconhecimento da essência dos usos e costumes por parte dos 

administradores coloniais levava com que estes condenassem os médicos tradicionais 

acusando-os de assassinos ou de antropófagos. Como destaca Junod (1996),  

é absolutamente necessário que os administradores conheçam melhor a tribo que 

dirigem em nome dos governos civilizados. Podem cometer os erros mais 

perigosos por simples ignorância da verdadeira natureza dos ritos ou das 

superstições que se não compreendem. Ouvi falar de personalidades coloniais 

que ao receberem acusações de feitiçaria se persuadiam de que os pretensos 

feiticeiros eram verdadeiros assassinos e antropófagos e condenavam-nos como 

tais! Para governar selvagens, é preciso estudá-los a fundo e não só conhecer as 

ideias falsas contra as quais temos de lutar, mas também evitar ferir inutilmente 

os seus sentimentos (Junod, 1996, p.26).  

O fim último, ao buscar analisar e compreender o mundo dos usos e costumes dos 

povos colonizados, seria o de obter conhecimentos com vista a ter resultados eficientes 

no processo de colonização e evangelização desses povos e não os legitimar, apesar de 

conferir-lhes alguma cientificidade. As práticas médicas dos bantu gravitavam, desta 

forma, entre duas dimensões, a dimensão científica e a dimensão da superstição. A 

dimensão científica é justificada pela ideia segundo a qual as ervas, geralmente utilizadas 

pelos médicos indígenas, detinham comprovadamente propriedades curativas. Entretanto, 

esta dimensão científica é geralmente acompanhada por uma dimensão supersticiosa, 

dominada, essencialmente, pela magia. Como se pode encontrar em Junod (1996): 



95 

 

 
 

Pode haver elementos verdadeiramente científicos nas práticas médicas dos 

tsongas. Fez-se a experiência de que certas ervas curavam certas doenças e a 

tradição transmitiu a receita delas de pai a filho. Porque não teriam as plantas 

do país propriedades curativas semelhantes às da casca de chinchona ou dos 

grãos de rícino? E por que não as teriam descoberto os Tsongas? Todavia, o 

n´anga indígena não é, certamente, um homem de ciência e os melhores deles, 

os demais renomes, são talvez os menos científicos(...). Mas a linha de 

demarcação entre a ciência e a superstição é depressa transposta e a arte médica 

penetra com a maior facilidade no domínio da magia, isto tanto mais quanto a 

diferença entre ciência e magia não é apercebida (Junod, 1996, p.392). 

Não obstante reconheça a fiabilidade das práticas médicas tradicionais, Junod 

(1996), reconhece, a existência de charlatões entre os médicos tradicionais, que viviam 

enganando os seus consulentes, servindo-se, geralmente, de artimanhas com objetivos de 

os ludibriar. 

Portanto, a abordagem missionária sobre os usos e costumes, foi marcada, de um 

lado, por considerar esse mundo selvagem, primitivo e, por isso, carecendo de educação 

e evangelização. Por outro lado, foi marcada em considerar aquelas práticas valiosas e 

dignas de serem respeitadas. Esta última visão foi muito defendida pelos missionários 

suíços em Moçambique. 

A África foi vista pelos missionários suíços12 como sendo um lugar de pureza, 

antes da interferência de valores e culturas europeias, estes considerados imorais e 

profundamente carregados de desgraças e vícios, portanto, um continente marcado “pelo 

desencanto e conflito de uma idade industrial” (Harries, 2007, p.56) e responsável pelas 

guerras coloniais. Os missionários suíços chegam à África, não somente como aqueles 

preocupados em transmitir o evangelho, mas ainda como críticos das consequências do 

imperialismo europeu sobre esses povos. Para os missionários havia, nas práticas 

culturais dos povos bantu, uma riqueza por explorar. Desconstruindo, consequentemente, 

a ideia de que as práticas socioculturais se fundavam em princípios primitivos e diabólicos 

(Harries, 2007). 

 Junod contrapunha a ideia de que as culturas moçambicanas, e africanas no geral, 

eram imutáveis. Para ele, estas culturas eram marcadas por modificações constantes e 

abertas à criatividades que lhes eram dadas pelos seus viventes. Por considerar estas 

culturas ricas, Junod e outros missionários registraram-nas em coletâneas de livros, 

enviavam artigos da cultura local, consideradas expressões com grande valor artístico, 

para o Museu etnográfico de Neuchâtel. Não obstante este reconhecimento da 

                                                           
12 A Missão Suíça em Moçambique teve início em 1887, com o apoio da Igreja Reformada Suíça. 



96 

 

 
 

legitimidade das culturas locais, a dimensão instintiva e primitiva com que Junod olhava 

para os moçambicanos se mantinha. Tal que, como missionário, estava empenhado em 

libertar os moçambicanos do “pecado”, dos “costumes”, do “atraso” e da “superstição” e 

direcioná-los “à moralidade universal do cristianismo” (Harries, 2007, p.60-61).  O 

paradoxo reside no fato de que se, de um lado, havia essa visão missionária de libertar o 

africano do primitivismo e do paganismo e fazê-lo conhecer o evangelho e a civilização, 

do outro lado, se manifestava a ideia “da missão como uma ‘obra de reparação’ pelos 

vícios trazidos para África pelos Europeus” (Harries, 2007, p.60-61).  

Portanto, os missionários suíços se colocavam numa posição daqueles que 

mediavam entre as excessivas atrocidades administrativas coloniais e a missão de 

evangelizar e civilizar, afastando o indígena da superstição e do paganismo (Harries, 

2007).  

A missão Suíça trouxe uma particularidade, os nativos que se convertiam ao 

cristianismo transmitiam o evangelho às suas comunidades com particularidades locais. 

A maior parte desses tiveram o contato com a experiência cristã na África do Sul, onde 

moçambicanos e outros trabalhavam como mineiros. Estes, quando regressavam às suas 

casas, ensinavam o evangelho aos seus compatriotas. Os evangelistas locais outrossim se 

tornaram responsáveis por algumas estações missionárias. Além disso houve a 

necessidade de expandir a missão para outros lugares. Quando os “indígenas” 

regressavam às suas terras, aproveitavam para espalhar o evangelho cristão na sua 

comunidade. Neste processo, foram convertendo muitos para o cristianismo. Estes foram 

estabelecendo missões nesses locais, embora sempre com um olhar de desconfiança por 

parte da administração colonial. Houve, neste caso, comunidades cristãs em locais como 

Magude, Ricatla, Catembe etc. Portanto, o número de comunidades cristãs foi 

aumentando em Lourenço Marques e em outras várias povoações e, consequentemente, 

o número de conversões. Os evangelistas africanos convertidos tinham levado o 

evangelho para as suas comunidades e para outras regiões, sobretudo aquelas que eram 

inospitaleiras aos missionários europeus. Cada vez que a missão se dirigia para o interior 

das comunidades, ela sofria, aquilo que Harries chamou de renovação religiosa. Ela 

incluía em seu meio, elementos locais (Harries, 2007). 

Essa liberdade que as comunidades cristãs locais, pareciam tomar, rapidamente 

suscitou debates sobre os seus limites. A liberdade e renovação religiosa permitiu que os 

evangelistas africanos introduzissem crenças e rituais no seio das práticas cristãs. Isto 



97 

 

 
 

levou a um divisionismo e a um debate no seio da igreja se as congregações deviam 

continuar independentes ou deveriam ser submetidas ao controle do missionário Suíço. 

Não obstante o crescimento verificado das congregações localizadas no interior, Ricatla, 

Catembe, entre outras, o resultado dessa amálgama de crenças locais e práticas cristãs, a 

direção dessas congregações foi retirada aos evangelistas locais, por conta desse desvio 

que a igreja tomava, ao incorporar as crenças locais (Harries, 2007). 

O cristianismo local havia incorporado práticas que incluíam visões e sonhos, 

muitas vezes, intermediadas a partir da adivinhação nos processos de conversão. Muito 

antes da conversão, teriam sonhado ou tido visões com figuras que denominavam Deus 

ou Jesus Cristo ou, ainda, haviam se convertido porque possuídos por um determinado 

espírito revelador. Havia neste sentido, por parte dos missionários suíços, receio de se 

perder ou compreender a verdadeira natureza do cristianismo (Harries, 2007). 

As práticas locais tinham dominado a igreja. Estas práticas “tinham as marcas 

principais dos cultos locais de possessões de espíritos” (Harries, 2007, p.86). Harries, 

conta como os evangelistas locais, como Yosefa Mhalamhala, haviam incorporado, no 

seio da igreja, as práticas locais, sobretudo as práticas dos tão vilipendiados médicos 

tradicionais e como isso foi motivo de desavenças e divisionismos no seio da igreja. 

Yosefa afirmava que as revelações chamadas massinguita pelos membros da sua 

congregação eram o produto do Espírito Santo, mas Berthoud contrapunha que 

o diabo ou os antepassados podiam tê-los também facilmente inspirado. De 

muitos modos, Yosefa tinha meramente assumido o trabalho dos profissionais 

locais, chamados gobela, que eram treinados para entrar em diálogo com 

espíritos e, deste modo, expulsá-los ou controlar o seu poder. Isto explicava a 

frequência com que os espíritos falavam sobre o cristianismo aos individuos que 

possuíam pois, através desta acção, eles conseguiam controlar as intenções 

hostis dos espíritos. Os gobela podiam também ser chamados para interpretar 

sonhos através dos quais os espiritos falavam às pessoas que possuiam. De 

qualquer modo, porque estes sonhos eram normalmente meios através dos quais 

os antepassados comunicavam com os indivíduos, estes normalmente iam aos 

adivinhos profissionais para a sua interpretação (Harries, 2007, p.87). 

Não obstante, esta incorporação, havia um receio de que “costumes pagãos tirados 

das práticas da possessão de espíritos e das adivinhações poderiam contaminar a igreja e 

minar a sua força e coesão.” (Harries, 2007, p.87). Por conta desse receio, começou-se 

um trabalho de “purificação”, no seio das congregações, combatendo-se práticas e 

crenças consideradas primitivas, pagãs e diabólicas e, portanto, “imorais à civilização 

cristã” (Harries, 2007, p.87). 

Antonio da Silva Rego, no seu texto intitulado Alguns Problemas Sociológico-

missionários da África Negra, o qual faz um estudo sobre a missiologia africana a partir 



98 

 

 
 

de suas viagens por vários países africanos, nomeadamente, Nigéria, Camarões, África 

Equatorial Francesa, Angola, Congo, Uganda, Quénia, Tanzânia, África do Sul e 

Moçambique, ao analisar as dificuldades enfrentadas no processo da missionação, dentre 

vários aspectos, constata a Feitiçaria. Rego faz uma distinção entre a Feitiçaria e aquilo 

que chama de adivinho-curandeiro. O feiticeiro, segundo Rego, tem como fim fazer o 

mal, e a feitiçaria seria uma condição patológica, uma desgraça que fustigava a África. 

Enquanto o adivinho-curandeiro, no geral, pratica o bem, é um médico dentro da sua 

comunidade. Os adivinho-curandeiros são chamados para combater os feiticeiros e as 

doenças. Portanto, Rego constrói uma imagem do feiticeiro como aquele que vive quase 

sempre isolado, aquele que exerce as suas atividades durante a noite, portanto figura de 

um personagem que surge para desestabilizar, que muda o curso normal das coisas, 

provocando doenças e outros males. A imagem do adivinho-curandeiro, como aquele que 

convive dentro do seu meio social e que participa em várias atividades locais e que, 

geralmente, as consultas têm sido realizadas durante o dia. Apesar desta distinção que se 

faz destes dois personagens, e das qualidades reconhecidas no adivinho-curandeiro, o 

trabalho missionário deveria, escreve Rego, lutar contra “...todas estas manifestações de 

superstição, quer elas venham de adivinhos-curandeiros, quer de feiticeiros. [e]...não 

basta proibir semelhantes práticas. Convém substituí-las” (Rego, 1960, p.72).  

Esta é a visão que foi sendo construída no seio da política e da educação 

missionária. Numa análise que António Rita-Ferreira faz da influência missionária 

protestante sobre os “indígenas”, em relação ao posicionamento daqueles no que se refere 

à prática médica tradicional, pode se constatar não só a política/ ideologia supressiva em 

relação àquelas práticas, como também a compreensão negativista e estereotipada 

construída e incorporada no seio deles (Rita-Ferreira, 1960). A prática médica tradicional, 

segundo os missionários protestantes, era movida por “espíritos demoníacos” / “espíritos 

do mal”, os quais os seus agentes (os praticantes da medicina tradicional), uma vez 

detentores desses espíritos, os destinatários tornavam-se seus escravos. Tal como 

argumenta Rita-Ferreira (1967/1968):  

Os africanos cristãos mais evoluídos, influenciados pelos ensinamentos 

missionários e pelos exemplos bíblicos, consideram frequentemente os espíritos 

possessivos como agentes diabólicos, designados vulgarmente por ‘demônios’, 

que só podem ser expulsos por inquebrantável crença na força divina e por 

fidelidade e submissão ao verdadeiro Deus, representante do Bem e Superior às 

potencias do Mal (Rita-Ferreira, 1967/1968, p.450, 451). 



99 

 

 
 

A medicina tradicional é concebida como superficial e supersticiosa, e ignorante 

no que se refere à “causalidade das doenças” (Rita-Ferreira, 1967/1968: p.425), e é 

associada à sobrevivência “da cultura tradicional no meio urbano...” (Rita-Ferreira, 

1967/1968: p.425). Fato que, para a administração colonial, “o condicionalismo da vida 

urbana [tornava] praticamente impossível a manutenção do culto dos antepassados...” 

(Rita-Ferreira, 1967/1968, p.444). Isto pode ser considerado como uma das razões para 

que a medicina tradicional fosse severamente combatida e porque os médicos tradicionais 

se mostravam como “defensores acérrimos do modo de vida tradicional contra as ideias 

contadas com os europeus” (Rita-Ferreita, 1954, p.84).  

António Rita-Ferreira, ele mesmo administrador de circunscrição no período 

colonial, em Crenças e Práticas Mágicas em Homoíne, relata que com a ocupação 

portuguesa e o combate com que os administradores e missionários empreenderam contra 

a medicina tradicional contribuiu para que esse conjunto de saberes fosse desconsiderado 

e desqualificado (Rita-Ferreira, 1960, p.565). Não obstante esta constatação, reconhece 

em um outro estudo sobre os Azimba, as habilidades dos “médicos-mágicos” em práticas 

de cura: 

...os ‘anhabaze’ (médicos-mágicos) Azimba conhecem medidas terapêuticas de 

real valor tais como purgativas, sangrias, inalações, etc. A sua farmacopeia 

possui plantas com virtudes medicinais inegáveis, mas não distinguem as drogas 

com valor medicinal das que apenas possuem valor mágico. Não ignoram 

também os fatores psicológicos: usam diversas técnicas de sugestão, chegam 

por vezes a dormir ao lado do doente, cercam-se dum cerimonial que inspira 

confiança (Rita-Ferreira, 1954, p.83). 

Aliás, considera algumas práticas dos médicos tradicionais imbuídas de algum 

cunho científico: 

Inúmeros tratamentos demonstram à saciedade como os ‘anhabeze’ Azimba 

acumulam conhecimentos de ordem científica, como o das ervas medicinais, 

com as práticas de pura magia (Rita-Ferreira, 1954, p.88). 

Não obstante todo o esforço empreendido pelas pressões administrativas e 

missionárias, a prática da medicina tradicional continuou a recrudescer. Portanto elas iam 

na contramão não só em relação ao condicionalismo estabelecido no contexto social 

colonial, bem como no contexto missionário, influenciavam profundamente os já 

convertidos ao cristianismo, que em situações de doença e de várias outras adversidades, 

estes não hesitavam em consultar os médicos tradicionais.  

Julio Justo Alfaro Cardoso, então secretário administrativo em Lourenço 

Marques, em sua Monografia etnográfica sobre os Tsuas, destaca dois tipos de 



100 

 

 
 

curandeiros, os “Tin´anga”, que os chama de doutores e os adivinhos. Reconhece certa 

habilidade de cura dos curandeiros, embora considere-os, “pseudo médicos”, isto porque, 

segundo ele, não obstante se observem muitas curas entre os curandeiros, nota-se, 

igualmente muitas mortes, pelo fato destes não conseguirem dosar os seus remédios. Os 

adivinhos são considerados como “uma das maiores pragas que infestam as populações 

nativas e que só com o tempo se conseguirá pôr-lhe fim, não obstante todas as medidas 

que se possam tomar.” (Cardoso, 1958, p. 188).  Portanto, apesar de reconhecer a 

capacidade de cura dos curandeiros, considerava-os nocivos, charlatões e criminosos, e 

que se aproveitam, muitas vezes, daquilo que considera “crenças absurdas”. Por estas 

razões, defendia que as suas práticas deveriam ser extinguidas.   

Os relatórios e estudos médicos do período colonial construíram uma imagem 

desqualificadora da prática médica tradicional, embora tenham reconhecido habilidades 

de cura desses agentes. Num relatório apresentado à direção dos serviços de saúde em 

1909, Júlio Afonso da Silva Tavares, então médico da circunscrição de Magude, faz uma 

apreciação depreciativa sobre aquilo que intitularia de A Arte Indígena de Curar. O 

fundamento encontrado por Tavares, para justificar a classificação depreciativa que 

atribuiu à medicina tradicional, é ligado ao argumento antropológico de primitividade. 

Para Tavares, a população de Magude, e, portanto, de Moçambique no geral, encontrava-

se “no atrasadíssimo grau de civilização” (Tavares, 1948, p.113), e consequentemente, 

não podiam possuir significativas técnicas ou conhecimentos de cura. Por isso, orientam 

suas vidas baseando-se em superstições. Aliás, esta interpretação pode ser encontrada em 

vários outros estudos, ta como na interpretação que Carlos Santos Reis, então médico da 

circunscrição de Zavala, constrói sobre os médicos tradicionais daquelas terras em seu 

estudo intitulado: A Arte Indígena de Curar em Terras de Zavala (Reis, 1952). Outros 

estudos como, Os Macondes de Moçambique, de Jorge Dias e Margort Dias (1964-1970), 

onde estes, para além de duvidarem da utilidade prática e do valor científico da medicina 

tradicional, defendem que esta baseia-se em princípios empíricos supersticiosos, típicos 

de uma sociedade atrasada e primitiva.  

Apesar desta desqualificação e redução da medicina tradicional a superstições, há 

uma considerável aceitação de que as práticas médicas usadas pela medicina tradicional, 

são, grosso modo, semelhantes com as práticas médicas modernas ocidentais. Conforme 

referiu Tavares (1948): 



101 

 

 
 

por empirismo, foram adquirindo um certo número de conhecimentos dos meios 

a pôr em prática em certas doenças, ou antes, em certos sintomas; porém, a 

bagagem de que dispõem para conseguir o fim desejado não é grande.  

Duas ou três dúzias de plantas e pouco mais, constituindo a sua matéria médica, 

e algumas práticas – na sua maioria, diga-se de passagem, semelhantes a práticas 

correntes da científica arte de curar – são meios de que dispõem os numerosos 

curandeiros que exercem o seu mister por terras de Magude (Tavares, 1948, p. 

114). 

 

Portanto, Tavares reconhece os médicos tradicionais (curandeiros/ngangas), 

como sendo possuidores de um leque de conhecimento sobre cura de várias enfermidades. 

Entre estes, alguns afirmam que possuem conhecimentos de cura de um reduzido número 

de doenças. E que considera-os exercendo a “clínica de especialidade”. 

Em sua descrição, Tavares relata que os médicos tradicionais tinham recebido 

ordens de dirigirem-se a ele, enquanto médico, a fim de que aqueles mostrassem os seus 

conhecimentos de cura. E afirma que para além de médicos tradicionais, dirigiam-se a 

ele, indivíduos que possuíam conhecimento de cura de certas enfermidades (Tavares, 

1948). Portanto, o dilema ou paradoxo entre a proibição, reconhecimento e expropriação, 

residia na relação que as estruturas coloniais tinham para com a medicina tradicional.   

Tavares, relata, ainda, que apesar de existir médicos tradicionais que detêm 

conhecimento de cura, entre estes existem charlatões, os mesmos que se aproveitam da 

“ignorância” dos indivíduos a fim de lhes extorquir dinheiro. A análise de Tavares, em 

relação à medicina tradicional, percorre entre o reconhecimento da habilidade que os 

médicos tradicionais detêm e consequentemente a necessidade de atestar e apropriar-se 

desse conhecimento, de um lado, e um exercício de desqualificá-la, reduzindo-a a 

superstições e advindo dela consequentes resultados prejudiciais.  

É opinião minha que na maior parte dos casos a sua intervenção de nada vale e 

exemplos vários conheço de que muitas vezes é prejudicial. Não contesto que 

uma ou outra das suas drogas possua certas propriedades terapêuticas e lamento 

até não dispor dos meios precisos para poder aqui ensaiar algumas delas; porém, 

na maioria dos casos, o que cura, a meu ver, é única e exclusivamente a força 

medicatriz da natureza que eles desconhecem ou fingem desconhecer, 

atribuindo às suas mézinhas o que só aquela de direito pertence (Tavares, 1948, 

p.116). 

Neste estudo, Tavares faz uma descrição de um inventário de doenças e 

procedimentos para a cura (técnicas, folhas, raízes etc) usados pelos médicos tradicionais. 

Descreve as receitas de algumas curas de enfermidades que considera maravilhosas. 

Conclui o relatório propondo que algumas técnicas de cura, por serem significativas, 

deviam ser estudadas, mas a maioria dos médicos ocidentais consideram-nas sem nenhum 

valor. 



102 

 

 
 

Em documentos de instrução sobre como deveriam ser realizadas as propagandas 

entre os indígenas, elaborados pela Repartição Central dos Negócios Indígenas (RCNI), 

no que concerne  à assistência médica, as normas propagandistas eram claras em sublinhar 

que o “indígena”, deveria “abandonar certas práticas nocivas de cura, induzindo-os a 

frequentar a consulta externa na Subdelegação de Saúde, onde todos serão tratados 

desveladamente pelo médico e seus auxiliares.” (Arquivo Histórico de Moçambique, 

1940). Os relatórios de trabalhos apresentados por propagandistas nacionalistas, revelam 

como se encontrava subjacente a política de desqualificação e eliminação das práticas 

médicas tradicionais dentro da administração colonial.  

Em um relatório apresentado ao chefe da repartição central dos negócios 

indígenas, sobre um trabalho propagandista realizado na circunscrição de Bilene e 

apresentado ao Chefe da Repartição dos Negócios Indígenas, por Joaquim  Tito Swart, 

“indígena” e então “propagandista nacionalista entre os indígenas na circunscrição de 

Bilene”, referia sobre a assistência médica o seguinte: “sobre este capítulo não me poupei 

em procurar esclarecer ao indígena as vantagens de procurar o médico branco para tratar 

em todas as doenças e deixarem de perder tempo com os curandeiros que só acertam, as 

vezes, quando a doença não é grave” (Arquivo Histórico de Moçambique, 1940). 

Portanto, havia um trabalho de mobilização com o intuito de desacreditar as práticas 

médicas tradicionais. Mais adiante se afirmava:  

e conseguiu-se o que ninguém até aqui tinha conseguido acabar: acabar com 

‘tsumana’ tinta vermelha que as pretas usavam no cabelo e no corpo, dizendo 

que é para afugentar os ‘psicuembos’ espíritos maus, e acabou-se também com 

os ‘nhamussoros’ adivinhadores, que eram os causadores do atraso da mulher 

indígena na civilização (Arquivo Histórico de Moçambique, 1940). 

Em um outro relatório pode se ler: 

Há, porém, uma certa relutância por parte de alguns em aproximarem do médico 

e recorrem ao curandeiro o que lhes tem trazido dissabores e prejuízos. 

Esquecem-se que: o médico cura e nada recebe, e o curandeiro não cura e nunca 

deixa de receber. Deve ficar cientes de que o médico estudou durante 13 anos, 

conhece perfeitamente o corpo humano e o curandeiro é um charlatão, indígena 

mais esperto que os outros aproveitando-se da sua ingenuidade e falta de 

civilização. Sucede que, quando por sorte o doente se cura – porque a natureza 

assim o quis e não pelo saber do curandeiro – ele faz-se pagar bem, mas se 

morre, o que acontece muitas vezes, porque o curandeiro é ignorante - ele 

explica muito facilmente que foi porque Deus assim o quis, ou que o doente 

tinha um espírito mau no corpo. 

Os curandeiros são uns criminosos. 

Elucidar os indígenas quanto aos resultados obtidos, nas enfermarias regionais, 

higiene ali existente e que se lhes ensine, mostrando-lhes os resultados positivos 

em operações e partos fazendo o confronto do que aconteceria sem a intervenção 

do médico ou enfermeiro. Todos se devem aproximar do médico e enfermeiro 



103 

 

 
 

que os terá com carinho e que ali estão somente para seu bem (Arquivo Histórico 

de Moçambique, 1934-1952).  

 

Estas descrições são, muitas vezes, acompanhadas de análises que, por sua vez, se 

nutrem de estereótipos e representações que se fundam no pensamento analítico ocidental, 

utilizado, muitas vezes, para demarcar e classificar esses substratos socioculturais. O 

retrato encontrado nesses estudos pode ser encontrado em várias outras esferas sociais e 

administrativas nesse período, e influenciou na forma como a medicina tradicional foi 

categorizada e proibida pela administração colonial em diferentes âmbitos.  

Portanto, os médicos tradicionais constituíam para o sistema colonial uma força que 

entrava em colisão com os interesses coloniais. Desta forma, não haveria outra alternativa 

senão eliminar as práticas médicas tradicionais e punir todos aqueles que incentivavam a 

sua prática. Era necessário eliminar a figura de médico tradicional, uma vez que este 

exercia uma grande influência sobre as populações e isso significava um entrave à 

administração colonial para o seu projeto colonial. Por esse motivo, que mesmo 

conscientes da validade epistémica das práticas desses agentes, havia um movimento que 

visava eliminá-los, com vista a impor as formas de vida moderna ocidental.  

 

4.3 A repressão dos médicos tradicionais no período colonial 

Nesse esforço de trazer um retrato do que foi a repressão aos médicos tradicionais 

no período colonial, foi imprescindível recorrer ao Arquivo Histórico de Moçambique, 

com o propósito de explorar os vários documentos existentes no Fundo da Direção dos 

Serviços dos Negócios Indígenas (FDSNI) e no Fundo da Inspeção dos Serviços 

Administrativos e dos Negócios Indígenas (FINSANI), ambas coleções contendo 

documentos condenatórios à prática médica tradicional. Foi possível explorar um 

conjunto de documentos que vão do período entre 1916 e 1960. Os documentos 

encontrados foram redigidos por várias entidades coloniais: administradores das 

circunscrições, a direção dos serviços dos negócios indígenas, governadores, o corpo de 

polícia civil da colônia de Moçambique, os postos administrativos, a direção dos serviços 

de saúde da colônia, entre outras. Pode-se ler nos documentos razões para a prisão dos 

médicos tradicionais, acusações como: presos por “se dedicarem à profissão de feiticeiro 

e curandeiro”; “por exercer o mister de adivinho e curandeiro”; por exercer a “feitiçaria”, 

acusados por enganar pessoas, por “se dedicarem a curanderisse”, por se dedicarem a 



104 

 

 
 

“mister de macangueiro” [feiticeiro], por distribuir o rapé milagroso (Murime/Murimi), 

entre outras razões.  

Os conceitos de feiticeiro, curandeiro e adivinho se confundem nos documentos 

consultados e foram utilizados como sinônimos pela autoridade colonial. A 

sinonimização destes conceitos deveu-se muitas vezes pelo fato do desconhecimento e 

preconceito que havia em relação às práticas médicas tradicionais. Este fato corrobora 

com a crítica de Junod às autoridades coloniais, segundo a qual era necessário conhecer 

a essência da cultura dos povos bantu, de modo que, só desta maneira é que se podia 

colonizar o “indígena” e consequentemente fazer-lhe abandonar as suas crenças (Junod, 

1996, p.26).   

A pesquisa em torno desses documentos, possibilitou compreender as 

representações construídas em torno da medicina tradicional, bem como, as formas de 

administração colonial a partir da política de repressão. Permitiu ainda compreender 

como o processo de repressão de algumas práticas socioculturais esteve ligado a uma 

política de imposição de formas de saber tipicamente da metrópole, como a língua, a 

cultura e a história. 

O exercício das práticas medicinais tradicionais implicava punição que consistia 

em prisão e desterro para contratos de trabalho forçado. O desterro poderia acontecer 

dentro de Moçambique, assim como para o exterior. Os médicos tradicionais eram 

comumente desterrados para a ilha de São Tomé e Príncipe, assim como em 

circunscrições ou províncias dentro de Moçambique.  

Estas prisões, segundo os documentos consultados, tinham uma natureza 

correcional. O período das penas não dispunha de uniformidade, elas variavam entre 180 

dias e 10 anos. O critério para a determinação do período da prisão não era claro. Se, de 

um lado, parecia que não existia nenhum critério, do outro lado, compreendia-se que a 

determinação dos anos de prisão era feita com base no maior ou menor envolvimento do 

indivíduo em uma determinada acusação de curandeirismo, ou mesmo na importância 

que o indivíduo possuía dentro da circunscrição onde era detido. Casos, por exemplo, que 

envolviam régulos e indunas13, era sugerido, pelas autoridades, uma pena maior para que 

servissem de exemplo de forma a desencorajar a prática médica tradicional.  

                                                           
13 Espécie de ministro que acompanha um soba ou um régulo. 



105 

 

 
 

Todos os locais dentro da colônia eram susceptíveis a desterro. Alguns condenados 

eram desterrados para longe, fixando residência fora da sua circunscrição, até ao fim da 

pena estabelecida; outros, quando encontrados em circunscrições onde não eram naturais, 

eram desterrados para as suas circunscrições de origem. Portanto, se não eram desterrados 

para o trabalho forçado, os médicos tradicionais eram desterrados para os seus lugares de 

origem sob condição da administração local de mantê-los sob vigilância permanente.  

A pena de degredo ou expulsão penal foi estabelecida pelo regime colonial 

português, referindo-se ao cumprimento de pena a locais específicos. A expulsão penal 

significava, segundo o sistema punitivo português, “expulsão do criminoso do local onde 

o crime fora cometido e seu envio para outro local, que poderia ou não fazer parte do 

território metropolitano" (Toma, 2006, p. 62). A lógica por detrás da pena de desterro, 

consistia no afastamento, por vários motivos, e consequente aproveitamento para o 

trabalho forçado daqueles que eram considerados indesejáveis (Toma, 2006).  

Para ilustrar, um “indígena” de nome Mabecane Timba, foi preso na área do Posto 

Administrativo do bairro da Munhuana, em Lourenço Marques, em 1944, por exercer a 

profissão de curandeiro e feiticeiro e foi mandado regressar à circunscrição do Chibuto, 

sul da província de Gaza (220 km de Munhuana), donde era natural, e com uma nota das 

autoridades de que se deveria manter uma “rigorosa vigilância sobre ele visto tratar-se de 

um feiticeiro” (Arquivo Histórico de Moçambique, 1944a). 

Os médicos tradicionais eram comumente desterrados para regiões como Ilha de 

Moçambique, Niassa, Inhambane e para a Quinta Experimental do Umbeluzi14 – estação 

agronômica do Umbeluzi em Lourenço Marques. Em Moçambique, assim como em São 

Tomé e Príncipe, os médicos tradicionais eram submetidos ao contrato de trabalho de 

mão de obra forçada, em plantações, sobretudo de café e cacau e de outras culturas como 

algodão, arroz, rícino etc. inclusive trabalhavam em construções de estradas e pontes. 

Os médicos tradicionais encontrados a exercer as suas atividades, para além de 

presos e desterrados, como cumprimento de pena, eram confiscados os seus materiais de 

trabalho e, inclusive, dinheiro advindo do exercício da atividade médica tradicional. Os 

documentos consultados retratam circunstâncias diversas em que fatos análogos se 

                                                           
14 A Quinta Experimental do Umbeluzi foi uma estação agrícola, localizada na margem do rio Umbeluzi, 

na então Cidade de Lourenço Marques, atual Maputo; foi fundado em 1909, e inaugurado em 1911. Foi 

associado a experimentação e trabalhos e agrícolas. 



106 

 

 
 

sucederam. Para exemplificar, em 1957 foi detido pelo corpo de polícia da Província de 

Moçambique e, igualmente, instaurado um processo de averiguação de um indivíduo de 

nome Samuel Mabeia Macamo por praticar “o ofício de curandeiro”, e foi lhe apreendido 

todos os pertences que trazia, nomeadamente “remédios e um livro” (Arquivo Histórico 

de Moçambique, 1957). Um outro caso decorreu em 1944, no posto administrativo da 

Munhuana, onde foi encontrado um indivíduo de nome Joaquim Chirindjana e sua esposa 

Zondequia Muteto, presos por serem “adivinhos e curandeiros”. Juntos foram-lhes 

apreendidos seus objetos de trabalho como “ossos, hervas, e diversas mezinhas”. Joaquim 

Chirindjana tinha que se apresentar à administração da circunscrição da Manhiça, seu 

lugar de origem, de modo a cumprir 180 dias de prisão correcional (Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1944b). Um outro caso ocorreu em 1945, em que foi preso Chigangane 

Matsinhe, natural de Morrumbene, foi encontrado nos limites das terras do Zixaxa e 

Cahamanculo, a exercer “a profissão de curandeiro”, e foi lhe apreendido, na ocasião, o 

seu material de trabalho, nomeadamente:  

um cesto de fabrico local, contendo cinco cabaças e um frasco de vidro contendo 

diferentes ingredientes (remédios cafreais), uma ‘Gícha’, instrumento próprio e 

usado pelos curandeiros para iniciarem as consultas, um rabo de cudo, raízes de 

diversas plantas, diversas conxas, um espanador e 2 penas brancas (Arquivo 

Histórico de Moçambique, 1946a).  

Algumas das decisões para a prisão dos médicos tradicionais eram contraditórias. 

Esta contradição revelava a falta de clareza em relação aos critérios e entendimentos sobre 

em que condições se deveriam acusar e deter os médicos tradicionais. Em 1954, houve 

um caso em que a Repartição Central dos Negócios Indígenas e o corpo de polícia tiveram 

entendimento diferente sobre a determinação de prisão dos médicos tradicionais. O caso 

envolvia dois médicos tradicionais de nomes, Gomes Zitha e Quiéne Chongo, naturais de 

Guija. Estes foram presos pelo corpo de polícia da província de Moçambique, em 

Lourenço Marques, por exercerem a profissão de curandeiro. Eles possuíam uma 

autorização para estar na cidade por 60 dias. Foram presos com diversos objetos: “uma 

mala de lona, com fecho de zipe com capa em tecido de ganga a qual continha os seguintes 

artigos: sete cabaças, dois frascos, uma zagaia pequena, uma machadinha sem cabo, uma 

bola de sebo, um carrinho de linhas brancas, uma navalha e dois chifres de cabrito”, dentre 

outros pertences. Entretanto, um despacho da Repartição Central dos Negócios Indígenas, 

ordenou a não prisão destes com a justificativa de que somente com os fatos participados 

pela polícia não bastava para “se tomar qualquer procedimento contra eles”, para além de 

que eles possuíam suas cadernetas em ordem e a autorização do administrador do Guijá 



107 

 

 
 

para se deslocarem a Lourenço Marques a fim de tratar assuntos do interesse deles. O 

despacho dizia o seguinte: 

Não é de manter a detenção dos dois indígenas Gomes Zitha e Quiene Chongo 

Antonio, visto que o que da participação da polícia consta não basta para se tomar 

qualquer procedimento contra eles. Tem as suas cadernetas em ordem, e por elas 

se vê que o Sr. Administrador do Guijá os autorizou a virem a Lourenço Marques 

tratar de assuntos de seu interesse. Curandeiros há muitos por toda a parte e só 

quando apanhados no exercício dessa função, são detidos e castigados. Nestes 

termos são os dois referidos indígenas postos em liberdade e ao Sr. Administrador 

do Guijá diga-se, em nota, quando eles regressarem à terra, que os mande vigiar 

para então se proceder contra eles se houver motivo para tal (Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1954).  

O fato de se encontrarem legais, não obstante, com objetos junto aprisionados que 

indicava tratar-se de médicos tradicionais, mesmo assim, para a Repartição Central dos 

Negócios Indígenas não havia provas suficientes para prendê-los. Há um entendimento 

de que as prisões de médicos tradicionais só deveriam acontecer em “flagrante delito”. 

Porém, os documentos consultados mostram o contrário, os médicos tradicionais eram 

presos independentemente de estarem ou não a exercer as suas atividades. Entretanto, um 

mês depois o administrador de Guijá, em nota, informou que eles ainda não tinham 

regressado a Guijá, constando, efetivamente, que eles eram mesmo curandeiros.  

O que estas práticas tinham de condenatório? As práticas médicas tradicionais, 

segundo as autoridades coloniais, marchavam contra a moral e os princípios da metrópole. 

Essas práticas contrariavam as políticas civilizacionais estabelecidas pelo regime colonial 

que “a bem da nação” era necessário a sua extinção. Um caso que se deu em 1945 em 

Lourenço Marques, envolvendo um indivíduo de nome Chigangane Matsinhe, natural da 

regedoria de Mussanhane da circunscrição de Morrumbene, entretanto, residindo na 

circunscrição da Munhuana em Lourenço Marques, foi condenado ao desterro por 3 anos 

para a província de Niassa, por se dedicar a “profissão de curandeiro”. A justificação das 

autoridades foi de que não era “conveniente, nem de boa política, a sua permanência neste 

distrito” (Arquivo Histórico de Moçambique, 1946a). Um outro caso deu-se em 1946 

envolvendo João Caculada, condenado e deportado por dois anos para o posto zootécnico 

de Inhamussua, distrito de Inhambane. A justificação das autoridades coloniais foi de que 

João Caculada era “nocivo a disciplina e tranquilidade da população indígena” (Arquivo 

Histórico de Moçambique, 1946b). 

Para as autoridades colônias, os médicos tradicionais aproveitavam-se da crença 

que as populações tinham em relação à superstição, para ludibriar e subtrair dinheiro. 

Consideravam as autoridades coloniais que havia, nas práticas médicas tradicionais, algo 



108 

 

 
 

de enganoso. Aliás, era comum os médicos tradicionais serem chamados de charlatães. 

Em 1916 um grupo de indivíduos, dentre os quais médicos tradicionais, régulos e indunas 

da circunscrição de Bilene, foram presos e condenados a desterro por seis meses para a 

quinta de Umbeluzi. Segundo as autoridades, tratava-se de um caso em que os visados 

“explorando o espírito supersticioso dos indígenas extorquiram dinheiro a vários 

indígenas da circunscrição de Bilene com a cumplicidade d´algumas autoridades que nada 

os comunicaram ao seu administrador como era do seu dever” (Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1916a). 

A justificativa para prisão de dois indivíduos que teriam consultado um médico 

tradicional, ação pela qual resultou em acusações de feitiçaria, em 1922, na administração 

da circunscrição do distrito de Lourenço Marques-Sabié, mostra como, de fato, as 

autoridades coloniais estavam comprometidas em eliminar as práticas que se associavam 

ao “curandeirismo e feitiçaria”; dentre várias justificativas, a Secretaria da Administração 

do Sabié, invocava o seguinte:  

Considerando que é missão dos administradores, procurar eliminar das terras as 

questões de feitiços, que são responsáveis por grande número de mortes e 

violências e não podendo como determina o artigo cento e dez do regulamento 

das circunscrições aceitar-se pequenas provas que assente em bruxados, que de 

resto estão contra toda a moral e justiça (Arquivo Histórico de Moçambique, 

1922). 

Sobre o mesmo caso, numa carta em que o administrador da circunscrição de Lourenço 

Marques – Sabié, enviara para o secretário dos Negócios Indígenas, referia que deveria 

haver uma punição severa aos dois indivíduos envolvidos de modo que servissem de 

exemplo e com objetivo de desencorajar as práticas médicas tradicionais. Na carta 

informava:  

é minha opinião que se devem castigar rigorosamente afim de se fazer um 

exemplo que obrigue os indígenas das terras a porém de parte estas superstições 

que quase sempre trazem em consequência a morte dos desgraçados acusados 

como feiticeiros, o que sem dúvida sucederia no caso presente se não fosse a 

tempo atalhado (Arquivo Histórico de Moçambique, 1922).  

No meio de tantas repressões, é possível identificar algumas formas de resistência 

em relação a criminalização e marginalização das atividades médicas tradicionais. 

Contrariando a percepção colonial, havia um esforço de elucidação, por parte dos médicos 

tradicionais, de que as atividades que exerciam não constituíam “feitiçaria” e sim 

atividades de cura. É por esta consciência que Wachecane (médico tradicional) teria 

redigido uma carta às autoridades solicitando permissão para exercer as suas atividades 

de modo a colaborar com as estruturas de saúde do sistema colonial. O caso ocorreu em 



109 

 

 
 

1947, em Lourenço Marques, em que Wachecane, redigiu um requerimento endereçado 

ao Diretor dos Serviços de Saúde da Colônia de Moçambique (DSSCM), o qual 

apresentava-se como “exercendo com longa prática a profissão de curandeiro indígena, 

sem feitiçaria, e encontrando-se, por isso, apto a tratar enfermidades ligeiras e a 

administrar primeiros socorros”, e solicitava autorização para exercer a sua profissão em 

locais onde não havia cobertura sanitária. Portanto, este caso mostra a tensão entre a 

medicina tradicional e a moderna e mostra, ainda, a repressão que esta última exercia à 

medicina tradicional (Arquivo Histórico de Moçambique, 1947). 

Há casos em que os médicos tradicionais eram confrontados e acusados de praticar 

feitiçaria, porém, estes, muitas vezes, afastavam-se de tais acusações, e afirmavam-se 

“doutores”, e que as atividades exercidas por eles tinham como único propósito a cura de 

doenças de indivíduos que lhes procuravam ou consultavam.  Estes, quando confrontados 

faziam a separação entre feitiçaria e curandeirismo, e autoconsideravam-se apenas 

curandeiros. Um caso que aconteceu em 1954, de indivíduos acusados de praticar 

feitiçaria e curandeirismo, nomeadamente Maquigui ou Daniel Matuasse, Inguane 

Mutlave ou Uandula e Mapalatele Machavene ou Chengane, pertencentes à circunscrição 

do Alto Limpopo, quando ouvidos declararam que eram “doutores” e que “lançam ossos” 

com objetivos de curar os seus doentes, prescrevendo remédios feitos à base de raízes, 

frutos, sementes e folhas de plantas e que não praticavam feitiçaria. As testemunhas 

ouvidas nesse processo afirmaram que os acusados não eram feiticeiros e sim “doutores” 

ou curandeiros, e que nunca constou que os remédios prescritos por estes tivessem feito 

mal a alguém (Arquivo Histórico de Moçambique, 1954b).  

Uma prática, associada à medicina tradicional e que levou muitos médicos 

tradicionais, inclusive os usufruidores, à condenação e desterro, por posse, foi o uso e 

distribuição de murrime/murimi, designado também por rapé milagroso, fóle ou fóle 

milagroso. Este movimento surgiu, segundo Honwana (2002), entre 1916 e 1920. Porém, 

outros dados sugerem ter surgido entre os anos de 1914 e 1917 (Junod, 1996, 459). 

Murimi conforme refere Honwana (2002): 

era o nome de uma ‘porção mágica’ distribuída entre a população para ser bebida 

em rituais especiais. Ao murimi eram reconhecidos poderes especiais como os 

de proteção de indivíduos e grupos contra o feitiço e outros males e azares da 

vida e a capacidade de trazer paz e harmonia às comunidades. Segundo os 

relatórios das administrações coloniais da época, muitos indivíduos foram presos 

e deportados por posse, distribuição e uso de murimi. (Honwana, 2002, p.123, 

124).   



110 

 

 
 

Entretanto, o Murimi foi um movimento que surge, no contexto dos tsonga, com 

vista a lutar contra actos de feitiçaria. Junod (1996) narra que o Murimi surge num 

contexto de fome e como solução os Tsongas foram consultar um oráculo, tendo lhes sido 

dado, com vista a ultrapassarem o problema uma bolsa de tabaco (murimi), e tendo lhes 

sido recomendado que ao chegarem à casa deveriam cheirá-lo e assoalhá-lo em seus 

campos de produção, assim feito obteriam extraordinárias colheitas (Junod, 1996, p.519). 

Segundo Junod (1996), o 

...tabaco, dito Murimi, teve destino maravilhoso: achou, duma a outra ponta da 

tribo tsonga, compradores. Durante quatro ou cinco anos, todos os clãs 

Tsongas observaram o rito de Murimi, convencidos de que começava uma era 

nova, da qual seriam banidas a fome e a feitiçaria, esse grande inimigo da 

humanidade que é a causa das doenças, dos roubos, dos crimes (Junod, 1996, 

p.519).  

O rito de murimi foi compreendido como sendo um ritual de tabaco mágico, um 

ritual de fecundação, um método que ia contra a feitiçaria e aos deitadores de sorte 

(feiticeiros). A posse, uso e distribuição do rapé milagroso, sendo associados a “atos de 

feitiçaria”, deveria, segundo as autoridades coloniais, ser motivo de punição a contrato de 

trabalhos forçados e desterro. Em 1916, dois indivíduos, Duma da circunscrição do Guijá 

e Macuia da circunscrição do Chibuto, foram presos por “exploração do rapé milagroso”, 

fato que lhes valeu 5 anos de desterro para ilha de Moçambique (Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1916b). Ainda em 1916, foram presos e desterradas autoridades 

tradicionais e indígenas por se dedicarem à distribuição do rapé milagroso. Foram presos 

régulos (nomeadamente, Dhlukulana, Siziba, Shehakelane e Wapapo), Indunas 

(Nsolanyana) e indígenas (Ndhleia, Mahusanyana, Mendau, Mbuto, Nobana, 

Wantshakene, Matambene e Bokene), uns com penas maiores e outros menores, em 

função do seu nível de envolvimento. Aos primeiros, régulos e indunas foram dados penas 

e castigos maiores, sendo essas autoridades que, pelas suas responsabilidades de guardiãs 

dos princípios da metrópole, se apresentavam a violá-los e a desviar os objetivos e valores 

da administração colonial (Arquivo Histórico de Moçambique, 1916a). 

Em 1917, houve um caso de prática de distribuição do rapé milagroso, envolvendo 

Chaly Oloza. A acusação feita a Chaly Oloza era de que “andava explorando a crendice 

e ignorância dos indígenas, com o fóle milagroso.” Práticas que, segundo as autoridades, 

eram perigosas e inconvenientes para os princípios do regime colonial de então, e por 

consequência lhe valeria desterro para fora do seu distrito (Arquivo Histórico de 

Moçambique, 1917).  



111 

 

 
 

Uma das razões para o banimento da prática de Murimi, segundo Junod, foi pelo 

fato de que havia um grande receio por parte das autoridades, que este movimento tivesse 

contornos políticos. Entretanto, para Junod o movimento Murimi não passava de “uma 

criação da mentalidade primitiva bantu” (Junod, 1996, p.523). 

Não obstante prisões e punições, as práticas envolvendo a medicina tradicional 

continuaram. A população continuou praticando os seus usos e costumes. Por esta razão, 

a administração pautava por castigos mais severos de modo que estas práticas fossem 

abandonadas. Os régulos encontrados a praticar atividades envolvendo práticas médicas 

tradicionais, eram rigorosamente punidos, como forma de servirem de exemplo para a 

sociedade. Não obstante a punição severa dos indivíduos que se envolvessem em tais 

práticas, as populações locais não abandonaram os seus usos e costumes. 

Honwana (2002) refere-se a um caso em que, a partir de uma carta escrita para o 

secretário dos Negócios Indígenas, em 1916, o administrador de Bilene, solicitava 

autorização para aplicação de corretivos mais rígidos aos indivíduos encontrados na posse 

do murimi, de modo que estes abandonassem esta prática. Estas práticas eram comuns 

aos membros da autoridade local, legitimados pelos portugueses, este fato frustrava a 

administração pelo fato de que os que deviam zelar para que estas práticas não 

continuassem eram os mesmos que estavam envolvidos na posse, distribuição e uso do 

murimi. Daí a exigência de medidas mais rígidas para que se colocasse fim a estas práticas 

(Honwana, 2002, p.124). 

Uma outra prática, que foi muito combatida pelas autoridades coloniais, foi a do 

ordálio. Esta foi uma prática muito usada para a resolução de litígios. Havendo litígio 

entre a população, muitas vezes era solicitado um médico tradicional, para resolvê-lo, este 

por sua vez preparava alguma porção/bebida que deveria ser consumida pelo acusado por 

forma a provar a sua culpabilidade ou inocência. O ordálio poderia ser de diversos tipos, 

por envenenamento, fogo etc. Meneses (2019) afirma que, não obstante nunca ter sido 

aprovada a proposta de código penal elaborada por Gonçalves Cota, com prescrições 

penais previstas para casos de ordálio, o regime colonial português, sobretudo, a partir 

dos anos 40, começou a proibir “casos de envenenamento por ordálios”.  

O estado colonial condenou, no entanto, todas as práticas envolvendo curandeiros, 

mesmo não existindo um instrumento legal que se debruçasse sobre esses assuntos. Havia, 

pois, o que Meneses chamou de um pluralismo jurídico, em que a resolução de litígios de 



112 

 

 
 

cunho indígena era feita a partir dos usos e costumes locais codificados, de um lado, e a 

partir das disposições normativas da metrópole, de outro lado. Mas em relação a questões 

ligadas à medicina tradicional, as autoridades coloniais reprimiam severamente os 

indivíduos encontrados a praticar esta atividade ou mesmo denunciados.  

Os régulos que se encontravam na linha do poder colonial, e que por isso deveriam 

seguir rigorosamente as leis e regras estabelecidas pelo sistema colonial, quebravam, 

muitas vezes, as tais regras permitindo a realização de cerimônias ligadas às suas práticas 

socioculturais. Muitas vezes permitiam a realização de rituais que honrassem os seus 

ancestrais, a prática de rituais de cura, a possessão pelos espíritos, a adivinhação etc. As 

práticas ou rituais, que envolvessem as práticas médicas tradicionais, eram comuns entre 

a população local, muitas vezes solicitadas pelos régulos. No período da dominação 

colonial, eram frequentes práticas envolvendo rituais, onde os régulos solicitavam a seus 

antepassados proteção e orientação no processo de governação.  

Eram comuns rituais como o mhamba, dirigido para venerar os antepassados, os 

rituais de chuva (mbelele), com o objetivo de pedir chuva para a fertilidade da terra e bons 

resultados agrícolas, o vukanyi ritual realizado “para evitar maus comportamentos e 

conflitos”.  Como refere Honwana (2002), a autorização dos régulos tradicionais, era 

“uma forma de estabelecer a ligação entre os chefes e a população pois eles tinham que 

presidir a rituais como os mhambas (para venerar os antepassados) e os mbelele (rituais 

de chuva) e tinham ainda que assegurar o seu poder obtendo legitimidade através dos 

espíritos dos antepassados” (Honwana, 2002, p.127). 

 

4.3.1 Desterro dos “indesejáveis” (médicos tradicionais) para São Tomé e Príncipe  

Conforme discutido anteriormente, a prisão dos médicos tradicionais, como forma 

de repressão das suas atividades, resultou no envio destes sujeitos para vários lugares 

dentro de Moçambique, assim como para fora, nomeadamente, para a ilha de São Tomé 

e Príncipe, onde eram concedidos contratos de trabalho forçado. O desterro e o contrato 

faziam parte do modus operandi do governo colonial não apenas para os médicos 

tradicionais, mas para um conjunto de indivíduos, os quais os médicos tradicionais 

estavam inclusos, considerados “indesejáveis”.  

A criação de indesejados foi resultado, em grande parte, das necessidades que as 

autoridades coloniais tinham de preencher a carência de mão-de-obra em São Tomé e 



113 

 

 
 

Príncipe. O indesejável podia ser qualquer indígena, que suas ações constituíssem crime, 

ou desobediência, ou ainda manifestação contra o sistema colonial. Nesta lista incluíam-

se, notadamente, os considerados:  

Vadios e os relapsos ao trabalho e ao pagamento de imposto, os que mudavam 

de circunscrição sem permissão, os indocumentados, os ladrões, os fabricantes 

de bebidas alcoólicas, os consumidores de suruma (canabis) e os ébrios. (...), os 

seguidores de seitas religiosas(...), indivíduos com(...)consciência social e 

política...para além dos que tão somente reagiam aos constrangimentos do 

quotidiano ou a procedimentos das autoridades que os desqualificavam 

socialmente (Nascimento, 2002, p.81).  

Assim, com o afastamento destes indivíduos, a sociedade experimentaria o que se 

chamaria de “saneamento moral” (Nascimento, 2002, p.65). Este cenário de desterro de 

indesejáveis foi-se mantendo por anos, com o fundamento de que era necessário preservar 

os princípios morais no interior das colonias e a lista dos considerados indesejáveis foi 

com o tempo tornando-se cada vez mais extensiva. A abrangência do termo “indesejáveis’ 

se constituía em função da demanda e necessidade das autoridades. 

Estes “delitos” eram susceptíveis a serem julgados. Como refere Zamparoni (2004), 

em 1913 foi concedido ao comissário da polícia em Lourenço Marques, a partir da 

Portaria 1074, o direito de julgar casos ligados a “vadiagem, embriaguez, ultraje ao pudor 

e à moral, pequenos furtos”. Estes casos, comumente, eram punidos a trabalhos 

correcionais e os classificados como perigosos eram desterrados (Zamparoni, 2004). Os 

indesejáveis “deviam ser submetidos ao ‘dever moral de trabalho’ de acordo com o 

Código de 1899, o que veio a se tornar ‘dever moral do trabalho’ no Código de 1914” 

(CAHEN, 2015, p.144). Entretanto, “este sistema de penalização, embora se justificasse 

em nome da ordem e dos bons costumes, acabava por ser um efetivo mecanismo de 

recrutamento militar e de força de trabalho, não raro, gratuita.” (Zamparoni, 2004 p.304).  

Nascimento (2002) aponta um caso que se deu em 1953, em que um indígena teria 

sido condenado a cumprir pena por ser acusado de ter acariciado a face da esposa do 

patrão. Outro caso deu-se com dois indivíduos acusados de terem insultado e agredido as 

autoridades, eles foram presos com a justificativa de que ambos eram “inconvenientes à 

ordem e segurança pública” (Nascimento, 2002, p.78, 79).    Qualquer razão que se 

revelasse inapropriada aos olhos das autoridades era susceptível de se transformar em 

motivo para prisão e desterro. Os indesejáveis eram considerados infratores da política 

indígena, e por isso, muitas vezes, condenados a penas correcionais.  Como refere 

Nascimento,  



114 

 

 
 

Facilmente as autoridades deslizavam para o fabrico de indesejáveis a exportar 

para o arquipélago. Mesmo quando não subjazia esse desiderato, a prevalência 

do racismo e do arbítrio empurravam para a sentença sumária, desenhada logo 

na formulação da acusação por autoridades administrativas permeáveis às 

influências locais e céleres na proposta de desterro. A menor prontidão no 

acatamento de uma ordem de um branco, patrão ou tão só superior hierárquico, 

uma resposta menos respeitosa e, por maioria de razão, uma agressão 

colocavam imediatamente qualquer indígena na contingência de ser desterrado 

por ser pernicioso a ‘política indígena do concelho’, uma expressão que 

remetia para o necessário acatamento da ordem colonial e onde transparecia a 

vastidão do poder dos administradores (Nascimento, 2002, p.80). 

Deste modo, a intervenção dos administradores no recrutamento de indivíduos para 

mão de obra, converteu a obrigatoriedade de trabalho, que tinha se estabelecido para os 

indígenas, com a ideia de que era necessário incutir-lhes hábitos de trabalho através do 

castigo. O recrutamento de mão de obra para São Tomé e Príncipe era muitas vezes 

motivado pelo desconforto das autoridades em relação a abusos. Segundo Nascimento 

(2002), a partir dos anos de 1950 houve incremento, por parte das autoridades coloniais, 

no fabrico de indesejáveis. A ida para as ilhas de São Tomé e Príncipe era considerada 

pelas autoridades coloniais como castigo. A maior parte dos indivíduos, que aos olhos 

das autoridades constituíam perigo a um clima de paz social, eram considerados 

indesejáveis à cidade e consequentemente desterrados para as ilhas de São Tomé e 

Príncipe (Nascimento, 2002, p.36). Foi com este argumento que, segundo Honwana, as 

autoridades coloniais: 

...deportavam os indivíduos e mandavam-nos para a cadeia, separando-os das 

famílias e das suas comunidades, apenas por praticarem a adivinhação, a cura 

e o contato com os espíritos através de médiuns. Reprimiam as pessoas por 

realizarem rituais para venerar os seus espíritos ancestrais, curar os doentes, 

exorcizar o mal e pedir chuva e fertilidade para terra (Honwana, 2002, p.125). 

A maior parte dos indivíduos alistados para o contrato de trabalho para São Tomé 

e Príncipe eram levados coerciva e arbitrariamente. Havendo conluio entre as autoridades 

e os responsáveis pelo recrutamento. A partir de 1947 até por volta do início de 1956, 

observou-se um processo de invenção e desterro de indesejáveis para São Tomé e 

Príncipe.  O recrutamento e desterro de indesejáveis foi resposta às solicitações enviadas 

de Lisboa e de Lourenço Marques. Este fato levou com que administrações das 

circunscrições e dos concelhos passassem a desterrar os chamados indesejáveis para 

Lourenço Marques, de modo que dali seguissem para as Ilhas de São Tomé e Príncipe 

(Nascimento, 2002, 2004). 

A ida às Ilhas de São Tomé e Príncipe era por voluntariado, de um lado, e por 

contrato de indesejados, de outro; não obstante a maioria dos contratos tenham sido 



115 

 

 
 

realizados por via da repressão, permitindo que as causas para o contrato fossem das mais 

diversas, “desde a menos frequente decisão individual até ao engajamento por via da 

frequente pressão das autoridades administrativas ou de outras demandas sociais” 

(Nascimento, 2002, p.37). No caso dos médicos tradicionais, as autoridades coloniais 

estavam empenhadas não apenas em eliminar as práticas médicas tradicionais, como 

também, sobretudo, em eliminar aqueles que consideravam indesejáveis e vadios. Aliado 

à obrigatoriedade de trabalho, o que os médicos tradicionais exerciam não era considerado 

trabalho, e pior ainda, ia na contramão dos princípios morais da metrópole. E, portanto, 

estes mais do que criminosos por praticarem a medicina tradicional, eram ainda, 

considerados vadios e, consequentemente, indesejáveis.  

As atividades dos médicos tradicionais, não sendo reconhecidas como trabalho e 

agravado pelas representações atribuídas a estas atividades por missionários, 

administradores coloniais etc., passaram a ser consideradas crimes. Em 1949, houve um 

caso de um médico tradicional de nome Chaia Bande, de 40 anos de idade, natural da 

regedoria de Chicumba, posto administrativo do Ancuaze, circunscrição de Mutarara, 

acusado de práticas de curandeiro e feiticeiro, O indígena foi desterrado como 

“indesejável” para São Tomé e Príncipe. Em carta ao Chefe da repartição Central dos 

Negócios Indígenas de Lourenço Marques, o Governador interino da província de Manica 

e Sofala, comunicava:  

O indígena em questão foi, por meu despacho de 4 do corrente, mandado 

incorporar no novo contingente de indesejáveis a seguir para S. Tomé, sendo a 

importância acima referida, segundo ele próprio declarou, produto dos serviços 

que prestava aos indígenas por quem era consultado, na sua qualidade de 

curandeiro – feiticeiro (Arquivo Histórico de Moçambique, 1949). 

Em 30 de Março de 1953, por exemplo,  

Informou-se, pelo menos, a Zambézia, Manica e Sofala e a administração do 

concelho de LM da oportunidade da contratação de indígenas de má nota, a 

saber, vadios, ébrios, relapsos ao pagamento do imposto, indisciplinados, 

mulheres de vida fácil e condenados que não dessem mostras de regeneração 

(Nascimento, 2002, p.74). 

No processo de recrutamento, como mencionado anteriormente, havia desmandos 

perpetrados pelas autoridades administrativas, desde sipaios, régulos e auxiliares. Muitas 

vezes os indígenas eram presos injustamente pelas autoridades gentílicas e considerados 

vadios e indesejados. Por razões de abusos e injustiças, por parte das autoridades, no 

processo de recrutamento, houve circunstâncias em que foram enviados de volta para os 



116 

 

 
 

seus locais de origem homens e mulheres de que foram recrutados e deportados 

arbitrariamente (Nascimento, 2002). 

Entretanto, dos moçambicanos desterrados para São Tomé e Príncipe, poucos 

retornaram ou foram repatriados (Nascimento, 2002, 2011). Zamparoni (2004) refere que, 

a partir de 1908, dos 32.781 moçambicanos enviados para as ilhas de São Tomé e 

Príncipe, foram repatriados apenas 22% (Zamparoni, 2004). Dado a impossibilidade que 

as autoridades tinham de efetuar novos recrutamentos, devido à pressão internacional, 

passou a reter, sem repatriar após o fim do contrato, os moçambicanos em São Tomé e 

Príncipe (Nascimento, 2004). Portanto, outros serviçais e contratados acabariam por 

permanecer nas plantações e por um tempo superior ao seu contrato, ou “quase nunca, 

eram repatriados a suas terras de origem.” (Cahen, 2015, p.131). E se isso acontecia, 

regressavam “já velhos e estropiados e as paupérrimas economias reduziam-se a centenas 

de escudos, em geral gastas antes da chegada às suas terras” (Nascimento, 2002, p.37). 

Os casos de indivíduos ligados à feitiçaria e ou curandeirismo (porque as 

autoridades não faziam distinção destes dois termos ou realidades), eram considerados 

como indesejáveis da pátria, e consequentemente muitos desterrados para São Tomé e 

Príncipe. Em 1950, um indivíduo de nome Dormane, foi denunciado e acusado pelo 

sogro, que ele ganhava a vida pela prática de feitiçaria. Este fato, valeu a este indivíduo 

uma pena de 6 anos em São Tomé e Príncipe. Foram outrossim condenados indivíduos 

ligados à feitiçaria alegadamente porque se transformavam em animais. Houve repressão 

de rituais de “homem leão” ou “homem leopardo”. Houve um caso que se deu em 1950, 

na circunscrição do Gurúe, em que um indivíduo de nome Nivenle, foi acusado de ser 

“homem leão”, usando esta habilidade para aterrorizar a população local. Entretanto, ao 

ser confrontado pelas autoridades Nivenle,  

confessaria ter aprendido no Niassalandia a arte de ‘ser leão’ que usava para 

afugentar os porcos das machambas, mas negaria ter contribuído para a morte 

de alguém. As testemunhas diziam constar que o arguido tinha um leopardo que 

já provocara a morte de uma menor, embora não garantissem ter sido causada 

por um leopardo de fato ou leopardo de feitiço. Para as autoridades, tratava-se 

de mais um episódio de ‘homem leopardo’, seita que infestava certas regiões de 

África e que importava combater sem tréguas. Neste caso, dado o efeito nas 

populações e, embora não fosse dito, dada a afronta ao poder dos europeus, 

desterrar-se-ia o arguido para São Tomé e Príncipe por oito anos (Nascimento, 

2002, p.87). 

Portanto, estes indivíduos, também, eram considerados relapsos ao trabalho e 

perturbadores da ordem e, por isso, deportados para São Tomé e Príncipe. Nascimento 

(2002) relata para além do caso acima, vários outros envolvendo condenação por feitiçaria 



117 

 

 
 

e curandeirismo. Um outro caso deu-se em 1952, de um indivíduo de nome Alexandre 

das Neves, natural de Gurué. Este indivíduo foi condenado e desterrado por oito anos para 

São Tomé e Príncipe, porque a população teria o denunciado como “homem leão” e 

causador de várias mortes através de “remédios e feitiçarias”. Um outro caso semelhante, 

teria ocorrido em Gurué, em 1953, envolvendo dois indivíduos de nome Ualacanha 

Munhecua e Mepaquela Mepariua, este último regedor. Estes indivíduos teriam sido 

acusados de ser homens leão e acusados de assassinato.  Portanto, estas práticas eram de 

difícil repressão, uma vez que muitas vezes era difícil obter provas do envolvimento dos 

indivíduos com tais práticas. No entanto, são práticas que para as autoridades coloniais 

era urgente combatê-las. Como afirmou Nascimento (2002),  

para as autoridades, urgia pôr termo às acções desses trapaceiros exploradores 

da ingenuidade dos indígenas. Na verdade, tão pouco se averiguaram quaisquer 

crimes, mas, independentemente disso, o administrador de Gurué sugeriria a 

ida dos dois indígenas para S. Tomé por três anos, prazo dilatado para nove 

anos por despacho do governador geral (Nascimento, 2002, p,88). 

Um outro caso deu-se em 1954, envolvendo condenações por atividades de 

feitiçaria e curandeirismo. Neste ano, o governo do Niassa enviou sete curandeiros e 

demais autores de atos de “feitiçaria” para serem contratados por cerca de nove anos em 

São Tomé e Príncipe, dos quais alguns, por conta de inaptidão física, não chegaram a 

embarcar. As motivações para a repressão dos médicos tradicionais, como refere 

Nascimento (2002), eram muitas vezes imbuídas de estereótipos e injustiça:   

a animosidade para com feiticeiros e curandeiros, uma qualificação eivada de 

preconceitos e arbitrariedade, brotava da circunstância deles comporem 

hierarquizações irredutíveis ao poder colonial. Associados à burla, os 

curandeiros eram hostilizados até por a eles recorrerem mistos e europeus, 

abrindo um espaço de interação e de inversão das hierarquias social e racial 
(Nascimento, 2002, p.89). 

Qualquer proposta ou recomendação por parte das autoridades locais era suficiente 

para condenação e desterro dos curandeiros. Muitas vezes os médicos tradicionais 

representavam ameaça ao poder local instituído. E como solução eram acusados de 

qualquer infortúnio de modo a serem desterrados para longe da sua localidade. Tal como 

mostra Nascimento: 

Independentemente do apuramento de responsabilidades, o que de imediato se 

deduzia era a conveniência em afastar os indígenas que de algum modo 

representavam um desafio ao poder. Noutras vertentes, as autoridades eram 

mais interventoras e combatiam costumes que brigavam com interesses 

europeus. Tais costumes, mesmo se ilibados em tribunal, podiam ser objeto de 

sanção administrativa, como sucedeu a um fabricante de muave que o usava 

em ordálios para validar, ou não, acusações de feitiçaria (Nascimento, 2002, 

p.89). 



118 

 

 
 

Portanto, qualquer realidade sociocultural que representasse uma afronta ao poder 

colonial era reprimida, como no caso dos médicos tradicionais. Qualquer ação que aos 

olhos do poder colonial era considerado delito, transgressão ou ofensa aos princípios e 

ordem colonial eram severamente punidos. E o processo de envio dos indesejáveis só 

viria a terminar, segundo Nascimento (2002), em 1956.   

Portanto, o estabelecimento do sistema colonial em Moçambique resultou em 

representações pejorativas da cultura local, de um lado, e na negação e repressão de 

algumas práticas socioculturais, de outro lado. A medicina tradicional foi uma destas 

práticas que, para além de sofrer desprestígio e marginalização, foi severamente 

reprimida no contexto social da época.  

As descrições apresentadas ao longo do texto evidenciam as percepções que o 

sistema colonial imbuia em torno das práticas médicas tradicionais. Bem como estas 

percepções contribuíram para que se tomassem as práticas médicas tradicionais 

condenáveis. Portanto, as representações negativas construídas sobre estas práticas, 

contribuíram sobremaneira para condená-las/reprimi-las. Muitos foram os médicos 

tradicionais que, por exercer as suas atividades como a adivinhação, a cura, a possessão 

pelos espíritos, acabaram sendo condenados e desterrados para trabalhos forçados na ilha 

de Moçambique ou para as ilhas de São Tomé e Príncipe. 

Esta abordagem nos possibilitará compreender as políticas estabelecidas no período 

pós-independência em relação à medicina tradicional e analisar, a partir do retrato traçado 

do período colonial, se houve continuidade e ou rupturas da política colonial no caso 

específico sobre a medicina tradicional. Não obstante, o regime pós-independência tenha 

sido claro em sua política sobre a necessidade de ruptura não apenas com o sistema 

colonial, mas igualmente com algumas questões culturais consideradas supersticiosas. 

 

 

 

 

 

 

 



119 

 

 
 

5 O PERÍODO APÓS A INDEPENDÊNCIA EM MOÇAMBIQUE: o 

estabelecimento do Estado-nação e os discursos e políticas sobre a medicina 

tradicional 

 

E os primeiros anos de independência foram fulcrais na 

definição da pauta da nossa sinfonia cultural. Esmagamos as 

notas da diversidade, silenciamos as vozes que vinham das 

furnas do tempo e, movidos por pretensões ideológicas de 

dificil sustentação, tentamos erigir um corpo, permitam-me o 

empréstimo, sem ADN, incaracterístico, insosso, descolorido, 

de voz monótona, desenraizada, totalmente à deriva. 

Perdemos, na euforia da libertação, a oportunidade de libertar 

a memória e de traçar, com inteira liberdade, o nosso destino 

cultural.  

Ungulani Ba Ka Khosa, Memórias perdidas, 

identidades sem cidadania, 2015 

 

Neste capítulo, pretende-se, de um lado, fazer uma discussão sobre a construção do 

Estado-Nação, após a independência nacional, procurando analisar o estabelecimento do 

projeto político e ideológico, marxista-leninista, da Frelimo (Frente de Libertação de 

Moçambique), sobretudo no que se refere aos dilemas na governança das questões 

culturais e identitárias intrínsecas ao contexto moçambicano. E, de outro lado, analisar 

historicamente os discursos e políticas sobre a medicina tradicional em Moçambique, a 

partir do período após a independência, de modo a compreender as formas de governança 

a que esse conhecimento foi confrontado.  

 

5.1 Moçambique, a construção do Estado-nação e as políticas da frelimo com 

relação à cultura 

O projeto de construção do Estado-Nação, no período após a independência, foi 

acompanhado por eventos históricos complexos e muitas vezes contraditórios. Ao mesmo 

tempo que esteve subjacente um discurso, cujas bases consubstanciavam-se na 

eliminação das particularidades identitárias e culturais intrínsecas ao conjunto de pessoas 

que constituíam o tecido do que se denominou Moçambique. Os discursos tendiam para 

a consideração da disposição cultural e identitária presentes. Uma abordagem que se 

encobria, fundamentalmente, dentro de um projeto de transformação social do qual se 

ensejava um ideário de uma cultura de natureza revolucionária. Se, de um lado, havia 



120 

 

 
 

uma clara condenação de elementos culturais considerados inconvenientes ao espírito 

revolucionário da época, do outro lado, o mesmo discurso era forjado para significar no 

seio das culturas, não necessariamente a sua eliminação, mas sim, a sua “purificação”. 

A construção do Estado-Nação em Moçambique se dá, de um lado, com os 

resquícios do espectro colonial, sobre o qual se herdou o espaço geopolítico da 

colonização portuguesa, as suas estruturas administrativas e linguísticas, e de outro lado, 

a partir da estruturação política ideológica baseada no “marxismo-leninismo”, da qual a 

Frelimo (Frente de Libertação de Moçambique) é fundador (Mangana, 2017).  

A Frelimo foi criada em 1962, como resultado de união das micro organizações 

nacionalistas que existiam entre os anos de 1961 e 1962, nomeadamente: a Udenamo 

(União Democrática Nacional de Moçambique), formada em Salisbury, atual Harare-

Zimbabwe, em 1960; a MANU (Mozambique African National Union), constituído em 

1961 a partir de vários pequenos grupos já existentes de moçambicanos que trabalhavam 

no Tanganica e no Quénia, sendo um dos maiores a União Maconde de Moçambique; e a 

UNAMI (União Africana de Moçambique Independente), formado por exilados da região 

de Tete e residentes no Malawi. Após a formação da Frelimo, devido à inviabilidade de 

diálogo com Portugal e a recusa deste em reconhecer o direito de autodeterminação dos 

moçambicanos em relação ao seu território e, sobretudo, pelo recrudescimento da 

repressão, a Frelimo decidiu desencadear, em 1964, a luta de libertação nacional, contra 

o regime colonial, repressivo e imperialista português (Mondlane, 1975).  

Depois da independência nacional em 1975, mas, sobretudo, no III Congresso, de 

1977, a Frelimo decidiu oficialmente optar, como linha de sua orientação ideológica, pelo 

marxismo-leninismo. Entretanto, esta era uma tendência que já vinha desde a luta de 

libertação nacional, evidenciada pelas ações e formas organizativas da Frelimo nas zonas 

libertadas. Aliás, Mondlane (1982) já referira esta tendência, numa entrevista dirigida por 

Aquino de Bragança, no II Congresso, em 1968: 

Concordo que como resultado da experiência dos dez dias do [Segundo] 

Congresso, a Frelimo tem uma linha política muito mais clara do que 

anteriormente. Em primeiro lugar porque esta linha passou a ser vista como 

importante nas condições da nossa luta, em parte também porque houve alguns 

elementos dentro da Frelimo que trouxeram consigo estas ideias para a luta. 

Uma base comum que todos tínhamos quando formamos a Frelimo era o ódio 

ao colonialismo, a necessidade de destruir a estrutura colonial - mas que tipo de 

estrutura social ninguém sabia. Alguns sabiam, tinham ideias teóricas, mas 

mesmo eles foram transformados pela luta. Há uma coalescência de pensamento 

que surgiu nestes últimos anos que me possibilita dizer, e acredito nisso, que a 

Frelimo é agora realmente muito mais socialista, revolucionária e progressista 



121 

 

 
 

do que nunca, e agora tende mais e mais na direção do socialismo do tipo 

marxista-leninista (Mondlane in Bragança e Wallerstein, 1982, p.121 – 

Tradução livre)15 

  

O marxismo-leninismo é uma dentre as várias e diferentes interpretações que 

existiram em torno do pensamento teórico de Marx. Esta vertente de interpretação do 

pensamento de Marx foi profundamente desenvolvida por Lênin e seus seguidores. A 

interpretação de cunho marxista, desencadeada por Lênin, foi marcada e instigada, em 

grande parte, pela conjuntura política do início do século XX até 1917 com a Revolução 

Russa, que culminou com o estabelecimento de um governo socialista soviético. O 

marxismo-leninismo se instituiu, deste modo, como ideologia de regimes políticos no 

século XX. Este novo marxismo de cunho leninista impregnava em sua essência uma 

significação não apenas prática, mas, acima de tudo, revolucionária. E este sentido do 

marxismo entrou em oposição às ideias revisionistas e reformistas de alguns movimentos 

socialistas europeus. Esta orientação prática se vislumbrava nos fundamentos da 

interpretação leninista do marxismo, baseados na organização partidária e na consciência 

de classe face à luta contra o imperialismo e o capitalismo. Portanto, se, de um lado, Lenin 

se dedicou a uma interpretação crítica do marxismo, do outro lado, viu no marxismo um 

meio teórico para a revolução proletária (Bottomore, 1980; Fernandes, 2012). 

O pressuposto de Lenin era de que o imperialismo estava num estágio crítico e 

moribundo e imperava, de forma revolucionária, a sua eliminação. Lênin faz uma 

distinção entre a classe operária que deveria possuir uma consciência sindical e responder 

às necessidades econômicas, e a classe dos trabalhadores e de intelectuais (vanguarda 

revolucionária), que tinha como tarefa levar as ideias revolucionárias e socialistas aos 

operários. Portanto, esta classe deveria ser mais informada e consciente porque cabia a 

ela a liderança dos oprimidos. O marxismo-leninismo trouxe formas específicas de 

organização e disciplina partidária (Bottomore, 1980).  

                                                           
15 “I agree that as a result of the experience of ten days of the [Second] Congress, FRELIMO has a political 

line that is much clearer than previously. In the first place because this line came to be seen as important in 

the conditions of our struggle, in part also because there were some elements within FRELIMO who brought 

these ideas with them to the struggle. A common base we all had when we formed FRELIMO was the 

hatred of colonialism, the necessity of destroying the colonial structure – but what type of social structure 

no-one knew. Some knew, had theoretical ideas, but even they were transformed by the struggle. There is 

a coalescence of thought that came about in these last few years that makes it possible for me to say, and I 

do believe it, that FRELIMO, is now really far more socialist, revolutionary, and progressive than ever 

before, and now tends more and more in the direction of socialism of the Marxist-Leninist variety 

(Mondlane in Bragança e Wallerstein, 1982, p.121)”. 



122 

 

 
 

Portanto, o marxismo-leninismo emerge como uma praxis da classe revolucionária 

com o fim último de conquistar o poder por via do proletariado e da ideia da edificação 

de uma sociedade socialista a partir de uma intervenção revolucionária do partido. Neste 

processo é destacado o papel do partido como preponderante, e a sua organização, 

centralidade e consciência de classe. O partido surge como um mecanismo importante na 

promoção da consciência de classe operária e, a partir do qual, se dissemina para os 

oprimidos e explorados a teoria revolucionária e as formas de organização política. 

Portanto, esta ideologia concebe a conquista do poder como consequência de um processo 

de luta revolucionária. Os países subdesenvolvidos e coloniais ao mesmo tempo que se 

configuravam como espaços mais enfraquecidos pelo capitalismo/imperialismo, eram 

considerados igualmente espaços propensos para uma revolução socialista (Bottomore, 

2013).  

É no contexto deste pensamento ideológico que as diretivas do III Congresso da 

Frelimo, realizado em 1977, compreendiam duas etapas com vista a responder às 

necessidades fundamentais da população moçambicana, nomeadamente, a edificação de 

uma democracia popular e de uma revolução socialista (Frelimo, 1977). O que 

significava, essencialmente, substituir o capitalismo pela socialização da agricultura, 

indústria, comércio, educação e saúde, mobilizáveis a partir do papel orientador do 

Partido-Estado. O desafio do Estado passava a consistir essencialmente em educar, 

produzir e sobretudo criar o homem-novo (Fry, 2003; Macagno, 2009). O marxismo-

leninismo permitiu, neste sentido, uma reflexão sobre como o proletariado poderia sair 

da condição de subjugação que lhe era submetido pela burguesia/sistema capitalista, bem 

como transformar a sua condição num poder essencialmente político e revolucionário; 

transformar as estruturas de poder subjacentes à democracia burguesa a uma revolução 

do proletariado, para a construção de uma hegemonia da maioria (Fernandes, 2012). Cabe 

lembrar o contexto da Guerra-Fria, que condicionou as escolhas políticas para o processo 

de construção dos Estados-Nacionais naquele período. 

No entanto, a legitimação teórica e histórica dos fundamentos políticos de 

governação, estabelecidos pela Frelimo para a edificação do Estado-Nação, seguia, 

igualmente, pressupostos de natureza cultural ocidental, quer dizer, a aceitação da 

construção da identidade nacional como luta contra uma lógica colonial ocidental, 

assumia no mesmo instante as lógicas de cunho ocidentais (Cahen, 1996; Santos, 2008; 

Ngoenha, 2011). Estas lógicas se confrontavam com a realidade presente no espaço 



123 

 

 
 

geopolítico moçambicano, de tal forma que a ação governativa parecia questionar a 

natureza da diversidade sociocultural intrínseca a este contexto. 

É que os estados pós-coloniais africanos, sobretudo Moçambique, tiveram que 

construir e legitimar as suas nações num espaço geopolítico outrora definido pela 

conferência de Berlim, cujas ideologias a serem implantadas não correspondiam com a 

realidade e identidade dos seus povos. Isso significava, segundo Cahen (2005), 

estabelecer nações por cima de nações já existentes (Cahen, 2005). Este fato permitiu com 

que as cosmologias ditas tradicionais fossem rejeitadas e rotuladas por obscurantistas e 

supersticiosas. 

A “verdadeira” cultura moçambicana deveria, desta forma, ser revolucionária. Se 

de um lado, a cultura se encontrava na história, nas lendas, nos contos, nas canções, nos 

provérbios, nas tradições, na dança, na literatura, na língua, na arte etc. do povo 

moçambicano, do outro lado, a cultura, para a ideologia marxista leninista, deveria serum 

elemento em transformação na criação de novos valores e na rejeição de valores 

considerados velhos, tal como o lobolo, os ritos de iniciação, as velhas canções, crenças, 

curandeirismo etc. 

A cultura tradicional devia ser transformada de modo que os seus conteúdos 

coadunassem com elementos da cultura moçambicana revolucionária. Então tudo aquilo 

que não estivesse de acordo com a cultura revolucionária deveria ser eliminado (Revista 

Tempo, 1975a; Machel 1979a). Portanto, parecia haver uma defesa em relação às 

manifestações culturais presentes no contexto moçambicano, mesmo que este discurso 

fosse, de alguma forma, suplantado com a ideia segundo a qual era preciso que estas 

mesmas manifestações sofressem uma constante transformação que acompanhasse o 

ritmo dos ideais revolucionários.  

O partido e o Estado incentivam e valorizam as manifestações culturais das 

diferentes regiões do país como fator de fraternidade e enriquecimento entre 

homens que se exprimem em diferentes línguas e culturas, permitindo que se 

manifeste, para além da simples justaposição das formas e expressões culturais, 

a maneira própria de ser moçambicano (Frelimo, 1988, p.15).  

Não obstante a apresentação de um discurso a favor da cultura, as manifestações 

culturais tradicionais variavam entre serem eliminadas, porque iam na contramão dos 

princípios revolucionários, ou entre eliminar o que dentro dessas práticas era nocivo a 

certos princípios considerados imorais aos ditames estabelecidos pela ideologia marxista-

leninista.  



124 

 

 
 

A cultura devia residir na construção ideológica resultante da união dos três 

movimentos que representavam várias regiões de Moçambique em torno do ideal de 

libertação nacional. Esta união pretendia, entretanto, acabar com todas as divisões tribais 

e tradições culturais regionais para, efetivamente, fundir tudo numa única nação (Revista 

Tempo, 1975a). O discurso ideológico revolucionário passou a fazer parte de toda a 

estrutura estatal, um discurso forjado e incorporado no domínio social e político, na 

educação, na saúde, no trabalho etc. e em organizações acopladas ao estado, como a 

Organização da Juventude Moçambicana (OJM), Organização da Mulher Moçambicana 

(OMM), Organização dos Trabalhadores Moçambicanos (OTM), os Grupos 

Dinamizadores, os Comitês do Partido etc., enfatizando o combate às práticas médicas 

tradicionais (Revista Tempo, 1975b, Revista Tempo 1975c, Revista Tempo, 1975a, 

Revista Tempo, 1979, Revista Tempo, 1976a).  

A formação do homem novo, que era o slogan da ideologia marxista-leninista, 

parecia ir contra todos os elementos da sociedade considerada tradicional. Num discurso 

proferido por Samora Moisés Machel, então presidente de Moçambique, no âmbito da IIª 

Conferência do Departamento de Educação e Cultura, em 1970, elaborado com objetivo 

de determinar a essência daquilo que se denominou “educação e cultura revolucionárias”, 

traz uma descrição das especificidades dessa educação que se queria revolucionária, 

distinguindo-a da educação dita tradicional e com a educação colonialista. O texto era 

claro nos objetivos de luta empreendida pela Frelimo, contra o que se considerou por 

“obscurantismo” e contra todo o tipo de colonização, ou como observou o próprio Machel 

(1978), “contra todos os aspectos negativos e retrógrados da velha sociedade.” (Machel, 

1978, p.3). 

A incumbência da educação consistiria, segundo Machel, na formação de uma 

mentalidade e de uma sociedade nova, isto é, com base nos valores ocidentais da 

modernidade. A luta agora consistia, sob ponto de vista de instrução, na libertação do 

homem do jugo colonial e do jugo obscurantista.  Para Machel (1978), havia nocividade 

no sistema de educação tradicional e esta nocividade, juntamente com a nocividade do 

sistema colonial, deveriam ser eliminadas e no seu lugar incorporados novos valores. 

Segundo esta perspectiva, a sociedade tradicional orientava-se por percepções mágicas, 

místicas e sobrenaturais. Esta dimensão influenciava sobremaneira a educação, 

permitindo que a superstição se sobrepusesse à ciência. Em razão deste cenário 

supersticioso, segundo Machel, determinados grupos sociais se aproveitavam disso para 



125 

 

 
 

manter uma certa dominação sobre a sociedade. Consequentemente, a educação baseada 

em dogmas, impossibilitava iniciativas, impossibilitava o progresso e a criação de coisas 

novas. Machel concebia aquele período histórico como um período estático, caracterizado 

por um imobilismo crasso e o sistema colonial representava um sistema de submissão, 

racial, de repressão e segregação (Machel, 1978).  Aliás, para Graça Machel16, a educação 

colonial, para além de ser uma educação com fins exploratórios, discriminatórios e 

seletivos, era uma educação transferida do exterior e implantada em Moçambique sem, 

no entanto, ter-se em atenção o contexto e as suas reais necessidades (Revista Tempo, 

1975c).  

O sistema marxista-leninista buscava, a partir da negação dos dois sistemas 

mencionados acima, trazer uma educação e, sobretudo, uma cultura revolucionária que 

consistia na criação do que se chamou de homem novo. A sociedade que se pretendia 

construir deveria estar destituída de qualquer tipo de obscurantismo e exploração. Para o 

progresso revolucionário e a formação do homem novo era necessário que se atribuísse 

primazia à ideologia socialista baseada na ciência e numa solidariedade coletiva. Este 

progresso científico deveria permitir uma libertação de tudo que estava associado à 

superstição e tradição consideradas dogmáticas.  

Na mesma conferência, Sergio Vieira, diretor do Departamento de Educação e 

Cultura da Frelimo, em seu discurso teria resumido a compreensão que se deveria ter 

sobre o homem novo:  

Nós não temos nenhuma experiência para saber o que é que esse homem vai ser. 

Sabemos o que ele não vai ser. Sabemos quais são as linhas orientadoras que 

nos vão conduzir até lá. Mas assim como nós não imaginávamos como era a 

independência antes de chegarmos à independência, não sabemos, como diz o 

Camarada Presidente, qual é o gosto da pera ou da maçã antes de mordermos a 

pera ou a maçã, também não sabemos dizer o que é o homem novo. Sabemos 

aquilo que ele não será. Sabemos que ele resulta de todo um combate pela 

transformação das realidades objetivas e das realidades subjetivas (Revista 

Tempo, 1978, p.38,). 

                                                           
16 Então Ministra da Educação e esposa do então presidente de Moçambique, Samora Moises Machel. Em 

seus discursos, por exemplo, os proferidos no 1° Seminário Nacional do Ensino Técnico em 1975, assim 

como, no Seminário da UNESCO, que juntou “especialistas em estrutura social e transformação 

revolucionária e cultural na África Austral” que decorreu entre os dias 19 e 22 de julho de 1976, enquanto 

Ministra de Educação, Graça Machel reafirmara que o sistema de educação tradicional era dominado por 

uma concepção segundo a qual os acontecimentos da natureza eram governados por forças sobrenaturais, 

este facto tinha permitido com que as pessoas vivessem no conformismo e na passividade. Desta forma, 

havia urgência, segundo Graça Machel, de libertar o homem, a partir da educação oferecida pelo governo 

da FRELIMO, uma educação revolucionária e ideológica, que pudesse transformar as mentalidades e a 

criação do homem novo com vista ao estabelecimento do poder popular em Moçambique. Para Graça 

Machel, “a verdadeira cultura [encontrava-se na] revolução.” (Revista Tempo, 1976b).  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Frente_de_Liberta%C3%A7%C3%A3o_de_Mo%C3%A7ambique


126 

 

 
 

Se de um lado, o homem novo era um processo, sobre o qual ainda teria que se 

moldar em função das necessidades do país, do outro lado, segundo Vieira, já se podia 

ver na sociedade moçambicana um resplandecer da figura do “homem novo”, como 

resultado político-ideológico da Frelimo. Como mais adiante se refere: 

[...] no entanto, podemos dizer, numa certa medida, que temos entre nós o 

homem novo. Todo aquele que constrói, que está a contribuir para o 

desenvolvimento, é um homem novo. Todo aquele que está a contribuir para o 

desaparecimento da sociedade retrograda, que está a contribuir para a 

emergência da Nova Sociedade e, neste momento, para a sociedade socialista, 

está a ser homem novo. Mas isso é um processo (Revista Tempo, 1978, p.38). 

Assim, a sociedade tradicional era, segundo Vieira, tal como referira Machel 

(1978), uma sociedade caracterizada pelo imobilismo, uma sociedade conservadora e de 

uma hierarquia rígida, caracterizando-se por ser uma sociedade fechada em si mesma. 

Uma sociedade em que o empirismo e o obscurantismo se caracterizavam como formas 

de conhecimento. 

No entanto, mesmo estabelecendo uma crítica contundente sobre este contexto 

histórico específico, Machel reconhecia que as culturas tradicionais estavam imbuídas de 

conhecimentos, porém considerava este conhecimento essencialmente empírico e 

imbuído de superstições. De tal forma que era necessário “promover continuamente 

discussões e estudos sobre usos e costumes de cada região, a fim de melhor os 

conhecermos, assimilarmos e purificarmos pela crítica.” (Machel, 1978, p.16).  Portanto, 

este foi o paradigma que havia dominado a Primeira República, a cultura passou a 

significar a partilha de elementos comuns e, consequentemente, a eliminação de tudo 

quanto diferia entre os moçambicanos. 

Nas zonas libertadas, a nova cultura que se desenvolve compreende uma 

maneira coletiva e comum de produzir, um comportamento comum, uma forma 

comum de expressão, uma maneira comum de hierarquizar as necessidades, os 

bens materiais, os usos, uma maneira comum de encarrar o mundo. (...)as zonas 

libertadas são como que uma espécie de cadinho em que todos os elementos se 

amalgamam, se fundem e unificam. A cultura moçambicana é o elemento de 

consolidação da unidade nacional e parte integrante da personalidade 

moçambicana (Revista Tempo, 1976b.). 

A afirmação do Estado-Nação passou a basear-se num projeto cuja estratégia se 

fundamentou numa abordagem de homogeneização, com vista a criação de uma 

sociedade unificada, se opondo, desta forma, à diversidade cultural e identitária local que 

refletia uma sociedade “tradicional” (Paredes, 2014; Macagno, 2003). Para aquele 

contexto revolucionário, a construção de um projeto nacional implicava “...unir todos os 

moçambicanos, para além das tradições e línguas diversas, [de modo que] na [...] 



127 

 

 
 

consciência [dos moçambicanos] morra a tribo para que nasça a Nação.” (Machel, 1978, 

p,11). 

Em um discurso dirigido aos estudantes iniciantes, em um curso de formação de 

enfermeiros, Machel, dentre muitas coisas, apelava ao abandono de práticas que designara 

supersticiosas, sobrenaturais e ligadas a amuletos e pedras17. Considerando, deste modo, 

os serviços de saúde como parte da luta revolucionária.  

A ignorância, a superstição, o fanatismo religioso, levou os alunos a confiarem 

em forças sobrenaturais inexistentes, em amuletos e pedras, desprezando a 

ciência, recusando os ensinamentos dos professores que eram fundados nas leis 

da natureza, na realidade objetiva (Machel, 1979b, p. 17). 

O obscurantismo era concebido como ausência de conhecimentos no seio do 

indivíduo moçambicano e de suas culturas. E esta ausência abria espaço para crenças em 

coisas ou fenômenos não prováveis cientificamente. É daí que a medicina tradicional foi 

considerada obscurantista. Num discurso proferido numa reunião do grupo dinamizador, 

num bairro da cidade de Maputo em 1975, é possível compreender a luta que se travava, 

entre outras coisas, contra os médicos tradicionais e suas práticas:  

Este combate pela libertação ideológica do nosso povo deve partir da sua própria 

iniciativa, das estruturas do partido em que ele se integra, os Grupos 

Dinamizadores. É neste sentido que se iniciaram a nível dos Grupos 

Dinamizadores de todo o País campanhas de alfabetização e escolarização, que 

vão não só permitir que o povo moçambicano possa aprender a escrita e a língua 

nacional, mas também libertá-lo da crença no sobrenatural, na fraqueza do 

homem e no poder dos deuses, na força dos curandeiros e dos sacerdotes; os 

‘conhecedores do poder oculto’ (Revista Tempo, 1975d, p. 57-59- Grifo nosso). 

Portanto, para a desvinculação deste mundo obscurantista, era necessário libertar o 

homem do desconhecimento a que estava mergulhado e dotá-lo de instrumentos para que 

pudesse se autogovernar, esse instrumento seria, efetivamente, a educação revolucionária. 

A existência de várias manifestações culturais perigava a construção daquilo que se 

chamou de cultura moçambicana, era preciso, para a formação da personalidade 

moçambicana, a eliminação das particularidades, por forma a construção da unidade 

nacional e, consequentemente, para a formação da cultura popular revolucionária. A não 

formação da cultura revolucionária daria lugar ao que se chamou de desvios culturais que 

levariam a uma ideologia exploradora.    

Assim, para a Frelimo, da mesma forma que se empreendia uma luta contra o 

sistema colonial e contra todo o tipo de exploração, era do mesmo jeito que se deveria 

                                                           
17 Referência a medicina tradicional 



128 

 

 
 

empreender uma luta contra os valores morais e culturais nocivos à sociedade. Portanto, 

mais do que destruir o sistema de exploração existente, tanto tradicional assim como 

colonial, era preciso combater a mentalidade que os definia, e para tal era preciso formar 

o homem novo com novos valores. Assim, mais adiante mostraremos como este discurso 

incidiu diretamente na forma como os médicos tradicionais foram ambiguamente tratados 

no período a seguir à independência nacional. 

 

5.2 Renamo e a sua postura em relação Às instituições tradicionais 

 Foram várias as circunstâncias que determinaram a criação da RENAMO ( MNR 

- Mozambique National Resistence), nomeadamente: (1) a orientação política 

(Marxismo-leninismo) da Frelimo, o seu apoio na luta contra o apartheid na África do 

Sul, permitindo, dessa forma, com que o Governo sul africano considerasse Moçambique 

como uma ameaça; (2) a localização geoestratégica de Moçambique, banhado de uma 

enorme costa, colocava o país numa posição de controle de transito de mercadorias e 

colocava os países vizinhos, sobretudo a Rodésia, numa situação de dependência, e este 

cenário começava a preocupar a conjuntura estabelecida na região da África Austral, de 

um lado, e as potências que possuiam interesses comerciais e industriais na região, do 

outro lado; (3) o apoio da Frelimo aos militantes nacionalistas da ZANU (Zimbabwe 

African National Union), que consistiu, na interdição à Rodesia do acesso ao mar da 

Beira; (4) a fuga de um grande número de colonos portugueses de Moçambique para a 

Salisbury (capital da Rodesia) que tinha nutrido um grande descontentamento e ódio 

contra o Estado Marxista-leninista da Frelimo, e (5) as contradições e fissuras internas 

devido ao “insucesso” das políticas adoptadas pela Frelimo (Geffray, 1991). O contexto 

da Guerra Fria desempenhou um papel fundamental nos conflitos como a expansão da 

pugna e partição da influência entre os EUA e a Rússia. O fim da Guerra Fria está ligado 

ao restringimento do apoio da Rússia, que levou a uma crise interna e a mudança da 

Constituição de Moçambique, aderindo ao pluripartidarismo. É nesse novo quadro que 

ocorreu o acordo de paz entre Frelimo e a Renamo, após a “guerra civil” que se estendeu 

de 1977 a 1992. Isto significou ainda que a Renamo logrou a possibilidade de novas 

formas de participação no processo político (Duarte, S.C, Figueiredo, C, A S., 2020).  

Aquele contexto levou com que a Rodésia criasse a RENAMO (Resistência 

Nacional de Moçambique), ab initio como uma força com objetivo de desestabilizar o 

poder da Frelimo.  A Renamo era essencialmente constituída por antigos soldados 



129 

 

 
 

moçambicanos desmobilizados do exército colonial que tinham emigrado para a Rodésia 

(Geffray, 1991), e por dissidentes da Frelimo que haviam conseguido abandonar os 

campos de reeducação e as aldeias comunais (Geffray, 1991; Honwana, 2002; Lourenço, 

2009). A ação da Renamo iniciou-se em 1977. Entretanto, com a Proclamação da 

Independência do Zimbabwe, em 1980, a Rodésia deixa de existir, e a Renamo abandona 

o território zimbabweano e passa a ser apoiada pelo regime Sul Africano do apartheid 

(armas, treino, meios de comunicação etc). Porém, a Renamo não apenas foi 

consequência da arquitetura internacional, ela foi, igualmente, nutrida internamente 

devido às fissuras sociais e políticas (Geffray, 1991). Aliás, como referem Bragança e 

Depelchin (1986), a Renamo (os bandidos armados), tem suas raízes desde a fundação da 

Frelimo e, sobretudo, depois do II Congresso, em 1968, quando alguns membros da 

Frelimo foram apontados como reacionários e cúmplices dos colonialistas portugueses 

(Bragança e Depelchin, 1986).  

 

5.3 Rejeição e combate ao poder e as instituições tradicionais pela Frelimo 

A Frelimo reconhecia a existência, em pleno domínio colonial, de duas autoridades. 

A autoridade colonial e a autoridade tradicional, esta última incorporada por subordinação 

e servindo aos interesses do sistema colonial, não obstante detendo uma relativa 

autonomia nas suas áreas de jurisdição. Entretanto, em plena guerra de libertação, as 

zonas libertadas estavam livres do poder colonial, porém a Frelimo deparava-se com a 

existência desta autoridade tradicional. Para a Frelimo, a forma de organização e 

manifestação do poder das autoridades tradicionais conduzia para a existência de 

conflitos de carácter tribal e regional. Não obstante o reconhecimento da legitimidade e 

importância da estrutura do poder tradicional ao serviço dos interesses da maioria, havia 

igualmente um entendimento de que este sistema tradicional era incapaz de “formar uma 

base satisfatória para as necessidades dum estado moderno.” (Mondlane, 1975, p.202). 

Portanto, no período de luta armada, mesmo antes da Frelimo se definir como uma 

organização marxista-leninista, havia clareza de que não se podia contar com o poder 

tradicional. Aliás, para Mondlane (1975), a disposição do sistema tradicional, com sua 

essência “metafísica e religiosa” e, sobretudo, com elementos do feudalismo, tornava esse 

sistema como explorador da população. Assim sendo, para uma luta que se queria 

revolucionária, em que se tinha como objetivo “a igualdade social e política”, o sistema 

tradicional se colocava como entrave ao progresso (Mondlane, 1975).  



130 

 

 
 

Desta forma, a partir desse entendimento, as autoridades tradicionais e todas as 

instituições ditas tradicionais passaram a ser rejeitadas e combatidas. As formas de 

organização social tradicionais, que ainda existiam e que o colonialismo estrategicamente 

não tinha abolido, vieram a ser reprimidas pela Frelimo. As estruturas locais foram 

desmontadas, tal como foi o caso dos régulos (chefes tradicionais). As etnias com as suas 

estruturas sociais e políticas foram combatidas. As estruturas tradicionais e os sistemas 

de linhagem igualmente foram eliminados. Portanto, as instituições tradicionais foram 

abolidas e substituídas por formas de organização modernas. Esses sistemas foram 

substituídos por grupos dinamizadores e pelos comitês do partido (Honwana, 2002). Foi 

ignorada e rejeitada a história, as formas de vida e a existência social das populações, 

sobretudo as populações rurais. Foi lhes negada a livre manifestação das suas culturas, 

das suas formas de ser e estar. As populações foram, deste modo, objetificadas, tratadas 

como que destituídas de cultura e instituições sociais. O marxismo-leninismo tinha se 

tornado, portanto, “a referência universalista a partir da qual se operou a negação das 

realidades do país...” (Geffray, 1991, p.16).  

Entretanto, aqui não se tomou em conta que as autoridades tradicionais 

representavam para as suas populações uma estrutura de sentidos e simbologias próprias 

e que a sua autoridade era legitimada pelas lógicas tradicionais locais. (Geffray, 1991). 

Com a criação das aldeias comunais, as populações, independentemente dos seus 

“sistemas sociais, da sua história”, deveriam abandonar as suas casas e se juntarem às 

aldeias e se dedicarem à produção e aos trabalhos coletivos. Este processo de 

implementação de novas estruturas administrativas nas zonas rurais, permitiu o 

surgimento de conflitos entre as autoridades governamentais e as autoridades tradicionais 

locais. Geffray (1991) afirma que não apenas houve indiferença e marginalização das 

autoridades locais, assim como houve agressão contra estas autoridades, pelo fato destes 

se oporem às deliberações administrativas modernas, o que levava com que o processo 

de transferência para as aldeias comunais permitisse alguma resistência por parte da 

população, influenciada, efetivamente, pelos seus líderes locais. Portanto, estes líderes 

eram muitas vezes levados coersivamente para os novos locais de residência, de forma 

humilhante, o que resultava na fuga desses e consequente regresso já armados para uma 

espécie de retaliação.  A destituição do poder e a marginalização desta autoridade 

tradicional é tida, segundo Geffray, como um fator importante na análise sobre as causas 

da guerra civil em Moçambique (Geffray, 1991).  



131 

 

 
 

A ordem ideológica e administrativa do Estado começa a obrigar uma vivência de 

práticas clandestinas por parte da população. As populações começam a exercer as 

práticas tradicionais locais de forma clandestina, práticas como o lobolo e os demais 

rituais de iniciação são realizadas à margem da ordem estabelecida. Aos olhos da 

modernização do Estado, era preciso que algumas práticas culturais fossem banidas 

porque eram tidas como tradicionais e ultrapassadas. Razão pela qual passam a ser 

elementos de estabelecimento de ordem, expressões como “abaixo o feudalismo”, 

“abaixo o obscuratismo”, “abaixo a superstição” etc., que são essencialmente um ataque 

às instituições e autoridades tradicionais. E estas expressões de vilipêndio são 

acompanhadas, por um controle e proibição por parte do Estado das formas de vida locais 

que passaram para a clandestinidade.  

Portanto, o posicionamento da Frelimo ao que se refere às autoridades tradicionais 

e aquilo que se denominou de “obscurantismo” cultural, entre outros fatores, inclusive o 

fracasso da política econômica das aldeias comunais, possibilitou o surgimento de 

conflitos protagonizados pela Renamo (Lourenço, 2009). 

 

5.4 A Renamo pró-cultura: o aproveitamento das instituições tradicionais  

Esta rejeição do sistema tradicional pela Frelimo, e consequentemente, a perda de 

poder e influência dos chefes tradicionais em relação à sua comunidade criou 

descontentamento para com a Frelimo (Honwana, 2002; Geffray, 1991).  Como refere 

Geffray (1991): 

...com o afastamento... [das autoridades tradicionais], a eliminação das suas 

prerrogativas políticas, sociais e religiosas e perante o discurso veemente que os 

ridicularizava, ameaçava e insultava, as populações compreenderam que era a 

sua própria existência social que a Frelimo negava. E por isso sentiam vergonha, 

um sentimento paradoxal de serem obrigadas a passar à clandestinidade, com 

toda a sua história e existência social, por aqueles mesmos que, em seu nome, 

tinham posto fim à opressão colonial (Geffray, 1991, p.19). 

O resultado dessa rejeição é que ao mesmo tempo que as populações se transferiam 

para as aldeias comunais, notava-se um movimento para uma direção inversa. Muita 

gente, quando não sentia a presença da administração (sob ponto de vista de 

implementação de políticas), regressava aos seus antigos locais de habitação. A 

dissidência resultava da marginalização que as autoridades tradicionais vivenciavam nas 

aldeias comunais, quando a titulo de exemplo, a Frelimo colocava como autoridades 



132 

 

 
 

pessoas que na velha estrutura administrativa (exerciam papel de súditos) encontravam-

se abaixo da linhagem (Geffray, 1991; Lourenço, 2009). 

Estes elementos foram suficientes para que a Renamo aproveitasse as fragilidades 

do contexto.  A Renamo havia feito a leitura do contexto social e político moçambicano, 

sobretudo no que se refere aos conflitos entre as instituições tradicionais locais e a 

Frelimo durante o seu processo de estabelecimento do Estado-Nação com todo o seu 

processo de implantação de novas estruturas administrativas, de um lado, e a consequente 

rejeição e combate ao poder e instituições locais, de outro lado. De tal forma que, a opção 

estratégica de um discurso pró-cultura, adoptado pela Renamo, havia tomado em 

consideração este contexto de crise vivenciado entre as populações locais e o Partido-

Estado, a Frelimo. A estratégia da Renamo circunscreveu-se à sua ofensiva militar, que 

consistiu na destruição das aldeias comunais e a mobilização para o regresso da população 

às suas regiões de origem (Geffray, 1991; Lourenço, 2009).  

O reconhecimento por parte da Renamo da existência das estruturas locais permitiu 

o estabelecimento de alianças com as populações locais. Portanto, se de um lado existia 

este discurso de modernização do Estado, do outro lado, surgia um outro discurso de 

reação às políticas implementadas pelo sistema marxista-leninista. Este discurso teve 

ressonância diante da marginalização das instituições tradicionais locais, da negação por 

parte das autoridades da “existência histórica e social das sociedades rurais”. (Geffray, 

1991, p.53). A violência contra as estruturas de vida social tradicional teria propiciado, 

estrategicamente, o aproveitamento do discurso pró-tradição por parte da Renamo. O 

poder instalado havia desprezado, marginalizado e reprimido uma estrutura 

administrativa local que tinha suas formas próprias de funcionamento. Fato que o discurso 

sobre as razões da guerra tinha a ver, para as populações rurais, com a “...reconquista da 

identidade confiscada e do reconhecimento de sociedades inteiras que foram negadas” 

(Geffray, 1991, p.59).  

Para Geffray (1991), os dissidentes, que em 1983/4 contribuíram para o 

enraizamento da guerra civil em Moçambique, fizeram-no com o objetivo de poderem se 

manifestar com liberdade e de poderem ver respeitadas as suas manifestações sociais, 

culturais e religiosas. Ou seja, uma dimensão da guerra significava a intenção de poderem 

sair da clandestinidade, de poderem se manifestar, venerar e invocar as suas culturas e os 

seus antepassados de forma livre. Portanto, a Renamo assumiu uma postura defensora de 

um discurso a favor das instituições tradicionais, que haviam sido outrora rejeitadas pela 



133 

 

 
 

Frelimo, utilizando-se das preocupações e da rejeição das estruturas tradicionais para 

mobilizar e granjear apoio por parte das populações locais. Conseguindo, assim, construir 

uma base social considerável entre o campesinato.  

  

5.5 Discursos e políticas em torno da medicina tradicional no período pós 

independência em Moçambique 

No período pós independência, os processos históricos de governança e os discursos 

sobre a institucionalização da medicina tradicional foram acompanhados de profundas 

ambiguidades. A medicina tradicional, de um lado, continuou a ser marginalizada e 

combatida, considerada como um fenômeno obscurantista e supersticioso, de outro lado, 

esteve presente na agenda governamental como um elemento a ser considerado. Ao 

mesmo tempo que os discursos iam contra os médicos tradicionais, surgiam formas de 

considerar a medicina tradicional ou porque havia pressão neste sentido, advindo dos 

próprios médicos tradicionais e de agentes externos ou porque alguns elementos desta 

medicina constituíam conteúdos cientificamente importantes a tal ponto que podiam ser 

expropriados e aproveitados. O discurso obscurantista e supersticioso atribuído a estas 

práticas foi movido, sobretudo, pela opção ideológica marxista-leninista adoptada no 

período após a independência, onde a criação de uma nova sociedade ou de um novo 

homem, tal como vimos anteriormente, implicava na eliminação de tudo quanto não 

coadunava com os princípios estabelecidos.  

A medicina tradicional esteve sempre presente na história de Moçambique pós 

independente. No decreto N°1/75, aprovado no Conselho de Ministro, em 27 de julho de 

1975, por sinal o primeiro decreto da República Popular de Moçambique independente, 

que define as tarefas e funções que cabem a cada ministro, constava ao que se refere ao 

Ministério da Saúde, no seu Artigo 38°, dentre várias tarefas atribuídas, a 

responsabilidade de “impulsionar a investigação científica médica e farmacológica e em 

particular os estudos sobre a medicina tradicional” (Revista Tempo, 1975e, p.36-42). O 

Conselho de Ministros, que aprovou este decreto, era constituído, dentre várias 

individualidades, pelo Helder Fernando Brigido Martins, então Ministro da Saúde. O 

decreto fora chancelado e mandado publicar pelo então presidente da República Samora 

Moisés Machel, um dos grandes combatentes, senão o maior, contra o que se considerou 

obscurantismo e superstição em que a medicina tradicional estava incluída. Entretanto, 

em uma entrevista dirigida por Calane da Silva (1975), ao então Ministro da Saúde, 



134 

 

 
 

Hélder Martins, este associava a medicina tradicional ao obscurantismo, como um 

elemento negativo no processo de edificação da sociedade socialista, sendo que era 

crucial que esses elementos considerados negativos fossem severamente combatidos e 

eliminados. Na ocasião ele se referiu nos seguintes termos: 

A ‘medicina tradicional’ pode ser vista sobre ângulos diversos. Dum ponto de 

vista teórico claro que é empírica e, portanto, anticientífica. Podemos mesmo 

dizer que é o resultado do obscurantismo e que ao mesmo tempo contribui para 

o manter. Neste sentido ela constitui um dos elementos negativos da tradição e 

segundo a política da FRELIMO os elementos negativos da tradição devem ser 

abandonados e combatidos. Mas na prática o que se verifica é que a ‘medicina 

tradicional’ desenvolve-se sobretudo quando os Serviços de Saúde são 

inexistentes ou pouco eficazes como era a regra em grandes regiões de 

Moçambique durante a era colonial. E mesmo hoje não conseguimos ainda 

modificar radicalmente esta situação. Nestas circunstâncias ela torna-se uma 

realidade que temos que aceitar. Podemos mesmo dizer que nessas zonas onde 

os Serviços de Saúde não exercem a sua influência, a ‘medicina tradicional’ tem 

desempenhado um grande papel. Nós pensamos, contudo, que com a extensão 

dos serviços de saúde a todas as regiões de Moçambique e com a melhoria do 

nível de assistência médica - objetivos para os quais nós trabalhamos agora 

afincadamente - as populações deixarão espontaneamente de fazer recurso à 

‘medicina tradicional’ e ela morrerá por si mesma (Silva, 1975). 

Mesmo tendo uma concepção negativa da prática médica tradicional, Helder 

Martins (1975) considerava necessário empreender estudos relativamente às plantas com 

propriedades terapêuticas utilizadas pelos médicos tradicionais.  

[...] Nós pensamos em realizar estudos científicos sobre a ‘medicina tradicional’. 

Como em Moçambique, ela faz essencialmente recurso a plantas, pensamos que 

é muito importante fazer uma classificação botânica de todas as espécies 

vegetais a que sejam atribuídas propriedades medicinais (Silva, 1975). 

A ideia de Helder Martins sobre a medicina tradicional era aquela segundo a qual, 

enquanto a medicina moderna não se mostrasse extensiva a toda a população, a medicina 

tradicional podia ser tolerada. Esta era uma ideia essencialmente colonial, tal como vimos 

no capítulo anterior, uma ideia que consistia na eliminação progressiva da medicina 

tradicional na medida que se verificasse uma maior cobertura dos serviços de saúde, mas 

ao mesmo tempo expropriar o conhecimento presente nesta medicina.   

Em 1977 foi oficialmente criado, segundo o documento de política de Medicina 

Tradicional (2004), o Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional (GEMT), sob égide 

do Ministério da Saúde. Entretanto, consta que este órgão começou a funcionar desde 

1975, como refere uma matéria da Revista Tempo de 1981, reunindo, no início, um grupo 

de pesquisadores que cooperavam com o Instituto Nacional de Saúde. Nomeadamente a 

bióloga de nacionalidade italiana Grabriella Petrini, o fitotaxonomista de nacionalidade 

holandesa Paul Jansen e o biólogo Orlando Mendes, de nacionalidade moçambicana. Para 



135 

 

 
 

além destes, o GEMT contava com a colaboração de algumas organizações, como a 

Organização Mundial da Saúde (OMS), o Instituto Nacional de Investigação Agronómica 

(INIA) e a Universidade Eduardo Mondlane (UEM). A criação do GEMT teve como 

objetivo pesquisar e catalogar o conhecimento médico sobre as plantas fornecidas pelos 

médicos tradicionais, mas não só. Numa entrevista concedida à Revista Tempo pela 

bióloga Grabriella Petrini, esta referira que a recolha e classificação das plantas pelos 

médicos tradicionais, visava, ademais, mostrar que aquele grupo possuía um vasto leque 

de conhecimentos, resultantes de uma experiência multissecular. Este fato contribuía para 

demonstrar que os médicos tradicionais não eram charlatães e, acima de tudo, “valorizar 

politicamente a presença dos práticos da medicina tradicional” (Revista Tempo, 1981).   

O Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional, é outrossim resultado das 

reivindicações empreendidas pelos médicos tradicionais. Como refere Tomé (1979), em 

meados de 1975, vinte e quatro grupos de médicos tradicionais, oriundos das províncias 

de Maputo, Gaza e Inhambane, a partir dos seus representantes, haviam contactado a 

“Comissão de Reestruturação dos Serviços de Saúde”, com o objetivo de criar uma 

“Escola de Medicina Tradicional” que lhes permitiria instituir uma associação ou 

sindicato de médicos tradicionais, para no fim institucionalizar as suas práticas. Portanto, 

esta pretensão foi lhes recusada, visto que o governo considerava que, 

[...] um reconhecimento oficial de uma organização de curandeiros significaria 

nada mais que uma institucionalização do obscurantismo. E a política da 

República de Moçambique é clara quanto a este aspecto: Guerra ao 

obscurantismo, obstáculo para o desenvolvimento em todos os aspectos, do 

povo. Por isso as repetidas petições que aqueles ‘curandeiros’ dirigiram ao 

Partido Governo, para institucionalizar o curandeirismo, não foram aceites. 

Legalizar uma organização de ‘curandeiros’ seria, num outro sentido, permitir 

que as clínicas privadas continuassem a existir em terras moçambicanas (Tomé, 

1979, p.16). 

 Havia, no entanto, por parte do governo, a pretensão de extrair das práticas 

médicas tradicionais aspectos considerados cientificamente positivos e neste processo 

havia uma desvalorização do sujeito proprietário desse conhecimento. O argumento do 

governo resvalava para a ideia de que regulamentar a medicina tradicional seria o mesmo 

que regulamentar o obscurantismo, algo que se combatia veementemente. É por esta razão 

que todas as tentativas de institucionalizar a medicina tradicional nessa altura foram 

rejeitadas. Outro argumento usado para rejeitar as práticas médicas tradicionais foi de que 

o Governo tinha nacionalizado todas as instituições, sobretudo as relativas à saúde, 

tornando-as públicas, e institucionalizar a medicina tradicional seria quebrar a disposição 

de não instituir clínicas e ou serviços de saúde privados.  



136 

 

 
 

Ainda sobre a criação do GEMT, Honwana (2002), Meneses (2004a, 2005) e 

Mahumana (2013) relatam que os cofundadores da Ametramo, Dzimba e Langa, no 

período de profunda repressão das suas atividades, teriam se dirigido a Chilembene, 

Província de Gaza, com o propósito de manter encontro com o pai do então presidente 

Samora Moises Machel, para que este influenciasse no processo de legalização das suas 

atividades. Este teria recomendado aos médicos tradicionais que voltassem num período 

de um mês, visto que o presidente Samora Moises Machel, estaria naquela localidade 

visitando o pai. Seguindo as recomendações, estes regressaram a Chilembele e 

mantiveram encontro com o então presidente. O discurso dos médicos tradicionais na 

altura resumiu-se na ideia de que o país teria alcançado a independência, mas eles 

continuavam, agora, sob jugo das políticas adoptadas no pós-independência. Esta 

reivindicação dos médicos tradicionais permitiu que Samora Machel se reunisse, de 

imediato, com Joaquim Chissano, na altura Ministro dos Negócios Estrangeiros, e 

Marcelino dos Santos, então Vice-presidente, que o acompanhavam naquela visita, e 

como resultado desta reunião teriam redigido uma carta a qual foi entregue aos médicos 

tradicionais para que estes apresentassem a mesma ao então ministro da saúde Helder 

Martins. Aquela carta teria desencadeado, ao nível do próprio Ministério da Saúde, 

mesmo contra os ideais do Hélder Martins, medidas para a integração da medicina 

tradicional. Criando-se, deste modo, o Gabinete de Estudos da Medicina Tradicional, 

onde os médicos tradicionais viriam a “colaborar” com a recolha de plantas medicinais 

(Honwana, 2002; Meneses, 2004a, 2005; Mahumana, 2013). 

O processo de recolha de plantas para sua posterior pesquisa foi, no entanto, 

incumbido, na altura, à Direção Nacional de Medicina Preventiva (DNMP) do Ministério 

da Saúde. Isso permitiu com que vários grupos constituídos por especialistas em botânica 

e estudantes de medicina se deslocassem às províncias para a recolha de plantas utilizadas 

pelos médicos tradicionais (Tomé,1979, p.16). Desse modo, os médicos tradicionais, 

negados os seus pedidos de institucionalização, foram inseridos neste processo de recolha 

de plantas, em cooperação entre a Direção Nacional de Medicina Preventiva (DNMP), o 

Instituto de Investigação Agronômica de Moçambique (IIAM) e a Universidade Eduardo 

Mondlane (UEM). Essas instituições pretendiam, a partir das plantas fornecidas pelos 

médicos tradicionais, identificar os seus princípios ativos e, em seguida, produzir em 

larga escala e exportar para as indústrias farmacêuticas. Portanto, havia uma clara 

intenção de desapropriar o saber dos médicos tradicionais (Tomé, 1979, p.17). Aliás, 



137 

 

 
 

como se notou mais tarde, a inventariação deste conjunto de conhecimento deu origem 

aos cinco tomos/volumes organizados por Paul C. M Jansen e Orlando Mendes 

intitulados: “Plantas Medicinais: Seu Uso Tradicional em Moçambique”18, publicado em 

1991. Há, em contrapartida, que considerar uma série de eventos externos, que podem ter 

favorecido os estudos, a implementação de políticas e regulamentação da medicina 

tradicional. Em 1976, sob auspício da OMS, reuniu-se um grupo de especialistas em 

Brazzaville (República do Congo), numa reunião convocada pelo escritório regional da 

OMS para África, com o fito de debater sobre a medicina tradicional. Aliás, foi nesta 

reunião que o grupo de especialistas definiu a medicina tradicional como: 

[…] a soma de todos os conhecimentos teóricos e práticos, explicáveis ou não, 

utilizados para diagnóstico, prevenção e supressão de distúrbios físicos, mentais 

ou sociais, baseados exclusivamente na experiência e na observação, e 

transmitidos verbalmente ou por escrito de uma geração a outra. A medicina 

tradicional também pode ser considerada como um amálgama firme de prática 

médica ativa e experiência ancestral. A medicina tradicional africana também 

pode ser considerada como o conjunto de práticas, medidas, ingredientes e 

procedimentos de todos os tipos, materiais ou não, que, desde tempos 

imemoriais, permitiram aos africanos proteger-se contra as doenças, aliviar o 

seu próprio sofrimento e curar-se a si mesmos (Afro apud OMS, 1978a, p.8-9- 

Tradução livre)19. 

Esta é a definição que tem sido, desde então, usada pela OMS, e seu conteúdo tem 

reunido consenso entre os estados membros. Na ocasião destacou-se a questão moral e 

espiritual como elementos que ofereciam uma nova dimensão ao homem e aos sistemas 

de medicina, sendo considerados elementos que contribuíam para a preservação da saúde. 

Na mesma reunião, este grupo de especialistas teria introduzido e definido o conceito de 

curandeiro tradicional, como sendo: 

...uma pessoa reconhecida pela comunidade em que vive como competente para 

prestar cuidados de saúde através da utilização de produtos vegetais, animais e 

minerais, e da aplicação de alguns outros métodos de origem social, cultural e 

religiosa, baseados no conhecimento, atitudes e crenças da comunidade em 

                                                           
18Os próprios médicos tradicionais sentiram-se traídos por esta instituição, por considerarem terem sido 

expropriados os seus conhecimentos e sobretudo por este Gabinete não ter mencionado os médicos 

tradicionais como verdadeiros autores dos diversos manuais elaborados sob grande auxílio desses agentes. 
19 ...la suma de todos los conocimientos teóricos y prácticos, explicables o no, utilizados para diagnóstico, 

prevención y supresión de trastornos físicos, mentales o sociales, basados exclusivamente en la experiencia 

y la observación, y transmitidos verbalmente o por escrito de una generación a otra. La medicina tradicional 

puede considerarse también como una firme amalgama de práctica médica activa y experiencia ancestral. 

La medicina tradicional de Africa puede considerarse también como el conjunto de prácticas, medidas, 

ingredientes y procedimientos de toda clase, sean o no materiales, que, desde tiempo inmemorial, han 

permitido a los africanos protegerse contra la enfermedad, aliviar sus própios sufrimientos y curarse a sí 

mismos (AFRO apud OMS, 1978a, p.8-9). 



138 

 

 
 

relação ao bem-estar físico, mental e social e à origem da doença e da deficiência 

(Afro apud OMS, 1978a, p. 9 - Tradução livre)20. 

Dentre várias coisas, debateu-se e desmistificou-se a ideia segundo a qual a 

‘medicina tradicional’ seria efetivamente tradicional. Considerou-se que toda a medicina 

tem um caráter moderno, porque ela acompanha a dinâmica sociocultural do seu contexto. 

Observou-se, por exemplo, que havia entre os profissionais de saúde uma 

desconsideração da medicina tradicional, considerando-a como decadente e sem 

importância. Entretanto, este grupo defendeu o caráter dinâmico e evolutivo das culturas 

e da medicina tradicional, em particular. Aquele encontro havia observado e alertado, 

ainda, que as pesquisas estavam a limitar-se apenas em plantas medicinais. De forma que 

era necessário, até para que não se resumisse a medicina tradicional apenas e 

exclusivamente no uso de plantas, mostrar que a medicina tradicional tinha um alcance 

mais amplo. 

Em 1977, entre os dias 28 de novembro e 2 de dezembro, foi realizada em Genebra 

uma reunião da OMS que debateu a promoção e desenvolvimento da medicina 

tradicional. No ano seguinte, realiza-se a Conferência de Alma Ata21, em que se 

reconheceu o papel da medicina tradicional e dos seus agentes na consecução da Saúde 

para Todos. A partir desta conferência houve uma exortação aos estados-membros para 

que preparassem uma legislação específica para a regulamentação da medicina tradicional 

como parte integrante da legislação nacional de saúde. Em nível do Comité Regional 

                                                           
20 ... persona reconocida por la propia comunidad en que vive como competente para prestar atención de 

salud mediante empleo de productos vegetales, animales y minerales, y aplicación de algunos otros métodos 

de origen social, cultural y religioso, basados en los conocimientos, actitudes y creencias de la comunidad 

en lo que respecta al bienestar físico, mental y social, y al origen de la enfermedad y la invalidez (AFRO 

apud OMS, 1978a, p. 9). 
21 As deliberações da Conferência de Alma Ata, decorrida em 1978 na URSS, sobre os cuidados primários 

de saúde, contribuíram igualmente para que as pesquisas em torno da medicina tradicional fossem 

impulsionadas ao nível de cada país membro. Estas deliberações podem ter estimulado a continuação do 

desenvolvimento do trabalho iniciado pelo GEMT. A declaração reconhecia os cuidados primários de saúde 

como espelhando as condições econômicas e os aspectos socioculturais e políticos de cada país, e desta 

forma era necessário que o Sistema Nacional de cada país, fosse auxiliado por agentes comunitários e 

sobretudo por aqueles que designou de praticantes de medicina tradicional. Portanto, a declaração envolveu, 

entre outros agentes, os praticantes tradicionais, como também elementos de alicerce nos cuidados 

primários de saúde em nível local. A Conferência reconheceu a existência do que chamou de médicos e 

parteiras tradicionais em diversas sociedades, e estes, segundo a Conferência, ocupando socialmente 

posições de prestígio, exercendo consequentemente influência sobre questões de saúde local.  A 

Conferência propôs que a estes “praticantes autóctones” fosse oferecido treinamento apropriado e 

mobilizados de modo que auxiliem no apoio ao sistema formal de saúde, com vista a melhorar a saúde 

comunitária, no que concerne aos cuidados primários de saúde (OMS/UNICEF, p.14, 1978b). Estas 

decisões deram origem a várias políticas e estratégias na região africana, a partir dos comités regionais 

africanos da OMS, para a implementação da medicina tradicional nos Sistemas Nacionais de Saúde.  

 



139 

 

 
 

Africano da OMS, passaram a se realizar consultorias e agendas de implementação da 

medicina tradicional nos sistemas nacionais de saúde. Este contexto deu origem a estudos 

que pudessem auxiliar na formulação de políticas para a integração e regulamentação da 

medicina tradicional dentro dos Sistemas Nacionais de Saúde.  

Em Moçambique, para ilustrar, sobretudo a partir da década de 80, passaram a ser 

desenvolvidos estudos com vista a seguir as orientações da OMS. É resultado desse 

processo o trabalho organizado por Gerhardus Alexander Kirchner, então consultor do 

Instituto Nacional de Saúde (INS), que resultou em cinco volumes intitulados “Medicina 

Tradicional em Moçambique”. Estes volumes são constituídos de textos sobre “Medicina 

Tradicional” encontrados em pesquisas históricas, etnográficas, culturais, pesquisas de 

arte, arqueológicas, linguísticas, geográficas etc. Como refere Kirchner (1990), na 

introdução do primeiro volume, inicialmente a ideia de recolha desses textos foi de cunho 

e iniciativa pessoal, com o objetivo de compreender a dimensão de experiências sobre a 

“Medicina Tradicional” em Moçambique. Entretanto, muito rapidamente, ultrapassou 

esta dimensão pessoal, transformando a pesquisa de modo a auxiliar, em termos 

bibliográficos, aos que futuramente pudessem se interessar por esta temática. O trabalho 

refletido nos cinco volumes, segundo Kirchner (1990), tinha ainda como objetivo, auxiliar 

o Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional, de modo que este órgão tivesse 

conhecimento de todo material bibliográfico já então produzido sobre a medicina 

tradicional, no esforço de buscar o papel histórico da medicina tradicional em 

Moçambique e contribuir para “a elaboração de uma política adequada para o futuro que 

[pudesse] permitir uma cooperação gradual e uma legislação apta, uma estratégia da 

investigação e linhas de trabalho para a formação no âmbito da medicina 

tradicional”(Kirchner, 1990, p.8).  

Em 1981, um grupo de peritos,  num estudo sobre “Africa´s two medical systems: 

options for planners” do II Fórum Mundial de Saúde, teria se debruçado sobre a Medicina 

Tradicional e definido o status quo da medicina tradicional em África e sua relação com 

a medicina moderna, chegando à conclusão de que a Medicina Tradicional poderia ser 

encontrada vivenciando quatro situações, nomeadamente: (1) ilegalidade; (2) 

coexistência sem proibição oficial e sem nenhum tipo de auxílio estatal; (3) 

reconhecimento, no entanto, sem estudos antecedentes e sem leis e regulamentos; (4) 

cooperação gradual com a medicina moderna. Este estudo propunha a ideia de uma 

integração conjunta e gradual dos dois sistemas de saúde, com vista à criação daquilo que 



140 

 

 
 

chamaram de uma medicina verdadeiramente africana. Isto implicava o estudo e 

compreensão da medicina tradicional e dos seus agentes (World Health Forum 2, 1981, 

apud Kirchner, 1989, p.252). 

Neste contexto, Kirchner (1989), consubstanciado por estes estudos, propunha no 

plano de ação a longo prazo para o Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional, como 

programa de trabalho: (1) desenvolver pesquisas ligadas a doenças frequentemente 

tratadas pelos médicos tradicionais; (2) delineamento de regras de trabalho no interior das 

associações dos praticantes da medicina tradicional; (3) o Estado organizar/criar uma lei 

conjuntamente com os representantes da medicina tradicional, os representantes do 

Ministério da Saúde, e os representantes do Ministério da Justiça que pudessem definir 

formas de reconhecimento das associações ou de uma associação de caráter nacional. 

(Kirchner, 1989, p.246). Para Kirchner, a Medicina Tradicional não poderia mais estar 

numa condição de ilegalidade, porque ela constituía uma atividade extremamente básica 

na vida das populações moçambicanas. Estes aspectos implicavam uma necessidade de 

fazer uma planificação política. O processo de integração, cooperação e legislação da 

medicina tradicional deveria se basear em estudos cientificamente comprovados. 

Kirchner considerava a medicina tradicional como um veículo para o estabelecimento e 

fortalecimento da paz e da unidade nacional, por isso a necessidade de ser reconhecida e 

apoiada politicamente. Este é um discurso que acompanhava o espírito da época, de um 

Moçambique mergulhado na guerra civil, também conhecida como a guerra dos 16 anos, 

entre o Partido-Estado Frelimo e a Renamo (Resistência Nacional de Moçambique). 

Portanto, para Kirchner, os médicos tradicionais tinham um grande papel na criação de 

mecanismos para a manutenção da paz e da unidade nacional, que por divergências 

ideológicas haviam sido quebradas.  

Kirchner (1989), se de um lado, propunha políticas para a medicina tradicional, do 

outro lado, propunha, devido ao largo conjunto de elementos históricos sobre a medicina 

tradicional, a criação de um “Instituto Científico de Investigação da Medicina 

Tradicional”, com vista a estudar com profundidade o campo médico tradicional 

(Kirchner, 1989). Para a realização dessa atividade deviam participar o Ministério da 

Saúde, o Ministério da Cultura, a Universidade, sobretudo nas áreas de biologia e 

antropologia, com o objetivo de se constituir um grupo de trabalho multidisciplinar que 

pudesse atuar até a criação e implementação de leis e regulamentos que permitissem uma 

articulação harmoniosa entre a medicina tradicional e a medicina moderna.  



141 

 

 
 

Em relação aos documentos coloniais, particularmente portugueses, encontrados 

por Kirchner sobre a medicina tradicional, este classificava-os como sendo 

estigmatizantes, contendo uma concepção depreciativa e marginalizante das práticas 

médicas tradicionais e propôs em seus estudos uma reavaliação crítica desses 

documentos. Tal como refere nos seus estudos: 

Como últimos estrangeiros chegaram os europeus (em Moçambique os 

portugueses) a cerca de 1500. A multidão dos documentos deles sofre doutros 

defeitos como um sentimento errado de superioridade da cultura deles que se 

mostrou numa abordagem de desprezo para tudo que era dos ‘primitivos’, 

‘indígenas’, ‘cafres’, ‘tribos’ etc. (Kirchner, 1990, p.8).  

Para além dos estudos de Kirchner, existiram vários outros estudos, como os de 

Carolyn Nordstrom, então consultora no Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional, 

que contribuíram sobremaneira para auxiliar o governo no estabelecimento de políticas 

no âmbito da medicina tradicional, sobretudo no reconhecimento da atividade médica 

tradicional como uma atividade legítima e importante. As pesquisas de Nordstrom 

revelaram não apenas a preocupação desse grupo em regulamentar as suas atividades, 

mas sobretudo a necessidade de criação de uma agremiação em que os médicos 

tradicionais pudessem exercer a sua atividade. As pesquisas de Nordstrom indicavam que 

os médicos tradicionais almejavam ter, por parte do sistema médico convencional 

(médicos, enfermeiros etc.), um certo reconhecimento e consideração (Nordstrom, 

Carolyn apud Santana, 2014). 

Os trabalhos desenvolvidos pelo GEMT mostraram, no entanto, um 

reconhecimento e aceitação do poder de cura subjacente aos médicos tradicionais, 

revelado a partir de plantas (folhas, raízes, caules, cascas) medicinais. Todavia, todo o 

processo de cura envolvendo processos divinatórios, exorcismos, adivinhação etc. foi 

considerado obscurantismo e superstição e os seus agentes perpetuadores da ignorância. 

Todo o aparato envolvendo processos de exorcismos, adivinhação, possessão através de 

ossículos eram profundamente condenados. Os médicos tradicionais que praticavam a sua 

atividade a partir do exorcismo, adivinhação, possessão, não seriam reconhecidos ou 

considerados pelo Ministério Saúde (Tomé, 1979; Honwana, 2002).  

A cooperação entre os médicos tradicionais e o Gabinete de Estudos de Medicina 

Tradicional, rapidamente entrou em controvérsia, separando desta maneira os grupos de 

medicina tradicional. Visto que existiam grupos no seio dos médicos tradicionais que não 

concordaram e criticaram os seus colegas que colaboraram com Ministério da Saúde, no 



142 

 

 
 

processo de identificação de plantas com poder curativo. Estes eram acusados de traírem 

os segredos da tradição, um segredo considerado por parte dos médicos tradicionais 

seculares. A revelação desses segredos, para alguns grupos de medicina tradicional, 

constituía uma traição à sua tradição, à herança que durante anos foi exercida por pessoas 

escolhidas pelos espíritos. Portanto, o processo de colaboração dos médicos tradicionais 

com o Ministério da Saúde criou fissuras entre os médicos tradicionais, dividindo-os entre 

aqueles que mostraram os seus conhecimentos e aqueles que se recusaram a revelar os 

seus segredos de cura (Tomé, 1979, p. 15). Mas aqui é importante referir que mesmo os 

que colaboraram com o Ministério da Saúde, posteriormente, se arrependeram pelo facto 

de terem cooperado com aquela instituição, acusando-a de ter lhes expropriado e 

espoliado os seus conhecimentos (Meneses, 2004a, 2005). De fato, em uma entrevista 

dirigida pelo Grupo de Estudos de Medicina Tradicional à MEDIMOC (E.E de 

Importação e Exportação de Medicamentos) em 1981, esta instituição informava que a 

prática de exportação de plantas medicinais utilizadas pelos médicos tradicionais datava 

desde o período colonial e que a MEDIMOC igualmente dava continuidade em exportar 

essas plantas para vários mercados, sobretudo o europeu. A MEDIMOC informava, na 

altura desta entrevista, que recorria ao Instituto Nacional de Investigação Agronómica e 

ao GEMT, com vista a identificar as plantas medicinais. Portanto, havia uma cadeia de 

recolha e tratamento de plantas que culminava com a sua comercialização pela 

MEDIMOC. Nota-se claramente que nessa cadeia os médicos tradicionais eram, não 

somente expropriados os seus saberes, assim como objetivados e instrumentalizados 

(Revista Tempo, 1981). 

Após a desilusão experimentada em sua cooperação com o Ministério da Saúde, os 

médicos tradicionais continuaram procurando mecanismos para legalizar as suas 

atividades a partir da mobilização dos diversos grupos de médicos tradicionais existentes, 

buscando outras formas de contacto com o Estado e propondo a criação de um organismo 

a partir do qual se sentiriam identificados. Uma vez que, mesmo com algumas formas de 

“valorização” da sua medicina, eles continuavam a ser marginalizados. Para os médicos 

tradicionais, a independência do país, contrariamente ao que expectavam, não havia 

permitido uma liberdade e autonomia para a realização das suas atividades, pelo contrário, 

continuavam a ser reprimidos, marginalizados ou mesmo instrumentalizados e espoliados 

os seus conhecimentos (Honwana, 2002; Meneses, 2004a; Mahumana, 2013). Eles 

também eram vítimas de outras políticas adoptadas pelo Estado. Por exemplo, os médicos 



143 

 

 
 

tradicionais, porque considerados perpetuadores de instituições políticas tradicionais, 

foram enviados para campos de reeducação (Meneses, 2004a, 2004b), e/ou porque 

considerados improdutivos, eram incluídos em programas como a operação produção22 

(Revista Tempo, 1983). Para não serem incluídos neste programa, os médicos 

tradicionais, haviam criado um movimento de reivindicação às autoridades, solicitando o 

direito ao cartão de trabalho. Entretanto, as autoridades do grupo dinamizador, na altura, 

responderam afirmando que estes estavam na mesma situação dos improdutivos e que 

eles deviam se inscrever de modo a abandonarem a cidade (Notícias, 1983c). Ainda 

assim, os médicos tradicionais não se consideravam desempregados, argumentando que 

as atividades de cura que exerciam deveriam ser consideradas como profissão. Na 

ocasião, o diretor do Trabalho da Cidade de Maputo, Alberto Jamisse, respondeu, em uma 

entrevista concedida ao Jornal Notícias, afirmando que o cartão de trabalho apenas era 

atribuído a pessoas que exerciam um trabalho “concreto, honesto e legal”. E que para isso 

os curandeiros deveriam ter uma autorização do Ministério da Saúde. Estes, mesmo tendo 

se dirigido ao Ministério da Saúde e à Sede do Partido Frelimo reivindicando o 

reconhecimento das suas actividades, para que, consequentemente, não fossem integrados 

no programa Operação Produção, as suas reivindicações foram recusadas. A resposta a 

estas reivindicações foi de que estes não tinham direito a carteira de trabalho, não obstante 

estivessem a colaborar com o Ministério da Saúde no que se refere à recolha e pesquisa 

                                                           
22 A operação produção foi oficialmente determinada a partir da diretiva ministerial sobre a evacuação das 

cidades de 15 de junho de 1983. Esta diretiva foi fundamentada com base nas decisões do IV Congresso da 

Frelimo, dentre as quais anunciava como medidas “pôr cobro ao fluxo descontrolado do campo para as 

cidades e proceder à evacuação e recolocação no campo da população excedentária e improdutiva que se 

concentra nas cidades” (Notícias, 1983a. p.3). Segundo a diretiva, as medidas inseriam-se “na larga 

ofensiva que se leva a cabo contra a fome, contra o subdesenvolvimento e por uma melhor organização da 

economia e direção da sociedade” (Notícias, 1983a. p.3). Para o governo, a concentração das pessoas nas 

cidades sem produzir resultava em ações de marginalismo e criminalidade, ameaçando consequentemente 

a ordem e tranquilidade pública. Desta feita era necessário pôr fim a esta situação criando “uma condição 

fundamental para o respeito da legalidade do bem-estar e segurança das pessoas e bens” (Notícias, 1983a 

p.3) Os indivíduos considerados improdutivos estabelecidos nas cidades deviam se inscrever 

voluntariamente ou seriam enviados coercivamente para as zonas de operação produção. As pessoas podiam 

ser interpeladas nos espaços públicos ou em suas residências, e caso não comprovassem os seus modos de 

vida, e na ausência de documentos como o cartão de residente, cartão de trabalho, bilhete de identidade, e 

no caso de estrangeiro passaporte e D.I.R.E (Documento de Identificação de Residência para Estrangeiro) 

eram conduzidas aos postos de verificação e posteriormente aos campos de produção. Os postos de 

verificação permitiam uma análise de cada caso, no fim deste processo de verificação a pessoa poderia ser 

colocada em liberdade ou atribuída uma guia para circulação temporária, ou enviada para os centros de 

evacuação. Os indivíduos enviados para os centros de evacuação deviam coercivamente abandonar as 

cidades, conduzidas dependendo dos dados que o indivíduo forneceu ou para o que se denominou de 

unidades de produção (Zonas que constituem polos de desenvolvimento), ou para centros de redução. 

(Notícias, 1983b).   



144 

 

 
 

de determinadas plantas e raízes com propriedade medicinal. Este facto, segundo as 

autoridades, não significava que as suas atividades eram reconhecidas. 

Para Honwana, havia um contrassenso na forma como o Estado/Frelimo lidava com 

os médicos tradicionais, se de um lado, estes eram combatidos, do outro, estavam 

presentes e inclusive oferecendo os seus serviços ao partido-estado. Este fato, segundo 

Honwana, revelava que a Frelimo/Estado tinha consciência do valor desta medicina e dos 

seus agentes, não obstante, de forma oficial e pública o discurso fosse o de reprimi-los 

(Honwana, 2002).  

Foi nesse contexto, que os médicos tradicionais se reuniram entre os dias 14 e 15 

de agosto de 1992, na cidade de Maputo, em sua primeira conferência com o objetivo de 

analisar o relatório de atividades do núcleo organizativo que havia sido criado quatro anos 

atrás. Este encontro foi na altura presidido por António Chechele, então presidente do 

núcleo organizativo a nível da cidade de Maputo. O encontro visava a preparação de uma 

conferência de extensão nacional a realizar-se na cidade de Maputo, com vista à 

aprovação dos estatutos que permitiriam a oficialização da agremiação. Neste encontro 

foram traçadas as linhas gerais para o funcionamento da organização, no que concerne à 

mobilização de novos membros, ao melhoramento da situação financeira da agremiação 

e, sobretudo, à organização da eleição dos órgãos diretivos que iriam conduzir os destinos 

da associação. Durante os quatro anos de atividade, desenvolvidas pela comissão 

instaladora da associação, segundo Chechele, haviam sido mobilizados cerca de 2737 

membros, a maioria exercia suas atividades na cidade de Maputo. Os motivos para aquela 

conferência, resultavam da necessidade dos médicos tradicionais se unirem e desenharem 

estratégias para a oficialização das suas atividades. Tal como referiu Chechele na época:  

Anteriormente trabalhávamos dispersos. Nem todos tínhamos acesso às 

políticas deliberadas pelo Governo para o exercício da nossa atividade, para 

além de que era difícil a troca de experiências com os profissionais da saúde 

(Notícias, 1992b, p.8).  

Portanto, havia uma consciência da necessidade organizativa entre os médicos 

tradicionais. Na altura, os médicos tradicionais destacaram, em seu relatório apresentado 

na sessão de abertura, como um dos problemas no seu seio, o baixo nível acadêmico dos 

seus membros. Este fato, segundo os médicos tradicionais, fazia com que os seus 

membros não dominassem os objetivos que norteavam a organização, para isso era 

necessário desenvolver um trabalho de divulgação das suas diretivas. O encontro havia 

reunido cerca de 70 médicos tradicionais, todos baseados na cidade de Maputo.  



145 

 

 
 

Depois deste encontro, os médicos tradicionais voltaram a se reunir entre os dias 26 

e 28 de agosto de 1992. Neste encontro foi constituída a Associação de Medicina 

Tradicional de Moçambique (Ametramo), e foi eleito para o cargo de presidente a Banú 

Idrisse. Na ocasião, o então Ministro da Cultura e Juventude, Mateus Katupa, disse na 

cerimônia de encerramento da conferência constitutiva que o reconhecimento do papel da 

medicina tradicional pelo Governo e pelo Estado significava a valorização da cultura 

moçambicana.  

 O ministro da cultura e juventude afirmou, ainda, ser tarefa prioritária dos médicos 

tradicionais, o levantamento e classificação das plantas, do seu valor curativo, as doenças 

alvo, bem como a determinação das dosagens a serem ministradas aos pacientes. 

Salientou a necessidade de sistematização do conhecimento que considerou multisecular, 

e importante na instauração de uma estabilidade mental e social. 

Acreditamos que no seio da vossa associação existem grandes psicólogos, 

psicanalistas e conhecedores dos segredos da natureza, que utilizados não de 

forma charlatanista poderão contribuir na resolução dos problemas comunitários 

(Notícias, 1992a, p.2) 

A presidente da associação, então eleita, afirmou na ocasião que a associação, então 

criada, tinha como agenda futura a criação de farmácias de venda de medicamentos 

tradicionais e inclusive a instalação de clínicas. Leonardo Simão, então ministro da saúde, 

presente na Conferência, afirmou que o Governo concebia como medicina tradicional 

“um conjunto de conhecimentos técnicos, de preparação e utilização de substâncias 

naturais, medidas e práticas que tem como base os fundamentos sociais e culturais de todo 

o povo e que servem para diagnosticar, prevenir ou eliminar um desequilíbrio de bem-

estar físico, mental ou social” (Notícias, 1992a, p.2). O ministro da saúde apelou aos 

médicos tradicionais que era necessário que o conhecimento sobre a medicina tradicional 

fosse registrado de forma a não se perder. 

Os estatutos da Ametramo, que estiveram em debate durante a Conferência, 

apontavam como propósito da organização, entre várias coisas, a promoção da medicina 

tradicional no que concerne à pesquisa de métodos e técnicas de cura, desencadear 

mecanismos de troca de experiência entre os médicos tradicionais e, sobretudo, 

mecanismos de cooperação entre a medicina tradicional e a medicina moderna.  

Outrossim, a Ametramo surge como resultado das transformações ocorridas na 

década de 90, a transição de um regime mono-partidário para um regime multipartidário. 

Ou seja, o término da guerra civil em 1992 por meio da assinatura dos acordos de paz, 



146 

 

 
 

permitiu a mudança do regime socialista, para o regime mais democrático e pluralista. 

Esse contexto permitiu mais abertura para o respeito às liberdades fundamentais, e 

sobretudo às liberdades de associação. Portanto, a criação da Ametramo, dá-se, 

efetivamente, nesse contexto de transição, em que se faz a revisão da constituição e se 

introduz o multipartidarismo acompanhado com o modelo capitalista neoliberal. O novo 

Moçambique, neoliberal, passou a ser mais englobante, permitindo o estabelecimento da 

religião a partir de igrejas e a institucionalização de Organizações não Governamentais. 

A nação moçambicana passou a se instituir a partir do entrosamento e reconciliação 

dialética e contínua entre a tradição e a modernidade (FRAY, 2003). Neste contexto, 

como refere Mahumana (2013), foram introduzidas novas formas de governamentalidade, 

que se caracterizaram pela abertura e aceitação do pluralismo médicos em Moçambique 

e a prática dos médicos tradicionais deixou de ser denominada como obscurantista, nos 

discursos do governo, para ser chamada de “medicina tradicional” (Mahumana, 2013). 

Outras abordagens apontam como fator influenciador para o surgimento da 

associação, não apenas a mobilização e reivindicação por parte dos médicos tradicionais 

para o exercício das suas atividades, mas sobretudo o Estado como o principal ator na 

criação da Ametramo, como forma de exercer controlo sobre os médicos tradicionais 

(Honwana, 2002; Meneses, 2004a, 2005; Mahumana, 2013). O fato dos médicos 

tradicionais terem reconhecimento por parte da sociedade e, sobretudo, a aprovação por 

parte das estruturas locais na mediação e ou resolução de conflitos locais, teria levado 

com que o Estado quisesse assumir controle sobre as atividades dos médicos tradicionais. 

Um outro fator importante é que sendo os médicos tradicionais atores aglutinadores e 

influenciadores de opiniões, devido ao seu estatuto privilegiado dentro dos contextos 

comunitários, tornou esse fator profundamente importante para os interesses políticos da 

Frelimo (Honwana, 2002; Meneses, 2004a, 2005), sobretudo com a abertura política e, 

consequentemente, o regime multipartidário e instauração de eleições. Ou seja, é 

interessante o fato de que a maior parte dos espaços que funcionam como sedes da 

Ametramo, são espaços pertencentes ao partido Frelimo e os médicos tradicionais se 

identificam como membros daquele partido. Paradoxalmente, o mesmo partido que os 

perseguiu após a independência.  

A Ametramo é, por assim dizer, o resultado de interesses e vontades comuns entre 

os próprios praticantes da medicina tradicional que consistia na reivindicação pela 

autorização devido à instabilidade repressiva constante no exercício das suas atividades 



147 

 

 
 

profissionais, mas é, igualmente, o resultado dos interesses do Estado em controlar esses 

agentes, inclusive do ponto de vista eleitoral. Portanto, a Ametramo é fruto da busca de 

uma institucionalização entre os médicos tradicionais, uma regulamentação que 

permitisse aos médicos tradicionais exercerem as suas atividades dentro dos parâmetros 

normativos. A regulamentação tornava-se imprescindível para o estabelecimento de 

normas internas entre os médicos tradicionais, na identificação entre pares dos que 

legitimamente poderiam exercer esta atividade. A partir da regulamentação das suas 

atividades seria possível identificar os verdadeiros e legítimos médicos tradicionais e, 

consequentemente, eliminar a classe dos denominados charlatães. Não obstante, para 

Honwana, esse fato pudesse produzir efeitos contrários. Para Honwana, o fato dos 

indivíduos poderem ser legitimados como médicos tradicionais por uma organização 

“moderna”, permitiria a proliferação de médicos tradicionais falsos que, por via de 

processos digamos “legais”, poderiam forjar sua identificação. Honwana chamava 

atenção aos processos próprios de legitimação desses agentes que entrariam em causa 

com os processos digamos “modernos” que a organização buscava instituir (Honwana, 

2002). Aliás, como referiu Meneses (2004a), a legitimidade não é tanto alcançada por 

questões burocráticas, como cartão de membro, certificação etc., entre os médicos 

tradicionais a legitimidade é alcançada a partir do número de consulentes que os 

procuram. E a ausência de consulentes revela a identidade charlatã do suposto médico 

tradicional (Meneses, 2004a).  

Portanto, após a sua formação, a Ametramo se mostrou aberta para uma cooperação 

com o Ministério da Saúde, em particular com o Gabinete de Estudos da Medicina 

Tradicional, criado na altura com o objetivo de pesquisar esse campo. E procurou 

estabelecer uma melhor organização entre os médicos tradicionais, de forma a consolidar 

o seu estatuto social e profissional. Entretanto, como veremos mais adiante, a própria 

Ametramo, a partir de um determinado período, passou a não representar interesses 

comuns, passou a ser palco de conflitos internos ligados ao poder e a gestão dos recursos 

da própria associação. Este fato não só permitiu mudanças em nível interno da própria 

associação, como também permitiu a criação de outras associações. Como referiu Mitano 

et al. (2016), o reconhecimento da medicina tradicional através da criação do Gabinete da 

Medicina Tradicional, da AMETRAMO, e da Política da Medicina Tradicional, não 

constitui valorização da medicina tradicional, mas sim, como sugerem os autores, um 

défice do Sistema Nacional de Saúde em oferecer serviços de saúde à população, uma 



148 

 

 
 

vez que os médicos tradicionais abrangem uma boa parte da população, enquanto o SNS 

cobria somente 40% da população. Apesar deste reconhecimento da medicina tradicional, 

a integração da medicina tradicional no SNS, não é efetiva, não permitindo, deste modo, 

o direito à saúde às populações (Mitano, et al., 2016). 

 

Essas questões serão discutidas mais adiante, ao buscarmos compreender como é 

que se encontra estruturado o campo médico tradicional na contemporaneidade 

moçambicana e qual é o seu estatuto. 

 

5.6 As metamorfoses da “medicina tradicional” dentro do Ministério da Saúde 

No seio do próprio Ministério da Saúde, ocorreram várias transformações no que 

se refere ao órgão que deveria ser responsável pela medicina tradicional. Depois do 

Gabinete de Estudos da Medicina Tradicional, criado em 1977, as atividades relacionadas 

à medicina tradicional foram integradas ao Departamento de Estudos de Plantas 

Medicinais e Medicina Tradicional (DEPMMT), uma direção científica do Instituto 

Nacional de Saúde, subordinado ao Ministério da Saúde, criado a partir do Estatuto 

Orgânico do Instituto Nacional de Saúde aprovado pelo diploma ministerial n 89/2004 de 

12 de Maio.  

O Instituto Nacional de Saúde, aquando da sua criação, tinha como objetivos:  

1.Promover o desenvolvimento da investigação em saúde aos diferentes níveis 

de atenção para a garantia de uma melhor definição e gestão de programas de 

saúde; 2. Promover e efetuar a investigação em saúde com base nas prioridades 

definidas pela agenda nacional de pesquisa; 3. Incentivar a investigação em 

sistema de saúde como instrumento para a definição da política de saúde; 4. 

Garantir a investigação cientifica multisetorial e disciplinar através das 

instituições de investigação afins e outros órgãos de reconhecida competência 

técnica (Boletim da República, 2004a, p.151).  

Em 2010, foi criado, a partir do diploma ministerial n 52/2010 de 23 de março, o 

Instituto Nacional de Medicina Tradicional (INMT), consubstanciado com a Resolução 

n°11/2004, de 14 de abril, que aprovava a Política Nacional da Medicina Tradicional 

(PNMT) e a Estratégia da sua implementação. Esta política foi aprovada no espírito de 

que existia a “necessidade premente de se institucionalizar um órgão que, por um lado, 

valorize, investigue, divulgue e promova a Medicina Tradicional em Moçambique e, por 

outro, reforce a colaboração entre a Saúde Convencional e a Medicina Tradicional” 

(Boletim da República, 2010, p.81). Com a criação do Instituto Nacional de Medicina 

Tradicional, todas as competências e funções ligadas à Medicina Tradicional previstas na 



149 

 

 
 

alínea d) do Artigo 15º do diploma ministerial n 89/2004, de 12 de maio, acopladas à 

Direção Científica do Instituto Nacional de Saúde – Departamento de Estudos de Plantas 

Medicinais e Medicina Tradicional - foram transferidas para o Instituto Nacional de 

Medicina Tradicional (INMT). O Instituto Nacional de Medicina Tradicional tinha dentre 

outras funções as seguintes:  

a) Velar pelo uso apropriado e seguro pelos cidadãos da Medicina Tradicional, 

com vista à sua valorização; b)Promover, dinamizar e tomar medidas 

apropriadas para obter a colaboração dos praticantes da Medicina Tradicional, 

no desenvolvimento e implementação dos Programas do Ministério da Saúde; 

c) Promover, dinamizar, incentivar e tomar medidas apropriadas para a 

formação dos praticantes da Medicina Tradicional; d)Promover a formação dos 

técnicos de saúde em matérias relacionadas com a Medicina Tradicional; 

e)Assegurar no seio dos praticantes da Medicina Tradicional o respeito pelos 

valores éticos, nomeadamente segurança, privacidade e confidencialidade; f) 

Monitorar, através das Direções Provinciais de Saúde, a prestação de Cuidados 

de Saúde pelos praticantes da Medicina Tradicional, de modo a garantir a 

qualidade dos cuidados por eles, evitar práticas prejudiciais à saúde da 

população, bem como a publicidade enganosa de terapêuticas e de sucessos 

terapêuticos sem qualquer fundamento e/ou comprovação cientifica; g) 

Estimular o cultivo e a conservação de plantas medicinais tradicionais e o 

desenvolvimento local de medicamentos tradicionais com base nos princípios 

activos de plantas medicinais tradicionais; h)Colaborar com o Instituto Nacional 

de Saúde e com o Instituto de Etnobotânica do Ministério  da Ciência e 

Tecnologia na promoção, incentivo e no desenvolvimento da investigação sobre 

a Medicina Tradicional, utilizando metodologias cientificas internacionalmente 

aceites, com vista á sua valorização e sua utilização pelos cidadãos em condições 

de maior segurança (Boletim da República, 2010, p. 82). 

Em 2017, o Instituto de Medicina Tradicional passou para Direcção Nacional de 

Medicina Tradicional e Alternativa (DNMTA). O estatuto orgânico do Ministério da 

Saúde, aprovado pela resolução n° 4/2017, em sua estrutura (sistema orgânico), descrito 

no seu Artigo 4º, dentre vários sectores, compõe a Direcção Nacional de Medicina 

Tradicional e Alternativa. Esta tem como funções: 

a) Conceber e elaborar propostas de políticas e estratégias na área da medicina 

tradicional; b) elaborar e atualizar legislação especifica de saúde em matéria de 

medicina tradicional e alternativa, promover a sua implementação e 

cumprimento por todos os sectores da sociedade; c) Promover o 

desenvolvimento da medicina tradicional e alternativa e outras formas de 

medicinas alternativas; d) Promover o uso seguro e sustentável da medicina 

tradicional, principalmente ao nível dos cuidados de saúde primários e de forma 

complementar em coordenação com áreas afins; e) incentivar a educação e 

treino em medicina tradicional e alternativa em coordenação com áreas afins; 

f)Colaborar na proteção da biodiversidade com os sectores afins; g) Cooperar 

em matéria de ensino e investigação com áreas afins; h)Priorizar e desenvolver 

pesquisa na área de medicina tradicional e alternativa; ... (Ministério Da Saúde, 

2017, p.511-512). 

O órgão que responde pela medicina tradicional, dentro do Ministério da Saúde, 

passou do Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional para Departamento de Estudos 

de Plantas Medicinais e Medicina Tradicional, posteriormente se tornou Instituto de 



150 

 

 
 

Medicina Tradicional e atualmente, o órgão deixou de ser um instituto para uma direção, 

neste caso, Direcção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa. Estas mudanças 

dentro do Ministério da Saúde, relativas às designações referentes aos órgãos que 

respondem sobre a medicina tradicional, sofreram grande influência das resoluções e 

recomendações da OMS, inclusive das políticas que se efetivaram, sobretudo, depois da 

conferência de Alma Ata (Mahumana, 2013).  

Esta última mudança, do Instituto de Medicina Tradicional para a Direção Nacional 

de Medicina Tradicional e Alternativa, segundo o Ministério da Saúde, deu-se, 

essencialmente, devido a razões financeiras. Uma vez que um Instituto necessitaria de 

uma autonomia administrativa e financeira, o que significava ter capacidade de gerar 

rendimentos per si. O que estava longe de ser alcançado por aquele órgão.  

 

 

Quadro 1 - Legislação relativa à medicina tradicional e transformações dentro do 

Ministério da Saúde de Moçambique independente 

Legislação 

Nome Ano Conteúdo aprovado Conteúdo relativo a 

Medicina Tradicional, 

designações e 

mudanças 

Decreto N 1/75 Aprovado em conselho 

de ministro em 27 de 

julho de 1975 

Aprova e Define as 

tarefas e funções que 

cabem a cada ministro. 

No seu artigo n 38 refere 

que o Ministerio da 

Saúde tinha a 

responsabilidade de 

“impulsionar a 

investigação cientifica e 

farmacologica e em 

particular os estudos 

sobre a medicina 

tradicional” 

 1977 Cria o Gabinete de 

Estudos de Medicina 

Tradicional 

Criação do Gabinete de 

Estudos de Medicina 

Tradicional 

Despacho de 6 de 

Novembro de 2002 

2002 Aprova a constituição o 

grupo de trabalho com 

objetivo de propor uma 

Política Nacional de 

Medicina Tradicional 

Constitui o grupo de 

trabalho com objetivo 

de propor uma Política 

Nacional de Medicina 

Tradicional 



151 

 

 
 

Diploma ministerial n 

89/2004 de 12 de Maio 

6 de Abril de 2004 Aprova o Estatuto 

Orgânico do Instituto 

Nacional de Saúde 

(INS) 

No seu Sistema 

Orgânico (estrutura), o 

Instituto Nacional de 

Saúde enquadra a 

Medicina Tradicional, 

dentro de uma direção 

científica do Instituto 

Nacional de Saúde, 

Como Departamento de 

Estudos de Plantas 

Medicinais e Medicina 

Tradicional 

Resolução n 11/2004 

de 14 de Abril 

Aprovada em conselho 

de ministro 2 de Março 

de 2004 

Aprova a Política da 

Medicina Tradicional e 

Estratégias da sua 

Implementação 

Política da Medicina 

Tradicional e Estratégia 

da sua Implementação 

Diploma Ministerial n 

52/2010 de 23 de 

Março 

4 de Novembro de 2009 Cria o Instituto de 

Medicina Tradicional 

(IMT) 

Criação do Instituto de 

Medicina Tradicional 

Resolução n 4/2017 de 

26 de Maio 

Aprovada pela 

Comissão 

Interministerial da 

Reforma da 

Administração Pública 

aos 24 de Fevereiro de 

2017 

Aprova o Estatuto 

Orgânico do Ministério 

da Saúde e Revoga o 

Diploma Ministerial n 

94/97, de 22 de Outubro 

No seu Sistema 

Orgânico (estrutura) o 

Ministério da Saúde, 

contempla dentre várias 

direções e 

departamentos, a 

Direção Nacional de 

Medicina Tradicional e 

Alternativa. 

 

 

5.7 A política da medicina tradicional 

Num despacho de novembro de 2002, através do Boletim da República, foi 

aprovada a formação de um grupo de trabalho com vista a regulamentar uma Política 

Nacional de Medicina Tradicional. Esta tinha como principais objetivos “regulamentar [a 

medicina tradicional] e contribuir para a promoção da Saúde Comunitária, bem [como] 

assegurar a observância dos aspectos elementares da propriedade intelectual e 

biodiversidade.” (Boletim da República, 2002, p. 345).  

A Política Nacional de Medicina Tradicional foi justificada por várias razões, por 

exemplo, pelos objetivos que haviam sido descritos no Programa Quinquenal do Governo 

2000-2004, aprovado pela Resolução n° 4/2000 de 22 de março, que referenciava, no que 

tange ao desenvolvimento social, como objetivos, dentre outros: 

promover a prevenção de doenças através da formação e divulgação de práticas 

mais sadias e aumentar o acesso dos cidadãos moçambicanos a assistência 

médica e sanitária, através do aumento da qualidade e disponibilidade dos 

serviços de saúde. Esforços serão desenvolvidos para a extensão da rede, a 

melhoria dos serviços de prevenção, o provimento do atendimento básico dos 

doentes particularmente nas zonas rurais. Será incentivada a participação ativa 



152 

 

 
 

das comunidades nos programas de saúde. Será melhorada a colaboração com a 

medicina tradicional por forma a ser utilizada de forma cada vez mais segura 

pelos cidadãos (Boletim da República, 2000, p. 3).  

Para este efeito, o Governo, em nível do sector da saúde, pretendia realizar, no 

que se refere à medicina tradicional, as seguintes ações:  

Continuar os esforços de pesquisa e valorização da medicina tradicional com 

vista a sua utilização mais segura pelos cidadãos; e Estabelecer formas de 

colaboração com os praticantes de medicina tradicional, principalmente nos 

programas de promoção de saúde e prevenção de doenças (Boletim da 

República, 2000, p.7). 

Foi igualmente justificada pelo reconhecimento que o Governo tinha relativo ao 

reduzido alcance do Serviço Nacional de Saúde à população. Segundo o Governo, o 

Serviço Nacional de Saúde cobria apenas 40% da população e a grande maioria recorria 

aos médicos tradicionais. Portanto, este discurso do Governo justificou a necessidade de 

estabelecer uma colaboração entre aquilo que o governo chamou de saúde convencional 

e a medicina tradicional, se propondo a melhorar a qualidade da medicina tradicional 

“refinando as práticas e conhecimentos e estimulando a realização de pesquisa nesta 

área.” (Boletim da República, 11/2004b, p. 130,).  

No momento da aprovação da Resolução n° 4/2000, o Governo reconhecia o caráter 

não oficial desta medicina, no entanto, não chega a mencionar os processos de repressão 

e marginalização que o próprio Governo, após a independência, exercia sobre a medicina 

tradicional. Aliás, o documento que aprova a Política Nacional de Medicina Tradicional, 

ao referenciar razões históricas que justificam a sua criação, faz uma incursão dos 

processos de repressão exercidos sobre esta medicina no período colonial, mas não chega 

a referenciar a continuidade desta prática no período após a independência.   

A contextualização feita, com vista a determinar a sua importância e justificá-la, 

para a sua normatização em política nacional parte da necessidade de colocar a medicina 

tradicional como uma forma peculiar moçambicana de cura. Refere o documento que a 

medicina tradicional constitui um saber geracional que se caracteriza por uso de “plantas 

e de produtos de origem natural e mineral”. É interessante referir que o documento faz 

uma separação entre aquilo que chama de “ritos-mágicos religiosos” (muito associado à 

parte espiritual destas práticas), com o que chamou de saber curativo (baseado em 

plantas). E destitui o saber médico tradicional de qualquer pressuposto espiritual, que 

caracteriza essas práticas. O documento faz referência à legislação colonial que proibia a 



153 

 

 
 

prática da medicina tradicional e a concepção construída em torno da medicina 

tradicional:  

Durante o período colonial, a medicina e a farmacopeia tradicional passaram a 

ser consideradas como não saberes, ou práticas superficiais e supersticiosas e de 

índole folclórico. Assim ficou reduzida às práticas ditas obscurantistas, onde os 

praticantes da medicina tradicional eram muitas vezes confundidos com 

feiticeiros (Boletim da República, 11/2004b, p. 131). 

Portanto, sendo a medicina tradicional parte intrínseca da sociedade moçambicana 

e por constituir um saber geracional importante, era crucial, segundo o documento, que 

este saber fosse preservado. Outra razão que impulsionou a aprovação desta política, foi 

a Conferência de Alma-Ata, de 1978, organizada pela OMS em que ela, para além de 

mostrar a importância da medicina tradicional, exortava aos governos membros a integrar 

a medicina tradicional nos sistemas de saúde, valorizando e conservando os 

medicamentos tradicionais. Outro aspecto que justificou a aprovação da Política Nacional 

de Medicina Tradicional foi a existência da Ametramo (Associação de Medicina 

Tradicional em Moçambique), que havia sido criada em 1992, com vista a reconhecer e 

valorizar o conhecimento e o trabalho dos médicos tradicionais.  

Portanto, estas foram as razões que justificaram a constituição de uma Política 

Nacional de Medicina Tradicional. Esta política tinha como objetivo a:  

 

Integração do Sistema da Medicina Tradicional no Sistema Nacional de Saúde 

de modo a garantir cuidados de saúde primários, seguros e com qualidade a toda 

população moçambicana. [e mais especificamente], a) Promover o 

desenvolvimento da medicina tradicional e outras formas de medicinas 

alternativas; b) Priorizar e desenvolver pesquisa na área de Medicina 

Tradicional; c) Promover o uso seguro e sustentável da medicina tradicional, 

principalmente ao nível dos cuidados de saúde primários; d) Incentivar a 

educação e treino dos médicos tradicionais e do pessoal de saúde convencional 

em medicina tradicional; e)Promover a análise conducente ao desenvolvimento 

de um ambiente regulamentar adequado ao reconhecimento do conhecimento da 

medicina tradicional que favoreça o seu enquadramento legal, à luz dos 

instrumentos internacionais, relativos aos direitos de propriedade intelectual, 

incluindo os direitos das comunidades indígenas; f) Assegurar a proteção da 

biodiversidade; e g)Promover os aspectos preventivos da Medicina Tradicional 

(Boletim da República, 11/2004b, p. 132). 

A integração da medicina tradicional ao Sistema Nacional de Saúde deveria 

observar a sua comprovação, segurança, eficácia e qualidade. Em outras palavras, a 

política referia que era necessário que a medicina tradicional se adequasse aos padrões da 

medicina moderna e tudo quanto não era possível comprovar cientificamente não era 

susceptível de ser legitimado. Entretanto, todas as práticas ligadas à espiritualidade, que 

constituem a parte fundamental no exercício da atividade médica tradicional foram 



154 

 

 
 

colocadas em causa. Desta forma, o Governo se propunha a colaborar com os médicos 

tradicionais de forma a salvaguardar o que designou de exercício seguro e sustentável do 

saber médico tradicional a partir de uma adequada regulamentação e, sobretudo, 

impulsionar a pesquisa dentro dessa prática. 

A definição de políticas relativas à medicina tradicional, segundo a Direção 

Nacional de Medicina Tradicional e a Organização Mundial da Saúde, deveria ser 

imbuída de bases científicas e tudo aquilo que se encontra destituído dessa base carecia, 

deste modo, de legitimidade que lhe possibilitasse inclusão dentro das políticas públicas. 

Ou seja, isto exclui toda a dimensão relativa à espiritualidade, que parece ser a base da 

prática médica tradicional, porque incompreensível cientificamente não podia constituir 

conteúdo para sua inclusão nas políticas de saúde. Para Mahumana (2013), as políticas 

do Estado mostram claramente o seu interesse em converter o conhecimento empírico dos 

médicos tradicionais em conhecimentos científicos. Sendo que a ideia última das políticas 

do Ministério da Saúde se resume em exercer controle sobre os médicos tradicionais sem, 

no entanto, o reconhecimento profissional da sua prática (Mahumana, 2013).  

Este parece ser um ponto dilemático no processo de institucionalização da medicina 

tradicional, isto porque o que caracteriza fundamentalmente aquele grupo de praticantes 

de medicina tradicional é efetivamente esta dimensão espiritual. Aliás, como se revelou 

no campo, e o que mais adiante iremos nos debruçar, para os médicos tradicionais o seu 

poder de cura deriva da sua possessão pelos espíritos. Este cenário mostra como a 

medicina moderna decide o que deve ser ou não legitimado, colocando critérios de 

aceitação ou reconhecimento da medicina tradicional. Forçando para que a medicina 

tradicional se ajuste ao seu cânone.  

As políticas públicas elaboradas pelo Ministério da Saúde, com objetivos 

colaborativos com a medicina tradicional, têm colocado esta medicina num lugar de 

subalternidade, num lugar elementar na estrutura de cuidados. Isto resulta da estratégia 

da própria OMS, em cobrir os cuidados primários de saúde, utilizando-se dos agentes 

médicos tradicionais, como sendo, não apenas agentes que vêm lidando com a questão da 

saúde no seio da comunidade, bem como agentes que fazem parte da comunidade e detêm 

um estatuto privilegiado por esta comunidade.  O discurso sobre a integração da medicina 

tradicional dentro da medicina moderna, promovido pelo Estado e a OMS, é uma 

estratégia para destituir os médicos tradicionais do controle que estes agentes detêm sobre 

os processos de cura na sua comunidade.  



155 

 

 
 

Portanto, a medicina tradicional, dentro dos parâmetros da medicina moderna, passa 

a ser designada como complementar e o médico tradicional é visto como aquele agente 

que precisa ser submetido a treinamento para que seja inserido ao mundo da biomedicina 

(Meneses, 2004a, 2005). As políticas consideram os médicos tradicionais como parte 

integrante no processo de promoção da saúde, sobretudo a saúde primária.  No entanto, 

esta promoção está imbuída de um discurso científico, sendo que a medicina tradicional, 

passa a ser incluída, num discurso que reflete categorias metodológicas e 

epistemologicamente científicas (Mahumana, 2013). 

 

5.8 O discurso do Estado sobre a institucionalização da medicina tradicional  

A institucionalização da medicina tradicional, segundo o discurso do governo, pode 

ser entendida como um já e ainda não. Como algo que se encontra em processo, algo 

inacabado. Entretanto, algo que durante o processo vai deixando lacunas, sombras e 

inconsistências.  

A Política Nacional de Medicina Tradicional (PNMT) entende a institucionalização 

da medicina tradicional “como a formalização da medicina tradicional no Sistema 

Nacional de Saúde” (Boletim da República, 11/2004b, p.132). E ela deve, segundo 

PNMT, contribuir para alargar a abrangência dos serviços de saúde, estabelecendo “uma 

legislação e regulamentação da atividade da medicina tradicional, a defesa dos direitos de 

propriedade de conhecimento local e das comunidades e a alocação de recursos 

adequados.” (Boletim da República, 11/2004b, p.132) 

Ainda em relação à institucionalização, o documento estabelece a necessidade de 

se desenhar “estratégias e planos” com vista a impulsionar  

o cultivo, a produção local e o uso racional de medicamentos tradicionais, bem 

como promover a colaboração entre os médicos tradicionais e médicos 

convencionais em aspectos como, referência de doentes, troca de informação e 

promoção de investigação, mormente nas áreas de pesquisa sobre a eficácia, 

segurança e qualidade de medicamentos e tratamentos tradicionais (Boletim da 

República, 11/2004b, p.132).  

 

O documento estabelece, ainda, a necessidade de se conceber o que se chamou de 

organismo profissional que pudesse se dedicar à produção de códigos de conduta e de 

ética, no estabelecimento de normas, formas de identificação, registro e acreditação de 

médicos tradicionais. A institucionalização neste âmbito, se define como legitimação e 

inclusão das práticas médicas tradicionais no Sistema Nacional de Saúde. Este processo 

de institucionalização deveria ser regido por instrumentos legais, tal como a determinação 



156 

 

 
 

de uma legislação e regulamentação própria, de um lado, bem como a proteção dos 

direitos de propriedade intelectual dos médicos tradicionais, de outro lado (Boletim da 

República, 11/2004b). Portanto, pode-se compreender, a partir das razões mencionadas 

pela OMS e pelo Estado, que a legitimação da medicina tradicional tem motivações não 

necessariamente ligadas a uma valorização desse grupo, mas como forma de alcançar os 

objetivos daquelas duas instituições, se utilizando do potencial mobilizador que este 

grupo possui. 

O documento estabelece a necessidade de se criar formas de conceber e incrementar 

estratégias que visem impulsionar a produção e a utilização regrada da medicina 

tradicional, bem como proporcionar uma excelente cooperação entre os médicos 

tradicionais e os médicos convencionais; impulsionar a pesquisa, troca de experiência e 

conhecimentos no que concerne à eficiência, segurança e qualidade na prática médica 

tradicional.  

No que concerne aos intervenientes e suas responsabilidades no processo de 

institucionalização, o documento destaca o Governo, especificamente o Ministério da 

Saúde, como principal entidade na planificação e coordenação do processo de 

institucionalização da medicina tradicional. O Ministério da Saúde se responsabiliza 

ainda, na mobilização de recursos para formação dos profissionais de saúde em questões 

ligadas à medicina tradicional. O documento inclui ademais como intervenientes, os 

sectores da educação, ciência e tecnologia, cultura, informação e comunicação, os 

sectores de coordenação para acção ambiental, agricultura e desenvolvimento rural, a 

administração estatal e indústria. Todos estes intervenientes têm suas responsabilidades 

específicas. O documento aponta, igualmente, para os parceiros, que são constituídos pela 

sociedade civil (organizações da sociedade civil, organizações não-governamentais e 

socioprofissionais, organizações sindicais, organizações de base da comunidade), as 

agências de cooperação para o desenvolvimento, o sector privado e as instituições de 

investigação. Portanto, nesta descrição as associações de medicina tradicional são 

posicionadas como detendo um papel secundário no processo da institucionalização das 

suas práticas. O Governo, com a sua disposição multisetorial, se coloca como o principal 

interveniente no processo e regulamentação das práticas médicas tradicionais (Boletim 

da República, 11/2004b). Como veremos mais adiante, este é um dos pontos que tem 

levantado muita discussão entre o Estado e os médicos tradicionais. 

 O documento reconhece, que o processo de marginalização, rotulação e 

desqualificação, com que a medicina tradicional se debateu durante séculos, impulsionou 



157 

 

 
 

sobremaneira a sua desvalorização e não uso pelas populações nos tempos hodiernos. Em 

razão desse contexto, o Governo, por meio deste documento, se coloca na 

responsabilidade de defender a medicina tradicional ao concernente à divulgação de 

informações importantes, sobre valor e papel dessa medicina.  

Em relação ao direito de propriedade do conhecimento médico tradicional, o 

documento refere a necessidade de se assegurar o registo e proteção do conhecimento 

médico tradicional, dentro dos parâmetros e instrumentos de validação internacional. O 

Governo reconhece a necessidade de se elaborar uma legislação própria de proteção de 

direitos de propriedade dos conhecimentos médicos tradicionais, acautelando a 

propriedade individual deste conhecimento, assim como a propriedade comunitária ou 

coletiva de modo que os benefícios dos direitos associados a esse conhecimento sejam 

equitativamente partilhados a partir de mecanismos que derivam do seu uso e 

comercialização. 



158 

 

 
 

6 AS ASSOCIAÇÕES DE MEDICINA TRADICIONAL E AS 

REIVINDICAÇÕES PARA A REGULAMENTAÇÃO DAS SUAS 

ATIVIDADES NA CONTEMPORANEIDADE 

Neste capítulo, pretendemos desenvolver em substância os contornos do processo 

da regulamentação da medicina tradicional em Moçambique na contemporaneidade. 

Como descrito nos capítulos anteriores, este processo de luta pela regulamentação e 

reconhecimento da prática médica tradicional é muito antigo, data desde o período 

colonial. E foi impulsionado por eventos peculiares a cada contexto histórico, mas sempre 

associado a questões ligadas a proibição, marginalização, desqualificação, acusações etc. 

Neste sentido, vamos explorar os argumentos produzidos pelos sujeitos pesquisados. Para 

tal empreendimento, este texto divide-se em três partes: (1) descrever e mapear as 

associações de medicina tradicional e sobretudo, apresentar o histórico de sua formação; 

descrever o perfil dos agentes que compõem a Direção Nacional de Medicina Tradicional, 

(2) apresentar e debruçar sobre os fundamentos das demandas pela legitimação e 

regulamentação da medicina tradicional e (3) por último explorar os entraves que cercam 

o processo da regulamentação. 

 

6.1 Mapeamento e Formação das Associações de Medicina Tradicional 

Neste item apresentamos as associações que se encontram em funcionamento nas 

regiões onde a pesquisa foi realizada. Estas associações representam, em parte, o retrato 

e extensão da sua ação em todo o país. Ou seja, a maior parte destas associações, 

sobretudo a Ametramo tem uma cobertura nacional. Para além destas associações 

acreditamos que é possível que existam outras que não foram aqui mencionadas. 

Entretanto, as estruturas que gerem a medicina tradicional e sobretudo os próprios 

médicos tradicionais foram unânimes em referir a existência apenas destas associações 

que em seguida apresentamos. Depois desta caracterização apresentaremos, de forma 

histórica, a formação destas associações.  

 

6.1.1 Associações Ativas Encontradas  

 A nossa pesquisa de campo foi realizada em três locais, província e cidade de 

Maputo, província de Gaza (cidade de Xai-Xai) e província de Inhambane (cidade da 

Maxixe). As razões para a realização da pesquisa nesses lugares foram devidamente 



159 

 

 
 

apresentadas na descrição metodológica. Nestes locais, foi realizado o mapeamento das 

associações que se encontram em funcionamento. Encontramos um total de sete 

associações de médicos tradicionais (n’angas/nyanga, nhamusoros etc.) ativas. Mesmo 

assim acreditamos que possam existir mais associações que não foram aqui mencionadas. 

As associações de médicos tradicionais encontradas são: Ametramo (Associação 

dos Médicos Tradicionais de Moçambique), AERMO (Associação dos Ervanários de 

Moçambique), Avemetramo (Associação dos Vendedores de Medicina Tradicional de 

Moçambique), GETM (Associação Grupo Espiritual e Tradicional de Moçambique), 

Upramet (União dos Praticantes de Medicina Tradicional), Prometra (Promoção de 

Medicina Tradicional), Cacometra (Confederação das Associações de Conhecimento de 

Medicina Tradicional). Para além destas associações, a Cacometra, como confederação 

das associcações de medicina tradicional, engloba outras associações que se dedicam à 

medicina tradicional natural, mas que não envolvem necessariamente os 

n’angas/nyangas, nomeadamente: Grupo Polivalente e Cultural, Associação-Jardim 

Botânico, Associação de Produção de Plantas Medicinais, Associação Agro-psicultura 

Chivulele Revolução Verde, Associação Ecumênica Kupona, Associação Florista 

Chambi (Viveiros e plantas) entre outras.  

Parte destas associações se congregavam na então extinta Furunta, que era o 

Forúm de Medicina Tradicional e Alternativa, criada e presidida na altura por Maria de 

Fátima Mangore que, para além de jurista no Ministério da Saúde, era praticante de 

medicina tradicional. Com a extinção da Furunta, Mangore criou Amoringa (Associação 

de Medicina Tradicional Moringa). 

 

6.1.2 As associações de medicina tradicional: breve história do seu surgimento 

A Ametramo foi a primeira associação da medicina tradicional legalmente 

constituída em Moçambique, que ocorreu em setembro de 1992, portanto 17 anos após a 

independência. Importante referir que a Ametramo foi resultado da junção de diversos 

grupos de médicos tradicionais, alguns constituídos em agremiações, embora informais, 

devido à natureza do então contexto, que não permitia o exercício livre destas práticas. A 

maior parte das associações de medicina tradicional legalmente constituídas depois da 

independência, surgem como resultado de conflitos e desmembramento com a Ametramo. 

Como desenvolvido no capítulo dedicado ao histórico da condição dos médicos 

tradicionais no período pós-independência, a Ametramo surge como a primeira 



160 

 

 
 

associação, de medicina tradicional, legalmente instituída depois da abertura democrática 

de Moçambique com a nova Constituição de 1992, que permitiu a criação independente 

e autónoma de organizações da sociedade civil. A Ametramo teve a particularidade de 

contar com o braço do Estado para a sua criação e legalização. Este processo foi 

consumado após fortes interações entre os médicos tradicionais, o Ministério da Saúde, o 

Ministério da Cultura, o Conselho Municipal da Cidade de Maputo etc. Foi criada para 

que tivesse uma abrangência nacional e de modo que os médicos tradicionais pudessem 

se constituir de forma organizada. 

Após o estabelecimento da Ametramo, mais ou menos uma década depois, 

começaram a surgir conflitos internos, associados à contestação da então representante 

da organização. Esta contestação deveu-se, de um lado, à luta pelo poder, e de outro, a 

questões ligadas à ausência de transparência no processo de administração da associação. 

Havia um descompasso entre a estrutura organizacional manifesta nos estatutos e a forma 

como a mesma associação operava no terreno. Para além de conflitos geracionais ligados 

sobretudo a relações de poder, havia conflitos ligados à ausência de transparência na 

gerência dos fundos da associação: as cotas mensais dos membros da associação eram 

usadas para benefícios pessoais; os fundos não eram canalizados para as necessidades da 

associação, tais como infraestruturas (Meneses,2004a, 2004b, 2005).  

Nas reuniões que participei e em visitas à Ametramo, constatei que não havia 

infraestruturas básicas, assim como móveis. Este foi o cenário encontrado em todas outras 

associações onde efetuei as minhas pesquisas, algumas funcionavam ao ar livre, outras 

concedidas infraestruturas a título de empréstimo. Aliás, relativamente a esse último 

ponto, durante o nosso trabalho de campo inferimos que algumas instalações, sobretudo 

ocupadas pela Ametramo, pertencem ao partido FRELIMO. Este cenário notou-se para 

além de Maputo, nas restantes províncias onde a pesquisa foi feita, nomeadamente Gaza 

e Inhambane. A maior parte destas associações foram unânimes em afirmar a sua ligação 

ou pertencimento ao partido FRELIMO. Tanto que os seus membros-dirigentes 

participam das atividades correntes do partido FRELIMO. Tal como referiram: “(...) nas 

cerimónias do governo somos chamados, no partido FRELIMO também somos 

chamados, nós curandeiros temos documentos do partido FRELIMO e da OMM. O 

edifício que trabalhamos é do partido FRELIMO.” (Médica Tradicional, Xai-Xai, 2021, 

AMETRAMO).  

Outro médico referiu:   



161 

 

 
 

Temos o desafio de criar a nossa sede...aquele sítio é do grupo dinamizador. Só 

estamos ali porque nós somos membros da FRELIMO, se não fôssemos 

membros não estaríamos ali. Sim, por ali é do grupo dinamizador, é do partido, 

só que como nós todos médicos tradicionais ao nível nacional, quem é médico 

tradicional é membro da FRELIMO, até temos cartões e pagamos cotas, então 

eles estão a deixar-nos ali como se estivessem a deixar os seus filhos... 

(Entrevista, médico tradicional, Xai-xai, 2021, Ametramo). 

Em alguns casos, por conta destas carências, os membros preferiam realizar as 

entrevistas em suas casas ou em locais que não fossem os das associações, por estes não 

reunirem condições mínimas. A sede nacional da Ametramo, por exemplo, situada no 

Bairro de Xipamanine na cidade de Maputo, não possui infraestruturas básicas instaladas, 

senão uma visão de uma infraestrutura velha, onde a associação aproveita o alpendre no 

quintal dos fundos para os encontros e realização das suas reuniões. 

Voltando ao ponto de discussão, no contexto dos conflitos, a direção chefiada pela 

então primeira presidente, foi contestada e consequentemente destituída por via de pleitos 

eleitorais internos. Nessas eleições, uma nova direção foi instituída. Entretanto, esta 

mudança da direção não trouxe melhorias no seio da associação. Os mesmos problemas 

que apoquentavam a associação continuavam: a falta de transparência, as disputas pelo 

poder etc. 

A primeira presidente da Ametramo, que fora destituída, decidiu não permanecer e 

criou uma outra associação, denominada AERMO (Associação dos Ervanários de 

Moçambique) em 2002, esta associação concentrou as suas atividades para uma 

abordagem mais fitoterápica, não obstante, como observamos no campo, a inclusão de 

outras especialidades. Pode-se afirmar que houve uma estratégia de mudança sob ponto 

de vista de discurso, mas a abordagem prática não se difere do que vem sendo 

desenvolvido pela Ametramo e outras associações.  

Portanto, a AERMO começou a reproduzir um discurso baseado numa medicina 

que se reduzia ao uso apenas de plantas medicinais, motivado pela desvalorização e 

preconceitos produzidos em relação aos aspectos ligados aos rituais e à espiritualidade 

das suas atividades. Esta associação, apesar de reproduzir e representar uma medicina 

tradicional ligada apenas ao uso de plantas, em suas atividades cotidianas, os seus 

membros continuam valorizando como aspecto central das suas práticas a atividade 

espiritual e ritualística. Esta forma de proceder parece uma manobra do discurso para 

conquistarem aceitação num contexto em que as suas práticas ainda permanecem ligadas 

a um cenário preconceituoso de um mundo obscurantista. Inclusive, motivado pelo não 



162 

 

 
 

reconhecimento da parte espiritual pela Direção Nacional de Medicina Tradicional e 

Alternativa.  

A AERMO, tal como outras associações, como nos referimos acima, não possui 

instalações próprias. Eles partilham um espaço (terreno), no bairro de Matendene, na 

periferia da cidade de Maputo, com pessoas reassentadas, na altura, devido às cheias de 

2000. Eles fazem suas reuniões ao ar livre, este espaço que ainda está em processo de 

legalização, é considerado como sede da AERMO.  

É uma associação de âmbito nacional, representada em todas as províncias, tal como 

foi nos informado pelo representante da instituição. Notamos, no entanto, que não tem 

havido comunicação regular entre a AERMO sede e as demais representações. Este 

cenário ocorre nas outras associações. Aquando da realização da minha pesquisa de 

campo, a AERMO não tinha presidente. A então presidente havia falecido neste mesmo 

ano (2021). Neste período a associação se preparava para realizar a sua assembleia geral 

para a eleição dos membros diretivos. 

Na província de Gaza os membros da Ametramo são, igualmente, membros que 

constituem a AERMO. A título de exemplo, a presidente da Ametramo em Gaza (Sra. 

Sabina Nhaca) era igualmente a presidente da AERMO. Este cenário ocorre também, um 

pouco por todas as associações estudadas. O presidente da GETM, por exemplo, 

associação criada em 2004, até o momento que o entrevistamos continuava ligado com a 

Ametramo: “Até hoje não me deixam sair por isso deram-me cargo...qual é o problema 

deles?! eles não querem que eu saia (...)” (Entrevista, GETM, 2021). Portanto, apesar de 

alguns médicos tradicionais terem abandonado a Ametramo e terem criado as suas 

próprias associações, estes continuam, de alguma forma, ligados com Ametramo, mesmo 

conscientes das supostas faltas de transparências, desorganização generalizada etc. Por 

exemplo, questionado a um médico tradicional sobre as motivações que levaram ao seu 

desmembramento da Ametramo, este referiu: “A ametramo é uma coisa feita pela 

Frelimo, é uma coisa particular (...). Também os gajos são desorganizados, passam a vida 

só a lutarem. Eu comecei a ver que epah existe desorganização aqui. (...) Há luta de poder 

todos querem ser chefes. Eu comecei a ver que aqui vou perder tempo” (Entrevista, 

GETM, 2021).  Um outro médico tradicional, de uma outra associação, respondeu nos 

seguintes termos:  

Quando é que surge a ideia de eu juntar me com os colegas para a criação desta 

associação? Uma das causas foi o conflito, eu fui assessor nacional da 



163 

 

 
 

AMETRAMO (...). Então, o que se notou lá foi tribalismo, eu era muito 

conotado, era muito combatido (...) porque diziam que eu queria usurpar lugares 

e o presidente que eu representava a ele me mandou embora, me demitiu, disse 

epah a partir de hoje o senhor deixa de ser meu assessor(...)praticamente fui 

mandado embora da associação, porque para além de me tirarem como assessor, 

fui combatido, nas reuniões, e havia tribalismo, me chamavam de Chingodo23 

etc. (Entrevista, Upramet, 2021). 

Associações como AERMO, GETM, Upramet etc. foram criadas por membros 

pertencentes outrora à Ametramo. Os membros destas associações relataram, como 

justificação para a criação das suas associações, entre várias coisas, o não 

compartilhamento de ideais comuns, casos de perseguição, conflitos de poder, tribalismo 

e a não transparência na gestão. Temos ainda a Associação para a Promoção de Medicina 

Tradicional (Prometra). A Prometra trabalha no desenvolvimento da medicina 

tradicional, dedicando-se na prestação de cuidados de saúde. Esta associação tem como 

presidente Narciso Mahumana, doutorado em antropologia social, na área da antropologia 

médica, pela universidade de Sussex no Reino Unido. Para além desta formação moderna 

ocidental, Mahumana, é um Nhamussoro, médico tradicional. A Prometra, tem sido uma 

das associações que vêm empreendendo fortes críticas à forma como a medicina 

tradicional é tutelada pelas autoridades estatais e aos ataques que as redes de medicina 

tradicional tem sofrido pelas igrejas evangélicas. A Prometra têm defendido que é 

necessário incluir os médicos tradicionais nos processo de decisão e sobretudo, nas 

instituições governamentais.  

A Confederação das Associações de Conhecimento de Medicina Tradicional 

(Cacometra) foi criada num contexto em que a Direção Nacional de Medicina Tradicional 

e Alternativa teria referido que as associações precisavam se organizar e transmitir uma 

linguagem comum dos seus propósitos e reivindicações. Foi neste sentido que os 

presidentes das associações se reuniram com vista a criar a confederação, como um 

espaço de discussão e deliberação de assuntos importantes para a vida das associações, 

mas, sobretudo, como um mecanismo que pudesse facilitar a interação com o Governo. 

Foi com este propósito que a Cacometra foi oficialmente constituída em 2014, a partir do 

Boletim da República N° 44, série III, suplemento N° 2. Entretanto, sucede que a 

Ametramo ambicionava dirigir este órgão, visto que a presidência da mesma foi indicada 

para outra associação (a Upramet), assim a Ametramo deixou de fazer parte da 

confederação.  

                                                           
23 Designação pejorativa para se referir a pessoas da região centro e norte de Moçambique. 



164 

 

 
 

[...] fizemos eleições internas...decidiu-se que cada presidente deveria ocupar 

um lugar de direção...concordou-se...todos os presidentes das associações, 

propuseram-me a mim. Por ser muito interativo com as pessoas e o governo... a 

partir dali a Ametramo desistiu de fazer parte da Confederação. Desistiram 

quando se preparava o organograma, uma vez que não foram nomeados como 

presidente da confederação, desistiram...então nos avançamos e preparamos 

assembleia (geral) no Kaya Kwanga.” (Entrevista, Upramet, 2021). 

Atualmente a Cacometra encontra-se moribunda, alguns dos seus membros já não 

se reconhecem com a instituição e a própria DNMTA prefere articular com a Ametramo 

em lugar da Cacometra.  

Aliás, essa questão do privilégio tem sido um dos pontos de descontentamento entre 

as associações. E, de facto, durante a pesquisa de campo constatamos que várias 

associações têm reclamado sobre a preferência que a DNMTA tem pela Ametramo. A 

DNMTA tem, segundo os médicos tradicionais, colaborado mais com a Ametramo, 

excluindo as demais associações. E quando se trata de eventos, têm sido sempre 

solicitados os representantes da Ametramo. Esta questão foi confirmada durante as 

minhas entrevistas junto à DNMTA, a representante referenciou que tem sido assim 

porque a Ametramo foi a primeira associação, à qual o governo, por intermédio do 

Ministério da Saúde, auxiliou para a sua formação. Sendo ela primogênita, e tendo sido 

criada com propósitos dela ter uma abrangência nacional, ocorre que ela acaba sendo a 

mais favorecida.  

A Ametramo é a associação pioneira, é a mãe, o governo, especificamente o 

ministério da saúde, apoiou a sua criação, desta associação foram surgindo 

várias associações. (...) Mas como ela foi a pioneira, o nome parece que 

abrangem a todas. No momento da sua criação a ideia era essa. Mas os mesmos 

membros que saíram da Ametramo, foram criando outras associações (...). 

(Entrevista, DNMTA, 2021) 

Este é um ponto, mas constata-se que esta tem sido a estratégia da DNMTA, no 

desenvolvimento das suas atividades. Ocorre que a maior parte das associações 

começavam a ter uma postura revolucionária, exigindo mudanças no que concerne ao 

agenciamento da medicina tradicional e a DNMTA não via este cenário com bons olhos. 

A solução encontrada foi afastar as outras associações e colocar a Ametramo como o 

único interlocutora válido, que pudesse intermediar as relações com as outras associações. 

Sobretudo porque, com a união das associações através da Cacomentra significava que a 

DNMTA perderia protagonismo e espaço no processo de agenciamento destas 

associações:  

Então isto para dizer que isto é outro combate, porque se o ministério de saúde 

tanto queria a nossa união e depois de criada a união começa a nos destruir...é 



165 

 

 
 

porque estão a dizer que se a CACOMETRA existir praticamente o instituto não 

tem ação(...) CACOMETRA implicava a intermediação, e retirava o contato 

direto que a direção tem com os médicos tradicionais por isso que eles 

combateram... Nós estávamos organizados...mas a organização que tínhamos foi 

destruída... (Entrevista, Upramet, 2021).  

Outro médico tradicional referiu: 

O próprio governo não quer que haja organização entre as associações...esses 

gajos não oficializam esta brincadeira...Estamos já a mais de 10 anos...a OMS 

deu dinheiro [as estruturas governamentais que administram a medicina 

tradicional] para auscultação e organizar a Medicina tradicional... (Entrevista, 

GETM, 2021). 

Portanto, parece haver consenso entre as associações que o Estado, sobretudo a 

DNMTA, não tem interesse em ver as associações organizadas. Com clara intenção de 

continuar com primazia na gestão desses grupos. Aliás, estes vão ainda mais longe ao 

acusar o Estado de criar cenários para a desistruturação das suas associações, uma espécie 

de divide et impera24. Portanto, buscar o controle por meio da fragmentação das pequenas 

iniciativas de união que se tentam criar entre os grupos, aliando-se, deste modo, apenas 

com a Ametramo para melhor monitorá-los.  

 

6.2 Perfil dos agentes que compõe a Direção Nacional da Medicina Tradicional e 

Alternativa e a ausência dos médicos tradicionais 

 A Direção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa é constituída por 

vários agentes, antropólogos, sociólogos, biólogos, botânicos, médicos, estatístiscos, 

químicos e psicólogos. Estes agentes desenvolvem pesquisas na área social, outras na área 

fotoquímica e clínica, de acordo com os objetivos delineados. E a instituição tem o 

objetivo de coordenar a integração da medicina tradicional e alternativa no Sistema 

Nacional de Saúde, para promover, dinamizar e tomar medida apropriadas para obter a 

colaboração dos praticantes da medicina tradicional no desenvolvimento e 

implementação dos programas no Ministério da Sáude; fazer valer o uso apropriado e 

seguro pelos cidadãos da medicina tradicional com vista a sua valorização. Entretanto, 

nestes perfis a figura do médico tradicional encontra-se ausente, e a Direção Nacional de 

Medicina Tradicional e Alternativa justifica a ausência destes agentes na estrutura 

constitutiva da instituição nos seguintes termos: 

Não temos médicos tradicionais aqui. É assim, eu até sou, mas não estou aqui 

por ser praticante da medicina tradicional. Em várias instituições do Estado 

encontramos, hoje temos muita gente, e os espíritos aceitaram que a gente 

                                                           
24 “Dividir para reinar” 



166 

 

 
 

estudasse...Eu vim parar aqui porque fui convidada pela antiga diretora, por 

saber que tenho esta parte de medicina tradicional, para melhorar a ligação entre 

as duas medicinas, porque os praticantes olham para mim como aquela pessoa 

que pertence a eles então a abordagem é facilitada, então eu represento a eles... 

(Entrevista, DNMTA, 2021). 

O único médico tradicional que faz parte da Direção Nacional de Medicina 

Tradicional é a atual representante da instituição, que vinha sendo responsável pelo 

departamento socioantropológico e etnobotânico. Entretanto, como informou, a sua 

integração na instituição não decorre essencialmente pelo facto de ela ser médica 

tradicional. Constitui uma integração estratégica, com o fito de estabelecer uma relação 

harmoniosa com as associações médicas tradicionais. Criando, desse modo, um pseudo 

ambiente de comunicação entre pares. Mesmo assim, os médicos tradicionais não apenas 

sentem-se objetivados, mas sobretudo marginalizados: 

Sabe, quando você chega no Ministério da Saúde (DNMTA) e você se apresenta 

como curandeiro você é contado como lixo, sabia disso?!Aqui mesmo na cidade 

de Maputo... (Médico Tradicional, AMETRAMO, Cidade de Maputo, 2021 – 

Grifo nosso) 

Portanto, a constituição da DNMTA e a sua agenda sobre a medicina tradicional, 

revela que os médicos tradicionais não estão no centro das preocupações daquela 

instituição. A preocupação está essencialmente virada para o conhecimento que os 

médicos tradicionais detêm e não necessariamente com eles como agentes depositários 

deste mesmo conhecimento.  

[...] E além destas pesquisas socioculturais fazemos pesquisas a base de plantas 

medicinais, aqui são pesquisas fotoquímicas, para sabermos se esta planta usada 

pelo praticante que propriedades medicinais tem, para confirmar, porque eles 

usam de forma empírica, mas a OMS recomenda que levemos o conhecimento 

medicinal tradicional, tiremos do empirismos para o científico (Entrevista, 

DNMTA, 2021). 

Este cenário tem sido um dos grandes descontentamentos entre os médicos 

tradicionais para com o Estado. Para eles, este é, um dos motivos para o fracasso da 

institucionalização da sua prática médica. A indignação que muitas vezes ouvi nas 

entrevistas soava nos seguintes termos: “Como é que é um instituto da medicina 

tradicional se não tem nem um médico tradicional(...)?” (Upramet, 2021). Ou seja, como 

é possível que um órgão que pretende desenvolver e gerenciar assuntos ligados à medicina 

tradicional exclua aqueles que são os detentores legítimos desse conhecimento. Para eles 

é inconcebível que um órgão que desconhece o campo médico tradicional decida 

coerentemente sobre o mesmo: “(...) dois encontros. Nós dois, eu sempre reprovei eles 

que não vão conseguir resolver isso porque vocês não são os próprios, só estão a chamar-



167 

 

 
 

nos para legitimar algo que não é deles. Então não vão conseguir.” (AERMO, Entrevista, 

2021). Os médicos tradicionais, para além de reivindicarem a regulamentação, 

reivindicam o seu espaço dentro da DNMTA: “...em condições normais o praticante da 

medicina tradicional tinha que estar enquadrado no mapa do instituto da medicina 

tradicional, o que não acontece... como é que a pessoa que vem da China25 e já tem 

gabinete, e nós somos marginalizados...” (Upramet, 2021). 

 Essa exclusão, segundo os médicos tradicionais, resulta da ideia de que eles não 

possuem capacidade cognitiva para decidirem sobre eles mesmos. E por isso mesmo, não 

possuem atributos para fazerem parte da DNMTA: “Há uma tentativa de reduzir os 

praticantes de medicina tradicional ou médicos tradicionais ou os Tinyangas, melhor 

dizendo, a seres não pensantes então nós temos que pensar por eles, e não têm capacidades 

para estar no ministério” (Narciso Mahumana, entrevista STV, 2015). 

Levanta-se aqui a questão da produção de inferioridade epistemológica e ontológica 

desses sujeitos. Ou seja, a sua exclusão nos processos decisórios e prementes de sua 

prática equivale a considerá-los seres destituídos de intelecto. Seres que precisam de 

outros (seres racionais, modernos), para decidirem sobre as suas vidas. Portanto, uma 

ideia essencialmente colonial. Tal como vimos no capítulo que trata sobre o agenciamento 

da medicina tradicional no período colonial, o processo de regulamentação dos costumes 

indígenas era agenciado pelos agentes coloniais, estes é que detinham autoridade de 

decidir sobre o que deveria ser ou não regulamentado. Eles se coloca vam como os únicos 

com autoridade de decidirem sobre a vida cultural dos indígenas. Tanto que as práticas 

médicas tradicionais foram, muitas vezes, excluídas desse conjunto de práticas ou 

costumes dignos de serem regulamentados.  Para falar como Spivak, diríamos que o facto 

desses agentes serem representados, o seu processo de auto representação não ocorre. 

Tendo sempre que as suas falas e seus conhecimentos sejam intermediados por outros. 

Isso faz com que estes agentes se encontrem sempre numa posição periférica (Spivak, 

2010). 

O estabelecimento da DNMTA se configura, desta forma, como uma espécie de 

institucionalização da validação do agenciamento desses agentes (Spivak, 2000), uma 

vez que são negados os seus espaços de autogerenciamento e auto representação. Isso 

                                                           
25 Referem aos pesquisadores de origem chinesa que têm cooperado com a DNMT. Eu mesmo, presenciei, 

inúmeras vezes que fui fazer entrevistas nesta instituições estes indivíduos em gabinetes próprios.  



168 

 

 
 

leva ao fato de que seus conhecimentos, suas lutas sejam induzidas a se articularem, para 

a sua legitimação, dentro do campo do discurso ocidental, sem poderem sair dele. E neste 

caso, dentro do campo institucional orientado por princípios de racionalidade moderna 

ocidental. Permitindo ainda, como veremos mais adiante, a exclusão de certas práticas. 

Contudo, aqui, a DNMTA se apresenta como a única entidade habilitada a 

responder pelos médicos tradicionais. Este é um dos discursos usados pela DNMTA para 

ter em sua posse os saberes médicos tradicionais, ao se colocar como a única guardiã dos 

conhecimentos desses agentes.  

[....] a nossa direção é responsável, (por zelar pelos) direitos de propriedades dos 

conhecimentos tradicionais ..., então é importante para o praticante da medicina 

tradicional, (que) os nossos conhecimentos tradicionais e culturais indígenas 

sejam registrados, sejam patenteados, dentro da possibilidade... se houver 

reconhecimento que realmente este conhecimento é válido. Então precisamos 

de fazer perceber ao nosso colega parceiro e colaborador praticante da medicina 

tradicional que este registo é benéfico, inclusive, para ele mesmo, não só para a 

saúde alopática, mas para ele como indivíduo por causa do reconhecimento do 

patenteamento dos seus conhecimentos tradicionais (Entrevista, Televisão, 

DNMTA, 2021).   

Desta forma, o instituto se outorga como o único responsável pela recolha, registro 

e proteção do conhecimento médico tradicional. Este posicionamento coloca os médicos 

tradicionais apenas como objetos, incapazes de se auto-inscreverem como sujeitos auto 

determinantes. Este processo de construção (do sujeito colonial como outro)  do outro 

como objeto, como destituído de conhecimento e de razão, se mostra como um exemplo 

claro de violência epistêmica (Spivak, 2010). 

  



169 

 

 
 

7 FUNDAMENTOS DAS DEMANDAS PELA LEGITIMAÇÃO E 

REGULAMENTAÇÃO DA MEDICINA TRADICIONAL 

 

As demandas para a regulamentação das atividades médicas tradicionais, como 

abordaremos em detalhe a seguir, fundamentado nas nossas entrevistas, decorrem por 

várias razões, nomeadamente: expropriação dos saberes médicos tradicionais, a busca 

pela legitimação dessas atividades, a busca pela desmarginalização, a demanda para não 

criminalização, a necessidade de policiamento/ou controle interno (entre os médicos 

tradicionais) contra práticas ou condutas consideradas desviantes, necessidade de garantir 

o respeito e direito pela propriedade intelectual, as controvérsias relativas a perspectiva 

espiritual, a necessidade de desconstruir a imagem negativa que se estabeleceu sobre as 

práticas médicas tradicionais etc. Estes pontos são atravessados, por um lado, pela 

necessidade de afirmação do campo epistemológico médico tradicional, e da tentativa, de 

outro lado, de imposição sobre esse mesmo campo de um determinado modelo 

epistemológico. 

 

7.1 Da necessidade de garantir a proteção dos conhecimentos médicos tradicionais 

(ou da necessidade de evitar a expropriação dos conhecimentos médicos 

tradicionais) 

A reivindicação pela regulamentação das atividades médicas tradicionais é 

justificada pelos médicos tradicionais a partir de vários argumentos. Um dos principais 

argumentos compreende a necessidade de garantir a proteção dos seus conhecimentos. 

Este argumento se fundamenta na ideia, segundo a qual os conhecimentos médicos 

tradicionais encontram-se numa condição contínua de expropriação por diferentes 

agentes externos ao seu grupo, com o fito de se beneficiar do mesmo indevidamente.  

A problemática da expropriação marcou profundamente a minha experiência de 

campo. Aliás, num primeiro momento, fui conotado pelos médicos tradicionais como 

“mais um”, de vários que haviam passado por eles, que se abeirava ao grupo a fim de 

roubar-lhes o saber que detinham. A minha presença nesses espaços rememorava o 

paradoxo vivenciado por esses agentes. De um lado, a permanente violação e 

expropriação dos seus saberes, exercida por pessoas e instituições, que se dirigiam a eles, 

tal como eu, à busca de informações, e do outro lado, a contínua desqualificação e 



170 

 

 
 

marginalização das suas práticas. A título de exemplo, numa das entrevistas fui 

interpelado nos seguintes termos: 

[...]Vocês vêm fazer as vossas pesquisas conosco, tiram o nosso saber sobre as 

plantas, mas depois nos desprezam. Vocês são os primeiros a dizer aos vossos 

filhos: não vão ter com aquelas pessoas (médicos tradicionais), são bruxos 

aqueles[...] (Entrevista, AMETRAMO, médico tradicional, Maputo, 2021). 

Como pesquisador fui, em algumas entrevistas, confrontado e exigido 

justificações sobre em que medida o meu trabalho com as associações não usurparia o 

seu saber médico. A minha aceitação, em particular, se deu após um longo processo de 

negociação e esclarecimento sobre que tipo de informação buscava junto a esses agentes.  

Eu geralmente nunca gostei desse tipo de entrevista porque, porque primeiro 

tratando-se de sigilo profissional (...)... porque um praticante da medicina 

tradicional, o dito curandeiro, ele tem princípios dele de trabalho, trabalha 

espiritualmente, então ele não pode expor o espírito dele, o que faz e o que não 

faz, então isso já não é sigilo profissional. (...) Esta é uma parte sensível, de eu 

falar de mim, como eu fembo26, como eu sou, como eu faço consultas, etc., é 

muito complexo, por isso eu estava a perguntar-te o que queres saber 

concretamente sobre a medicina tradicional em que aspecto, no aspecto de 

medicação ou no aspecto de ação (Médico Tradicional, UPRAMET, 2021) 

 Foi necessário esclarecer que a natureza das informações que me interessavam 

não ultrapassava à linha que pudesse constituir violação de propriedade intelectual. Ou 

seja, o meu objeto não era efetivamente buscar informações sobre questões complexas 

ligadas ao seu acúmulo de conhecimento, sobre o seu ofício, como por exemplo, que tipo 

de drogas/remédios usavam para a cura de determinadas enfermidades, de que são 

constituídos esses remédios, como são confeccionados etc. Mas sim buscava 

compreender o processo de institucionalização das suas práticas e, sobretudo, o seu 

estatuto enquanto médicos tradicionais na sociedade contemporânea moçambicana. Mas 

mesmo assim, ouvi muitas vezes coisas como: “(...), mas eu ganho o quê com isso?! Você 

está a me explorar. O que é que eu ganho, (...) eu (...) não sou analfabeto. Para dar uma 

informação a alguém (...). Porque você vai ganhar alguma coisa...eu fico a ganhar o 

quê...” (Entrevista, UPRAMET, médico tradicional, 2021). 

Ou ainda: 

um conhecimento (...) para ele ser explicado detalhadamente precisa (de ser 

assegurado por) um direito de propriedade Intelectual, para ter respeito com o 

trabalho dos outros, o facto de sermos analfabetos não significa que nós temos 

que dizer o que a gente faz, então há muita humilhação nesta parte. Então por 

isso que quando nos procuram, estão a procurar uma pessoa que depende 

disto...então quando nos procuram e dizem diz lá o que você faz, quero 

                                                           
26 Este termo é explicado mais adiante ao se abordar a temática sobre “a exigência do reconhecimento da 

dimensão espiritual da medicina tradicional”.  



171 

 

 
 

escrever...não é bem assim. Primeiro respeitem essa pessoa, o princípio dele de 

trabalho... (Entrevista, GETM, médico tradicional, 2021). 

Este posicionamento dos médicos tradicionais mostra, a autoconsciência, não 

apenas do perigo que vêm enfrentando de expropriação, mas também dos direitos que 

possuem enquanto sujeitos pesquisados. 

Os médicos tradicionais são procurados por diferentes agentes e instituições 

internacionais e nacionais. Sendo assim, os processos de expropriação dos conhecimentos 

tradicionais têm como protagonistas não apenas organizações e agentes externos, mas 

este processo tem sido cada vez mais notável em nível local.  A título de exemplo, o I 

Simpósio sobre Medicina Tradicional e Alternativa, realizado em 2022, organizado pela 

DNMTA, tinha como lema: Duas Décadas da Medicina Tradicional Rumo à 

Universalização da Cobertura de Saúde em África. Neste Simpósio, para além dos 

médicos tradicionais, organizações internacionais e nacionais, membros do governo, 

estavam presentes outros agentes que se identificavam como simples vendedores de 

medicamento tradicional, mas não eram membros da AVEMETRAMO e não faziam 

parte de nenhuma outra associação de médicos tradicionais. Estes eram vendedores 

singulares, que encontraram nos médicos tradicionais uma fonte de conhecimentos 

fitoterápicos susceptíveis à comercialização.  

Durante o intervalo daquele evento, um jovem que se dedicava à prescrição e 

venda de medicamentos, me revelou que fazia este trabalho tendo como base uma 

brochura que continha resultados de uma pesquisa efetuada por um grupo de 

pesquisadores alemães na região central do país. Na altura, o jovem havia sido guia destes 

pesquisadores no processo de recolha e catalogação (expropriação) do material em grupos 

de médicos tradicionais. Este jovem estava precisamente neste evento em busca de novos 

conhecimentos com o intuito de enriquecer o seu acervo. Outra senhora revelara que 

buscava os conhecimentos desses agentes para posterior manipulação e processamento 

para fins de venda.  Portanto, a busca desenfreada pelo conhecimento médico tradicional 

despertou nestes agentes o perigo que corriam relativamente à expropriação dos seus 

conhecimentos, tanto em nível interno assim como em nível externo. Isto despertou a 

preocupação e necessidade destes agentes em proteger os seus conhecimentos. 

Para os médicos tradicionais, a maior parte de interações experienciadas com 

pesquisadores e instituições não só forçavam a expropriação dos seus conhecimentos, 

assim como os desqualificavam enquanto sujeito de conhecimento.  



172 

 

 
 

[...] já fomos entrevistados por muitas pessoas, já vieram nas nossas casas, já 

fizeram tudo [...] outros procuraram saber qual é a planta que cura isto e aquilo 

e depois desaparecem, então praticamente usam o praticante como um 

ignorante e que não tem noção de nada [...] não lhe respeita aquilo que ele faz 

e sobrevive daquilo e não dão nada a ele [...] então isso nos inquieta [...] eu [...[ 

não só, muitos colegas também já estão cansados com essas histórias, porque 

isto não é assunto de hoje [...] então esses nossos acadêmicos isso não 

entendem. Por quê? Porque eles pensam que o praticante da medicina 

tradicional é um gajo analfabeto. Mas não existe analfabeto no mundo... quem 

pega enxada não é analfabeto... (Entrevista, UPRAMET, médico tradicional, 

2021). 

Portanto, para eles, havia nas pesquisas junto às associações, uma tendência de 

se buscar acessar o campo onde repousava o acervo dos seus conhecimentos. Este fato 

permitiu com que as associações de medicina tradicional adotassem uma postura de 

suspeita a todos que se dirigissem ao grupo. Ademais, possibilitou que estes se fechassem 

em relação aos seus visitantes.  

(...) a outra parte (DNMTA, pesquisadores, organizações, etc)  não sabe nada 

de medicina tradicional e estão aprender conosco. Agora, só que nós somos 

conservadores. Nós não dissemos tudo a eles. Até aqui posso dizer que nós ainda 

não dissemos nada a eles. Tememos a usurpação. Porque queremos ter patente 

das nossas plantas (Entrevista, AERMO, médico tradicional). 

Este fechamento permitiu que a Direção Nacional de Medicina Tradicional e 

Alternativa, por via dos seus pesquisadores, reclamasse a falta de colaboração dos 

médicos tradicionais. A colaboração para aquela instituição, para além do fornecimento 

de informação relativa aos conhecimentos sobre plantas, consistia em apoiar a 

DNMTA/MISAU, a encaminhar os doentes à unidade sanitária. Visto que, os médicos 

tradicionais são considerados parte daquilo que este órgão denominou de “barreiras 

socioculturais” na demanda pela cobertura sanitária.  

A relação é esta, colaborativa. (...) Mesmo na área de pesquisa eles participam, 

participam porque nós temos um protocolo; por exemplo, o Gregório tem um 

protocolo, vai querer sentar com os praticantes para fazer um levantamento dos 

conhecimentos tradicionais, então eles contribuem para nós elaborarmos as 

pesquisas. Ajudam-nos também na questão da referência dos doentes pra as 

unidades sanitárias, isto para reduzirmos mortes nas comunidades. Também, 

eles participam na prevenção das doenças, eles tem a missão de fazerem 

palestras, sensibilizando os utentes mostrando-lhes que olha há doenças que eles 

não tratam (os médicos tradicionais), a unidade sanitária é que trata.” 

(Entrevista, DNMTA).  

Aliás, este é o mesmo posicionamento da OMS, ao afirmar que a colaboração se 

centra no monitoramento e ajuda que os médicos tradicionais devem dar aos pacientes 

para que estes “tomem os medicamentos (receitados pela medicina oficial) enquanto que 

os praticantes da medicina tradicional estão observando que eles estão tomando de facto.” 

(OMS, Simpósio, 2022). Portanto, a colaboração se circunscreve à agenda do Ministério 



173 

 

 
 

da Saúde e da OMS, na luta pela cobertura sanitária. Ela espelha únicamente os interesses 

destas instituições, fundamentados na ideia segundo a qual os médicos tradicionais se 

constituem como obstáculo para o êxito na busca pela cobertura sanitária.27 

(...) Só dando exemplos, nós como saúde convencional, temos reclamado de 

que os doentes demoram chegar as unidades sanitárias, mas isto por causa dos 

aspetos socioculturais, por causa do olhar da nossa tradição. (DNMTA, 2021) 

Esta imagem construída em torno dos médicos tradicionais implicou a sua 

submissão em programas de capacitação em boas práticas. Tal como, capacitações 

ligadas à biossegurança28. A ideia de boas práticas ou bons princípios, é igualmente 

encontrada no período colonial. Muitas vezes, o discurso de proibição era fundamentado 

no argumento segundo o qual, as práticas médicas tradicionais não se constituíam como 

princípios virtuosos para o modelo de sociedade que se pretendia estabelecer, ou ainda 

porque entravam em contradição com os princípios da metrópole. 

A não cedência ou abertura, por parte dos médicos tradicionais, no fornecimento 

dos seus conhecimentos significava, desta forma, recusa em colaborar. Portanto, o tipo 

de colaboração ou cooperação era essencialmente disciplinar, colocando-lhes parâmetros 

e limites na sua atuação, mas sobretudo, acompanhado por um processo de desprestígio 

dos seus conhecimentos. Esta é, igualmente, uma estratégia de expropriação. A 

expropriação é feita tendo como estratégia o uso de um discurso de desqualificação do 

conhecimento tradicional (Alonso, 2005). É comum que o discurso destas instituições 

esteja acompanhado da necessidade de “educar”, “disciplinar”, “civilizar” esses 

conhecimentos e os seus detentores, como se este conhecimento e seus agentes estivessem 

numa condição primitiva a qual precisa ser modernizada. Portanto, a expropriação está, 

de alguma forma, acompanhada pela marginalização. As instituições e pesquisadores que 

                                                           
27 “A cobertura universal da saúde significa garantir que todas as pessoas, em todos os lugares possam 

aceder aos serviços de saúde essenciais de qualidade sem dificuldades financeiras, isto é, ninguém deve ter 

que escolher entre uma boa saúde e outras necessidades da vida. A cobertura universal de saúde e o objetivo 

de desenvolvimento sustentável que está relacionado a saúde e bem estar que diz: garantir o acesso a saúde 

de qualidade e promover o bem estar para todos e todas as idades. Estes dois importantes fatores, só podem 

ser alcançados com uma grande ênfase nos cuidados de saúde primários. Uma vez que mais de 60% das 

pessoas na África Subsahariana vivem nas zonas rurais onde os cuidados de saúde convencionais são 

escassos, explorar o papel da medicina tradicional para atingir os objetivos da cobertura universal de saúde 

torna-se importante. Dada a realidade econômica e as crenças culturais das nossas populações, a capacitação 

do praticante de medicina tradicional poderá permitir que mais pessoas tenham acesso a cuidados de saúde 

de qualidade, que é um factor muito importante para a cobertura universal de saúde...” (OMS, 2021). 
28 Muitas vezes, estas capacitações, embora em grande medida contribuíssem para o conhecimento das 

práticas médicas “modernas”, tendiam a limitar ou proibir certas práticas médicas tradicionais que, segundo 

a DNMTA, as mesmas não coadunavam com os princípios do Ministério da Saúde. São exemplo disso 

todas as práticas que incluíssem a dimensão espiritual. 



174 

 

 
 

procuram esses agentes, geralmente emanam um discurso de menosprezo e estereótipo 

em relação a essas práticas, tornando-as inferiores e marginalizando-as. Como refere 

Castro-Gómez (2006), o paradigma do desenvolvimento moderno ao buscar disciplinar, 

desqualificar e excluir outros conhecimentos se configura como um paradigma 

essencialmente colonial (Castro-Gómez, 2006). 

A luta para subcategorizar (subvalorizar) o conhecimento médico tradicional em 

Moçambique, sobretudo pelas instituições que deveriam proteger e atribuir um valor 

importante a esse conhecimento, revela-se de diversas formas. A discussão, por exemplo, 

sobre a terminologia, de que falamos anteriormente, está dentro desse esforço de 

minimizar o conhecimento médico tradicional e os seus agentes. O fato destas instituições 

se colocarem numa posição daqueles que legitimam e policiam e sses conhecimentos 

revela a lógica de subalternização. Portanto, continua não havendo diálogo entre o 

conhecimento local e a ciência ocidental, esta última continua colocando regras sobre 

como a primeira deve ser tratada.  

A minha presença nestes grupos, serviu como oportunidade para que os médicos 

tradicionais emitissem críticas aos pesquisadores e demais instituições que têm os 

procurado para as suas pesquisas. Eu era, no entanto, aos olhos destes, naquele momento, 

a extensão dessa comunidade e, ao mesmo tempo, receptor ideal das críticas e/ou recados 

que há muito queriam ter dirigido aos vários grupos e instituições que haviam por ali 

passado. Alguns desses discursos vinham em forma de desabafo, outros em forma de 

denúncia direcionada a pessoas e instituições devidamente identificadas que haviam se 

comprometido em trazer resultados de pesquisas e, inclusive, assegurar o direito de 

propriedade intelectual dos médicos tradicionais. Entretanto, estas instituições nunca 

mais retornaram e os médicos tradicionais, diante disso, depreenderam que tinham sido 

enganados e usurpados os seus conhecimentos. 

Os médicos tradicionais criticavam e denunciavam, por exemplo, a Direção 

Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa, porque esta instituição, segundo eles, no 

lugar de proteger expropriava-lhes os conhecimentos. Desta forma, eles se perguntavam: 

como poderiam solicitar proteção a quem continuamente lhes expropria o conhecimento?! 

Este era e continua sendo o grande paradoxo dos médicos tradicionais. Tal como foi 

referido nas entrevistas:  

[...], mas nem com as plantas até agora... sabe, nos anos anteriores nós 

entregamos 160 plantas para meter no laboratório para conhecermos as 



175 

 

 
 

propriedades. Eu até já fui submetido em cursos de transformar as plantas em 

pomadas convencionais, mas não resultou em nada. (Entrevista, 

AMETRAMO, médico tradicional, XAI-XAI, 2021). 

Ou como referiu outro médico tradicional: 

... Sim, inclusive já entramos com eles no mato, por volta de meses. (Mas...) 

se apropriaram, roubaram as nossas plantas... a própria29 (...), andou a recolher 

as plantas (...), fez farmácia (...) é por isso que aqui em Gaza ela já não vem, 

porque aqueles velhos da nossa associação estão revoltados...ela vem nos 

explorar para enriquecer o trabalho dela(...) por que o que vale colhermos as 

nossas plantas entregar ao governo enquanto o próprio governo não faz nada 

por nós? (Entrevista, AMETRAMO, médico tradicional, XAI-XAI, 2021). 

Este facto foi reconhecido pela própria DNMTA nas entrevistas que foram 

efetuadas àquela instituição. A representante referiu-se, na altura, nos seguintes termos: 

“.... não é o instituto que rouba, somos todos nós que fazemos pesquisa...” (Entrevista, 

DNMTA, 2021).  

Entretanto, muitas vezes a representante da DNMTA referiu-se a formas 

imediatas de ressarcimento do conhecimento, baseado na remuneração. Para a 

representante sempre que os pesquisadores e instituições se dirigirem aos médicos 

tradicionais, a fim de efetuarem as suas pesquisas, deveriam remunerá-los com quantias 

que achassem adequadas. Eu em particular fui avisado e recomendado, pela representante 

da DNMTA, a seguir por este caminho.  O facto a pontuar neste aspecto é que esta via de 

troca informal de conhecimentos por valores monetários, avançada pela DNMTA como 

solução, perpetua a expropriação desse conhecimento, sem, no entanto, existirem 

mecanismos desses agentes poderem reclamar a sua propriedade.  

Não obstante, há que se referir que as abordagens sobre expropriação e busca de 

mecanismos, com vista a assegurar os direitos de propriedade intelectual dos 

conhecimentos tradicionais, tem sido preocupação dos governos dos países do Terceiro 

Mundo, inclusive Moçambique. Esta preocupação tem surgido, sobretudo, por conta do 

interesse que os países do norte (principalmente, as indústrias farmacêuticas e 

laboratórios desses países) têm sobre a biodiversidade e os conhecimentos tradicionais 

dos países do Terceiro Mundo.  Mas como é que a biodiversidade e os conhecimentos 

tradicionais passaram a ganhar novas significações? 

Castro-Gómez explica esta mudança a partir de duas categorias, nomeadamente: 

“desenvolvimento” e “desenvolvimento sustentável”, tomando como auxílio os trabalhos 

de Arturo Escobar. Segundo Castro-Gómez (2006), nas décadas de 1960 e 1970, foi 

                                                           
29 Referindo-se a um pesquisador da DNMTA 



176 

 

 
 

definido para os países do Terceiro Mundo, como via para o desenvolvimento, a 

industrialização. Ou seja, a saída do subdesenvolvimento consistia no processo de 

disseminação do setor industrial. Com este cenário se realizaria a transição da sociedade 

dita “tradicional” para a “moderna”. A modernização foi, no entanto, vista como um 

processo contínuo e permanente e estes países se encontravam num estágio extremamente 

elementar. A partir desse discurso, o processo de modernização tornou-se a agenda central 

dos estados africanos, asiáticos e latino-americanos. A intervenção dos Estados em áreas 

como a educação, saúde, urbanização, planeamento familiar, passou a ser a principal 

agenda para a eliminação do subdesenvolvimento.  Portanto, a principal tarefa do Estado 

consistiria na eliminação, erradicação ou disciplinamento do que se considerava como 

“obstáculos de desenvolvimento”, nomeadamente, as tradições culturais e as formas de 

conhecimento locais (Castro- Gómez, 2006). 

Sucede, no entanto, que na década de 1980, a ideia de desenvolvimento industrial 

começa a perder a sua força e é substituída pela ideia de desenvolvimento sustentável. 

Significando que o que era considerado como obstáculo ou elementos pouco a considerar, 

como a biodiversidade, a conservação ambiental e os sistemas de conhecimento não 

ocidentais, passam a ocupar um lugar fulcral nas “políticas de desenvolvimento global”. 

O desenvolvimento sustentável coloca no centro o desenvolvimento do capital humano, 

ou seja, a informação, o conhecimento, as habilidades e a experiência, tornam-se 

elementos importantes para a economia global. Desta forma,  

o Estado não é mais o principal agente de mudança que gera o desenvolvimento 

econômico. Por meio da apropriação de recursos cognitivos, os atores sociais 

poderiam dar origem a uma economia centrada na informação e no 

conhecimento (Castro-Gómez, 2006, p.39 – Tradução livre).  

O conhecimento ganha o lugar central na agenda do desenvolvimento, de tal 

forma que “um país que busca se desenvolver deve aprender a usar e proteger suas 

atividades intelectuais, já que essas são as forças motrizes por trás de uma economia 

baseada no conhecimento.” (Castro-Gómez, 2006, p.39 – Tradução livre). Aqui o 

conhecimento tradicional ganha um novo sentido (re-semantização) e as comunidades e 

sujeitos detentores desses saberes são vistos não como ultrapassados, mas como agentes 

protetores da biodiversidade (Castro-Gómez, 2006, Escobar e Pardo, 2005). 

Para Escobar e Pardo (2005), a própria ideia de biodiversidade surge como uma 

invenção discursiva, protagonizada por países do norte, organizações internacionais, 

ONGs etc. que regulamentam formas sobre as quais se deve gerenciar esta biodiversidade 



177 

 

 
 

a partir do que se chamou de Direito de Propriedade Intelectual. Desses discursos foram 

elaboradas várias convenções, tal como a Convenção sobre a Diversidade Biológica 

(CDB). Diante desta perspectiva a maior parte dos países do Terceiro Mundo tem se 

posicionado, procurando negociar os conteúdos destas convenções sobretudo a sua 

soberania no que se refere à biodiversidade dos seus países. (Escobar e Pardo, 2005) 

Em razão deste fluxo de interesses, os países do Terceiro Mundo passaram, 

também, a reconhecer a importância dos seus recursos e sobretudo o perigo de 

expropriação em que eles se encontravam. A titulo de exemplo, a Estratégia de 

Propriedade Intelectual (EPI) aprovada no decurso da Vigésima Terceira (XXIII) Sessão 

Ordinária do Conselho de Ministros de Moçambique, em 28 de Agosto de 2007, 

reconhecia, na altura, ao que concerne aos conhecimentos tradicionais e biodiversidade, 

que havia “um crescente interesse das companhias farmacêuticas e investigadores 

estrangeiros, na sua maioria ocidentais, para explorar esse potencial e o conhecimento 

local associado à utilização dessas plantas e das suas propriedades terapêuticas.” 

(República de Moçambique, 2007, p.35). Este documento reconhecia, ainda, que 

resultante deste interesse, no lugar destas populações e comunidades locais se 

beneficiarem desse conhecimento, estes eram continuamente ludibriados com vista a 

revelarem os seus conhecimentos.  

Os países e comunidades locais que detêm esses recursos genéticos e o 

conhecimento sobre os mesmos deveriam beneficiar da sua exploração. 

Contrariamente a esse facto, tem-se verificado uma manipulação das 

populações locais para revelarem esses conhecimentos sem receberem uma 

compensação adequada e uma exploração desenfreada dos mesmos colocando-

os em risco de extinção (República de Moçambique, 2007, p.35) 

O documento apontava para a regulamentação como um meio para que as 

comunidades locais se beneficiassem dos seus conhecimentos e, sobretudo, para que se 

evite abusos na exploração desses conhecimentos. Inclusive o próprio documento surgiu, 

na altura, como um instrumento que ajudaria 1) na resolução de conflitos entre as 

populações a partir de soluções locais; 2) evitaria a expropriação e utilização indevida 

dos conhecimentos locais; 3) ajudaria na preservação do conhecimento local e 4) 

asseguraria para que este conhecimento beneficiasse as comunidades.  No entanto, o que 

sucede é que os médicos tradicionais reclamam a ineficiência desses instrumentos e 

reclamam o facto de, até ao momento, as suas atividades não terem sido regulamentadas.  

Portanto, olhando para a expropriação protagonizada por agentes externos, estes 

(sobretudo as grandes indústrias farmacêuticas e alimentares) têm considerado a 



178 

 

 
 

biodiversidade (entendida como diversidade de formas de vida) como “matéria-prima”. 

E os países do Terceiro Mundo têm sido considerados como reservatórios dessa “matéria-

prima”, e que têm como destino as indústrias e laboratórios desses países do norte. Estes 

países têm se colocado como produtores únicos de conhecimento, estabelecendo-o como 

hegemônico e universalmente válido, e colocando os sistemas de conhecimentos 

tradicionais numa posição de objeto. Estes carecem sempre de estudos e nunca são 

considerados como conhecimentos ou ciência em si. Tal como refere Shiva (2001): 

[...]A mesma lógica é agora utilizada para tomar a biodiversidade dos 

proprietários e inovadores originais, definindo suas sementes, plantas 

medicinais e conhecimento médico como parte da natureza, como não ciência, 

e tratando as ferramentas da engenharia genética como o padrão de 

‘melhoramento’. A definição do cristianismo como única religião, e de todas 

as outras crenças e cosmologias como primitivas, encontra seu paralelo da 

definição da ciência ocidental mercantilizada como única ciência, e todos os 

outros sistemas de conhecimento como primitivos (Shiva, 2001, p. 27) 

No mesmo diapasão Hountondji (1989) refere que  

 [...]A deslocação Norte/Sul. O movimento que conduz para um país da 

periferia o investigador do país industrializado não tem nunca a mesma função 

do que o movimento inverso. O cientista europeu ou americano não vai 

procurar a ciência no Zaire ou no Sahara, mas apenas materiais para a ciência, 

e, em certos casos, um terreno de aplicação para as suas descobertas. Ele não 

vai procurar aí paradigmas, modelos teóricos ou metodológicos, mas por um 

lado, informações e factos novos susceptíveis de enriquecer estes 

paradigmas[...] (Hountondji, 1989, p.116) 

Isso se dá igualmente com os saberes médicos tradicionais, eles são vistos como 

“matéria-prima” que carece de estudos e manipulação dos grandes laboratórios da 

metrópole. O discurso de organizações e instituições internacionais, assim como 

nacionais que intervêm sobre esses saberes, têm colocado explícito esta visão.  Os 

pesquisadores que procuram estes agentes enfatizam a necessidade sempre de validar este 

conhecimento. Ele não é considerado como um dado legítimo em si. Portanto, a ciência, 

as instituições internacionais e nacionais se colocam como únicas no processo de 

verificação e validação deste conhecimento.  

Todavia, mesmo que haja esta valorização do conhecimento tradicional, a 

racionalidade moderna ocidental reorganiza e re-semantiza formas de hierarquia entre o 

conhecimento tradicional e a ciência moderna. De tal forma que, segundo Castro-Gómez, 

“o ‘reconhecimento’ concedido aos sistemas não ocidentais não é epistêmico, mas 

pragmático” (Castro-Gómez, 2006, p.43 – Tradução livre). São criados elementos de 

diferenciação, de modo que o conhecimento local (mesmo “reconhecido”) permaneça na 

categoria subalterna e de não ciência.  



179 

 

 
 

A geopolítica do conhecimento tem beneficiado, sobremaneira, os países do 

norte.  No fim, os conhecimentos extraídos dos países periféricos servem para enriquecer 

cada vez mais o acervo de dados destes países. A produção do conhecimento em África 

tem sido, como refere Hountondji (1989), extravertida, orientada para o exterior e, 

sobretudo, estruturada e colocada ao serviço de exigências externas. Os países do Terceiro 

Mundo encontram-se numa situação de dependência, de modo que, o processo de 

produção de conhecimento é policiado pelos países Ocidentais: 

O Saber assim constituído, o saber sobre a África e o Terceiro Mundo, escapa 

inteiramente à África e ao Terceiro Mundo, sendo sistematicamente levado 

para a Europa, repatriado, capitalizado, acumulado no Centro do sistema. Não 

existe, por conseguinte, qualquer extraversão no movimento Norte/Sul, mas 

simples desvio táctico ao serviço de uma autosuficiência e de um controle 

tecnológico reforçados. (Hountondji, 1989, p.117) 

Portanto, no contexto atual continua se observando o processo de espoliação da 

biodiversidade e dos conhecimentos produzidos nos países do Terceiro Mundo. O 

exemplo disso são os discursos por detrás das convenções sobre os Direitos de 

Propriedade Intelectual. Para vários intelectuais as convenções e discursos em volta dos 

Direitos de Propriedade Intelectual promovidos pelos países do norte, não passam de uma 

agenda inserida dentro da lógica de expropriação (Shiva, 2001, 2005, Escobar e Pardo, 

2005, Alonso, 2005, Castro-Gómez, 2006). As comunidades dos países subdesenvolvidos 

são enganadas ou seduzidas por órgãos supranacionais com o objetivo de lhes 

expropriarem os seus conhecimento, de forma a que esses órgãos obtenham patentes dos 

seus conhecimentos locais (Castro-Gómez, 2006). 

As formas de proteção desenhadas por estas organizações internacionais surgem 

em sua forma como mecanismos de controle de modos de vida e de territórios onde se 

encontram essas cosmovisões. As convenções foram estabelecidas ou servem para que as 

multinacionais exerçam controle sobre os recursos genéticos do mundo. Nesta busca de 

direitos de propriedade sobre os recursos da biodiversidade, constata-se que os 

direitos/patentes se tornam propriedade exclusiva da “lógica dominante” (Alonso, 2005, 

p.289) 

Neste sentido, esta política de patente faz com que os conhecimentos e a 

diversidade dos países periféricos se tornem propriedade dos países do norte. Tal como 

refere Castro-Gómez (2006): 

As empresas multinacionais estão de olho nos recursos genéticos, que podem 

ser manipulados graças ao conhecimento especializado, cuja maior diversidade 



180 

 

 
 

se encontra nos países do sul. Com esse objetivo, essas empresas iniciaram 

uma verdadeira campanha de lobby para obter patentes sobre esses recursos, 

com base nos Direitos de Propriedade Intelectual (DPI). ( Castro-Gómez, 2006, 

p.40).  

Estas empresas agem por cima da autoridade dos países subdesenvolvidos e 

ignoram o direito soberano que eles detêm sobre os seus recursos. Este cenário se impôs, 

sobretudo, como refere Alonso (2005), com as negociações do GATT, dando poder às 

multinacionais com vista a estabelecerem os direitos de propriedade intelectual (Alonso, 

2005). É importante referenciar, como afirmou Shiva, que os acordos internacionais, 

como o GATT, incorporam em sua essência projetos imperiais (Shiva, 2005). Portanto, 

ao mesmo tempo que estes países conquistam o Direito de Propriedade Intelectual sobre 

os países subdesenvolvidos, estes últimos se tornam cada vez mais empobrecidos:  

[...]a apropriação de conhecimento indígena vital para a alimentação e a 

medicina, a sua conversão, através das patentes, num direito exclusivo e a 

implantação de um sistema econômico no qual as pessoas têm que comprar 

aquilo que elas próprias produziram, é um sistema que nega benefícios e cria 

empobrecimento e não um processo que promove a ‘partilha de benefícios’ 

(Shiva, 2005, p.330).   

Entretanto, as convenções, ao estabelecerem a obrigatoriedade de proteção dos 

conhecimentos indígenas, colocam os povos e comunidades indígenas em duas opções: 

primeiro, sujeitar-se aos mecanismos de proteção da propriedade intelectual promovidos 

pelo ocidente, que possui interesses e agendas próprias diferentes dos interesses e agendas 

daqueles países (Alonso, 2005). O sistema de proteção dos direitos de propriedade 

intelectual, o qual os países do Terceiro Mundo são forçados a seguir, é um sistema com 

modelo essencialmente ocidental. Por isso, é um modelo que não permite de fato proteger 

os conhecimentos destes grupos, é um sistema que na verdade expropria esses 

conhecimentos de modo que se tornem monopólio das grandes empresas (Shiva, 2005). 

A segunda opção, a que se refere Alonso, consiste no facto dessas comunidades 

estabelecerem mecanismos próprios de proteção (Alonso, 2005). Entretanto, muitas das 

vezes, os países em via de desenvolvimento, sobretudo os grupos detentores de algum 

tipo de conhecimento tradicional dentro desses países são obrigados a reformular as suas 

normas e formas de conservar os seus recursos e sujeitar-se aos instrumentos (normas) 

internacionais, sem que, no entanto, estas mesmas comunidades tivessem participado 

efetivamente na deliberação dessas normas ou instrumentos; ou sem que tivessem 

ocupado lugares centrais nesse processo (Alonso, 2005).  

Para autores como Shiva, 2005; Escobar e Pardo, 2005; Alonso,2005, há uma 

necessidade dessas comunidades lutarem contra essa lógica que busca inserir os sistemas 



181 

 

 
 

socioculturais em formas de Direito de Propriedade Intelectual. Essas comunidades 

precisam ter autonomia sobre as suas riquezas. O direito de propriedade intelectual se 

configura, em certa medida, como uma intenção de privatizar cosmovisões (formas de 

vida), colocando-as reféns das grandes multinacionais e empresas. 

[...]o conhecimento que se reivindica ter sido ‘inventado’, e é, por isso, 

‘patenteado’ e convertido em ‘propriedade intelectual’, é frequentemente uma 

inovação já existente nos sistemas de conhecimento das comunidades 

indígenas (Shiva, 2005, p.322).  

A ideia de patenteamento é uma ideia colonial, é uma ideia de conquista dos 

novos territórios e das suas riquezas (Shiva, 2005; Castro-Gómez, 2006). Para Shiva 

(2005), as convenções e demais dispositivos sobre o direito de propriedade intelectual 

tem em sua base toda a lógica de expropriação e espoliação assente nos objetivos dos 

descobrimentos e da colonização. Portanto, são instrumentos de recolonização. A 

conversão do conhecimento em propriedade é a nova configuração da colonização (Shiva, 

2005):  

Por meio de patentes e da engenharia genética, novas colônias estão sendo 

estabelecidas. A terra, as florestas, os rios, os oceanos e a atmosfera têm sido 

todos colonizados, depauperados e poluídos. (Shiva, 2001, p.27,28) 

Portanto, como referem Castro-Gómez, 2006; Escobar, 2005; Mignolo, 2005; 

Shivas, 2001, 2005, entre outros, a colonização não terminou, o que sucede é que ela não 

obedece a mesma lógica, já não são apenas os recursos materiais que são explorados, mas 

sim os recursos imateriais como informações genéticas contidas na biodiversidade e nos 

sistemas de conhecimentos tradicionais desses países. É por esta razão que o 

conhecimento tradicional já não é mais eliminado e sim preservado, mesmo que continue 

a ser considerado epistemologicamente subvalorizado.  

Este processo todo de expropriação é explicado pelo fato de que os países do 

norte são pobres em diversidade de plantas e, ainda assim, detém a maior parte de patentes 

de espécie de plantas do mundo. Ou seja, as patentes que os países do norte detêm derivam 

de informações extraídas da matéria-prima genética encontrada nos países do sul.  

Estes autores referem que é preciso que estes países resistam aos processos de 

patenteamento.  Resistir à biopirataria (processo de patentear a biodiversidade), como 

refere Shiva (2005), significa resistir a novas formas de colonização:  

A resistência à biopirataria é a resistência à colonização definitiva da própria 

vida – do futuro da evolução, assim como do futuro das tradições não-

ocidentais de conhecimento e relacionamento com a natureza. É um combate 



182 

 

 
 

para proteger a liberdade da evolução das diferentes espécies. É um combate 

pela conservação da diversidade cultural, animal e vegetal (Shiva, 2005, p.322)  

O patenteamento das formas de vida não apenas elimina as riquezas epistêmicas 

que essas comunidades dos países do Terceiro Mundo foram coletivamente acumulando, 

assim como se transforma num mecanismo de aprisionamento dessa biodiversidade e dos 

conhecimentos tradicionais (Shiva, 2005).         

Os médicos tradicionais, para além de reivindicarem a proteção dos seus 

conhecimentos, reclamam a expropriação das suas plantas, denunciam a saída ilegal das 

mesmas para fora do país, denunciam a extinção de suas matas (natureza e os recursos 

inseridos), onde repousam as espécies de plantas medicinais que usam para as suas 

atividades. Reclamam, ainda, dos processos burocráticos introduzidos pelo Governo para 

o acesso às suas matas, que, segundo eles, só impulsionam a extorsão por parte dos líderes 

comunitários, que exigem, por sua vez, valores monetários em troca do acesso às matas. 

Para os médicos tradicionais, os estrangeiros têm acesso privilegiado às matas em 

detrimento deles, como nativos30. Estas questões já tinham sido levantadas em outros 

fóruns pelos médicos tradicionais, a muitos anos atrás. Numa entrevista feita pelo jornal 

savana, ao médico tradicional Mahumane sobre esta matéria, este referiu: 

[...] os dirigentes devem criar mecanismos claros para perseguir camiões de 

medicamentos que estão a ser transportados para a África do Sul e não ficar 

insistentemente a acusar os provedores de medicina tradicional sem 

fundamentos. é batata africana, aloé e vários outros tubérculos e plantas que 

estão a ser pilhados e traficados para a África do Sul. entretanto, face à demanda, 

é preciso criar formas sustentáveis de utilização das nossas florestas. plantar 

mais, fazer jardins botânicos, machambas, sem descartar a necessidade de se 

fazer estudos mais aprofundados para apurar se existe extinção ou não de planta 

nas zonas rurais e onde para não dispersarmos recursos em locais onde existe 

um equilíbrio ecológico (Savana – 17.09.2010) 

Este processo constitui, mais do que uma simples reivindicação pela proteção 

dos seus conhecimentos, uma reivindicação em prol da defesa do lugar (do território).  

Portanto, há uma vinculação intrínseca, nesta reivindicação, entre o território, os recursos 

naturais e o conhecimento tradicional. O conhecimento tradicional é concebido por estes 

agentes como não separado da biodiversidade, e neste caso do território.  

O território compreende algo que vai para além do físico, ele compreende 

manifestações simbólicas, culturais, e é, sobretudo, onde reside a ancestralidade, os 

                                                           
30 Estas questões foram levantadas pelos médicos tradicionais no I Simpósio sobre Medicina Tradicional e 

Alternativa, realizado em 2022, organizado pela DNMTA, que tinha como lema: Duas Décadas da 

Medicina Tradicional Rumo à Universalização da Cobertura de Saúde em África.  



183 

 

 
 

espíritos etc. (Alonso, 2005; Escobar, 2015). Portanto, o território é constituído de redes 

de inter-relações múltiplas, onde humanos e não humanos (orgânicos, não orgânicos e o 

sobrenatural ou espiritual) são partes integrantes. Para Escobar “[...] o conhecimento local 

é um modo de consciência baseado no lugar, uma maneira lugar-específica de outorgar 

sentido ao mundo[...] (Escobar, 2005, p.68). Entretanto, a defesa dos médicos tradicionais 

pela espiritualidade no processo de legitimação como um elemento fundamental que 

acompanha os seus conhecimentos e, sobretudo, os processos de retração como forma de 

proteção dos seus saberes, como abordamos anteriormente, refletem o sentido e o receio 

que eles têm de perda dos conhecimentos e da sua biodiversidade, e neste sentido do seu 

território. Neste contexto, os médicos tradicionais implicitamente reivindicam, também, 

o seu direito a auto determinação, reivindicam os seus lugares como sujeitos. Porque, 

segundo eles, a condição que lhes foi sempre reservada foi a de objetos, e com o seu lugar 

de enunciação sempre limitado. 

Vamos fazer por nós mesmos, vamos criar meios (...). Por causa da demora e 

impasse. Eles não querem que isso aconteça [ a regulamentação]. Graças a Deus 

a OMS é que fez essa abertura, obrigou os governos a lidar com os médicos 

tradicionais... mas não está acontecer... (Entrevista, médico tradicional). 

  Para Escobar, uma das alternativas para a defesa dos territórios consiste no 

“[...]processo de outorga de títulos de propriedade coletiva e o esforço de conseguir um 

fortalecimento organizacional e o desenvolvimento de formas de governabilidade 

territorial[...]” (Escobar, 2005, p. 71). Aliás, esta foi uma alternativa também avançada 

pela representante da DNMTA ao se referir sobre a proteção dos conhecimentos médicos 

tradicionais. Para a DNMTA, dada a dificuldade de individualizar os Direitos de 

Propriedade Intelectual em relação aos saberes médicos tradicionais, uma das alternativas 

seria conceder este direito coletivamente.  

[...] o conhecimento tradicional tem que ser ressarcido quando é um saber 

tradicional, chamam de direito de propriedade intelectual, de princípio eles 

deveriam ter, como é que vou dizer, algum benefício neste passar do seu 

conhecimento, mas para que isso aconteça nós temos que, de facto, termos estes 

regulamentos, porque é preciso definirmos qual é a percentagem. E também é 

difícil tu saberes, este conhecimento será que é da Graça, é do Gregório, é do 

João, por causa desta coisa de que o conhecimento tradicional passa de geração 

em geração, a quem a gente dá este benefício, esta é uma discussão que já tem 

anos (...), mas não se chega a conclusão, porque vamos dizer o tratamento da 

panelinha, aquelas plantas vou dizer quem é que iniciou? É complexo, então é 

nesta perspectiva que tinham que ganhar reality, tinham que ser registrados, mas 

quando eu for a registar aquela planta é de quem este conhecimento?!então a 

única coisa que se pode fazer é dizer a comunidade X mas também é preciso 

várias auscultações para nos chegarmos a conclusão de que de facto este/aquele 

conhecimento é daquela comunidade (DNMTA, 2021). 



184 

 

 
 

Contudo, os médicos tradicionais, apesar das insurgências e reivindicações que 

têm feito junto à instituição que os tutela (DNMTA), as suas exigências sobre a 

regulamentação e proteção dos seus conhecimentos nunca foram lhes satisfeitas. Um dos 

grandes problemas que contribui para o fracasso na definição de estratégias para a 

proteção dos seus saberes e territórios tem a ver com a falta de organização entre os 

próprios médicos tradicionais. Entre eles, como vimos anteriormente, há uma corrida para 

a conquista de poder e protagonismos individuais, e não se verifica uma união entre as 

associações com vista a lutar a favor dos interesses comuns ao grupo. Escobar e Pardo 

(2005), referem que uma possível saída vitoriosa para a preservação dos recursos 

biológicos, do conhecimento local e dos territórios seria a capacidade de mobilização, 

quer destes grupos, enquanto detentores desses recursos, assim como de organizações da 

sociedade civil, ONGs nacionais e internacionais: 

[...]o futuro dos direitos das minorias étnicas a controlar os seus recursos 

biológicos e seu conhecimento tradicional dependerá em boa medida da 

capacidade mobilizadora das organizações étnicas e de outros setores da 

sociedade civil, tais como as ONGs no plano internacional e nacional, uma vez 

que no quadro institucional são os posicionamentos a favor do mercado que 

predominam e contam com melhores recursos para impor os seus pontos de vista 

(Escobar e Pardo, 2005, p.351).                                                                               

Estes autores dão exemplo de como grupos minoritários no Pacífíco Colombiano 

começaram a se organizar e lutar contra o Governo com o objetivo de obterem 

reconhecimento oficial das suas terras e lutar contra o patenteamento e a comercialização 

da biodiversidade e conhecimentos tradicionais existentes em seus territórios. A 

mobilização e organização se configura, no entanto, para estes grupos, como luta pela sua 

própria existência. Este processo permitiu a regulamentação e estabelecimento de leis e 

decretos reconhecendo direitos a esses grupos (Escobar e Pardo, 2005).  

No caso de Moçambique, o facto é que se o conhecimento médico tradicional 

existe e sobrevive até os dias de hoje, revela que, não obstante as ameaças à sua existência 

ao longo do tempo, estes construíram formas próprias de defesa do seu lugar, território e 

dos seus conhecimentos. Entretanto, pelo fluxo de interesse, cada vez maior, sobre os 

seus conhecimentos e pela contínua desqualificação que sofrem são exigidos não apenas 

a arquitetarem formas alternativas de proteger os seus mundos, mas sobretudo a se unirem 

e se organizarem como grupo que possui interesses comuns. A sua reivindicação pela 

proteção dos seus conhecimentos é, em última análise, uma reivindicação contra a 

desterritorialização dos seus mundos. 



185 

 

 
 

7.2 Desqualificação e Marginalização das Atividades Médicas Tradicionais 

 

A vossa atitude de recusar os sacramentos 

cristãos aos curandeiros, é a maior prova de 

que não vieram libertar o povo, mas sim, 

submeter. A vossa atitude de excluir os 

curandeiros da vida do cristianismo 

demonstra a vossa recusa em reconhecer 

que, em África, existem outros saberes e 

outras ciências. 

Paulina Chiziane, Mariana Martins (2015, 

p.261) 

 

Uma das grandes questões apresentadas pelos médicos tradicionais para justificar 

a regulamentação da prática médica tradicional é referente a desqualificação e 

marginalização que estes agentes vem sofrendo. Para estes agentes a regulamentação, 

como veremos a seguir, seria uma forma de impor reconhecimento às suas práticas. A 

igreja, seria uma das instituições que vêm promovendo sobremaneira, nos últimos 

tempos, os processos de desqualificação. Influenciando inclusive as formas como os 

próprios médicos tradicionais se auto-inscrevem no panorama sociocultural 

moçambicano. 

 

7.2.1 A desqualificação por parte das Igrejas evangélicas 

Nas últimas duas décadas, em particular, um novo ator apareceu em cena, as 

igrejas evangélicas, que expandem o discurso de desqualificação e demonização já 

secular da medicina tradicional, como já analisado anteriormente. Como afirma uma 

médica tradicional de Xai-Xai: 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 
Os que lutam conosco e dizem que os curandeiros não são de nada são 

as igrejas evangélicas (essas igrejas que se infestaram nos dias de 

hoje[...], porque atualmente as pessoas quando apetecem-lhes fundam 

igrejas e começam a falar mal de nós os curandeiros) [...]. Promovem-

se falando mal de nós, dizendo, venham ter conosco e deixem esses 

curandeiros que só usurpam o vosso dinheiro de borla. E nós não 

usurpamos dinheiro de ninguém, nós fazemos o nosso trabalho de 

modo a aliviar o sofrimento de quem nos procura (Médica Tradicional, 

Xai-Xai – Tradução livre). 

 Em todas as entrevistas efetuadas às associações de medicina tradicional, esteve 

presente a preocupação dos médicos tradicionais para com o discurso desqualificante 

dessas igrejas. Os médicos tradicionais têm se insurgido e denunciado a postura das 



186 

 

 
 

igrejas evangélicas em relação às práticas médicas tradicionais.  Aliás, a própria 

reivindicação pela regulamentação das atividades médicas tradicionais, segundo os 

médicos tradicionais, têm, dentre vários objetivos, pôr fim a essa desqualificação. Para os 

médicos tradicionais, a regulamentação conferiria maior validade epistêmica às suas 

atividades, e dessa forma, acabaria com qualquer tipo de marginalização. 

 Mas, qual tem sido o discurso das igrejas evangélicas sobre os médicos 

tradicionais e suas práticas? Em primeiro lugar, é preciso referir que Moçambique carece 

de estudos historiográficos relativamente a tipologias das igrejas evangélicas e sobretudo 

estudos sobre a sua relação com as culturas locais, neste caso concreto com a cosmovisão 

médica tradicional. Os estudos existentes são escassos. Sendo que diante do incremento 

dessas igrejas, um estudo historiográfico e sociológico, permitiria identificar, mapear, 

diferenciar e compreender os seus desenvolvimentos recentes.  

A presença das igrejas evangélicas em Moçambique é antiga, as primeiras datam 

de 1885. Já desde esta altura, em termos de evangelização, os evangélicos sempre foram 

considerados violentos e desrespeitosos em relação às outras crenças (Morier-Genoud, 

2002). A partir de 1992, com o fim da guerra civil, há um crescimento das igrejas 

evangélicas, particularmente pentecostais. Este incremento, deveu-se, segundo Fry 

(2000), à necessidade de reconstruir o tecido social então desintegrado com a guerra civil. 

Atualmente em Moçambique, há uma presença massiva de igrejas evangélicas que 

partilham um conjunto de universos simbólicos comuns, facto que faz com que estas, 

muitas vezes, se confundam umas das outras.  

As igrejas evangélicas empreendem em seus discursos uma ruptura com o passado 

(a ancestralidade e as práticas ditas tradicionais), sobretudo enquanto esse passado 

significar o recurso a práticas curandeiras. Qualquer prática associada à medicina 

tradicional, para estas igrejas, insere-se num conjunto de condutas que devem ser 

reprimidas. A tradição é tida como causadora de todos os infortúnios. Desta forma, os 

crentes como novas criaturas são orientados a não recorrer a ela para a resolução das suas 

inquietações. As práticas curandeiras são associadas a demônios, a bruxaria, a feitiçaria, 

magia, macumbaria, a espíritos malignos, espíritos diabólicos, espíritos enganadores, 

espíritos da palhota etc. Portanto, as igrejas demonizam e diabolizam, em sua 

doutrinação, as cosmovisões médicas tradicionais e os seus agentes (Fry, 1997, 2000, 

Kamp, 2015, Fiorotti, 2017, Tivane, 2022). Esta é uma ideia que foi muito difundida no 

período colonial, assim como no periodo pós-independência. Tal como tratamos no 



187 

 

 
 

segundo e no terceiro capítulo desta tese. Alguns aspectos culturais e sobretudo as práticas 

médicas tradicionais são considerados, de modo geral, primitivos, supersticiosos e 

obscurantistas, e para a criação de uma sociedade dita moderna ou de um “homem novo” 

era necessário a sua eliminação.  

Não obstante as igrejas evangélicas, em Moçambique, tenham influências nos 

Estados Unidos da América, Brasil, Nigéria, etc. (Meneses, 2019). Grande parte dos 

estudos em Moçambique sobre as igrejas evangélicas e suas relações com as culturas 

locais, relatam que a ação dessas igrejas tem influência do contexto brasileiro e na sua 

relação com as religiões afro-brasileiras. Tal como é o exemplo dos estudos sobre a igreja 

Assembleia de Deus e a Igreja Universal do Reino de Deus (IURD). Ou seja, a forma 

como as igrejas evangélicas brasileiras veem as religiões afro-brasileiras, ela é por 

extensão, a reprodução de sua ação no contexto moçambicano. Estas igrejas empreendem 

uma certa continuidade doutrinária do seu contexto de origem, ainda que se moldem em 

função do contexto em que se instalam (Fiorotti, 2017). No contexto brasileiro, por 

exemplo, as igrejas evangélicas adotaram uma postura de combate e demonização dos 

valores e entidades religiosas afro-brasileiras. Para estas igrejas, as religiões afro-

brasileiras incorporam em sua essência um conjunto de práticas demoníacas e diabólicas. 

Estas práticas são tidas como as maiores causadoras de infortúnios. Questões como 

doença, pobreza e demais desgraças têm sua origem, segundo estas igrejas, nos demônios 

promovidos pelas igrejas afro-brasileiras. (Loyola, 1984, Oro, 1997, 2007 Silva, 2015, 

Fiorotti, 2017) 

 Voltando para o contexto moçambicano, como resultado da desqualificação 

através da diabolização e demonização, os médicos tradicionais reclamam da redução e 

ao mesmo tempo da usurpação de seus pacientes. Os médicos tradicionais reclamam, 

igualmente, a expropriação e consequente apropriação dos seus conhecimentos pelos 

pastores dessas igrejas. Isto porque, as igrejas evangélicas, segundo os médicos 

tradicionais, servem-se das mesmas técnicas de trabalho e inclusive os seus 

líderes/pastores recorrem a eles para adquirirem técnicas e remédios/drogas usados no 

seu processo de cura.  

[...[ acerca das igrejas, esse é o grande cancro para nós como médicos 

tradicionais. Acredita, agora temos défice de pacientes por causa dessas 

igrejas?! O que nós fazemos, como tratar o indivíduo, tirar os maus espíritos é 

aquilo que eles também fazem (...) e usam droga[...]fornecida pelos médicos 

tradicionais (Médico Tradicional, Maputo, AMETRAMO). 



188 

 

 
 

Portanto, não obstante as igrejas evangélicas preguem a ruptura com o passado, 

parece que o que se constata é que este passado não é necessariamente eliminado, longe 

disso, ele é mobilizado para dar sentido à doutrinação dessas igrejas. Ou seja, estas 

igrejas, em parte, só se tornam o que são a partir desse passado e das práticas que o 

compõem. O passado é atualizado e ressignificado em função dos seus interesses. Ele é 

sempre rememorado no processo de possessão, exorcismo e libertação nos cultos destas 

igrejas. O passado se torna, neste caso, a essência do funcionamento destas igrejas. As 

igrejas evangélicas ao incorporarem em seus cultos práticas e símbolos das religiões e 

culturas que combatem, tal como o uso de sal, azeite, vela, a prática de possessão e 

exorcismo, no lugar de se distanciarem, mais se aproximam e se identificam com elas 

(Oro, 1997, 2007 Silva, 2015, Fiorotti, 2017, Tivane, 2022).  

 Outra abordagem é trazida por Kamp, ao referir que as igrejas evangélicas, a partir 

de sua doutrinação, tornam os seus crentes transnacionais, na medida em que estes 

subjetivamente transpassam suas fronteiras nacionais ao romperem com suas 

cosmovisões locais, tornando-se, desta forma, “estrangeiros” em seus próprios países 

(Kamp, 2015). Por exemplo, muitas vezes, o estabelecimento de uma europa moderna e 

cristã se impôs a partir da invenção e representação do “outro” como sendo pagão, 

atrasado, ignorante etc (Mutzenberg, 2023). Permitindo com que este “outro”, muitas 

vezes, acreditasse na sua inferioridade e sobretudo na inferioridade das suas próprias 

culturas.  

Foi o destino de algumas culturas no mundo que foram sistematicamente 

consideradas inferiores durante séculos de dominação ocidental, incluindo, no 

que diz respeito à África, uma longa história de comércio de escravos e 

colonialismo. Infelizmente, esse senso de inferioridade foi internalizado em 

vários graus pelas próprias culturas (Hountondji, 2000, p.5). 

 Portanto, o contato com as outras cosmovisões, culturas e religiões sobretudo 

usando a estratégia de desqualificação, permitiu com que os indivíduos pertencentes a 

culturas ditas minoritárias se situassem, ou completamente no espaço da cosmovisão, 

cultura ou religião dominante tornando-se estranhos ( e inclusive marginalizando) às suas 

próprias culturas, como é o caso referido por Kamp, outrossim esse contato permitiu com 

que o indivíduo se situasse num lugar de intermédio transitando entre as várias realidades 

em função do contexto, convicções e interesses.  Alguns estudos revelam que os crentes 

das igrejas evangélicas ao mesmo tempo que fazem uma ruptura com o passado, quando 

se deparam com algum problema que não conseguem resolver “convencionalmente” ou 

por via das suas crenças religiosas modernas, tendem sempre a recorrer, 



189 

 

 
 

clandestinamente, a este passado que rejeitam (Chiziane e Martins, 2015; Tivane, 2022). 

Portanto, como refere Hountondji,  

[...] [a] lógica de marginalização nunca atinge plenamente o seu objectivo. São 

os próprios fracassos da medicina hospitalar, as insuficiências gritantes do saber 

oficial, que nos obrigam cada vez mais a recorrer à medicina dita tradicional e, 

de uma forma mais geral, a esta memória milenar, que tentámos demasiado cedo 

suprimir, para encontrar soluções, ou tentativas de solução, para problemas hoje 

considerados inextricáveis. O processo de ocidentalização tem assim os seus 

próprios limites (Hountondji, 1994, p.11). 

 Aliás, em seu estudo sobre a Filosofia Bantu, Tempels notou que em questões 

prementes ligadas à vida e/ou a morte, ou seja, os momentos de sofrimento, agonia, 

sobrevivência ou perda, tornam-se elementos que definem ou marcam o regresso, não 

obstante se tenha abandonado os princípios que definem a identidade cultural ou religiosa 

do indivíduo. Tempels dá exemplo da tradição cristã ocidental, no sentido em que quem 

pertence a esta tradição, quando se encontra num momento de sofrimento ou perda esta 

pessoa retorna aos princípios que definem a sua identidade, neste caso a tradição cristã.   

Tempels dá este exemplo para compará-lo a cosmogonia bantu. Segundo Tempels (2019), 

os bantus mesmo quando possuem novas posturas, mesmo quando são imbuídos de uma 

lógica civilizacional cristã, quando se encontram num contexto de sofrimento, estes 

regressam às suas origens, a sua identidade e suas práticas (Tempels, 2019, p.37). Este 

cenário coloca uma grande questão ligada não apenas a uma crise dilemática sobre a 

(des)consideração epistémica local, mas sobretudo nos propõe a uma questão 

essencialmente identitária. Para ilustrar isso, passo a contar um episódio descrito por 

Achebe em Meu Pai e Eu, uma narrativa contida no texto A educação de uma criança 

sob o protetorado britânico. Chinua Achebe, conta como o pai teve o seu primeiro contato 

com missionários ingleses em pleno domínio colonial e como é que ele imediatamente se 

converteu ao cristianismo. Conta ainda a tentativa do seu pai em converter o seu tio ao 

cristianismo. O tio recusara e apontando as insígnias que conquistara durante a sua vida, 

perguntou-o: “E o que devo fazer com isso aqui?”, essa questão para Achebe, era 

essencialmente identitária. Ao faze-la, era o mesmo que se perguntar “O que eu vou fazer 

com quem sou? O que vou fazer com a história?” (Achebe, 2012, p.44).  

A desqualificação que continuamente os médicos tradicionais têm experimentado 

por diversas seitas e religiões, têm muitas vezes influenciado para que estes, de um lado, 

inferiorizem e abandonem as suas atividades e, de outro lado, em alguns casos, se 

assumam como membros destas igrejas. Durante as entrevistas presenciei casos em que 

alguns médicos tradicionais abandonaram as suas atividades e se filiaram a certas seitas 



190 

 

 
 

religiosas. Um dos casos que se notabilizou, foi a história de um médico tradicional na 

cidade de Maputo. Este teria se convertido como crente de uma das igrejas evangélicas. 

Este médico tradicional mesmo tendo, muito tempo depois, voltado às suas atividades 

médicas tradicionais, e renunciado a tal crença religiosa, passou a ser 

desacreditado/desqualificado e não mais deter o mesmo respeito e consideração no seio 

da classe médica tradicional. 

[...] epah por isso ele já não tem, não tem credibilidade...já não aparece em 

nossas reuniões. Porque epah (...), saiu aqui mesmo na televisão (...) haaa tu 

sabes que quando aquele gajo ti pega pah (...) ele começou a rastejar como cobra 

e a gritar (...) epah é uma coisa que nem dá para contar só ao vivo veres (...) foi 

no Honório31, caiu e a gritar. Assim achas que é uma pessoa íntegra essa?! Ele 

se humilhou, se humilhou diante de todos nós e nós olhamos a ele como infantil, 

e já não faz parte de nós...e o Honório disse que detonei o presidente da 

Ametramo e esse nem era presidente da Ametramo (Médico Tradicional, 

2021)32. 

Portanto, esse médico tradicional teria, neste caso, quebrado a confiança com 

grupo, e por consequência, ultrajado todo um conjunto de práticas ou crenças comuns e 

normativas do grupo, que lhes validam enquanto sujeitos constitutivos de conhecimento 

ou de uma cosmovisão. 

 As associações de medicina tradicional têm culpado o governo por nada fazer para 

parar com o processo de desqualificação que têm vindo a ser perpetrada por estas 

organizações religiosas. E questionado sobre o trabalho que estas associações tem feito 

para parar com esta desqualificação, estes responderam nos seguintes termos:  

Mas olha, como reagir se o governo está a assistir aquilo, abriu as portas, está a 

dar licenças...o que é que nós podemos fazer?! Só podemos assistir também. E 

também a população está a aderir. Então o que fazer?! Só falta um dia nós não 

termos nenhuma clientela. Desta vez temos o grande inimigo, veja alguém cair 

e manifestar espíritos, está a ver que manifestam demónios as pessoas né, é esse 

que X33 foi cair neles, sim é esse que X foi cair neles, manifestou demónios o 

X, rebolou, rebolar, rastejar parece cobra, a dizer foi buscar cobra (...) caiu. 

(Médico Tradicional, entrevista) 

O processo de desqualificação também ocorre internamente nas associações 

médicas tradicionais. Existe uma auto marginalização (auto-descriminação), muitas vezes 

influenciada pelas percepções externas sobre a medicina tradicional. Por exemplo, 

algumas associações apresentam-se como ervanárias, e ocultam a dimensão espiritual, 

                                                           
31 Pastor de uma igreja evangélica em Moçambique 
32 Durante a entrevista com o médico tradicional que nos concedeu este depoimento, para confirmar o seu 

relato, mostrou-nos o video em causa, disponível no YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=4Wp-

5ZAoo_c  
33 O médico tradicional referido no depoimento anterior. 

https://www.youtube.com/watch?v=4Wp-5ZAoo_c
https://www.youtube.com/watch?v=4Wp-5ZAoo_c


191 

 

 
 

mesmo que, em suas atividades diárias, façam uso dessa particularidade. Esta auto 

desqualificação, para além de ser resultado do preconceito secular sobre as culturas 

africanas, é, em parte, uma questão estratégica para que algumas associações ou médicos 

tradicionais ganhem aceitação por parte da DNMTA, uma vez que este órgão não 

reconhece e não apoia a dimensão espiritual. Por exemplo, numa das entrevistas 

realizadas na cidade de Maputo, quando questionado a um antigo, membro da 

AMETRAMO, sobre as razões que o levaram a abandonar esta agremiação e se filiar à 

AERMO, referiu-se nos seguintes termos: “...eu também era da AMETRAMO, fiquei 

mais satisfeito ainda porque eu não tenho nada a ver com aquela coisa de obscurantismo 

etc., eu sou mesmo ervanário. Então com muito gosto saltei para aqui.” (Médico 

Tradicional, AERMO, Maputo). Esta é uma das ideias que estaria por detrás da concepção 

desta associação. Ou seja, a AERMO, enquanto uma associação que lida apenas com 

ervas, passa a distanciar-se, embora teoricamente, da dimensão espiritual, combatida e 

considerada supersticiosa, por vários agentes e sobretudo pelo Estado. Portanto, a 

narrativa construída em torno da medicina tradicional, tanto no período colonial, assim 

como no período pós-independência, na qual a medicina tradicional foi definida como 

sendo obscurantista etc., foi em alguns casos internalizada no seio dos próprios médicos 

tradicionais.  

 Este processo de auto desqualificação, Memmi (2007), chamou de “O amor pelo 

colonizador e o ódio de si”. Assim sendo, o colonizado ao buscar igualar-se ao 

colonizador (o amor pelo outro), ele ao mesmo tempo recusa a si mesmo. Desta forma, a 

busca pelas formas de vida do colonizador deve-se, em grande medida, pela vergonha e 

ódio de si mesmo. Neste sentido, os valores e costumes do colonizador são copiosamente 

incorporados pelo colonizado, em detrimento das suas culturas.  Ao mesmo tempo que o 

colonizado ignora, despreza os seus modos de vida, ele esvazia-se de si mesmo, 

escondendo e menosprezando “seu passado, suas tradições, [e] todas as suas raízes, enfim, 

que se tornaram infamantes” (Memmi, 2007,p. 164) . Como refere Hountondji (2002): 

[...] o problema hoje é que, no contexto da dominação colonial, internalizamos 

em grande parte o discurso de nossos antigos senhores sobre nossas culturas, 

suas visões depreciativas sobre os modos de vida e de pensamento africano. 

Como consequência, fomos e ainda somos tentados a desvalorizar nosso próprio 

patrimônio, inclusive o imenso legado do conhecimento indígena. (Hountondji, 

2002, p.26). 

Portanto, as razões pelas quais o conhecimento local é colocado num lugar 

marginal, decorrem, em primeiro lugar, da ideia segundo a qual este conhecimento é 



192 

 

 
 

menos sistemático em relação ao conhecimento científico, ou seja, ele é tido como 

conhecimento empírico e não racional. Além disso o lugar que se coloca o conhecimento 

local deve-se aos agentes internos que começam a desprezar e rejeitar as formas locais de 

vida e modos de pensamento. Havendo uma espécie de auto subestimação da herança ou 

do legado do conhecimento local (Hountondji, 2002).  

A alienação cultural e a auto denigrição que se vive hoje devem-se, muito 

profundamente, aos preconceitos construídos durante séculos pela estrutura colonial e 

sobretudo pela internalização desses preconceitos por parte das vítimas do colonialismo. 

Para Fanon, esta automarginalização e consequente valorização do que é alheio, era, antes 

de tudo, uma reação à estrutura opressora do colonizador. A disposição das estruturas 

coloniais forçavam com que o colonizado admitisse a inferioridade do seu ser e da sua 

cultura: “Evidam-se todos os esforços para levar o colonizado a confessar a inferioridade 

de sua cultura transformada em condutas instintivas, a reconhecer a irrealidade de sua 

nação e, finalmente, o carácter inorganizado e inacabado de sua própria estrutura 

biológica” (Fanon, 1968, p.198). Para Fanon, a reação a esse tipo de situação, era variada, 

uns continuavam consolidando as suas cosmovisões outros assumiam a cultura do 

colonizador ao mesmo tempo que desqualificavam as suas realidades culturais locais. É 

por isso que Fanon chama atenção à necessidade de vigilância, de modo a eliminar as 

formas atuais do imperialismo que destroem os sujeitos em seus contextos: “o 

imperialismo que hoje se bate contra uma autêntica libertação dos homens abandona por 

tôda a parte germes de podridão que temos implacavelmente de descobrir e extirpar de 

nossas terras e de nosso cérebro” (Fanon, 1968, p. 211). 

Como saída para este cenário Hountondji propõe a necessidade, primeiro, de se 

libertar da obsessão pelo ocidente e suas culturas, e segundo buscar referências a partir 

de um olhar endógeno, ou seja, a partir das nossas próprias culturas sem, no entanto, nos 

enclausuramos nelas. Desta forma, permitirá que se tenha uma visão crítica não apenas 

em relação à nossa herança cultural, mas sobretudo para com a cultura estrangeira. 

Permitirá ainda reconhecer que, em razão do pluralismo e dinâmica das culturas, 

atualmente a cultura estrangeira é parte constituinte da cultura local (Hountondji, 2002). 

 



193 

 

 
 

7.3 A exigência do reconhecimento, ou não, da dimensão espiritual34 e suas 

controvérsias 

 A questão espiritual tem sido o “ponto nevrálgico” da relação entre os médicos 

tradicionais e o Estado em Moçambique. Na medida em que, enquanto os médicos 

tradicionais têm nos espíritos o fundamento epistêmico para as suas atividades, o Estado 

vê na espiritualidade desses agentes um conjunto de superstições mágicas 

e obscurantistas. Ou seja, para essas instituições a dimensão espiritual encontra-se 

destituída de qualquer pressuposto epistemológico e é nela que se funda o charlatanismo.  

Excelências, minhas senhoras e meus senhores, depois dessas duas décadas é 

importante que definamos que tipo de medicina tradicional pretendemos: a 

obscura, que carece de comprovação científica ou a medicina tradicional 

oficializada, com segurança e eficácia comprovada... (Misau, 2022)35 

            O argumento usado para sustentar o não reconhecimento da dimensão espiritual 

tem seu fundamento na ciência. O fato da questão espiritual ultrapassar as lógicas do 

entendimento científico, faz com que este conhecimento seja considerado irracional. Se 

de um lado, se estabelece um juízo negativo sobre estas práticas, do outro lado, a 

justificativa para o não reconhecimento da dimensão espiritual se circunscreve ao que os 

meus entrevistados chamaram de um campo de práticas difícil de explicar. 

[...] é preciso também separar até que ponto vai esta colaboração com o 

Ministério da Saúde, nós não olhamos a parte espiritual, nós olhamos a parte da 

cura a base de plantas medicinais. A parte espiritual, aquela parte de kufemba36 

etc., isso já não faz parte desta nossa colaboração, não faz parte desta 

colaboração. A nossa colaboração tudo se baseia na área de saúde, que meios 

nós podemos colaborar para fazermos vincar o objetivo da saúde que é: o nosso 

valor é a vida. Mas a partir das plantas e raízes. E a colaboração relativamente à 

                                                           
34 Práticas de possessão, adivinhação, Kufemba (exorcismo), xikwembu (espíritos) etc. 
35 Intervenção da representante do Ministério da Saúde durante o Simpósio sobre a Medicina Tradicional e 

Alternativa em Moçambique, realizado a 02 de Setembro de 2022. 
36 O termo Kufemba significa “adivinhar”, processo realizado a partir de um ritual de ‘exorcismo’. Langa 

(1992) dá uma explicação exaustiva do termo da seguinte forma: “o termo deve ser entendido no sentido 

psicológico e intelectual e é por isso que o termo ‘advinhar’, se não traduz perfeitamente o conceito 

subjacente no termo kufemba, ao menos está muito próximo. Kufemba é uma ação mais concreta do que 

teórica; não consiste num simples adivinhar intelectual, por exemplo o que o outro pensa, mas e sobretudo 

o que ele ‘faz’. Não consiste num simples ‘dizer’ o que o outro ‘faz’, mas sim em fazer com que o próprio 

actor, oculto, seja ele a ‘dizer’ o que ‘pensa’ e ‘faz’. Diremos que kufemba é fazer com que o autor invisível 

se torne visível tomando forma no nyamussoro ou mufembi para empregar termos próprios. É captar o outro 

à distância, captar a sua personalidade, o seu ser.” (Langa, 1992, p.100, 101). Sobre a finalidade do rito de 

kufemba Langa escreve o seguinte: “o rito de kufemba tem sido denominado ‘exorxismo’. Certamente, este 

aspecto existe no rito e é a parte essencial. No entanto, quando se pronuncia este termo de ‘exorcismo’ é 

indispensável evitar a identificação do kufemba como o ‘exorcismo’, tal como é concebido na mentalidade 

ocidental e judeo-cristâ. É verdade que o fundo poderá talvez ser o mesmo, mas as diferenças são bem 

consideráveis na prática e mesmo na maneira de concebê-lo. O kufemba tem uma parte médica, com a 

aplicação dos remédios para combater a doença física, e uma outra parte que denominariamos de 

psicológica ou parapsicológica, que consiste na expulsão dos mimoya [Neste contexto, são espíritos maus] 

que atormentam o doente.” (Langa, 1992, p.101,102) 



194 

 

 
 

transferência do doente à unidade sanitária. Isto é o que preocupa o Ministério 

da Saúde, o resto é difícil de explicar (Entrevista, DNMTA, ). 

E nessa perspectiva, questionam-se: como se poderia reconhecer, legitimar e 

cooperar sobre algo que não se compreende? Entretanto, a natureza própria do 

conhecimento médico tradicional, por causa da sua complexidade, contribui contra o seu 

reconhecimento e regulamentação.  

 Esta é, igualmente, a problemática discutida por Granjo em seu artigo intitulado 

“Decidir sem Perceber? Racionalidades e consequências do que não faz sentido”. Granjo, 

interroga-se nos seguintes termos: “será possível decidir bem sem compreender as lógicas 

(por vezes as crenças) que movem as pessoas envolvidas no fenómeno que é objecto da 

nossa decisão, sobretudo se essas lógicas ou crenças forem distantes das nossas e nos 

parecem coisas estranhas?” (Granjo, s.d, p.2). Analisando três casos, nomeadamente: “a 

relação entre os trabalhadores e os perigos, na Moral”, “os ataques e assassinatos de 

albinos” e “as ‘epidemias’ de desmaios ou transes entre alunas de escolas secundárias”, 

Granjo sugere que é necessário compreender e conhecer as representações e 

racionalidades outras para melhor decidir politicamente sobre elas. Isto porque, segundo 

Granjo, as crenças ou representações consideradas irracionais e sem sentido, muitas 

vezes, “podem (...) ser racionais e basear-se numa lógica rigorosa” (Granjo, s.d, p.4). 

Portanto, as boas decisões só são possíveis quando estas são fundamentadas em pesquisas 

e conhecimento sobre o fenómeno em causa.  

 Partindo dessa abordagem, pode-se inferir que a exclusão per si da dimensão 

espiritual por parte do Estado não passa de uma decisão política, sem, no entanto, se ter 

um entendimento profundo sobre estas práticas.  

O interesse do Estado e de outras organizações internacionais consiste 

simplesmente em não reconhecer as outras dimensões da medicina tradicional (a social, 

e já agora espiritual) e pseudo-legitimar tão somente a sua farmacopeia, cerceando, deste 

modo, o seu campo de ação (Meneses, 2005).  

 Os médicos tradicionais, embora reconheçam a complexidade do mundo 

espiritual, encontram nele a essência de sua existência enquanto indivíduos provedores 

de saúde e sobretudo do bem-estar social. Segundo estes, são os espíritos que orientam as 

suas atividades, e é com o auxílio deles que fazem os diagnósticos e prescrevem o 

tratamento adequado para os seus pacientes. Para que o indivíduo se torne médico 

tradicional é necessário que ele seja possuidor (ou possuído) pelos espíritos. Sem os 



195 

 

 
 

espíritos as suas atividades são praticamente inexistentes. Aliás, como os próprios 

médicos tradicionais referiram em entrevista: 

[A prática médica tradicional sem a parte espiritual é] ...como uma arma sem 

munições, não é nada. O espírito é como munição. Nós somos espiritualizados. 

Nós somos médicos tradicionais por causa dos espíritos que carregamos. Se não 

há poder espiritual, não há nada (Entrevista, Maputo, AMETRAMO, 2021). 

 Os médicos tradicionais afirmam que a não valorização e reconhecimento da parte 

espiritual decorre, de um lado, da ignorância e preconceito que o Estado tem 

relativamente a grande parte das práticas médicas tradicionais, e esse desconhecimento 

tem associado esses agentes a práticas obscurantistas, e do outro lado, decorre do 

menosprezo que o Estado tem em relação às práticas médicas tradicionais, sobretudo da 

dimensão espiritual.  

 Na medicina tradicional, a doença comporta duas dimensões que se interligam, a 

dimensão sócio-cultural e a dimensão física(biológica). Ou seja, a doença não é concebida 

como tendo apenas causa física. Ela é mais do que manifestação física, é um fenômeno 

social. Tanto que para a cura, para além de se buscar causas físicas, se torna crucial buscar 

por causas sociais. Desta forma, o médico tradicional, a partir da adivinhação (que 

envolve especialidade espiritual) busca causas sociais e, por conseguinte, procedimentos 

com vista a eliminá-las (Honwana, 2002; Langa, 1992). A adivinhação é feita, muitas 

vezes, através dos tinhlolo (ossículos de adivinhação) e de transe. E para que se seja 

médico tradicional não basta que se tenha conhecimento de um determinado número de 

remédios. Existem condições específicas, para além do conhecimento de remédios, 

necessárias para que se seja ou para que a sociedade considere um indivíduo como 

efetivamente médico tradicional (n’anga/nyanga). Um fator determinante para que 

alguém se torne médico tradicional é a possessão pelos espíritos. Para Langa (1992), por 

exemplo, para que alguém se torne médico tradicional, para além do conhecimento de 

remédios, é necessário: 

ser iniciado kuparura, e isto subentende que o indivíduo seja portador de um 

xikw/tchikwembu. Portanto, nós diríamos que são duas as condições para se ser 

n’anga/nyanga, ao menos: possuir um medicamento ou vários medicamentos 

(quanto mais melhor) e ser iniciado (=kuparura porque portador de um 

xikw/tchikw) (Langa, 1992, p.110,111).  

 Kuparurwa consiste, no entanto, na iniciação e integração do indivíduo como 

médico tradicional. Sendo o fim de um processo de formação do médico tradicional, esta 

cerimónia conta com a entrega ao novo médico de diversos instrumentos de trabalho, e 

sobretudo com a sua apresentação à comunidade, onde esta, por sua vez, pode recorrer 



196 

 

 
 

para a cura de várias doenças. Só depois desta cerimónia é que o iniciado pode ser 

chamado de médico tradicional (n’anga, nyanga ou nyamussoro) (Langa, 1992). Assim 

sendo, o fenômeno de possessão pelos espíritos se destaca como um elemento 

fundamental no exercício da atividade do médico tradicional. Alguma literatura, como é 

o caso do estudo de Langa, prefere o uso do termo local kuyakeliwa ou kuyakelwa para 

se referir a este fenómeno, que significa ser habitado. O termo possessão, para Langa 

(1992), é carregado de vícios e equívocos. Uma vez que, o termo passou a ter uma 

conotação pejorativa e o fenómeno tem sido “compreendido e interpretado 

diferentemente nas diversas culturas tanto na sua manifestação como na sua causa” 

(Langa, 1992, p.50). E por esta razão, o termo possessão não consegue abranger a 

totalidade do seu sentido. Honwana (2002), compreende a possessão pelos espíritos como 

uma condição em que o corpo de um indivíduo vivencia um momento efêmero de 

separação do seu eu para dar lugar à manifestação dos espíritos. E citando Beattie e 

Middleton, refere que a possessão pode caracterizar-se por transe real, assim como, 

transe presumido. Este último refere-se ao fato dos médicos tradicionais serem possuídos 

pelos espíritos, sem no entanto, estes se manifestarem visivelmente, ou seja, os espíritos 

não saem e não falam, mas, ainda assim orientam as suas atividades. Ademais a 

manifestação desses espíritos, nesta condição de transe presumido, pode ser por via de 

sonhos e visões. Portanto, isto mostra que a possessão pelos espíritos é inerente aos 

médicos tradicionais independentemente da sua manifestação (visível) ou não. 

 Os espíritos (Moya, Swikwembu ou Sikwembu e os tinguluve etc.) são, neste caso, 

“almas de pessoas que tiveram uma existência histórica” (Langa, 1992, p.14). O termo 

xikwembu, por exemplo, que é de origem tsonga, significa Deus. No seu plural svikwembu 

significa deuses ou espíritos. Entretanto, os espíritos são essencialmente deuses 

incumbidos de estabelecer harmonia social (Honwana, 2002). O conceito de espírito, no 

seio dessa cultura, baseia-se na ideia de que existe uma vida após a morte física. Ou seja, 

os mortos ganham uma outra forma de existência, com direitos e deveres sobre a família, 

nomeadamente: “serem lembrados, serem tratados e protegerem os vivos” (Langa, 1992, 

p.15). Como refere Honwana, os espíritos dos que morreram exercem uma grande 

influência sobre o mundo dos vivos, ou seja: “o mundo espiritual é uma continuidade do 

mundo dos vivos no sentido em que, mesmo após a morte, os mais velhos continuam a 

orientar e controlar os seus descendentes.” (Honwana, 2002, p.53). De modo que, para 

que haja um equilíbrio social, os indivíduos precisam seguir as orientações e preceitos 



197 

 

 
 

dos espíritos. Com efeito, os mortos continuam fazendo parte da família viva, a morte não 

significa a destruição dos laços entre os vivos e os mortos. Estes apenas mudaram a sua 

forma de existir, mas continuam existindo de tal maneira que eles têm direitos e deveres 

em relação aos familiares. 

  A espiritualidade manifesta nas práticas médicas tradicionais, se de um lado, é 

concebida como supersticiosa, obscurantista e irracional, do outro lado, ela é entendida 

como um sistema de conhecimento coerente e lógico. Peek e Mbiti referem que, apesar 

dessas práticas constituírem o modus vivendi em todo mundo e sobretudo em África, o 

que se observa é que tem havido poucas pesquisas a fundo sobre esses sistemas de 

conhecimento (Mbiti, 1970; Peek, 2002). Por este motivo, se tem perdido muito 

conhecimento sobre esses sistemas como resultado de preconceitos (Peek, 2002). A 

adivinhação como uma forma de espiritualidade exercida pelos médicos tradicionais, é 

concebida como um sistema baseado em um amplo e complexo corpo de conhecimento. 

Um meio através do qual se manifesta a episteme de uma determinada comunidade a 

partir de um sistema de interpretações. E um adivinho (mulhalhuvi), segundo Langa 

(1992): 

deve possuir um xikw/tchikw, pelo qual ele trabalha. Com efeito, o homem não 

trabalha por si mesmo, mas é o xikw/tchikw que trabalha através dele. Numa 

palavra, nós diríamos, numa linguagem ocidental, que o mulhalhuvi é uma 

pessoa possessa (mas nunca entra em transe) (Langa, 1992, p.111).  

 O adivinho geralmente é a primeira instância que se recorre de modo a se ter o 

diagnóstico e as prescrições do que se deve doravante fazer para encontrar a cura ou 

resolução de um determinado problema social. Para Peek (2002), esses sistemas não 

podem ser entendidos como um conjunto de comportamentos arbitrários e 

idiossincráticos. E não devem ser concebidos apenas como outras formas de 

conhecimento ou como outras formas de manifestação cultural, mas sobretudo como tipos 

de conhecimentos de que dependem vários grupos sociais, tanto em contextos urbanos 

assim como rurais.  

 A literatura refere que pelo fato desse conhecimento não ser acessível a muitos e 

não ser compreensível a indivíduos comuns ou fora dessa cosmovisão, é interpretado 

como mágico e irracional (Granjo, 2009, [s.d.]; Honwana, 2002; Mbiti, 1970; Peek, 2002; 

Eze, 2002; Langa, 1992). Aliás, este é o posicionamento, como nos referimos acima, do 

Estado moçambicano. Langa refere que não obstante esta visão, é importante a partir de 

pesquisas demonstrar a legitimidade epistêmica dessas práticas: 



198 

 

 
 

Para um estranho, as práticas desta religião não passam de uma amálgama de 

gesto sem conexão uns com os outros. Por isso, achámos indispensável 

demonstrar que se trata de um verdadeiro sistema que tem os seus princípios de 

coerência. Este sistema não é estático e o passado mostra-nos o seu carácter 

dinâmico. É um sistema que tem a sua cosmovisão, que se caracteriza pela 

hierarquização dos elementos do Cosmos (Langa, 1992, p.135). 

 E. Chukwudi Eze (2002), embora fale de um tipo específico de adivinhação entre 

os povos Yuruba, argumenta que a adivinhação entre os povos africanos deve ser 

entendida como uma forma específica de conhecimento, um sistema complexo de 

interpretação e compreensão dos problemas quotidianos: 

  

[...[ é um procedimento que busca o conhecimento do destino, ou seja, da 

trajetória da vida. É uma tentativa de alcançar uma autocompreensão individual 

e social cada vez maior a fim de determinar, acima de tudo, o caminho correto 

a ser seguido por suas ações na vida (Eze, 2002; p.174). 
  

 A adivinhação se coloca, assim, como um meio que busca a compreensão 

profunda dos problemas quotidianos, a partir de formas epistemológicas específicas. O 

sistema de adivinhação é constituído por uma estrutura teórica de interpretação que se 

assemelha a qualquer teoria da verdade ou da razão. O processo de interpretação no 

sistema de adivinhação busca essencialmente formas de obter conhecimento, sobretudo o 

conhecimento moral. E sendo a adivinhação um sistema de conhecimento interpretativo 

como outros, é natural que surjam questões relativas à natureza do conhecimento, tais 

como, que tipo de entendimento é capturado na prática de adivinhação, que tipo de 

verdade os pesquisadores buscam, ou ainda como distinguir entre o verdadeiro e falso 

nesse sistema de conhecimento (Eze, 2002). Na mesma linha, Honwana, concebe a 

adivinhação como uma fonte vital de conhecimento. Visto que, é através da adivinhação 

que os médicos tradicionais buscam o conhecimento das causas de determinadas doenças 

e soluções de cura. Portanto, ela oferece elementos para a tomada de decisão em um 

determinado caso de doença. A adivinhação, encontra-se inserida dentro de um sistema 

próprio de conhecimento e princípios, cujo decurso se orienta de forma lógica e racional. 

Para Honwana, a própria procura da cura através dos agentes detentores de técnicas de 

adivinhação se traduz como procura de conhecimento, “um conhecimento que ultrapassa 

a percepção e compreensão das pessoas e que lhes possibilita restabelecer o equilíbrio nas 

suas vidas” (Honwana, 2002, p.34).  

  

[...] o adivinho transforma o discurso dos espíritos dos antepassados numa 

mensagem mais inteligível para os vivos, o que permitirá acção prática. (...) Na 

verdade, para procurar conhecimento e descobrir as causas dos males do doente, 



199 

 

 
 

o nyamusoro estabelece comunicação com os espíritos dos antepassados através 

dos tinhlolo e do transe, um tipo de comunicação não acessível ao comum dos 

mortais... (Honwana, 2002, p.237). 

 Portanto, estes sistemas de pensamento apresentam formas próprias de 

racionalidade que comportam para determinado grupo ou cultura sentidos próprios, sendo 

significativos no seu próprio contexto. Não existindo, dessa forma, uma racionalidade 

universal, mas sim racionalidades.  

 Os médicos tradicionais atuam como agentes de intermediação entre as pessoas e 

o mundo dos espíritos. E através de suas técnicas de adivinhação captam e interpretam as 

orientações dos espíritos para uma ação concreta, tal como a cura de uma determinada 

enfermidade combinada com a aplicação de conhecimentos da farmacopeia ervanária, a 

busca de proteção, a busca de causas de determinados infortúnios etc.  

[...] eu assim como estou sou homem espiritual, porque eu faço consulta, curo e 

trato, eu praticamente sou direcionado (guiado) com o (por um) espírito então 

se (eu ignoro) ignora a ele (o espírito), as coisas não correm bem (Entrevista, 

Inhambane, AMETRAMO, 2021 – grifos acrescidos). 

Esta relação de interdependência entre os espíritos e humanos tem o que Honwana 

chamou de natureza interpenetrativa, ou seja, há uma interação mútua e imanente: 

[...] existe uma interdependência entre os seres humanos e os espíritos. Esta 

natureza interpenetrativa entre humanos e divindades está ligada à questão 

fenomenológica da existência, da identidade e da capacidade individual de 

acção. Os agentes espirituais possuem pessoas apoderando-se dos seus corpos e 

faculdades, vivem e crescem nas pessoas, expressam-se através de pessoas. As 

pessoas por seu torno, vivem com os espíritos, assumem a personalidade dos 

espíritos e dão sentido à sua vida através de espíritos. Os indivíduos também se 

transformarão, a seu tempo, em espíritos. Desta forma, a abordagem (...) 

permite-nos considerar os espíritos não só como agentes externos que controlam 

e mudam as identidades das pessoas, mas a própria essência da identidade 

humana. Através da possessão pelos espíritos, os indivíduos possuídos podem 

assumir múltiplas identidades pelo facto de serem hospedeiros de vários agentes 

espirituais (Honwana, 2002, p.265,266). 

 A doença do chamamento se configura como início da dependência do indivíduo 

(futuro médico tradicional) em relação aos espíritos. E os médicos tradicionais (enquanto 

indivíduos possuídos pelos espíritos), funcionam como intermediários e/ou porta-vozes 

dos espíritos em relação aos seus consulentes. O processo de iniciação para a medicina 

tradicional marca a separação entre o indivíduo possuído pelos espíritos (futuro médico 

tradicional) e as pessoas comuns (o resto da sociedade), isto porque, segundo Honwana 

(2002), “os iniciados são moldados numa nova personalidade e adquirem novos valores, 

novas categorias conceptuais e novos hábitos. Aprendem a estabelecer contacto com o 

mundo espiritual, a viver com espíritos no corpo e a manusear os instrumentos da 



200 

 

 
 

profissão.” (Honwana, 2002, p.81, 82). O processo de iniciação é antecedido pela doença 

do chamamento (ou doenças provocadas pelos espíritos). Deste modo, a pessoa eleita para 

se tornar médico tradicional passa a padecer de doenças provocadas pelos espíritos e só é 

curada quando passa pelo processo de iniciação. Geralmente a pessoa que padece de 

doenças dos espíritos recebe o diagnóstico quando procura um médico tradicional. Este 

informará ao seu consulente que a doença que possui é provocada pelos espíritos de sua 

família, os quais pretendem que o mesmo se torne médico tradicional. Por esta razão:  

a possessão pelos espíritos é um processo muito violento, que implica o 

deslocamento temporário da alma (ou essência) do indivíduo possuído e a 

consequente substituição pela alma de outrém. (...) através da possessão, o 

indivíduo ascende a uma posição superior ao comum dos seres humanos, 

ficando mais próximo do mundo dos espíritos dos antepassados (Honwana, 

2002, p.88). 

 A doença de chamamento é um momento de sofrimento que se traduz, ao mesmo 

tempo, como estratégia de convocação por parte dos espíritos para que o indivíduo passe 

a assumir a sua nova vocação. Ao ser eleito pelos espíritos, o indivíduo precisa seguir o 

chamamento, a recusa significa que este ficará doente para toda sua vida (Honwana, 

2002). A impossibilidade de recusa ao chamamento, mostra o poder autoritário que os 

espíritos dispõem sobre os indivíduos escolhidos, sendo estes forçados a habitar ou ser 

habitados pelos espíritos. Portanto, a partir do momento de escolha, se estabelece uma 

relação de dependência entre o indivíduo eleito e os espíritos:  

O indivíduo nada pode fazer senão seguir a vontade espiritual e tem que 

aprender a viver com eles através do processo de iniciação. Por outro lado, 

também existe uma dependência dos espíritos, que necessitam de um corpo 

humano para cumprirem os seus objetivos. Em consequência, indivíduos e 

espíritos dependem uns dos outros (Honwana, 2002, p.91). 

 Todavia, para os médicos tradicionais, como atestam os dados obtidos em 

entrevistas, assim como, alguns estudos, o seu ofício (diagnóstico e cura), é 

essencialmente imanente aos espíritos que os habitam. De forma que, para eles torna-se 

inconcebível o reconhecimento apenas da dimensão ligada às plantas. 

 

Nós somos médicos tradicionais completos. Então os espíritos são eles que nos 

orientam no trabalho. Entretanto, eles só valorizam as plantas para a cura sem 

espíritos, às vezes as plantas só não servem. Essas plantas têm dono, que são os 

espíritos, estas a perceber. Por isso que o Ministério da Saúde tentou 

desenvolver sozinho (com as plantas recolhidas/expropriadas), mas não 

desenvolve porque não tem aquela parte espiritual. (Entrevista, Maputo, 

AMETRAMO, 2021). 



201 

 

 
 

Granjo, em seus estudos sobre esta problemática, tinha chegado às mesmas 

conclusões:  

Para os tinyanga, as suas capacidades curativas são inseparáveis dos espíritos 

que os possuam e, mesmo quando recorrem a farmacopeia com eficácia química 

reconhecida, o sucesso dos tratamentos poderá implicar a concordância dos seus 

espíritos e dos antepassados do paciente, o que por sua vez implica acções 

rituais. Dessa forma, reconhecer a validade apenas dos seus recursos botânicos 

e dos seus procedimentos bioquímicos seria, para eles, absurdo, ineficaz e 

inaceitável (Granjo, 2009, p.569).  

 O que notamos durante o trabalho de campo é que no saber médico tradicional a 

aplicação do conhecimento das plantas não é essencialmente separada da dimensão 

espiritual. Estas dimensões, muitas vezes, se complementam ou se interdependem. A 

espiritualidade, sobretudo o fenômeno de possessão são a base que sustenta todo o sistema 

de pensamento médico tradicional: “(...) Nós somos espiritualizados. Nós somos médicos 

tradicionais por causa dos espíritos (...). se não há poder espiritual não há nada.” 

(Entrevista, médico tradicional, Maputo, 2021). E sem esta espiritualidade, tal como se 

referiu anteriormente, as plantas perdem o seu valor. 

Contudo como constatam diferentes estudos, sobretudo os estudos de G L 

Chavunduka and Murray Last:  

[...] existe um perigo inerente de que o conhecimento médico tradicional seja 

definido simplesmente em termos de sua expertise técnica em ervas, que essa 

experiência, por sua vez, seja reconhecida apenas por sua farmacognosia 

empírica, sem referência à matriz simbólica e ritual na qual é utilizada – e muito 

menos à matriz social na qual esses rituais e símbolos adquirem significado em 

um determinado tempo ou lugar (Chavunduka, G. L. e Last, Murray, 1986, 

Tradução livre). 

 

7.4 A necessidade de policiamento ou controle interno (entre os médicos 

tradicionais) contra práticas ou condutas consideradas nocivas. 

O discurso relativo à existência de práticas consideradas nocivas no contexto das 

práticas médicas tradicionais não é de todo vazio. Os próprios médicos tradicionais 

reconhecem a existência dessas práticas no seio do seu grupo. Entretanto, enquanto para 

algumas instituições e entidades estas práticas têm na dimensão espiritual o seu 

fundamento, para os médicos tradicionais elas se fundam na existência de falsos médicos 

que contrariam os princípios e normas que caracterizam a medicina tradicional. É à vista 

disso que uma das razões assentes na reivindicação e defesa da regulamentação se 

sustenta no controle e na eliminação desses falsos médicos e dessas práticas. São 

considerados falsos médicos aqueles que, não tendo nenhum “chamamento”, exercem 

estas atividades (por exemplo, quando estes afirmam como vimos acima, que que a 



202 

 

 
 

espiritualidade é o elemento definidor e legitimador de  um verdadeiro médico 

tradicional), outrossim são considerados falsos médicos aqueles que violam os preceitos 

estabelecidos no seio do grupo, exercendo práticas classificadas como proibidas ou como 

não fazendo parte do conjunto de práticas consideradas próprias daquela profissão ( por 

exemplo, médicos tradicionais que praticam a feitiçaria, e o uso de partes de corpo 

humano nas suas atividades).  

Muitas vezes, são práticas que ultrapassam a fronteira terapêutica. Muitos dos meus 

informantes relataram a existência de “médicos tradicionais” que, a pedido dos seus 

consulentes, praticam feitiçaria e rituais com o objetivo de fazer mal a uma determinada 

pessoa, indo na contramão dos princípios próprios da medicina tradicional. Em algumas 

ocasiões, no meu trabalho de campo, sobretudo em Maputo e Gaza, as associações, em 

particular a Ametramo, reuniam os seus membros, frequentemente, com o objetivo de 

resolver determinados casos de falsos médicos associados a práticas, consideradas 

contrárias à medicina tradicional. Muitas destas reuniões eram restritas e a nossa 

participação nunca foi permitida. A maior parte dos litígios mediados, nessas reuniões, 

tinham a feitiçaria como centro. Tal como se referiu um dos nossos informantes: 

(...) muito mais, os conflitos que resolvemos dentro da nossa associação é essa 

coisa de feitiçaria, outros problemas canalizamos para a liga dos direitos 

humanos, para a procuradoria, tribunal, OMM, etc. (Médico tradicional, 

entrevista, 2021). 

A questão da feitiçaria, portanto, faz parte das justificativas para a defesa da 

regulamentação da medicina tradicional, uma vez que estas práticas derivam, em parte, 

dos próprios grupos ou redes de médicos tradicionais. Por exemplo, quando questionado 

sobre a existência dessas práticas no interior das redes de medicina tradicional, os nossos 

informantes responderam:  

Olha, o médico tradicional conhece isso, por natureza. Agora, o que é que nós 

queremos?! Queremos que ele separe as coisas, quando é curandeiro ser só 

curandeiro, feitiçaria do outro lado (Médico Tradicional, entrevista, 2021).  

Um outro informante referiu:    

[...] bem, na verdade, dizer que não existe estaria a mentir. Existe, mas a 

Ametramo está contra isso, a Ametramo foi criada para que possamos defender, 

lutar contra os feiticeiros. O médico tradicional não é feiticeiro, o médico 

tradicional é para curar, e o feiticeiro é que é o nosso inimigo. E a que possa 

estar inscrito na Ametramo e ser feiticeiro, mas um dia vai ser descoberto. 

Porque nós estamos contra a feitiçaria (Médico Tradicional, entrevista, 2021). 

 Portanto, não obstante os curandeiros tenham como natureza do seu ofício a cura 

de enfermidades e luta contra a feitiçaria, o paradoxo é que estes mesmos curandeiros, 



203 

 

 
 

por possuírem conhecimentos profundos sobre a feitiçaria, em alguns casos são 

solicitados para exercê-la. Como refere Meneses (2004a, 2005), em alguns casos os 

médicos tradicionais são “maliciosamente” usados. A busca incessante de promoções, de 

sorte no trabalho, nos negócios, a busca de riqueza etc., ou seja, as incertezas e crises que 

se vivem no mundo contemporâneo fazem com que os médicos tradicionais sejam cada 

vez mais solicitados. Isto mostra o quanto a feitiçaria e a medicina tradicional estão 

intrinsecamente ligados. Aliás, alguns estudos referem que o poder que ambos detêm (o 

médico tradicional e o feiticeiro) deriva da mesma essência, apesar de terem orientações 

de propósito bem distintas:  

O mungoma (mago, curandeiro) é, por consequência, o inimigo declarado do 

noyi (deitador de sorte [Feiticeiro]). É muito possível que, na origem, o poder 

de ambos seja da mesma natureza. Mas o uso que dele fazem é absolutamente 

oposto: um serve-se dele em interesse da sociedade; o outro, contra esse mesmo 

interesse (Junod, 1996, p.433).  

Entretanto, embora os médicos tradicionais reconheçam a existência de feiticeiros 

em suas agremiações, no meu trabalho de campo os médicos tradicionais sempre 

buscaram evidenciar as diferenças que os separam dos feiticeiros. A cura, a promoção da 

paz e do bem estar foram os elementos referidos como associados à prática médica 

tradicional. E esta diferença é que torna o médico tradicional inimigo do feiticeiro.   

Os litígios que envolvem a feitiçaria, segundo os nossos informantes, por causa da 

sua complexidade, nunca são encaminhados para os tribunais. Porque para a intervenção 

de um tribunal:  

Tínhamos que pegar o nosso código de conduta, para facilitar o juiz. Porque isso 

são coisas invisíveis, porque até nós médicos tradicionais para descobrirmos um 

feiticeiro é preciso se armar, se você não se armou não descobre. Tenho que 

estar diante dos meus instrumentos de trabalho para poder ver se é feiticeiro ou 

não é e de que nível é esta feitiçaria. Porque há feitiçaria reforçada, essa aí é 

perigosa, quando a pessoa é feiticeira e vai buscar outras coisas para reforçar a 

feitiçaria, quando diz que você há de ver é porque algo vai chegar a sua casa, ou 

porque você vai quebrar o pé ou alguma coisa... (Médico Tradicional, entrevista, 

2021). 

Portanto, o que decorre nessas situações, quando há casos de denúncia ou queixas 

envolvendo feitiçaria, muitas vezes, os tribunais ou outras instituições remetem os casos 

aos médicos tradicionais. Estes por sua vez se reúnem para solucionar os litígios, e 

posteriormente enviam o relatório sobre a decorrência dos casos à instância que os 

solicitou:  

[...] o tribunal quando se trata dessas coisas [Feitiçaria] ela remete o caso para 

nós, e nós resolvemos ao nível da AMETRAMO e dizem resolve esse problema 



204 

 

 
 

e depois vão nos dar relatório. E nós damos o relatório (Médico Tradicional, 

Entrevista, 2021).  

Meneses (2019) refere que este tipo de mediação em Moçambique começou em 

meados de 1980, período em que começam a surgir várias instâncias locais de resolução 

de conflitos. Desta feita, os médicos tradicionais passaram a ser considerados agentes 

importantes na resolução de conflitos ligados à feitiçaria. E as deliberações surgidas na 

resolução desses conflitos passaram a ser consideradas pelos juízes (Meneses, 2019). 

Portanto, muitas vezes, as acusações, denúncias ou queixas de feitiçaria, quando 

apresentadas, quer por ONGs, estruturas locais (secretários de bairro, chefes de quarteirão 

etc), polícias ou tribunais, elas são, em última instância, mediadas, informalmente, pelas 

associações de medicina tradicional, sobretudo a Ametramo (Meneses, 2019, p.298). 

Este facto revela a existência, nestes contextos, de múltiplos sentidos de produção 

de justiça, o que Meneses chamou de um mosaico de ordens sociojurídicas ou pluralismo 

jurídico. Para Meneses (2019), num contexto em que os sentidos ontológicos são 

múltiplos, o pluralismo jurídico, na resolução de conflitos se torna imprescindível. No 

caso de conflitos ligados à feitiçaria a intervenção dos curandeiros (tidos como 

especialistas em espíritos) se torna importante não apenas porque contribui na 

identificação dos feiticeiros, assim como na produção de provas, quer seja para a sua 

identificação como feiticeiro, assim como de sua ação em um determinado evento.  

A crescente centralidade destes ‘novos’ agentes jurídicos parece assentar, entre 

outros fatores, no facto de ser extremamente difícil demonstrar a culpa do 

acusado sem a presença de evidências, especialmente quando os acusados 

negam as acusações; em condições tão precárias, o papel do curandeiro torna-se 

imprescindível, pois só ele parece ser capaz de ‘ver’ as provas (Meneses, 2019, 

p. 299). 

Estes cenários, ainda que sejam articulados de maneira informal, mostram a 

existência, no contexto moçambicano, de diferentes experiências e sentidos de justiça 

social. Mostram uma abertura, embora tímida, para o funcionamento desses sistemas 

segundo os seus próprios princípios epistémicos e ontológicos em conjugação com 

outros.   

Outro caso de desvio de principíos, relatado pelos médicos tradicionais, refere-se 

aos panfletos publicitários, considerados enganosos, difundidos em jornais e fixados, 

sobretudo, nas ruas das grandes cidades por aqueles considerados pelas associações por 

falsos curandeiros (Charlatães). Estes panfletos, geralmente, anunciam ou prometem 

milagres, a cura de todo o tipo de enfermidades e a resolução de várias adversidades 



205 

 

 
 

sociais como falta de amor, falta de sorte, aumento do tamanho de penis, falta de emprego, 

sucesso nos negócios, entre outros. Estes falsos médicos, segundo os nossos informantes, 

geralmente não se filiam a nenhuma associação, atuam de forma isolada e muitos deles 

provêm de outros países, sobretudo dos países vizinhos.  

Não conseguimos controlar os médicos estrangeiros, só conseguimos ver 

panfletos, e estamos (...) atrás dos panfletos para retirar. Quando eles chegam só 

vimos os panfletos, não sabemos como é que eles entram, de onde eles vêm, e 

não sabemos o conteúdo do que eles querem fazer. Nós só descobrimos os 

panfletos e mandamos expulsar e tiramos os panfletos e entramos em contacto 

com as pessoas para poderem deixar disso, porque a medicina tradicional ela 

não tem publicidade. É proibido fazer publicidades enganosas (Médico 

Tradicional, entrevista, 2021).  

Embora as justificações dos nossos informantes tinham como intenção afastar a 

responsabilidade dessas práticas aos médicos tradicionais nacionais, em nosso trabalho 

de campo, foi, também, possível observar vários panfletos publicitários com origem local. 

Por exemplo:  

Figura 1 – Publicidade de atividades médicas tradicionais nas ruas da cidade de 

Maputo.  

 

     Fonte: Fotografias do autor (2022) 

É importante referir que estas publicidades migraram, também, para as redes sociais 

e são encaminhadas por via de mensagens de textos em celulares.  

Figura 2 – Publicidades de atividades médicas tradicionais feitas por mensagens 

de textos em celulares. 



206 

 

 
 

 
Fonte: Mensagens publicitárias enviadas para o autor. 

 

Para Meneses (2019), estas publicidades refletem as formas de vida dos “novos” 

curandeiros, que, ao contrário dos médicos tradicionais que habitavam no campo, estes 

vivem nas cidades  

Onde é possível detectar símbolos que anunciam a sua presença e os seus 

préstimos nos jornais (...). Este facto, associado à ligação à medicina moderna e 

aos problemas da modernidade urbana (emprego, progressão nas carreiras, 

sucesso nos exames, etc.), reflete o caráter inerentemente moderno dos 

curandeiros, dos médicos tradicionais. (Meneses, 2019, p.293).  

Em contrapartida, para Xaba (2005), é justamente o agravamento das condições 

econômicas (que caracterizam o mundo moderno) que levou com que muitos se 

estabelecessem como “médicos tradicionais”, sem, no entanto, passarem por uma 

formação para o efeito. Estes “impostores”, como os denomina Xaba (2005), geralmente 

afirmam possuír soluções para todo o tipo de problemas e, muitas vezes, possuem “ 

‘certificados’ que afirmam pertencerem a uma ou outra ‘associação’ ou ‘organização’ de 

‘curandeiros tradicionais’” (Xaba, 2005, p.411).  

Uma outra forma de proliferação de charlatanismo (ou formas consideradas 

ilegítimas) no seio da medicina tradicional e que preocupa as associações têm  a ver com 

a compra/venda de espíritos para que um indivíduo se torne curandeiro (médico 

tradicional): “...há uns curandeiros que vendem almas, vender almas a uma pessoa, para 

usar. Não é [dom de] Deus. Esses curandeiros são feiticeiros” (Médico Tradicional, 

entrevista). É que o indivíduo, segundo os nossos informantes, torna-se médico 

tradicional, por via de regra, a partir de herança familiar. Ou seja, é necessário que no 

passado algum membro de sua família consanguínea tenha sido médico tradicional. Desta 

forma, os espíritos escolhem algum membro da família para dar continuidade ao legado. 

Entretanto, o que tem sucedido, segundo os nossos informantes, é que tem havido cada 



207 

 

 
 

vez mais casos de indivíduos que vão a procura do domínio dessas práticas e, em 

contrapartida, de médicos tradicionais prontos a oferecer o/os seu/seus conhecimento/os, 

seus espíritos em troca de dinheiro. Ainda segundo os meus informantes, esse processo 

de venda de almas e de poderes se estende não apenas a pessoas que tencionam ser 

curandeiros, do mesmo modo, pastores de igrejas evangélicas.  

E ao mesmo tempo vais perceber que (...) essas igrejas são de agora e sabes o 

que é que são aquelas coisas que andam a fazem cair as pessoas, é uma droga, 

muitos vão buscar aquelas drogas, raizes lá (nos) curandeiros, (...)buscam 

aquelas energias que você cai (que fazem as pessoas caírem nas igrejas) esta 

perceber e fazem aquela magia e trazem aqui e chegam abrem igreja. Mas, sabe 

o quê? Maior parte desses que estão aqui a fazer esses espetáculos são pessoas 

que não são nada, foram buscar energias, almas. Se intitulam de profetas, abrem 

igrejinhas para enganarem as pessoas (Entrevista, médico tradicional, 2021). 

Ao mesmo tempo que reconhecem que a maior parte dos pastores dessas igrejas 

recorrem aos médicos tradicionais para a compra de poderes, reconhecem igualmente (ao 

afirmarem que o que os pastores dessas igrejas fazem não passa de espétaculos, ou 

exercícios para enganar as pessoas) que as suas práticas, de algum modo, estão 

acompanhadas de charlatanismos. Desta forma, para Honwana (2002) com a proliferação 

desse tipo de prática torna-se difícil distinguir os verdadeiros médicos tradicionais dos 

fraudulentos (Honwana, 2002). Acabando por dificultar, cada vez mais, o próprio 

processo de regulamentação dessa prática. Para Meneses (2019), a compra dos espíritos 

“ameaça transformar as atividades dos médicos tradicionais num mercado de trabalho e 

de investimento pessoal para a obtenção de recursos financeiros. Porém, e como alertam 

vários curandeiros, esta «compra» leva os «curandeiros a perder as forças deles, força 

para curar pessoas...esses são feiticeiros, só faz feitiço»” (Meneses, 2019, p. 227).  

Um outro cenário de desvio que deu origem às reivindicações por parte dos médicos 

tradicionais para a regulamentação da atividade médica tradicional tem a ver com o uso 

de partes do corpo humano, sobretudo de Albinos, nas atividades médicas tradicionais. A 

última reivindicação notável, que chamou atenção da mídia e de vários segmentos da 

sociedade, ocorreu em 2016, quando várias organizações denunciaram casos de 

perseguição, raptos e assassinato de Albinos por parte dos médicos tradicionais. 

Entretanto, este fenômeno tem um histórico relativamente antigo e de tempos em tempos 

vai experienciando momentos de intensidade e de esmaecimento.  Na pesquisa realizada, 

os meus informantes reconheceram a existência dessas práticas dentro das associações, 

embora um grupo menor também tenha refutado a sua existência.  



208 

 

 
 

Infelizmente isso acontece, mas é desumano e tem que se travar isso. Vamos lá, 

dizem que é da nossa parte, mas pode não ser só da nossa parte, yah isso 

acontece. Mas isso estamos a combater, e vai se travar isso (Médico Tradicional, 

entrevista). 

Contudo, os médicos tradicionais, por via das suas associações, foram autorizados 

a realizar a sua profissão, sem regulamentação. Esta foi uma solução imediata para os 

problemas que os médicos tradicionais enfrentavam na altura, ligados à proibição e 

marginalização das suas atividades. Entretanto, com o passar dos anos vários problemas 

(como os que foram apresentados acima) foram surgindo, os quais precisavam de um 

outro tipo de intervenção por parte do Estado. Instituições e entidades governamentais e 

não governamentais, inclusive os próprios médicos tradicionais, estão de acordo com a 

necessidade de fortalecer os instrumentos normativos da medicina tradicional. Estes 

referem que a única forma de acabar com as práticas nocivas seria com o estabelecimento 

de um regulamento, que poderia ajudar no policiamento ou controle dessas práticas 

consideradas desviantes. Portanto, a regulamentação tem sido a via reivindicada e 

recomendada. Por exemplo, questionando um representante de uma entidade do Estado, 

que zela pela área médica tradicional, sobre como o Estado pretende eliminar as práticas 

nocivas no contexto das práticas médicas tradicionais, afirmou: 

[...] de facto, enquanto nós não tivermos a lei, os regulamentos, a medicina 

tradicional vai continuar a ser exercida sem muita segurança, apesar de as 

próprias associações terem códigos de conduta, mas falta-nos ainda documentos 

macros para estabelecer estas balizas, penalizações, e também, e não só o 

exercício da medicina tradicional no país, mesmo para aqueles que vêm para 

fazerem a medicina tradicional no nosso país, eles têm que encontrar 

instrumentos legais que lhes orientem que olha se tu fores até aqui vai ser 

penalizado, conhecer os seus direitos e seus deveres e penalizações, se essa 

medicina for mal usada. Agora a nossa perspectiva como governo é que aquelas 

práticas que são nocivas à saúde das populações sejam banidas, porque é isto 

que mancha a nossa medicina tradicional, então a legislação iria nos ajudar a 

reduzir essas práticas nocivas, porque, de facto, não se justifica nós usarmos 

órgãos humanos para...é verdade que a medicina tradicional a gente diz que ela 

usa plantas, usa corais, usa minérios, espécies medicinais, usa animais, mas não 

pode ir matar uma pessoa, para poder ter...então isso é crime, está fora daquilo 

que é uma orientação dentro desta classe (Entrevista, DNMTA, 2021). 

Num estudo sobre a medicina tradicional na África do Sul, com o objetivo de 

analisar formas seguras de exercer esta profissão e de “determinar os perigos da prática 

médica indigena”, Xaba (2005, p.412), refere que para a mitigação de casos ligados a 

proliferação de charlatões e crescentes casos de “assassinatos por feiticeiros”, 

“assassinatos por mutilações”, e consequente uso de partes humanas para remédios, 

resultou em recomendações como: a regulamentação da prática médica tradicional, 

mobilizações por via de programas de educação, condenação para feiticeiros, lei de 



209 

 

 
 

controle de feitiçaria, a criação de tribunais especializados em feitiçaria que pudessem 

assessorar os sistemas judiciais formais, criação de tribunais tradicionais para julgar casos 

de feitiçaria etc.  O interessante na experiência sul africana, o que se pode identificar, com 

o caso dos médicos tradicionais em Moçambique, é que os processos de reivindicação 

para a regulamentação da prática médica tradicional se intensificaram depois de 

denúncias de existência de charlatões, de assassinatos e de casos de feitiçaria. Para os 

médicos tradicionais em Moçambique, assim como as recomendações dos estudos sul 

africanos, o argumento é de que a regulamentação seria o caminho para o controle dessas 

práticas consideradas nocivas no contexto das práticas médicas tradicionais e, sobretudo, 

de falsos médicos. Tal como a criação das associações se consagrou como uma forma de 

legitimação das atividades médicas tradicionais face a uma visão reprimidora e 

marginalizadora por parte do Estado.  

Os médicos tradicionais acreditam que a regulamentação fortalecerá a legitimidade 

de suas práticas e, assim, eliminará as práticas nocivas associadas a sua profissão. 

Enquanto isso não ocorre, os casos de desvios, que de tempos em tempos vão chamando 

atenção da sociedade, são politicamente aproveitados pelos médicos tradicionais para 

reforçar as suas reivindicações sobre a necessidade de regulamentação das suas 

atividades.  

 

7.5 Entraves na regulamentação da medicina tradicional: entre incertezas e 

esperanças  

Não sabemos nada...agora já calamos...nem 

se fala mais sobre esse assunto e não vale a 

pena andarmos a falar, porque estaremos a 

falar para nada (Médicina Tradicional, 

entrevista). 

Os médicos tradicionais, ao mesmo tempo que reconhecem que com a 

regulamentação seria possível resolver boa parte dos problemas que afetam a medicina 

tradicional, carregam consigo grande descrença da sua efetivação. As razões dessa 

descrença são várias, nomeadamente: (1) a não participação inclusiva dos principais 

atores nos processos de regulamentação, (2) a expropriação e apropriação dos seus 

conhecimentos por parte do Estado (são parte interessada pela expropriação, por isso a 

demora e desleixo pela regulamentação e (3) a falta de informação e morosidade por parte 

das estruturas competentes (vontade política).  A não participação inclusiva dos médicos 



210 

 

 
 

tradicionais em instituições estatais que lidam com a medicina tradicional e, sobretudo, a 

sua exclusão na produção da legislação, têm sido grandes críticas que as associações de 

medicina tradicional têm lançado ao Estado. Estes apontam que, quase sempre, são 

chamados depois da materialização das propostas de regulamentação, apenas para 

legitimar algo sobre o qual não participaram e não dispõem de informações sobre os 

contornos de sua produção, possibilitando, assim, a imposição de agendas e decisões.  

[...] por vezes fazem as coisas sem termos chegado a nenhum consenso, nós 

geralmente assumimos no fim, por exemplo o estatuto, o código de conduta 

(proposta da regulamentação), produziram entre eles e nos fizeram chegar. E 

não podia ser assim, tinham que primeiro acolher as sensibilidades de todas as 

províncias, convidando os membros, e depois daí produzirem um código ou 

estatuto, de modo que houvesse consenso nosso, nós conhecedores das plantas. 

Por isso há coisas que [fazem] e nós não temos conhecimento... (Entrevista, 

AMETRAMO, XAI-XAI, 2021). 

            A exclusão, como referem os médicos tradicionais, tem se fundado na 

desqualificação exercida sobre eles. Associando-lhes, muitas vezes, a pessoas 

analfabetas, e por isso, incapazes de decidirem, eles próprios, sobre várias questões que 

dizem respeito à sua atividade. E ao serem considerados analfabetos faz com que sejam, 

sistematicamente, excluídos de processos que são profundamente determinantes no 

processo da regulamentação e, de instituições estatais que administram as práticas 

médicas tradicionais.  

            Esta questão está intrinsecamente relacionada ao segundo ponto referente às 

acusações de expropriação e apropriação dos conhecimentos sobre as plantas. Os médicos 

tradicionais exigem das estruturas governamentais respostas sobre as plantas recolhidas 

com a promessa de catalogá-las e, consequentemente, concedê-las o direito de 

propriedade intelectual. Isto porque, para os médicos tradicionais esses elementos são 

parte importante no processo de regulamentação das práticas médicas tradicionais.   

[...] É que também para se oficializar uma coisa, primeiro tem que ter bases, 

como nós colhemos plantas, 160 plantas, para que a Direção Nacional da 

Medicina Tradicional, metesse no laboratório e nos trouxesse respostas, o 

caminho para a oficialização seria esse, porque não vamos oficializar sem bases. 

Só depois da resposta é que poderíamos ter uma legalização concreta (...)Nós 

não estamos a sentir o calor da direção da medicina tradicional, mas isso não é 

uma coisa para pôr no relatório, é uma conversa... (Entrevista, AMETRAMO, 

Xai-Xai, 2021). 

            Entretanto, os próprios médicos tradicionais estão cépticos relativamente ao retorno 

dessa resposta. Fato que, para eles, e esta passou a ser a narrativa, as instituições estatais 

teriam expropriado os seus conhecimentos sobre as plantas. Visto que, esse processo vem 



211 

 

 
 

há mais de 10 anos e as autoridades que tutelam a área nada informam sobre o assunto e 

as instituições da área médica tradicional justificam que a proposta para a aprovação da 

legislação sobre a medicina tradicional foi avaliada pelos órgãos competentes e dessa 

avaliação houve recomendações. Estas recomendações foram consentidas e os erros 

retificados. Desse processo falta, segundo este órgão, que sejam novamente solicitados 

pelas instituições competentes para que apresentem novamente a proposta de modo que 

seja encaminhada para aprovação. Portanto, para este órgão (DNMTA), o processo de 

regulamentação, que já dura mais de 10 anos, já não depende essencialmente da sua 

competência, mas sim, da boa vontade política das instituições responsáveis para o efeito 

(Conselho de Ministros e Assembleia da República).  

            Entretanto, por causa da falta de regulamentação, os desvio e desmandos vão 

prevalecendo e se perpetuando, de um lado, por instituições (governamentais e não 

governamentais) e pesquisadores com a expropriação dos conhecimentos dos médicos 

tradicionais, e de outro lado, causados pelos próprios médicos tradicionais e charlatões, 

com a violação dos direitos humanos (o uso de partes de corpo humano, entre outros), o 

uso de métodos não adequados e a propagação de mitos e mentiras sobre curas. A não 

aprovação cria limites no desenvolvimento da própria medicina tradicional, permitindo, 

muitas vezes, com que se usurpem conhecimentos da medicina tradicional.  

            Portanto, não existem prazos ou previsões para que a legislação sobre a medicina 

tradicional seja aprovada. A carência de informação e a morosidade no processo de 

regulamentação nasce desse imbróglio. É por este facto que os médicos tradicionais se 

encontram descrentes relativamente à aprovação da regulamentação.  

[...] Em 2012-2015, iniciamos com a elaboração da legislação da prática de 

medicina tradicional e que foi aprovado até ao nível do Ministério da Saúde, 

estes documentos todos, nós elaboramos em coordenação com os próprios 

praticantes da medicina tradicional e outras instituições do governo, e a 

sociedade civil, nos fizemos auscultações ao nível nacional onde eles também 

participaram, e deram as suas contribuições e em 2016 foi aprovado ao nível do 

ministério da saúde esta legislação, e aguardamos a sua aprovação no conselho 

de ministros( Entrevista, DNMTA, 2021).  

A medicina tradicional não se encontra na lista de prioridades do governo. Mesmo 

que, quase sempre, sejam relatados casos de charlatanismos, casos de uso de parte de 

corpo humano, apropriação do conhecimento médico tradicional etc.  

[...] Como sabe há uma fila enorme de aprovação de leis e de acordo com os 

governos eles vão dando prioridade os instrumentos que acham que são 

prioritários, porque cada governo tem desafios então isso é que dita as 



212 

 

 
 

prioridades. No entanto, apesar de não termos uma lei formalmente aprovada, 

existe esta parceria e colaboração com a medicina tradicional onde desenhamos 

em conjunto atividades (Entrevista, DNMTA, 2021). 

            Para Last (1986), que se dedica ao estudo da medicina tradicional na África 

Austral, sobretudo no que se refere à sua regulamentação, refere que a grande 

ambiguidade neste processo consiste em definir o tipo de regulamentação. Entre um tipo 

de regulamentação que torna os médicos tradicionais autónomos, ou uma forma de 

regulamentação que o torna subordinado, incorporando-o dentro do sistema de saúde. Ou 

seja, a questão é: que nicho devem ocupar os praticantes da medicina tradicional? Devem 

ser membros subordinados das equipas de saúde no âmbito da profissão médica existente? 

Ou membros autónomos de uma nova e independente profissão de medicina tradicional? 

            A autonomia proporcionaria aos médicos tradicionais uma certa independência na 

autorregulação das suas atividades. Estes teriam a liberdade de se organizarem e 

realizarem as suas atividades sem qualquer tipo de interferência. Entretanto, sendo 

subordinados aos departamentos do sistema nacional de saúde, necessariamente terão de 

ser oferecidos uma formação adicional, com vista a adequá-los ao sistema oficial de 

saúde. E neste caso a essência do que é a sua medicina se diluirá, tendo em conta que o 

sistema de medicina oficial seleciona e decide sobre que nicho de medicina tradicional é 

que deve ser legitimado. Aliás esse tem sido o problema no processo de regulamentação 

da prática médica tradicional em Moçambique, enquanto o Estado não reconhece a 

dimensão espiritual da medicina tradicional, os médicos tradicionais em contrapartida 

referem que esta dimensão é a base da sua atividade e que sem ela não se pode falar de 

medicina tradicional. E neste caso existe um perigo que é de definir o conhecimento 

médico tradicional apenas em termos de sua experiência técnica com ervas, sem, no 

entanto, incluir a sua referência simbólica e ritual, que são profundamente importantes no 

que se refere aos sentidos que carrega a medicina tradicional para um determinado 

contexto.  

Portanto, para Last, a regulamentação, ajudaria na eliminação de: (1) certas 

ideologias políticas, que concebem a medicina tradicional como sendo supersticiosa e 

obscurantista; (2) determinados preconceitos ou perspectivas de certas doutrinas 

religiosas que se opõem a medicina tradicional, concebendo-a como sendo satânica; (3) 

ajudaria na abertura para o reconhecimento de outros conhecimentos e cosmovisões, não 

apenas a perspectiva científica que se fecha a uma  abordagem estritamente racionalista. 

Portanto, ajudaria a restaurar em vários segmentos sociais a confiança no exercício da 



213 

 

 
 

prática médica tradicional que vêm sendo suprimida desde o período colonial (Last, 

1986). 

  



214 

 

 
 

8 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

No começo desta tese apresentamos como objetivo central, analisar as dinâmicas 

da governança da medicina tradicional em Moçambique, buscando compreender as 

reivindicações e controvérsias em torno da sua regulamentação. Este propósito, tal como 

nos referimos no início deste trabalho, foi motivado, de um lado, pelas narrativas 

associadas a procedimentos criminosos imputados aos médicos tradicionais relativos ao 

uso de partes de corpo humano nas suas práticas terapêuticas, e por outro lado, pelas 

reivindicações vinculadas à regulamentação das práticas pelos médicos tradicionais. 

Tendo se concentrado neste último aspecto. Acreditamos que, como depois se confirmou, 

tomando a regulamentação como o guarda-chuva da pesquisa, não só compreenderíamos 

esta reivindicação, assim como compreenderíamos a questão ligada às denúncias sobre 

práticas desviantes no contexto destas atividades. 

 Para atender os propósitos da pesquisa, analisamos, primeiro, as terminologias e 

sentidos usados para designar as atividades dos “médicos tradicionais”, e sobretudo 

terminologias e sentidos usados para nomear esses agentes. Consideramos esta etapa 

importante, porque constatamos que durante o percurso histórico moçambicano os 

médicos tradicionais foram representados sob variadas formas, e essas representações não 

constituíam consenso no seio desses agentes. Se de um lado as adjetivações usadas para 

designar estes agentes não respeitavam as especialidades existentes dentro das categorias 

das suas atividades, de outro lado, as designações usadas, muitas vezes, reduziam 

conceitualmente o sentido que comporta essas mesmas atividades. Por exemplo, 

a Weltanschauungen que corresponde ao que se tem denominado de “medicina 

tradicional”, possui uma dimensão abrangente que não se sustenta no próprio conceito 

“medicina tradicional”, isso equivale ao conceito de médico tradicional. A agência 

moderna/colonial apropriou-se apenas de uma parte da dimensão dessas práticas. Mas 

também, a maior parte das terminologias encontradas revelam uma leitura e concepção 

pejorativa e estereotipada das culturas africanas, e moçambicanas em particular.  

As dimensões simbólicas e ritualísticas que englobam a espiritualidade destas 

atividades, para além de serem desconsideradas, foram categorizadas como 

obscurantistas. Estas representações não apenas se manifestaram no período colonial, 

como também atravessaram e se evidenciaram no período após-independência. A 

discussão empreendida neste ponto, foi importante para a compreensão da recusa, por 



215 

 

 
 

parte destes agentes, no uso das terminologias “praticante”, “médico”, “medicina” 

tradicional. Abordagem que tem influenciado bastante, nos processos de regulamentação. 

A razão é que estas terminologias, passaram a influenciar a divisão da estrutura/sistemas 

dos seus conhecimentos, e esta compartimentalização passou a valorizar apenas 

elementos ligados à biomedicina, marginalizando todas as outras perspectivas, sobretudo 

a espiritual. É desta forma que o argumento usado para resgatar a completude do seu 

sistema foi o de regressar às suas terminologias originárias, tais como nyanga, 

nyamossoro, nyangarume etc. 

No segundo momento, abordamos o agenciamento da medicina tradicional no 

período colonial. O objetivo era compreender como neste período era gerenciada a 

medicina tradicional e como eram vistos os médicos tradicionais. Neste período, houve o 

que se designou de codificação dos usos e costumes indígenas, que consistia, 

essencialmente, no estudo e regulamentação de elementos culturais dos indígenas. Os 

estudos, a elaboração de projetos de codificação e a regulamentação dos usos e costumes 

eram dirigidos por secretários dos negócios indígenas, administradores, e governadores 

das circunscrições das províncias ultramarinas. O argumento para a codificação referia 

que esta tinha como objetivo salvaguardar os usos e costumes desses povos e eliminar o 

tratamento desigual entre os cidadãos do além mar e os do continente, sobretudo no que 

dizia respeito aos dispositivos legislativos, mas também tinha como objetivo permitir que 

a administração dos indígenas fosse orientada a partir das suas culturas. 

Entretanto, a codificação dos usos e costumes, como se constatou, deveria ser 

elaborada sem que desrespeitasse o que se chamou de moral e ordem pública estabelecida. 

Os usos e costumes não deveriam entrar em contradição com a estrutura 

moderna/colonial. De tal forma que para além de codificar era importante reformular os 

usos e costumes e adequá-los aos interesses coloniais. Dentro dos usos e costumes, os 

conhecimentos médicos tradicionais faziam parte desse grupo de saberes que feriam a 

moral e a ordem pública estabelecida. Portanto, a regulamentação mascarava os 

propósitos de supressão e substituição dos usos e costumes considerados inadequados por 

aqueles da estrutura racional moderna/colonial. Os códigos foram usados não apenas para 

estabelecer normas consubstanciadas nos usos e costumes, mas sobretudo para reprimir 

formas de vida culturais locais. Este foi o caso da medicina tradicional. Em muitos casos 

ela foi tipificada como crime, de forma que qualquer indivíduo encontrado a praticar esta 

medicina era punido, sobretudo aquelas atividades que exigiam em seu cerne a 



216 

 

 
 

incorporação/possessão dos espíritos. Em alguns casos, a medicina tradicional foi 

tolerada devido à deficiência da cobertura sanitária da medicina oficial. Esta é a mesma 

perspetiva que vamos encontrar na discussão sobre a regulamentação da medicina 

tradicional na contemporaneidade. A ideia de que ela é tolerada devido ao 

reconhecimento de sua abrangência à maior parte da população moçambicana. Factor 

usado para a objetificação desses agentes na busca pela abrangência da medicina oficial.  

Portanto, provou-se que a política sobre a medicina tradicional no período colonial 

circunscrevia-se à eliminação gradual. E neste sentido, todos aqueles que eram 

encontrados a exercerem a medicina tradicional, considerada imoral e perturbadora da 

ordem pública, eram presos e submetidos a correção. A repressão desses indivíduos era 

consubstanciada nas seguintes acusações: presos por dedicarem-se à feitiçaria ou ao 

curandeirismo, ao dedicarem-se à adivinhação etc. As sanções incluíam para além da 

prisão, o desterro para contratos de trabalhos forçados, que poderiam ser dentro de 

Moçambique, assim como para o exterior, tal como, para a ilha de São Tomé e Príncipe. 

Portanto, os médicos tradicionais eram considerados indesejáveis no contexto do 

estabelecimento da estrutura colonial e por isso, limitar ou mesmo eliminar as suas 

práticas, consideradas elas próprias nocivas para o contexto que estabelecia. Esta 

discussão foi importante na compreensão da governação da medicina tradicional e 

sobretudo na compreensão das políticas da medicina tradicional estabelecidas no período 

após a independência.  

Neste período traçamos como propósito, compreender o agenciamento da 

medicina tradicional, primeiro com o estabelecimento do projeto político e ideológico 

socialista, e posteriormente com a abertura democrática. Interessou-nos compreender se 

houve nesse processo rupturas ou continuidades com a política colonial. Como 

evidenciamos durante a tese, o período após a independência, foi marcado por discursos 

contraditórios no que se refere às culturas locais. Se de um lado, os discursos se reduziam 

à eliminação das particularidades identitárias e culturais locais, de outro lado, esses 

mesmos discursos eram mobilizados para considerar a disposição cultural presente, desde 

que esta disposição estivesse em harmonia com o espírito revolucionário da época. Tal 

como nos referimos, os fundamentos políticos estabelecidos para a fundação do Estado-

nação logo após a independência, tinham uma legitimidade não moçambicana, isto é, 

seguiam uma lógica teórica e histórica ocidental. Desta forma, a implementação destes 

modelos entrava em contradição e confrontação com a realidade sociocultural local, 



217 

 

 
 

permitindo que esta realidade fosse rejeitada e rotulada por obscurantismo ou superstição. 

Para a ideologia marxista, no seu empreendimento para a criação de uma sociedade nova 

e do homem novo, as culturas locais deveriam ser moldadas tendo em conta a criação dos 

novos valores e isso implicava que certos valores considerados velhos/tradicionais 

deveriam ser eliminados. A medicina tradicional fazia parte desses valores considerados 

tradicionais, supersticiosos e sobrenaturais, e o discurso ideológico marxista-leninista da 

Frelimo apelava para o seu abandono. Entretanto, com a entrada da Renamo em cena, 

houve um aproveitamento das instituições tradicionais. Este ator passou a assumir uma 

postura defensora e de valorização das instituições tradicionais locais que haviam sido 

rejeitadas pela Frelimo, com vista, sobretudo, a buscar estrategicamente uma base de 

apoio social para si. Para este período é preciso referir que embora a Frelimo tivesse se 

declarado contra os valores coloniais, tal como a estrutura colonial, ela continuou, pelo 

menos nos primeiros anos após a independência, rejeitando e marginalizando as práticas 

médicas tradicionais.  

Portanto, apesar desse contexto conturbado, os médicos tradicionais ao longo do 

processo histórico adotaram formas próprias de sobrevivência, resistência e (re)adaptação 

às imposições e às circunstancialidades das complexidades político-históricas de 

Moçambique. O processo da colonização portuguesa, os eventos históricos de luta pela 

independência e a posterior adopção das políticas marxistas-leninista protagonizados pela 

FRELIMO, assim como os conflitos da guerra civil entre a RENAMO e a FRELIMO, 

impactaram profundamente as estruturas, dinâmicas e disposições que se seguiram do 

campo da medicina tradicionais em Moçambique.    

Em 1977, forçado pela conjuntura interna e internacional o estado sob égide do 

Ministério da Saúde cria o Gabinete de Estudos de Medicina Tradicional, como forma de 

valorizar e estudar as práticas médicas tradicionais. Neste mesmo ano a OMS havia se 

reunido em Genebra para debater sobre a promoção e desenvolvimento da medicina 

tradicional e no ano seguinte decorreu a conferência de Alma Ata, onde se reconheceu o 

papel da medicina tradicional e dos seus agentes na promoção da saúde. Em 1992 é criada 

a Associação de medicina tradicional de Moçambique (AMETRAMO). Entretanto, como 

se inferiu, mesmo com a criação destas instituições e diversos dispositivos, os médicos 

tradicionais, se de um lado, continuavam reclamando a marginalização das suas 

atividades, do outro lado, denunciavam a expropriação dos seus conhecimentos por parte 

das instituições do Estado. E as suas lutas durante o percurso histórico consistiu na busca 



218 

 

 
 

pela regulamentação das suas atividades. Portanto, estas etapas foram substanciais para a 

compreensão da nossa proposta inicial que era a compreensão das dinâmicas atuais 

ligadas a governança da medicina tradicional, sobretudo os fundamentos das demandas 

para a regulamentação da medicina tradicional na contemporaneidade moçambicana. 

Nesta fase constatamos que as reivindicações para a regulamentação da medicina 

tradicional decorrem de vários factores. Decorrem, notadamente, como parte da (1) busca 

pela autodeterminação, (2) luta contra a expropriação dos conhecimentos médicos 

tradicionais/ a busca pelo respeito e direito de propriedade intelectual, (3) a busca pelo 

reconhecimento das suas atividades que acabaria com a sua marginalização e 

criminalização, (4) a busca pelo controle (normatização) interno com vista a eliminar as 

práticas consideradas desviantes, (5) a busca pelo reconhecimento da parte espiritual 

(possessão pelos espíritos) etc. Tal como se constatou, os médicos tradicionais 

consideram que as instituições estatais, sobretudo a DNMTA, têm lhes usurpado o seu 

espaço e a possibilidade deles poderem agenciar as suas atividades por eles mesmos.  

Os médicos tradicionais não apenas não fazem parte da estrutura da instituição 

que governa as atividades médicas tradicionais e seus agentes, assim como não participam 

de processos decisórios e deliberativos importantes nas suas atividades. São controlados 

e gerenciados por agentes externos a suas atividades. As suas práticas são intermediadas 

por outros agentes. E neste caso, a DNMTA, se coloca como a única instituição legítima 

e com poderes para agenciar a prática médica tradicional. Este tem sido um dos 

fundamentos para a regulamentação da prática médica tradicional. Estes agentes têm 

esperança de que com a regulamentação terão mais poder e mais controle sobre as suas 

atividades. O discurso da regulamentação se fundamenta na necessidade de garantir a 

proteção dos conhecimentos médicos tradicionais. Este conhecimento, tal como 

abordamos, vem sendo expropriado desde o período colonial, por diferentes agentes, 

organizações coloniais, organizações estatais, organizações não governamentais, 

pesquisadores etc. Atualmente, a expropriação é exercida não apenas por organizações 

não governamentais e pesquisadores, ela é sobretudo praticada por organizações estatais, 

principalmente pela DNMTA. Portanto, estes agentes acreditam que com a 

regulamentação os seus conhecimentos serão não apenas preservados, mas também 

rentáveis no âmbito do direito de propriedade intelectual.  

A regulamentação se coloca como uma forma de defesa do seu território que vem 

sendo violado e desintegrado. A regulamentação se propõe ainda como uma forma de luta 



219 

 

 
 

destes agentes contra a desqualificação que vem sofrendo por parte das igrejas 

evangélicas. Estas igrejas, como referido durante a análise, tem proferido um discurso de 

forte aversão às práticas médicas tradicionais. Para estas igrejas as práticas médicas 

tradicionais são consideradas malignas, demoníacas, feiticeiras, enganadoras, 

supersticiosas, obscurantistas etc. Este discurso tem contribuído para a desqualificação 

destas práticas em outros segmentos da sociedade. A outra dimensão que o discurso da 

regulamentação é chamado como alternativa está relacionada à necessidade de controle 

das atividades práticas medicinais. Os agentes têm reconhecido que no contexto das 

práticas médicas tem havido muitos desvios (como exemplo, a feitiçaria, ou uso de partes 

do corpo humano), quer por parte dos seus colegas, assim como por parte dos 

considerados charlatães. Os médicos tradicionais acreditam que estas práticas desviantes 

só podem ser eliminadas com a regulamentação da atividade médica tradicional. Outra 

questão que se mostrou premente para a reivindicação da regulamentação está relacionada 

à sua defesa pela perspectiva espiritual. Para estes agentes, como discutido no capítulo 

último, a prática médica tradicional só é legítima quando associada a esta dimensão 

espiritual e como vimos durante a pesquisa, as instituições que governam a medicina 

tradicional não reconhecem essa componente. A desconsideração de outras dimensões da 

medicina tradicional é influenciada em certa medida com o colonialismo interno que se 

manifesta nas instituições incubidas de agenciar estas práticas, ao reproduzirem modelos 

interpretativos ocidentais.  

Em síntese, a regulamentação da medicina tradicional, não obstante sendo 

reclamada já há muitos anos, e nos últimos tempos com mais força, parece estar longe de 

acontecer. Destacam-se aqui razões ligadas à ausência de união entre as associações 

médicas tradicionais, associado a relações de poder e a formas de atuação das instituições 

que gerem a medicina tradicional. Last et all, em seus estudos sobre a medicina tradicional 

na África Austral, chegaram à conclusão de que a forma como se estruturam os 

pressupostos de regulamentação nesses países tendem a uma ação não coletiva dos 

médicos tradicionais, tornando-os politicamente impotentes dentro do sistema em que 

estão enquadrados, submetendo-se na orientação dos planeadores e sobretudo do governo 

(Last, Murray; Chavunduka, 1986). Isso corresponde igualmente à realidade 

moçambicana. Ademais, como constatamos, parece haver interesse por parte das 

instituições em manter esses agentes num lugar de informalidade. Posição conveniente 

para que estas instituições continuem expropriando os saberes desses agentes. Esta 



220 

 

 
 

perspetiva está associada ao que denominamos como falta de vontade política para a 

regulamentação. Isto faz dos médicos tradicionais reféns das instituições 

modernas/coloniais no processo de luta para a sua legitimação. A forma como estes 

saberes são agenciados e legitimados se inscrevem dentro de um quadro de racionalidade 

moderna ocidental, portanto, não são “explícitos no quadro de sua própria racionalidade” 

(Mudimbe, p.10). Estes saberes continuam reféns da agência colonial, ou seja, continuam 

sofrendo “uma dependência silenciosa da episteme ocidental” (Mudimbe, p. 11). Os 

processos de legitimação, valorização e governança da medicina tradicional estão sendo 

construídos a partir da estrutura epistémica moderna ocidental/colonial, ou seja, a partir 

da racionalidade moderna ocidental. Sem, no entanto, abrir espaço para que estes agentes 

contribuam a partir dos seus lugares epistémicos. 

A não regulamentação das atividades médicas tradicionais, parece favorecer, 

inclusive, ao partido no governo (a Frelimo) ou a ambos. Tal como referimos nas 

discussões anteriores, a maior parte das infrastruturas ocupadas pelos médicos 

tradicionais pertecem ao partido no poder, e inclusive estes consideram-se membros deste 

partido. Mas este cenário estabelece uma especie de dependência ou divida desses agentes 

para com a Frelimo. Portanto, por um lado, tal como sucedia no período após a 

independência parece haver uso político desses agentes, mas se antes era a Renamo hoje 

passa a ser a Frelimo. Esta manipulação política é feita, reconhecendo neles, um grupo 

com capacidade de influenciar massas em suas comunidades. Mas, por outro lado, tal 

como aferimos nas entrevistas, reconhecendo o seu saber simbólico e terapéutico, estes 

agentes tornam-se profissionais de uso privado do partido Frelimo. Alías, recentemente 

alusivo as últimas eleições em Moçambique, tal como vêm sucedendo históricamente, a 

Frelimo procedeu a um encontro, desta vez em Nampula, com o fito de agradecer aos 

médicos tradicionais pela sua “vitória”. Na ocasião a Frelimo reconheceu o papel destes 

agentes no processo, todavia o discurso vinha com um sentido de dever dos médicos 

tradicionais, porque segundo a Frelimo o fato deste grupo existir como tal seria graças ao 

partido.37 

 

 

                                                           
37 “Não se esqueçam que foi a Frelimo que decidiu para a criação da Associação de Médicos Tradicionais 

de Moçambique (...)” (Jornal Rigor apud Filipe Paunde, 1 de novembro, 2024). 



221 

 

 
 

9 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ACHEBE, Chinua. A educação de uma criança sob o protetorado Británico: Ensaios, 

Tradução Isa mara Lando, São Paulo, Companhia das letras, 2012. 

ALONSO, Margarita Flórez. Proteção do Conhecimento Tradicional? In: SOUZA 

SANTOS, Boaventura de. (Org.) Semear outras soluções: os caminhos da 

biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Coleção Reinventar a Emancipação Social: 

para Novos Manifestos, v. 4. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

APPIAH, Kwame Anthony. Na Casa do Meu Pai: A África na Filosofia da Cultura. Rio 

de Janeiro: Contraponto, 1997. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

BHABHA, Homi. O local da cultura. Belo Horizonte: ed. UFMG, 1998. 

BOTTOMORE, Tom (Org.). Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2013. 

___________________. Marxismo e Sociologia. In: BOTTOMORE, Tom. NISBET, 

Robert. (Org.) História da análise sociológica. Rio de Janeiro: Zahar, 1980. p. 166-204 

BRAGANÇA, Aquino e DEPELCHIN, Jacques. Da Idealização da Frelimo à 

Compreensão da História de Moçambique. Estudos Moçambicanos (5/6), 1986, p.29-

52. 

BRYMAN, Alan. Social Research Methods. 4th Edition. Oxford: University Press, 2012. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. “Le Chapitre manquant d’Empire. La réorganisation 

postmoderne de la colonisation dans le capitalisme postfordiste”. Multitudes, núm. 26, 

otoño. Editions Amsterdam, París, pp. 27-49, 2006. 

CABRAL, Antônio Augusto Pereira. Raça, Usos e Costumes dos Indígenas da 

Província de Moçambique. República Portuguesa: Lourenço Marques, Imprensa 

Nacional, 1925.  

_______________________________. Raças, Usos e Costumes dos Indígenas do 

Distrito de Inhambane/ Acompanhado de um vocabulário em Shitsua, Guitonga e 

Shishope. Imprensa Nacional: Lourenço Marques, 1910.   

CAHEN, Michel. Seis teses sobre o trabalho forçado no império português 

continental em África. África (São Paulo, 1978, Online), São Paulo, n. 35, p. 129-155, 

2015. Disponível em:http://www.revistas.usp.br/africa/article/view/126697/123692. 

Acesso em 07/02/2022   

______________. Identites Populaires et Nationalisme élitaire : Réponse ao Elísio 

Macamo. Lusotopie, 1996, pp.365-378 

______________. Luta de emancipação anti-colonial ou movimento de libertação 

nacional? Processos históricos e discursos ideológicos- o caso das colonias portuguesas 

e de Moçambique em particular. AFRICANA STUDIA, Nº8, edição da faculdade de 

Letras da Universidade do Porto, 2005, p.39-67 

CARDOSO, Júlio Justo Alfaro. Monografia etnográfica sobre os tsuas. Boletim da 

Sociedade de Estudos da Província Moçambique. Lourenço Marques, n°108, 1958. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso Sobre o Colonialismo. Editora Livraria Sá da costa, Portugal: 

Lisboa, 1ª  edição, 1978. 

http://www.revistas.usp.br/africa/article/view/126697/123692.%20Acesso%20em%2007/02/2022
http://www.revistas.usp.br/africa/article/view/126697/123692.%20Acesso%20em%2007/02/2022


222 

 

 
 

CHAVUNDUKA, G. L. E LAST, Murray. Conclusion: African Medical Professions 

Today. In: LAST, Murray and CHAVUNDUKA, G.L (org). The Professionalisation of 

African Medicine. Manchester: Manchester University Press. International African 

Seminar studies, 1986. 

CHIZIANE, Paulina e MARTINS, Mariana. Ngoma Yethu: O curandeiro e o Novo 

Testamento. 2ª edição, Matiko Editora, Moçambique:2015. 

COSTA, Sérgio. Muito além da diferença: (im) possibilidades de uma teoria social 

póscolonial, S/D, S/E 

_______________. Desprovincializando a sociologia: a contribuição pós-colonial. 

Revista Brasileira de Ciências Sociais. vol.21, no.60, p.117-183, Fev 2006. 

COTA, José Gonçalves (1944). Mitologia e Direito Consuetudinário dos Indígenas de 

Moçambique. In: KIRCHNER, Gerhard (Org). Medicina Tradicional em Moçambique. 

Textos Compilados. V.4, 1971, p.592-615 

COTA, José Gonçalves (1946). Projeto Definitivo do Código Penal dos Indígenas da 

Colônia de Moçambique. In: KIRCHNER, Gerhard (Org). Medicina Tradicional em 

Moçambique. Textos Compilados. V.4, 1971, p.615-664 

CUNHA, Joaquim D´Almeida da. Estudos Acerca dos Usos e Costumes dos Banianes, 

Bathiás, Parses, Mouros, Gentios e Indígenas. Província de Moçambique, Sociedade 

de Geografia de Lisboa, Imprensa Nacional, 1885. 

DENZIN, Norman K e LINCOLN, Yvonna S. Introdução: a disciplina e a prática da 

pesquisa qualitativa. In: DENZIN, Norman K. O planejamento da pesquisa qualitativa: 

Teorias e Abordagens. Tradução de Sandra Regina Netz, Porto Alegre: Artmed, 2 edição, 

2006.  

DIAS, Jorge e DIAS, Margot. Os Macondes de Moçambique. Junta de Investigação do 

Ultramr, Lisboa: 1964-1970. In: KIRCHNER, Gerhard (org). Medicina Tradicional em 

Moçambique. Textos Compilados. Vol 3, p.340-368 

DUARTE, S. C.; FIGUEIREDO, C. A. S. A luta armada em Moçambique e a construção 

de uma nação. Tensões Mundiais, [S. l.], v. 16, n. 31, p. 121–142, 2020. DOI: 

10.33956/tensoesmundiais.v16i31.2779. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/tensoesmundiais/article/view/2779. Acesso em: 10 

dez. 2025. 

DUARTE, Rosa. Pesquisa Qualitativa: Reflexões sobre o trabalho de campo. Cadernos 

de Pesquisa, n. 115, março/ 2002 Cadernos de Pesquisa, n. 115, p. 139-154, março/ 2002. 

ESCOBAR, Arturo. O lugar da natureza e a natureza do lugar: globalização ou pós-

desenvolvimento? In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 

CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. p. 63-79. 

_________________. Territorios de diferencia: la ontología política de los “derechos al 

territorio”. Desenvol. Meio Ambiente, Vol. 35 , 89-100, 2015. 

ESCOBAR, Arturo e PARDO, Mauricio. Movimentos sociais e biodiversidade no 

Pacífico colombiano. In: SANTOS, Boaventura de Souza. (Org.) Semear outras 

soluções: os caminhos da biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Coleção Reinventar 



223 

 

 
 

a  Emancipação Social: para Novos Manifestos, v. 4. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2005. 

EZE, E. Chukwudi. El problema del conocimiento en la “adivinación”: el ejemplo del ifa 

In: EZE, Emmanuel Chukwudi (ed.). Pensamiento Africano: Filosofía. Barcelona: 

Bellaterra, p. 173-176, 2002. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Editora Civilização Brasileira. Rio de Janeiro. 

1968. 

FELICIANO, José. Antropologia Econômica dos Thongas do Sul de Moçambique. 

Tese (Doutorado Antropologia Social). Maputo: Arquivo Histórico de Moçambique, 

1998. 

FERNANDES, Florestan. Marx, Engels, Lenin: a História em processo. 1 ed., São 

Paulo: Expressão Popular, 2012. p.274 

FLICK, Uwe, Desenho da pesquisa qualitativa. Porto Alegre: Armed, 2009a. 

FLICK, Uwe. Qualidade na pesquisa (tradução Roberto Cataldo Costa). Porto Alegre: 

Artmed, 2009b. 

FIOROTTI, Silas André. A Igreja Universal e o espírito da palhota: análise dos 

discursos ‘religiosos’ e ‘políticos’ da Igreja Universal do Reino de Deus (IURD) no 

sul de Moçambique. Tese de Doutoramento apresentado no Programa de Pós-Graduação 

em Antropologia social da Universidade de São Paulo. São Paulo, 2017.   

FRELIMO. Diretivas Econômicas e Sociais. Documento do 3° Congresso, 1977.  

_________. Projeto de teses ao 5°Congresso. Maputo, 1988  

FRY, Peter. Cultura da Diferença: Sequelas das Políticas Coloniais Portuguesas e 

Britânicas na África Austral. Afro-Asia. 29/30, 2003, p. 271-316. 

__________. O Espírito Santo contra o Feitiço e os Espíritos Revoltados: “Civilização” 

e “tradição” em Moçambique. Mana 6(2):65-95, 2000.  

__________. “Carta de Moçambique”. Religião e Sociedade. 18(2):29-42, 1997. 

GEFFRAY, Christian. As causas das Armas: Antropologia da Guerra 

Contemporânea em Moçambique. Edições Afrontamento, Porto, 1991.  

GRANJO, Paulo. Decidir sem Perceber? Racionalidades e consequências do que não faz 

sentido, [s.i.], [s.n], [s.d]. 

............................Saúde e Doença em Moçambique. Saúde Soc. São Paulo, V. 18, n.4, 

p.567-581, 2009. 

.............................O que é que a Adivinhação Adivinha? Cadernos de Estudos 

Africanos. N 22, Lisboa: centro de Estudos Africanos, 2011, p.1-22 

GONZALES CASANOVA, Pablo. Colonialismo interno (uma redefinição). In: BORON, 

A. A.; AMADEO, J.; GONZÁLEZ, S. (Org.). A teoria marxista hoje: problemas e 

perspectivas. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales-CLACSO, 

2006. p. 431-458. 

HARDING, Sandra. Is modern science an ethno-science? Rethinking epistemological 

assumption. In: Science and Technology in a Developing. (org): SHINN, Terry at all. 

Vol.19, Sociology of the science, 1997. 



224 

 

 
 

HARRIES, Patrick. Junod e as Sociedades Africanas: impacto dos missionários 

Suíços na África Austral. Paulinas, Maputo: 2007. 

HOUNTONDJI, Paulin, J. Investigação e extraversão: elementos para uma sociologia da 

ciência nos países da periferia. Soronda- Revista de estudos Guineenses- n8, p.107-

118, 1989. 

____________________. "Démarginaliser." In : HOUNTONDJI, Paulin, J (Org). Les 

savoirs endogènes: pistes pour une recherche. Dakar: CODESRIA, 1994. 

____________________.  Tradition, Hindrance or Inspiration? Quest Vol. XIV, No. 1-

2, 2000. 

____________________. Knowledge Appropriation in a post-colonial context. In: 

Catherine A. Odora Hoppers (Org). Indigenous Knowledge and the integration of 

Knowledge Systems: Towards a Philosophy of Articulation. South África: New África 

Books Published, 2002. 

______________________. Knowledge as a Development Issue. In: Wiredu, K., (Org). A 

Companion to African Philosophy, Oxford: Blackwell Publishing Ltd, 2006. 

____________________. (Org). O Antigo e o moderno: A produção do saber na 

África contemporânea. Angola: Edições pedago, 2012. 

HONWANA, Alcinda Manuel. Espirito Vivos, Tradições Modernas: Possessão de 

Espíritos e Reintegração Social Pós-Guerra no Sul de Moçambique. Tradução de 

orland Mendes, Edição: PROMEDIA, 2002.  

JUNOD, Henri. Uso e Costumes dos Bantu. Tomo 1. Arquivo Histórico de 

Moçambique, Maputo, 1996. 

MACAMO, Elísio. Conhecimentos Endógenos e o Quotidiano. In: Conferência 

Conhecimentos endógenos e a construção do futuro em África. Porto, Centro de Estudos 

Africanos da Universidade de Porto, 2011. Disponível em: 

http://tv.up.pt/videos/xekz2bc1 . Acesso em 20 de julho de 2015.  

MACAGNO, Lorenzo. Fragmentos de uma Imaginação Nacional. RBCS, Vol.24, N° 70, 

Junho/2009. 

__________________. Política e Cultura no Moçambique Pós-Socialista. Novos 

Estudos CEBRAP, N° 67, 2003, p. 75-89. 

MACHEL, Samora Moisés. A nossa luta. Imprensa nacional de Moçambique. 

Maputo: 1975. 

_______________________. Educar o Homem para Vencer a Guerra criar uma 

Sociedade nova e Desenvolver a Pátria. Coleção: Estudos e orientações, 2ª edição do 

departamento do trabalho ideológico, FRELIMO, Maputo: 1978. 

_______________________. Fazer da Escola uma Base para o Povo Tomar o Poder. 

FRELIMO, Moçambique, 1979a 

_______________________. No Trabalho Sanitário Materializemos o Princípio de 

que a Revolução Liberta o Povo. 3ª Coleção Estudos e Orientações, FRELIMO, 

Maputo, 1979b. 

MAGALHÃES, Albano de. Estudos Coloniais. I Legislação Colonial (seu espírito, sua 

formação e seus defeitos). F. França Amado, Editor. Coimbra, 1907. 



225 

 

 
 

MAHUMANA, Narciso António. Rethinking Indigenous Medicine: Ilness 

(mis)representation and Political Economy of Health in Mozambique´s public health 

field. (Thesis Submitted for the Degree of Doctor of Philosophy in Social Anthropology), 

University of Sussex, School of Global Studies, 2013.  

MANGANA, Gregório Adélio. A Institucionalização dos “Saberes Locais” a partir 

de Políticas Curriculares em Moçambique: Comunidades Epistêmicas, Contextos de 

Influência e Lugar de Intermediação. Dissertação (Mestrado em Sociologia), Centro 

de Filosofia e Ciências Humanas (CFCH), Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

2017. 

MARTINS, Paulo Henrique. Teoria crítica da colonialidade, 1. ed. Rio de Janeiro: 

Ateliê de Humanidades, 2019. 

MBITI, John S. African Religions and Philosophy. Garden City, New York, Doubleday 

and Company, inc.; Anchor Books Edition: 1970. 

MENESES, Maria Paula G. “Quando não há problemas, estamos de boa saúde, sem azar 

nem nada”: para uma concepção emancipatória da saúde e das medicinas. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa e CRUZ e SILVA, Tereza(org). Moçambique e a Reinvenção da 

Emancipação Social. Centro de Formação Jurídica e Judiciaria. Maputo, 2004a.  

______________________. “Quando não há problemas, estamos de boa saúde, sem azar 

nem nada”: para uma concepção emancipatória da saúde e das medicinas. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa (org). Semear outras soluções: os caminhos da biodiversidade e 

dos conhecimentos rivais. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

______________________ Maciane F. Zimba e Carolina J. Tamele: os percursos e as 

experiências de vida de dois médicos tradicionais moçambicanos. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa e CRUZ e SILVA, Tereza (org).  Moçambique e a Reinvenção da 

Emancipação Social. Centro de Formação Jurídica e Judiciaria, Maputo, 2004b.  

______________________. Moçambique: Realidades Materiais, Experiências 

Espirituais. Edições Almedina, S.A; Coimbra, 2019. 

_______________________. Medicina tradicional, Biodiversidade e conhecimentos 

rivais em Moçambique. Universidade Eduardo Mondlane-Moçambique, s/d 

MENEZES, José de Magalhães de. Documento 13 – a história do Derre e dos prazos 

Massingire e Marral”.  In: Rita-Ferreira, António (org). Coletânea de documentos, notas 

soltas e ensaios inédito para a História de Moçambique. 1898, p.135-148 

MEMI, Albert. Retrato do colonizado precedido de retrato do colonizador. Tradução 

de Marcelo Jacques de Moraes. Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, 2007. 

MIGNOLO, Walter D. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no 

horizonte conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo(org). A colonialidade do 

saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas, Colección sur 

sur, Argentina: CLACSO, 2005, 33-49. 

__________________. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 

identidade, no 34, p. 287-324, 2008. 

__________________. Desobediencia epistémica: Retórica de la Modernidae, Lógica de 

la Colonialidad y Gramática de la Descolonialidad. Colección Razón Política, ediciones 

del signo, Argentina-Buenos Aires, 2010 



226 

 

 
 

MITANO, F; VENTURA, CAA; LIMA, MCRAA; BALEGAMIRE, JB; PALHA, PF. 

Direito à saúde: (in)congruência entre o arcabouço jurídico e o sistema de saúde. Rev. 

Latino-Am. Enfermagem. 2016. [Access 25 Março de 2021]; Available in: 

https://www.revistas.usp.br/rlae/article/view/113371. DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/1518-8345.0995.2679. 

MINAYO, Maria Cecília de Sousa. Amostragem e Saturação em Pesquisa Qualitativa: 

consensos e controvérsias. Revista Pesquisa Qualitativa. São Paulo (SP), v. 5, n. 7, p. 

01-12, abril. 2017. 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (org). Pesquisa Social. Teoria, método e 

criatividade. 18 ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 

MONDLANE, E. C. (1982). “The Evolution of FRELIMO”. In: Bragança, A de. e 

Wallerstein, E. (eds.). The African Liberation Reader. Volume 2: The national 

Liberation Movements. Zed Books. London. p.121. 

MONDLANE, Eduardo. Lutar por Moçambique. (Tradução do inglês por Maria da 

Graça Forjaz), 1ª edição portuguesa, 1975.  

MORIER-GENOUD, Éric. Arquivos, historiografia e igrejas evangélicas em 

Moçambique. Estudos Moçambicanos. 19, p.137-154, 2002. 

MUTHEMBA, Abner Sansão, «Usos e Costumes do Sul de Moçambique». O 

Cooperador de Moçambique. Lourenço Marques, 1970. 

MUDIMBE, Vumbi Yoka. A invenção de África: Gnose, Filosofia e a Ordem do 

Conhecimento. Mangualde. Luanda: Edições Pedago, 2013. 

MUTZENBERG, Remo. Colonial, pós-colonial, decolonial: disputas epistemológicas e 

políticas. Recife, 2023 (Não publicado) 

NASCIMENTO, Augusto. Desterro e contrato: moçambicanos a caminho de S. Tomé 

e Príncipe (1040 a 1960). Maputo: Ed. AHM, 2002. 

_____________________. O contrato de moçambicanos para São Tomé de 

moçambicanos para São Tomé e Príncipe: os ziguezagues da política e Príncipe: os 

ziguezagues da política colonial portuguesa no Novecentos. MÉTIS: história & cultura. 

Caxias do Sul – RS – Brasil, v. 10, n. 19, p. 43-70, 2011 

_____________________. Escravatura, Trabalho Forçado e Contrato em S.Tomé e 

Príncipe nos Séculos XIX-XX: Sujeição e Ética Laboral. AFICANA STUDIA, N 7, 

Edição da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, p. 183-217. 

NGOENHA, Severino. Por um pensamento engajado. In: Ngoenha, Severino e Castiano, 

José (Org). Por um Pensamento Engajado: Ensaios sobre Filosofia Africana, Educação 

e Cultura Política.. Editora Educar, 2011, Maputo. 

NUNES, João Arriscado. Como pensar a sociedade de conhecimento. Pro-Posições, v. 

18, n. 1 (52) - jan./abr. 2007. 

KAMP, Linda van de. “Pentecostalismo brasileiro em Moçambique: produção de 

conhecimento espiritual e cultural em um espaço transnacional”, Revista Sociedade e 

Estado - Volume 30 Número 2 Maio/Agosto 2015. 

KHOSA, Ungulani Ba Ka, Ualalapi. Maputo: Alcance Editores, 2008. 

http://dx.doi.org/10.1590/1518-8345.0995.2679


227 

 

 
 

_____________________«Memórias perdidas, identidades sem cidadania», Revista 

Crítica de Ciências Sociais [Online], 106 | 2015, colocado online no dia 28 Abril 2015, 

criado a 02 Outubro 2016. URL : http://rccs.revues.org/5911 ; DOI : 10.4000/rccs.5911 

KIRCHNER, Gerhard. Medicina Tradicional. In: Medicina Tradicional. Textos 

Compilados, vol 1, Ministério da Saúde,1990.  

___________________. Medicina Tradicional. In: Medicina Tradicional. Textos 

Compilados, vol 2, Ministério da Saúde,1989 

KJAER, Anne Mette. Governance – Key Concepts. Cambridge, UK; Malden, MA: 

Polity Press, 2004. 

LANGA, Adriano. Questões Cristãs à Religião Tradicional Africana (Moçambique). 

2ª edição, Editorial Franciscana, Braga, 1992. 

LANDER, Edgardo (Org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. Colección sur sur, Argentina: CLACSO, 2005. 

LAST, Murray. Introduction: The professionalisation of African medicine: Ambiguities 

and definitions. In: LAST, Murray and CHAVUNDUKA, G.L (org). The 

Professionalisation of African Medicine. Manchester: Manchester University Press. 

International African Seminar studies, 1986. 

LOYOLA, Maria Andréa. Médicos e curandeiros: conflito social e saúde. DIFEL-

Difusão editorial, São Paulo, 1984.  

LOURENÇO, Vitor Alexandre. Moçambique: Memórias sociais de ontem, dilemas 

políticos de hoje. 2ed., Lisboa: Edições Gerpress, 2009. 

OIM. Analise da Situação sobre os Direitos Humanos e proteção de Pessoas com 

Albinismo em Moçambique: Especial Enfoque no Tráfico de Seres Humanos. Maputo, 

2019. 

OMS. Promoción y Desarrollo de la Medicina Tradicional. Serie de Informes 

Técnicos. Genebra, 1978a. 

OMS/UNICEF. Cuidados Primários de Saúde: Relatório da Conferência 

Internacional sobre Cuidados Primários de Saúde. Alma-Ata, URSS, 1978b.  

ORNELLAS, Ayres de. Raças e Línguas Indígenas em Moçambique. Memória 

apresentada ao Congresso Colonial Nacional. Lisboa: A Liberal - Officina 

Typographica, 1906.  

Oro, Ari Pedro. Neopentecostais e Afro-Brasileiros: Quem vencerá esta guerra? Debates 

do NER, Porto Alegre, ano 1, n 1, p. 10-36, Novembro de 1997. 

____________. Intolerância Religiosa Iurdiana e Reações Afro no Rio Grande do Sul. In: 

SILVA, Vagner Gonçalves da (org.). Intolerância religiosa. Impactos do 

neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo, Edusp, 2007 (p.119-

147) 

PAREDES, Marçal de Menezes. A construção da identidade nacional moçambicana no 

pós independência: sua complexidade e alguns problemas de pesquisa. anos 90, porto 

alegre, v.21, n.60, Dez, pp.131-161, 2014. 

PEREIRA, Rui Mateus, «A «Missão etognósica de Moçambique». A codificação dos 

usos e costumes indígenas» no direito colonial português. Notas de 

Investigação», Cadernos de Estudos Africanos [Online], 1 | 2001, posto online no dia 22 



228 

 

 
 

agosto 2014, consultado o 20 maio 2022. URL: 

http://journals.openedition.org/cea/1628; DOI: https://doi.org/10.4000/cea.1628 

___________________. Conhecer para dominar: O desenvolvimento do 

conhecimento antropológico na política colonial portuguesa em Moçambique, 1926-

1959. Dissertação pra Obtenção Doutoramento em Antropologia, sub orientação do Prof. 

Doutor Augusto Guilherme Mesquita Lima, Faculdade de Ciências Sociai e Humanas, 

Lisboa, 2005. 

PEEK, Philip M. La “adivinación”: una forma de conocimiento? In: EZE, Emmanuel 

Chukwudi (ed.). Pensamiento Africano: Filosofía. Barcelona: Bellaterra, p. 169-171, 

2002. 

PEIXE, Júlio dos Santos. Ligeiros apontamentos sobre a curanderice espirita entre o 

povo ba-twa. 1961. 

PINA, Luiz de, “Bruxas e medicina: folclore de Guimarães”. Trabalhos de 

Antropologia e Etnologia IV. 1929. 

PINA, Luiz de “A medicina indígena da África Portuguesa”.  Memórias e 

Comunicações ao IX Congresso Colonial do Mundo Português. Lisboa, 1940. 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Apresentação da edição em português. In: 

LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismoeciências sociais. 

Perspectivas latino americanas. Argentina: ColecciónSur, CLACSO, 2005. p.3-5. 

POLANAH, Luis Domingues, “A Possessão e exorcismo em Moçambique”. Memórias 

do Instituto de Investigação Científica de Moçambique, 9 (C). 1967-68. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, Eucentrismo e América Latino. In: 

LANDER, Edgardo(org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas, Colección sur sur, Argentina: CLACSO, 2005, 33-49. 

________________. Colonialidade e modernidade/racionalidade. Perú Indígena, 13 (29), 

pp. 11-20, 1992.  

REGO, Antônio da Silva. Missão para o Estudo da Missionologia africana: Alguns 

problemas sociológico-missionários da África negra, Lisboa: Junta de Investigação do 

Ultramar, Centro de Estudos Políticas e Sociais, 1960. 

REIS, Carlos Santos. A Arte Indígenas de Curar em terras de Zavala. Moçambique: 

Documentário Trimestral, N.°71, Imprensa Nacional de Moçambique, Lourenço 

Marques, 1952, p. 39-60 

RITA-FERREIRA, Antônio. Crenças e Práticas Mágicas em Homoíne. Boletim do 

Instituto de Investigação Científica de Moçambique. Lourenço Marques, vol 1, nº 1º, 

1960., pp 80-88. 

_______________________. Os africanos de Lourenço Marques.  Memorias do 

Instituto de Investigação cientifica de Moçambique. 9, Série C, Lisboa: 1967/1968 

_______________________. Os “Azimba”: Monografia Etnográfica, Lourenço 

Marques, 1954. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o oriente como invenção do ocidente; tradução Tomas 

Rosa Bueno, São Paulo: Companhia das Letras.1990 

SANTANA, Jacimara Sousa. A experiência dos tinyanga, médicos-sacerdotes, ao sul 

de moçambique: identidades, culturas e relações de poder (C. 1937-1988). Tese 

https://doi.org/10.4000/cea.1628
https://arqueologiageneralunca.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/quijano-colonialidad-y-modernidad-racionaidad.pdf
https://arqueologiageneralunca.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/quijano-colonialidad-y-modernidad-racionaidad.pdf


229 

 

 
 

(Doutorado em História), Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 2014. 

SANTANA, Jacimara Sousa. História da Saúde na África: perseguição e resistência às 

tentativas de proibição dos saberes e práticas de cura exercidas por nyangas em 

Moçambique. Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH • São Paulo, 

julho 2011. 

SANTANA, Jacimara Sousa. Médicas-Sacerdotisas: Religiosidade Ancestrais e 

Contestação ao Sul de Moçambique (c.1927-1988), Campinas, SP: Editora da Unicamp, 

2018. 

SANTOS, Boaventura; MENESES, Maria Paula; E Nunes, João. Introdução: Para 

ampliar o cânone da ciência: a diversidade epistemológica do mundo. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa (Org).  Semear outras soluções: os caminhos da biodiversidade e 

dos conhecimentos rivais. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A Gramática do Tempo: Para Uma Nova Cultura 

Política. 2ª Edição, São Paulo: Cortez, 2010. 

___________________________. Um discurso sobre as ciências. 5 edição, São Paulo: 

Cortez, 2008. 

___________________________. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a 

uma ecologia de saberes. In: Boaventura de Sousa Santos e Maria Paula Meneses (Org).  

Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009. 

__________________________. Do Pós-Moderno ao Pós-Colonial. E para além de um 

outro. Centro de estudos Sociais da Faculdade de Economia da Universidade de Coimbra. 

2004. 

SANTOS, Frei João dos. Ethiopia Oriental: Varia Historia de cousas notaveis do 

Oriente. Primeiro Volume, Biblioteca de Clássicos Portugueses, Lisboa: 1891.  

_____________________. Ethiopia Oriental: Varia Historia de cousas notaveis do 

Oriente. Segundo Volume, Biblioteca de Clássicos Portugueses, Lisboa: 1892.  

SERRA, Carlos. Como a penetração estrangeira transformou o modo de produção 

dos camponeses moçambicanos. 1 edição, Maputo: Núcleo Editorial da Universidade 

Eduardo Mondlane. 1986. 

SHIVA, Vandana. Biopirataria: a pilhagem da natureza e do conhecimento. Tradução 

de Laura Cardellini Barbosa de Oliveira. Petrópolis: Vozes, 2001.  

_______________. Biodiversidade, direitos de propriedade intelectual e globalização. In: 

SANTOS, Boaventura de Souza. (Org.) Semear outras soluções: os caminhos da 

biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Coleção Reinventar a  Emancipação Social: 

para Novos Manifestos, v. 4. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de Identidade: Uma Introdução às Teorias do 

Currículo. 3ªediçao, Belo Horizonte: autentica, 2013.   

SILVA, Calane da. Medicina Tradicional: Liquidar o obscurantismo, mas aproveitar o 

que há de positivo. Revista Tempo, N 229, 16 de fevereiro de 1975.  

SILVA, Vagner Gonçalves da. Prefácio ou Notícias de uma Guerra Nada Particular: Os 

ataques Neopentecostais às Religiões Afro-brasileiras e aos Símbolos da Herança 

Africana no Brasil. In: SILVA, Vagner Gonçalves da (org.). Intolerância Religiosa: 



230 

 

 
 

impactos do neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp. 

2015.  

SOUZA, Jacqueline de et all. Análise documental e observação participante na pesquisa 

em saúde mental. Revista Baiana de Enfermagem, Salvador, v. 25, n. 2, p. 221-228, 

maio/ago.2011. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty, “Foreword: upon the reading the companion to 

postcolonial Studies, In: SCHWARZ, Henry & RAY, Sangeeta (eds.), A companion to 

postcolonial studies, Oxford, Blackwell, 2000, p. xv-xxii 

___________________________. Pode o Subalterno Falar?. Trad. Sandra Regina 

Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Editora UFMG, Belo 

Horizonte, 2010, p. 133. 

TAVARES, Júlio Afonso da Silva (1909). A arte indígena de curar. Moçambique: 

documentário trimestral. - N.º 53, Imprensa Nacional de Moçambique, Lourenço 

Marques, 1948, p. 111-132. 

TEMPELS, Placide. A Filosofia Bantu. Paulinas editora, Maputo-Moçambique, 2019. 

TIVANE, Fernando Félix. A etnografia da “batalha” contra a tradição, a feitiçaria e 

os espíritos dos ancestrais entre os evangélicos de Maputo. Moçambique. Tese, São 

Carlos, 2022 

THIONG´O, Ngugi wa. Descolonização Mental: A política da Linguagem na Literatura 

Africana. 1ª edição, Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 2021. 

TOMA, Maristela. A pena de degredo e a construção do império colonial português. 

MÉTIS: História e Cultura, Caxias do Sul – RS – Brasil, V.5, N 10, p. 61-76, 2006. 

TOMÉ, Bartolomeu. Medicina Tradicional: Estudar as plantas que curam. Revista 

Tempo, N 460, 5 de outubro de 1979, p.13-17 

XEBA, Thokozani. Prática médica marginalizada: a marginalização e transformação das 

medicinas indígenas na África do Sul. In: SANTOS, Boaventura de Sousa (org). Semear 

outras soluções: os caminhos da biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

ZAMPARONI, Valdemir. Da Escravatura ao trabalho Forçado: Teoria e Prática. Edição 

da Faculdade de Letras da Universidade de Porto. Africana Studia, Portugal, N 7, pp. 

299-325, 2004.  

 

Referência da Legislação e/ou códigos 

Código ou Regulamento dos Milandos Cafreas do Governo de Inhambane, (Feito em 29 

de setembro de 1852) – Não chegou a obter aprovação do governador. 

Boletim Oficial do Governo Geral da Provincia de Moçambique. Código dos Milandos 

Inhambanenses (Litígios e pleitos), nº 19, 11 de maio de 1889 

Boletim da República, Ministério da Saúde, I Série-Número 11, 2010, p. 82 

Estatuto Orgânico do Ministério da Saúde, 2017, p.511, 512 

Boletim da República, Ministério da Saúde, I Série – Número 45, 2002, p. 345 

http://memoria-africa.ua.pt/Catalog.aspx?q=AU%20tavares,%20julio%20afonso%20da%20silva
http://memoria-africa.ua.pt/Catalog.aspx?q=TI%20a%20arte%20indigena%20de%20curar


231 

 

 
 

Boletim da República. Ministério da Saúde, 2004, I Série-Número 19, diploma ministerial 

n 89/2004 de 12 de maio, 2004a, p.151, 152 

Boletim da República. Política Nacional de Medicina Tradicional. Resolução N 11/2004 

de 14 de abril, série 1, Número 15, 2004b, p.130-134 

Boletim da República. Programa Quinquenal do Governo 2000-2004, aprovado pela 

resolução n° 4/2000 de 22 de março 

Conselho de Ministros. Estratégia da Propriedade Intelectual 2008-2018. República de 

Moçambique. Aprovado na XXIII Sessão ordinária do Conselho de Ministros de 28 de 

Agosto de 2007. 

Boletim da República. Número 44, Série III, Suplemento Número 2, 2014 

 

Jornal Notícias 

“Constituída Assciação da Medicina Tradicional”, Notícias [Maputo], edição 

22326, segunda-feira 31 de agosto de 1992a, p.2  

“Médicos Tradicionais Reúnem-se em Conferencia”, Noticias [Maputo], Edição 

22313, 15/8/1992b, p.8 

“Diretiva Ministerial sobre Evacuação das Cidades”. Notícias [Maputo], 20 de 

junho de 1983a. p.3 

“A partir de amanhã: Operação Produção em 2ª fase”, Noticias [Maputo], 4 de 

julho de 1983b 

“Curandeiros Querem Cartão de Trabalho!”, Notícias, Maputo [Maputo], 11 de 

agosto de 1982, p.2 

“Operação Produção: Desempregados afluem aos Grupos Dinamizadores (GD)”. 

Notícias [Maputo], 2 de julho de 1983c 

 

Revista Tempo 

A Reunião dos Grupos Dinamizadores da Provincia de Nampula: “Evitar desvios 

em questões internas e secundárias através duma definição correcta dos objetivos 

fundamentais” – Revista Tempo, N° 264, 24 de outubro – 1975b 

“Para uma História de Moçambique: Secção de Pré-História do I.I.C.M” –Revista 

Tempo, N°266 – 9 de novembro de 1975, p.49-55 

“II Conferência da O.M.M : Engajar a mulher na tarefa principal”. Revista Tempo, 

N 323, 12 de dezembro de 1976a, p.29 

“A Juventude na Revolução: Encontro com Quadros da OJM em Gaza”. Revista 

Tempo, 470, 14 de outubro de 1979, p.18 

“Hulene: Prioridade para a Educação”. Revista Tempo, N° 277, 21 de dezembro 

de 1975d, p. 57-59 



232 

 

 
 

“Ministro de Educação e Cultura na abertura do 1° Seminário Nacional do Ensino 

Técnico” – Revista Tempo, N° 271, p.49-54 -  14 de Dezembro de 1975c 

“A Verdadeira Cultura é a Revolução: Ministra da Educação e Cultura na abertura 

do Seminário da UNESCO”, Revista Tempo, N° 303 – 25 de julho – 1976b. 

“Sergio Vieira. O Homem Novo é um Processo”. Revista Tempo N 398, 21 de 

maio de 1978, p.38 

“Para uma definição de cultura Moçambicana”, Revista Tempo, N° 266, 9 de 

Novembro de 1975a 

“Operação Produção”: Até aonde é que devemos intervir? Revista Tempo, N 672, 

1983 

Funções e tarefas dos Ministros de Moçambique “Primeiro decreto da república 

popular de Moçambique”, Revista Tempo, N° 253, 10 de agosto de 1975e, p.36-42 

Medicina Tradicional: Conhecer os pontos positivos. Revista Tempo, N 553, 17 de 

maio de 1981. 

 

Arquivos e Documentos oficiais 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Guia n 383 E/13/IV, Caixa 83, A/40, 

de 16 de setembro de 1944 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Processo de averiguação n 49/957, 

Caixa 83, A/25, de 6 de agosto de 1957 

Arquivo Histórico de Moçambique, Guia n 404/E/13/IV, Caixa 83, de 25 de 

setembro de 1944 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, “Autos de Averiguações”, Caixa 83, 

A/25, 1946 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, “Acusação de prática de 

curandeismo”, Caixa 83, A/25; 1954 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Caixa 83, “Assunto: Fixação de 

residência, por 3 anos, na Provincia do Niassa, ao Indígena Chigangane Matsine, por se 

dedicar ao mister de curandeiro”, A/25, 8 de julho de 1946 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Caixa 83, “Comunicado de 

deportação”, A/25, 1946 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Caixa 83, Processo 118 “distribuição 

de Murimi/ rapé milagroso”, A/25, 3 de outubro de 1916 



233 

 

 
 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, “Mudumela e Guéje, acusados por 

adivinhação e feitiço”, Caixa 83, A/25, 1922 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, “Requerimento”, caixa 83, A/25, 1 

de outubro de 1947 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Caixa 83, “Ref. à nota n 

1191/1206/P.I.” e “auto de declarações”, A/25, dezembro de 1954 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Processo n 118, “Acusados de 

Feitiçaria, Duma e Macuia”, A/25, 1916 

Arquivo Histórico de Moçambique, processo n 118, “Chaly Oloza Shingoma: 

acusado de distribuição do rapé milagroso”, Caixa 83, Secção A/25, 1917 

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Cota 83, Documento A/25, de 1949 

AHM, Fundo da Direção dos Serviços Indígenas, Caixa 606, Lourenço Marques 4 

de novembro de 1940 

AHM, Fundo da Direção dos Serviços Indígenas, Caixa 606, 1934-1952 

 Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, cota 89, Documento A 25, de 1922.  

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, secção A, Caixa 83,“Processo 

contra curandeiro”, de 1945.  

Arquivo Histórico de Moçambique – FDSNI, Secção A, Caixa 83, “Auto contra 

dois indígenas”, de 1954.  

Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios Indígenas (FDSNI), Secção A, 

“Feiticeiros e Curandeiros”, Processo n 118, cota 83.  

 Documento A/25, 1916: “Feitiçaria Indígena Praticada pelos Indígenas Ndhleia 

e Wantshakene”, Fundo da Direção dos Serviços dos Negócios Indígenas, Secção A, 

Processo n 118, cota 83, Arquivo Histórico de Moçambique (AHM).  

Documento 603, 1917: “Zulu” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM. 

Documento 7/3/1946: “Djane Nyamposse” FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, 

AHM.  

Documento 1960: “Dinheiro apreendido a curandeiros e feiticeiros” FDSNI, 

Secção A, Processo n118, cota 83, AHM. FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, 

AHM.  

 Documento 297, 1916: “Prisão de régulos e indunas por distribuição do rapé 

milagroso murrime”, FDSNI, Secção A, Processo n 118, cota 83, AHM.  FDSNI (Fundo 

da Direção dos Serviços dos Negócios Indígenas – FDSNI)  



234 

 

 
 

Estatuto dos Indígenas Portugueses das Províncias da Guiné, Angola e 

Moçambique, 1954, P.201 

 

Notícias 

STV. Jornal da Noite. Youtube. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=WPzOhAuRPes . acesso em: 14 de Junho de 2016. 

“Protestos em Maputo contra a perseguição de Albinos”, RTP Notícias, Portugal, 02 de 

julho de 2016. Disponível em: <https://www.rtp.pt/noticias/mundo/protesto-em-

maputo-contra-a-perseguicao-de-albinos-em-mocambique_n930855. > Acesso em: 02 

de novembro de 2021 

https://www.folhademaputo.co.mz/pt/noticias/nacional/centenas-de-pessoas-

marcharam-hoje-contra-a-perseguicao-de-albinos-no-pais/.> Acesso em: 02 de 

novembro de 2021. 

Voa Português, “Obscurantismo e ignorância, causas da perseguição a albinos em 

Moçambique”, Moçambique, 06 de julho de 2016. Disponível em: 

<https://www.voaportugues.com/a/obscurantismo-ignorancia-albinos-

perseguicao/3406054.html. > Acesso em: 02 de novembro de 2016. 

DW Made for minds,  “Feitiço e Preconceito: Albinos em Moçambique” 

Moçambique, 02 de Setembro de 2016. Disponível em: <https://www.dw.com/pt-

002/mo%C3%A7ambique-albinos-continuam-a-ser-perseguidos-e-discriminados/a-

49172640. > Acesso em: 02 de novembro de 2016. 

STV, Narciso Mahumana, entrevista STV, Youtube, 2015 

Jornal Rigor. Eleições Gerais 2024. Frelimo Agradece Curandeiros pela 

Colaboração na sua Vitória em Nampula. 01 de Novembro de 2024. Disponível em: 

<https://jornalrigor.co.mz/frelimo-agradece-curandeiros-pela-colaboracao-na-sua-

vitoria-em-nampula/> Acesso em: 15 de Novembro de 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=WPzOhAuRPes
https://www.rtp.pt/noticias/mundo/protesto-em-maputo-contra-a-perseguicao-de-albinos-em-mocambique_n930855
https://www.rtp.pt/noticias/mundo/protesto-em-maputo-contra-a-perseguicao-de-albinos-em-mocambique_n930855
https://www.folhademaputo.co.mz/pt/noticias/nacional/centenas-de-pessoas-marcharam-hoje-contra-a-perseguicao-de-albinos-no-pais/
https://www.folhademaputo.co.mz/pt/noticias/nacional/centenas-de-pessoas-marcharam-hoje-contra-a-perseguicao-de-albinos-no-pais/
https://www.voaportugues.com/a/obscurantismo-ignorancia-albinos-perseguicao/3406054.html
https://www.voaportugues.com/a/obscurantismo-ignorancia-albinos-perseguicao/3406054.html
https://www.dw.com/pt-002/mo%C3%A7ambique-albinos-continuam-a-ser-perseguidos-e-discriminados/a-49172640
https://www.dw.com/pt-002/mo%C3%A7ambique-albinos-continuam-a-ser-perseguidos-e-discriminados/a-49172640
https://www.dw.com/pt-002/mo%C3%A7ambique-albinos-continuam-a-ser-perseguidos-e-discriminados/a-49172640
https://jornalrigor.co.mz/frelimo-agradece-curandeiros-pela-colaboracao-na-sua-vitoria-em-nampula/
https://jornalrigor.co.mz/frelimo-agradece-curandeiros-pela-colaboracao-na-sua-vitoria-em-nampula/


235 

 

 
 

10 ANEXOS 

Anexo 1: Carta de Apresentação 

 

 

 



236 

 

 
 

 

Anexo 2: Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

 

 

 



237 

 

 
 

 

Anexo 3: Carta de solicitação para a realização de pesquisa dirigida para a Direção 

Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa 

 

 

 

 



238 

 

 
 

 

Anexo 4: Carta para a solicitação do acesso ao Arquivo Histórico de Moçambique 

 



239 

 

 
 

Anexo 5: Aprovação para a realização da pesquisa emitida pelo Comité Nacional de 

Bioética para a Saúde 

 



240 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



241 

 

 
 

Anexo 6: Jornal notícias de 1992, informando a criação, naquela data, da Ametramo 

(Associação de Medicina Tradicional de Moçambique). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



242 

 

 
 

Anexo 7: Carta da Direção Nacional de Medicina Tradicional e Alternativa, informando 

a aprovação para a realização da pesquisa ao Comité Nacional para a Saúde 



243 

 

 
 

 

 

 

 

 



244 

 

 
 

Apêndice 1 : Algumas Fotografias do campo 

 

 

 

 

 

 

Figura 3: Sede da Associação de Medicina Tradicional de Moçambique. 

 

 

 

 

 

 

 

 



245 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4: Terreno onde funciona a Associação dos Ervanários de Moçambique, médicos 

tradicionais reunidos em seus encontros habituais de trabalhos.  

 

 

 

 

 



246 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

        Figura 5: Mercado de Xipamanine na cidade de Maputo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



247 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Figura 6: Mercado de Xipamanine, venda de artigos e remédios de medicina tradicional 

 

  

 

 

 

 

 

 



248 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7: Mercado central da cidade de Xai-Xai, onde entrevistamos os vendedores de 

remédios tradicionais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



249 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 8: Mercado de Xai-Xai, venda de artigos e remédio de medicina tradicional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



250 

 

 
 

 

Figura 9: Nos estudios em plena gravação do programa “Coisas de Tradição”. O 

apresentador Daniel Covane no meio, acompanhado de dois convidados médicos 

tradicionais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 

 

 
 

   

Figura 10: Mercado da Maxixe, venda de remédios e artigos de medicina tradicional 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


