
 

  

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

MESTRADO EM COMUNICAÇÃO 

  

  

  

  

PEDRO AGUIAR STROPASOLAS  

  

  

  

  

  

  

  

CANTO, COMUNICAÇÃO E TERRITÓRIO: relações de sociabilidade e 

novas formas de resistência coletiva na Costa do Cacau 

  

  

  

  

  

  

  

RECIFE​

2025 

 



  

PEDRO AGUIAR STROPASOLAS 

  

  

  

  

  

CANTO, COMUNICAÇÃO E TERRITÓRIO: relações de sociabilidade e 

novas formas de resistência coletiva na Costa do Cacau 

  

  

  

  
Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Comunicação da 

Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Artes e Comunicação, como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Comunicação.  

Área de concentração: Comunicação.  

  

  

  

Orientadora: Prof Dra. Sofia Cavalcanti Zanforlin 

  

  

  

  

  

  

  

RECIFE​

2025 

2 



 

 

  

  

  

  

  

  

  

   

3 



 
4 



AGRADECIMENTOS 

 

A meus pais e meu irmão, meus mais velhos, por me apresentar a esse mundo e me 

proteger. A minha orientadora Sofia, pelo companheirismo de sempre, por acreditar 

junto comigo nessas cantorias, não me fazendo desacreditar da escrita, mesmo 

quando me sentia mais repórter do que pesquisador. Aos professores e funcionários 

do PPGCOM, pelas discussões e por abrirem as portas para esta pesquisa. Aos 

amigos e amigas que o mestrado me trouxe: Gus, Taty, Alê, Taís e tantos outros. Ao 

Recife, que aprendi a amar. Ao Joca, Gabiru, e a Várzea que me acolheu à beira rio. 

Às minhas camaradas do grupo de estudos NosOtras, que celebro a resiliência em 

revolucionar o campo da comunicação. A Karina e Mônica, pelos conselhos valiosos 

na banca e pela leitura atenta e sensível mesmo com tão pouco tempo. A Tacila, 

Marini, Cris e a equipe da banda Mulheres em Domínio Público, sem vocês essa 

pesquisa não existiria. A Gabi, pelo carinho de organizar minhas ideias, sonhar 

comigo e estar ao meu lado nessa saga que varou tantas madrugadas. Aos mestres 

e mestras que cantam o cacau cor de arco íris. As crianças, os meeiros e todos os 

povos de luta da Costa do Cacau.   

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 

5 



  

  

  

 

  
  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 

  

  

  

 

  

  

  

  

  

  

  

    

Depois, livre do mel, o cacau secava ao sol estendido nas 

barcaças. Ali, também dançávamos sobre ele e cantávamos 

(Amado, 1933). ​

 

6 



RESUMO 

  
A dissertação investiga as transformações no âmbito do trabalho e nas relações de 
sociabilidade na região cacaueira do sul da Bahia, focando nas implicações para a 
reprodução de manifestações culturais de trabalhadores rurais e comunidades 
tradicionais. O estudo se concentra nos cantos coletivos e de trabalho praticados em 
fazendas, áreas de reforma agrária e em territórios indígenas e quilombolas na 
região conhecida como Costa do Cacau. Centrado no conceito de "comum" de 
Muniz Sodré, que coloca a comunicação enquanto um instrumento de vinculação 
social, e nas concepções de territorialização e desterritorialização de autores como 
Joelson Ferreira e Nego Bispo, este trabalho relaciona a precarização laboral 
inerente à dinâmica econômica global da cadeia produtiva do cacau; a expansão do 
evangelismo neopentecostal; e as novas formas de sociabilidade engendradas na 
era digital midiatizada; com o fenômeno de desagregação e redesenho das cantigas 
populares neste território. Paralelamente, por meio da documentação e no registro 
da memória e oralidade desses saberes, a pesquisa apresenta caminhos de 
resistência cultural, simbólica e territorial trilhados por sujeitos e povos que colocam 
os cantos como elemento central de suas ações políticas. 

  

Palavras-chave: Cantos populares; Vinculação; Comunicação; Comum; Território 

  

  

  

  

  

  

 

  

 

7 



ABSTRACT 

This dissertation investigates changes in the workplace and social relations in the 
cocoa-growing region of southern Bahia, focusing on the implications for the 
reproduction of cultural manifestations of rural workers and traditional communities. 
The study concentrates on collective and work songs practiced on farms, in agrarian 
reform areas, and in indigenous and quilombola’s territories in the region known as 
the Cocoa Coast. Centered on Muniz Sodré's concept of “common,” which places 
communication as an instrument of social bonding, and on the conceptions of 
territorialization and deterritorialization of authors such as Joelson Ferreira and Nego 
Bispo, this work relates the precariousness of labor inherent in the global economic 
dynamics of the cocoa production chain; the expansion of neo-Pentecostal 
evangelism; and the new forms of sociability engendered in the media-driven digital 
age, with the phenomenon of the disintegration and redesign of popular songs in this 
territory. At the same time, through the documentation and recording of the memory 
and oral tradition of this knowledge, the research presents paths of cultural, 
symbolic, and territorial resistance followed by organized individuals and peoples 
who place songs at the center of their political actions. 

  

Keywords: Popular songs; Bonding; Communication; Common; Territory 

  

  

  

 

 

8 



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 – Mapa de microrregião Ilhéus-Itabuna...................................................... 18 
Figura 2 - Canto de trabalho na barcaça, em Cacau (1974).....................................21 
Figura 3 - Microrregião Ilhéus-Itabuna e seus municípios........................................ 24 
Figura 4 - Assentamento Terra Vista logo após a conquista da terra, em 1994....... 49 
Figura 5 - Assentamento Terra Vista após a transição agroecológica, a partir de 
2000........................................................................................................................... 49 
Figura 6 - Dona Val apresenta suas composições....................................................72 
Figura 7 - Dona Judith é guardiã da cultura e dos cantos ancestrais do povo 
tupinambá.................................................................................................................. 73 
Figura 8 - Causos em roda e cantos do Quilombo João Rodrigues, em Itacaré...... 74 
Figura 9 - Conhecendo os cantos do Bumba Boi da Vila Juerana, em Ilhéus.......... 75 
Figura 10 - Edna lembra cantos de roça e cantos tupinambá...................................76 
Figura 11 - Dermeval já saiu da Fazenda Javali e hoje ergueu uma casinha em sua 
roça própria................................................................................................................ 78 

  

 

  

 

9 



LISTA DE QUADROS 

Quadro 1 - Quadro social dos entrevistados.............................................................79 
  

 

 

10 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

AL Alagoas 

APA Área de Proteção Ambiental 

BA Bahia 

BAMIN Bahia Mineração 

BBC British Broadcasting Corporation 

CEPLAC Comissão Executiva do Plano da Lavoura Cacaueira 

CETA Coordenação Estadual de Trabalhadores Assentados e 

Acampados 

CLT Consolidação das Leis Trabalhistas 

COP30 Conferência das Nações Unidas sobre as Mudanças Climáticas 

de 2025 

CPI Comissões Parlamentares de Inquérito 

DVD Digital Versatile Disc 

ES Espírito Santo  

FA0 Organização para Alimentação e Agricultura das Nações Unidas 

FIOL Ferrovia de Integração Oeste Leste 

FUNAI Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

ICCO Organização Internacional do Cacau 

IBD Instituto Biodinâmico de Desenvolvimento Rural 

INCRA Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

INSS Instituto Nacional do Seguro Social 

MPT Ministério Público do Trabalho 

MST Movimentos dos Trabalhadores Sem Terra 

MTE Ministério do Trabalho e Emprego 

OIT Organização Internacional do Trabalho 

ONG Organização Não-Governamental 

PCB Partido Comunista Brasileiro 

PE Pernambuco 

PI Piauí 

11 



PNAE Programa Nacional de Alimentação Escolar 

RN Rio Grande do Norte 

STF Supremo Tribunal Federal 

TCC Trabalho de Conclusão de Curso 

TI Terra Indígena 

UESC Universidade Estadual de Santa Cruz 

UFSC Universidade Federal de Santa Catarina 

WCF World Cocoa Foundation 

 

  

 

12 



SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO.......................................................................................................14 
2. A HISTÓRIA DA CULTURA CACAUEIRA E SUAS CANTORIAS.......................19 

2.1. Os cantos coletivos e a configuração histórica da Região Cacaueira baiana...
19 
2.2. Relações de trabalho na cultura cacaueira................................................... 24 
2.3. A crise, a desagregação cultural, e o surgimento do sistema de parceria 
agrícola na cadeia produtiva do cacau................................................................. 34 
2.4. A Reforma agrária: símbolo da remodelação espacial e simbólica na lavoura 
cacaueira.............................................................................................................. 46 

3. CAMINHOS TEÓRICOS: CANTOS COMO MANIFESTO DO “COMUM”........... 52 
3.1. Territorialidades e práticas culturais.............................................................. 55 

4. CAMINHOS METODOLÓGICOS.......................................................................... 63 
4.1. Narrar a memória...........................................................................................63 
4.2. Detalhamento das visitas de campo..............................................................67 

4.2.1. O primeiro campo: um mergulho na história do primeiro assentamento 
da Região Cacaueira.......................................................................................68 
4.2.2. O segundo campo: conhecendo as mestras.........................................70 
4.2.3. O terceiro campo: reencontrando meeiros e mergulhando nos cantos 
indígenas e quilombolas..................................................................................72 
4.2.4. Quadro social dos entrevistados........................................................... 78 

5. CANTOS DE ENCANTARIA: FESTA, COTIDIANO E TRABALHO..................... 82 
     5.1 O cantador de Serra Grande……………………………………………………...86 
     5.2  A memória de Dona Val………………………………………………….…….…92 
     5.3 O cacau, o puxador e o cotidiano……………………………….………………..95 
     5.4  Observar e guardar………………………………………………………………100 
6. TERRA, TERRITÓRIO E CANTOS DE LUTA.....................................................107 
    6.1 Os cantos e a vida comunitária do Quilombo João Rodrigues……………….119 
    6.2 Cantos da Reforma Agrária………………………………………………………125 
7. AO DESAPARECER, CANTAR E MULTIPLICAR.............................................. 129 
    7.1 O avanço do evangelismo e o apagamento da herança afro-indígena……. 136 
    7.2 O capitalismo e o projeto mais amplo de destruição da vida………………...138 
    7.3  Memória que viaja e se transforma……………………………………………..149 
8. CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................159 
REFERÊNCIAS....................................................................................................... 164 

 

  

  

  

 

13 



1.​ INTRODUÇÃO 

  

Na microrregião de Ilhéus-Itabuna, a riqueza vinha do cacau até a chegada 

de um elemento fúngico. Os camponeses dessa terra pontuam a vassoura-de-bruxa1 

como uma chaga vinda para interromper o acúmulo, a violência e o roubo de terras 

por parte de fazendeiros no sul da Bahia. Um salvamento no horizonte da 

distribuição fundiária, mas uma bomba de destruição em massa para dezenas de 

milhares de trabalhadores desempregados que passaram a se aglomerar nas 

margens de Ilhéus e Itabuna, a partir de 1989.  Famílias que, assim como as 

construções, as ruas, esquinas, e relações sociais das duas capitais da costa 

cacaueira baiana, também só sabiam respirar o aroma do cacau (Amado, 1933).  

Coexistindo com o êxodo rural e o inchaço das cidades, a Costa do Cacau, 

nos pós crise, “começou a conviver com várias classes distintas, com demandas 

próprias e que lutavam por espaço” (Dantas, 2014).  Indígenas reivindicaram e 

retomaram seus territórios, sobretudo o povo tupinambá e pataxó; quilombolas se 

reconheceram como descendentes de africanos escravizados e passaram a lutar 

pela titulação de seus territórios, camponeses buscaram autonomia em 

assentamentos da reforma agrária, seja por via de ocupações ou por outros meios 

de acesso à terra. 

Meu interesse pela região e pelos cantos que moldam sua vida cotidiana 

começou muito antes desta pesquisa. Ainda na graduação em jornalismo, na 

Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), realizei, ao lado de meu grande 

amigo Vitor Shimomura, o documentário Cacau Amado (2018), como Trabalho de 

Conclusão de Curso. O filme retrata as condições de trabalho na produção de cacau 

e acompanha quatro famílias que representam as principais relações laborais que 

emergiram no pós-crise: a parceria agrícola, a dupla jornada, o fichamento e o 

trabalho em assentamentos da reforma agrária.  

Ao iniciar a montagem do documentário, tive acesso e conhecimento pela 

primeira vez sobre os cantos de trabalho do cacau. Foi através da trilogia gravada 

pelo cineasta Leon Hirszman, cujo um dos episódios, Cacau, é gravado em Itabuna 

1 A vassoura de bruxa é um tipo de fungo que reduziu em 72% a produção do fruto na 
Região Cacaueira da Bahia, a partir de 1989. Associada ao fungo, a baixa do preço do 
cacau no mercado internacional gerou um contexto de crise que perdurou pelas décadas 
seguintes 

14 



(BA), em 1974, e trata especificamente sobre as cantigas da lavoura cacaueira. O 

filme é quase todo preenchido por cantos antigos, à exceção de dois trechos 

narrados na voz do poeta Ferreira Gullar. Um deles me chamou atenção: alerta para 

a possibilidade de desaparecimento destas práticas culturais. A voz do poeta lista 

alguns motivos: a modernização do campo, a urbanização e a evolução dos meios 

de comunicação de massa.  

Só fui voltar à Costa do Cacau em 2021, com o intuito de reencontrar as 

famílias que haviam participado do filme e entregar-lhes uma cópia do documentário 

em DVD. A partir daquele reencontro, cresceu a vontade de retornar ao território 

com mais tempo, com mais escuta, e com um propósito de pesquisa que abarcasse 

um universo simbólico e cultural da região, para além de uma abordagem apenas 

focada nas condições laborais. Dois anos depois, em 2023, iniciei este mestrado 

decidido a investigar se a hipótese de Hirszman havia se concretizado. Pela vivência 

na região e pelo diálogo com os mais velhos e mais velhas, quis entender o que 

ainda permanecia, o que havia se transformado e o que se perdera daquele 

universo musical dos povos que construíram a região. 

Atualmente, o oligopsônio que domina a produção de cacau a nível mundial 

se beneficia da estrutura semi-informal de contratação de meeiros, por meio de 

contratos de parceria agrícola, para aprofundar na região uma nova roupagem da 

mesma desterritorialização e desigualdades históricas provocadas na época do 

apogeu dos coronéis do cacau. Ao aterrissar em Ilhéus, gigantes como a Cargill, em 

1980, e a Barry Callebaut, em 2021, passaram a controlar os preços da amêndoa 

que são vendidas e processadas em suas unidades produtivas e, 

consequentemente, a alimentar o ciclo histórico de precariedade das condições de 

trabalho dos trabalhadores que atuam no contexto das fazendas.  

A pouca quantidade de famílias nas fazendas e a remota capacidade 

organizativa entre esses trabalhadores que vendem seu cacau a armazéns de 

atravessadores, ligados às grandes empresas do setor, ocasiona um preocupante 

processo de desagregação dos espaços de socialização nas roças e barcaças, 

cenário onde, em décadas passadas, se praticava o canto coletivo. 

Apesar de boa parte dessas manifestações terem se enfraquecido junto a 

modernidade midiatizada, às transformações das relações do trabalho, o 

desinteresse dos jovens pelo vida rural, e o avanço do neopentecostalismo, elas ao 

15 



mesmo tempo se fortalecem em comunidades rurais que deslocam o eixo do mundo 

do trabalho para o mundo do saber e do viver (Santos, 2023).  

São famílias que experimentaram essa transformação a partir da conquista 

do território no pós-crise, seja em áreas de reforma agrária, como no Assentamento 

Terra Vista, em Arataca (BA), seja em territórios indígenas e quilombolas, como o 

Quilombo João Rodrigues, em Itacaré (BA), e o Território Indígena Tupinambá de 

Olivença, em Ilhéus (BA). Nesses territórios, os cantos populares operam como um 

“manifesto do comum”, constituindo uma prática comunicativa de resistência que 

reafirma a identidade e a territorialidade de comunidades em luta no sul da Bahia. 

No imaginário coletivo e na memória da região, os cantos de trabalho e outras 

cantorias símbolos de festas, rituais, celebrações e da cultura popular estão 

preservados também na oralidade e na memória dos mais velhos. Mestras como 

Dona Val, por exemplo, que cria novas composições enquanto mantêm a memória 

das antigas, ainda do tempo de roça; como Dona Adená, que canta o Boi da Vila 

Juerana e não deixa a brincadeira morrer; como Dona Edna, que lembra dos cantos 

de Ogum de Ronda. 

Da documentação da oralidade e da realização de conversas e entrevistas 

em quatro municípios da microrregião Ilhéus Itabuna (Ilhéus, Uruçuca, Itacaré e 

Arataca), durante três visitas de campo entre agosto de 2023 e agosto de 2024,  

essa pesquisa de cunho qualitativo apresenta, ao longo de oito capítulos, o 

resultado de uma imersão na região cacaueira apresentando os significados 

expressos nas músicas e seu papel na vinculação social e nas estratégias de luta e 

de valorização cultural e dos modos de vida em territórios de povos tradicionais e de 

comunidades rurais da região cacaueira baiana (Sodré, 2014). 

       O primeiro capítulo após esta introdução dedica-se a reconstruir a trajetória da 

produção de cacau no sul da Bahia, situando o papel dos cantos coletivos na 

formação cultural e social da região. A discussão se organiza em alguns eixos: as 

relações de trabalho que se consolidaram na lavoura cacaueira; a crise da 

vassoura-de-bruxa e o surgimento do sistema de parceria agrícola na cadeia 

produtiva do cacau; a luta pela terra e as resistências coletivas que se consolidaram 

após o colapso produtivo e territorial desencadeado pela praga. 

      No capítulo seguinte, é apresentado o arcabouço teórico que orienta a análise 

dos cantos coletivos como práticas de resistência e de vinculação social. A partir das 

ideias de Muniz Sodré, é colocado como as cantigas não se inserem apenas como 

16 



uma mera diversão e lazer, mas como um manifesto comunicacional, um laço 

comum de partilha e solidariedade entre grupos sociais. Aqui, desenvolve-se 

também as visões distintas dos conceitos de território para diferentes autores, como 

base relacional da existência das cantigas populares na Costa do Cacau, presentes 

tanto nos mutirões (adjuntos) que atravessavam diferentes etapas da produção do 

fruto, - a poda, o pisoteio, a secagem - como em práticas sociais cotidianas 

adjacentes ao ambiente da lavoura, como no ofício das lavadeiras  no Rio 

Cachoeira. 

      Em seguida, são apresentados os procedimentos metodológicos da pesquisa, 

baseada em uma abordagem qualitativa centrada na documentação da oralidade e 

na vivência de campo com trabalhadores rurais e comunidades tradicionais do sul 

da Bahia. São descritos o percurso analítico, os instrumentos de registro e as 

estratégias de aproximação que permitiram acessar memórias, práticas culturais e 

experiências territoriais relacionadas aos cantos populares. 

        Os três últimos capítulos antes das considerações finais são classificados como 

os de análise, onde as canções documentadas no campo são apresentadas por 

seus personagens. Em Cantos de encantaria: Festa, Cotidiano e Trabalho, 

aprofunda-se a análise dessas manifestações culturais e de sua função 

comunicativa, examinando como essas expressões musicais se articulam ao 

trabalho, às festas populares, à religiosidade e ao cotidiano das comunidades da 

Costa do Cacau. A abordagem evidencia a centralidade das ancestralidades negra e 

indígena na formação cultural da região, ressaltando o papel do trabalho coletivo e 

do mutirão como práticas que sustentam vínculos, sociabilidades e as encantarias 

expressas nos cantos.  

       Já no capítulo Terra, território e cantos de luta, são apresentados as letras e o 

contexto de surgimento dos cantos populares para comunidades que conquistaram 

o acesso à terra após a crise da vassoura-de-bruxa, criando um conceito amplo de 

território por meio da luta coletiva. Aqui, discute-se como as cantigas se tornam 

expressão dos processos de territorialização e resistência política entre famílias 

agricultoras, indígenas e quilombolas.  

      Em Ao desaparecer, cantar e multiplicar, é apresentado as consequências da 

desagregação cultural e das cantigas de roça entre meeiros submetidos ao sistema 

de parceria agrícola. O capítulo também examina o avanço do evangelismo 

neopentecostal como vetor de enfraquecimento comunitário na região e, 

17 



simultaneamente, evidencia as formas de resistência e remodelamento da cultura 

dos cantos em um contexto de transformações do capitalismo e de desenvolvimento 

tecnológico midiático, com o protagonismo das redes sociais. 

O objetivo aqui é abrir caminhos para que outros autores se aprofundem 

sobre os impactos que as cadeias produtivas agrícolas centradas na exportação de 

commodities podem gerar às práticas coletivas, culturais e ao cooperativismo entre 

os trabalhadores rurais.  E, sobretudo, contribuir com os estudos do campo da 

Comunicação e sua relação com a manutenção de vínculos comunitários, como 

fundamento primordial da criação do comum como resistência subjetiva, cultural e 

política desses indivíduos invisibilizados no meio rural. 

Acredita-se que com o registro e a problematização dos cantos da região 

cacaueira baiana pela comunidade e para as próximas gerações, por meio da 

documentação e reprodução desses saberes, constitui um elemento que pode 

contribuir com as famílias rurais do Região Cacaueira Baiana em seus processos de 

reterritorialização e resistência cultural frente a dominação comunicacional, 

simbólica, e laboral exercida pelo agronegócio e pelo capital imobiliário. 

 

  
Figura 1 – Mapa de microrregião Ilhéus-Itabuna 

 

Fonte: Base cartográfica IBGE 

  

18 



2.​ A HISTÓRIA DA CULTURA CACAUEIRA E SUAS CANTORIAS 

 

2.1.​ Os cantos coletivos e a configuração histórica da Região 
Cacaueira baiana 

  

No seio das comunidades agrícolas e das fazendas cacaueiras do sul da 

Bahia, desde o século XIX, verifica-se a presença dos cantos como instrumentos de 

sociabilidade, de resiliência coletiva frente às extenuantes rotinas de trabalho e de 

identidade regional. Leon Hirszman, pioneiro no registro audiovisual de cantos de 

trabalho no Brasil, eternizou nos anos 1970 que havia nas roças de cacau um modo 

de vida "que vê o trabalho como força motriz criadora da vida humana, capaz de 

despertar todo seu potencial lúdico e criativo" (Hamburguer; Gomes, 2017). 

Na filmagem de Cacau (1976), no município de Itabuna (BA), Hirszman 

mostra que todas as etapas da produção cacaueira entoavam sua expressão 

musical própria, seja para encantar o trabalho e exaltar o fruto, ou atenuar o esforço 

na lida na roça. Neste trecho de Cacau é Boa Lavra, uma das mais conhecidas 

canções de roça da região, é possível observar o sentido da letra exaltando o signo 

do cacau como sinônimo de riqueza e símbolo da vida cotidiana: 

  

Cacau é boa lavra 
Eu vou colher 
Na força do verão  
Eu vou vender 
Cacau é boa lavra 
Colhi no lavrador 
Não vou colher cacau 
Pra desprezar o meu amor (Hirszman, 1976).  

  

A voz de Ferreira Gullar, que surge em off entre os cantos dos trabalhadores, 

sintetiza dentro do curta um elemento central para entender por que as cantigas de 

trabalho tornavam o trabalho menos árduo e os homens mais comunicativos e 

fraternos: o fato delas nasceram do trabalho coletivo, da solidariedade de pessoas 

que se juntaram em grupo para executar uma tarefa comum.  

19 



Clóvis Caldeira (1956) coloca o auxílio mútuo nas lavouras de cacau no sul 

da Bahia como uma prática bastante usada entre os precursores da atividade, entre 

eles os migrantes originários principalmente de Sergipe, do Recôncavo e do próprio 

norte do estado.  São nas tarefas mútuas, como elucida Edilberto José de Macedo 

Fonseca, onde se comprovam os “laços de amizade e de compadrio”. O autor as 

define como “práticas do dia a dia que ritualizam os ciclos sociais de construção, 

destruição e reconstrução da vida” (Sonoros Ofícios, 2015).  

Em Ilhéus e outros municípios da Região Cacaueira Baiana, o mutirão, termo 

para a reunião de trabalho que também recebia o nome de “batalhão” ou “adjunto”, 

também aparecia de uma forma espontânea e imprevista, ganhando a denominação 

de “roubo”. O ambiente cooperativo foi o cenário que moldou o surgimento dos 

cantos na lavoura: 

Tanto no roubo como no batalhão ou adjunto, canta-se 
durante todo o trabalho. Um dos presentes tira um verso 
que deve ser respondido pelo pessoal. O viajante que por 
ali transita demora-se horas inteiras atraído pela beleza 
desses cantos (Caldeira, 1956, p.124). 

  

No caso do cacau, a prática do canto se expressa na poda e na quebra do 

fruto, e principalmente, no pisotear das amêndoas pelas barcaças, com o cacau já 

colhido, sendo celebrado. Lurdes Bertol Rocha, autora de A Região Cacaeuira 

Baiana (2008), não se aprofunda nas letras das músicas e nem dos atores sociais 

que participavam do pisoteio, mas inclui a prática dentro do linguajar tradicional do 

dia-a-dia na lavoura cacaueira. Assim ela define o pisoteio: 

  

Processo de pisar sobre o cacau, na barcaça, para 
remexê-lo a fim de que seque de forma homogênea. 
Durante esta tarefa, os trabalhadores entoam cantigas do 
folclore regional (Rocha, 2008, p.185). 

 

  
 
 
 
 

 

20 



Figura 2 - Canto de trabalho na barcaça, em Cacau (1974) 

 

Fonte: Reprodução de Hirszman (1974). 

  

Jorge Amado foi um dos primeiros a colocar na história a existência dos 

cantos de trabalho na lavoura cacaueira. Foi em seu livro Cacau, de 1933, uma obra 

que apesar de fictícia se demonstrou na história um importante documento sobre as 

condições de trabalho impostas pelos coronéis do cacau durante o “boom” da 

lavoura cacaueira no início do século XX. Amado (1933) coloca o momento do 

pisoteio num universo coletivo de todos os trabalhadores, inclusive os peões 

retratados no livro “Cacau”: 

  

O Cacau era levado para o cocho para os 3 dias de 
fermento. Nós tínhamos que dançar sobre os caroços 
pegaçosos e o mel aderia aos nossos pés. Mel que 
resistia aos banhos e ao sabão massa. Depois, livre do 
mel o cacau seca ao sol estendido nas barcaças. Ali 
também dançávamos sobre ele e cantávamos (Amado, 
1933, p. 132). 

  

O sentido que Amado (1933) dá ao canto dá a entender que ele não está 

atrelado ao ritual de celebrar a colheita, como se aqueles frutos colhidos e 

pisoteados em dança fossem gerar renda a eles, e sim a uma prática coletiva de 

resistência às jornadas exaustivas, um elemento de vinculação social que 

acompanha o processo de produção cooperativo do fruto. Antônio, que foi por 

décadas administrador de uma fazenda na zona rural de Uruçuca com 27 famílias, 

sugere um elemento de encantamento ao trabalho e de coesão comunitária em 

21 



torno da prática do canto laboral exercido na propriedade: “Aquilo era um modo de 

se distrair, de alegria, de fazer amizade, esquecer que o serviço tava ruim, cantando 

e distraindo”, coloca o trabalhador. 

Por outro lado, a expressão “nós tínhamos que dançar”, usada quando o 

personagem de Jorge Amado cita a dança, denota um sentido de obrigação, e não 

um ato comemorativo. Aqui, a dança é uma necessidade. Ela é colocada pelas 

próprias limitações do uso das barcaças para esse tipo de secagem na região, que 

torna obrigatório a prática do pisoteio e da dança para remover o “mofo" que se 

acumula no exterior das amêndoas. Mas, o canto não. Aqui percebe-se a cantiga 

sendo colocada por Amado como uma companhia, um elemento lúdico e de 

proteção não guiado pela funcionalidade de obedecer a alguma etapa específica da 

produção de cacau. 

Ao contrário do escritor baiano, alguns antigos rejeitam colocar o canto na 

barcaça como uma prática executada pelos “peões”, e sim reservada ao fazendeiro 

e seus melhores funcionários. Edna, cuja história e cantorias vamos retratar nos 

capítulos seguintes, lembra que o canto na fazenda que cresceu aparecia somente 

entre os trabalhadores mais próximos de seu pai, administrador da propriedade, a 

quem o latifundiário encarregava a tarefa de manutenção da ordem e do trabalho 

nas áreas de cultivo, nas relações, e no ambiente social da fazenda.  Em suas 

lembranças, o canto que assistia quando era criança, por vezes escondida dos 

adultos, não tinha a missão de atenuar e resistir a um esforço árduo: funcionava 

para exaltar o ouro das amêndoas de cacau que aquele seleto grupo pisoteava. 

Este canto celebrativo é o mesmo que foi representado no remake de 

Renascer (2024), novela da TV Globo. Em um dos episódios da novela, o fazendeiro 

José Inocêncio, interpretado pelo ator Marcos Palmeira, sobe a barcaça para 

pisotear as amêndoas e cantar com seus filhos e algumas cantigas antigas da 

região, como "Cacau é boa lavra", em um ato preenchido por sorrisos de alegria e 

reservado a suas condições de herdeiros e donos da produção. 

O economista Thorstein Veblen (1987, p.8) analisa que a construção da 

reputação social e cultural da classe dominante foi sustentada por uma força 

impositiva estabelecida por funções e distinções sociais. Veblen explica que 

22 



“estabelecida a discriminação, as ‘funções dignas’ são aquelas em que intervém um 

elemento de proeza ou façanha, as ‘funções indignas’ são as diárias e rotineiras em 

que nenhum elemento de proeza existe” (Costa, 2010).  

A partir do conceito de Veblen, Costa (2010) classifica as chamadas “funções 

dignas” no âmbito da Região Cacaueira Baiana, como tarefas empreendidas pelos 

“desbravadores/pioneiros” que depois se transformam na elite coronelista agrária. 

No outro lado, coube aos trabalhadores rurais a tarefa das "funções indignas”. O 

autor enxerga nesta relação desigual de divisão de tarefas, que condena um dos 

lados da relação social à indignidade humana e laboral, uma das razões para o 

“esquecimento” dos trabalhadores rurais e seu apagamento cultural dentro da 

história da Região Cacaueira.  

Analisar a formação histórica dessa região, demanda entender as 

transformações das relações de trabalho no decorrer de suas diferentes fases de 

ouro e decadência, típicas do modelo de produção cacaueiro voltado ao estrangeiro, 

e suscetível a crises seja por questões climáticas, como pelas variações do 

mercado. Esse resgate teórico sobre o universo do trabalho na região será útil para 

entender a remodelação espacial provocada pela mais devastadora das crises, a 

colocada pela vassoura de bruxa, e perceber como o acesso ao território permitiu 

que comunidades rurais e tradicionais modificassem o sentido dos cantos coletivos, 

incorporando a essa manifestação cultural um sentido lúdico, ritualístico e simbólico 

que acompanhou a mudança do sentido político e social relacionado ao trabalho 

nestes locais.  

Para Hirzsman (1976), o canto de trabalho como uma forma de “criação 

cultural do povo” tendia a desaparecer pelo “desenvolvimento industrial e as 

transformações por ele geradas, a urbanização crescente e o sistema de 

comunicação de massa”. Ao interpretar a profecia do cineasta, Costa (2015) pontua 

dois pontos de vista para que a ela não tenha se concretizado, visto que essas 

manifestações culturais persistem em pleno século XXI em algumas regiões e 

comunidades rurais brasileiras.  

A primeira é que a história humana se move dialeticamente, e o novo, nesse 

contexto, se constitui “como uma síntese entre elementos do passado e os germes 

23 



do porvir". A segunda hipótese é centrada na ideia de que a modernização brasileira 

não se desfez da gênese conservadora da era pré-industrial, mantendo os grandes 

proprietários de terra no centro do poder político, o que impõe aos trabalhadores a 

continuidade das práticas culturais de contestação, como os cantos de trabalho. 

"Diante deste quadro, o desenvolvimento industrial preconizado por Hirszman não 

foi capaz de superar as relações de dominação vigentes no campo brasileiro" 

(Hamburguer; Gomes, 2017) 

  

Figura 3 - Microrregião Ilhéus-Itabuna e seus municípios 

 

Fonte: IBGE 

  

2.2.​ Relações de trabalho na cultura cacaueira 

  

O começo da lavoura cacaueira no sul da Bahia não foi promissor. Assim os 

cronistas se referem ao momento histórico em que Luiz Frederico Warneaux trouxe 

sementes do Pará para a Bahia, em 1746, e as entregou a Antônio Dias Ribeirão 

para plantar os primeiros cacaueiros a margem direita do rio Pardo, então Capitania 

de São Jorge de Ilhéus, hoje município de Canavieiras (BA).  

24 



A produção de cacau na época tinha o elemento essencial da dependência 

dos rios. Sem ainda alternativas de veículos a motor, o elemento hídrico funcionava 

“como verdadeiras linhas diretoras da penetração” (Santos, 1957). Inicialmente, na 

embocadura entre Canavieiras e Belmonte, onde estão os Rios Pardo e 

Jequitinhonha. Não tardou muito para o cultivo ganhar terreno e ampliar o “front” 

pioneiro, como classifica Santos (1957), subindo o curso dos rios em suas duas 

possibilidades. Assim, foram surgindo povoações, ou vilarejos, a serviço 

exclusivamente da lavoura do cacau, como Jacarandá, Mascote, Bôca do Córrego e 

Itapebi. Fato é que, décadas mais tarde, em l783, a lavoura cacaueira já era 

importante e já se situava na região de Ilhéus.  

Durante a consolidação da produção de cacau no sul da Bahia, entre 1830 e 

1888, o trabalho das lavouras foi feito com mão de obra escrava.  Mary Ann Mahony 

(2007) analisa que situar o escravo como a gênesis do trabalho na lavoura 

cacaueira e não ao trabalhador livre imigrante, como conta a história oficial, é uma 

forma de fazer justiça e corrigir uma narrativa solidificada na região de que os 

ancestrais produtores de cacau seriam bandeirantes "desbravadores e heróis", ao 

contrário de "escravistas e ladrões de terras". 

A construção da figura do heroísmo dos primeiros “desbravadores” imigrantes 

é observada na forma como Milton Santos (1957) descreve a “epopeia do cacau”, 

para o autor “somente comparável ao trabalho dos bandeirantes”. Santos defende 

que assim como no bandeirismo, foi “a constância, a tenacidade, o destemor ao 

perigo e um superior espírito de sacrifício, aliado à invencível força de vontade, as 

qualidades mestras do cacauicultor”. 

O poeta grapiúna Caê (Jupará, 1995) sintetiza em seu verso um retrato da 

formação territorial na Região Cacaueira, destacando os múltiplos atores sociais e o 

elemento importante da heterogeneidade colocado por Mahony como formador da 

lavoura cacaueira:  

  

No início vieram os tropeiros/ Foram formando suas 
tendas/ Fazendo ruas com as vivendas/ De sapé e taipa/ 
Depois vieram os cangaceiros,/  Os coronéis/ Os 
retirantes e os posseiros/ Plantando vida/ Fazendo 

25 



história/ Colonizando/ O que se tornaria/ A gênese 
(Rocha, 2008). 

  

É a partir da abolição, em 1888, que ex-escravizados passaram a migrar com 

mais facilidade para esta região da Bahia, o que acarretou um aumento no 

contingente de força de trabalho nas fazendas (Costa; Soares, 2016). Em 1910, por 

força da cacauicultura baiana, o Brasil se tornou o maior produtor mundial de cacau, 

período marcado pelo apoio estatal a essa elite cacaueira para a migração de 

trabalhadores à região de Ilhéus.  

A prática incluía transporte gratuito através da Companhia de Navegação 

Baiana para os portos de Ilhéus e Camamu, além da promessa do acesso à terra e 

a possibilidade de enriquecimento fácil. Somente no período entre 1872 e 1920, a 

população na microrregião de Ilhéus-Itabuna foi de 12.416 pessoas para 148.848, 

segundo a Comissão Executiva do Plano da Lavoura Cacaueira (CEPLAC) 

(Stropasolas; Spinelli, 2018). O contexto foi ilustrado por Jorge Amado, em Cacau 

(1933): 

  

Eu comecei a falar de Ilhéus, terra do cacau e do 
dinheiro, para onde iam levas de imigrantes. E como 
Ilhéus ficava a apenas dois dias de navio de Aracaju, 
elas consentiram que eu me jogasse numa manhã 
maravilhosa de luz (Amado, 1933, p. 109).  
  

O estímulo a esse fluxo migratório e o consequente aumento do contingente 

populacional na região de Ilhéus, principal zona de cultivo, por sua vez, estava 

vinculada a atender aos interesses de uma elite de grandes fazendeiros, os 

chamados “coronéis do cacau”. A ascensão do coronelismo, entre 1880 e 1937, a 

partir de uma violenta exploração de mão de obra, representou o apogeu da 

produção de cacau como estrutura principal de mercado e configurou a inclusão da 

economia regional do Sul da Bahia na economia internacional.   

Vieira (1987) levantou que “do ano de 1900 ao ano de 1929, a produção 

cacaueira quintuplicou: saiu de 193.000 para 1.112.520 sacos produzidos”. Em 

1930, a exploração de amêndoas de cacau representava 42% do valor total das 

exportações baianas (Baiardi, 1984). 

26 



Nesta época, o cacau começou a ser batizado como “fruto de ouro” (Freitas, 

1979) por seu alto valor comercial e pelo lucro obtido pelos fazendeiros, que 

impunham um amplo domínio político e social em todo o estado da Bahia, contexto 

este ilustrado na literatura de Adonias Filho e de Jorge Amado, nas primeiras 

décadas do século XX.   

Os livros falam de grandes fazendeiros que construíram fortunas com base 

em um “modelo monocultor comercial da produção cacaueira” (Rocha, 2008, p. 52).  

Essa elite do cacau, além de enriquecer com a produção e a comercialização 

agrícola, obtinha seus lucros também com a negação de direitos trabalhistas, e 

operava destruindo e desterritorializado os modos de vida dos agricultores rurais, o 

que incluía suas culturas e, principalmente, suas cidadanias.    

O universo retratado por Amado (1933) ilustrava um contexto social nas 

fazendas que, de um lado, abarcavam a beleza do fruto e a riqueza que vinha dele, 

e de outro, as duras condições de trabalho: “Os frutos amarelos pendiam das 

árvores como lâmpadas antigas. Maravilhosa mistura de cor que tornava tudo belo e 

irreal, menos o nosso trabalho estafantes” (Amado, 1933). 

Nesse universo espacial das áreas de cultivo de cacau, a prática mais 

adotada pelos coronéis consistia no isolamento social dos trabalhadores rurais e 

suas famílias no contexto das fazendas. Para isso, faziam com que os salários 

fossem pagos através de compras no armazém da propriedade, os conhecidos 

barracões, cujos preços exorbitantes eram estipulados pelo próprio proprietário rural. 

Assim, além de aumentar seu poderio econômico, o cacauicultor mantinha seus 

funcionários dependentes da fazenda.  

O modo de dominação exercido pelos coronéis do cacau era centrado em 

três fundamentos: a violência, a soberania econômica e a influência política, 

conforme descreve Francisco Mendes Costa e Naisy Silva Soares em Cacau: 

riqueza de pobres (2016). 

Os traços encontrados na exploração da força de 
trabalho no meio rural brasileiro, no que se refere à 
exploração das atividades econômicas, dita commodities, 
são marcantes, desde a exploração através dos 
barracões, da morada obrigatória nas fazendas, dos 
contratos, do trabalho gratuito, da exploração do trabalho 

27 



de crianças e de mulheres, da divisão da produção entre 
os parceiros, da prisão e multa dos trabalhadores que 
abandonassem o trabalho, da matança de trabalhadores 
e outros (Costa; Soares, 2016, p. 84). 

  

Dentro deste período histórico, é notória a contribuição de Jorge Amado, em 

Cacau (1933)2,  para elucidar a expansão das ideias socialistas e a luta de classes 

no mundo hostil dos trabalhadores de cacau da década de 1930. O livro tem uma 

vinculação profunda com a realidade da época, com descrições únicas do ambiente 

social das fazendas, desde as moradias, ao detalhamento das etapas de produção 

do cacau - do preparo da roça até a venda da amêndoa - e às formas de resistência 

e de cooperação no universo das relações sociais e culturais entre as famílias 

cultivadoras. 

Quando a obra de foi lançada, o autor já havia se filiado ao Partido Comunista 

Brasileiro (PCB) e a região era marcada por tensões em torno da “transformação do 

escravo em proletário” (Ianni, 1979, p. 148), em virtude do passado de conflitos 

entre os senhores de engenho e donos de fazendas do sul da Bahia (Mahony, 2001) 

com o conjunto de trabalhadores do cultivo, formado por lavradores, descendentes 

dos sitiantes do Nordeste, e ex-trabalhadores de origem africana e indígena que 

foram escravizados. 

Neste período histórico, as ideias do Partido Comunista eram muito voltadas 

à garantia de direitos para o trabalhador rural e simpatizavam até com “alguns filhos 

da elite” (Mahony, 2007).  O primeiro sindicato da região, o Sindicato dos 

Empregados Agrícolas de Ilhéus (SEA-Ilhéus), foi fundado a partir das ligações entre 

os trabalhadores rurais e o Partido Comunista.  Sua criação no antigo distrito de 

Pirangi, hoje município de Itajuípe, é vinculada ao protagonismo do socialista 

Joaquim Cunha Filho (Marques, 2012; Lins, 2007). 

Lins (2007) situa que dois anos após a publicação da obra, existiam dezoito 

entidades, entre associações, sindicatos e sociedades, atuando no eixo Ilhéus e 

Itabuna ligadas ao Partido Comunista (Dantas, 2014). O fim das extorsões nos 

2 Cacau inicia o ciclo de livros do autor que retrata a civilização cacaueira baiana, seguido 
por Terras do sem-fim (1943), São Jorge dos Ilhéus (1944), Gabriela, cravo e canela (1958) 
e Tocaia Grande (1984). 

28 



barracões das fazendas e uma jornada de oito horas eram as principais 

reivindicações dos primeiros sindicatos rurais que surgiram no sul da Bahia (Lins, 

2007). 

Esse universo de trabalhadores rurais descendentes de migrantes e 

ex-escravos que passaram à condição de ser uma mão de obra “livre e assalariada” 

na lavoura de cacau, de 1888 até 1989, era contratado geralmente através de 

acordos verbais, e submetidos a quatro principais relações de trabalho 

estabelecidas nas fazendas (Dantas, 2014):  

  

a)      Contratista: Presente na expansão da cacauicultura no sul da Bahia, era 

a mão de obra usada para abrir roças de cacau mata à dentro com o intuito 

de expandir fazendas de pequeno e de médio porte do diarista; o empreiteiro; 

e do artista. 

  

b)      Diarista: A diária era um contrato formal para pagar a mão de obra na 

lavoura do cacau. Toda semana, o proprietário pagava por cinco dias de 

trabalho um valor proporcional ao salário mínimo de cada época. Os dias de 

repouso dificilmente eram recebidos. A diária representava o trabalho 

assalariado na roça de cacau (CEPLAC, 1976). Essa categoria poderia ser 

chamada de assalariado, mas preferiu-se considerar o termo diária por ser a 

forma como os trabalhadores se classificam. 

  

c)      Empreiteiro: A empreitada é um tipo de trabalho que surge com mais 

predominância na década de 1960. As tarefas poderiam incluir qualquer 

serviço que fosse necessário “como limpar o mato da fazenda, colher cacau, 

trabalhar na construção de uma barcaça etc”. Dantas (2014) coloca a 

empreitada como uma forma de o patrão pagar mais para os empregados 

trabalharem além da jornada estipulada por lei.  Esse tipo de contratação não 

regido pela CLT era um recurso muito utilizado na época da colheita, sendo 

comum o trabalhador colocar os filhos para fazerem conjuntamente o serviço, 

muitos menores de idade.  

d)      Arista: O conceito de arista surge da ideia de divisão da fazenda em 

áreas, em média de 5 a 7 hectares. Esse trabalhador assumia a 

29 



responsabilidade de realizar todo o processo de produção da lavoura na área 

determinada. Esse tipo de contrato surgiu na região na década de 1980 para 

viabilizar uma maior produtividade do trabalhador na fazenda sem pagar 

horas extras 

  

Após o fim da ditadura Estado Novo (1937-1945), o panorama do meio rural 

brasileiro mantinha o controle absoluto dos trabalhadores no interior das 

propriedades rurais, a mando de grandes latifundiários. Dois anos antes, o 

trabalhador do meio rural havia sido desprezado pela Consolidação das Leis 

Trabalhistas (CLT), sancionada pelo Decreto-lei nº. 5.452, de 1º de maio de 1943, do 

presidente da República Getúlio Vargas (Biavaschi, 2005). Com a Constituição 

liberal de 1946, o país vivia uma democracia tímida, que não comportava, por 

exemplo, o voto dos analfabetos. Isso impedia muitos camponeses de elegerem 

seus representantes.  

Mesmo com a CLT, segundo a CEPLAC (1976), a principal forma de contrato 

da mão de obra na lavoura cacaueira era a diária, feita verbalmente entre as partes.  

Desde a gênese dessa relação de trabalho, os contratos não estipulavam as 

atividades a serem realizadas no momento da contratação e em casos raros 

pagavam repouso remunerado. Em suma, os salários nem sempre conseguiam 

suprir os custos da compra de comida nos barracões.(Freitas, Paraíso, 2001).  

Santos alertava em Zona de Cacau (1957) que não era possível compreender 

o fenômeno migratório e urbano na zona cacaueira baiana sem lembrar que tanto o 

produto como a sua economia se voltava, “desenganadamente, para o exterior”. No 

período de publicação do livro, em 1957, 99% da produção regional se destinava à 

exportação.  O comércio do cacau era exercido por quatro categorias de 

organizações: as casas exportadoras, as indústrias de transformação primária, as 

cooperativas e um organismo governamental, o Instituto do Cacau da Bahia (Santos, 

1957, p. 91). 

Entre 1919-1953, período áureo de exportação de cacau em amêndoas pelo 

Brasil, o valor do cacau e seus derivados representava uma porcentagem 

considerável do valor total da exportação brasileira, variando entre 2,48% (1925) e 

30 



77,48% (1953). Os principais destinos de exportação incluíam a América do Norte 

(especialmente Estados Unidos), Europa e América do Sul. 

Enquanto isso, na base da cadeia produtiva, Santos (1957) apresentava o 

cardápio das famílias do cacau, principalmente do trabalhador do campo, formado 

apenas por três itens: farinha de mandioca, feijão e carne seca. De frutas, somente 

a banana, e isto porque servia de “sombra aos cacaueiros”.  Essa realidade, 

acentuada pela quase inexistência de roças de subsistências no ambiente das 

fazendas, fez Santos (1957) classificar a região do cacau do ponto de vista alimentar 

como “de fome endêmica”. 

Joelson Ferreira, liderança do primeiro assentamento do Movimentos dos 

Trabalhadores Sem Terra (MST) na região, só troca a “carne seca” pelo “favo”. 

Segundo ele, o cardápio dos muitos ex-trabalhadores das fazendas de cacau que 

foram demitidos pela crise da Vassoura de Bruxa e embarcaram no caminho da luta 

pela terra, por meio de ocupações, era formado por três letras “f”: feijão, farinha e 

favo. 

A realidade da costa do cacau não era diferente de outras regiões 

dependentes de culturas agrícolas voltadas à exportação. Em 1957, um 

levantamento feito pela Organização para Alimentação e Agricultura das Nações 

Unidas (FA0) concluiu que o consumo médio diário de alimento no Nordeste era do 

montante de apenas 1990 calorias, consideravelmente abaixo das mínimas 

recomendadas, de 2500. No setor sul da zona de açúcar de Pernambuco, havia 

camponeses consumindo somente 1.299 calorias diárias.  

Lourdes Bertol Rocha, descreve o contexto de formação da região cacaueira 

da Bahia centrada na dependência dos países internacionais: 

  
Como se depreende desse testemunho, os produtores de 
cacau vivem, desde aquela época, à mercê dos preços 
estabelecidos por uma Bolsa de Valores de um país que 
sequer planta cacau. Isto ocorre com o café. Isto ocorre 
com o açúcar. Ou seja, os produtos primários brasileiros 
estão sujeitos às oscilações dos preços internacionais, 
gerando insegurança e crises constantes. Os 
descendentes ou não desses pioneiros lutam, hoje, não 
pela conquista da terra para plantar o cacau, mas para 

31 



manter a produção, apesar dos reveses climáticos e da 
oscilação do mercado (Rocha, 2008, p.119). 

  

Atualmente, na cadeia global, o cacau é cultivado por 5,5 milhões de 

pequenos agricultores, o que representa 90% da produção mundial, sendo 14 

milhões de trabalhadores rurais envolvidos diretamente no sistema. Grande parte 

desses trabalhadores são condenados à violação de direitos humanos quase que 

diariamente nas fazendas e zonas de cultivo. Isso porque a cadeia produtiva do 

cacau no Brasil, na América do Sul e nos países africanos se tornou refém de uma 

lógica que desobedece a lei da oferta e procura, pois quem oferece o produto não 

interfere em sua precificação.  

A indústria chocolateira no Brasil é dominada pelo duopólio da Nestlé e Kraft 

Foods, que juntas totalizam 76,6% do mercado nacional, o que faz com que essas 

empresas imponham os preços ao mercado. Atualmente, o Brasil é o terceiro maior 

produtor de chocolate do mundo, atrás apenas dos Estados Unidos e da Alemanha. 

Mesmo tendo este posto, muitos trabalhadores da região do cacau não conhecem o 

sabor do chocolate da amêndoa que produzem. 

Embora tenha papel importante na produção mundial de cacau - o Brasil é o 

sexto maior produtor de cacau em nível global3 - o país não consegue suprir a 

própria necessidade interna do fruto. Efeitos de um mercado em que a demanda 

interna é superior à safra.  Rocha (2008) destaca o papel da Barry Callebaut, a 

maior produtora de chocolate do mundo, como uma das pioneiras da importação de 

cacau iniciada na década de 1990. A autora destaca um trecho de uma notícia do 

jornal Tarde Rural de 2005, registrando a notícia sobre uma leva de cacau importado 

da Indonésia, sob protestos da população: 

  

Quando o navio MV Luban, de bandeira chinesa, 
completou a operação de descarga de 50 toneladas de 
cacau procedentes da Indonésia, para a fábrica Barry 
Callebaut, no último dia 27 de outubro [2005] no Porto 
Internacional de Ilhéus, foi fechada uma década de 
importação, que vai continuar para suprir as unidades de 
moagem das indústrias de chocolate instaladas no Sul do 
Estado. [...] A partir de 1995, a compra em países 

3 Dados da Organização Internacional do Cacau (ICCO) 

32 



asiáticos e africanos pelas indústrias processadoras 
nacionais teve como justificativa, mesmo sob protesto de 
políticos, empresários e agricultores, a escassez 
provocada pela vassoura-de-bruxa e os riscos sociais e 
econômicos que uma possível paralisação na moagem 
representaria para o parque industrial de Ilhéus. A 
produção nacional, pouco acima de 100 mil toneladas, 
não atendia à demanda da indústria interna, perto de 200 
mil toneladas (Rocha, 2008, p.112). 

  

O escoamento da produção nacional hoje no país é feito pelo Sul da Bahia, 

por três empresas que processam 95% do cacau produzido no país: além da belga 

Barry Callebaut, a norte-americana Cargill, que possui em Ilhéus sua maior unidade 

de moagem do cacau da América Latina; e a Olam Cocoa, empresa de Singapura 

que começou a atuar no Brasil em 2014.   

Na África Ocidental, ao longo dos últimos três anos, uma crise sem 

precedentes vem ocasionando uma queda na produção de cacau. Essa crise, 

causada pelas mudanças climáticas e por doenças nos cacaueiros e plantações 

envelhecidas, é vista por alguns produtores baianos como uma oportunidade, 

apesar de a podridão causar perdas significativas no sul da Bahia e a 

vassoura-de-bruxa persistir.  

Em dezembro de 2024, o preço da amêndoa atingiu um recorde de US$ 

12.931 por tonelada métrica. Os agricultores têm observado o aumento nos 

armazéns: os intermediários também estão pagando mais pelo cacau do trabalhador 

rural.  O cenário é uma inversão do passado, numa lógica cíclica de crises que é a 

própria forma de manutenção do capitalismo. Quando o fungo destruiu mais da 

metade da produção da Região Cacaueira, as multinacionais passaram a voltar seus 

esforços para buscar a amêndoa principalmente na costa oeste africana. Agora, as 

empresas voltam a colocar atenção no outro lado do Atlântico. 

Em 2001, com a assinatura do Protocolo Harkin-Engel4, as principais 

indústrias chocolateiras - Barry Callebaut, Nestlé, Hershey Food, Kraft, Marx, Godiva 

- se comprometeram a melhorar as condições de trabalho na lavoura cacaueira. Um 

dos acordos era o compromisso de erradicar o trabalho escravo, infantil, e o tráfico 

4 O Protocolo Harkin-Engel, chamado de Protocolo do Cacau, é um acordo internacional que 
visa acabar com o trabalho infantil e o trabalho forçado na cadeia global do cacau, conforme 
as convenções estabelecidas pela Organização Internacional do Trabalho (OIT). 

33 



de crianças na atividade até 2008, principalmente nos países da África do Oeste. 

Atualmente Gana, Nigéria, Camarões e Costa do Marfim são responsáveis por 72% 

da produção global de cacau. O “Protocolo do Cacau”, como é conhecido, não só 

não foi cumprido como a indústria perdeu o prazo para atingir a redução de 70% no 

trabalho infantil na Costa do Marfim e em Gana até 2020. 

Um estudo de 2020 da Universidade de Chicago descobriu que duas em cada 

cinco crianças em regiões de cultivo de cacau nestes dois países estavam 

envolvidas em situação de trabalho degradantes (Sadhu et al, 2020).  A World 

Cocoa Foundation (WCF) reconhece essa violação, citando aproximadamente 1,6 

milhão de crianças trabalhando no cultivo de cacau somente na Costa do Marfim e 

em Gana. Em 2020, uma reportagem do veículo britânico BBC, calculou que o 

ganho médio de um trabalhador rural do cacau é de apenas R$4,80, o que está 

abaixo do limiar de pobreza extrema do Banco Mundial, de R$10,20 (Duarte, 2022).  

As famílias do cacau também sofrem com a carência de serviços de 

saneamento básico, com a dificuldade de acesso à educação e saúde e os 

problemas para terem acesso a água e energia elétrica. Embora, nota-se uma 

relevância da pequena propriedade agrícola familiar na cadeia produtiva brasileira - 

no Sul da Bahia, 80% do total das propriedades rurais é de pequenos agricultores-, 

o potencial econômico da quantidade produzida ainda é muito pequeno para propor 

mudanças estruturais a cadeia, especialmente na questão da precificação e da 

estrutura do cacau commodity.  

Antes formado por diaristas, com a crise da vassoura-de-bruxa o elo mais 

fragilizado da desta cadeia produtiva global foi reconfigurado na região para uma 

nova estrutura de trabalho: era o início dos contratos de parceria agrícola. Surgiam 

os meeiros do cacau. 

2.3.​ A crise, a desagregação cultural, e o surgimento do sistema de 
parceria agrícola na cadeia produtiva do cacau 

  

Comunidades rurais no Brasil têm vivenciado historicamente processos de 

desterritorialização marcados pela violência da colonização, pela expansão do 

34 



latifúndio e, pelo avanço do agronegócio, sobretudo a partir da Revolução Verde e 

seus efeitos na mecanização do campo e favelização das grandes cidades. Essa 

dinâmica neoliberal, suscetíveis a crises ambientais e do mercado, opera 

frequentemente por meio do apagamento de memórias, saberes e modos de vida 

que não se alinham à sua racionalidade produtiva e financeira. 

Muitos autores colocam a parceria agrícola no conjunto de relações de 

trabalho colocadas à disposição do latifúndio e das culturas de exportação, como 

reflexo da estrutura fundiária brasileira centrada na grande propriedade privada e na 

utilização da mão de obra escrava (Garcia; Garcia, 2017). Desde sua introdução no 

Brasil, ela pode ser lida como uma relação de trabalho que impõe a condição de 

"risco" ao trabalhador rural. Furtado narra o contexto de desigualdade laboral das 80 

primeiras famílias de meeiros que chegaram para trabalhar nas lavouras de café do 

Senador Vergueiro, em Limeira (SP), em 1852. Na época, os regimes de parceria 

foram firmados pois o fazendeiro estava tendo dificuldades para adquirir novos 

escravos: 

  

O regime inicialmente adotado era o de parceria, no qual 
a renda do colono era sempre incerta, cabendo-lhe a 
metade do risco que corroía o grande senhor de terras. A 
perda de uma colheita podia acarretar a miséria para o 
colono, dada sua precária situação financeira (Furtado, 
2003, p. 133). 

  

A vassoura-de-bruxa, principal motivo para a queda da produção de cacau no 

final da década de 1980, trouxe a maior devastadora das crises da história da 

Região Cacaueira. A Microrregião de Ilhéus-Itabuna, por possuir a maior área de 

cacau da Bahia, foi a que mais sofreu com o fungo, primeiro por ser uma região 

estritamente da monocultura, segundo por conservar aproximadamente 60% da área 

no sistema de produção cabruca - quando o cacau é cultivado incorporado à 

floresta, sob a sombra da flora nativa da Mata Atlântica. 

Autores que estudam a Costa do Cacau, como Rocha (2008), analisam que 

no seio deste colapso e remodelamento socioambiental, há a sobrevivência do 

elemento do cacau como símbolo do dinheiro e da centralidade das relações sociais 

35 



e comerciais. Ao descrever a Região Cacaueira da Bahia entre as décadas de 1930 

e 1970, a conhecida “época de ouro” marcada pelo domínio e influência dos 

“coronéis do cacau”, Asmar (1983) a define com a expressão "pobre região rica". Ele 

explicou a contradição social histórica da seguinte forma: 

  

Rica porque nela nasceram muitos artistas, poetas e 
romancistas, alguns de fama internacional. Pobre, porque 
a pintura, a poesia e o canto [...] não chega a despertar 
os homens responsáveis para a repartição da altamente 
concentrada e injusta riqueza. [...] Rica, porque seu vasto 
território permite o cultivo de produtos de subsistência, 
outrora convivendo com o cacau. Pobre, porque o que a 
população consome, aqui não é produzido. Rica, porque 
só a Microrregião Cacaueira tem quase um milhão de 
habitantes. Pobre, porque essa população raramente 
elege um deputado [...] [e] quando são escolhidos os 
secretários de Estado e os técnicos, políticos e cidadãos 
da região não são convocados (Asmar, 1983, p. 70). 
  

O fungo abalou a identidade atrelada ao cacau, mas não a exterminou. 

Dantas (2014) coloca que foi após a crise que a região deixou de ser classificada 

como Região Cacaueira, e assumiu a nomenclatura de microrregião Ilhéus-Itabuna. 

Houve mudanças importantes, a principal delas é que os fazendeiros deixaram de 

ser os protagonistas, tanto que a voz popular substituiu a frase de Asmar Raschid 

por outra (Rocha, 2008): "avô rico, pai nobre, filho pobre".  

Os efeitos da crise, provocada também pela queda do preço da amêndoa do 

cacau no mercado internacional, foi uma nova configuração para as relações 

trabalhistas e o enfraquecimento da estrutura de prevalecimento dessa elite agrária 

burguesa da região, formada sobretudo por filhos e descendentes dos antigos 

coronéis.   

Os proprietários rurais, passaram a ter que vender suas terras, e em alguns 

casos, derrubar a floresta para vender madeira, ou até mesmo substituir a 

cacauicultura por outras atividades econômicas - entre elas a pecuária, a seringa, o 

café e a banana da terra.  

36 



Ao falirem, muitos herdeiros das fazendas de cacau viram suas antigas 

propriedades devastadas pelo fungo sendo objeto de reforma agrária5. Outros 

proprietários rurais, conseguiram vender suas terras, substituir a cacauicultura por 

outras atividades econômicas - entre elas a pecuária, a seringa, o café e a banana 

da terra-, ou, em alguns casos, derrubar a floresta para vender madeira. 

Essa nova conjuntura da atividade cacaueira exigiu dos fazendeiros pensar 

em alternativas para reduzir os prejuízos com a crise, iniciando uma reestruturação 

das relações de trabalho na exploração do cacau.  A escolha foi submeter as poucas 

famílias remanescentes no meio rural a responsabilidade de zelas por centenas de 

hectares de cacaueiros doentes e improdutivos. Esses agricultores que não 

migraram à cidade e permaneceram nas fazendas com suas famílias se tornaram, 

em boa parte dos casos, meeiros do cacau6. 

Há autores que argumentam que o sistema de parceria se apresentou como 

uma alternativa para minimizar os efeitos da crise da lavoura cacaueira, justificando 

como necessário para enfrentar a descapitalização do cacauicultor, oferecer renda a 

milhares de diaristas desempregados, e enfrentar a vassoura de bruxa nas roças 

devastadas pelo fungo. Essa ideia se sustenta, sobretudo, por uma construção 

histórica na região por parte de fazendeiros e, pelos próprios trabalhadores, 

associada a condição do meeiro “ser dono do tempo, da produção e, 

simbolicamente, da terra” (Dantas, 2014). 

Fato é que houve uma mudança simbólica para as famílias que optaram por 

permanecer na lavoura cacaueira no Sul da Bahia. Antes subordinados e 

submetidos ao trabalho exaustivo, mesmo que em muitos casos em formato de 

contratação assalariada, os novos meeiros passariam a ter a perspectiva de serem 

6 Assim, são conhecidos os trabalhadores submetidos a contratos de parceira agricola, uma 
relação de trabalho instaurada no pós-crise que é marcada por denúncias de trabalho 
infantil e análogo à escravidão, sobretudo em sua classificação de escravidão por dívida.  

 

5 De 1990 a 2010, após a crise da Vassoura-de-Bruxa, segundo o Instituto Nacional de 
Colonização e Reforma Agrária, foram implantados 113 assentamentos na região, 
garantindo o acesso à terra e à moradia para cerca de 5.426 famílias (Strapasolas; Spinelli, 
2017). 

 

37 



parceiras de grandes lotes de terra, com a possibilidade de adaptação à liberdade 

de produção e à uma autonomia financeira.  

Embora legitimada pelo Estatuto da Terra - Lei No 4.504, de 30 de novembro 

de 1964 (Brasil, 1964), e pelo Decreto de Lei No 59.566, de 14 de novembro de 

1966 (Brasil, 1966), a parceria agrícola não se insere na Consolidação das Leis do 

Trabalho (CLT) (Brasil, 1943). Isso porque, ela não configura uma relação com 

vínculos empregatícios, em que o trabalhador rural se encontra em condição de 

subordinação ao proprietário da terra.  

O contrato de parceria, fundamenta-se em uma relação de trabalho em que o 

proprietário da terra e o trabalhador rural, popularmente conhecido como meeiro, 

estabelecem um acordo de divisão dos lucros da produção, onde o trabalhador 

exerce a atividade de exploração agrícola em uma área específica do imóvel rural do 

proprietário. Na teoria, o parceiro contratado tem autonomia e liberdade para 

conduzir as atividades dentro da terra arrendada, inclusive contratando mão de obra 

para auxiliar nas tarefas de plantio e colheita sem a intervenção do proprietário, e 

tendo o direito de escolher para quem deseja vender seu cacau.  

Mas o resultado, na prática, consiste em uma realidade desigual: quando não 

há cacau, é o meeiro que sofre - e sofre sem direitos trabalhistas. Dermeval, cuja 

história de vida contaremos no capítulo de análise desta dissertação, teve que zelar 

sozinho por mais de 70 hectares de terra na Fazenda Javali, em 2017, no interior de 

Uruçuca (BA). Hoje, ele já tem um melhor rendimento. É meeiro em outra fazenda, e 

tem junto com o trabalho na “meia”, uma roça própria que promete lhe render bons 

frutos.  

Mas o caso de Dermeval é um exemplo clássico entre os meeiros da zona 

rural de Uruçuca, que tentam fazer dinheiro com o cacau colhido em oceanos de 

terra castigados pela vassoura-de-bruxa e com necessidade constantes de manejo. 

A proprietária da fazenda onde Dermeval atuava, que vivia em Ilhéus, aparecia no 

local apenas para buscar a "meia" da produção. Os custos para a compra de 

insumos, adubo ou veneno para o mato além da contratação de mão-de-obra, 

ficavam todos com Dermeval, que vivia com a esposa e seus três filhos na precária 

casa da fazenda, com paredes rachadas e pouca chance de locomoção até a cidade 

38 



- exceto para as compras em mercados e feiras e para a comercializar a produção 

nos armazéns de cacau. No final de 2017, ano de seca e baixa colheita, o meeiro 

não conseguiu alcançar um salário mínimo mensal para o sustento familiar. 

Desamparados e empobrecidos, os parceiros agrícolas raramente 

conseguem ter estabilidade financeira, e vivem para sobreviver e pagar dívidas, 

gerindo os gastos do mês muitas vezes com menos de um salário mínimo 

(Organização Internacional do Trabalho et al, 2018). Estas são condições férteis 

para a construção de um conhecimento a partir de relações estritamente moldadas 

pelas trocas comerciais e de sobrevivência, e não construídas por meio de 

experiências coletivas, como os cantos de trabalho. É nesse lugar onde as 

estruturas individualizantes neoliberais se apropriam.  

Há, portanto, no universo da cadeira produtiva do cacau do sul da Bahia, um 

predomínio da individualização e de dificuldades em se formar laços cooperativos e 

de solidariedade entre as famílias produtoras. Essas características tornam ainda 

mais difícil a organização dos trabalhadores e a própria noção de submissão pela 

qual os/as trabalhadores/as estão submetidos/as nas fazendas. A conscientização 

coletiva, o acesso à educação e cultura, e a ação de sindicatos e de organizações 

da sociedade civil são exemplos de como a luta contra a exploração pode ser 

mobilizada no contexto da lavoura cacaueira baiana, porém esse movimento é 

pouco ou quase inexistente na região. 

A capacidade precária de organização entre os meeiros é analisada como 

Dantas (2014) pela limitação dos sindicatos da região em atuar no sentido de 

representar essa classe de trabalhadores. Para o autor, as ações "reduzidas" e 

"despolitizadas" das organizações que conheceu durante sua pesquisa atuavam no 

sentido único de "viabilizar assentamentos" e não havia qualquer "interesse nem 

qualquer outra política educacional para instrução do parceiro agrícola". 

A falta de formação técnica dos agricultores para tornar as áreas castigadas 

pela vassoura de bruxa novamente produtivas e a manutenção da exploração da 

mão de obra e a vulnerabilização das famílias - alicerçadas por meio de contratos de 

parceria agrícola - impede que o cacau alcance um papel importante na geração de 

renda e na autonomia dos trabalhadores rurais. Não estagnou, porém, a influência 

39 



do fruto para a construção subjetiva de um caminho para a salvação. Isso é 

explicado também pela facilidade pela qual o fruto é comercializado. Mesmo sendo 

ofertado valores irrisórios, qualquer trabalhador ao chegar em um armazém de 

cacau consegue vender sua produção e sair do espaço com dinheiro vivo. A 

manutenção destes espaços comandados por atravessadores, espécie de bancos 

informais nos municípios cacaueiros, molda o pensamento simbólico na região.  

Mesmo autores como Caio Prado Jr e José de Souza Martins negando a 

existência do feudalismo no contexto histórico do meio rural brasileiro, é dessa 

forma que Joelson Ferreira define o que é vivenciado hoje no contexto dos 

trabalhadores rurais submetidos à parceria agrícola. Ferreira e Felício (2021) define 

esse “feudalismo”, que brotou do colapso da vassoura-de-bruxa na região, com uma 

feição enredada ao capital financeiro global, e apresentado pelas forças neoliberais 

com uma falsa sensação de liberdade.   

Sob a estrutura agroexportadora, o amplo domínio de empresas estrangeiras 

sobre a cadeia produtiva do cacau no brasil, negligentes em monitorar  as condições 

de trabalho e cujos lucros não são orientados para a redução das desigualdades 

expostas nas zonas de cultivo, aprimoram uma estrutura de exploração semi 

escrava que impossibilita a socialização e as tarefas colaborativas entre 

trabalhadores, impossibilitados, assim, de cultivarem suas oralidades e praticar 

manifestações culturais e comunicativas ligadas a suas ancestralidades.  

São três moageiras que dominam o processamento da amêndoa do cacau na 

região: a belga Barry Callebaut, a cingapuriana Olam Cocoa e a norte-americana 

Cargill, que possui em Ilhéus, sua maior unidade de moagem do cacau da América 

Latina. As três juntas representam 95% do processamento nacional do cacau. São 

elas que definem os preços da amêndoa nos armazéns de atravessadores, que 

compram a colheita dos meeiros (Stropasolas; Spinelli, 2018). Em suma, o 

trabalhador não tem qualquer controle e capacidade de contestação ao valor pago 

por sua colheita, em um processo de sonegação fiscal notório, onde a riqueza não 

fica nos municípios produtores. 

Tônica no processo produtivo e de venda, a sonegação fiscal e a negação de 

direitos trabalhistas propiciam na região a existência de condições de trabalho 

40 



análogas à escravidão, como também na exploração do trabalho infantil e na 

reprodução do modelo clássico de servidão por dívida, predominantes nas relações 

trabalhistas na cadeia produtiva do cacau.   

Segundo dados do Painel de Informações e Estatísticas da Inspeção do 

Trabalho no Brasil, do Ministério do Trabalho e Emprego, de 1998 a 2022, 197 

trabalhadores foram resgatados em condições análogas da escravidão no cultivo do 

cacau no Brasil (Brasil, 2025). Em 2022, foram 6 casos. Ao todo, 3 entre os 10 

municípios com mais casos de resgate de trabalhadores estão no Sul da Bahia: 

Uruçuca é a cidade campeã, com 29 resgates, seguido de Canavieiras e Una, com 

18 e 12 resgates, respectivamente.  As fiscalizações, porém, são escassas e 

insuficientes para o conjunto de propriedades rurais que cultivam a esterculiácea.  

Da década de 1980 até os dias atuais, de acordo com um relatório de análise 

situacional produzido pela ONG Papel Social e lançado pela Organização 

Internacional do Trabalho e pelo Ministério Público do Trabalho, em 2018, o 

percentual do valor de uma barra de chocolate que permanece com o trabalhador 

rural reduziu 62%. No trabalho, é apontado que “mesmo em casos em que a 

parceria é respeitada, a própria natureza desse tipo de contrato agrário costuma 

submeter famílias inteiras a condições socioeconômicas precárias, perpetuando sua 

situação de miséria” (Organização Internacional do Trabalho et al, 2018). 

Um dos problemas mais comuns enfrentados pelos meeiros do cacau é a 

“imposição, pelo dono da terra, das condições de venda e do comprador específico 

com quem o parceiro deverá negociar o cacau colhido”. Outra realidade recorrente 

na região são habitações insalubres (Dois Riachões..., 2020).  

Embora a Constituição Federal de 1988 garantiu a igualdade entre 

trabalhadores rurais e urbanos, formas de produção como o arrendamento e a 

parceria agrícola dificultaram que os direitos trabalhistas e previdenciários fossem 

cumpridos de fato, pois suas implantações frequentemente ocultam uma relação de 

emprego (Garcia; Garcia, 2017). 

Silvio Marques Garcia e Kelly Garcia analisam como os contratos de parceria 

e arrendamento fazem os fazendeiros se esquivarem de obrigações previdenciárias. 

Em muitos casos, por exemplo, os autores pontuam que cabe ao meeiro comprovar 

41 



ao Instituto Nacional do Seguro Social (INSS) sua condição de segurado especial. 

Isso é feito com base na alíquota incidente sobre o resultado da produção 

comercializada. O empregador rural, porém, como dono da produção e da 

comercialização, “repassa ao trabalhador parte insignificante” (Garcia; Garcia, 

2017). 

Os autores analisam ainda que “em diversos casos submetidos ao crivo do 

Judiciário, restou demonstrada a existência de contrato de trabalho dissimulado em 

contrato de arrendamento ou parceria”: 

  

Os contratos de arrendamento, parceria e meação, 
em muitas situações, podem constituir a 
dissimulação de fraude à legislação trabalhista. 
Quando fraudulentos, ocultando uma relação de 
emprego caracterizada pela subordinação jurídica e 
econômica do trabalhador, passam a ter reflexos na 
esfera trabalhista. Por isso, não devem evidenciar 
características do vínculo de emprego, quais sejam, 
não eventualidade, onerosidade, e subordinação do 
parceiro trabalhador (Garcia; Garcia, 2017). 
  

Dantas (2014) analisa que a crise ocasionou um processo de criação de dois 

modelos culturais convivendo na fazenda: o rural e o urbano. O fenômeno é fruto da 

mudança de muitos meeiros para a cidade, em idas diárias para a roça, mas sempre 

com a volta para dormir em suas casas no meio urbano. Em Uruçuca, por exemplo, 

não são todos os meeiros que vivem nas fazendas. Com a crise, muitos têm sua 

moradia na parte urbana de Uruçuca, e vão de bicicletas para as roças, ou em 

alguns casos, em seus veículos próprios, como é o caso de Demerval, que já viveu 

das duas experiências de 2017 para cá: o carro e a bicicleta. 

Isso é explicado por alguns fatores. Um deles é a existência de uma dupla 

jornada, fruto da necessidade de adquirir um segundo emprego para além do 

manejo do cacau, os conhecidos "bicos", principalmente em outras culturas, como a 

seringa, o café e a pimenta, mas também na construção civil.  

Essa realidade foi observada com mais presença na região com a seca de 

2017 e a diminuição da produção de cacau nas fazendas, obrigando os 

trabalhadores a se aventurarem em outros empregos para além da lida na roça. Na 

42 



época, não era incomum o rendimento final mensal de um meeiro não passar de um 

salário mínimo.  

A dupla jornada também se manifesta durante a chamada safra “temporã”, 

que é uma pequena colheita do cacau entre os meses de março e abril, quando os 

meeiros não conseguem um bom rendimento com a produção reduzida. No contexto 

dessa integração de famílias ao novo "tempo da rua", em muitos casos é apenas o 

meeiro que sai para o serviço na roça, a família permanece na cidade, já integrada a 

escolas, mercados e as sonoridades do novo universo coletivo.  

Quando conheci o meeiro Carlos Robério, em meados de 2018, ele tinha 

acabado de se mudar para a cidade. O terreno, onde ergueu a pequena casa de 

madeira e zinco com a esposa e os quatro filhos, foi comprado com a esperança que 

pudesse ser quitado com o dinheiro das safras de cacau, o que não aconteceu.  

Para complementar a pouca renda que tirava com a venda do cacau, o trabalhador 

fazia dupla jornada, sendo meeiro também na extração de seringa, ofício que não 

lhe agradava e que fazia por necessidade: 

  
Minha mãe me criou dentro das roças de cacau. Com 18 
anos ela já tomava conta. Na minha infância eu vivia 
dentro das roças de cacau. Então eu criei um amor pelas 
roças de cacau. Eu trabalho com a seringa, mas minha 
paixão não é a seringa. Meu negócio é o cacau. Muitas 
vezes as coisas forçam a gente a trabalhar com aquilo 
que a gente não gosta. Eu olho para dentro de casa, falta 
uma coisa, falta outra, então você tem que dar seus 
pulos (Carlos Robério, depoimento pessoal, 2018) 

  

Companheiro de casa evangélica de Dermeval, Robério não praticava o 

canto, mas falava de Deus sob qualquer circunstância mais lúdica, como na 

contação de histórias. Uma delas dizia sobre a descoberta de um poço artesiano no 

terreno em que vivia em um bairro periférico de Uruçuca (BA). Do achado 

subterrâneo, improvisou uma cisterna. Passou a consumir esta água e ofereceu 

também a todos os vizinhos mais próximos. A todo o esforço que teve para puxar 

água e oferecer às famílias ao redor, resumiu, em poucas palavras, como um 

milagre de Deus - em nenhum momento pontuou o mérito pessoal pelo trabalho.  O 

que Robério assimila sem precisar invocar a presença divina é o amor pelo cacau. É 

43 



assim que define: usando a palavra amor. O meeiro acredita que todos os 

problemas serão resolvidos com o dinheiro que vem das safras.  

Por ter que zelar por uma grande quantidade de terra, os meeiros e suas 

famílias acabam por não desenvolver a criação de animais nas fazendas e 

dificilmente têm uma horta para sua subsistência, gastando com compras em feiras 

ou mercados da região. É o mesmo distanciamento da produção familiar de 

alimentos observado nas décadas de coronelismo e que fez Asmar (1983) classificar 

a região cacaueira baiana como "Rica", porque seu território vaso "permite o cultivo 

de produtos de subsistência, outrora convivendo com o cacau", mas "Pobre", porque 

a comida consumida por sua população "aqui não é produzido".  

Milton Santos (1957) analisa que a adoção da monocultura de cacau afastou 

o lavrador de atividades menos rentáveis, como a agricultura de subsistência. Isso 

resultou na quase inexistência de legumes e verduras nas fazendas, e em uma 

produção rara de cereais e frutas. A maioria comia apenas a banana, a árvore mais 

integrada aos cacaueiros. Era necessário, portanto, adquirir gêneros e utilidades de 

fora. 

Hoje a função social dos mercados substituiu a figura do “barracão” das 

fazendas. Em contextos distintos, os dois ambientes eram locais de acúmulo de 

dívida para os trabalhadores rurais. A compra de itens na cidade, associado a outros 

exemplos como empréstimos em armazém de cacau e em bancos para investimento 

na produção, ocasiona a mesma condição de escravidão por dívida observada na 

época de ouro do cacau.  

A diferença é que o meeiro hoje acumula dívidas, mas tem o direito de ir e vir 

à cidade e de escolher sobre qual negócio deseja fazer sua compra de comida, e 

qual armazém de. No passado, os trabalhadores acumulavam dívidas na própria 

venda do fazendeiro, o que os obrigavam a permanecer vinculados ao proprietário 

rural, saindo raramente do ambiente social das fazendas.  

Não são todos os meeiros, porém, que vivem em ambientes desprovidos de 

laços cooperativos. Dantas (2014) acompanhou o ato da quebra do fruto entre 

alguns meeiros da Fazenda Serra Grande, em Ilhéus. Eram momentos que, 

segundo o autor, reforçavam a identidade desses trabalhadores para a criação de 

44 



uma identidade coletiva da roça para a rua, já que nesta etapa da produção 

familiares, agregados e amigos da cidade participavam do processo (Dantas, 2014). 

A quebra coletiva entre os parceiros agrícolas foi observada em fazendas 

onde vivem mais de uma família de meeiros, o que propicia a troca e a cooperação 

entre os trabalhadores(as), principalmente na etapa da quebra do cacau. Mas 

apesar de presenciar o ritual da quebra do cacau entre os meeiros e agregados, e a 

capacidade do ambiente da fazenda em assumir um senso coletivo, Dantas (2014) 

não identificou a presença dos cantos nestes rituais de cooperação. 

A desestruturação do tecido social das práticas coletivas provocado pela 

superexploração da mão de obra e o isolamento das famílias dentro da organização 

do trabalho na produção do cacau compõem um preceito antecipado por Walter 

Benjamin em relação a evolução das forças produtivas no capitalismo, e 

consequentemente, da extinção da arte de narrar (Benjamin, 2012). A esse 

definhamento dos aspectos narrativos entre a humanidade, Benjamin ressalta a 

indissociável extinção da sabedoria, que segundo ele, se porta como “o lado épico 

da verdade”. 

Há uma condição político-social-econômica que define as formas e os meios 

de narrativas.  Para que as histórias se reproduzam é preciso contá-las de novo, 

repetir seus conceitos e laços sensíveis, para que se fixem e se tornem memórias. 

Mas o trabalho manual e coletivo, tecido há séculos nas mais variadas culturas, é 

desincorporado na atualidade. E esse se colocava como um dos engramas mais 

potentes dentro da cultura cacaueira. A estética da pergunta e da resposta. No caso 

específico do cacau, a figura antiga do puxador do canto, que extrai de si o primeiro 

verso esperando o retorno do grupo, é incapaz de se reproduzir entre os meeiros, 

pois a roça está esvaziada e as ações da experiência estão em baixa.  

No caso de Dermeval e de outros meeiros que irão compor esta dissertação 

no capítulo de análise, é percebido um imaginário em torno da autonomia e da 

liberdade dada a eles como “donos” e gestores da terra onde vivem, mas a estrutura 

agrária conformada dentro do sistema agroexportador aniquila o trabalho coletivo e 

impede qualquer avanço no sonho de uma vida mais digna. A colheita é solitária, 

exaustiva, e salvo casos em que os cantos evangélicos ecoam, silenciosa. Dado 

45 



este contexto ambíguo, é sobre essas subjetividades, simbolismos e sonoridades 

religiosas que permeiam o universo dos meeiros que vamos nos aprofundar mais 

para frente. 

2.4.​ A Reforma agrária: símbolo da remodelação espacial e simbólica 
na lavoura cacaueira 

  

Assim como o surgimento da parceria agrícola, a criação de assentamentos 

da Reforma Agrária na Costa do Cacau também foi resultado da crise do final dos 

anos 1990, que levou 250 mil trabalhadores ao desemprego. Segundo o Instituto 

Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA), de 1990 a 2010 foram 

implantados 113 assentamentos no polo cacaueiro do sul da Bahia, garantindo o 

acesso à terra e à moradia para 5.426 famílias (Stropasolas; Spinelli, 2018).   

Em um panorama de enfraquecimento dos latifúndios, em que 80% das cerca 

de 28 mil propriedades rurais da Costa do Cacau têm menos que 100 hectares, a 

reforma agrária e os pequenos produtores possibilitaram a formação de núcleos de 

produção de cacau especializado - cacau fino, orgânico, florestado e compatível 

com o meio ambiente-, embriões de uma forma de mercado antagônica à estrutura 

agroexportadora do cacau commodity, que predomina na região.  

No Assentamento Terra Vista, o primeiro organizado e conquistado pelo 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST) na região, um total de 55 

famílias vivem em 904 hectares e estão envolvidas na produção de cacau e 

chocolate agroecológicos. O assentamento, situado no município de Arataca (BA) foi 

formalmente criado em 1994 pelo INCRA. Dois anos antes da ocupação, a área era 

uma fazenda abandonada tomada pela vassoura de bruxa, cuja floresta densa vinha 

sendo derrubada para a venda de madeiras e a criação de gado. Em 2000, no 

entanto, as famílias começaram a restaurar a Mata Atlântica e a praticar o cultivo 

agroflorestal de cacau. Desde então, a comunidade recuperou 92% da mata ciliar do 

rio Aliança e 80% de suas nascentes. 

Para Joelson Ferreira, que guiou a transformação ecológica no local, a 

própria concepção burguesa de formação de nação, coloca a reforma agrária como 

46 



necessária. Por isso, já foi feito em diversos países, como China e EUA. Mas no 

Brasil essa lógica burguesa não alcançou as elites agrárias brasileiras. E isso se deu 

por não termos no país uma concepção de nação, mas uma “engenharia de 

extração de lucros para remessas para o estrangeiro” (Ferreira; Felício, 2021).  

Para um dos precursores da luta pela terra no sul da Bahia, “não basta que a 

alguém conceda terra como hoje fazem mediante a distribuição de títulos individuais, 

que depois serão comprados pelo agronegócio, para depôs essa terra de converter 

em máquina de destruição de vidas”. Ele explica o modelo que defende para uma 

reforma agrária efetiva: 

  

Nossa perspectiva não é demandar ao estado a 
concessão de lotes de terra. É fundamental que o próprio 
povo  conquiste as terras porque é da luta que nasce 
todo o simbolismo que transforma a terra em território. E, 
como temos consciência que muita terra também foi 
desterritorializada pela devastação do agronegócio, 
mineração etc, sabemos que teremos um trabalho de 
cuidado para torná-la um território novamente (Ferreira; 
Felício, 2021, p. 44). 
  

Ainda que tenham que vender muitas vezes o cacau produzido nos lotes 

familiares em armazéns de atravessadores de Arataca, as famílias já produzem seu 

próprio chocolate, o Terra Vista, cujas etapas de confecção são feitas dentro do 

assentamento: da colheita do cacau agroecológico à embalagem do produto. Com o 

chocolate próprio, o assentamento atinge 100% do faturamento.  O produto é 

vendido nas páginas do Terra Vista nas redes sociais e em Armazéns do MST 

espalhados pelo país. Em 2012, foi premiado no Salão do Chocolate, em Paris.  

A fábrica que produz o “chocolate rebelde” aponta um caminho de libertação 

à dependência estrangeira na região. Ela serve como um modelo, é liderada pelos 

mais jovens, mas é pequena, ainda com pouca estrutura para conseguir acolher 

todo o cacau que é colhido entre as famílias. Isso não se torna um problema vital 

dentro do Terra Vista. É trabalhado diversificando-se as relações sociais e 

produtivas dentro do espaço. Entre as famílias, há um entendimento de não 

depender apenas do cacau para gerar renda. Essa percepção foi construída pelo 

estudo da própria dinâmica da cadeia produtiva do cacau por parte dos assentados: 

47 



uma configuração que impossibilita o crescimento econômico e o poder de compra 

das famílias rurais ano após ano.  

 

Figura 4 - Assentamento Terra Vista logo após a conquista da terra, em 1994 

 

Fonte: Acervo próprio (2025).   

  

Figura 5 - Assentamento Terra Vista após a transição agroecológica, a partir 

de 2000 

 

Fonte: Acervo próprio (2025).  

  

As famílias, portanto, há 20 anos passaram a diversificar a produção para 

além do cacau, com o cultivo de banana da terra, cupuaçu, mandioca, açaí e outras 

variedades. Há ainda a produção de hortaliças para o Programa Nacional de 

Alimentação Escolar (PNAE) e o beneficiamento de polpas para venda em Arataca e 

nos municípios vizinhos. Os assentados também adquiriram o certificado orgânico 

de suas produções pelo Instituto Biodinâmico de Desenvolvimento Rural (IBD), 

48 



agregando valor na sua renda. No campo educacional, estão instaladas duas 

escolas que alfabetizam crianças e adolescentes e aprimoram os conhecimentos 

técnicos e subjetivos para serem incorporadas na produção agrícola - o Centro 

Integrado Florestan Fernandes e o Centro de Educação Profissional da Floresta do 

cacau e do chocolate Milton Santos. 

Foi no Terra Vista, durante a I Jornada de Agroecologia da Bahia, em 2012, 

que foi criada a Teia dos Povos, uma articulação de extrativistas, ribeirinhos, povos 

originários, quilombolas, periféricos, sem terra, sem teto e pequenos agricultores, 

que fórmula caminhos para uma emancipação coletiva. Criar uma aliança preta, 

indígena e popular desatrelada da política eleitoral e das instituições do Estado, dar 

forma à autonomia dos povos e desenvolver um programa de soberania alimentar 

são as chaves dessa união entre comunidades e organizações políticas, rurais e 

urbanas. 

Percebe-se que a experiência no assentamento Terra Vista, onde Joelson 

liderou a primeira das 6 ocupações, e posteriormente, o plantio de árvores e o início 

da transição agroecológica, está embebida em um lugar de visibilidade coletiva. O 

que se partilha no grupo social de 55 famílias não são só informações, mas a 

dimensão dos afetos, às vezes indefinidas, que geram blocos de sensações e 

gestos singulares de resistência.  

Os cantos e as manifestações culturais se inserem num processo 

emancipador de desarticulação do imaginário social solidificado na época do 

coronelismo e de enfrentamento à estrutura agrária convencional do agronegócio 

brasileiro, representada na região pelas moageiras internacionais. Do período do 

mandonismo praticado pelos latifundiários, herdam apenas a rebeldia e as práticas 

ancestrais de enfrentamento exercidas por seus descendentes para se manterem 

vivos e fortalecidos culturalmente. 

Édson Jesus de Araújo é um dos sete participantes do grupo que organiza os 

mutirões de cooperação simples no local. Cada assentado tem seu lote individual, 

onde cultiva o cacau, a banana e outras culturas, como a pimenta do reino, recém 

introduzida na região vinda do extremo sul da Bahia e do norte do Espírito Santo. 

Organizam-se por semana. Todas as quintas, trabalham coletivamente em um dos 

49 



lotes. O trabalho é voluntário: ajuda a crescer o plantio e a colheita de todos, sem 

uma relação servil entre cada participante. A percepção de liberdade, na visão de 

Édson, não é indissociada da luta pela terra: 

  
Ser sem terra para mim é um grande orgulho. É ser uma 
pessoa liberta, livre, uma pessoa que pode ter o direito 
de ir e vir.  Essa região do Sul da Bahia já aconteceu 
muito problema do ser humano tirar uma cabaça de 
cacau para chupar. Se o fazendeiro pegassse você 
chupando uma cabaça de cacau, você com fome, você ia 
ter problema. Hoje não. Hoje, com o nosso cacau, a 
gente pode fazer o que a gente quiser (Edson, Entrevista 
presencial, 2023). 

  

As vivências e as relações no Terra Vista, apesar de também embebidas de 

contradições e, por serem diversas, não alheias às relações construídas dentro do 

sistema capitalista, possuem fragmentos do acaso, do singular, do elo imbricado 

entre o individual e o coletivo, da cultura e da ancestralidade. Em suma, fragmentos 

da realidade não submetidos ao princípio de eficácia e economia, onde a razão 

desencadeia uma força implacável de ordem e homogeneização.  

O processo emancipador, porém, ainda é um caminho a percorrer. A 

transição agroecológica no assentamento do MST é contínua e não há um ponto de 

chegada.  Para Aby Warburg, a relação intrincada entre as instâncias biopsíquicas e 

as construções culturais, que formulam os gestos, não é algo estático: se atualizam 

nos contextos de cada época em sua dimensão simbólica e cultural. Donos da 

"própria riqueza e do próprio destino", como define Joelson Ferreira, um dos 

precursores da luta, agora a tarefa é se tornar referência para que outros povos 

possam ver a importância da cooperação implementada no local, como um resgate 

da ancestralidade que formou o ecossistema contra hegemônico e anticolonial na 

Costa do Cacau: 

O trabalho que nós estamos construindo é um trabalho 
para a liberdade. Então é uma tarefa nossa reorganizar o 
assentamento pelo trabalho, pela renda, pela autonomia, 
e ressignificar o trabalho em pleno século XXI. Porque 
nós estamos entendendo que nesse modelo capitalista 
não há possibilidade para a gente se encaixar. Nós 
temos que encontrar outro caminho e esse caminho é a 
cooperação (Ferreira; Felício, 2021). 

50 



  

Hoje, há sementes plantadas para que o repertório do imaginário da 

sociedade cacaueira seja reconfigurado a partir do trabalho coletivo. O Terra Vista é 

um exemplo. Uma constante transformação que passionaliza a vida e que, assim 

como o gesto, aciona imagens-lembrança do passado, ao mesmo tempo em que se 

coloca como uma densa força para a formulação de novos engramas para o futuro. 

Para além de técnicas de manejo, construções de solo e produção de 

alimentos saudáveis e agroflorestais, o modelo agroecológico instaurado em áreas 

como o Terra Vista é uma forma de vida que antagoniza com o modelo de produção 

centrado na exportação de commodities e que ocasiona, na região cacaueira 

baiana, o isolamento de meeiros no ambiente das fazendas, com pouca ou 

nenhuma capacidade de existência de laços cooperativos. São esses trabalhadores 

que Joelson define como desterritorializados.  

Zé Pinto, um dos principais criadores de canções do Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), tem um posicionamento claro ao dizer que 

a agroecologia é indissociável do trabalho coletivo e cooperado, e, 

consequentemente, formuladora de práticas culturais no ambiente da lavoura. 

  
Porque a agroecologia é tudo aquilo que dá 
oportunidade, que é preciso, que cobra essa presença de 
se juntar, de rezar junto, cantar junto, brincar junto, de 
reunir a molecada, de aproveitar as noites de lua, de 
voltar a conhecer o que é a beleza da lua, a beleza das 
flores brotando no campo, a beleza da fartura na hora 
das festas camponesas e da partilha, assim, estão 
profundamente casadas (Fonseca; Hackbardt, 2018).  
  

A partir da vivência e conversa com Lourival Mendes, durante os dias de 

campo no Terra Vista, pude vê-lo como exemplo de um guardião das práticas 

culturais de seu povo e de sua classe. Seu Louro, um dos primeiros moradores da 

comunidade, confecciona flautas e pífanos e tem a lembrança dos cantos pataxó, 

principalmente do tempo de mais jovem. Ele recorda ainda das cantigas 

relacionadas à luta pela terra, incorporadas pelo MST durante as místicas que 

acompanhavam as marchas e ocupações no início dos anos 1990.  Vive o que é um 

51 



dos efeitos de ter incorporado a agroecologia em sua vida: ter a música como um 

dos pilares das relações e das práticas coletivas. 

Quando assentadas e assentados, indígenas e quilombolas reafirmam a 

presença de cantos dentro de uma lógica de trabalho cooperado, eles se tornam 

parte de uma força comunicativa centrada no território e que se coloca como um 

instrumento importante para a disputa ideológica de uma sociedade em disputa.  

Esta relação espacial, também conceituada como territorialidade por Sodré, é 

onde coexiste a diversidade e o conjunto de “virtualidades infinitas de coexistência” 

ou de comunicação (Sodré, 2019). Incluir os cantos dentro de uma espacialidade, é 

incluí-los dentro de uma relação que para Sodré é “inapreensível pelas estruturas 

clássicas de ação e representação”.  

São espaços em que a coesão ou o vínculo social não estão moldados em 

face das novas formas de sociabilidade criadas pelo capitalismo transnacional e 

irradiadas por dispositivos de mídia. Antônio Bispo dos Santos e sua visão de 

território ajudam a fundamentar uma discussão mais ampla sobre a comunicação, 

colocando o conhecimento comunicacional a serviço de elucidar e compreender os 

novos modos de ser humanos num mundo de tecnologias totalizantes (Sodré, 2014).  

  

3.​ CAMINHOS TEÓRICOS: CANTOS COMO MANIFESTO DO “COMUM” 

  

Ao analisar as funções dos cantos de trabalho entoados pelos trabalhadores 

negros norte americanos no período pós-abolição, o historiador Lawrence Levine ia 

além da interpretação de que eles serviam somente para atenuar as jornadas 

exaustivas. O autor identificou a prática como importante meio de comunicação e 

expressão. Esse pensamento voltado ao sentido comunicativo dessa prática cultural 

está atrelado a uma ideia de que a musicalidade no universo de comunidades rurais 

e tradicionais se constituía - e ainda se constitui onde sobrevive - como um 

instrumento comunitário (Terra, 2006). 

Os cantos comunitários podem ser colocados dentro do contexto do que se 

chama de philia em grego, um termo cujo sentido não se limita ao de “amizade”, 

52 



mas abrange o de laço comum, traçando o círculo do convívio e significando tanto 

partilha como vizinhança.  Na região cacaueira da Bahia, as relações de vizinhança 

e amizade estiveram no seio do surgimento das cantigas populares: agricultores 

entoavam cantigas nos mutirões ou adjuntos das diferentes etapas da produção do 

cacau: na poda, plantio, colheita, pisoteio e secagem; mulheres se juntavam no 

ofício de lavar roupas coletivamente sob as águas do Rio Cachoeira e neste cenário 

criavam músicas;  famílias cantavam para pilar o barro e moldar coletivamente as 

paredes das casas de taipa no interior das fazendas. 

Para Muniz Sodré, a comunicação é a ação de vincular e organizar o que há 

de “comum” na comunidade. Mas não a tratando como uma entidade agregada, e 

sim como uma vinculação, uma abertura na linguagem. O autor coloca a vinculação 

como a base para a partilha de signos em comum criados e compartilhados a partir 

de processos de ligação entre os indivíduos. O território, nesse sentido, é o "aí 

específico" onde se pode "ser-com" (Sodré, 2014). 

Do ponto de vista teórico, o conjunto de obras, artigos, autoras, autores desta 

dissertação tem como ponto de partida esta compreensão mais ampla de 

comunicação, compreendendo-a a partir da vinculação ao “comum” de Sodré 

(2014). Paul Ricoeur (2007, p. 172) aponta a vinculação, ou o intercâmbio das 

confianças, como um dos seis componentes da operação testemunhal. O autor 

conceitua que a “vincularidade intersubjetiva” (Ricoeur, 2007, p. 99) é garantida a 

partir da “confiança na linguagem” (Ricoeur, 2007, p. 172). No mesmo sentido, ao 

trazer Hannah Arendt, Salgueiro (2012) lembra que “a troca recíproca consolida o 

sentimento de existir em meio a outros homens”. 

Na sociedade moderna, segundo Sodré, a forma mais adequada para 

conceituar o elemento comum e a vida comunitária é como “vinculação”, e não mais 

como “relação”.  Sodré explica que relacionar conota semanticamente uma “força 

compulsiva que não se revela na consciência do sujeito como uma deliberação 

visível”. É a força do desconhecido, do mistério, onde provêm as atitudes tomadas 

no interior das relações intersubjetivas sem o recurso prévio a uma reflexão mais 

demorada. Nesse contexto, a atitude é definida como mero ato reflexo de uma 

53 



vinculação afetiva que se desconhece conceitualmente e que precede a 

representação (Sodré, 2014). 

Sodré conceitua a referência comum à coesão comunitária com expressões 

diferentes, entre elas a imanência despercebida, a tonalidade afetiva, o laço 

invisível, e a ordem do coração (ordre du coeur). O autor analisa a concepção de 

Pascal sobre a ordem do coração como um “núcleo de identidade subjacente a toda 

percepção e a todo discurso”. Segundo Sodré, “não se trata de algo complementar à 

ordem do entendimento, nem de conteúdos afetivos a que se possa dar o nome de 

“sentimentos”, mas de uma lógica eterna e inerente à sensibilidade, com razões 

próprias, daí a máxima pascalina de que “o coração tem as suas razões” (Sodré, 

2014). 

O aprofundamento acadêmico sobre o sentido contemporâneo da 

comunidade e suas expressões culturais parece nos pertinente à discussão sobre os 

mecanismos da coesão ou do vínculo social em meio às novas formas de 

sociabilidade criadas pelo capitalismo transnacional e irradiadas por dispositivos de 

mídia. Assim como os próprios atores sociais influenciados por esse novo mundo 

das redes, Sodré (2021, p. 32) afirma que os campos científicos também possuem 

“pré-compreensões” construídas “sob a égide da racionalidade neoliberal”. 

Portanto, a pertinência de problematizar a vinculação social no universo dos 

cantos de camponesas e camponeses do sul da Bahia, é se aprofundar de uma 

humanidade heterogênea que não exclui a transcendência, seja qual for a sua 

denominação:  

  

É na direção da diversidade, do encontro e da 
historicidade (possibilidade de ação humana sobre a 
sociedade) que se constitui uma ciência da comunicação 
humana, desde o vínculo coesivo do comum até as 
relações organizadas pelas tecnologias em voga que, por 
sua vez, dão margem a formas crescentes de ativismo 
coletivo com vistas à recomposição do laço simbólico que 
subjaz à formação social. Em meio ao alargamento 
fragmentário das fronteiras do trabalho pelos processos 
produtivos contemporâneos, sob as formas de 
consciência afetadas mais do que nunca pela mediação 
do dinheiro (a financeirização do mundo) e frente às 
regressões do ser social a despeito dos avanços 
tecnológicos, o cuidado teórico com a comunicação 

54 



afina-se com a busca de uma nova política e de uma 
nova cidade humana (Sodré, 2014, p.138).  

  

No contexto de um território marcado pela existência de práticas 

colaborativas entre seus habitantes, como um território indígena e um assentamento 

de reforma agrária, os cantos e outras expressões culturais são elementos que 

fortalecem vínculos e atuam diretamente na construção de uma identidade coletiva 

nesse determinado espaço. Nesses locais, música e poesia surgem 

espontaneamente para recompor a memória de um passado de dificuldades, 

resistência e luta, ou para narrar um cotidiano. 

Neste capítulo, vamos apresentar os conceitos de território e como a prática 

comunicativa dos cantos populares pode ser enquadrada como uma forma de 

resistência. 

3.1.​ Territorialidades e práticas culturais 

  

Ao escrever o prefácio do livro “Por terra e território - Caminhos da revolução 

dos povos no Brasil”, que serve como guia para o entendimento dos pilares e da 

missão da Teia dos Povos, a ativista política e TunyCwe Wazahi Tremembé, ou 

Rosa Tremembé, define o líder do primeiro assentamento do Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terras (MST) no sul da Bahia como alguém que reflete, 

aprofunda e constrói alianças “em direção às mudanças para um viver mais digno e 

humano” (Ferreira; Felício, 2021). 

Quando Joelson Ferreira retornou à Bahia, em 1986, ele prometeu vingar sua 

avó Joana, cuja terra havia sido roubada por fazendeiros no extremo sul do estado. 

Em 1988, após conhecer o MST, participou de sua primeira ocupação de terra, no 

município de Itamaraju, município onde nasceu em 1961. Mas foi no Assentamento 

Terra Vista que o mestre, como é carinhosamente chamado na Teia dos Povos, 

conseguiu colocar em prática suas ideias concretas no caminho da autonomia dos 

povos e da soberania das populações rurais e urbanas sobre seus territórios.  

55 



Foi liderando a transição agroecológica em seu assentamento no sul da 

Bahia que Joelson guiou a fundação da Teia dos Povos, uma articulação nacional 

que surge fincada na agroecologia e da difusão das sementes crioulas, mas que 

com o tempo ultrapassa sua gênese para incorporar novos pilares centrais para a 

luta coletiva, como a soberanía hídrica, energética e econômica nos territórios. 

Essas ideias são centradas em dois horizontes de luta, a terra e o território: 

  
Nossa perspectiva não é demandar ao estado a 
concessão de lotes de terra. É fundamental que o próprio 
povo  conquiste as terras porque é da luta que nasce 
todo o simbolismo que transforma a terra em território. E, 
como temos consciência que muita terra também foi 
desterritorializada pela devastação do agronegócio, 
mineração etc, sabemos que teremos um trabalho de 
cuidado para torná-la um território novamente (Ferreira; 
Felício, 2021). 

  

Holanda (1995) ao comentar sobre o “gosto pela aventura” e ao “ganho fácil” 

inerente à colonização portuguesa, abordou também aspectos relevantes da 

formação cultural no Brasil. Um elemento de destaque é sua crença de que os 

povos originários foram “desterrados” pelos invasores portugueses:  

trazendo de países distantes nossas formas de vida, 
nossas instituições e nossa visão do mundo e timbrando 
em manter tudo isso em ambiente desfavorável e hostil 
somos uns desterrados em nossa terra (Costa, 2010). 
  

Há um elemento nesta concepção de território de Ferreira que se aproxima 

do que Sodré vê como caminho para a redefinição da cidadania na "periferia 

colonizada" do mundo, cuja o centro está no remanejamento do espaço territorial em 

todo o alcance dessa expressão (Sodré, 2019). Para o autor, o “estar-no-mundo” do 

sujeito humano, assim como defende Heidegger, é espacial: 

  

A territorialização é de fato dotada de força ativa. Se isso 
foi historicamente recalcado, deve-se ao fato de que a 
modelização universalista, a metafísica da 
representação, opõe-se a uma apreensão topológica, 
territorializante do mundo, ou seja, a uma relação entre 
seres e objetos em que a se pense a partir das 
especificidades de um território. Pensar assim implica 
admitir a heterogeneidade de espaços, a ambivalência 

56 



dos lugares e, desse modo, acolher o movimento de 
diferenciação, a indeterminação, o paradoxo quanto à 
percepção do real - em suma, a infinita pluralidade do 
sentido (como no espaço sagrado, no qual cada lugar 
tem um sentido próprio). Na territorialização, 
apreendem-se os efeitos de algo que ocorre, que se 
desenvolve, sem a redução intelectualista aos signos 
(Sodré, 2019, p.15) 

  
Nesse contexto, as experiências cooperativas e comunitárias que sobrevivem 

na região cacaueira baiana podem ser enquadradas dentro do que Nego Bispo 

denominou de Territórios de Confluência, espaços onde diferentes formas de 

conhecimento e saberes interagem e se enriquecem mutuamente, caracterizando 

um entendimento de "biointegração" que emerge no seio de comunidades 

tradicionais "heterogêneas", como a do próprio Bispo. 

O filósofo e morador do Quilombo Saco-Curtue, em São João do Piauí/PI, 

propôs uma nova epistemologia para analisar o modelo colonialista de 

desenvolvimento adotado no Brasil. O autor apresenta dessa forma a diferenciação 

entre colonização e contra-colonização: 

  

Vamos compreender por colonização todos os processos 
etnocêntricos de invasão, expropriação, etnocídio, 
subjugação e até de substituição de uma cultura pela 
outra, independentemente do território físico geográfico 
em que essa cultura se encontra. E vamos compreender 
por contra-colonização todos os processos de resistência 
e de luta em defesa dos territórios dos povos 
contra-colonizadores, os símbolos, as significações e os 
modos de vida praticados nesses territórios (Santos, 
2015, p. 47).  

  

O autor acredita que, mesmo diante dos aspectos de homogeneização 

impostos pelo capitalismo contemporâneo, que visa silenciar identidades, o 

funcionamento "biointegrado" desses territórios sempre acionará novos mecanismos 

de contra-colonização para se contrapor aos modelos hegemônicos de 

desenvolvimento (Santos, 2023). 

Santos (2015) coloca que a guerra da colonização nada mais é que "uma 

guerra territorial, de disputa de territorialidades": 

  

57 



Nesse contexto, nós, povos contra colonizadores, temos 
demonstrado em muitos momentos da história a nossa 
capacidade de compreender e até de conviver com a 
complexidade das questões que esses processos têm 
nos apresentado. Por exemplo: as sucessivas 
ressignificações das nossas identidades em meio aos 
mais perversos contextos de racismo, discriminação e 
estigmas; a readaptação dos nossos modos de vida em 
territórios retalhados, descaracterizados e degradados; a 
interlocução das nossas linguagens orais com a 
linguagem escrita dos colonizadores (Santos, 2015, p. 
51).  

  

A sobrevivência e o ressurgimento dos cantos da cultura cacaueira podem 

ser lidos como um mecanismo de contra colonização regional, partindo de uma 

leitura do território em seu universo simbólico-cultural, apreendido como produto da 

apropriação simbólica que um determinado grupo faz do espaço (Haesbaert, 2005). 

A construção desta aliança entre territórios organizados e comunidades 

desterritorializadas, proposta pela Teia dos Povos, tem a cooperação como 

fundamento. É o laço cooperativo que molda a organicidade da divisão. A divisão de 

comunicação, por exemplo, apresenta três tarefas centrais: “difundir nossos 

pensamentos, registrar parte de nossas memórias e articular a luta com povos e 

movimentos que ainda estão longe de nossa palavra”. 

  

Quando pensamos em território, não estamos falando de 
um quadrado ou de uma demarcação com determinado 
aspecto. Estamos falando de um lugar cheio de símbolos 
de pertencimento alicerçados na abundância da vida. 
(Ferreira; Felício, 2021). 

  

A ideia da abundância da vida colocada por Joelson vai no sentido oposto do 

que Muniz Sodré apresenta como vinculação comunitária dentro da forma 

republicana que emergiu na Modernidade, hoje moldada pela midiatização e pelo 

capitalismo transnacional, cuja uma das faces é “homogeneizar a diversidade das 

atividades vitais” (Sodré, 2014) e planejar cidades “com vistas à fascinação e ao 

esmagamento das diferenças”. 

Mas analisar a desagregação de manifestações comunitárias como os cantos 

populares apenas dentro da ótica da alienação (Marx, 2004, p. 3), onde as relações 

58 



sociais de trabalho são impessoais e dominadas pela industrialização e pela vida 

urbana, é ignorar outros elementos importantes que permearam o contexto histórico 

do meio rural brasileiro.  Um deles é referente a industrialização nas grandes 

cidades a partir da década de 1960 e o esvaziamento das populações rurais7, 

sobretudo a população mais jovem, gerando efeitos na desagregação do modo de 

vida nas comunidades.   

Sandro Santana (2017) estudou os cantos de trabalho na região da 

Quixabeira a partir dos conceitos de memória e esquecimento, acrescentando um 

debate importante sobre a perda da funcionalidade das manifestações culturais 

entre os mais jovens, cuja marca dos tempos atuais é a de rejeitar estas tradições 

ancestrais, colocando-as como signos de pobreza e atraso: 

  

A verdade é que essas manifestações estão condenadas 
ao desaparecimento enquanto eventos funcionais que 
fazem parte do calendário da comunidade. Estes cantos 
de trabalho atravessaram décadas através da 
transmissão oral e hoje persistem através da inserção 
dessas práticas culturais nas apresentações dos grupos 
musicais formados nas comunidades, mas dentro de 
outro contexto, adaptadas para o tempo e o conceito do 
show. E mesmo dentro dos grupos os bois de roça 
encontram resistência, pois os músicos‑lavradores 
também vêem estas práticas como algo ultrapassado e 
associado ao atraso e a aridez do trabalho no campo 
(Santana, 2017, p. 206). 

  

De fato, essas manifestações culturais hoje na Bahia ocorrem, sobretudo, nas 

regiões áridas, onde a agricultura é pouco mecanizada e as famílias sobrevivem 

com poucos recursos, sem sair de suas propriedades. É o caso do nordeste do 

estado e do Piemonte da Chapada Diamantina (Dantas, 2015).  

O maestro Fred Dantas analisa que a existência do canto coletivo nestas 

regiões está atrelada à sobrevivência de mutirões e das relações de compadrio e de 

companheirismo, marcados pelo uso de instrumentos que geram ritmos, como as 

7 A vassoura de bruxa agravou um fenômeno migratório do campo para cidade que já era 
anterior à crise. Entre as décadas de 60 e 80, 27 milhões de brasileiros passaram a morar 
em centros urbanos no país (Camaro, Abramovay, 1998).  

59 



enxadas nos roçados de mandioca, e os porretes de madeira para descascar o 

feijão e descaroçar o milho, os chamados cantos da bata.  

Nesse contexto, a música é colocada dentro de um universo que busca aliviar 

a dureza do labor cotidiano desprovido de maquinário e lutar contra as intempéries 

da natureza, adversidades que fazem da colheita um momento a ser celebrado. 

Esse aspecto fica evidente no depoimento de um agricultor rural da cidade de Serra 

Preta (BA), que participa do processo coletivo da bata de milho: “sempre aparece 

um ano que não é igual ao outro. Mas você tem aquele prazer de levar sua enxada 

na roça para colher o milho e o feijão. Então a gente tem alegria. A gente reúne” 

(Liron, Mattar 2023). 

O desinteresse da juventude a partir de um pertencimento atrelado aos 

centros urbanos, hoje pode ser configurado como um elemento desterritorializante 

na região cacaueira baiana. O próprio Joelson reconhece que a busca pelo consumo 

por parte dos jovens pode fazê-los se afastar da organização política, e 

consequentemente de práticas culturais.  

O fenômeno é preocupante e comum nas comunidades. Como coloca 

Zumthor, a única chance de a memória permanecer funcional é quando é pensada 

coletivamente, assim é assegurada a coerência do indivíduo dentro do seu sítio 

simbólico de pertencimento. Bergson lembra que: 

  

A questão é precisamente saber se o passado deixou de 
existir, ou se ele simplesmente deixou de ser útil. Você 
define arbitrariamente o presente como o que é, quando 
o presente é simplesmente o que se faz (Bergson, 1999, 
p. 175). 

  
Carlos Henrique Brandão ao se embeber dos estudos sobre a cultura 

camponesa de Antônio Candido, que coloca o trabalho dentro de um equilíbrio social 

(Candido, 1979, p. 23) composto pelas correlações entre as necessidades 

(biológicas e de sobrevivência) e a sua satisfação, divide as ações humanas em 

duas vertentes. 

Há primeiramente, os atos práticos, esse vinculado ao trabalho produtivo que 

visa a produção de bens úteis e a transformação da natureza; Depois, os gestos 

60 



simbólicos, esse não associado a um resultado produtivo, mas "a uma troca, a uma 

intercomunicação entre pessoas, ou entre pessoas e seres naturais ou 

sobrenaturais em que elas crêem, através de palavras, de condutas regidas por 

saberes e preceitos" (Brandão, 2007). 

O que comunidades tradicionais apresentam como solução é retomar uma 

realidade sempre presente em grupos sociais que alternam períodos de atividade e 

de festa, revelando o universo laboral também como espaço de expressão de gestos 

simbólicos (Brandão, 2007, p. 44). Nesses espaços, os rituais, celebrações, 

festividades e eventos sociais assumem um papel fundamental na construção de 

sentimentos comunitários, demarcando os dias, meses e anos (Sonoros Ofícios ..., 

2015).  

Para além da significação dos cantos como celebração da colheita e da 

garantia de subsistência, há um entendimento difundido principalmente entre os 

mais velhos de que há formas de interpretar e encantar a lida diária para além da 

mera característica alienadora das relações de trabalho na contemporaneidade. 

Ao se debruçar sobre a significação nas “culturas de Arkhé”, Muniz Sodré 

(2019) dialoga sobre o que se designa com a palavra real e sua relação com a 

cultura de um povo. O real representado ou atuado, enquanto singular, único, 

incomparável, é a cultura, o “modo de se lidar com o real de cada um, seja por meio 

do registro das formas de semiotização dominantes, seja por meio da exibição dos 

limites dessas formas: a revelação da originalidade ou do mistério”. 

Sodré elucida bem a sabedoria ancestral presente entre os mais velhos que 

resiste à significação do real, fazendo desse fato a “própria morada do mistério”. 

  

Na estranheza do real, em sua radical impermeabilidade 
às interpretações que semanticamente o esgotam, via-se 
nascer a força que movia as coisas do mundo. Força era 
algo da ordem dos deuses, maior que o sentido 
instrumentalizado pelos homens (Sodré, 2019, p.12). 

  

No caso da experiência do Assentamento Terra Vista e da Teia dos Povos, 

com a construção de um mundo de “festa, trabalho e pão”, quebra-se a ideia do 

trabalho alienado que configura as relações laborais no capitalismo contemporâneo. 

61 



A nova concepção de trabalho proposta inclui a presença do elemento lúdico e do 

cooperativismo:  

  

Quando visitamos um terreiro de Candomblé no 
momento em que estão se preparando para uma festa, 
ou quando participamos de uma farinhada tupinambá, 
percebemos que os povos conseguem fazer uma 
integração entre o trabalho coletivo, o universo simbólico 
espiritual e a alegria de fazer parte daquele lugar. Em 
anos os casos o trabalho não é pouco pesado, contudo o 
sorriso no rosto e a satisfação da a companhia entre os 
seus é algo poderoso. Este época horizonte: criar uma 
concepção de trabalho que abarque a educação, que 
promova a convivência, o ócio e outro tempo que não é o 
do relógio indústria (Ferreira; Felício, 2021, p.71). 

  

  

  

  

  

  

 

  

 

62 



4.​ CAMINHOS METODOLÓGICOS 

  

Nesta seção, procuro detalhar o trabalho de campo realizado durante três 

visitas ocorridas entre agosto de 2023 e agosto de 2024. Além disso, são 

apresentados os métodos que guiam esta dissertação, centrada no testemunho, no 

registro da oralidade e em elementos da prática jornalística e etnográfica: 

4.1.​ Narrar a memória 

  

Falar sobre os cantos populares da cultura cacaueira e qualquer outra 

manifestação de tradição oral é falar sobre “memória”, aquela que lembra e que 

esquece. Enquanto a memória desperta a tradição, o esquecimento a rejeita, se 

voltando apenas aos elementos funcionais do presente (Santana, 2017). No 

contexto do sul da Bahia, a cultura de tradição oral é posta à margem. 

Esquecimento imposto por décadas de escravidão, coronelismo e pela dependência 

do capitalismo transnacional. 

Buscando uma abordagem cultural do fenômeno comunicacional presente 

nos cantos da região cacaueira baiana, acompanhei todas as etapas do cotidiano 

dos trabalhadores rurais, desde a lida na roça, colhendo e chupando cacau junto 

com eles, até os momentos em suas casas e nas igrejas evangélicas. Por várias 

vezes, a câmera e o gravador foram deixados de lado para que se pudesse 

participar com menos formalidade deste cotidiano.  

Assim, essa pesquisa se identifica com a visão de Richard Sennett sobre a 

necessidade de "um bom ouvinte" estar atento às “intenções” e “sugestões”, para 

que “a conversa siga em frente”. “As diferenças, dificuldades e contradições que 

percebo em mim mesmo (assim como que as percebo em você) nos permitem estar 

juntos. Nós somos diferentes um do outro”, discorre o sociólogo (Sennett, 2013 

p,156). 

Esta investigação também se alinha com o pensamento de Rosa Tremembé 

quando, no prefácio do livro de Joelson Ferreira que didaticamente apresenta o 

63 



caminho das lutas da Teia dos Povos, aponta que "registrar nossas batalhas em um 

escrito como este requer experiência de vida, de luta, organização de ideias, 

frutífera interpretação de quem ouve e lê, com o coração e amor pela partilha". Ao 

descrever a Teia como uma aliança que faz um chamado para que "aqueles que 

estão em processo de desterritorialização" somem as forças, Tremembé ressalta 

que o conhecimento está intrinsecamente associado ao território em que é vivido 

(Felício; Ferreira, 2021, p. 19). 

A pesquisa é qualitativa, com registros em áudio e vídeo. A ideia é “entender, 

descrever e às vezes explicar os fenômenos sociais ‘de dentro’ de diversas 

maneiras diferentes” (Flick, 2009, p. 8).   O sentido “adaptativo” guiou o universo dos 

encontros durante o campo da pesquisa, cujas entrevistas buscaram se conectar ao 

tempo e à territorialidade de cada comunidade rural visitada.   

Em geral, as entrevistas não tiveram um roteiro e uma ordem previamente 

planejada de perguntas. Estabeleci, na maior parte dos casos, o método de utilizar 

uma pergunta inicial que gerasse elementos de um contexto histórico relacionado ao 

território que estavam inseridos, como no formato usado com Antônio Charles e 

Ivone Gabriel, trabalhadores rurais de Uruçuca: "Eu queria, pra gente começar 

entender, onde nós estamos aqui, e quando vocês chegaram nesse local e na 

Região do Cacau?".  

Naturalmente, pelo caráter mais longo e cronológico da primeira resposta, 

surgiram elementos importantes para as próximas perguntas, que se alternavam 

entre respostas objetivas, como datas e acontecimentos, e “causos” do cotidiano e 

da vida na roça. Os dois igualmente importantes.  

Em seguida, quando se mostrava o momento, era colocada uma segunda 

pergunta condutora: “O que vocês se lembram sobre os cantos de roça?”. Essa 

pergunta, é claro, ao longo da resposta era acompanhada por outras secundárias, 

que ajudavam a esclarecer elementos singulares do ambiente social em que essas 

manifestações aconteciam. São exemplos: “em quais etapas da produção do cacau 

existiam os cantos?”; “em quais outras tarefas coletivas eles também existiam?”; 

“havia a presença do puxador entre os cantantes?”; “Você lembra de algum canto 

coletivo?”. 

64 



Ao longo das entrevistas, geralmente, deixei apenas o celular com o gravador 

perto dos entrevistados. Procurei utilizar a câmera apenas para registrar os cantos, 

isso quando os entrevistados lembravam de algum, porque não eram todos que 

tinham acesso a essa memória. Nesses casos, isso não era motivo de frustração. 

Tinha muito claro que era igualmente importante para esta pesquisa, que se propõe 

a recuperar cantos antigos e documentar o surgimento de novas letras, entender os 

motivos do porquê eles também desapareceram na região cacaueira.  

Isso, invariavelmente, passava pelos dois motivos centrais deste fenômeno 

de desaparecimento: a perda de “funcionalidade” dos cantos de trabalho na nova 

era das redes, que associada a mecanização das práticas agrícolas do campo 

brasileiro, tem afastado a juventude de práticas culturais ligadas à ancestralidade 

em seus territórios; e o esvaziamento do campo provocado pela crise da vassoura 

de bruxa atrelada a dinâmica do mercado global do cacau. 

Este segundo motivo rendeu elementos importantes para entender a 

dinâmica territorial da região em seus aspectos espaciais, sociais e culturais. 

Voltando ao exemplo de Antônio e Ivone, o agricultor não se lembrava de nenhum 

canto. Mas viveu a crise e a destruição da lavoura. Este elemento da crise é sentido 

e interpretado por quase todos os entrevistados e instigou perguntas como: “Quanto 

esta fazenda produzia antes e após a crise?”; “quantas famílias de trabalhadores 

viviam por aqui e quantos têm hoje?”; “os que permaneceram trabalham fichados ou 

são meeiros?”; “há ainda muitos cacaueiros doentes por conta do fungo? Onde você 

vende seu cacau?”. Em resumo, três temas despertaram múltiplas memórias e 

foram elementos chaves da construção dos diálogos e da vinculação com os 

entrevistados: a história do território, a presença dos cantos, a grande crise do 

cacau. 

Acompanhar o caminho de um produto dentro de uma cadeia produtiva 

global, no caso o cacau, exige construir a relação entre o fato jornalístico ou o 

acontecimento social e sua estrutura reguladora e comum, responsável para que o 

fenômeno se desenvolva ou deixe de existir.  

Ao longo da análise, utilizo também a prática jornalística por suas gênesis de 

ser uma linguagem acessível e direta. O jornalista Adelmo Genro Filho faz em 

65 



Segredo da Pirâmide (1987) uma ampla revisão das abordagens teóricas e práticas 

do jornalismo, fazendo uma crítica ao uso do jornalismo como instrumento de 

dominação pela classe burguesa. Genro Filho (1987) coloca o singular como 

categoria central da prática jornalística e atribui ao jornalismo um papel 

revolucionário: o de ser uma forma de conhecimento que, embora historicamente 

condicionada pelo capitalismo, apresenta potencialidades que ultrapassam esse 

modo de produção.  Pontua também que a linguagem jornalística situa-se num 

ponto intermediário entre a linguagem científica e a linguagem comum (Genro Filho, 

1987).   

O mundo moderno, guiado pelo neoliberalismo e pela troca do território 

espacial para o reticulado, das redes sociais, induz os cantos populares a uma 

condição de “inutilidade”. Essa condição é colocada pela própria juventude das 

comunidades rurais no sul da Bahia.  

Além das entrevistas, a construção metodológica desta dissertação se deu a 

partir da observação e narração do cotidiano das feiras, mercados, roças de cacau, 

e outros ambientes rurais e urbanos que constroem as comunidades da região 

cacaueira. Observar, descrever e narrar possibilitou organizar os fatos no tempo e 

espaço. 

Com as pequenas conversas e trocas com transeuntes e trabalhadores rurais 

e urbanos de municípios como Uruçuca e Arataca, pude observar a dinâmica da 

venda dos armazéns de cacau, o peso da amêndoa ignorado pelos intermediários 

na hora da pesa, o preço da carne no açougue, a palavra nos cultos evangélicos, 

elementos que constituem o universo coletivo e simbólico da região, também 

influenciados por contradições e disputas políticas, e que ajudam na interpretação, 

descrição e análise do funcionamento do “mundo da rua” e do “mundo da roça”.  

As informações que evidenciam a construção de desigualdade histórica da 

região e os lucros das gigantes chocolateiras e as condições de trabalho nas zonas 

de cultivo foram coletadas, para além da pesquisa bibliográfica em livros, em 

páginas públicas e documentos oficiais, como no Radar Sit8 (Brasil, 2025), um 

8 Para acesso: https://sit.trabalho.gov.br/radar/ 

66 

https://sit.trabalho.gov.br/radar/


sistema online de divulgação de informações sobre os resgates e fiscalizações    

relacionados ao trabalho escravo contemporâneo e o trabalho infantil no Brasil.    

       Acredito que a prática jornalística é um dos instrumentos mais eficazes para 

uma investigação que parta do singular, no caso a prática dos cantos de trabalho na 

lavoura cacaueira, e percorra o caminho até o universal, que nesse caso é o 

contexto social pelo qual estes trabalhadores estão inseridos, incluindo a estrutura 

da cadeia produtiva do cacau no mercado nacional e internacional.  

  

4.2.​ Detalhamento das visitas de campo 

  

No conjunto dos depoimentos colhidos para a elaboração desta pesquisa, 

durante as três visitas à microrregião de Ilhéus-Itabuna, em agosto de 2023, e nos 

meses de março e julho de 2024, foram identificados cinco ambientes laborais de 

existência de músicas de trabalho presentes no percurso histórico da cultura 

cacaueira baiana: no cultivo do cacau, envolvendo alguma etapa produtiva da 

produção do fruto; em tarefas adjacentes a vida social no ambiente das fazendas, 

como no trabalho das lavadeiras ao longo do Rio Cachoeira; nos mutirões 

realizados para pilar o barro e erguer as paredes para a construção de casas de 

taipa. As canções também são muito lembradas no preparo da roça para o cultivo 

da mandioca e do milho, essa uma herança que vem de trabalhadores migrantes 

principalmente do Recôncavo baiano, onde a prática era e é mais comum.  

As idas a campo também puderam constatar a existência de cantos de 

trabalho e do folclore populares sendo relembradas e recriadas em áreas de reforma 

agrária, sobretudo em assentamentos onde a preservação desses saberes está 

interligada com uma estrutura de contestação à lógica imposta pelo agronegócio 

chocolateiro. Esse enfrentamento ao capital é semeado em dois assentamentos 

referências em agroecologia e produção de cacau sustentável na região, o 

Assentamento Terra Vista, em Arataca; e o Assentamento Dois Riachões, em 

Ibirapitanga (BA). As duas comunidades cultuam cantos de trabalho antigos e 

cantos vinculados à luta pela terra. Além disso, têm sua própria fábrica de 

67 



chocolate dentro dos territórios, não necessitando entrar na lógica de venda do 

cacau como commodity para os armazéns dos municípios, que fazem o fruto chegar 

até as moageiras internacionais.  

Paralelo a isso, a pesquisa aprofunda o papel das mulheres como guardiãs 

das letras e preservação dos cantos na região. São elas que, geralmente, criam 

novas composições e estimulam a juventude para interligar passado e presente. 

Como exemplos de atuação e deste protagonismo, temos o aporte das entrevistas 

de Dona Adená, com o bumba meu boi da Vila Juerana, em Ilhéus (BA); e de Dona 

Val (BA), compositora e mestra da cultura popular do bairro de Salobrinho, também 

em Ilhéus.  

Por último, as idas a campo revelaram o universo dos cantos presentes em 

territórios de populações tradicionais conquistados após a crise da Vassoura 

de Bruxa, seja em áreas indígenas, como o exemplo do povo tupinambá de 

Olivença, em Ilhéus (BA) seja em comunidades remanescentes de quilombos, como 

no caso do Quilombo João Rodrigues, em Itacaré (BA).  

Dentro do processo de resgate da identidade e da resistência de 

comunidades frente à homogeneização da cultura e exclusão das minorias, efeitos 

do capitalismo e da globalização, as identidades quilombolas e indígenas podem ser 

entendidas como identidades de resistências (Haesbaert, 1999). Através dos cantos 

trazidos pela benzedeira indígena Dona Judith, do território indígena tupinambá em 

Olivença, e por agricultores rurais do Quilombo João Rodrigues, em Itacaré (BA), é 

proposta uma análise de como a identidade é dinâmica, e assim como o território e a 

territorialidade, está em constante processo de construção e reconstrução, e 

suscetíveis a tensões, contradições e conflitos. 

A seguir é apresentado um relato técnico e interpretativo sobre as três 

viagens de campo realizadas para esta dissertação:  

 

4.2.1.​ O primeiro campo: um mergulho na história do primeiro assentamento da 

Região Cacaueira 

  

68 



Na primeira visita à região depois do início das disciplinas teóricas cursadas 

no mestrado, em agosto de 2023, as entrevistas e conversas foram focadas na 

produção de um documentário sobre a história do principal e mais antigo 

assentamento do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra no sul da Bahia, 

o assentamento Terra Vista, em Arataca (BA).  A tarefa colocada pelo jornal em que 

trabalho, o Brasil de Fato, era retratar as conquistas e transformações lideradas pelo 

MST no país, uma forma de contrapor os ataques e o contexto de criminalização do 

movimento imposto pela Comissão Parlamentar de Inquérito (CPI) no Congresso 

Nacional. O foco naquele período era visibilizar ações positivas trazidas pelo mais 

longevo movimento popular do Brasil, com foco no campo da agroecologia, cerne da 

reforma agrária popular defendida pelo movimento atualmente. 

Na Costa do Cacau, o Terra Vista ganha destaque por ser a primeira 

ocupação do MST na região. E não só isso. Pelo sucesso de transformar uma antiga 

fazenda improdutiva em uma agrofloresta diversificada, recuperando áreas de mata 

ciliar e rios. O espaço também é conhecido pela construção de escolas e ações 

educativas e pelo resgate da cultura ancestral de trabalhadores da região, que foi, 

ao longo do século XX, apagada pela elite latifundiária que dominava a produção de 

cacau, os conhecidos coronéis. 

Apesar do intuito de coletar relatos e entrevistas para o mestrado, o tempo foi 

dedicado com mais ênfase para a produção do documentário sobre o Terra Vista, 

que após percorrer festivais e conferências, teve sua estreia pública no Brasil em 

setembro de 2025.  A visita daquele período à região, no entanto, não ficou 

indissociada da minha pesquisa. Ela permitiu perceber como os assentamentos de 

reforma agrária atuam como pilares na promoção de práticas de cooperação, 

colheita coletiva e reavivamento cultural na região.  Durante o período, foram 

entrevistados cerca de 18 moradores, entre jovens, anciãos, lideranças políticas, e 

famílias mais antigas. 

  

 

 

 

69 



4.2.2.​ O segundo campo: conhecendo as mestras 

  

Em março de 2024, durante a segunda ida a campo para a Costa do Cacau, 

consegui pela primeira vez fazer entrevistas com o viés específico para meu objeto 

de estudo: os cantos da cultura cacaueira.  Iniciei novamente pelo Assentamento 

Terra Vista, desta vez durante as celebrações do 8 de março, Dia Internacional das 

Mulheres. O objetivo era exibir o filme no assentamento e aprimorar a pesquisa 

sobre os cantos, entrevistando trabalhadores mais antigos do assentamento com 

conhecimento da história da região antes da ocupação da terra, em 1992. Muitos 

desses trabalhadores foram submetidos a condições de semi-escravidão antes de 

ingressarem no MST, como é o caso de Lourisval Mendes, seu Louro. 

Durante o campo de 10 dias em março de 2024, tive talvez o encontro que 

me abriria mais portas dentro da pesquisa: a conversa com as artistas da banda 

"Mulheres em Domínio Público".  A banda é o único projeto em atividade a propor 

um trabalho de resgate dos cantos da cultura da roça cacaueira, não só das músicas 

de trabalho, mas também de cantos relacionados à luta das populações quilombolas 

e indígenas por terra e pela preservação de suas culturas.  

A cantora e produtora da banda, Tacila Mendes, foi quem me acompanhou e 

abriu as portas para muitas entrevistas. A maior parte delas só seriam executadas 

na viagem seguinte, em agosto de 2024, para a última etapa da pesquisa de campo. 

Mas uma delas foi ainda em março, e daria muito mais sentido ao trabalho.  Com o 

encontro agendado por Tacila, conheci Dona Val. A antiga cantadeira do Rio 

Cachoeira, vive em sua casa no bairro de Salobrinho, periferia de Ilhéus que fica nas 

proximidades da Universidade Estadual de Santa Cruz (UESC) 

  

 

70 



Figura 6 - Dona Val apresenta suas composições 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

  

A visita à Dona Val foi um estímulo para não abandonar a pesquisa. Por um 

bom tempo imaginava que se não encontrasse ninguém que pudesse lembrar as 

cantigas da região, não teria o que pesquisar. Colegas e professores compartilharam 

comigo visões mais otimistas nesta época. Falavam que mesmo se nenhum canto 

de trabalho fosse encontrado durante as visitas de campo, o próprio 

desaparecimento dessas práticas já seria motivo de uma pesquisa de mestrado.  

Mas Dona Val é a prova viva de que os cantos de trabalho ainda estão vivos 

na memória das pessoas mais velhas. Durante a uma hora que passei em sua casa, 

lembrava e cantava letras de músicas tradicionais das roças de cacau, como "Cacau 

é Boa Lavra" e "Sindô lêlê".  Dona Val resgatou também o ambiente cultural e social 

da fazenda onde cresceu, pontuando os momentos da produção do cacau em que 

os trabalhadores cantavam.  Fiz perguntas também sobre os impactos da vassoura 

de bruxa na preservação dos saberes e no papel das mulheres na criação de novas 

composições.  

Sai dessa viagem com um olhar mais sensível a dois pontos que precisavam 

ser melhor aprofundados: o papel de protagonismo ocupado pelas mulheres no 

resgate e na preservação dos cantos de trabalho e das práticas culturais da região; 

a necessidade de incluir os espaços de reforma agrária como locais de preservação 

e manifestação destes saberes.  

71 



4.2.3.​ O terceiro campo: reencontrando meeiros e mergulhando nos 

cantos indígenas e quilombolas 

  

Cheguei para o último trabalho de campo em agosto de 2024. Ele foi 

dedicado exclusivamente para a realização de entrevistas em profundidade sobre os 

cantos e a herança cultural da região. Foi a viagem mais produtiva em termos de 

contato com atores sociais que preservam a prática dos cantos como forma de 

comunicar e lutar por direitos. Foram realizadas de 8 a 10 entrevistas, ampliando os 

atores da pesquisa para incluir outras comunidades além das que se recordam das 

cantigas de roça. 

Destaco a entrevista com Dona Judith, uma mestra Tupinambá da região de 

Olivença, em Ilhéus. A mestra lembra, sobretudo, letras de resistência do povo 

Tupinambá cantadas há gerações, e intensificadas na memória dos indígenas após 

o retorno da etnia a suas terras ancestrais, no início dos anos 2000. Pude observar 

que os cantos foram e são indissociáveis dos processos de retomada das terras. E 

que a partir da conquista do território, tiveram mais possibilidade de serem 

preservados.  

              

Figura 7 - Dona Judith é guardiã da cultura e dos cantos ancestrais do povo 

tupinambá 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

  

72 



Com Mestra Judith, a atmosfera do encontro era o de uma conversa, e não 

de uma entrevista. Nos conhecemos em um banquinho na frente de sua casa. Ao 

chegar, era perceptível uma relação muito íntima dela com as plantas:  nos fundos, 

ela tem um jardim repleto de ervas usadas para benzer as visitas e parentes das 

aldeias. A relação com a natureza é algo que permeia seu universo de composição 

de cantos. Não percebi uma abertura para falar sobre questões mais relacionadas a 

política do território, e não insisti. O tema era os cantos, e neles permanecemos. 

Também houve a visita ao quilombo João Rodrigues, em Itacaré (BA), onde a 

liderança Manoel Cupim reuniu três moradores mais antigos para relembrar 

cantorias de roça. Por lá, não há muita lembrança de canções específicas do 

universo da produção de cacau, e sim de cantos relacionados à vida em 

comunidade no quilombo, no fazimento de tarefas coletivas.  

No caso da visita ao quilombo João Rodrigues, em Itacaré, usamos um 

formato de conversa em roda, com um tom mais formalizado de apresentação no 

início. Iniciei me apresentando e apresentando a pesquisa. E me colocando à 

disposição como uma forma de documentar estas manifestações culturais da 

comunidade. Depois, cada um se apresentou e falou de sua vida na comunidade. E 

em seguida, alternando-se, responderam uma segunda questão norteadora: “vocês 

se lembram dos cantos de roça?”.  

  

Figura 8 - Causos em roda e cantos do Quilombo João Rodrigues, em Itacaré 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

73 



  

Outra entrevista de relevância foi com Bernardino dos Santos, o Cascudo, um 

trabalhador rural e cantador de Serra Grande, em Uruçuca (BA). Ele não se lembra 

de cantos de trabalho antigos do cacau, mas cria novas composições relacionadas à 

prática da colheita e outras etapas da produção do fruto. Apesar de Cascudo 

trabalhar com poucos colegas, no dia da visita era apenas um outro trabalhador ao 

seu lado, ele é hoje um dos principais atores a recriar letras e a resgatar a cultura do 

canto na lavoura cacaueira. O agricultor sabe dominar a arte do improviso e da 

brincadeira da pergunta e resposta.  

A ida a Vila Juerana, comunidade pesqueira de Ilhéus, para conhecer Dona 

Adená, filha de Dona Dalva, foi outro encontro possibilitado por Tacila, da banda 

Mulheres em Domínio Público. Assim como Dona Val, Adená foi outra compositora e 

cantadeira antiga da Costa do Cacau a representar a região na produção musical da 

novela Renascer, da TV Globo. Ela viajou até o Rio de Janeiro para levar uma das 

cantorias de seu Bumba Meu Boi para as telas da novela.  

  

  

Figura 9 - Conhecendo os cantos do Bumba Boi da Vila Juerana, em Ilhéus 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

  

A visibilidade adquirida após a aparição do Bumba Boi da Vila Juerana na 

nova edição da novela Renascer, fez os integrantes do boi da Juerana criarem uma 

rede social para divulgarem seu trabalho, angariar apoio, e terem a possibilidade de 

74 



ampliar a realização de apresentações.  A página é administrada pelos jovens da 

comunidade, que são estimulados desde pequenos a participarem da brincadeira. É 

notável que na Vila Juerana a juventude enxerga a importância da preservação da 

cultura ancestral como uma forma de resistir frente aos impactos ocasionados pela 

modernidade e o desenvolvimento industrial, como a chegada do Porto Sul.  

Durante este último campo, uma das pessoas que me ajudou a chegar até 

cantadores e antigos moradores da região que se recordam do ambiente das 

fazendas foi Gabriel, funcionário da Taboa, uma organização que fomenta iniciativas 

de base comunitária e empreendimentos socioeconômicos para famílias rurais de 

Ilhéus, Uruçuca e Itacaré. Na entrevista que tivemos na sede da organização, ele 

falou sobre o contexto da região com a chegada da vassoura de bruxa, e de como 

as famílias do cacau passaram a trabalhar isoladas, com pouca cooperação.  

Talvez tenha sido a primeira pessoa que constatou a concepção, que eu me 

guiei durante toda a parte teórica e prática desta pesquisa, sobre a diferenciação 

entre os assentamentos como espaços de preservação de hábitos ancestrais e 

práticas do trabalho colaborativo; e as fazendas que empregam meeiros como locais 

de instalação de uma nova roupagem da mesma semi-escravidão imposta pelos 

coronéis no pré vassoura de bruxa. Foi a partir de Gabriel que cheguei até seus pais 

Antônio e Ivone, na zona rural de Uruçuca.  Dona Edna, que também foi filha de 

administradores em uma fazenda de Ilhéus, foi outra entrevistada durante esta 

última viagem.  

Figura 10 - Edna lembra cantos de roça e cantos tupinambá 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025).  

75 



A última viagem de campo também foi marcada pelo retorno às casas de 

trabalhadores e trabalhadoras que conheci durante minha primeira visita à região, 

em 2018.  Famílias que procuro manter os laços de amizade e parceria, e que 

também, a cada novo encontro, me auxiliam a dar uma visão mais detalhada sobre 

o contexto atual da produção de cacau na Costa do Cacau. Com eles, busco 

entender como evolui a cadeia produtiva no setor, com foco para as condições de 

trabalho no campo impostas pelos intermediários e pelas grandes moageiras aos 

trabalhadores contratados como meiros - a parte mais frágil e mais vulnerabilizada 

do setor.  Dermeval, um dos personagens centrais do meu TCC, Cacau Amado, e 

também de Meeiros, o segundo filme que desenvolvi na região e que foi lançado 

pelo Brasil de Fato em janeiro de 2024, foi quem construí mais laços desde a minha 

primeira viagem à região. Voltei em sua casa nas três viagens para o campo da 

pesquisa (Stropasolas; Spinelli, 2017).   

Nesse percurso em agosto de 2024, voltei também à casa de Antônio 

Augusto, também meeiro na região de Uruçuca. Conheci o trabalhador rural em 

2018, pouco antes de uma reportagem da Record TV revelar a existência de 

condições degradantes de trabalho na fazenda em que trabalha, onde não havia luz 

elétrica. Sempre que volto à região, também busco visitá-lo. Nessa última 

passagem, procurei entender como estava sua condição como meeiro, as 

dificuldades de saúde (recentemente foi submetido a uma cirurgia no coração), e 

outros detalhes do cotidiano, seu e da família, pois os filhos e filhas também ajudam 

no cultivo. Ele segue vivendo na mesma propriedade, cuja fiscalização revelou a 

presença de condições degradantes de trabalho e moradia. A situação deu uma leve 

melhorada, já há luz em sua casa por exemplo, mas ele segue vivendo com um 

salário menor que o valor de um salário mínimo.  

76 



Figura 11 - Dermeval já saiu da Fazenda Javali e hoje ergueu uma casinha em sua 

roça própria 

 

Fonte: Acervo pessoal (2025). 

  

Por fim, em agosto de 2024, voltei a visitar as famílias assentadas do 

Assentamento Nova Vitória, localizado na rodovia entre Ilhéus e Uruçuca, que 

também morei durante dois meses em 2018, e foi retratado em meu TCC 

(Stropasolas; Spinelli, 2018). Apesar de não fazer entrevistas, apenas conversas 

mais longas, reencontrei amigos como Pedro, Tonho, Noel, Ailana e Bonfim, cujas 

trocas sempre possibilitaram um entendimento atual e histórico sobre o ciclo do 

cacau e suas contradições, trazendo elementos importantes, como a influência da 

crise para a criação dos assentamentos; os desafios e dificuldades de viver do 

cacau; as práticas coletivas e culturais existentes; as perspectivas com o cultivo. 

Em paralelo ao contato com as famílias e ao processo de busca por fatos 

históricos sobre os cantos e o contexto das práticas coletivas nos territórios, 

continuei a leitura dos livros de Jorge Amado que abordam a questão do cacau, 

destacando os fragmentos mais representativos e descritivos para o entendimento 

da cultura cacaueira no Sul da Bahia.  

77 



4.2.4.​ Quadro social dos entrevistados 

  

Quadro 1 - Quadro social dos entrevistados   

Nome Município e 
comunidade 

Profissão Período da 
visita e 
formato da 
entrevista/vivê
ncia 

Memória sobre 
os cantos 

Joelson 
Ferreira 

Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA)  

Agricultor rural  Agosto de 2023 
Entrevista em 
profundidade 
em vídeo e 
áudio 

Não lembra 
letras de cantos 
de trabalho, 
apenas cantos 
relacionados a 
luta pela terra 

Solange Brito Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA) 

Agricultora rural  Agosto de 2023 
Entrevista em 
profundidade 
em vídeo e 
áudio 

Não lembra 
letras de cantos 
de trabalho, 
apenas cantos 
relacionados a 
luta pela terra 

Édson Araújo Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2023 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio 

Não lembra dos 
cantos, apenas 
o contexto em 
que os cantos 
de trabalho 
existiam 

Lourisval 
Mendes 
(Seu Louro) 

Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2023 
Entrevista de 
profundidade 
em vídeo e 
áudio 

Não lembra 
letras de cantos 
de trabalho, 
apenas cantos 
relacionados a 
luta pela terra 

Teresa da 
Silva Santos 

Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA) 

Agricultora rural Agosto de 2023 
Entrevista de 
profundidade 
em vídeo e 
áudio 

Não tem 
memória sobre 
os cantos 

Isaac Oliveira Assentamento 
Terra Vista - 
Arataca (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2023 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio 

Não tem 
memória sobre 
os cantos 

78 



Tacila Mendes Ilhéus (BA) Cantora e 
produtora 
cultural 

Março de 2024 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio 

Pesquisa, 
produz, 
interpreta e faz 
apresentações 
de  antigas 
canções de 
trabalho e da 
cultura popular, 
como as do 
Bumba Meu Boi 

Valderez 
Teixeira (Dona 
Val) 

Salobrinho, 
Ilhéus (BA) 

Cantora e 
compositora 

Março de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em vídeo e 
áudio 

Lembra das 
cantigas de roça 
da lavoura 
cacaueira 
  
Compõe novas 
canções 

Ingrid Luíse Ilhéus (BA) Cantora e 
compositora 

Março de 2024 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio 

Pesquisa, 
produz, 
interpreta e faz 
apresentações 
de  antigas 
canções de 
trabalho e da 
cultura popular, 
como as do 
Bumba Meu Boi 

Mestra Judith Olivença, Ilhéus 
(BA) 

Benzedeira  Agosto de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em áudio 

Lembra das 
cantigas da 
cultura 
tupinambá 
ligadas a luta 
pela terra e a 
rituais 
  
Compõe novas 
canções 

Manoel Cupim Quilombo João 
Rodrigues, 
Itacaré (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em áudio 

Não lembra dos 
cantos, apenas 
o contexto em 
que os cantos 
de trabalho 
existiam 

79 



Seu Antônio Quilombo João 
Rodrigues, 
Itacaré (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em áudio 
(alguns cantos 
registrados em 
vídeo) 

Lembra alguns 
cantos de aboio 
  
Não lembra dos 
cantos de 
trabalho do 
cacau, apenas o 
contexto em 
que os cantos 
de trabalho 
existiam 
  
  

Bernardino 
dos Santos 
(Cascudo) 

Serra Grande, 
Uruçuca (BA) 

Agricultor rural Agosto de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em áudio 
(alguns cantos 
registrados em 
vídeo) 

Não lembra dos 
cantos de 
trabalho do 
cacau 
  
Cria novas 
cantigas de 
trabalho sobre a 
lavoura 
cacaueira 
  
Cria novas 
cantigas de 
improviso, 
relacionadas ao 
cotidiano e a 
atualidades do 
mundo e da 
região 
  

Adená Soares 
dos Santos 
(Dona Adená) 

Vila Juerana, 
Ilhéus (BA) 

Pescadora e 
mestra do 
Bumba Meu Boi  

Agosto de 2024 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio (alguns 
cantos 
registrados em 
vídeo) 

Lembra de 
cantos e cria 
novas letras 
para o Bumba 
Boi da Vila 
Juerana 

José 
Raimundo 
Soares dos 
Santos 

Vila Juerana, 
Ilhéus (BA) 

Pescador e 
mestre do 
Bumba Meu Boi  

Agosto de 2024 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio (alguns 
cantos 
registrados em 
vídeo) 

Participa da 
criação e canta 
as músicas para 
o Bumba Boi da 
Vila Juerana 

80 



Dioneia 
Oliveira dos 
Santos 

Vila Juerana, 
Ilhéus (BA) 

Participante do 
Bumba Meu Boi  

Agosto de 2024 
Entrevista de 
média-duração 
em vídeo e 
áudio (alguns 
cantos 
registrados em 
vídeo) 

Participa da 
criação e canta 
as músicas para 
o Bumba Boi da 
Vila Juerana 

Dona Edna Ilhéus (BA) Aposentada  Agosto de 2024 
Entrevista de 
profundidade 
em vídeo e 
áudio (alguns 
cantos 
registrados em 
vídeo) 

Lembra das 
cantigas de roça 
da lavoura 
cacaueira 
  
Lembra das 
cantigas da 
cultura 
tupinambá 
ligadas a luta 
pela terra e a 
rituais 

Dermeval 
Euzébio de 
Sousa Meeiro 
do cacau 

Uruçuca (BA) Agricultor rural 
(meeiro do 
cacau) 

Agosto de 2024 
Entrevista em 
áudio e 
conversas 
cotidianas 

Não lembra dos 
cantos de 
trabalho, 
apenas o 
contexto em 
que eles 
existiam 
  
Canta músicas 
evangélicas na 
lavoura 

Carlos 
Robério 

Uruçuca (BA) Agricultor rural 
(meeiro do 
cacau) 

Fevereiro de 
2018 
Entrevista de 
média duração 
em áudio e 
conversas 
cotidianas 

Não tem 
memória sobre 
os cantos 

Antônio 
Augusto 

Uruçuca (BA) Agricultor rural 
(meeiro do 
cacau) 

Agosto de 2024 
Entrevista em 
áudio e 
conversas 
cotidianas 

Não lembra dos 
cantos de 
trabalho, 
apenas um 
pouco do 
contexto em 
que eles 
existiam 
  

Fonte: Elaboração própria (2025).  

 

81 



5.​ CANTOS DE ENCANTARIA: FESTA, COTIDIANO E TRABALHO 

  

Um dos aspectos que definem a relação entre música e trabalho é a união de 

determinados grupos sociais e suas comunidades para a realização de tarefas 

colaborativas. O termo mais comumente encontrado para esse tipo de trabalho é 

“mutirão”, da palavra motyrõ, de origem tupi. Entre os primeiros estudiosos dos 

mutirões, a classificação era de uma origem somente indígena para a prática, 

excluindo a contribuição da população africana para o senso de ajuda mútua.  

O escritor Hélio Filho foi um dos primeiros a questionar a definição simplista 

para o surgimento do mutirão (Caldeira, 1956) e à mania de "monogene" em torno 

da etnografia e do folclore. Em suma, uma negação de dar aos costumes uma só 

origem. 

  

A nós nos parece que o auxílio mútuo não tem uma 
origem local. É antes uma consequência do instinto 
gregário do homem. Uma resultante da vida em 
sociedade. A unificação de esforços no sentido 
econômico. O povo une-se para enfrentar o trabalho, 
como se une para enfrentar o inimigo às portas da 
cidade, ou para apagar o incêndio na casa do vizinho. 
Apenas cada grupo social o organiza segundo seus 
hábitos e suas tendências peculiares (Caldeira, 1956, p. 
22).  

  

Os dados levantados pelo Censo Geral do Império de 1872 ressaltam que 

havia a presença de 1.051 escravizados na Vila de São Jorge dos Ilhéus em uma 

população de 5.862 pessoas (Guimarães, 2019, p. 62), o que demonstra para 

Santana (2022) que a presença do africano e seus descendentes foi mais extensa 

na composição da história da região, não apenas como mão de obra, mas enquanto 

construtores das localidades. 

Cristiane Batista da Silva Santos, em Histórias de africanos e seus 

descendentes no sul da Bahia, se propôs a entender a transformação das “festas, 

sociabilidades” e a “racialização no sul da Bahia" entre o fim do Império da Farinha e 

o início da República do cacau, entre 1870 e 1910 (Santos, 2019).  

82 



O apagamento da memória e da cultura negra se manifestava durante o 

reverberar da abolição, em 1888, quando festas acompanhadas de tambores 

anunciavam o incontido desejo de viver a mais nova condição jurídica na Costa do 

Cacau. A autora deixa uma dúvida se os novos cidadãos saberiam que, depois do 

corpo físico, seus batuques, festas e cantos iriam sofrer tentativas tenazes de 

perseguição por parte das elites brancas.  O lazer, os divertimentos em sambas e 

umbigadas estavam entre os crimes cabíveis na nova definição para vadiagem no 

código penal de 1890: 

Deixar de exercitar profissão, ofício, ou qualquer mister 
em que ganhe a vida, não possuindo meio de 
subsistência e domicílio certo em que habite, prover à 
subsistência por meio de ocupação proibida por lei e 
manifestamente ofensiva da moral e dos bons costumes 
(Brasil, 1923).  

  

Conforme denúncias feitas pelos jornais da época, as mulheres negras em 

diversão eram taxadas de “horizontais e prostitutas”.  É citado por Santos (2019) o 

exemplo de Feliciana, que foi denunciada pelos moradores da Rua Adão Schaun ao 

coronel intendente para “mandar demolir um casebre de palha que tem nesta rua, 

que é um foco de imoralidades; reside neste dito casebre uma cabocla de [nome] 

Feliciana, que entre as outras, é a que pior procede”. 

Ao longo da década de 1890, era usado o termo “popular” para se referir a 

negros que iam a festas. A maioria desses escravizados no sul da Bahia vivia da 

pesca, da produção de farinha, ou do cacau. Nesse momento, as festas eram 

espaços simbólicos para se praticar a fé, se divertir, e palco de um exercício – ainda 

que parcial e vigiado – de autonomia e criatividade. Era a festa negra, sob o âmbito 

religioso da irmandade e, sobretudo, um espaço de múltiplas alianças, lazer, 

interação, fortalecimento da identidade e exercício de autonomia, ainda que 

temporária (Santos, 2019, p. 184).  

As particularidades dessas manifestações culturais brotavam do cotidiano, o 

palco do simbólico, das experiências compartilhadas. Adonias Filho (1975, p. 107), 

grapiúna, outro escritor célebre do mundo do cacau, aborda como a festa e o 

trabalho se trespassavam cotidianamente no romance Luanda, Beira Bahia. “Logo 

83 



mais, à noite, quando os pescadores voltassem, a festa seria grande. As quiandas 

escutariam as puídas [...] Fogueiras, os mariscos com farinha, cozido de peixe, as 

mulheres pedindo umbigadas”, descreve.  

Popularizado como “batuque”, os sambas, candomblés e umbigadas eram as 

principais festividades da cultura negra entre as famílias rurais para uma reunião de 

lazer após o esforço na roça. Ali, em torno dos atabaques, cantos e danças, eram 

pensadas as resistências à dominação e perseguição das elites.  

Santos (2019) analisa a noção de terreiro como dispositivo de compreensão 

social por Simas e Rufino, orientada “a partir das sabedorias assentadas nas 

práticas culturais” de povos marcados pelo desterritório (Simas; Rufino, 2019, p. 42), 

e também marcados pela “reinvenção de espaços de sociabilidades”: 

  

Essas populações em dispersão reconstituíram seus 
territórios no corpo, na roda, nos movimentos, nas 
sonoridades, nos sacrifícios rituais – todos esses 
elementos são experiências de terreiro. [...] Assim, o 
terreiro aqui inscrito não se limita às dimensões físicas do 
que se compreende como espaço de culto das 
ritualísticas religiosas de matrizes africanas, mas sim 
como todo o “campo inventivo”, seja ele material ou não, 
emergente da criatividade e da necessidade de 
reinvenção e encantamento do tempo/espaço. Nessa 
perspectiva, a compreensão de terreiro de pluraliza, 
excede a compreensão física para abranger os sentidos 
inscritos pelas atividades poéticas e políticas da vida em 
sua pluralidade (Simas; Rufino, 2019, p. 101). 

  

Na narrativa de Adonias Filho (1975), a umbigada, trazida para o Brasil pelos 

escravizados bantos, é parte obrigatória da festa negra noturna no pós-abolição. O 

autor também aborda a presença de cantos e instrumentos como a massemba, de 

origem angolana. Ao buscar registros históricos para compreender a dualidade entre 

festa e trabalho e como ela era praticada no pós-abolição, o trabalho de Santos 

contribuiu sobremaneira ao demarcar que os sujeitos que tiveram que se inserir no 

mercado do trabalho livre no “mundo do cacau”, assalariados ou não, boa parte nas 

fazendas dos coronéis, mantiveram, de algum modo, práticas festivas de 

sociabilidade e lazer.  

84 



Em Dos meios às mediações: comunicação, cultura e hegemonia (1997), 

Jesus Martin-Barbero, analisam que o sentido do tempo nas culturas populares 

permeia dois dispositivos convergentes: o que de-forma as festas e o que as 

desloca. 

  

O tempo cíclico é um tempo cujo eixo está na festa. As 
festas, com sua repetição, ou melhor, com seu retorno, 
balizam a temporalidade social nas culturas· populares. 
Cada estação, cada ano, possui a organização de um 
ciclo em torno do tempo denso das festas, denso 
enquanto carregado pelo máximo de participação, de 
vida coletiva. A festa não se constitui, contudo, por 
oposição à cotidianidade; é, antes, aquilo que renova seu 
sentido, como se a cotidianidade o desgasta se e 
periodicamente a festa viesse a recarregá-lo novamente 
no sentido de pertencimento à comunidade. E isso é 
realizado pela festa, que proporciona à coletividade 
tempos periódicos para descarregar as tensões, para 
desafogar o capital de angústia acumulado e, através de 
rituais econômicos, assegurar a fertilidade dos campos e 
dos animais (Martin-Barbero, 1997, p. 130).  

  

As festas na Costa do Cacau eram mais notadas em cidades como Maraú, 

Camamu, e Canavieiras, dado o contingente grande de escravizados ao longo da 

ocupação territorial da região. Santos (2019) descreve este universo simbólico onde 

os versos falam de temas do cotidiano como o trabalho, os sonhos e os desejos. 

“Era a capacidade libertadora da cultura negra, em profusão e resistência, que os 

ritmava”, coloca a autora. (Santos, 2019, p.110). 

Sobre as dimensões do viver, as encantarias, o namoro e as cantorias, elas 

não estavam isoladas do trabalho de fazer a farinha e de bandeirar do cacau 

durante o reverberar da abolição. Ao adentrar o campo desta pesquisa, as 

conversas foram revelando que, embora em escala menor, as cantigas adquirem a 

mesma estrutura viajante dos tempos de antigamente. Os sambas de roda saem da 

roça, vão para a festa de terreiro, depois voltam para a roça, e logo se somam a um 

novo ambiente, a uma nova viagem entre estações, colheitas e fazendas, por entre 

as migrações sazonais típicas dos trabalhadores do campo brasileiro.  

Essa natureza transitante dos cantos de trabalho entre universos espaciais e 

simbólicos, da roça a festa, e vice-versa, é descrita em Sonoros Ofícios ... (2015):  

85 



  

É importante perceber que muitas vezes em sociedades 
rurais, mas não só nelas, os cantos de trabalho revelam 
o compartilhamento de fragmentos de repertórios 
musicais entre expressões de cultura popular. Embora 
festas religiosas, manifestações tradicionais ou práticas 
comunitárias cotidianas tenham repertórios musicais 
específicos para cada situação, é comum também 
observar a circularidade de peças e fragmentos musicais 
desses repertórios entre esses momentos distintos, 
inclusive em cantos de trabalho. Inversamente, e por isso 
mesmo, não é raro que certas músicas que compõem o 
repertório de um mutirão, puxada de rede ou trabalho de 
capina na roça sejam ouvidas também nos momentos de 
folia, reza ou brincadeira que aparentemente em nada se 
relacionam com o universo do trabalho (Sonoros 
Ofícios..., 2015, p. 23). 

  

Hoje, como no tempo de apogeu do cacau, apesar dos coqueiros balançarem 

com o vento e reluzirem nas praias bonitas e infinitas do litoral, cujo horizonte ao 

norte só acaba ao chegar em Serra Grande, a árvore que se destaca na região 

ainda é a do cacau. Na porção litorânea, os pés são vistos timidamente, ao longo da 

estrada, preenchendo a paisagem junto a casas de veraneio e comércios locais. É 

entrando no interior onde a Mata Atlântica abraça a cabruca e o cacau sobrevive 

com mais vastidão e presença, claro, ainda doente da vassoura-de-bruxa em boa 

parte das fazendas, que também são afetadas pela podridão parda, a praga do 

momento. 

 

5.1     O cantador de Serra Grande 

 

Serra Grande, para quem vem de fora, se surpreende ao entender que 

pertence ao município de Uruçuca. É uma comunidade praieira, com boa procura 

entre os sudestinos e turistas europeus, cujos hotéis são caros e os restaurantes 

também, principalmente na praça central. Essa força do turismo e do dinheiro, 

progressivamente, afastou a comunidade nativa das tomadas de decisões, um 

processo de desterritorialização silencioso, próprio do neoliberalismo. Os relatos são 

de que muitas dessas famílias venderam casas e terrenos e passaram a trabalhar 

para os europeus que compravam seus imóveis.   

86 



Nessa região praieira, somando agora Itacaré, outra cidade onde populações 

tradicionais e estrangeiros passaram a disputar o mesmo território, fazendas 

agroecológicas oferecem cerimônias ritualísticas do cacau e cobram mais de 200 

reais por cada participante.  Há uma herança dos maias sobre esta ritualização do 

cacau, que consideram o fruto “um presente milagroso dos deuses”. Ele foi 

celebrado por séculos nos ritos e cerimônias, por evocar na cosmologia dos 

indígenas efeitos transformacionais e espirituais. Hoje, porém, quem oferece 

majoritariamente esse ritual na Costa do Cacau não são os indígenas. São pessoas 

brancas, não nativas. E é cobrado um bom valor pela vivência ritualística restrita, 

transformada em produto glamourizado para a classe média que a consome. 

A 37 km dali está o centro de Uruçuca, onde os meeiros fazem fiado nos 

mercados para conseguir alimentar suas famílias durante o período de entressafra. 

Ali já se situa uma cidade rural. Nela, todos os sábados os trabalhadores do cacau e 

suas famílias vão à feira, pois é o dia de se arrumar para a rua e subir na caçamba 

das camionetas que funcionam como único transporte entre a roça e a cidade.  

Quem não utiliza esse meio de transporte vai de moto, poucos têm carro. A feira 

acontece num pátio rodeado por armazéns de cacau, é logo na entrada do perímetro 

urbano, na beira da rodovia Ilhéus-Uruçuca.  

Para pegar as melhores verduras há famílias que chegam cedo, entre 5h e 6h 

da manhã. Essas, após comprar suas coisas, deixam as sacolas nas caçambas do 

carro que as trouxe, e vão resolver outras coisas que não conseguem na roça. Ir à 

farmácia, por exemplo. Os agricultores também vendem seu cacau, pois alguns 

preferem vender pessoalmente a esperar pelo carro do armazém indo buscar na 

fazenda.  

Não só nos sábados, preenchidos por famílias rurais, a cidade tem o aroma 

do cacau. Ao redor desse núcleo central, com uma vida comercial pequena e 

movimentada, há incontáveis fazendas semi-abandonadas por conta do colapso da 

crise que foram colocadas sob zelo de famílias rurais por meio de contratos de 

parceria. Ali, muitos vivem em condições degradantes, adoecem e são esquecidos. 

A contradição deste município é evidenciada por mim ao circular por entre os dois 

87 



universos da mesma Uruçuca. O ritual do cacau não conhece os meeiros. Os 

meeiros não conhecem o ritual do cacau. 

Apesar de viver na Uruçuca do território dos rituais caros de cacau, Cascudo 

é um mestre da cultura popular que ajuda a tornar a herança negra e indígena da 

região mais presente, pois é um exímio criador de versos e sambas de roda. É tão 

bom nos cantos como é com o manejo do cacau. O trabalhador quebra o cacau e 

passa toda a nossa conversa nessa levada. Responde e canta quebrando o fruto. 

Só às vezes para para responder e cantar desacompanhado do ofício. É uma batida 

seca e que faz um eco bonito na floresta. Trabalha para um francês que no 

momento está no seu país de origem. Em períodos como esse, deixa a fazenda sob 

o zelo de Cascudo e de um segundo funcionário.  

O trabalhador rural nasceu em Mutuípe, no Vale do Jiquiriçá. Saiu para 

trabalhar em Ituberá com 9 anos de idade. Até este período, ajudava a família na 

casa de farinha, "destocando o pasto" e no plantio do fumo, que ele chama de 

"maiada". Lembra que quando chegou em Ituperá estava só com a roupa do corpo. 

Um ano depois voltou para ver a mãe. Mas em seguida já partiu novamente, "para 

ajudar a família". O retorno só aconteceria 47 anos depois, aos 57 de idade. "Pensei 

que minha mãe tava morta, mas tava com saúde (sic)" (Cascudo, s. d). Hoje 

Cascudo tem 72 anos e 5 filhos. 

O ato de quebrar o cacau, para Cascudo, consiste em movimentos repetitivos 

de abrir o fruto, separar as amêndoas e descartar a casca em um monte separado. 

Essa repetição ocorre a cada dois segundos, ou três, e só consegue se manter 

nesse ritmo pela precisão do trabalhador em acertar exatamente no meio do fruto de 

uma forma diagonal, fazendo com que as amêndoas já saiam prontas para serem 

recolhidas, em formato de caixo. Essa rotina virou canção composta por Matuto, 

como também chamado: 

  

Quebra meu cacau 
se você quebrar mais eu 
quebra uma quebra duas 
quem quebra cacau sou eu 
  
Ô quebra meu cacau 

88 



se você quebrar mais eu 
quebro uma, quebro duas 
quem quebrar cacau sou (Cascudo, s.d)  

  

Ao terminar a música da quebra, Cascudo cria um verso de improviso, onde 

já inclui outros elementos da produção e venda do fruto, incluindo a retribuição 

financeira pelo esforço colocado na lavoura.  

  

Eu cavei o buraco, plantei a semente,  
O cacau tá maduro na fazenda da gente. 
Na fazenda da gente, na fazenda da gente,  
Eu cavei o buraco, plantei a semente 
  
O cacau tá maduro, nós tem que colher 
Vamo quebrar, secar e vender 
  
Eu cavei o buraco, plantei a semente 
Pra sustentar a família da gente 
  
Eu cavei o buraco, plantei a semente 
Cacau tá maduro na fazenda da gente (Cascudo, s.d).  
  

A essa música que fala do trabalho, ele coloca na letra um pertencimento ao 

local em que trabalha como se a fazenda também fosse "dele", ou melhor, coletiva: 

“da gente”. "É quebrando o cacau e vivendo. Tá vendo como eu faço um samba 

rapidinho (sic)", descreve. Ele considera que "faz o samba nativo que ele mesmo 

cria". (Cascudo, s. d).  

Diferenciando-se da onírica “fazenda da gente” da canção improvisada, 

Cascudo em seguida se refere ao dono da terra e se emociona ao lembrar que 

conquistou "um trabalho digno" mesmo crescendo sem a presença da mãe e do pai, 

de quem não chega a ter lembranças. "O dono da fazenda gosta do meu trabalho", 

se orgulha. 

Em Serra Grande, o agricultor se apresenta e canta os sambas dentro de seu 

personagem, o Matuto. "O matuto é uma palavra que remete a uma pessoa 

analfabeta". Nesse personagem, Cascudo usa tinta preta, coloca um chapéu e 

exalta o personagem como uma forma de enfrentar o preconceito com o homem da 

roça. As pessoas já pediram para que ele não se pinte, mas Cascudo exalta o 

89 



personagem mesmo ninguém nunca tendo o chamado de "matuto": "não me 

chamavam, mas eu botei na mente", diz. 

Ao falar sobre os cantos entoados durante o trabalho, em coletivo, Matuto 

não tem lembrança dessa presença na lavoura do cacau. A memória vem somente 

nos momentos do adjunto que participava na infância, lá em Mutuípe, quando se 

juntavam de 10 a 15 pessoas para limpar uma quadra para plantar feijão. O 

trabalhador não se lembrava muito das "cantorias que nós tinha (sic)” (Cascudo, s. 

d.), apenas de um verso que o grupo ecoava quando estava todo mundo batendo 

feijão.  

Assim era a primeira parte da cantoria, cuja responsabilidade ficava ao 

puxador: 

  
Eu já falei 
Vou tornar a falar  
  
Eu já falei 
Vou tornar a falar 
  
Moça sem aliança,  
pode namorar 
  
Moça sem aliança,  
pode namorar 
  
Após essa primeira parte, um segundo grupo respondia: 
  
Pode namorar 
Pode namorar 
  
Moça sem aliança 
pode namorar (Cascudo, s. d.).  

  

Desse período, Cascudo também se recorda, sem detalhar o nome da santa 

ou do santo, a existência de uma festa religiosa, uma vez ao ano, onde alguns dos 

cantos de roça também eram ecoados, prova de que circulavam tanto no meio rural 

como nos sambas de roda que acompanhavam a festividade católica.  Nesse 

momento ele traz a presença do terreiro, pontuando a existência de uma mistura 

entre religiões nesse ambiente rural, a exemplo do caso de Judith, em Olivença, que 

veremos um pouco mais a frente.  

90 



Essa coexistência religiosa, no entanto, não aparenta, a partir do relato de 

Cascudo, constituir uma forma de dominação em que uma cultura religiosa se 

sobressaia sobre a outra, boicotando e criminalizando as práticas culturais e a 

própria existência da outra: "Após a reza, as moças iam pro terreiro fazer roda e os 

homens iam fazer samba" (Cascudo, s. d.).  

Assim como no exemplo de Cascudo em Mutuípe, os cantos mais conhecidos 

de roça de cacau se inserem nessa categoria dos responsoriais, quando um 

trabalhador puxa um canto e o coro responde. É uma cantiga preestabelecida, com 

perguntas e respostas. Nesse formato responsorial, não necessariamente o canto 

está vinculado ao ritmo do ofício manual, e nem ao instrumento utilizado. Em geral 

são cantigas pequenas, que continuam quase que sem fim, de uma maneira 

mântrica. É o mesmo caso da Bata do milho, em Serra Preta, e das descascadeiras 

de mandioca. 

Ao analisar o percurso histórico do surgimento dos cantos de trabalho no 

Brasil, Edilberto Fonseca, em Sonoros Ofícios... (2015), vê uma distinção de gênero 

na vida no campo ou na cidade. Essa diferença, que reflete nas formas de cantos 

entoados, tem reservado a homens e mulheres funções e ambientes sociais 

distintos no cotidiano laboral, mesmo que haja tarefas que sejam compartilhadas. O 

pesquisador aponta que, enquanto tradicionalmente as cantigas aparecem no 

universo laboral dos homens em ofícios mais ligados a produção de alimentos, 

limpeza de terrenos, ou mesmo pisando o barro para construção de casas, no caso 

das mulheres, as músicas permeiam as tarefas de lavar roupas, fiar algodão, plantar 

arroz, descascar mandioca. 

  

Seja na roça, em volta do fogo, nas casas de farinha ou 
quebrando coco e destalando fumo, é fácil, por outro 
lado, encontrar também mulheres conjugando música e 
trabalho ao ritmo dos pilões, das pás ou no bater das 
roupas nas tábuas das beiras de rio, ativando memórias 
de antigos repertórios, compartilhando conhecimentos e 
reafirmando crenças comuns por meio de modos e 
fazeres tradicionais (Sonoros Ofícios..., 2015, p. 20). 

  

91 



Nesse universo de relações sociais criadas ao redor do trabalho, ao longo da 

história da colonização brasileira, as beiras dos rios funcionavam como importantes 

pontos de encontro, o que Fonseca (2015) define como “locais de interação para as 

comunidades, onde se pega água, se lava a roupa suja e se fica sabendo das 

notícias”. Ainda hoje, ao longo do ano, as margens dos rios transbordam plenas de 

vozes e cantigas que embalam o ritmo de trabalho na lavação de suas roupas e 

utensílios. 

 

5.2   A memória de Dona Val  

 

Ao recordar os cantos da infância, a antiga lavadeira do Rio Cachoeira Dona 

Val se difere de Cascudo por lembrar das cantigas entoadas nas roças de cacau. A 

fazenda onde morava em Ilhéus se chamava Perseverança e ficava nas margens do 

Rio Cachoeira. Foi construída pelo fazendeiro para acolher a família de seu pai, um 

de seus melhores trabalhadores. Em um mês de novembro de 1936 chegaram no 

local. No mês seguinte, em 12 de dezembro daquele ano, Valderez Freitas Teixeira 

nasceu.   

Desse tempo de criança, a antiga lavadeira do Rio Cachoeira tem na 

memória as cantigas de roça e as cantigas de samba de roda, no ambiente familiar.  

A casa de sua família tinha muitos instrumentos: violão, cavaquinho, pandeiro, entre 

outros. Ali, o povo se reunia para fazer festa, cantar, dançar e tocar noite adentro. 

A própria Dona Val fala que sua lembrança é boa. Com 78 anos, lembra de 

quando tinha quatro. A idade exata é porque tem uma visão clara da época da 

segunda guerra mundial, quando via os pais escutando o rádio, e acabava 

escutando também. Lembra de afiar o facão após ouvir a voz do noticiário, e brincar 

de se preparar para a batalha, batendo com o instrumento afiado nas portas. Se a 

guerra chegasse, ela estaria preparada. Só depois teria a dimensão que essa 

lembrança é de 1940 - quatro anos após a data de seu nascimento. 

Quando pequena, via os trabalhadores da fazenda podando a roça, colhendo 

cacau e cantando. Foi nesse ambiente a primeira lembrança dos cantos de trabalho. 

Dona Val recorda que nem todos tinham “voz para cantar”. O que ela aprendia e 

92 



memorizava vinha a partir da escuta do “grupo afinado" e “que gostava de cantar”. 

Ela decorava as letras e “saía cantando”, diz ela.  

  

Naquela época, a alegria deles era trabalhar cantando, o 
povo tinha gosto. O povo levava aquele gosto, tinha o 
prazer de cantar. É tanto que cantavam em duas vozes. 
Eu não sei porquê que eu achava bonito aquilo (Dona 
Val, entrevista pessoal, 2024). 
  

Quando completou dez anos, Dona Val começou a ser alfabetizada. O 

estímulo para aprender a ler e escrever, processo feito dentro de casa, pelo pai, a 

mãe e a irmã mais velha, era passar para o papel as músicas que escutava na roça, 

para não esquecer. Ali, nesse esforço familiar coletivo, se deu o início dos primeiros 

escritos, um despertar de uma longa vida que seria e é permeada por composições 

organizadas em cadernos pessoais, escritos à mão.  

Durante a entrevista, o caderno é folheado sem desconforto ou timidez, e ela 

apresenta canções que abordam, sobretudo, o cotidiano e os sentimentos 

relacionados à maternidade, ao casamento e as paisagens da região de Ilhéus e do 

bairro de Salobrinho.  A possibilidade de alfabetização abriu para ela um caminho de 

registro para além da oralidade. A partir do primeiro caderno, ela passaria a escrever 

livros de histórias, como define, e não necessariamente um livro de canções. 

Quando relembra, conta que escrevia "aquelas histórias conversadas sozinha".   

A partir do casamento, aos 18 anos, Dona Val demarca um período de 

interrupção da prática do canto. Ela coloca essa condição de parar de cantar 

atrelada à criação dos filhos e dos sobrinhos. Mas demonstra não ver isso como 

algo negativo, apenas como uma condição imposta pela vida. É perceptível que a 

vontade de cantar e as memórias das cantigas, não só as de roça, mas as histórias 

escritas que ainda eram só versos nos seus cadernos, não só permaneceram na 

memória, mas foram colocadas em um universo simbólico de contemplação e 

continuidade, como se estivessem guardadas em uma pequena caixinha que nunca 

sairia da cabeça, mesmo que a rotina e o tempo a afastasse desse contato mais 

próximo. "Eu nunca perdi a vontade de cantar", relembra Dona Val.  

93 



A descoberta das canções de Dona Val é atrelada a chegada da novela 

Renascer na região, em 1992, que fez com que produtores da TV Globo buscassem 

antigas cantadoras da região para participar com suas vozes e canções de roça. Foi 

um dos filhos que ficou sabendo e lembrou da mãe. Desconfiada, Dona Val não 

topou de primeira. Mas, como era um pedido do filho, acabou apresentando uma de 

suas canções, que foi gravada em fitas cassetes e levada ao sudeste: 

  

Papai chegar eu vou 
Eu vou contar ô 
Que Mariazinha foi se lavar ô 
Mariazinha ô 
Foi se lavar ô 
No poço fundo ô 
De areia ô (Dona Val, s.d.).  

  

Dona Val conta que o canto percorria todas as etapas da produção do cacau, 

embora fosse mais visto na colheita e na poda. Ela lembra da presença de um 

puxador e um formato de pergunta e resposta guiando a canção, com duas vozes 

alternadas. No caso da música de Mariazinha, enquanto o puxador trazia o primeiro 

verso "Papai chegar eu vou (sic)", a outra respondia: "Eu vou cantar ô (sic)” (Dona 

Val, s. d.).  

A música acabou virando um símbolo da novela e acompanhou a cena 

emblemática em que Maria Santa toma banho na cachoeira. A canção voltou ao ar 

no remake da novela, em 2024.  

Percebe-se que há um semblante de alegria e surpresa quando Dona Val 

responde do sentimento de ver sua canção na televisão, ou nas apresentações em 

universidades e eventos na Costa do Cacau. Não fala de suas canções como uma 

forma de ganhar dinheiro. O reconhecimento da sua arte pelo mundo externo 

configura uma surpresa alegre, um entendimento de que os outros admiram suas 

canções e sua voz, mesmo ela sendo uma "pessoa tão simples".  

É nesse ambiente que ela se coloca pela primeira vez em nosso diálogo 

como uma pessoa negra e evidencia ter uma dimensão clara da desigualdade racial 

e social na formação da região cacaueira. Assim ela resume: "Eu me pergunto por 

94 



que que aconteceu isso comigo. Eu, uma pessoa negra, pobre, da roça, não sou 

formada em nada, sou formada só em família (sic)" (Dona Val, s. d.). 

Há um detalhe importante sobre o ambiente da fazenda em que Dona Val se 

lembra das cantorias: os fazendeiros não iam até as áreas do cultivo e deixavam os 

trabalhadores à vontade. Aparentemente, o local em que morava com a família não 

condiz com a descrição de uma fazenda com condições indignas de trabalho, em 

que os trabalhadores de tão precarizados, não conseguiam desenvolver o atributo 

do canto.  

 

5.3 O cacau, o puxador e o cotidiano e 

 

A extrema exploração laboral colocada pelos grandes fazendeiros a seus 

trabalhadores na Costa do Cacau é vista por Mestre Joelson como um dos motivos 

dos desaparecimentos das cantigas populares no meio rural. É a mesma 

interpretação de Cascudo para sustentar sua afirmação de que não presenciou 

nenhum canto coletivo nas roças de cacau. Do tempo anterior à vassoura-de-bruxa, 

ele lembra de quando era diarista na fazenda Porto Seguro, trabalhando até 12 

horas por dia.  

Lá, todos os trabalhadores eram pagos aos finais de semana. Ele relembra 

do esforço na bandeira carregando 400 frutos no ombro, que chegava a "descascar" 

o ombro. "Nós não tinha chance de parar 10 minutos para botar farinha na boca 

(sic)" (Cascudo, s.d), conta. Cascudo também descreve os detalhes da 

informalidade da contratação e da vida em geral na época, que ele imagina ser em 

torno de 1978. "Antigamente, a identidade da gente eram as mãos. A polícia via se 

suas mãos eram lisas ou não. Mão cheia de calo era liberado (sic)" (Cascudo, s.d.), 

conta.  

Dona Val via as canções não só onde morava, mas também em viagens à 

cidade, cujos trajetos a faziam percorrer outras roças no caminho, sempre 

acompanhada pelos cantadores, conta ela. Dessa lembrança, embora não venham 

todas as letras, vem a memória de que se apaixonou pela presença das cantorias. E 

é pelo fato de ter se apaixonado, que Dona Val considera que tenha gravado esses 

95 



saberes. “Eu me apaixonei, né? Porque eu gravei isso. Fiquei com isso até hoje, né? 

Até hoje eu fecho os olhos assim. E vejo aquele povo (sic)” (Dona Val, s. d.), afirma. 

Em outra canção, criada durante um projeto da Universidade Estadual de 

Santa Cruz (UESC) no qual foi convidada, Dona Val apresenta a letra destacando 

que a música "não é da antiguidade".  

  
Trabalha meu povo trabalha 
Trabalha pra colher o cacau 
Quem não trabalhar não come 
Quem trabalhar não tem 
Meu povo mais eu (Dona Val, s. d).  

  

É perceptível nos versos o sentido de subsistência da prática de cultivar o 

cacau. Não há fartura ao trabalhador. O esforço na lavoura, e a colheita, deixa uma 

ideia de que os ganhos não interferem na condição de vida do trabalhador, e que o 

trabalho é colocado como uma forma de ter acesso à alimentação. Para o 

trabalhador do cacau, de acordo com a canção de Dona Val, é ofertado apenas um 

sentido de sobrevivência com a prática laboral e não de progressão financeira e 

oferta de dignidade. Esse é o imaginário de boa parte dos meeiros da região hoje, e 

das próprias famílias que viviam nas fazendas na época dos coronéis.  

Mesmo entendendo a fragilidade de resumir o universo infinito de versos e 

cantigas populares somente a dois tipos de classificação, é importante apresentar 

duas separações bem conceituadas por pesquisadores em relação à melodia e às 

sensações atribuídas às cantigas entoadas no meio rural brasileiro. 

O maestro Fred Dantas chama essa dualidade de "cantos de trabalho 

obrigado" e os "cantos empregados no trabalho por solidariedade". No primeiro 

grupo, ele dá como exemplo os cantos entoados por escravizados descendentes da 

cultura banto na exploração do garimpo no ciclo do ouro em Minas Gerais. A 

coleção de canções foi reunida no livro O negro e o garimpo em Minas Gerais, 

escrito em 1943 por Aires da Mata Machado Filho e posteriormente foi gravada por 

Clementina de Jesus, Tia Doca e Geraldo Filme. Nesse caso, predomina o modo 

musical menor, relacionado à melancolia. 

96 



Mário de Andrade (1928) descreveu desta forma estes cantos melancólicos 

dos escravizados, como no caso de Diamantina:  

(...) a melopéia é extremamente monótona, como na que 
se segue, cantada por um escravo, enquanto debulha 
milho. No caso das músicas do trabalho voluntário em 
mutirão não se observam queixas nas letras e, nos 
exemplos que temos no Nordeste, prevalecem as 
escalas maiores ou modais, como as escalas mixolidias e 
lídias (Andrade, 1928, p. 1).  
  

No outro oposto, o exemplo dado por Dantas (2015) para as músicas de 

mutirão no meio rural brasileiro chama atenção por serem duas canções do cacau, 

apresentadas no trabalho que realizou para o Sonora Brasil como de autoria de 

Dona Val. São, possivelmente, as duas mais vivas no imaginário dos mais velhos e 

mais velhas da região: "Cacau é boa lavra" e "Sindo lele".  

  

Sindô Le lê ô sindô la la 
Eu pisei na folha seca vi fazer chuê chuá 
  
O cacau é boa lavra assim diz o lavrador 
Se não fosse o cacau Ilhéus não tinha valor. (Dona Val, s. 
d.).  

  

As duas canções que revelam um ambiente menos melancólico e mais festivo 

acompanham o mesmo universo que foi encontrado nesta pesquisa em relação à 

natureza das canções apresentadas pelos entrevistados: são músicas cantadas, 

geralmente, com a finalidade de tornar o ambiente mais "alegre”, uma forma de 

encantar o trabalho e torná-lo menos cansativo durante a realização de uma tarefa 

coletiva. A música ali é a alegria da colheita, a alegria da festa, a alegria do 

encontro, a alegria do cotidiano. Esse último sendo ele próprio para as cantigas um 

"lajeiro de invenções": 

  

Cotidiano como lajeiro de invenções, campo formoso que 
se abre para o estudo, reflexão, e prática da ciência 
encantada. Nele se imbricam as presenças, experiências, 
e práticas de saberes e ritos como tessitura de um 
complexo e imensurável balaio de possibilidades de 
mundo (Simas; Rufino, 2019, p. 14). 
  

97 



Os cantos, versos e improvisos ligados à ancestralidade da região cacaueira 

baiana sobrevive, sobretudo, na memória e oralidade das pessoas mais velhas, 

como Dona Val, e não mais se manifesta com predominância no ambiente das roças 

e nas propriedades rurais, a não ser por versos e sambas isolados, como o de 

Cascudo, ou em áreas de reforma agrária e territórios tradicionais, como veremos 

nas páginas a seguir.  

O maestro, ao analisar o filme de Leon Hirszman, identifica a presença dos 

dois tipos de canto em etapas distintas da produção de cacau. Enquanto durante a 

colheita e a descansa do cacau aparecem os cantos "lamentosos, dolentes", durante 

o pisoteio das amêndoas nas barcaças são ecoados os cantos que incentivam a 

dança em círculo, como uma força que é "coerente com a necessidade do serviço. 

Apesar da importância do registro de Hirszman (sem ele não estaríamos aqui 

estimulados a entender estes cantos), a gravação deixa algumas incompreensões 

em relação a sincronicidade entre a imagem e as cantigas entoadas ao longo do 

curta. Em alguns momentos que destacam o rosto dos trabalhadores, é possível 

identificar que eles não aparecem movimentando os lábios e cantando a música que 

está ao fundo.  Essa situação não nos dá confiança para confirmar, tendo apenas 

como referência o filme de Hirszman, em que momento de fato as músicas 

"lamentosas e dolentes" existiam na cultura do cacau.  

Em outras formas de cantos de trabalho, porém, o ritmo do ofício e do 

instrumento utilizado para esta atividade está totalmente atrelado à cantiga. A dança 

de coco, por exemplo, nasce como uma dança de trabalho coletiva, do pilar do barro 

para a construção do chão de barro das senzalas. Como lembra Damião Calixto, 

mestre da cultura popular e do grupo Samba de Coco Raízes de Arcoverde: 

  

Todos mexiam no barro para pilar o chão da casa, 
espalhavam o barro todinho, aí quando era de noite 
todos iam pisar o barro, para ficar que nem cimento, 
durinho, bem pisado mesmo. Aí se chamava Mazuca. 
Hoje é coco. Coco trupé, Coco ciranda. Coco da beira de 
praia. E vários tipos de coco (Calixto, entrevista pessoal, 
2022). 
  

98 



Cascudo se lembrou de somente uma cantoria na construção coletiva de 

casas de barro no “norte”, em sua infância: 

  

Oi pisa o barro 
Oi pisa sem ter dó 
  
Minha casinha é de barro 
De varinha e cipó 
  
Oi pisa o barro 
Oi pisa sem tem dó 
  
A cobertura é de palha 
Nunca vi coisa melhor (Cascudo, s. d).  

  

Para ele, o povo cantava no adjunto por "devoção à brincadeira". "Quem 

tomava uma, bebia. Quem tomava café, também. Tinha mungunzá, não tinha 

maldade (sic)" (Cascudo, s.d.). Ele sugere que o canto funcionava quase como uma 

necessidade para a qualidade do trabalho que estava sendo feito. "E aí o serviço ia 

pra frente". 

Esse cenário das cantorias para construir casas de taipa também aparece na 

memória de outros trabalhadores na Costa do Cacau.  

Matuto diz que os sambas que escutava na infância e que passou a cantar 

em Serra Grande eram feitos pelo "pessoal da mata", se referindo a quem 

trabalhava na roça, praticando o adjunto e outras tarefas de ajuda mútua. Ele ficou 

muito tempo sem cantar e sem ouvir canto nenhum, mas carregava dentro de si as 

canções que aprendeu na infância, no Vale do Jiquiriçá. Anos se passaram até que 

uma vez ele se deparou com um samba de roda puxado pelo mestre do Centro de 

Capoeira Angola Ouro Verde. "Quando eu cheguei aqui e vi o Mestre Cabello 

cantando samba, eu cantei essa aqui": 

  
O beira mar 
E e beira mar 
  
É o riacho que corre pro rio 
É o rio que corre pro mar 
  
Eu mais a morada de peixe 
Eu quero ver você sambar 

99 



Ô crioula (Matuto, s. d.).  
  

Como quem escutou e gostou foi o "pessoal do mato", Matuto cantou em 

seguida outra música da sua terra do "norte", mais um samba, que ele define como 

outra de "nossas brincadeiras antigas": 

  
Eu botei o meu cachorro no mato 
Aguou foi num formigueiro 
Peguei a enxada e cavei 
Tirei um tatu verdadeiro 
Mandei um quarto pra brasilia 
Outro para o rio dejaneiro 
Quando foi no fim do ano 
Ainda tinha tatu no fumeiro 
Vamos sambar, companheiro 
Vamos sambar, companheiro (Matuto, s. d.).  

 

5.4  Observar e guardar 
  

Antes do Porto de Ilhéus, os pequenos portos flúvio-marítimos do litoral sul 

baiano arrecadavam parcelas consideráveis da produção de cacau na região 

(Santos, 1957). O principal deles era o do Rio Cachoeira, mas também tinha o Pardo 

e o Jequitinhonha.  Subindo-os e todas as outras margens dos rios, praticamente 

tudo era pé de cacau. 

O rio passava pertinho da casa da fazenda onde a família de Edna morava. 

Seu avô, Antônio, na época era agente da estrada de ferro em Putumuju e 

conhecido do Doutor Durval Olivieri, que ofereceu ao filho do amigo um trabalho 

como administrador da fazenda. Edna descreve seu pai como alguém 

"honestíssimo, reto, correto", que não se beneficiava de sequer um saco de cacau 

de seu patrão. Prova maior, conta Edna, que no fim de sua vida, Seu Erprídio "já 

não tinha mais nada". Foi quando passaram a morar de aluguel em Tajuípe. Só 

saíram dessa condição quando o patrão comprou outra casa em Ilhéus. "Foi o que 

papai teve. Ali ele adoeceu e morreu (sic)" (Edna, s. d.), relembra. 

Dona Edna começa a apresentar cantos de roça e o primeiro que vem é 

“Cacau é boa lavra”. O que aparece de surpresa é um verso de amor por entre as 

roças de cacau, que não se sabe se acompanhava esse canto ou se ela que coloca: 

100 



  

Cacaueira baixa o galho que eu quero me balançar 
Meu amor tava aqui perto e eu aqui sempre a chorar 
(Edna, s. d).  

  

Não eram só os cantos que Dona Edna observava durante o pisoteio na 

barcaça. Ela lembra com muitos detalhes todo o trajeto do cacau produzido na 

fazenda: 

Eu ia de curiosa ver os trabalhador pisar o cacau. 
Chamava pisar o cacau para tirar aquela chamada 
'cibira'. Depois espalhava na barcaça para secar. Aí ia 
com rodo, mexendo o cacau com sol, mexia de um lado, 
deixava tomar sol, mexia do outro, deixava tomar sol, até 
quando secava o cacau da barcaça. Quando secava o 
cacau da barcaça, tirava da barcaça e botava no 
armazém. Ia fazendo a ruma no armazém. E então agora 
vamos ensacar o cacau. Pegava o saco de aniagem, 
ensacava o cacau. Botava dentro dos sacos, pisava, 
botava para pesar e cada saco daquele tinha que conter 
15 kg de cacau. Aí costurava para botar nos animais para 
levar para mandar até a estrada de ferro. Esses sacos 
iam pela estrada de chão batido até a estação de trem 
(Edna, entrevista pessoal, 2024). 

 E segue o percurso: 

Até onde o trem passava era barro batido. Eles ia pela 
estrada de terra, atravessava o rio, botava os animais 
para atravessar no sequeiro. Chamava sequeiro. É onde 
o rio era mais raso, passava os animais com aqueles 
saco de cacau nas costas, no lombo dos burros. 
Chegava na estação de onde o trem parava, que era 
uma casa grande, tirava dos burro e botava no armazém 
da estação. Quando o trem parava, tinha um breque e 
carregava os sacos de cacau. Aí pegava novamente da 
estação, botava dentro do breque do trem. E trazia aqui 
para Ilhéus para vender. Entregava aqui para o dono. Aí 
ele botava no navio (Edna, entrevista pessoal, 2024). 
  

As músicas que sua mãe cantava eram geralmente de seu guia, Ogum de 

Ronda, como essa: 

Mato tem olho, parede tem ouvido. 
Me chamou Ogum de ronda, não tragou nada escondido. 
Fui no mato tirar meu cipó, tudo que se vê calada é 
melhor (Edna, s. d).  
  

Ao descrever esta cena é percebido que Dona Edna frequentava terreiros 

acompanhada de sua mãe, Dulce, onde outras “mulheres dos trabalhadores” se 

101 



reuniam. "Elas cantavam de noite na lua, uma lua bonita, lua cheia (sic)" (Dulce, 

s.d), lembra, ao contar ser “apaixonada pela lua". Ela lembra que quando alguém 

queria chamar os outros, as outras mulheres que tinha Ogum, chegavam, 

abraçavam e cantavam: 

  

Ogum que é meu, é meu irmão, é meu irmão de coração, 
é meu irmão 
Ogum que é meu é meu irmão, é meu irmão de coração, 
é meu irmão (Dulce, s. d.).  
  

A história familiar e a ancestralidade de Dona Edna têm em sua Vovó Joana, 

mãe de Dulce, um elemento fundamental em suas lembranças. Joana era uma 

indígena que foi levada à força por seu avô e obrigada a se casar. 

Meu avô caçando ele descobriu aonde eles moravam, os 
índios. Aí ele viu a minha avó e gostou dela. Ele chamou 
ela pra ir com ele, ela disse ‘eu não posso’. Aí ela 
começou a correr, se esconder, aí ele botou os cachorros 
para descobrir onde é que ela tava. Aí os cachorros 
pegou ela, ele pegou e levou pra casa dele (Edna, 
entrevista pessoal, 2024). 

  

Ao responder a sua filha, Marini, que me levou até sua casa, de como “vovó 

aprendeu o benzimento”, Dona Edna responde: “a natureza ensina, minha filha. Ela 

recebia a entidade dela, que era o senhor Ogum”, completa. Era o pai de Edna que 

indicava algum trabalhador que não estava se sentindo bem para Dulce benzer. “Só 

quando papai dizia: ‘Dulce, olha, fulano de tal tá assim, você faz uma reza para 

poder ele ficar bem, ele tá doente, o filhinho, o filho dele tá doente’. Então, mamãe 

rezava, benzia” (sic). Ao lembrar que sua tia, Nair, recebia Janaína, Dona Edna 

cantou: 

  

Janaína é menina.  
É menina, quer brincar.  
Janaína é menina, é menina, quer brincar.  
Saia do mar, você brinca na areia.  
Saia da areia, você brinca no mar.  
Ô sereia, ô menina, brinca na areia.  
Ô Janaína, ô sereia, ô menina, brinca na areia.  
Ô Janaína, Janaína é menina, é menina, quer brincar. 
Janaína.  
É menina, é menina, quer brincar. S 

102 



aia do mar, você brinca na areia.  
Saia da areia, você brinca no mar.  
Ô sereia, ô menina, brinca na areia.  
Ô Janaína, ô sereia, ô menina, brinca na areia, ô Janaína 
(Edna, s. d.).  

  

Na região do Curisco, zona rural distante 15km do centro de Uruçuca, Antônio 

Chaves Sobrinho, tem 81 anos e começou a mexer com o cacau aos 12, quando 

seu pai deixou o serviço de açougueiro e passou a viver no município, para trabalhar 

na lavoura cacaueira. O pai dele foi por muito tempo administrador da fazenda que 

hoje lhe dá um lote de cerca de 500 hectares. É apenas uma parte da imensidão 

que era a propriedade.  Durante o auge na fazenda que trabalhava para o Dr 

Arnaldo, chegavam a vender 3500 arrobas por ano. Hoje, após a vassoura de bruxa, 

a mesma fazenda produz 600 arrobas por ano.  

A casa Antônio ele divide com a companheira Ivone Gabriel dos Santos, de 

78 anos. “Tudo que nós faz é nós dois juntos (sic)” (Santos, s. d.), conta ela. De 

madeira, simples, aconchegante, a morada fica no alto duma colina na propriedade 

e é rodeada por cacaueiros vivendo em uma cabruca admirável, diversa e 

acolhedora: uma agrofloresta com diversas árvores nativas e poucas exóticas, como 

a nogueira, a putumuju, o pau d´arco, o ipê e a pindaíba. Me esperavam com um 

café de grão colhido lá, quentinho e saboroso. “É o café, é o milho, é o feijão, é o 

cacau. Tudo nós produz aqui e volta a comer (sic)”, contam. 

Ao falar da relação com o cacau, Antônio facilmente esquece de todas as 

outras frutas e diversidade que cultiva, e diz que o fruto ainda "é tudo na vida", 

mesmo com o fracasso que ele teve com a vassoura de bruxa. O exemplo para 

sustentar a afirmação é a forma como o cacau se transforma facilmente em dinheiro 

para os trabalhadores rurais da região nos armazéns de venda. Como diz Antônio, 

"não há fiado": 

  

Você chegou no armazém, bateu na balança, deu 10 
arroba, você tá com seu dinheiro já no bolso. Então o 
cacau é uma planta que não deve ser esquecida, porque 
muita gente tá esquecendo do cacau. Você vê fazendas 
aqui que tinha 20, 30, 40 trabalhador, tá com um, dois 
trabalhador (Antônio, entrevista pessoal, 2024) 

  

103 



Os cantos do cacau quase não são lembrados. Faço um esforço junto com 

eles. O que recordam diz mais sobre o contexto em que a prática existia: quando e 

em que fase da produção do cacau eram praticados, por quais atores, e com qual 

sentido. Antônio conta que os cantos vão sendo esquecidos porque "vai passando" 

com o tempo. Ele não lembra das letras, pois a "mente vai cansando", mas 

consegue lembrar de cantos de pilar café.  

Ele recorda de um samba de roda que já existia quando nasceu: 

  

Fui na fonte das pedrinhas 
Não fui por agua beber 
Fui para ver as piabinha 
Na beira da agua correr (Antônio, s. d.).  

  

Antônio lembra que durante sua adolescência todos os trabalhadores eram 

contratados como diaristas. A presença dos cantos é lembrada por ele como algo 

que fazia os trabalhadores "esquecer do serviço, melhorar um pouquinho". Ao 

destacar que o grupo parava um "pouquinho" para cantar, Antônio deixa a entender 

que os cantos não acompanhavam o trabalho em si na roça, e poderiam aparecer 

mais nos intervalos.  

  

Eu nasci dentro de roça. Eu sei fazer tudo de cacau. 
Plantar, podar, colher, quebrar, secar, pisar o cacau. Era 
cantoria também pisando o cacau. Era que nem uma 
dança, fazia aquela roda de homem. Isso era toda 
segunda-feira tinha que pisar o cacau que era para no 
fim da semana ele tá seco para vender. Então saía tudo 
dali do cacau (Antônio, entrevista pessoal, 2024). 
  

O termo "roda de homem" apresentado nas lembranças de Antônio se 

assemelha a mesma roda que aparece em Cacau (1976), de Hirszman. Em todo o 

documentário, apenas homens cantam. No momento da barcaça e do pisoteio, são 

4 trabalhadores que caminham em dança em círculo sob o cacau colhido e exposto 

na barcaça.  Desde pequeno, o agricultor se lembra das cantigas no cacau, na 

roçagem, plantio, bandeira, tudo fazia cantoria. Não havia canto na poda, segundo 

ele. "A poda é uma arte", qualquer galho cortado errado pode matar a planta de 

cacau. 

104 



Aqui ele relembra e descreve os motivos das pessoas cantarem no ambiente 

da fazenda:  

  

Aquilo era um modo de se distrair, de alegria, de fazer 
amizade, esquecer que o serviço tava ruim. Se você tá 
com a mente em uma coisa que você gosta, você 
esquece do ruim. Você tá fazendo o que você gosta. Se 
você sabe cantar, se você sabe trabalhar bem, seu 
sentido só tá naquilo (Antônio, s. d.).  
  

Logo vem na sua memória uma outra canção daquele tempo: 

  

Meu burro preto,  
Cabeceira do meu lote 
Vou vender meu burro preto 
Vou comprar um selegote 
Para fazer minha viagem 
Do sertão  
Para o meu norte (Antônio, s. d.).  

  

Os versos na roça, segundo Antônio, iam sendo inventados na hora, como no 

caso do "Velho Abilio". Segundo ele, todo mundo queria trabalhar na turma desse 

trabalhador, porque ele gostava de fazer versos e fazer músicas. "Ele era mais fraco 

de serviço, mas sabia fazer as coisas da cabeça dele", descreve. Ele lembra 

também de Miguel, outro trabalhador que fazia versos em pilhas de café, como este: 

  

Tava no fundo da lagoa carrocha 
quando o espinho furou meu pé jacaré 
Fala tenente, major, capitão e coronel (Antônio, s. d.).  

  

Há um interesse que o faz sentir prazer em ter a lembrança sendo estimulada 

e sacudida do fundo dos anos. Mesmo que as letras não apareçam claras, 

ressurgem as memórias da fazenda cheia, terra também onde trabalhavam 

cantadores, como Miguel e Abílio.  As cantorias e os versos acompanhavam o ritmo 

do "facão, da foice, do machado". "Aquilo é igual uma dança" fala Antônio do que 

lembra. "Zé Pedro, Abílio, Miguel. Tudo gostavam de cantar essas música. E já 

foram tudo embora (sic)". Ele não sabia onde as músicas haviam aonde percorrido, 

mas disse que elas "já vinham de longe". 

105 



Os cantos registrados por Aires da Mata Machado em O negro e o garimpo 

em Minas Gerais (1943) são predominantemente originários da cultura banto, onde 

ele descreve um cotidiano onde "a escassez ou abundância do diamante marca o 

fluxo e refluxo da existência” (Machado Filho, 1943, p. 30). Sonoro Ofícios ... (2015) 

explica que das lavras vinham os sons dos vissungos, cantos que eram entoados 

por negros escravizados durante o trabalho nas minas.  

O autor explica que a origem para esses tipos de cantiga vem da tradição 

africana de tratar o som como “fundamento”, elemento depositário de poder 

simbólico e de todo um modo de perceber e conduzir a vida. Nesses cantos, era 

comum, como acontece no cacau, a rivalidade entre puxadores, os mestres, e seus 

respectivos coros, onde já se observava a disputa de desafios "cercados por 

invocações, feitiços e fundamentos".   

Fonseca descreve que os cantos apareciam em três línguas distintas: a 

língua banto, trazida particularmente por povos das atuais Angola, Congo e 

Moçambique; o crioulo, que era uma mistura da língua nativa e o português, e na 

língua vernácula. (Sonoros Ofícios..., 2015, p.18). 

  

Entoado como um solo (o boiado), ou em grupo (o 
dobrado), os vissungos ditavam o ritmo do trabalho, 
expressando a fé e codificando mensagens através de 
seus cantos. Preenchiam o dia e se revelavam como 
crônicas da árdua labuta, sendo ouvidos desde antes de 
o sol nascer até altas horas da madrugada (Sonoros 
Ofícios..., 2015, p. 18).  
  

Essa descrição sobre a presença de um canto de pergunta e resposta, guiado 

por um puxador e um coro, nas lavras de Minas Gerais, se assemelha a mesma 

estética que é predominante na cultura dos cantos de roça da Costa do Cacau e 

outras regiões da Bahia, o que denota uma evidência importante sobre a influência 

da ancestralidade banto para o desenvolvimento e preservação dessas práticas 

culturais e cooperativas nessas localidades. Nas páginas seguintes, vamos 

conhecer comunidades tradicionais onde o boiado e outras toadas conduzidas por 

puxadores se manifestam na prática laboral ao longo da Costa do Cacau, mesmo 

que não mais nas roças, mas na memória de mais velhos e mais velhas. 

106 



6.​ TERRA, TERRITÓRIO E CANTOS DE LUTA  

 

 

A principal manifestação de denúncia política e resistência do povo 

Tupinambá no sul da Bahia é a caminhada histórica do povo em memória do 

massacre do Rio Cururupe, ocorrido em 1559. O ato, que acontece para reafirmar a 

luta pela demarcação do seu território, hoje mira o Marco Temporal9, considerado 

pelos indígenas como "o massacre dos dias atuais”. 

Os Tupinambá dizem que o genocídio rememorado na peregrinação é 

narrado em uma carta escrita pelo próprio orquestrador do massacre, o Governador 

Geral da Bahia Mem de Sá, que viajou de Salvador a Olivença na época. O 

professor Casé Angatu, morador da Aldeia Gwarïnï Taba Atã, detalha que Mem de 

Sá narra ter enfileirado os corpos indígenas em uma distância de 7km pela praia: 

"Por isso nossa caminhada sai de Olivença e se encerra no Cururupe, que dá cerca 

de 7km”. 

Com trajes, pinturas e ao som do maracá, a caminhada já acontece há 25 

anos, sempre no último domingo de setembro. Dona Judith, indígena e cantadora, é 

uma das que se soma na denúncia coletiva, inclusive criando canções: 

  

Vamos todos nessa marcha pra lembrar do que passou 
Mataram, judiaram, o meu pobre parente 
Devolva essas terras que essas terras nos pertence 
Mataram e judiaram dos nossos próprios parentes 
(Judith, s. d.).  

  

Não há muita clareza em relação ao momento em que Judith chegou àquela 

terra, no que é hoje a aldeia Águas de Olivença. Ela conta que antes "era dos 

pessoal (sic)", como ela se refere à “gente rica” que era dona daquela área, e 

sugere que tenha sido em 1980, época em que, segundo ela, esses supostos 

9 O marco temporal é a tese ruralista segundo a qual só podem ser demarcadas terras 
ocupadas por povos originários até 5 de outubro de 1988, quando a Constituição foi 
promulgada. Em 21 de setembro de 2023, o Supremo Tribunal Federal (STF) considerou o 
marco temporal inconstitucional. Em afronta ao judiciário, naquele mesmo mês o Congresso 
Nacional aprovou a Lei 14.701/23, que o instituiu. Até o momento em que este trabalho foi 
escrito, em setembro de 2025, a Suprema Corte não havia julgado as ações que apontam a 
inconstitucionalidade da lei. Enquanto isso, ela está em vigor. 

107 



proprietários começaram a "abrir tudo". A referência que ela faz é à destruição da 

mata nativa e coincide, pela contemporaneidade de sua lembrança, com o período 

histórico de chegada da vassoura-de-bruxa, quando muitos fazendeiros passaram a 

derrubar a floresta para vender a madeira - uma forma de tentar ganhar algum 

dinheiro em meio a infinidade de cacaueiros contaminados pelo fungo que se 

tornaram improdutivos. 

A forma de Judith se reconhecer indígena em situações referentes à luta 

coletiva é manifestada por meio dos cantos, mas eles também expõem uma 

separação ou diferença na sua interpretação sobre a ancestralidade. Isso se dá 

quando ela difere os cantos que apresenta, alguns como músicas "dela" e outros 

como a música "deles", se referindo aos parentes Tupinambá que vivem aldeados. 

“Eu sabia tanta cantiga dos índios” é um bom exemplo da forma como ela se 

distancia nestes casos. O fato de Judith se referir ao povo Tupinambá como “eles” é 

um reflexo da própria ocupação deste território e da morada dela em Olivença, 

distrito praieiro de Ilhéus, em uma área de antigas fazendas de cacau que se tornou 

urbana.   

Ao apresentar as canções ecoadas durante o momento das retomadas, por 

outro lado, Dona Judith reafirma sua identidade indígena. Essas músicas expressam 

a concepção Tupinambá de compreender as retomadas para além de uma questão 

estritamente fundiária ou de um esforço de reaver a terra tradicional roubada. É, 

também, uma forma de denunciar e relembrar os massacres cometidos contra seus 

povos. Em suma, uma reação à violência e à tortura contra "nossos próprios 

parentes" ao longo da história. 

Ela lembra de um canto entoado por todos “os parentes” na Caminhada, que 

inicia com “Devolva nossa terra que essa terra nos pertence”, uma cantiga chamada 

Canto pela Terra, cuja composição é atribuída a Valdinete, da comunidade do 

Acuípe de Cima:  

  

Devolva nossa terra que essa terra nos pertence 
Pois mataram e ensanguentaram os nossos pobres 
parentes (Valdinete, s. d.).  

  

108 



Foi em 2004 que o povo Tupinambá de Olivença, com a autorização dos 

encantados, começou a lutar para reaver suas terras. Desde o fim do século 19 

foram espremidos e tiveram grandes áreas do território indígena invadidas por 

fazendeiros de cacau para transformar em pastos e expandir a lavoura cacaueira. A 

batalha resultou na recuperação de mais de 87 fazendas. No mesmo ano, iniciaram 

o processo de demarcação da Terra Indígena (TI) Tupinambá de Olivença. De lá 

para cá, a luta dos cerca de 4.700 indígenas pelo direito à terra ancestral,  com 70% 

de mata atlântica, foi marcada por ataques e diferentes formas de violência de 

jagunços, fazendeiros e da polícia. 

Em 3 de setembro de 2025, a retomada mais recente do povo Tupinambá foi 

em uma área de 400 hectares da Fazenda Barra - Acuípe, no município de Una 

(BA). O intuito é evitar a proliferação de empreendimentos turísticos particulares 

dentro do território, identificado e delimitado pela Fundação Nacional dos Povos 

Indígenas (FUNAI) em 2009. O povo indígena hoje ocupa 80% do território de 

47.300 hectares e os trâmites legais para a demarcação foram superados desde 

2015, não existindo nenhum impedimento para a efetivação da homologação final da 

área. 

Em 17 de novembro de 2025, a assinatura da portaria declaratória da Terra 

Indígena Tupinambá de Olivença, anunciada pelo Ministério da Justiça durante a 

COP30, coincidiu com o encerramento da XXV Peregrinação em memória dos 

mártires do Rio Cururupe.  As portarias declaratórias são uma das últimas etapas da 

demarcação, estabelecendo o perímetro e os limites físicos do território. Após essa 

fase, ainda são necessários atos administrativos da Fundação Nacional do Índio 

(Funai), do Ministério da Justiça e Segurança Pública (MJSP) e da Presidência da 

República. A decisão final cabe ao presidente, que, por meio de decreto, define a 

concessão definitiva da titularidade das terras indígenas às comunidades, por meio 

da homologação. 

 

 

 

109 



A ação do governo ocorreu no mesmo momento em que, na marcha 

simbólica, Nádia Akawa reafirmava a verdade histórica do episódio “não foi uma 

batalha, foi um massacre”:  e celebrava a peregrinação como o espaço de “maior 

fortaleza” do povo Tupinambá. A portaria é entendida como justiça tardia e como o 

desatar de antigos entraves: “valeu a pena cada esforço, cada lágrima”, destacou 

Akawa. Também é a afirmação de que este ritual acompanhado de cantos 

simbólicos marca o “renascer da luta”, atestando que o objetivo central destes 25 

anos de caminhada sempre foi a demarcação territorial. 

       Uma segunda motivação para a caminhada que permeia parte dos cantos de 

Dona Judith é cultivar a memória de um mártir da luta Tupinambá, o indígena 

Caboclo Marcelino. Perseguido na década de 1920 e 1930 pela elite cacaueira e 

pela imprensa local, Caboclo Marcelino foi preso, torturado e acusado de comunista 

pela Lei de Segurança Nacional por lutar contra a invasão da antiga aldeia de 

Olivença pelos coronéis do cacau. 

Os mais velhos que expuseram a história da luta Tupinambá no sul da Bahia 

em Os donos da Terra (2020), quadrinho adaptado da pesquisa antropológica de 

Silva et al (2020), consideram o despertar da atuação política de Marcelino quando 

"os brancos tomaram a roça dele". "Como não teve providência, ele virou um 

guerreiro", relatam. Conta um dos mais velhos que "quando a polícia soube que 

tinha esse índio valente, ajudando os pobres parentes da aldeia...os fazendeiros 

começaram a perseguir Marcelino" (Alarcon et al, 2020, p. 50). 

A corrida de coronéis pelas terras férteis do sul da Bahia para expandir as 

plantações de cacau tornou comum a prática do "caxixe" na última década do século 

19 e na primeira década do século 20. Essa era uma forma violenta de expropriação 

de terras que se aproveitava do fato dos indígenas, e de muitos posseiros, não 

possuírem a documentação de suas terras. Se utilizando dessa indocumentação, os 

jagunços expulsaram e assassinaram essa população sob o argumento de um 

suposto direito à propriedade “com base na lei”. 

No mesmo período, os fazendeiros de cacau também pressionavam os 

poderes políticos para transformar o litoral de Olivença em uma área para veraneio, 

110 



o que veio a se consolidar nas décadas seguintes, e se transformou em mais um 

fator de expulsão dos Tupinambá daquela região.   

A construção da ponte sobre o Rio Cururupe, que ligaria Ilhéus e Olivença, foi 

um símbolo desse processo.  Para os indígenas, que reagiram à construção da 

ponte sob liderança de Marcelino, era sabido que aquela obra liderada pelo Doutor 

Almeida, iria facilitar o contato com os brancos e o acesso às suas terras. Em 

novembro de 1929, o grupo de revoltosos foi massacrado por uma caravana de 

praças de polícia e de inspetores de quarteirão que deslocou-se para Cururupe em 

conluio com os fazendeiros. 

Os mais velhos relatam que o tempo de perseguição da elite política e das 

polícias ao Caboclo Marcelino resultou na migração de muitos indígenas das 

moradas da Sapucaieira. O abandono das terras em direção às "serras" resultou na 

divisão simbólica atualmente existente entre indígenas em aldeias e áreas mais 

urbanas, como a de Judith, e aqueles que estão em aldeias ao redor da mata nativa. 

Muitos destes últimos se deslocaram para fugir da sistemática tortura e invasão de 

casas a que os indígenas eram submetidos por não revelar o paradeiro de 

Marcelino. A mãe da cacica Valdelice, Dona Nivalda, se lembra que sua avó não 

podia nem acender fogo em sua casa, pois os soldados apareciam e diziam que ela 

estava fazendo comida para o líder indígena.  

O fato de Caboclo Marcelino saber ler e escrever, segundo os mais velhos, 

incomodava os poderosos da época. A imprensa e a elite cacaueira local 

construíram a imagem de Marcelino como assassino, bandido e comunista. No dia 

de sua prisão, 6 de novembro de 1936, o jornal Estado da Bahia estampou em sua 

manchete a comemoração pelo feito: "Era uma vez o Caboclo Marcelino". 

No processo nº 356 do Tribunal Nacional de Segurança de 1936, que julgou 

Marcelino e cujos autos foram preservados pelo Arquivo Nacional, ele foi descrito 

como “um malandro explorador da ingenuidade dos pacatos e genuínos 

descendentes de caboclos que vivem na zona de Olivença”. Dizem os indígenas que 

ele foi levado para o Rio de Janeiro, acusado de ser comunista, desapareceu em 

1937 e até hoje não se sabe o paradeiro.  

111 



O desaparecimento de Marcelino representou um golpe forte aos indígenas 

na luta pela preservação de seu território. O que se seguiu nas décadas seguintes 

foi um movimento de invasão de jagunços e expansão das fazendas, trazendo junto 

a varíola, que acabou com "meio mundo", e depois a catapora, o sarampo, como 

relata um dos antigos: "A pessoa tava enterrando um e já caía no túmulo. Ou, então, 

chegava em casa e já tava doente" (Alarcon et al, 2020, p. 62). 

Um dos relatos expostos em Os donos da terra mostra como os mais velhos, 

mesmo cientes das dificuldades enfrentadas pelas doenças e o roubo das terras, 

tinham um otimismo e previam a continuidade da luta por terra iniciada pelo Caboclo 

Marcelino: 

A terra adoeceu. Mas os velho sempre falava, eles tinha 
as profecias deles. Eles diziam: tudo vai voltar. As brigas 
do tempo de Marcelino vão voltar  (Alarcon et al, 2020, p. 
62). 
  

As tradições culturais preservadas onde os cantos são elemento central da 

luta política e territorial dos Tupinambá são a festa do Divino em junho, a Puxada e o 

hasteamento do Mastro de São Sebastião e as manifestações e rituais de luta, como 

a Caminhada em Memória dos Mártires do Rio Cururupe.  

Dona Alícia fez o Canto da Luta pela Terra, segundo apresentado por Nádia 

Akauã, em Cantando as culturas indígenas (Akauã, 2013): 

  

Quando eu chego em Olivença pra lutar por nossa terra  
Encontrei os meus parentes todo em ponto de guerra  
(BIS)  
Eu tenho arco, tenho flecha e maracá!  
Tenho todos meus parentes na aldeia Tupinambá!  
(BIS) (Alícia, s. d.)  

  

As festas religiosas são evidências de que o sincretismo católico ali presente 

além de não inviabilizar a prática do canto, o potencializa, e é parte fundamental 

para a ação política.  A Festa de São Sebastião, por exemplo, é uma herança do 

tempo dos antigos, do aldeamento dos padres, cuja devoção é grande entre os 

indígenas. Ela é realizada todos os anos no mês de janeiro e é o principal evento do 

calendário da Serra do Padeiro.  

112 



O quadrinho que adapta a pesquisa de Alarcon ilustra a festa de São 

Sebastião com uma roda de indígenas no salão grande de uma igreja. No centro, 

duas mulheres dançam rodando ao redor de homens e mulheres. Eles usam 

camisetas brancas com gravatas e elas uma longa bata com uma cruz desenhada 

no peito, batem palmas, e ecoam: “Meu São Sebastião, sua espada está no mar… 

Enfincada numa pedra, só Jesus pode arrancar” (Alarcon et al, 2020).  

Durante o festejo, os encantados10 “baixam de todos os domínios” para 

aconselhar e orientar a ação indígena de enfrentamento político no ano que se 

inicia, “trazendo cantos novos”: 

Na Festa de São Sebastião, que Deus botou na frente 
pra nos alumiar. Os encantados baixam de todos os 
domínios pra nos aconselhar. Depois que a gente 
começou a luta, vieram os caboclos que nunca tinham 
aparecido antes, trazendo cantos novos (Alarcon et al, 
2020, p. 62). 
  

O nome do livro de Alarcon et al (2020) destaca a forma como os Tupinambá 

veem os encantados: os verdadeiros “donos da terra”. Como é enfatizado pelos 

autores, para além de constituir a morada dessas entidades, a terra é a condição de 

possibilidade de um projeto coletivo assentado no bem viver que abriga “o lugar de 

repouso dos mortos, o âmbito dos bichos e de outras classes de seres”.  

A luta guiada pelo canto dos caboclos é uma forma do povo Tupinambá 

colocar a fé como aliada no trabalho indígena, destruir os parâmetros de desencanto 

e reafirmar a vida “sob a civilidade de um mundo morto”, como elucidam Simas e 

Rufino (2019): 

O caboclo sopra no cair desse dia que o ato é o corpo, a 
presença, o elo e a substância daqueles que miram outro 
tempo. A defesa da aldeia, das diferentes formas de ser, 
do campo formoso que se abre para vivenciarmos outros 
modos perpassa pela firmeza dos moradores e de todos 
os cantos que sustentam essa casa santa chamada vida 
(Simas; Rufino, 2019. p, 12). 

  

10 Segundo definição de Alarcon, os encantados são entidades não humanas que habitam o 
território e com quem o povo Tupinambá convive intimamente, guiando os passos de luta: “A 
gente só retoma uma fazenda se os encantados autorizarem. Senão, é perigoso” (Alarcon et 
al, 2020. p. 130).  

113 



Ao relembrar os massacres e a luta histórica de seus mártires, como Caboclo 

Marcelino, o povo Tupinambá absorve a memória para guiar as lutas do presente. É 

um sentido que volta a dialogar com o mundo dos caboclos apresentado por Simas 

e Rufino, universo onde “a peleja do agora pede a sabedoria dos encantos de 

outrora”. Os autores reafirmam que essas mumunhas ancestrais, que dobraram a 

morte através do encanto, nunca deixaram de existir, pois “vivem no oco, no miolo 

do nosso sertão, campina e mata” (Simas; Rufino, 2019. p, 13). 

Em os Donos da Terra, o trecho do livro em que o povo Tupinambá começa a 

ocupar as serras, fugindo da perseguição da polícia e de jagunços ao Caboclo 

Marcelino, denota a existência de um canto de trabalho retido na memória de seu 

Almir. São versos do gavião e do pombo roxo entoados na tapagem de uma casa de 

taipa na época em que os indígenas passavam a ocupar as serras: 

  
Ô lelê, meu pombo roxo… 
Gavião quer lhe comer. 
Compro pólvora e compro chumbo… 
Gavião tem que morrer (Alarcon et al, 2020).  

  

Dois anos antes do massacre de Coruripe, em 1557, o missionário calvinista 

Jean de Léry havia registrado seis cantos Tupinambá quando veio ao Brasil como 

integrante da missão da França Antártica. Eram músicas tocadas em festas, rituais, 

e nas vésperas de combate. Neles, também apareciam a figura de pássaros do 

cotidiano do povo com a mata, como o Canidé-iouue/ canidé-iouue heura-oueh, um 

canto de adoração à arara-canindé. 

Para o povo Tupinambá de Olivença, essas evidências históricas dialogam 

com o sentido simbólico e comunicativo dos cantos entoados por Dona Judith. 

Assim como seus descendentes, as músicas para ela evocam e celebram os 

encantados, e falam de coisas cotidianas e particulares deste território, como a 

colheita, a pesca, a água, as plantas ancestrais que curam o povo, e os pássaros. 

Como na canção que fez para um zabelê que viu por aí voando: 

  

Ô meu sabiá 
Ô meu zabelê 
Toda madrugada  

114 



Eu sonho com você 
  
Se você tá duvidando 
Vou sonhar pra você ver 
  
Plantei o cravo na telha 
O cravo não quis nascer 
Tanto tempo que eu te amo 
Seus parentes sem saber (Judith, s. d.).  

  

A casa de Judith tem muitas fotografias da família na parede, daquelas 

antigas e importantes. Na sua fachada, há um gramado verde longo e um banco de 

cerca de 5 metros ao lado da porta, onde ela se senta, ouve os passarinhos, 

conversa e cumprimenta quem passa. É também aonde as visitas chegam para ser 

benzidas por ela. O benzimento é feito com as plantas colhidas em seu quintal, nos 

fundos da casa, que tem espécies de todas as cores e encantamentos. Ela lembra 

da música em homenagem a uma rosa branca, que até fez "uma menina chorar um 

dia". Com rimas sofisticadas, a música é uma metáfora de uma partida de amor.  

  

Um dia foi dar um passeio 
procurar rosa branca não achei 
aí fui no jardim elas também não tava lá  
elas tavam lá no ninho 
no braço do passarinho 
rosa branca foi embora por esse mundo sem fim  
Um dia rosa murchou e a folha também 
Foi embora minha rosa branca 
Rosa que eu queria bem (Judith, s. d.).  

  

Um detalhe importante é a descrição que Judith dá para o momento em que 

canta sobre amor. Segundo ela, é quando "está livre". Levanta Chiquinha é o 

exemplo de uma música de amor entoada por ela: 

  
Levanta Chiquinha que eu quero te ver 
Vem ver a lua cor de prata e ver o sol nascer 
essa é a serenata que eu canto pra você 
Se no céu tem luaU 
Tira o véu  
Deixa seu amor chover (Judith, s. d.).  

  

115 



Como parte do cotidiano cantado por Dona Judith, há uma música que ela 

compartilha e até canta em nossa conversa, mas titubeia. Não é bem recebida entre 

os filhos, explica. Das que apresentou para a pesquisa, esta é a única canção que 

não se refere à luta Tupinambá, ao amor, aos pássaros e plantas que a rodeiam. 

Trata da violência física que sofreu do ex-marido. "Já fui muito humilhada", 

compartilha, lembrando do tempo em que escreveu.   

Os filhos a desestimulam a cantar a música em público, mas Dona Judith diz 

que já cantou na "aldeia", o que sugere sua vontade de expor a situação ao coletivo, 

traduzida em forma de canto. Trata-se de uma versão de Tocando em Frente, de 

Almir Sater, a única paródia de uma letra conhecida que vejo Dona Judith 

apresentar: 

  

Ando devagar porque já tive pressa 
Já tive puxão de cabelo, já apanhei muito na cara 
Agora ando sorrindo 
Porque já chorei demais 
Já chorei demais 
Já chorei demais (Judith, s. d.).  

  

Citado por Mário de Andrade, Melo Moraes Filho em seu livro Festas e 

tradições populares no Brasil, publicado em 1901, apresenta os cantos de 

vendedoras de laranjinhas no carnaval da Bahia como uma evidência de que o 

canto isolado de uma vendedora, ou de um vendedor, o chamado “pregão”, é por 

definição um canto de trabalho: 

  

Ahi vae, ahi vae, laranjinhas de primô 
Compre, Yayá laranjinhas, para entrudá seu amô 
Ê da yayá ê yoyô,  quem qué entrudá seu amô! 
(ANDRADE, [1962] 1989) 

  

Na pesquisa antropológica de Alarcon et al (2020) é registrada a lembrança 

de indígenas mais velhas do território de Olivença vendendo cocadas na orla da 

praia, como uma forma de viabilizar economicamente a presença dos filhos na 

escola.  Dona Judith diz ter sido uma das primeiras vendedoras. Ela fazia todo o 

processo: catava o coco, depois preparava os doces, enchia a bacia e saia por aí 

116 



com ela na cabeça. Vendia cocadas de maracujá, jaca, abacaxi, manga, e coco 

queimado "fazendo graça", descreve ao mostrar uma cantiga que acompanhava a 

venda, ainda que não a considere uma música de trabalho: 

  

Olha a cocada baiana  
misturada com banana 
Passando na sua porta 
Chega minha gente 
  
Chega com o dinheiro e a vazia 
que fiado é só na Bahia (Judith, s. d.).  

  

O mar também aparece nos cantos que registram o cotidiano dos Tupinambá, 

como evidencia o Canto da Maré, registrado em Cantando as culturas indígenas, de 

Nádia Akauã: 

  

Maré encheu tornou vazar  
De longe muito longe eu avistei  
Ará Minha palhoça coberta de sapé  
Meu arco minha flecha minha cabaça de mé (Akauã, 
2013).  

  

Os Tupinambá se referem ao mar como uma fonte de vida na terra, de onde 

se tira o peixe, o marisco e as conchas para fazer os artesanatos. É também o palco 

para a criação de músicas: 

  

Os mais velhos dizem que a música foi feita quando eles 
estavam mariscando nas pedras de Olivença. A música é 
um canto de trabalho à beira da praia. Toda vez que a 
maré enchia e vazava eles iam mariscar com amor e 
prazer para garantir o alimento. Eles ainda falam que o 
mar não só da o alimento mas também quando o parente 
está se sentindo mal, está com a natureza amarrada, 
triste, era só chegar quando o sol estiver saindo ou pela 
tarde e era só ter fé em Tupã (Akauã, 2013, p. 41). 
  

Nos rituais, os indígenas invocam além do mar, outros elementos da 

natureza. Akauã analisa que ao cantar Jacy e Tupã, se toca no coração do povo 

Tupinambá, por exemplo, saudando à Lua e a Deus. É o momento, segundo a 

117 



mestra e educadora, de abrir os braços e agradecer “pela colheita, pela pesca, pela 

água que bebemos e pelas plantas que curam nosso povo”: 

  

Jacy ae aende jacy. 
Mba epe moindy iande taba  
Tupã our tym. Isape iandé taba  
  
Jacy é a nossa lua. 
Que clareia a nossa aldeia 
Tupã venha arramiá, iluminar a nossa aldeia. 
  
Ixé asó xe si Jacy  
Touri peti bõ  
ixé asó xé ubi Tupã  
pe iandê taba by  
  
Eu vou pedir à minha mãe Jacy  
Que ela venha nos ajudar  
Eu vou pedir a meu pai  
Tupã Pra nossa aldeia se levantar (Akauã, 2013).  

  

As canções de Dona Judith são alguns dos muitos exemplos observados 

nesta pesquisa, a partir da visita a comunidades tradicionais, aldeias e 

assentamentos da Reforma Agrária em municípios da microrregião Ilhéus-Itabuna, 

dos cantos como expressão do processo de territorialização e de luta pela terra de 

famílias agricultoras, indígenas e quilombolas na Costa do Cacau.  

As letras, o contexto e a forma como as músicas são cantadas e dançadas 

são também, por si só, parte da relação destas comunidades com a terra.  Se 

manifestam na prática de jogos tradicionais, nos mutirões, nas trocas de dias de 

serviço, na interação com a natureza (terra, matas, animais, água etc.), nas relações 

com as divindades específicas de cada povo (mitos, símbolos, ritos, cerimônias de 

cura etc.), nas celebrações feitas no âmbito dos ciclos culturais do plantio e da 

colheita de alimentos, entre outros. 

O universo da experiência moderna na região cacaueira, sobretudo a 

negro-descendente, está visceralmente atravessado pelo que Sodré descreve como 

“impregnada por uma atmosfera afetiva estruturante”, onde “a memória incide 

principalmente sobre um modo de ser e de pensar afetado pela territorialização” 

(Sodré, 2017, p. 92).  

118 



Essa territorialização que suscita o surgimento de novas cantigas e a 

preservação da memória dessa e de outras tradições populares se manifesta em 

comunidades que priorizam o "mundo do saber" e o "mundo do viver" , como 

conceitua Nego Bispo: 

  

Os seres estão começando a falar em autogestão. 
Estamos em um momento muito especial. Falamos de 
cosmologia em vez de falar de teoria ou ideologia. 
Falamos de território, em vez de falar de fábrica. Falamos 
de aldeia, quilombo e terreiro, em vez de espaço de 
trabalho. O mundo do trabalho não é mais o mundo em 
debate, não está mais impondo a pauta, está sendo 
substituído pelo mundo do saber, pelo mundo do viver 
(Santos, 2021, p. 32). 
  

As famílias e comunidades da Costa do Cacau que conquistaram a terra em 

quilombos, assentamentos e aldeias e construíram nela um território fértil para a 

construção de identidades, saberes, memórias e modos de existência, conseguiram, 

por um lado, desenvolver experiências reais de preservação das cantigas e 

tradições culturais, como no registro da oralidade dos mais velhos; e de outro, criar 

um ambiente comunitário com práticas cooperativas onde o cotidiano compartilhado 

emerge como um estimulador do surgimento de novas músicas. 

 

6.1 Os cantos e a vida comunitária do Quilombo João Rodrigues 

 

Nas margens do Rio de Contas, a comunidade João Rodrigues, em Itacaré 

(BA), é um território quilombola que surge no entorno das fazendas de açúcar e 

cacau da região. Ela foi reconhecida como comunidade quilombola em 2006, mas 

ainda não teve a titulação homologada. O nome da comunidade homenageia um 

pescador que viveu no quilombo por muito tempo.  

Manoel Freire "Cupim" se reconheceu como quilombola ao conhecer outros 

quilombos, principalmente em São Paulo. Ao retornar, fundou, então a Associação 

Quilombola João Rodrigues: 

  

119 



Eu não tinha conhecimento como quilombo. Nós 
tínhamos uma associação desde 1997, E através de 
conhecimento aí foram me orientando sobre quilombo. 
Meu pai me contava muita história das coisas que já 
passou, de pessoas que já foram escravas. A gente 
perdia pela falta de conhecimento, pois o quilombo eles 
viam que era tomar coisa dos outros. Me identifiquei que 
naquele dia em diante eu assumia ser quilombo, porque 
eu vi um quilombo lá em São Paulo. Visitei várias 
comunidades quilombolas, inclusive essas que a gente 
ficou lá, fez capacitação. Aí eu voltei, com essa origem 
de me identificar quilombola a partir daquele dia. Através 
do quilombo ser registrado, nós temos bastante 
conhecimento com a sociedade lá fora (TVE Bahia, 
2021). 

  

Localizada próximo à desembocadura do Rio de Contas, a vila de São José 

da Barra do Rio de Contas, atual Itacaré, foi fundada em 26 de janeiro de 1732. O 

histórico desta vila e seu entorno é marcado pelo surgimento de quilombos paralelos 

à expansão da agricultura local. Sacramento (2008. p,35) evidencia que em 

momentos de escassez da mandioca na capital da província, era implicada aos 

cativos do sul da Bahia uma carga horária extenuante de trabalho. O primeiro 

quilombo foi registrado em 1736, quatro anos após a fundação da vila.  

O encontro do Rio de Contas com o mar é uma das mais valorizadas 

paisagens de Itacaré, que viu o turismo internacional aparecer quando a 

pavimentação da Rodovia Estadual BA 001 foi concluída em 1998. Nas margens 

deste mesmo rio, em 1806, agrupamentos de fugitivos escravizados oriundos de 

localidades como Maraú, Camamu e Cairu compuseram o Quilombo do Oitizeiro. Na 

época, eles eram perseguidos pelo então governador da Bahia, o Conde da Ponte. 

Sacramento (2008) analisa que a natureza da região propiciou a elaboração 

das fugas e construção e manutenção dos quilombos. Essas características 

geográficas projetaram aos escravizados que fugiam das fazendas de mandioca o 

uso conveniente da terra e dos recursos naturais, estratégias de defesa e redes de 

sociabilidade intragrupal. Os moradores mais antigos do Quilombo João Rodrigues 

são originários dali ou vieram das comunidades quilombolas Porto do Oitizeiro, 

Acaris e Socó. São cerca de 100 famílias, mas a maioria dos jovens está na cidade. 

120 



Quando Cupim nasceu, a terra já era de seu pai. Ele e a irmã têm mais de 80 

anos e já nasceram ali. Foi a partir do reconhecimento do território como um 

quilombo que a comunidade teve a possibilidade de fazer reuniões visando a 

preservação de sua cultura, seja para a realização de eventos e festas religiosas, 

como para pensar estratégias coletivas de ação visando a garantia de direitos para 

as comunidades reunidas no Conselho Quilombola de Itacaré, do qual o João 

Rodrigues participa ativamente.   

A chegada da estrada e da energia elétrica também são outros elementos 

atribuídos por Cupim como conquistas vinculadas ao reconhecimento do quilombo. 

Para o ancião, a titulação do território ajudaria em duas coisas: o resgate da cultura, 

aqui ele demarca as festas religiosas e suas cantigas; e a entrada de recursos em 

prol da comunidade, para estimular a entrada dos jovens na universidade, a 

manutenção dos espaços coletivos e a garantia da alimentação. “Se eu pudesse 

resgatar 50% das coisas daquele tempo que eu tenho saudade. Aqueles cantos, 

aqueles sambas”, conta a liderança. 

Os cantos registrados para esta pesquisa são fruto da conversa que tive com 

quatro amigos antigos: Manoel Cupim, Pé de Galo, Miguel e Manoel. Em comum, 

todos faziam roçado coletivamente, trabalhavam nas roças de cacau e mandioca, e 

têm saudade de festas como a de São Sebastião. Eles se reuniram na varanda da 

casa de Cupim, arrodeados pela mata e os cacaueiros, em um ambiente de roda e 

prosa. Um companheiro foi estimulando o outro para lembrar uma cantiga de roça. 

Se ela não vinha, vinha um causo do passado, uma toada de boi, uma música 

escutada na vitrola.  

Para a festa de São Pedro, Cupim lembra que seu irmão tinha o costume de 

matar dois porcos e compartilhar com a comunidade. Na véspera da festa se fazia a 

romaria para buscar o santo na casa de quem o estivesse guardando. Tinha missa, 

coroação de rainha e instrumento de sopro. “O Pau quebrava. Era festa, foguete. 

Tinha muito foguete, que era guardado para um momento escolhido da festa. 

Foguete de flecha, foguetão. Pipoca lá em cima (sic)”, lembra Cupim. 

A existência desta festividade no quilombo João Rodrigues está vinculada ao 

processo de ocupação pelos primeiros moradores. Os quatro companheiros se 

121 



colocam como guardiões dessa memória, que carregam de seus antepassados 

como um tesouro guardado. "Eu resgatei a reza do meu avô para Santo Antônio", 

diz, orgulhoso, Pé de galo. E Cupim complementa. "Todo mundo resgatou. Ele 

resgatou a novena do pai dele. Eu resgatei de meu avô".  

Todos confirmam que não se lembram e nem se sentem tão à vontade para 

apresentar as canções que acompanhavam as festividades, pois isso era de 

responsabilidade do “puxador”. Mesmo assim Manoel lembra uma música da Festa 

de Santo Antônio: 

  

Santo Antônio, Santo Antônio 
Hein 
meu amorzinho quer ir embora 
o que farei meu santinho 
quando chegar essa hora 
  
Santo Antônio, Santo Antônio 
Hein 
Por caridade me ouça 
Diga onde ela foi 
Se eu posso arranjar outra moca 
Se puder eu quero ver 
No sonho o retrato dela 
Toda vestida de branco 
No céu lá na capela (Desconhecido, s. d).  

  

Pé de Galo se junta ao amigo e relembra um samba cantado no ambiente das 

festividades religiosas e nos encontros pós jornada de trabalho: 

  

Eu não quero mais ouvir 
Taquarata de bambu 
Eu agora quero samba ou maracatu 
  
Maracatu é irmão do samba 
Ele é brasileiro 
Tem cuica tem pandeiro 
  
Por isso que eu não quero mais ouvir 
Taquara de bambu ou então maracatu 
Maracatu (Pé de Galo, s. d.).  

  

Em, São Jorge dos Ilhéus (1944), Jorge Amado descreve como uma marca 

do sincretismo religioso as festas realizadas em Olivença para São Jorge dos 

122 



Negros e Oxóssi. Os escravizados da Vila de Maraú pediram a confirmação da 

Confraria de Pretos de São Benedito em 22 de maio de 1843, usando como 

justificativa como eram “zelosos e organizados”, segundo Santos (2019). O pedido 

da confirmação da Irmandade de Nossa Senhora do Rosário veio uma década 

depois, a pedido de outros escravizados. 

Isto denota, segundo Santos (2019)  

A existência prévia de ações coletivas e a invocação 
desses santos já festejados em homenagem, tornando 
visível uma dimensão pública da releitura dos 
escravizados de uma espécie de catolicismo negro e a 
necessidade de exteriorização em procissões e festas 
constantes (Santos, 2019, p. 71). 

  

Pé de Galo não tinha costume de cantar trabalhando com o cacau. Mas ao 

dizer isso, subentende-se que ele conhecia gente que cantava. Na roça de seu pai, 

quando criança, só ajudava a carregar água. Na roça da mãe ajudava, com “duas 

tarefas de terra”. Diz que passou "a correr o trecho" quando cresceu um pouco mais. 

Ao trabalhar no trecho, um trecho de terra seu ou de algum vizinho, se cantava 

“trabalhando em roçagem, em adjunte”. 

O machado e a enxada faziam o ritmo. A lembrança do agricultor quilombola 

é que "eram 10 homens e a gente cantava todo mundo, que era pra fazer bonito". 

Nesse momento, aparece a expressão "tirar uma música", "cantar o boi", se 

referindo a músicas de “toada" lideradas por "quem mais tivesse garganta", de forma 

a sugerir que o canto da toada se escutava de longe.  

Ele relembra um episódio que viveu com o tio para exemplificar como um 

visitante quando chegava a alguma roça conseguia notar que de longe "havia 

alguém cantando o boi". Certo dia, ele e mais um tio caminhavam e ouviram um 

pessoal trabalhando perto do córrego. E seu tio disse: “aquele é Lino”. O tio então 

respondeu cantando uma música conhecida de boi da região. Eles se reconheceram 

pela toada. Só “quem tinha garganta” poderia alcançar aquela profundidade. "E aí ia 

longe", descreve. 

Pé de Galo lembra de um canto de boi que está presente no filme de 

Hirszman, filmado em Itabuna (BA), em 1976. Para mim, vê-lo entoado em uma 

123 



comunidade rural de Itacaré (BA), a cerca de 90km de distância, demonstra que 

essas cantigas atravessam os municípios da Costa do Cacau, mesmo que os 

sujeitos que as preservam não se conheçam. 

Ao apresentar a canção, ele descreve que a toada do boi "não é chamar o 

boi”, é sim alegrar o trabalho, pois a “gente até descansa" cantando: 

  

Não faça que nem a sereia 
que fez três letras no mar 
meu boi malha no malhador 
eu gostei  
de ver malhar 
  
menina deixa de choro 
que eu nasci para te amar 
meu boi malha 
no malhador 
eu gostei de ver malhar (Hirszman, 1976).  

  

Entende-se a partir das lembranças de Pé de Galo a existência de um canto 

linear, que é cantado sozinho, ou em conjunto, mas sem a alternância de vozes. 

Existe, também, o canto de pergunta e resposta, com a presença do puxador. E um 

terceiro formato, o canto em três vozes. "Eu já fiz muito essa segunda voz, mais 

Cupim, trabalhando, com mais um bocado de gente que a gente trabalhava", diz Pé 

de Galo. 

Manoel diz que cantavam por alegria, porque "lembravam de uma música, do 

passado, de uma namorada". Conta ele que não era sempre que os vizinhos de roça 

cantavam juntos, às vezes cada um cantava em seu pedaço de terra. "Às vezes o 

companheiro estava alegre também por lá, cantando para espantar os males, e 

trabalhando", lembra. "Mas aí quando se juntava de tarde, um pegava o violão, outro 

pandeiro, outro banjo", completa. 

O agricultor diz que as cantorias também acompanhavam a parada do 

meio-dia, quando todo mundo ia comer uma "farinhazinha". Em seguida, "um deitava 

na folha para descansar, outros ia cantar umas musiquinhas". A etapa do 

descaroçamento do cacau também é lembrada como incentivadora da prática do 

canto. 

  

124 



Eu acho a música que é pra gente às vezes estar com a 
mente preocupada, aí vai cantar uma musiquinha, aquilo 
vai sempre esquecendo de alguma coisa que tá 
ocupando a mente. Vai cantar uma musiquinha, vai 
lembrar do passado, né? Vai lembrar de alguns amigos, 
algumas namoradinhas que já teve. Tudo isso vai 
recordar um pouco. A mente vai relaxando. O trabalho 
vai ficar mais tranquilo (Manoel, entrevista pessoal, 
2024). 

  

Ele aponta que a relação dos habitantes do Quilombo João Rodrigues com as 

águas do Rio de Contas inspira momentos de cantoria. Na hora, vem na cabeça 

uma música de Silvinho, Tu és o maior amor da minha vida, que ele gostava de 

cantar pelo rio, “remando e cantando”. E sentado também. “Cantando baixinho só 

pra mim mesmo”. 

  
Tu es o maior amor da minha vida 
Enquanto existir lá no céu uma estrela brilhando 
E o sol do infinito teu rosto queimando 
Tu serás a luz a iluminar o meu caminho 
Tu serás querida o maior amor da minha vida (Silvinho, s. 
d).  
  

Ao terminar a cantoria e receber aplausos, Manoel emenda com outra canção 

do cotidiano. Desta vez, a música Proteção às borboletas, de Benito de Paula: 

  
Eu sou como a borboleta 
Tudo o que eu penso é liberdade 
Não quero ser maltratado 
Nem exportado desse meu chão 
  
Minhas asas, minhas armas 
Não servem para me defender 
As cores da natureza pedem 
Ajuda pra eu sobreviver (Benito de Paula, s. d.)  

  

          6.2 Cantos da Reforma Agrária 

        

       Jean Piaget pontuava em seu pensamento a existência de uma maleabilidade 

neuroplástica, a ideia de que a conformação neurológica do indivíduo se recria 

constantemente a partir de alterações ecossistêmicas (Duarte, 2018).  De fato, a 

crise colocada pela vassoura-de-bruxa nas áreas de reforma agrária da região do 

125 



cacau possibilitou não só o avanço da agroecologia e da formação de núcleos de 

produção do cacau fino, orgânico e agroflorestal, antagonizando com a estrutura 

hegemônica do cacau commodity, mas a criação de um novo ecossistema na 

região.  

Essa alteração ecossistêmica provocada pela crise tem sido marcada pela 

retomada de tradições ancestrais de origem africana e indígena, silenciadas durante 

o domínio dos coronéis do cacau, como o fortalecimento do sistema Cabruca, 

espécie de cultivo agroflorestal do cacau integrado a até 200 espécies da Mata 

Atlântica; e processos de construção de uma identidade coletiva entre famílias 

cacaueiras através da vida em comunidade, da prática de mutirões e de outras 

manifestações culturais, como os cantos de trabalho. 

Em Ibirapitanga, as 150 famílias do assentamento Dois Riachões, ligado à 

Coordenação Estadual de Trabalhadores Assentados e Acampados (CETA), vem 

substituindo a antiga condição análoga à escravidão vivenciada por gerações 

anteriores pela produção agroecológica do cacau e de outras culturas, como frutas, 

hortaliças e grãos.  Os assentados já inauguraram sua própria fábrica de chocolate.  

O local foi ocupado em 2007 e em 2018 a terra foi regularizada (Moreira, 

2022). Uma característica fundamental da produção no local é a presença do 

mutirão. Liderados principalmente pelas mulheres, os cantos permeiam o trabalho 

coletivo durante a quebra do cacau e a retirada das amêndoas. 

Dirigido por Fellipe Abreu e Patrícia Moll, o documentário Dois Riachões, 

Cacau e Liberdade (2020), que apresenta a história da área, é iniciado com um 

grupo de vinte trabalhadores e trabalhadores descaroçando os frutos de cacau e 

entoando Floriô. A composição é de Zé Pinto, um dos principais cancionistas do 

Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST):  

  

Arroz deu cacho e o feijão floriô,  
milho na palha, coração cheio de amor (Zé Pinto, 1998).  

  

A canção foi composta para o lançamento do CD Arte em Movimento (1998), 

que reúne letras de compositores sem-terra. Floriô se refere ao jeito caipira de dizer 

"floresceu", deu flor.  O compositor do canto entoado para a quebra do cacau em 

126 



Dois Riachões tem um posicionamento claro ao dizer que a agroecologia é 

indissociável do trabalho coletivo e cooperado, e, consequentemente, formuladora 

de práticas culturais no ambiente da lavoura. 

  

Porque a agroecologia é tudo aquilo que dá 
oportunidade, que é preciso, que cobra essa presença de 
se juntar, de rezar junto, cantar junto, brincar junto, de 
reunir a molecada, de aproveitar as noites de lua, de 
voltar a conhecer o que é a beleza da lua, a beleza das 
flores brotando no campo, a beleza da fartura na hora 
das festas camponesas e da partilha, assim, estão 
profundamente casadas (Fonseca; Hackbardt, 2018).  

  

A vida centrada na preservação ambiental e no modo de vida agroecológico é 

o cenário de construção de novos engramas para assentados como Seu Louro, 

como é chamado Lourisval Mendes.  O agricultor trabalhou por 40 anos para 

coronéis do cacau em condições análogas à escravidão. Com a crise, foi um dos 

que ficou desempregado. Assim como ele, muitos ex-trabalhadores das fazendas - e 

suas famílias - passaram a se aglomerar nas periferias de Ilhéus e Itabuna e em 

acampamentos na beira das estradas e só tiveram acesso a um pedaço da terra a 

partir do contato com o MST.  

Hoje com 76 anos, Seu Louro é um dos mais antigos moradores do 

assentamento, o primeiro do movimento na região.  De origem Pataxó, Louro 

recorda ser proibido por latifundiários de cantar nas roças em que trabalhava. Desde 

a chegada no local, foi aprendendo novas canções. Essas mais ligadas à luta pela 

terra, e a vida em coletivo: 

  
Descobrimos lá na base que a tal da reforma agrária do 
papel não vai sair.  
Pelo um pedaço de chão, para comer o nosso pão, 
vamos ter que nos unir.  
Companheiro e companheira, a vitória vai ser ligeira, se 
todos se organizar.  
A gente faz acampamento e tira pão para o sustento, e 
reforma agrária é pra já.  
E para entrar naquela terra não vamos sair.  
Nosso lema é ocupar, resistir e produzir (Louro, s. d.).  

  

127 



A partir da vivência e conversa com Lourival Mendes durante os dias de 

campo no assentamento Terra Vista, pude vê-lo como exemplo de um guardião das 

práticas culturais de seu povo e de sua classe. Seu Louro, um dos primeiros 

moradores da comunidade, confecciona flautas e pífanos e tem a lembrança dos 

cantos Pataxó, principalmente do tempo de mais jovem. Ele recorda ainda das 

cantigas relacionadas à luta pela terra, incorporadas pelo MST durante as místicas 

que acompanhavam as marchas e ocupações no início dos anos 1990.  Vive o que é 

um dos efeitos de ter incorporado a agroecologia em sua vida: ter a música como 

um dos pilares das relações e das práticas coletivas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

128 



 

 

 

7.​ AO DESAPARECER, CANTAR E MULTIPLICAR 
  

O costume de guardar a amêndoa chupada no fruto partido ao meio, para que 

não se perca no solo da floresta e chegue para a secagem - seja na barcaça ou em 

lonas expostas em frente a morada - foi um ensinamento dele, Dermeval, que se 

tornou para mim um amigo de se ver ao acaso, sem combinações. Sempre que o 

procurei, consegui encontrá-lo. No início, o que tínhamos era um pedaço de papel 

recortado do caderno de Eunice, sua ex-esposa. Nele, ela escreveu o número do 

telefone que tinham na Fazenda Javali, distante cerca de 15km do centro de 

Uruçuca. Isso foi em dezembro de 2017, quando me despedi no dia 31 de 

dezembro, decidido a não assistir o ano virar ao seu lado. 

Dermeval era meeiro, e ainda é. Hoje, já tem um celular, o sinal chega com 

falhas na propriedade onde descansa, mas chega. Vive em sua roça própria há 

poucos quilômetros do centro de Uruçuca, num local conhecido como Uruçuquinha, 

onde já tem um bom pedaço de cacau produzindo, uma casinha, e um uno na 

garagem. Reveza-se no trato com essa roça e com o pedaço na meia que zela em 

uma Fazenda do grupo Chaves que, atualmente administrada por um descendente 

do primeiro fazendeiro da família, diz cuidar de seus meeiros com mais dignidade, 

segundo Dermeval.  

Em 2017, 10 trabalhadores foram encontrados em situação de trabalho 

escravo contemporâneo em uma das propriedades do grupo. Os lavradores viviam 

em alojamentos insalubres, sem água potável e sem condições mínimas de higiene.  

Não se sabe se todos os trabalhadores resgatados pelo Ministério do Trabalho e 

Emprego (MTE) nessa ocasião eram meeiros, mas Dermeval comenta que o 

formato de meação é padrão para as contratações nas fazendas do grupo, com 

exceção a esse período de alta do preço do cacau. Para aproveitar os bons preços, 

claro que não assumindo esse objetivo publicamente, o patrão da fazenda onde 

Dermeval trabalha ofereceu aos trabalhadores em uma reunião o desejo de “fichar” 

129 



alguns meeiros, o que não ficou claro se seria uma imposição ou uma possibilidade 

de escolha para os funcionários. 

O filho mais novo de Dermeval, Gabriel, já saiu de casa, assim como o mais 

velho, Lucas, e as outras duas filhas, Leiane e Clarice. Na época do primeiro 

encontro, há sete anos, ainda viviam com os pais. Gabriel acompanhava Demerval 

na lavoura, com 17 anos. Lucas trabalhava em outra fazenda, também como meeiro. 

Era época de dificuldades, pois acumulavam dívidas. Dermeval tinha uma dívida de 

20 mil reais. Só pagou anos mais tarde, quando conseguiu vender a casa da mãe na 

cidade. Recebeu 40 mil reais pelo imóvel. Com a metade da casa pagou a dívida. O 

restante foram 10 mil em dinheiro, 10 mil como crédito para comprar em produtos no 

mercado em que o comprador era dono. 

Desta última vez, em agosto de 2024, além de reencontrá-lo, fui direcionado a 

fazer perguntas sobre a memória dele sobre os cantos da região. Quando cheguei 

no endereço enviado por Dermeval no centro de Uruçuca, ao lado da Prefeitura, sua 

esposa Eunice acabava de voltar de uma internação para o tratamento de um tumor 

no Hospital Regional de Ilhéus. A família tinha alugado a casa somente para que 

ficassem mais perto da estrada que leva até a unidade de saúde. As filhas mulheres 

estavam todas reunidas para cuidar da mãe. Elas tinham vindo de Linhares (ES), 

onde vivem. Os dois irmãos vivem na mesma cidade e não puderam vir por conta do 

trabalho na lavoura.  Eu me despedi de Eunice com um abraço e poucos meses 

depois, ela iria falecer.   

Naquele dia, Dermeval voltou a falar comigo sobre Deus. Ele havia se 

tornado vice pastor em sua igreja evangélica e de noite haveria culto, do qual me 

convidou com boa vontade. Não recusei o convite por respeito a nossa amizade, 

mas também pela curiosidade de observar Dermeval com seus irmãos e irmãs, em 

um lugar importante para ele. Desde que ele adquiriu um celular, eu me comunico 

com ele por áudio, que é dessa forma que ele vem me respondendo, embora saiba 

que sua leitura já melhorou bastante desde quando o conheci.  Hoje consegue ler de 

uma forma fluida trechos da bíblia, quando o pastor o chama durante o culto.  

Como vice pastor, Dermeval permanece ao lado do púlpito sentado em uma 

cadeira, ao lado de outros dois vices pastores. No dia em que estava com ele, eu 

130 



era a única pessoa branca, não evangélica, dos quinze presentes na igreja. Percebo 

que isso gerou um certo estranhamento coletivo até se acostumarem comigo, um 

estrangeiro do mesmo país. Eu mesmo me sentia muito diferente, mas isso não 

chegava a ser um desconforto, pois todo mundo estava valorizando minha presença 

e sendo gentil nos cumprimentos. Antes de me apresentar em coletivo, Dermeval o 

fez, destacando que ali estava um amigo que havia feito um filme sobre a vida dele, 

que o filme chamava Meeiros, e que ele podia disponibilizar o link. Passei 20 

minutos no culto. Já tinha dito a Dermeval que não iria ver até o final. Comuniquei 

com o olhar e um gesto quando estava indo. Ele se levantou da sua cadeira, foi até 

a saída da igreja e, como outras vezes que nos despedimos, fez uma reza para a 

minha proteção. Só então peguei estrada para Itabuna, onde dormi aquela noite. 

No que diz respeito aos cantos, Dermeval não lembrava das cantigas 

existirem nas roças de cacau, e olha que já percorreu muitas. Mas disse que tinha 

breves memórias, nada sobre as letras, da presença dessas cantigas quando 

ajudava a construir casas na época de criança. Ele é mais um nessa pesquisa a 

colocar a presença dos cantos na construção dessas moradias. Dermeval descreve, 

do pouco que lembra, que todo mundo participava, adultos e crianças.  

Mutirão (1974), o primeiro filme de Leon Hirszman, em sua trilogia Cantos de 

Trabalho, retrata essa presença ao mostrar toda as etapas de preparação da 

morada em uma pequena comunidade rural de Alagoas, desde a busca do barro no 

córrego até o preenchimento das paredes.  Quando mostrei o vídeo de Hirszman a 

ele, repleto de cantigas e crianças, ele reagiu com surpresa, entusiasmo e saudade. 

"Era exatamente assim".  Não nos estendemos tanto, pois percebi que a lembrança 

não tinha potencial de dar mais detalhes, mas Dermeval quis falar sobre os cantos 

cantados na igreja. Esses sim, que ultrapassam os limites da sede do espaço 

religioso no centro de Uruçuca, e existem quando se relaciona com o trabalho na 

roça.  

Diferente das canções de veneração ao fruto e ao cotidiano, como nas 

décadas anteriores, Dermeval cantava, quando eu o conheci, músicas gospel no 

ofício. E diz que ainda o canta.  Canções que relaxam o esforço na poda dos 

cafeeiros até em cima dos galhos. Uma das músicas mais entoadas por ele é Rico 

131 



Chão, do cantor e compositor gospel Nando Menezes. A música tem um cunho 

social, mas também é apolítica. Fala sobre a fome que assola o país, e de 

“corruptos” que “governam e ferem" a nação. O refrão coloca Deus como salvador 

para estas duas chagas: a miséria e a corrupção.  

Carlos Henrique Brandão ao se embeber dos estudos sobre a cultura 

camponesa de Antônio Candido, que coloca o trabalho  dentro de um equilíbrio 

social (Candido, 1979, p. 23) composto pelas correlação entre as necessidades 

(biológicas e de sobrevivência) e a sua satisfação, divide as ações humanas em 

duas vertentes: os atos práticos, esse vinculado ao trabalho produtivo que visa a 

produção de bens úteis e a transformação da natureza; e os gestos simbólicos, esse 

não associado a um resultado produtivo, mas "a uma troca, a uma intercomunicação 

entre pessoas, ou entre pessoas e seres naturais ou sobrenaturais em que elas 

crêem, através de palavras, de condutas regidas por saberes e preceitos". 

Podemos classificar os cantos da região cacaueira dentro do campo de 

gestos simbólicos, que inclui também uma série de manifestações típicas do 

campesinato brasileiro, como preces, danças, jogos, brincadeiras e festejos.  

Apesar de considerados opostos, o pesquisador apresenta como uma feição 

da cultura camponesa brasileira a possibilidade de uma coexistência entre os atos 

práticos e dos gestos simbólicos no mesmo ambiente laboral. É o que Brandão 

define como ato-e-gesto quando são vividos um após o outro, e como 

um-com-o-outro quando vividos simultaneamente: 

  

Por exemplo, quando um lavrador, acompanhado de seu 
filho, inicia em sua roça uma ação matinal de preparar 
“uma quarta de terra” para semear o milho, eles estão 
realizando juntos,sem dúvida alguma, um ato prático, um 
tipo de trabalho. Mas o que aconteceria se antes de 
começarem o trabalho eles parassem por um momento 
para dizerem uma oração, pedindo a Deus uma boa 
colheita? Temos aí um gesto simbólico que antecede o 
momento longo do trabalho. E ele poderá retornar, se os 
dois encerrarem um “dia de labuta”, com uma outra 
oração. E como seria se a partir de um momento de 
trabalho “no eito”, os dois começassem a cantar juntos 
alguns cantos antigos que o pai aprendeu de seu pai e 
ensinou aos seus filhos? Seria então um trabalho 
acompanhado do canto. Seria como se um pequeno rito 

132 



de convivência e de arte, um exercício gratuito da voz e 
da alma, invadisse o ritmo do duro trabalho com a terra 
(Brandão, 2007, p. 45). 

  

O exemplo dado por Brandão (2007) é muito semelhante ao caso de 

Dermeval. Ele rezava antes de sair para a lavoura na Fazenda Jabuti, onde 

trabalhou como meeiro até meados de 2020.  Mãos firmes e abertas, entregues ao 

alto, em tom elevado. Talvez a reza seria um tanto mais silenciosa se não estivesse 

ao seu lado naqueles dias de campo, no início de 2018, mas ele me relatava que o 

ritual sacro sempre estava presente. O filho Gabriel, com 17 anos na época, 

acompanhava o pai, mesmo sem saber toda a oração. O caso do jovem é a tônica 

nos principais polos do cultivo do cacau no Brasil. Aproximadamente oito mil 

crianças e adolescentes trabalham na lavoura cacaueira hoje no país, segundo 

levantamento da OIT e do Ministério Público do Trabalho, produzido pela ONG 

Papel Social (Organização Internacional do Trabalho et al, 2018).  

No caso de Dermeval e de outros meeiros, é percebido um imaginário em 

torno da autonomia e da liberdade dada a eles como “donos” e gestores da terra 

onde vivem, mas a estrutura agrária conformada dentro do sistema agroexportador 

aniquila o trabalho coletivo e impede qualquer avanço no sonho de uma vida mais 

digna para esses trabalhadores. A colheita é solitária, exaustiva, e salvo casos em 

que os cantos evangélicos ecoam, silenciosa.  

Companheiro de casa evangélica de Dermeval, Carlos Robério não praticava 

o canto, mas falava de Deus sob qualquer circunstância mais lúdica, como na 

contação de histórias. Uma delas dizia sobre a descoberta de um poço artesiano no 

terreno em que vivia em um bairro periférico de Uruçuca (BA). Do achado 

subterrâneo, improvisou uma cisterna. Passou a consumir esta água e ofereceu 

também a todos os vizinhos mais próximos. A todo o esforço que teve para puxar 

água e oferecer às famílias ao redor, resumiu, em poucas palavras, como um 

milagre de Deus - em nenhum momento pontuou o mérito pessoal pelo trabalho.  O 

que Robério assimila sem precisar invocar a presença divina é o amor pelo cacau. É 

assim que define: usando a palavra amor. O meeiro acredita que todos os 

problemas serão resolvidos com o dinheiro que vem das safras.  

133 



Quando o conheci, assim como Dermeval em meados de 2018, tinha 

acabado de se mudar para a cidade. O terreno, onde ergueu a pequena casa de 

madeira e zinco com a esposa e os quatro filhos, foi comprado com a esperança que 

pudesse ser quitado com o dinheiro das safras de cacau, o que não aconteceu.  

Para complementar a pouca renda que tirava com a venda do cacau, o trabalhador 

fazia dupla jornada, sendo meeiro também na extração de seringa, ofício que não 

lhe agradava e que fazia por necessidade: 

  

Minha mãe me criou dentro das roças de cacau. Com 18 
anos ela já tomava conta. Na minha infância eu vivia 
dentro das roças de cacau. Então eu criei um amor pelas 
roças de cacau. Eu trabalho com a seringa, mas minha 
paixão não é a seringa. Meu negócio é o cacau. Muitas 
vezes as coisas forçam a gente a trabalhar com aquilo 
que a gente não gosta. Eu olho para dentro de casa, falta 
uma coisa, falta outra, então você tem que dar seus 
pulos (Carlos Robério, entrevista pessoal, 2018). 

  

Antes da mudança, a família vivia em uma fazenda distante cerca de 15km do 

centro do município. Abandonada, com casas sem energia elétrica e as barcaças e 

antigas construções já sendo tomadas pela Mata Atlântica, saíram de lá após uma 

doença de pele contraída pelo filho Gabriel, segundo o trabalhador, após o menino 

consumir a água de uma cisterna usada pelas quatro famílias de meeiros que viviam 

no local. A enfermidade da criança foi o que fez a família desistir de continuar 

vivendo naquelas condições.  

Pode-se compreender a partir dessa vulnerabilidade existente entre os 

meeiros que essa condição político-social-econômica de sujeitos como Robério vem 

definindo as formas e as narrativas que os desvinculam da sua territorialidade. Para 

que as histórias se reproduzam é preciso contá-las de novo, repetir seus conceitos e 

laços sensíveis, para que se fixem e se tornem memórias. Mas se o trabalho manual 

e coletivo, tecido há séculos nas mais variadas culturas, é desincorporado na cultura 

cacaueira, esvai-se também a estética da pergunta e da resposta, a figura antiga do 

puxador do canto, que extrai de si o primeiro verso esperando o retorno do grupo.  

A desestruturação do tecido social das práticas coletivas provocada pela 

superexploração da mão de obra e o isolamento das famílias dentro da organização 

134 



do trabalho na produção do cacau compõem um preceito antecipado por Walter 

Benjamin em relação a evolução das forças produtivas no capitalismo, e 

consequentemente, da extinção da arte de narrar (Benjamin, 2012). A esse 

definhamento dos aspectos narrativos entre a humanidade, Benjamin ressalta a 

indissociável extinção da sabedoria, que segundo ele, se porta como “o lado épico 

da verdade”. 

A partir dos relatos e visitas ao longo dessa pesquisa, foi construído um 

entendimento de que essa prática cultural tem sido incapaz de se reproduzir entre 

os meeiros, efeito do esvaziamento das roças na lavoura cacaueira, da escassez de 

ações de experiência coletiva gerada nesses espaços de trabalho, e não menos 

importante, pelo avanço do neopentecostalismo no meio rural. 

No meio rural de Uruçuca, próximo a antiga fazenda em que Dermeval 

trabalhava, Antônio também confirma o relato do colega de que os fazendeiros estão 

tirando os trabalhadores da "meia" e assinando a carteira para aproveitar a alta do 

preço do cacau. Pagando um salário mínimo quando o cacau dá bons frutos, 

voltando ao sistema de parceria em momentos de crise e diminuição do preço da 

amêndoa. "Tão tirando e outra coisa, o cacau subiu, mas só que subiu nesse estilo 

como você tá vendo aí, ó. O prejuízo pra gente é a mesma coisa ou mais”. O meeiro 

explica os custos com a produção: 

  

Porque quando você vende uma arroba de cacau por R$ 
800, R$ 900, o que acontece aí? Vem a limpa da roça, 
vem a despesa da coleta, vem a despesa de secagem. 
Aí é quando você vai voltar para aquele sentido do 
dividamento. Porque só para você é pouco. É porque tem 
as despesas hoje. Uma diária é R$ 100. Caríssimo, 
caríssimo, caríssimo, caríssimo. Você hoje não acha 
gente para trabalhar mais como achava antigamente. 
Você chegava numa fazenda dessa, tinha muita, muita 
gente (Antônio, entrevista pessoal, 2024). 

  

A casa da fazenda em que ele vive fica no alto do terreno. As vezes que 

passei por ali, Antônio estava na roça ou sentado na varanda, olhando o horizonte e 

a estrada, cumprimentando quem passava. A casa é antiga e falta reparo. A luz 

chegou após a reportagem da Record, quando seu Antônio deu a primeira 

135 



entrevista. Na época, já era meeiro, e vivia sem luz. O efeito prático da denúncia na 

mídia foi o patrão ter colocado energia elétrica para a família, cuja conta hoje é 

Antônio quem paga, assim como a água, com bastante dificuldade. A situação 

econômica marcada pelo endividamento não mudou. Como há 6 anos, ainda mal 

consegue garantir um salário mínimo por mês. "Mês sim, mês não", pois vive só com 

sua renda. “Meus filhos não trabalham fora. Só aqui dentro", diz 

Aqui se nota uma diferença de sua situação para a de outros meeiros. 

Enquanto os filhos de Dermeval são meeiros em outras fazendas de cacau no 

Espírito Santo, adquirindo seus próprios rendimentos, os filhos de Antônio trabalham 

com o pai na mesma roça adoentada pelas pragas. No caso da família de Antônio, o 

contrato de parceria é firmado somente com ele, mas os filhos também trabalham, e 

compartilham do mesmo retorno financeiro ínfimo. A divisão do trabalho dele com os 

filhos é antiga, desde a época em que o Ministério Público do Trabalho o visitou 

após a publicização do seu caso na reportagem. Na época, os filhos eram crianças. 

Essa é uma realidade que o antropólogo Emiliano Ferreira Dantas elucida quando 

coloca que o êxito da parceria agrícola, ou meação, depende do número de braços 

da família do parceiro. (Dantas, 2014). 

Sobre a igreja evangélica, Antônio não é um assíduo frequentador: “Tem dias 

que eu vou, tem dias que não. Tem um bocado de tempo que eu fui. Depois que eu 

adoeci, eu to saindo bem pouco (sic)” (Antônio, s. d.). Ele dá um contexto sobre a 

presença evangélica na zona rural de Uruçuca. "Os crentes andam por aqui tudo, 

eles vêm aqui, dia de domingo, vem, reza, conversa (sic)", conta (Antônio, s. d.).  

 

7.1 O avanço do evangelismo e o apagamento da herança afro-indígena 

 

Em Olivença, Para Dona Judith, o desinteresse das filhas pelo aprendizado 

dos cantos é porque elas "são crentes" e "não querem saber de nada". A mestra 

reclama da forma como a igreja evangélica chegou na aldeia Águas de Olivença, 

inclusive invadindo seu terreno. Judith mesmo assim vai nos cultos "de vez em 

quando", e destaca um elemento inibidor importante: "Lá eu não canto minhas 

músicas (sic)". A romaria do Divino Espírito Santo na vida de Judith apresenta um 

136 



outro momento de incompatibilidade dela com a igreja evangélica, quando ela conta 

que as famílias crentes "fecham a porta" para a novena que circula por entre as 

casas carregando os cantos e a tradição religiosa. Ela sintetiza: "tá errado né (sic)". 

No conjunto de entrevistados no quilombo João Rodrigues, aparecem 

também os filhos virando evangélicos, como caso de dona Judith, e isso sugere uma 

questão geracional.  A tradição de passar o santo é comum na história de Manoel e 

Pé de Galo. “Eu fiquei rezando depois que o pai morreu. Mas ninguém mais quis", 

relembra um deles. “Eu sou o resgate do meu pai. Meu pai rezava 13 noites na 

novena”, completa o outro.  Os amigos falam dessa cultura como uma brincadeira, 

de virar a noite. A mãe de Cupim não rezava para Santo Antônio, mas para Nossa 

Senhora do Perpétuo Socorro. Hoje todos “tem até vergonha de mostrar” os santos 

que herdaram, que ficam guardados em suas casas, porque "todo mundo virou 

evangélico". 

Gessica Amorim em uma reportagem da Marco Zero sobre a comunidade 

quilombola Teixeira, localizada na zona rural do município de Betânia, Sertão do 

Moxotó, conheceu Francisca dos Santos, que foi a última umbandista do Quilombo 

Teixeira e uma das últimas da comunidade a aderir ao neopentecostalismo. 

A reportagem destaca que ela passou a ir a um templo da Igreja Mundial do 

Poder de Deus. A igreja foi fundada pelo pastor Valdemiro Santiago11, em 1998, 

frequentemente envolvido em escândalos ligados à exploração da fé alheia. Além 

dessa, há mais duas igrejas no território, onde vivem 300 famílias (Amorim, 2023). 

Na reportagem, dona Francisca reconhece que sua conversão para o mundo 

evangélico tem a ver com a violência sofrida por praticar a umbanda: 

  

Acredito que sim, isso faz parte dos motivos. Tudo me 
deu desgosto. É ruim você ser julgada por um mal que 
não fez. Eu sofria muito. Então, eu pedi a Deus que ele 
me desse força e que me libertasse. Prometi que se eu 
conseguisse sair [da umbanda], eu passaria pra lei de 

11 Dono de mais de 6 mil templos espalhados pelo Brasil e por outros 21 países, em 2021 
ele foi flagrado tentando transferir irregularmente 1,2 milhão de reais da própria igreja para o 
seu patrimônio pessoal. Já em 2020, durante a pandemia, o pastor foi acusado de 
estelionato, ao anunciar na televisão a venda de sementes de feijão com poderes de curar a 
covid-19. 

137 



crente. Hoje, eu frequento a Mundial, que é perto de casa 
(Dona Francisca em reportagem para Marco Zero, 2023). 

  

Renata Mattar, musicista e pesquisadora dos cantos de trabalho brasileiros 

desde 1999, expressa uma visão crítica sobre a influência das igrejas evangélicas 

em comunidades tradicionais, associando-as diretamente ao desaparecimento dos 

cantos de trabalho e a dissolução da força comunitária. A musicista analisa a 

presença das igrejas como ambientes onde as conquistas materiais individuais são 

exaltadas em detrimento do compartilhamento.  E isso faz com que a parte da 

comunidade que ainda preserva os cantos e as festas seja vista como "errada” 

(Mattar, 2025).  

Mattar presenciou, por exemplo, em Porto Real do Colégio (AL), nas poucas 

casas de farinha que conheceu, que havia algumas senhoras que não cantavam e 

nem iam assistir ao trabalho festivo, mas que “estavam querendo muito ir cantar na 

farinhada”, na raspagem de mandioca. A pesquisadora relata que se elas cantassem 

elas seriam expulsas da igreja ou “demonizadas”. Ela conta como se dá o aproximar 

dos pastores: 

  

Olha, você pode ter uma salvação, mas é uma salvação 
única, né, só para você. Então, esquece a sua cultura, a 
sua tradição, os seus cantos que vem lá de longe, você 
esquece tudo isso, deixa de cantar e agora você vai 
cantar os louvores, vai cantar isso que eu mando. E 
então ele tira o trabalhador dessa comunidade e oferece 
uma salvação, algo que nunca vem, né? É uma coisa 
material, oferece uma conquista material e tira e quebra a 
comunidade de uma maneira muito cruel. Porque aí as 
pessoas começam a competir umas com as outras, né? 
(Mattar, entrevista pessoal, 2025). 
  

7.2 O capitalismo e o projeto mais amplo de destruição da vida 

 

A dissolução das forças comunitárias que regem o trabalho coletivo e suas 

cantorias é colocada por Mattar não só como efeito da expansão evangélica 

neopentecostal no meio rural, mas dentro de um projeto político mais amplo de 

destruição da vida, protagonizado no campo pelo agronegócio mundial, como no 

exemplo das moageiras na região cacaueira da Bahia. Essa desagregação movida 

138 



pelo capitalismo internacional que incide no desaparecimento dos cantos 

tradicionais tem como sustentação as condições indignas de trabalho oferecida às 

famílias cultivadoras, a base da cadeia produtiva que mais trabalha e menos recebe. 

No caso do cacau, é comum encontrar meeiros no campo brasileiro que não 

conhecem o aroma do chocolate, apesar de produzir a amêndoa que dá vida ao 

produto. 

Na academia, o enfraquecimento da prática tem uma tendência de ser 

discutido mais no campo da influência da modernização - acesso a máquinas 

agrícolas, êxodo da juventude rural - e da midiatização - surgimentos da rádio, da 

televisão, das redes sociais e dos aparelhos de reprodução sonoras; do que pela 

influência de oligopólios estrangeiros e da estrutura neoliberal de produção de 

commodities pelo agronegócio brasileiro. 

Richard Sennett, em Juntos: Os rituais, os prazeres e a política da 

cooperação (2013), apresenta duas forças que debilitam a cooperação dentro do 

sistema capitalista: a desigualdade estrutural e as novas formas de trabalho. 

Segundo o autor, as duas têm consequências psicológicas nos gestos de 

movimento, nas expressões faciais e nas sonoridades que "dotam o triângulo social 

de uma vida perceptível aos sentidos" (Sennett, 2013. p, 249).  

O autor demarca que a humilhação e desmoralização dos trabalhadores pelo 

sistema econômico global "era verdadeiro artigo de fé" em 1890, quando se verificou 

uma onda de suicídios entre trabalhadores americanos:  

Ninguém se surpreendeu com a imprensa radical. 
Quaisquer que fosse as promessas da alta cultura no 
passado, e mesmo qualquer que fosse a promessa da 
cooperação no início de nosso desenvolvimento 
biológico, o fato é que foram esmagadas pela besta 
capitalista na vida adulta cotidiana (Sennett, 2013, p. 
163).   

  

Esse elemento da exploração do trabalho, Mattar (2025) pôde observar com 

mais profundidade na vivência com as mulheres que trabalham com a destalação do 

fumo, em Arapiraca (AL). Por lá, a atividade cooperativa estimuladora dos cantos é a 

retirada dos talos do fumo, etapa que ocorre logo após a planta secar no varal.  

139 



O trabalho era feito coletivamente nos salões das fazendas antigas, 

permeado por canções entoadas sobretudo pelas mulheres, que duravam a noite 

inteira. "Era o grande momento da comunidade, era aquela reunião esperada, 

porque não existia rádio, TV, as canções eram produzidas pelos próprios 

trabalhadores e trabalhadoras", relembra a pesquisadora.  

Nesse momento, conta ela, plantar, colher, destalar, cantar, “era uma coisa 

só”. E era feito com um sentido de troca, para eles próprios. “Até vendiam, mas era 

uma coisa pouca”, diz Mattar (2025). Quando chegam essas indústrias, as mulheres 

vão parando de cantar, passam a trabalhar nas fábricas, e se vão quebrando os 

laços comunitários que sustentavam a prática das cantigas. Ela destaca até que 

fábricas proibiram as mulheres de cantar alegando que “o rendimento não era 

muito". 

Na região do Sirihiba, a luta do povo Tupinambá de Olivença contra o avanço 

do capital imobiliário é evidenciada na chegada do Areal Bela Vista entre fins de 

2015 e os primeiros meses de 2016. Os indígenas chegaram a tentar impedir a 

retirada diária de toneladas de areia para a construção civil, bloqueando a estrada 

em que os caminhões da empresa passavam. Esse é um episódio simbólico que 

marca o fim de uma certa serenidade após a retomada das terras.   

“Nós fechamos o areal em outubro. Quando foi em abril, baixou tudo quanto é 

polícia, porque deram reintegração de posse pro homem. Com a polícia aqui, as 

caçambas entraram tudo de novo pro areal. No dia seguinte, o pau quebrou (sic)”. 

Na repressão, ocasionada pela justificativa dos policiais de que os indígenas 

estavam mantendo presos os caçambeiros de areia, houve bombas, correria para 

mata e a prisão de cacique Babau e seu irmão Teity. 

Os mais velhos contam que o areal derrubou os piaçabais, árvores que são o 

sustento econômico aos indígenas. A exploração econômica também acelerou, 

segundo os indígenas, o desaparecimento da fauna nativa, como os pássaros, e o 

assoreamento dos rios Ipanema e Sirihiba, de onde provém a água consumida por 

algumas comunidades. E por fim, não respeitou nem o lugar de onde "sai o pau de 

São Bastião", onde “a mata de onde tiravam o pau, hoje em dia, não existe mais. 

Desmataram tudo” (Alarcon et al, 2020, p. 37). 

140 



Cantos Tupinambá trazem em suas letras a presença de pássaros da floresta 

nativa em diferentes gerações ao longo dos séculos.  Primeiro com a adoração a 

arara-canindé nos cantos registrados por Jean de Léry em 1557; depois com o canto 

do gavião e do pombo roxo durante as décadas de 1920 e 1930 na construção de 

casas de taipa nas serras; e por fim, com o canto do Zabelê de Dona Judith, 

composto na sua relação íntimas com as plantas e os animais do território.  

Pode-se intuir que a manutenção dessas cantigas do cotidiano espacial das 

aldeias Tupinambá e a própria existência dos encantados, dos torés e das 

festividades religiosas e ritualísticas, que permite ações coletivas de experiência, é 

rigorosamente dependente da preservação da floresta, dos rios e das águas. Por 

isso, a existência do areal é conflitante com a própria existência de entidades que 

guiam a atuação política desse povo. 

Criado à beira do Rio Almada, litoral norte de Ilhéus (BA), o Bumba Meu Boi 

da Vila Juerana resiste há mais de três gerações no protagonismo da família de 

Dona Dalva, a mulher responsável pela retomada da brincadeira criada pelos 

antepassados. Hoje os três filhos da mestra, que já faleceu, estão à frente da 

organização do grupo: Dona Adená, Laércio e Zé Raimundo. 

Com cerca de 35 integrantes, o boi Janeiro desfila pela comunidade no dia 6 

do mês que lhe dá o nome, quando é celebrado o Dia de Reis. O cortejo termina na 

igreja local e sai sempre da Vila Dalva, local da Juerana batizado em homenagem à 

anciã. "Quando falam vamos sair com esse boi é só alegria. E é muita gente. Tem a 

gente do grupo, e tem o pessoal de fora que vem apreciar. O pessoal dá valor 

mesmo à brincadeira (sic)", diz Laércio Soares Santos, que vive há 75 anos na Vila. 

Apesar de não serem classificados como cantos de trabalho, os cantos do 

Bumba Boi compõem uma cultura que permeia a zona cacaueira desde a época dos 

coronéis. Era comum o boi percorrer as casas das famílias do cacau em forma de 

cortejo, com o dia acabando em uma grande festa.  

Dona Adená é quem cuida da memória dos cantos e é a puxadora das 

canções no dia da saída do boi:  

Quando eu comecei a participar foi com 5 anos de idade. 
Quando eu comecei a cantar eu estava com meus 10 
anos, por aí. Eu via cantando e comecei também. Via 

141 



primeiro a minha avó. Depois minha mãe, meu pai, e 
depois nós mesmos. Era uma coisa muito boa, muito 
divertida.  Depois eles se foram e nós continuamos. E 
estamos aqui (Adená, s. d.).  

  

Aqui ela apresenta a música de boas-vindas de brincadeira: 

  

Ô graças a Deus que chegemos 
Nesta casa no terreiro 
para cantar e louvar 
peço licença primeiro  
para cantar e louvar 
peço licença primeiro 
Viemos de longe queremos entrar 
Viemos de longe queremos entrar (Adená, s. d.).  

  

Na brincadeira da Vila Juerana, o boi, a Mulinha, a Garça Menina, o 

Manduzinho, a Jaraguaia, entre outros personagens, são elaborados com materiais 

retirados do mangue. Ao todo, são dez personagens na brincadeira. O artesão que 

constrói é José Raimundo Soares dos Santos, irmão de Láercio e Adená: "Me traz 

muita alegria, moço”, descreve.  

“Quando diz que vamos sair com esse boi, é uma alegria demais da conta. Eu 

fico alegre mesmo", revela. Mas dentro dessa alegria, há também uma 

preocupação, que ele evidencia quando responde sobre os cuidados que tem para 

preservar o boi, sendo ele a única pessoa a manusear e carregar o personagem 

principal da brincadeira: 

  

Se bagaçar é ruim, porque fazer outro é dificultoso 
Pra gente achar um material desse aqui tá dando 
trabalho 
O mangue tá se acabando, tá acabando o bugi 
 Tá acabando o que a gente chama de guaxumba, que é 
uma corda.  
Aí a gente fica mais preservando ele. 

  

Os motivos dados para a dificuldade de encontrar no mangue os materiais 

necessários para a construção das personagens José coloca nos fenômenos 

naturais, como chuvas e períodos de seca, mas também na chegada do Porto Sul 

que, segundo ele, "tá atrapalhando demais". "Acabou. Principalmente o caju, que 

142 



nós tinha muito. Não tá vindo mais peixe. Aqui agora qualquer chuvinha enche tudo 

d´água (sic)” (José, s. d.), descreve.  

Construído no distrito de Aritaguá, dentro da Área de Proteção Ambiental 

(APA) da Lagoa Encantada, o Complexo Portuário e de Serviços Porto Sul é de 

responsabilidade da Bahia Mineração (Bamin) e, inicialmente, também de um 

consórcio chinês formado pelas empresas China Railway Group Limited e China 

Communications Construction Company.  O interesse do governo baiano e federal é 

de escoar commodities agrícolas e o minério produzido no Oeste Baiano, que será 

destinado ao mercado siderúrgico chinês. Esses produtos serão transportados pela 

Ferrovia de Integração Oeste Leste (Fiol), de Caetité até Ilhéus, onde o Porto Sul 

ocupará 18 milhões de metros quadrados. 

O receio do desaparecimento de cantos populares por força da evolução do 

capitalismo sobre os territórios está em alguns documentários recentes que 

abordam a questão dessas práticas culturais. Em 2006, Aboio, um filme sobre a 

cantoria dos vaqueiros nas regiões sertanejas desde o norte de Minas até 

Pernambuco, a diretora Marília Rocha entrevista em torno de 6 a 8 trabalhadores 

que comentam sobre esses cantos não falados e a luta por sua sobrevivência.  

O aboio é o canto do vaqueiro para conduzir e fazer o boi voltar para as 

fazendas, sobretudo, nos grandes campos da caatinga. É o símbolo de uma 

parceria, do encontro e do desencontro entre homem e animal. Livres e por vezes 

desorientados em meio a vegetação semiárida, os animais são guiados pela cantiga 

que não tem palavras, mas vozes e efeitos sonoros alongados e cativantes, um 

agrado para que entrem em sintonia e que essa volta seja uma volta coordenada, 

cooperada e amigável. 

Ao aboiador cabe com seu canto, segundo Fonseca (2015), amansar e 

conduzir o gado pelas rotas do sertão ou de volta ao curral, “sendo seu efeito sobre 

a boiada muito sugestivo e eficiente, fazendo do aboio uma atividade que exige dele 

a devida carga de seriedade e respeito” (Sonoros Ofícios..., 2015, p. 17) 

Mário de Andrade descreve o aboio em uma série de quatro artigos 

publicados no jornal natalense A República, no ano de 1928: 

  

143 



É só nos engenhos do Nordeste que a gente encontra 
cantos de trabalho coletivo. Nas festas de abertura da 
moenda tem cantos tradicionais referentes a isso. 
Durante a moagem porém já o canto coletivo é 
substituído pelo aboio. Especialisadamente chamam de 
“aboio” ao grito do vaqueiro excitando a boiada. É 
costume explicar que os gritos animam o boi. É palavra 
mais ou menos conhecida por todas as partes do Brasil 
onde tem pastoreio. É conhecida no Nordeste 
principalmente mas passa por Minas e vai dar no Rio 
Grande do Sul. No pampa o termo já chegou, porém o 
aboio de lá não entra propriamente nas nossas 
preocupações de agora porque sereduz a grito 
extremamente sonoro mas sempre grito. É mesmo no 
Nordeste que o aboio se desenvolveu musicalmente 
tanto que dá cantigas às vezes completas e longas, ora 
perfeitamente estróficas, ora na forma de recitativos 
livres e compridos. Possuo alguns que são das melodias 
mais bonitas que o Brasil tem criado. São muito agudos 
no geral, lentos, cheios de sol quente. Desconfio que se 
desenvolveram assim quando o vaqueiro não tinha o que 
fazer, conduzindo a boiada lerda no estradão solitário. É 
de facto nesse momento que o marroeiro botando ao 
lado da boca a mão em forma de concha pro canto 
ressoar com direção entoa alto e o mais forte que pode o 
aboio (Andrade, 1928). 

  

O filme de Marília é de 2006, época em que se não vivia de forma tão 

dominadora a influência das novas formas de confinamento do gado em espaços 

menores, com intuito de reduzir a idade de abate, para disponibilizar os animais com 

mais agilidade aos frigoríficos. 

No agreste pernambucano há o exemplo do frigorífico Master Boi, em 

Canhotinho, na Zona da Mata Sul, criado para ser o maior do Nordeste. Esse 

frigorífico, além de estimular na região a introdução dessa forma mais agressiva de 

confinamento e de abate do animal e de criação, também acirrou uma série de 

conflitos fundiários característicos da Zona da Mata sul do estado, marcado pela 

influência de usinas de cana falidas e uma grande massa de ex-trabalhadores que 

sofreram calotes trabalhistas e lutam pelo direito de permanecer nos lotes, 

desenvolvendo a pequena agricultura.  

A partir deste novo empreendimento as antigas áreas de engenho vêm sendo 

disputadas para o desenvolvimento da pecuária de corte, seja esses lotes 

improdutivos ou ocupados pela agricultura familiar de subsistência. Esse processo 

144 



de ocupação das áreas por grileiros e empresas visa expulsar famílias que já 

ocupam essas áreas há décadas e substituí-las por gado. Nesse contexto, a 

permanência dos pequenos agricultores é sufocada por decisões judiciais 

desfavoráveis, permitindo-se reintegrações de posse e prisões de lideranças; e por 

assassinatos, ataques e despejo ilegal de agrotóxicos sobre as famílias.  

Os conflitos fundiários envolvendo a Agropecuária Mata Sul na cidade de 

Jaqueira (PE) ilustram esse cenário. Em suma, o contexto da Mata Sul de 

Pernambuco tem o intuito de exemplificar como práticas culturais e ancestrais como 

o aboio desaparecem também por força da violência, para além da modernização da 

vida no campo e do processo de midiatização inerente a esses tempos.   

Em um texto assinado para uma palestra no Sesc Senac Pelourinho, em 

Salvador, no marco da 18ª edição do projeto Sonora Brasil, cuja temática para o 

biênio 2015/2016 foi Sonoros Ofícios – Cantos de Trabalho, o maestro Fred Dantas 

argumenta a partir de sua pesquisa histórica que os cantos de trabalho coletivo que 

ainda podem ser escutados no Brasil 

são os do corte da cana, das roçagens em mutirão, os 
cantos ligados ao ciclo da mandioca, do trabalho com o 
gado e em algumas regiões, atividades produtivas bem 
particulares como a quebra do coco babaçu, os aboios, o 
tratamento das folhas do fumo ou do sisal (Dantas, 
2015). 
  

No caso específico da Bahia, Dantas (2015) expõe a realidade de 

desaparecimento da cultura dos cantos coletivos em algumas regiões e aponta os 

motivos: no Recôncavo e no Oeste, está o avanço da agricultura mecanizada e 

vinculada ao mercado de commodities; nas lavras diamantinas, está o declínio da 

exploração minerária; na lavoura cacaueira, está a crise da vassoura de bruxa. O 

maestro demarca, no entanto, a permanência dos cantos em outras regiões da 

Bahia, como o nordeste do estado e o Piemonte da Chapada Diamantina, segundo 

ele, “graças à sobrevivência da agricultura e pecuária familiar e das relações de 

compadrio e companheirismo entre vizinhos" (Dantas, 2015). 

Sennett (2013) demonstra sua preocupação em como a sociedade moderna 

está "desabilitando" as pessoas da prática da cooperação, onde a conversa suscita 

as cantorias em comunidades rurais. O autor detalha que o sucesso de laços 

145 



cooperativos é fruto da vinculação entre a simpatia e a empatia nas relações sociais 

entre sujeitos. Tanto uma como a outra transmitem reconhecimento, e ambas 

"forjam um vínculo". Enquanto, para Sennet, uma é um abraço, a outra é um 

encontro (Sennett, 2013. p, 37).  

Essas duas formas de reconhecimento são necessárias em momentos e 

formas diferentes para a prática da cooperação, segundo o autor, sendo a simpática 

a que supera "as divergências através de atos imaginativos de identificação". Ele 

explica: 

Os procedimentos dialéticos e dialógicos facultam duas 
maneiras de praticar uma conversa, uns pelo jogo de 
contrários que leva a um acordo, outros pelo ricochetear 
de pontos de vista e experiências de forma aberta. Na 
boa escuta, podemos sentir simpatia ou empatia; ambas 
são impulsos cooperativos. A simpatia é mais 
entusiasmante, a empatia, mais pausada, e também mais 
exigente, pois requer que focalizemos a atenção fora de 
nós mesmos (Sennett, 2013, p.37). 

  

Conversando com Bonfim, agricultor e pastor da igreja evangélica do 

Assentamento Nova Vitória, em Ilhéus, do que porque essas cantigas sumiram e os 

jovens não se interessarem mais, ele justifica pela saída das famílias do campo. 

Essa comunidade tem uma história distinta de acesso à terra, possibilitado sem um 

grande movimento organizado por trás, como o MST.  Por lá, a individualização em 

lotes e a falta de formação técnica dos agricultores para conseguir gerar renda com 

o cacau e outras culturas, tem gerado um processo de êxodo das famílias. Os filhos, 

geralmente, já não moram no local, estão na cidade, e segundo os moradores, salvo 

algumas exceções, a manutenção das práticas agrícolas se resume a culturas de 

subsistência com pouca geração de renda. É o que explica Bonfim: 

  

Hoje é diferente, as pessoas não preparam mais os filhos 
para trabalhar na roça,  para cuidar de roça, não. Ele já 
procura colocar o menino para estudar, daí a pouco o 
menino já vai pensando naquilo que ele vai ser 
futuramente. Qual  vai ser a formação dele? E já vai 
pensando nisso. Quer dizer, sai o foco da roça. E é todos 
assim. Hoje o desemprego da roça hoje não é pela 
vassoura de bruxa, é porque não tem mais quem 
trabalhe. Já começa por mim mesmo. Eu tenho três 
filhas. "Mande uma planta de feijão que ela não sabe", 

146 



descreve. Bonfim está há 24 anos no assentamento. As 
três filhas vivem na cidade (Bonfim, entrevista pessoal, 
2024). 

  

Na zona rural de Uruçuca, em Curisco, Antônio Chaves afirma com firmeza 

que a vassoura-de-bruxa influenciou o sumiço dos cantos na lavoura na região do 

Curisco. O elemento que ele utiliza para defender o ponto de vista é o esvaziamento 

do ambiente comunitário e coletivo da fazenda. "O povo da roça saiu tudo", resume. 

Antes da vassoura-de-bruxa, eram cerca de 40 famílias de trabalhadores vivendo na 

fazenda. Após a crise, restaram dois trabalhadores, que ainda trabalham por lá 

fichados. Com a vassoura-de-bruxa, Ivone conta que até a igreja esvaziou. Antônio 

acredita que "para você ensinar" os cantos, "você tem que saber", e que ninguém 

mais na região se lembra com detalhes das letras: 

O povo foi embora e a tradição acabou. Não existe mais 
tradição agora. As crianças hoje só prestam atenção no 
celular. Não liga para as coisas que pertencem a eles e a 
deus. Antônio diz que os filhos dos trabalhadores 
aprendiam com os próprios trabalhadores (Antônio, 
entrevista pessoal, 2024). 
  

Sobre a responsabilidade da crise da vassoura-de-bruxa nesse sumiço das 

cantigas, Dona Edna não confirma nem nega, mas diz que o fungo "acabou com 

tudo". A cantadora dá mais ênfase ao desaparecimento do trabalho manual e a 

mecanização de algumas etapas da produção como motivo central para o 

desaparecimento dos cantos de roça nas lavouras cacaueiras do sul da Bahia. Ela 

descreve que até o cacau hoje é diferente, é o clonado. 

Tudo diferente. Evoluiu tudo é o tempo, né? Tudo 
diferente. Não é como antigamente que tudo Tudo era 
manual, tinha cada qual com seu cada qual. Tinha o 
secador, tinha os trabalhador de secar o cacau, que era 
dois tio meu, tio Vová e titio Zequinha, era quem secava 
o cacau. Tinha titio Edmundo e seu Alfredo quebrava o 
cacau na roça. Saíam cedo pra roça para quebrar o 
cacau. Titio Vavá, o outro tio ia com o burro para pegar 
os o cacau mole que eles quebraram, trazer para jogar 
no coxo. Tudo assim, manual (Edna, entrevista pessoal, 
2024). 
  

Assim como Dona Edna, Dona Val não acredita que a crise da Vassoura de 

Bruxa tenha impactado no desaparecimento dos cantos.  Ela analisa a perda dessa 

147 



memória por outros fatores. O primeiro é colocado pelo fato de o povo cantador ser 

"muito antigo", que "se acaba, morre" e que os que ficam "não tem incentivo de 

cantar".  O incentivo aqui é atrelado ao incentivo familiar de sucessão, que não 

existe mais hoje, e faz com que ela, quando passa atualmente pelas roças da 

região, "não vê ninguém cantando".  A cantadora também demarca o desinteresse 

dos filhos e dos mais jovens em conhecer as cantigas de roça. "Ninguém se 

interessa por isso", diz. "Hoje em dia é celular, né', completa. 

Outro fator é analisado do ponto de vista da própria modernização da vida 

diária. No caso dela, Dona Val exemplifica a quase desaparição do ofício das 

lavadeiras por conta do aparecimento dás máquinas de lavar: 

  

Bota a roupa lá e vai fazer outra coisa. Vai sair cantando? 
vai ficar cantando? Quando a gente fazia... jogava a 
roupa lá no rio pra enxaguar, pegava, sacodia, torcia, 
dobrava, botava na cabeça. Pra pegar a outra, até 
enxaguar tudo. Hoje em dia quem vai fazer isso mais ? 
Vai não (Dona Val, entrevista pessoal, 2024). 
  

Já no Quilombo João Rodrigues, Manoel acredita que as cantigas de roça 

vão desaparecendo porque "vai entrando as músicas mais novas, vai esquecendo 

das mais velha (sic)". E ele não responsabiliza a juventude por isso, apesar de 

acreditar que os mais jovens considerem "cafona" tudo que vem dos "velhos e 

antigos".  Ele refuta a fama que os antigos têm de contar mentiras, como ele se 

refere aos causos do cotidiano. "Não era mentira, era uma diversão... E hoje existe a 

mentira que prejudica o ser humano". O agricultor explica o raciocínio:  

  

Os antigos, certo que não sabem ler, só que eles têm a 
mente aberta. Em certas coisas, ele não perde pro povo 
moderno não, mesmo não sabendo ler. Essas mentiras 
que eles contavam antigamente não era pra prejudicar 
ninguém. Inclusive meu pai, não tinha televisão em casa. 
Ele pegava e fazia uma fogueirinha todo dia no terreiro 
na frente da casa. Os meninos tudo gostava. E ele ficava 
ali contando causo (Manoel, entrevista pessoal, 2024). 
  

O companheiro Miguel nesse momento conta a história do Macaco e da 

Onça, guardada com detalhes por ele. Em certo lugar, o quilombola coloca os 

148 



causos e as histórias no mesmo bojo dos cantos como aquilo que se perde, que é 

desinteressante aos mais jovens, como elementos do que fazia parte das formas de 

alegria e sociabilidade entre eles.  

No caso do meeiro Antônio, em Uruçuca, o sumiço dos cantadores na sua 

comunidade é visto como uma falta do povo de "acreditar" nessas coisas. "Eu fico 

acreditando mais nas coisas e fico cantando (sic)", conta. Sobre essas cantigas, ele 

conta que o povo cantava muito, "a gente era pequeno nois lembra, tinha aqueles 

negócio de cantar uma roda (sic)". E quando responde sobre a permanência dessa 

cultura, o agricultor sintetiza: “a modernagem hoje não vai correr mais atrás disso, tá 

entendendo? (sic)” (Antônio, s. d.). 

No outro universo de Uruçuca, os sambas que Cascudo canta é um 

patrimônio de Serra Grande, e circula em apresentação, saraus, e festas de samba.  

A relação hoje dele com Serra Grande não se restringe às roças de cacau. As 

pessoas já o reconhecem como mestre, o que ele valoriza. Durante a semana, no 

período que não está na roça, trabalha como vigia do posto de saúde que fica na 

praça central de Serra Grande. Trabalha um dia sim, outro não, com uma certa 

tranquilidade inerente à própria natureza da comunidade. Ele acaba de criar um 

perfil nas redes sociais. "Meu prazer é minha cantoria rodar o mundo inteiro”, diz. 

As pessoas que chamam Cascudo de mestre também o chamam de artista. 

Ele diz que não tem muito segredo para cantar suas músicas. "Eu decoro, penso e 

chego lá", mas também deixa a entender que sabe da sofisticação do que faz. "Hoje 

em dia pra criar só se começar com letra da gente, lá debaixo. Pra trás bem pouco 

tem, até no tipo de voz e ritmo, de fazer samba (sic)" (Cascudo, s. d.), conta.  

          7.3  Memória que viaja e se transforma 

  

Renata Mattar ao percorrer o país atrás dos cantos de trabalho transita entre 

dois mundos: comunidades onde os cantos populares só existem na memória; e 

outras onde eles estão vivos e pulsantes. Dentro desse segundo grupo, a bacia do 

Jacuípe, no sertão da Bahia, é destacada como uma região onde eles estão "muito 

vivos". Aí estão cidades como Serra Preta, Ipirá, Riacho, Jacuípe. Segundo ela, um 

149 



dos elementos para essa região ter essa cultura tão preservada se dá pelo 

desinteresse do agronegócio e das mineradoras de se apropriar desse território 

(Mattar, 2025). 

A pesquisadora (2025) vê nesses locais uma experiência de vida comunitária 

real, onde a cultura das cantorias nas batas do milho, do feijão, e no preparo roçado, 

estão completamente preservados. Há os cantos antigos, de gerações passadas, e 

as novas criações, que surgem por vezes de uma conversa entre os trabalhadores 

no meio da roça. "É uma conversa metafórica, que é totalmente atual, eles tão 

falando ali de alguma questão econômica, algum assunto que precisam conversar".  

É por essa característica que ela analisa que o “resgate” não é a palavra mais 

apropriada para se utilizar para se referir ao trabalho feito por essas famílias que 

preservam os cantos, pois a cultura está “claramente em transformação". 

Mattar também vai na linha de Fonseca (2015) ao acreditar que hoje os 

grupos ligados às culturas étnicas e populares têm sim sido influenciados pelas 

novas condições de trabalho e pelos sons modernos trazidos pelos celulares e pelas 

redes sociais. Os dois pesquisadores também dialogam ao perceber um fenômeno 

de apropriação desses meios por essas comunidades “para dar novas funções 

sociais às suas práticas musicais tradicionais” (Sonoros Ofícios..., 2015).  

Há alguns exemplos listados por Sonoros Ofícios ... (2015), com o Coral de 

Lavadeiras de Almenara no Vale do Jequitinhonha, e as Cantadeiras de Incelenças 

de Souza, em Jequitibá, ambas em Minas Gerais, grupos que produzem discos e 

cruzam o país em apresentações desde 1990.  Outro exemplo dessa apropriação 

dos meios modernos para a difusão dos saberes populares, é o grupo de 

Destaladeiras de Fumo de Arapiraca, no agreste alagoano, para apresentações em 

muitos espaços culturais.  

Os palcos e espetáculos, para Sonoros Ofícios ... (2015), podem possibilitar 

aos cantadores e aos grupos comunitários “possibilidades de novos protagonismos 

e ganhos materiais e simbólicos de variadas ordens".  

Entre perdas e ganhos, só a eles cabe, enquanto 
agentes ativos de seus saberes e fazeres musicais, 
determinar como e sob que circunstâncias deve se dar o 
nem sempre harmônico relacionamento com a indústria 
cultural na atualidade (Sonoros Ofícios..., 2015, p. 25) 

150 



  

Percebe-se também que divulgar e valorizar os cantos e a cultura popular nas 

redes sociais e apresentações têm o desafio de não cair na deformação da ordem 

mundial neoliberal e tecnológica, como discute Martin-Barbero (1997), cuja força 

homogeneizante opera na constante transformação da festa em espetáculo, no 

caso, algo que "já não é para ser vivido, mas visto e admirado" (Martin-Barbero, 

1997, p. 31). 

  

Convertida em espetáculo, a festa, que no mundo 
popular constituía o tempo e o espaço de máxima fusão 
do sagrado e do profano, passará a ser o tempo e o 
espaço em que se fará especialmente visível o alcance 
de sua separação: a demarcação nítida entre religião e 
produção agora sim opondo festa e vida cotidiana como 
tempos do ócio e do trabalho. Só o capitalismo 
avançado, o da "sociedade do espetáculo" 
refuncionalizará a oposição produzindo uma nova 
verdade para sua negação (Martin-Barbero, 1997, p. 
131). 

  

Mattar analisa outro fenômeno recente entre os jovens, aqueles que precisam 

de um “olhar externo”, inclusive da continuidade de views, para que entendam e 

valorizem a cultura e as cantigas de seus mais velhos: 

  

Eu vi algumas coisas lindas acontecendo assim. Na 
primeira vez que eu fui pra Serra Preta, que eu gravei, as 
batas do milho e depois fui num samba de roda, tinha 
uma menina que na época devia ter 9 ou 10 anos e ela 
grudou em mim. Eu tava com o meu celular filmando, 
mas algumas outras vezes eu vou com equipamento. Ela 
ficou comigo e eu vi que ela achou interessante aquilo, 
sabe? Aí quando voltei depois de uns três anos, ela tinha 
o celular dela e ela ficou filmando. Ela entrava no meio 
da roda e filmavam, ella começou a registrar as coisas de 
lá e perceber o valor que isso tinha fora, sabe? (Mattar, 
entrevista pessoal, 2025). 

  

Esse interesse dos mais jovens no registro e na própria elaboração de perfis 

nas redes sociais das cantadoras e grupos populares em comunidades da Costa do 

Cacau também é presente.  No Bumba Boi da Vila Juerana, a tarefa de manter a 

151 



interação nas redes sociais já fica com os mais jovens, como Dioneia Oliveira dos 

Santos, filha de José, que começou na brincadeira com 4 anos. Hoje, tem 29.  

A jovem conta que, quando pequena, saía como a Garça Menina, a menor 

personagem de todas. Hoje, tem mais simpatia pela mulinha, que além do boi, 

também é construída por seu pai. A jovem celebra a continuidade da tradição. "Foi 

desde meu pai, minha mãe. Meus avós. Seu Aurino e Dona Dalva", relembra 

Dioneia. 

A fala de Dionéia é um retrato da continuidade geracional na Vila Juerana. 

Por lá, jovens, crianças, mulheres e os mais antigos descendentes de Dalva, têm a 

certeza de que o boi seguirá brincando, caso não haja uma força externa o 

aniquilando, como o exemplo do Porto Sul. Ela continua o depoimento exaltando as 

mulheres do grupo. "Tem Cosmira, tem Lucineide, Thaís, tem minha mãe que ajuda 

a arrumar todos os bichos, que é Joélia, tem Tia Adená, tem Tia Madalena, que hoje 

apesar de tá em cadeiras de roda ela acompanha o boi, a gente vai carrega, tá ali 

sempre presente (sic)" (Dionéia, s. d.), conta.  

Bianca Maria Santana de Brito teve acesso à filosofia banto de Bunseki 

Fu-Kiau, quando Tiganá Santana, em sua tese de doutorado traduziu a principal 

obra do autor congolês: A filosofia africana dos bantu-kongo. A obra e Fu-Kiau reúne 

53 kinganas, sendo o de número 2 o que mais nos interessa agora. Intitulado Kanda 

diasâla nsâng n´kènto ka ditûmbukanga ko, em kikongo, ele é traduzido por Santana 

como "o feminino é a vida (Deus) em e ao redor de nós", assim explicado por 

Fu-Kiau: 

Enquanto houver um 'rebento' dentro da comunidade, ela 
não poderá ser aniquilada. A presença de uma mulher na 
comunidade é o símbolo da continuidade da vida nessa 
comunidade, e, ao contrário, a ausência é o símbolo de 
seu término (Santos, 2019).  
  

Brito, ao interpretar Fu-Kiau, conecta o papel das mulheres negras dentro da 

cultura banto do ponto de vista biológico, de dar a luz aos "descendente de uma 

comunidade", e do papel que elas exercem como "guardiãs" para que exista "terra e 

pessoas" nesta comunidade. Empírica e filosoficamente, as mulheres são as 

guardiãs da vida, das pessoas e das comunidades.  

152 



A autora explica que na língua kikongo, kanda tem o significado de 

comunidade, e tem o sentido de uma "família que extrapola a consanguinidade".   

Essa família, para a cultura banto, é composta por mortos, vivos e estrangeiros que 

passem a ser reconhecidos como parte da comunidade". 

Quem me levou até Dona Val foram as mulheres da banda Mulheres em 

Domínio Público, que faz um trabalho de pesquisa e releitura de canções antigas da 

região cacaueira baiana a partir do encontro com trabalhadoras e mestras que 

exerciam a prática cultural. Foram as quatro mulheres da banda, especialmente 

Tacila, que me levaram até Dona Val, Dona Adená e Dona Judith.  

Ao acessar o repertório por quem de fato vivenciou as canções em sua vida 

no campo, a banda criada em 2011 incrementou experiências próprias que também 

se conectam com a ancestralidade na região. Desses encontros, saíram releituras 

musicais de 16 cantigas que deram origem ao primeiro projeto musical do grupo, 

intitulado Sindô lê lê. 

  

Esse trabalho de releitura dos cantos de trabalho da 
lavoura cacaueira, das lavadeiras e marisqueiras, 
remonta aos nossos antepassados, as nossas 
ancestralidades. Ele traz isso de volta. Ele faz a gente ter 
acesso a uma história que não foi contada inclusive nos 
livros de história. Das pessoas que vieram para cá, 
muitos migrantes de outros estados e que trouxeram 
suas culturas permeadas nesses cantos de trabalho. 
Então, a gente entende também como um trabalho 
político. A gente traz essas histórias não contadas por 
meio da música, por meio dessas releituras, cantos que 
poetizam a vida. Então a gente também quer contribuir 
no sentido de tornar isso presente (Tacila, entrevista 
pessoal, 2024). 
  

As mulheres da banda têm uma atuação solitária e valorosa no sentido de 

preservar esses cantos da região que “poetizam a vida”. A região é escassa de 

iniciativas que se propõem a reunir e estimular mestras e mestres para relembrar 

letras esquecidas, nem que sejam pequenos trechos. Nota-se no trabalho da banda 

um esforço de reparação da própria história da região cacaueira, valorizando o papel 

que as mulheres exerceram e ainda exercem para a não aniquilação da cultura e da 

ancestralidade inerente à territorialização da região.   

153 



É observado que além de estimular a memória e a arte da composição nas 

mestras e cantadoras que encontram, visibilizando as canções, as mulheres dão 

banda ajudam no agendamento de apresentações, entrevistas a imprensa, e no uso 

das redes sociais para a divulgação dos trabalhos. Tacila Mendes, uma das 

lideranças da banda, foi quem viabilizou a presença de Dona Adená e Dona Val na 

novela Renascer e quem ajudou na criação dos perfis nas redes sociais da antiga 

lavadeira e do Boi da Vila Juerana. Até hoje ela administra e constrói postagens em 

coletivo.  

Em abril de 2024, o primeiro álbum autoral lançado por Dona Val, intitulado 

Luz Acesa, teve o auxílio e a produção musical da banda. “São 7 canções e eu 

escolhi todas. Coisa que vinha na cabeça eu mandava no papel (sic)”, conta Dona 

Val. Aqui a música que dá nome ao disco: 

  

Eu quero ser luz acesa 
Luz Acesa 
e pra sempre vou brilhar 
vou brilhar 
pra clarear o caminho 
o caminho 
onde o amor passar (Val, 2024).  

  

As músicas do álbum têm versos sofisticados e se abrilhantam na sua voz, 

como neste caso: 

  

Menina ô menina, 
Porque estás a chorar 
Vamos dar uma voltinha 
Para essa dor passar 
  
Chorar não adianta 
Vem correndo em abraçar 
O amor não sai com lágrimas 
É preciso acreditar (Val, 2024).  

  

Dona Val diz não conhecer ninguém que esteja vivo e se lembra hoje de 

músicas de roça. Mas logo levanta nomes de algumas pessoas que podem lembrar, 

como duas de suas irmãs. Uma delas também vive em Salobrinho, com 97 anos, 

mas a memória é pouca. "Já tá chamando a filha de mãe", descreve Valderez. 

154 



Mesmo assim, Dona Val conta que a neta dela diz que viu sua avó cantando uma 

música, da qual não esqueceu: 

  

Mandei caia meu sobrado 
Mandei, mandei, mandei 
Mandei caia de amarelo 
Caiei, caiei, caiei (Val, 2024).  

  

A letra, de domínio público, descreve o ato de mandar pintar um sobrado, 

uma morada, e a ação de pintar com cal (caiar). "Sobrado era uma casa por cima da 

outra", conta Dona Val. Essa era uma música cantada por seu grupo na beira do Rio 

Cachoeira. "Tinha outras aqui, éramos 20, mas foram embora", conta. "Era lavando 

roupa naquela alegria", completa. Sobre a continuidade da prática, ela conta que vai 

passando o conhecimento das cantigas para as mulheres mais jovens da igreja que 

demonstram interesse: 

  

Eu tô aqui cantando, agora amanhã eu não sei. É como 
sempre eu falei na igreja, quando eu chegava para 
cantar. As meninas sempre queriam cantar comigo. E eu 
dizia: eu estou ensinando vocês. Porque eu tô ficando 
velha. Quando eu sair e não aguentar mais, aí já tem 
vocês pra sustentar, o certo é isso (Valderez, entrevista 
pessoal, 2024). 

  

No caso dos Tupinambá, além da busca de manutenção da cultura dos 

cantos em rituais, festas e ações políticas, essa ancestralidade conduzida pelos 

encantados faz parte de um universo pedagógico de professores e professoras 

indígenas na Região Cacaueira Baiana.   

Isso é evidenciado na forma como o momento da Peregrinação em Memória 

dos Mártires é trabalhado na sala de aula, destacando uma reflexão sobre a questão 

da terra. Nessa metodologia diferenciada, os alunos “criam novas músicas e/ou 

ilustram textos que falam da nossa história e dos massacres”, como coloca Akauã 

em Cantando as culturas indígenas (2013): 

  

É um momento de ajudá-los a compreender melhor por 
que muitos não gostam de assumir que são Tupinambá e 
daí perceber a importância de se assumir como índio, 

155 



pois temos direitos garantidos na constituição e por 
causa disso devemos não só nos assumir mas também 
passar essa cultura de geração em geração (Akauã, 
2013, p. 40). 

  

Nhenety Kariri-Xocó, um dos 60 professores que atuam em 23 comunidades 

do Território explica a missão dos docentes em torno da pedagogia dos cantos 

Tupinambá: 

  

Como professor ou a professora da Educação Escolar 
Indígena é aquele(a) que aprende, que mostra e que 
lembra. Existimos hoje graças aos nossos ancestrais, 
logo, devemos cantar para a tradição continuar. Os 
jesuítas, o poder do Clero, da Monarquia, das Forças 
Armadas, dos Governos, entre outros, tiraram a cultura 
indígena do Nordeste, através da imposição de leis e 
educação, agora através da Nossa Educação, nós vamos 
resgatá-la. Nós somos os construtores e construtoras da 
educação que queremos para nossos descendentes. 
Devemos cantar e gravar para que os jovens ouçam. É 
cantando que se aprende a viver!  (Kariri-Xocó, 2013, p. 
4). 

  

Sobre a preservação da memória das cantorias, Pé de Galo traz o exemplo 

da filha que começou a cantar depois que foi instalado o chuveiro quente: "Ai me 

deu vontade de cantar dentro do banheiro", diz. Esse caso demonstra que enquanto 

alguns filhos dos mais velhos na Costa do Cacau estão na igreja evangélica, outros 

preservam e cultivam a prática do canto, incentivando seus pais. Pé de Galo deixa a 

entender que esse espaço em que a conversa é feita para a pesquisa, mesmo 

descontraído e repleto de causos, não induz a memória a se lembrar das cantigas. 

São nos lapsos do cotidiano e nos ambientes de sossego e tranquilidade, como na 

roça ou no chuveiro, que para ele, as lembranças retornam.  

Em geral, na visão dos guardiões e guardiãs da memória dos dois cantos, 

como ele, a questão da continuidade tem, em geral, visões mais e menos otimistas. 

Pode-se constatar uma dicotomia. Por um lado, lamentações e nostalgia com a 

perda da memória e o desinteresse das novas gerações com essas cantorias; por 

outro, desapego e aceitação ao ver essas letras tomarem novos formatos, com 

156 



instrumentos e ritmos modernos e mixados, e escritos distintos, às vezes 

preservando ou não a melodia.  

As músicas de domínio público têm essa característica. Por não se identificar 

a autoria e por serem muito antigas, percorrem a história e os cantantes vão 

mudando trechos de suas letras. Em geral, o que se trocam são poucas palavras, o 

sentido e a mensagem da canção não se perdem. É uma espécie de telefone sem 

fio em que a essência e a melodia da música não costumam se modificar. 

Ivone diz que a única pessoa que conhece Cacau é Boa Lavra no entorno da 

comunidade do Corisco é ela. Aprendeu a música depois de ver no remake de 

Renascer. Falando com gosto do aprendizado de uma nova canção sobre o seu 

cacau, e de toda a região, valoriza a produção da Globo: "Tem criatividade, a pessoa 

que tem interesse aprende alguma coisa". Antônio complementa apoiando a opinião 

da companheira: "A novela é boa porque eles escolhem aquelas músicas que estão 

em extinção e eles colocam ali pra dar força", diz. 

Mattar (2025) traz uma história interessante sobre a continuidade das 

cantigas populares e como elas viajam por entre as regiões, no caminhar de seus 

cantadores. Ela traz como exemplo uma variação da mesma Cacau é boa lavra que 

chegou a ela por um trabalhador do sertão da Bahia, ao voltar de um período de 

trabalho temporário no sul da Bahia. Nesses casos, o telefone sem fio vai adquirindo 

um novo modo de cantar, adaptado a cada região.  Essa é a variação de Cacau é 

boa lavra que foi enviado pelo trabalhador a ela pelo trabalhador, por áudio de 

Whatsapp: 

  

Eu vou plantar cacau  
para nós colher  
na safra do verão.  
Eu vou vender 
Eu vou plantar cacau (Mattar, 2025).  

  

Esse redesenho orgânico das cantigas e sem apego a uma forma 

estabelecida do passado conduz a visão de vaqueiros aboiadores retratados no 

filme Aboio (2006), de Marília Rocha. Um deles, ao pensar sobre o futuro dos 

157 



aboios, faz uma reflexão mais ampla sobre a incapacidade de estaticidade do 

universo:  

A hora que o universo nasceu ele começou a se dissipar. 
Tudo que é, que existe, tudo que é criação dentro da 
ordem material vai surgir, e no instante que surgir, 
começa a morrer. Não há nada novo debaixo do sol. 
Tudo que já foi está por vir, e tudo que virá já foi (Aboio, 
2006, s. p.). 

  

Mesmo não tendo a mesma visão de alguns trabalhadores de Serra Preta 

(BA), retratados no filme A Bata do milho (2023), que acreditam que em relação aos 

cantos de roça  ‘sempre fica aquelas crianças ocupando o nosso lugar”, este outro 

vaqueiro do filme de Rocha propõe um caminho que talvez mais simboliza a relação 

íntima das cantigas populares, no caso dele o aboio, com a saudade e as 

inconstâncias do tempo: “Não olhar com uma visão de saudade, sentindo que a 

gente tá perdendo as nossas coisas, porque na verdade essas coisas vão se 

transformando em outras”.  

158 



8.​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

Na Costa do Cacau, os sambas de roça também são sambas de terreiro. As 

músicas cantadas no trabalho, como percebido por aqui, não necessariamente 

remetem somente ao manejar da roça, a exaltação do cacau, da colheita, da “boa 

lavra”, também falam de paixão, são versos rimados, falam da conquista de um 

amor, e da partida, igual o zabelê de Dona Judith. Na circular entre pessoas, 

territórios e temporalidades, as músicas da região atravessam diferentes espaços: a 

roça, o terreiro, a festa religiosa, o mutirão, as margens do rio Cachoeira, as 

retomadas do povo tupinambá.  

Entender os cantos populares como expressão do processo de 

territorialização de famílias rurais e de comunidades tradicionais na microrregião 

Ilhéus–Itabuna foi o eixo que organizou este trabalho. Ao longo do trabalho de 

campo, tornou-se evidente que essas cantorias sobrevivem e não podem ser 

tratadas como práticas estáticas ou encaixadas em classificações rígidas dentro do 

campo comunicacional, pois caminham de acordo com a fluidez dos diferentes 

sujeitos e territórios que as acolhem e reproduzem. É sabido, portanto, que os 

cantos vão e voltam no tempo, mudando frases, estrofes, e as próprias pausas 

musicais. Chegam novos cantadores, cantadoras, e há sempre um lugar onde 

guardiãs e mestras da cultura popular guardam esse tesouro da "encantaria". Dona 

Val, por exemplo, guarda em seu caderninho.   

O que poderia ser lido como “desaparecimento”, a partir do pessimismo 

coerente exposto por León Hirszman em Cacau (1974), que destacou a 

modernização capitalista no meio rural e os meios de comunicação como agentes 

potentes para a desagregação das cantigas populares nas décadas seguintes, 

precisa ser compreendido agora, no contexto da região cacaueira baiana, como uma 

transformação cíclica. É atribuído aqui um nome de “pessimismo coerente”, pois não 

é que Hirszman, a quem a academia e o povo brasileiro devem sempre agradecer o 

registro único e singular das esquecidas cantigas cacaueiras, estivesse errado 

nessa afirmação. Essa premissa, de fato, cinquenta e um anos mais tarde da 

gravação do curta em Itabuna (BA), se realizou em diferentes culturas agrícolas 

159 



onde os cantos se manifestaram na lavoura. Acrescenta-se ainda que na produção 

de cacau no sul da Bahia esses efeitos foram ainda mais severos por conta da crise 

da vassoura-de-bruxa, que gerou o esvaziamento das roças, o extermínio de 

coletividades e o acirramento do controle de empresas multinacionais sobre a 

cadeia do cacau na região.  

Como percebido durante esta dissertação, a hegemonia das moageiras 

internacionais na Costa do Cacau contribuiu para a informalidade e a proliferação da 

parceria agrícola, relação de trabalho que, em boa parte da região, gerou uma 

condição de endividamento permanente ao trabalhador rural, o elo mais fraco da 

cadeia. Com a fragmentação do tecido comunitário e o isolamento dos 

trabalhadores, a reza matinal de Dermeval e o canto gospel entoado na poda dos 

galhos dos cacaueiros são o vestígio de um canto que se deslocou para a fé, mas 

não mais para a coletividade. Mas apesar desse cenário de precariedade de vida e 

de perda cultural, entende-se que retratar a vida dos meeiros do cacau e de suas 

famílias, exaltando sua presença como sujeitos que existem e constroem a região, e 

não apenas como números que ilustram as desigualdades históricas do campo 

brasileiro, é uma necessidade crucial dentro do escopo da pesquisa acadêmica, tão 

carente de trabalhos e abordagens humanas sobre esse grupo social. 

Soma-se ao universo da exploração laboral, a presença das igrejas 

evangélicas como outro elemento inibidor para a manifestação dos cantos 

tradicionais na região. Isso observado tanto entre os meeiros quanto em 

comunidades tradicionais. Assimila-se a partir do trabalho de campo que o canto de 

roça, por carregar uma cosmovisão ligada ao encantado, ao terreiro e às 

ancestralidades afroindígenas, torna-se alvo de deslegitimação ou é proibido. O 

caso de Dona Judith em Olivença, das filhas que “não querem saber de nada”, é 

emblemático nesse contexto.   

O que talvez esta pesquisa pode acrescentar ao anunciado por Hirszman é 

que ocorreu um enfrentamento a essa tentativa de apagamento, que de certa forma, 

mesmo impactado pelo desenvolvimento capitalista, a modernidade, e pelo 

neopentecostalismo, conseguiu reinventar espaços de sociabilidades. Nesse 

sentido, mesmo ameaçada, a cultura dos cantos da população afro-indígena que 

160 



construiu a região cacaueira da Bahia não se extingue simplesmente: ela se 

reconfigura, viaja, se adapta e cria sentidos, desde que haja território e coletividade 

para sustentá-la.  

Um dos elementos que justificam essa continuidade da presença de canções 

de roça e do folclore regional, seja as letras antigas ou composição de letras novas, 

alinhadas ao presente, mas que mantém o formato de canto responsorial, é a 

permanência do imaginário do cacau como signo da feição do trabalho rude na roça 

e de uma vida cotidiana dos que vivem e morrem pelo fruto (Rocha, 2008). 

Trabalhador rural e mestre da cultura popular de Serra Grande, em Uruçuca (BA), 

Cascudo ainda hoje faz composições relacionadas à prática da colheita e outras 

etapas da produção do fruto, como nesse exemplo abaixo: 

  

O cacau tá maduro, nós tem que colher. 
Vamos quebrar, secar, e vender 
Eu cavei um buraco, botei a semente,  
pra sustentar a família da gente (Cascudo, s. d.).  

 

      Mas talvez o fator central para a permanência dessas cantigas é que elas se 

deslocaram. Migraram, sobretudo, para espaços onde a coletividade ainda se 

sustenta: nos territórios indígenas e quilombolas, em assentamentos da Reforma 

Agrária.  Permanecem vivas ali onde a vida comum ainda é possível, onde a luta 

pela terra se transforma em uma luta coletiva mais ampla por território, não somente 

no seu sentido econômico e espacial, mas em uma multiplicidade que envolve a 

defesa da vida em comunidade e das heranças culturais afro-indígenas inerentes a 

formação da região.   

         São cantos que territorializam, reafirmam uma prática de resistência. Entre os 

Tupinambá, eles orientam a ação política e ritual, ecoam as vozes dos encantados e 

acompanham a defesa das terras retomadas. No Quilombo João Rodrigues, 

embelezam a memória, estão associados à vida comunitária, às festas de santos, 

aos adjuntos, à conquista de um amor, à pesca no Rio de Contas, e tudo que forma 

sua identidade de comunidade ancestral. Na Vila Juerana, os cantos do Bumba Meu 

Boi sobrevivem a gerações: nas mulheres, nas crianças e nos filhos de Dona Dalva. 

Por lá, a tradição é cuidada e amada. E ajuda a preservar o mangue. 

161 



Assimila-se, portanto, que esse formato de resistência dos povos da região 

não é direcionado somente contra a assimilação cultural imposta pelo neoliberalismo 

e pelo agronegócio cacaueiro, mas envolve uma luta colocada, sobretudo, pelo 

direito ao território e seus universos simbólicos e formulário de vida e coletividade. 

Embora os exemplos não sejam numerosos, compreende-se que há grupos sociais, 

seja trabalhadores do cacau destruídos pela crise, indígenas expulsos que 

retomaram terras, descendentes de ex-escravizados que se reconheceram 

quilombolas, que conseguiram sobreviver e se colocar como sujeito de direitos 

mesmo em frente a grande crise da história do cacau e a décadas de exploração e 

precarização laboral construída desde a época dos coronéis. Essas populações só 

conseguiram formar coletividades não manipuladas pelo capital internacional e 

imobiliário que avança sobre a região pois em sua origem e herança ancestral 

reconstitui seus territórios no corpo, na roda, nos movimentos, nas sonoridades, nos 

sacrifícios rituais, elementos que se configuram dentro de experiências de terreiro. 

Em seu anúncio oficial sobre a decisão do Governo Federal em assinar a 

portaria declaratória da T.I Olivença, a Teia dos Povos interpreta o avanço na 

demarcação juntamente com as outras dez terras indígenas, como um marco que 

ultrapassa a conquista jurídica, mas reafirma o resultado como fruto de uma aliança 

mais ampla entre povos e movimentos em luta. A resistência Tupinambá contra 

empreendimentos imobiliários, como o Resort Vila Galé, e décadas de roubo de 

terras, violência, é compreendida pela Teia como expressão de uma luta que “existe 

e resiste”, mas que também se articula com outras frentes de emancipação. 

 “Todo mundo junto numa luta só”. A fala da mesta tupinambá de Olivença, 

Nádia Akawa, que reivindica a unidade com palestinos, povos negros, MST e 

demais sujeitos coletivos, reforça essa leitura de que a demarcação é resultado da 

convergência de forças que defendem territórios, modos de vida e projetos de futuro 

ancorados na autonomia dos povos 

A assinatura da portaria declaratória do povo indígena alerta que há um 

sentido e uma importância real em aprofundar o estudo da relação intrínseca entre 

as manifestações culturais da Costa do Cacau, notadamente os cantos, e os 

processos de territorialização vivenciados hoje por comunidades na região. 

162 



Entende-se que há um cenário de disputas e de busca pela reafirmação de uma 

identidade coletiva massacrada por violências trabalhistas e por um apagamento 

cultural e simbólico, em que os cantos se manifestam como parte fundamental da 

luta pela memória, da identidade e da resistência cultural e comunicativa. Esses 

cantos, como foi visto durante a pesquisa, atuam diretamente nos processos de 

construção e defesa dos territórios, a exemplo de sua importância em manifestar a 

voz dos encantados nos rituais que guiam a luta política do povo Tupinambá. Em 

suma, o canto vive onde o trabalho permanece coletivo, onde a dignidade da vida 

em território permite conversar, rir, brincar e criar em conjunto.  

      Se nas grandes fazendas de cacau da região, os cantos desaparecem pela 

extinção do trabalho coletivo, nos territórios onde há vida comunitária em 

abundância, os cantos se reinventam, multiplicam-se e permanecem. Não 

necessariamente com as mesmas letras, arranjos ou finalidades de antes, mas 

integrando a continuidade histórica de uma ancestralidade que se nega a ser 

exterminada.  

Ao percorrer esse percurso entre a oralidade dos mais velhos e mais velhas e 

as marcas simbólicas do mundo moderno, esta pesquisa se entende como uma 

contribuição à preservação da memória e da oralidade na Costa do Cacau, não 

apenas por registrar cantos, causos e conversas que correm o risco de desaparecer, 

mas por reconhecer sua centralidade na construção de mundos, de identidades e de 

vínculos sociais. É um alento descobrir que, em uma região marcada pela 

exploração agroexportadora, pela violência fundiária, pela expulsão de comunidades 

e pela força homogeneizante da modernização neoliberal, há cantos que revelam 

caminhos de resistência territorial, cultural e comunicativa para as novas gerações. 

  

 

  

 

163 



REFERÊNCIAS 

A BATA DO MILHO. Direção de Eduardo Liron; Renata Mattar, 2023. (16min). 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=SRK2ngCRjg4. Acesso em: 8 
dez. 2025 
  
ADONIAS FILHO. Luanda Beira Bahia. São Paulo: Editora Record, 1975 

  
AKAUÃ, Nádia. Tupinambá de Olivença. In: GERLIC, Sebastián (org). Cantando as 
culturas indígenas. [s.l.]: Thydéwá, 2013. p. 41. Disponível em: 
https://www.thydewa.org/wp-content/uploads/2013/12/CANTANDO-web-2013.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
ALARCON, Daniela Fernandes et al. Os donos da terra. São Paulo: Elefante em 
quadrinhos, 2020.  

  
AMADO, Jorge. Cacau. São Paulo: Companhia das Letras, 1933. 

  
AMADO, Jorge. Gabriela, cravo e canela. São Paulo: Edição Econômica, 2012.  

  
AMADO, Jorge. São Jorge dos Ilhéus. São Paulo: Companhia das Letras,2010.  

  
AMADO, Jorge. Terras do sem-fim. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.  

  
AMADO, Jorge. Tocaia grande: a face obscura. São Paulo: Companhia das Letras, 
2008.  

  
AMORIM, Gessica. A conversão da última umbandista do quilombo Teixeira. 
[s.l]: Marco Zero Conteúdo, 24 abril de 2023. Disponível em: 
https://marcozero.org/a-conversao-da-ultima-umbandista-do-quilombo-teixeira/. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
ANDRADE, Mário de. Música brasileira. Natal (RN): A república, 05 agosto de 
1928. Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/imburana/article/view/10062/7132. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
ASMAR, Selem Rachid. Sociologia da microrregião cacaueira. Itabuna (BA): 
Itagrafe, 1983.  

   
BAIARDI, Amilcar. Subordinação do trabalho ao capital na lavoura cacaueira da 
Bahia. São Paulo: Hucitec, 1984.  

  
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 2012.   

  
BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaio sobre a relação do corpo com o 
espírito. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

  
BIAVASCHI, Magda Barros. O direito do trabalho no Brasil – 1930/1942: a 
construção do sujeito de direitos trabalhistas. 2005. Tese (Doutorado em Economia 

164 

https://www.youtube.com/watch?v=SRK2ngCRjg4
https://www.thydewa.org/wp-content/uploads/2013/12/CANTANDO-web-2013.pdf
https://marcozero.org/a-conversao-da-ultima-umbandista-do-quilombo-teixeira/
https://periodicos.ufrn.br/imburana/article/view/10062/7132


Aplicada) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005. Disponível em: 
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/369804. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Festas de trabalho. Salto para o futuro, n. 2, 2007.  

  
BRASIL. Decreto n. 4.780, de 27 de dezembro de 1923. Estabelece penas para os 
crimes de peculato, moeda falsa, falsificação de documentos, e dá outras 
providências. Brasília: Diário Oficial da União, 1923. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/historicos/dpl/DPL4780-1923.htm. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
BRASIL. Decreto n. 59.566, de 14 de Novembro de 1966. Regulamenta as Seções 
I, II e III do Capítulo IV do Título III da Lei nº 4.504, de 30 de novembro de 1964, 
Estatuto da Terra, o Capítulo III da Lei nº 4.947, de 6 de abril de 1966, e dá 
outras providências. Brasília: Diário Oficial da União, 17 Novembro de 1966. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/antigos/d59566.htm. 
Acesso em: 8 dez. 2025 
  
BRASIL. Decreto-lei n. 5.452, de 1 de Maio de 1943. Aprova a Consolidação das 
Leis do Trabalho. Brasília: Diário oficial da União, 1943. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del5452.htm. Acesso em: 8 dez. 
2025 

  
BRASIL. Lei n. 4.504, de 30 de novembro de 1964. Dispõe sobre o Estatuto da 
Terra, e dá outras providências. Brasília: Diário oficial da União, 30 de novembro 
de 1964. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l4504.htm. Acesso 
em: 8 dez. 2025 

  
BRASIL.; MINISTÉRIO DO TRABALHO. Inspeção do trabalho, 2025. Disponível 
em: 
https://qlik-publico.paineis.gov.br/extensions/radar-trabalho-infantil/radar-trabalho-inf
antil.html. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
CALDEIRA, Clovis. Mutirão: formas de ajuda mútua no meio rural. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1956. Disponível em: 
https://brasilianadigital.com.br/colecao-brasiliana/obra/296/mutirao-forma-de-ajuda-m
utua-no-meio-rural. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
CAMARANO, Ana Amélia.; ABRAMOVAY, Ricardo. Exodo rural, envelhecimento e 
masculinização no Brasil: panorama dos últimos cinquenta anos. Revista Brasileira 
de estudos de População, [s.l.], v. 15, n. 2, 1998. Disponível em: 
https://www.rebep.org.br/revista/article/view/404. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
CANDIDO, Antônio. Os parceiros do Rio Bonito: estudo sobre o caipira paulista e 
a transformação dos seus meios de vida. São Paulo: Livraria duas cidades, 1979.   

  
COMISSÃO EXECUTIVA DO PLANO DA LAVOURA CACAUEIRA – CEPLAC. 
Diagnóstico socioeconômico da Região Cacaueira. Boletim Técnico, Ilhéus, 
1976.  

  

165 

https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/369804
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/historicos/dpl/DPL4780-1923.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/antigos/d59566.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del5452.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l4504.htm
https://qlik-publico.paineis.gov.br/extensions/radar-trabalho-infantil/radar-trabalho-infantil.html
https://qlik-publico.paineis.gov.br/extensions/radar-trabalho-infantil/radar-trabalho-infantil.html
https://brasilianadigital.com.br/colecao-brasiliana/obra/296/mutirao-forma-de-ajuda-mutua-no-meio-rural
https://brasilianadigital.com.br/colecao-brasiliana/obra/296/mutirao-forma-de-ajuda-mutua-no-meio-rural
https://www.rebep.org.br/revista/article/view/404


COSTA, Francisco Mendes. Políticas públicas e atores sociais na evolução da 
cacauicultura baiana.2012. Tese (Doutorado em Ciências) – Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2012. Disponível em: 
https://institucional.ufrrj.br/portalcpda/files/2018/08/2012.tese_.Francisco-Mendes-Co
sta.pdfAcesso em: 8 dez. 2025 

  
COSTA, Francisco Mendes.; SOARES, Naisy Silva (orgs). Cacau: riqueza de 
pobres. Ilhéus (BA): Editus, 2016. Disponível em: 
https://www.uesc.br/editora/livrosdigitais2016/cacau_riqueza_pobres.pdf Acesso em: 
8 dez. 2025 

  
COSTA, Luiz Claudio Zumaeta. Os “esquecidos” do cacau: trabalhadores rurais no 
município de Camacan – Bahia. In: SEMINÁRIO CULTURA E POLÍTICA NA 
PRIMEIRA REPÚBLICA: CAMPANHA CIVILISTA NA BAHIA, 2010. Anais [...], 
UESC, 2010. Disponível em: 
https://www.uesc.br/eventos/culturaepolitica/anais/claudiozumaeta.pdf.  Acesso em: 
8 dez. 2025 

  
COSTA, Thalles Gomes Camêllo. Cantos de trabalho no cinema brasileiro: uma 
análise das obras de Humberto Mauro e Leon Hirszman. 2015. Dissertação 
(Mestrado em Meios e Processos Audiovisuais). – Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2015. Disponível em: 
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27161/tde-17112015-105208/publico/THALL
ESGOMESCAMELLODACOSTA.pdf. Acesso em: 8 dez. 2025 
 
DANTAS, Fred. Cantos de Trabalho. Palestra realizada no Teatro Sesc Senac 
Pelourinho. Salvador: jul. 2015. 

  
DANTAS, Emiliano Ferreira. Os Meeiros do Cacau do Sul da Bahia: trabalho, 
corpo e documentação. 2014. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12015. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
DOIS RIACHÕES: Cacau e liberdade. Direção de Felipe Abreu.; Patrícia Moll. São 
Paulo: Produção Margem Sul, 2020. (10min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ShXMv4rn9iE. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
DUARTE, Eduardo. O Gesto monumento, a essência do fazer político. Revista 
Mídia e Cotidiano, [s. l.], v. 12, n. 3, 2018. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/midiaecotidiano/article/view/13264/0. Acesso em: 8 dez. 
2025 

  
DUARTE, Fernando. O lado sombrio do chocolate que você come. 7 julho de 
2022, BBC News Brasil. Disponível em: 
https://www.bbc.com/portuguese/geral-62067426.  Acesso em: 8 dez. 2025 

  
FERREIRA, Joelson.; FELÍCIO, Erahsto. Por terra e território: caminhos da 
revolução dos povos no Brasil. [S. l]: Teia dos Povos, 2021. 

  
FLICK, Uwe. Qualidade na pesquisa qualitativa. Porto Alegre: Artmed, 2009.  

166 

https://institucional.ufrrj.br/portalcpda/files/2018/08/2012.tese_.Francisco-Mendes-Costa.pdf
https://institucional.ufrrj.br/portalcpda/files/2018/08/2012.tese_.Francisco-Mendes-Costa.pdf
https://www.uesc.br/editora/livrosdigitais2016/cacau_riqueza_pobres.pdf
https://www.uesc.br/eventos/culturaepolitica/anais/claudiozumaeta.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27161/tde-17112015-105208/publico/THALLESGOMESCAMELLODACOSTA.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27161/tde-17112015-105208/publico/THALLESGOMESCAMELLODACOSTA.pdf
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12015
https://www.youtube.com/watch?v=ShXMv4rn9iE
https://periodicos.uff.br/midiaecotidiano/article/view/13264/0
https://www.bbc.com/portuguese/geral-62067426


  
FONSECA, Joyce.; HACKBARDT, Geanini. Zé pinto, um cantador da 
agroecologia. 10 outubro de 2018. [s.l.]: Movimento dos trabalhadores rurais sem 
terra, 2018. Disponível em: 
https://mst.org.br/2018/10/10/ze-pinto-um-cantador-da-agroecologia/. Acesso em: 8 
dez. 2025 

  
FREITAS, Antonio Fernando Guerreiro. Os donos dos frutos de ouro. 1979. 
Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Universidade Federal da Bahia, 
Salvador, 1979. Disponível em: 
https://ppgh.ufba.br/sites/ppgh.ufba.br/files/3_os_donos_dos_frutos_de_ouro.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
FREITAS, Antonio Fernando Guerreiro.; PARAÍSO, Maria Hilda Baqueiro. Caminhos 
ao encontro do mundo: a capitania, os frutos de ouro e a princesa do sul, Ilhéus 
1534-1940. Ilhéus: Editus, 2001.  

  
FURTADO, Celso. Formação econômica do Brasil. 32 ed. São Paulo: Companhia 
Editora Nacional, 2003. Disponível em: 
https://www.unirio.br/cchs/ess/Members/morena-marques/formacao-social-do-brasil/
Celso%20Furtado%20-%20Formacao%20Economica%20do%20Brasil.pdf/view. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
GARCIA, Silvio Marques.; GARCIA. Daiene Kelly. A proteção ao trabalhador em 
contratos de arrendamento e parceria rural utilizados para ocultar vínculo de 
emprego. Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Franca, Franca (SP), v. 
12, n. 2, 2017. Disponível em: 
https://www.revista.direitofranca.br/index.php/refdf/article/view/496/pdf. Acesso em: 8 
dez. 2025 

  
GENRO FILHO, Adelmo. O segredo da pirâmide: para uma teoria marxista do 
jornalismo. 1987. Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Universidade Federal de 
Santa Catarina, Florianópolis, 1987. Disponível em: 
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/75390. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
GIANELLI, Carlos Gregório dos Santos. Quando a Natureza rege: relatos de cantos 
de trabalho. História Oral, [s.l], v. 15, n. 1, 2012. Disponível em: 
https://www.revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/241. Acesso em: 8 
dez. 2025 

  
GUIMARÃES, Eduardo Alfredo Morais. Uma história diferente do cacau na Bahia: 
saga de desbravadores, quilombolas e a revolução verde. Salvador: Eduneb, 2019.  

  
HAESBAERT, Rogério. Da desterritorialização à multiterritorialidade. In: 
ENCONTRO DE GEÓGRAFOS DA AMÉRICA LATINA, 10., São Paulo. Anais [...] 
São Paulo, 2005. Disponível em: 
https://catedrataller.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/06/haesbaert-r-compila
cic3b3n-de-textos.pdf. Acesso em: 8 dez. 2025 

167 

https://mst.org.br/2018/10/10/ze-pinto-um-cantador-da-agroecologia/
https://ppgh.ufba.br/sites/ppgh.ufba.br/files/3_os_donos_dos_frutos_de_ouro.pdf
https://www.unirio.br/cchs/ess/Members/morena-marques/formacao-social-do-brasil/Celso%20Furtado%20-%20Formacao%20Economica%20do%20Brasil.pdf/view
https://www.unirio.br/cchs/ess/Members/morena-marques/formacao-social-do-brasil/Celso%20Furtado%20-%20Formacao%20Economica%20do%20Brasil.pdf/view
https://www.revista.direitofranca.br/index.php/refdf/article/view/496/pdf
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/75390
https://www.revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/241
https://catedrataller.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/06/haesbaert-r-compilacic3b3n-de-textos.pdf
https://catedrataller.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/06/haesbaert-r-compilacic3b3n-de-textos.pdf


HAMBURGUER, Esther.; GOMES, Thalles. Leon Hirszman e a trilogia dos Cantos 
de trabalho. Rumores,[s.l.], v. 11, n. 21, 2017. DOI: 
DOI:10.11606/issn.1982-677X.rum.2017.119406 

  
HIRSZAMAN, Leon. Cantos de trabalho: Mutirão, 1974. (13min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=a7IvubHceHQ. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
HOLANDA, Sérgio Buarque. Raízes do Brasil. 26 ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995.  

  
IANNI, Octavio. Relações de produção e proletariado rural. In: SZMRECÁNSKI, 
Tamás.; QUEDA, Oriowaldo. (orgs). Vida rural e mudança social. 3 ed. São Paulo: 
Editora Nacional, 1979.  

  
JUPARÁ. Frutos dourados. Tabuna: Jupará Records, 1995.  

  
KARIRI-XOCÓ, Nhenety. Prólogo. In: GERLIC, Sebastián (org). Cantando as 
culturas indígenas. [s.l.]: Thydéwá, 2013, p. 4. Disponível em: 
https://www.thydewa.org/wp-content/uploads/2013/12/CANTANDO-web-2013.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 
 
LINS, Marcelo da Silva. Os vermelhos nas terras do cacau: a presença comunista 
no sul da Bahia (1935-1936). 2007. Dissertação (Mestrado em História Social) – 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2007.. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/11488/3/Marcelo%20da%20Silva%20Lins.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
MACHADO FILHO, Aires da Mata. O negro e o garimpo em Minas Gerais. 
Curitiba: Editora APIG, 1943.  

  
MAHONY, Mary Ann. “Instrumentos necessários”; escravidão e posse de escravos 
no sul da Bahia no século XIX, 1822-1889. Afro-Ásia, Salvador, n. 25-26, p. 95-139, 
2001. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/21010/13610. Acesso em: 8 
dez. 2025 

  
MAHONY, Mary Ann. Um passado para justificar o presente: memória coletiva, 
representação histórica e dominação política na região cacaueira da Bahia. 
Cadernos de Ciências Humanas – Especiaria, Ilhéus, v. 10, n. 18, 2007.  

  
MARTIN-BARBERO, Jesus. Dos meios às mediações: comunicação, cultura e 
hegemonia. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 1997.  

  
MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004.  

  
MATTAR, Renata. Notas de entrevista pessoal, 2024.  

  
MEEIROS: um documentário Brasil de Fato. Direção de Pedro Aguiar Stropasolas.; 
Vitor Shimomura Spinelli, 2024. (20min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=cTikHQfPWH4. Acesso em: 8 dez. 2025  

168 

https://www.youtube.com/watch?v=a7IvubHceHQ
https://www.thydewa.org/wp-content/uploads/2013/12/CANTANDO-web-2013.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/11488/3/Marcelo%20da%20Silva%20Lins.pdf
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/21010/13610
https://www.youtube.com/watch?v=cTikHQfPWH4


MOREIRA, Anelize. Da escravidão à autonomia: o cacau agroecológico. 17 
Janeiro 2022. Outras mídias, 2022. Disponível em: 
https://outraspalavras.net/outrasmidias/da-escravidao-a-independencia-o-cacau-agro
ecologico/ 

  
ORGANIZAÇÃO INTERNACIONAL DO TRABALHO.; MINISTÉRIO PÚBLICO DO 
TRABALHO; ONG PAPEL SOCIAL. Cadeia Produtiva do Cacau-avanços e 
desafios rumo à promoção do trabalho decente: análise situacional. Brasil: OIT; 
MPT; Papel Social, 2018. Disponível em: 
https://www.ilo.org/sites/default/files/wcmsp5/groups/public/@americas/@ro-lima/@il
o-brasilia/documents/publication/wcms_817094.pdf 

  
PIAGET, Jean. A Epistemologia Genética. São Paulo: Editora Abril, 1983.   

  
RAMOS, Sara Martins. Stella do Patrocínio: entre a Letra e a Negra Garganta de 
Carne. 2022. Dissertação (Mestrado em Literatura Comparada). – Universidade 
Federal da Integração Latino-Americana, Foz do Iguaçu, 2022. Disponível em: 
https://dspace.unila.edu.br/server/api/core/bitstreams/be93d891-be44-407a-8593-04
81afacd726/content. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
REENCANTAR PARA O TRABALHO: a experiência no Assentamento Terra Vista 
(MST). Direção de Breno Terra; Bernard Belisário; Joelson Ferreira. Arataca (BA): 
Teia dos povos, 2022. (6min). Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=nrzlCGEZdXQ. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
REPÓRTER BRASIL. Trabalho escravo no cacau da Bahia. São Paulo: Repórter 
Brasil, 2020. Monitor #6. Disponível em: 
https://reporterbrasil.org.br/wp-content/uploads/2020/10/Monitor-6-Cacau-PT.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. São Paulo: Editora 
Unicamp, 2007.  

  
ROCHA, Lurdes Bertol.  A região cacaueira da Bahia - Dos coronéis à Vassoura 
de Bruxa: saga, percepção, representação. Ilhéus (BA): Editus – Editora da UESC, 
2008.  

  
SACRAMENTO, Valdinéa de Jesus. Mergulhando nos mocambos do Borrachudo 
– Barra do Rio de Contas (Século XIX). 2008. Dissertação (Mestrado em Estudos 
Étnicos e Africanos) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2008. Disponível 
em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/8754/1/dissertacao_valdinea_sacramento.pdf. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
SADHU, Santadarshan et al. Rapport Final de NORC: Évaluation des progès 
accomplis dans la réduction du travail des enfants dans les régions productrices de 
cacao de Côte d`oIvoire et du Ghana. NORC: Univerusty of Chicago, Outubre 2020. 
Disponível em: 
https://www.norc.org/content/dam/norc-org/pdfs/NORC%202020%20Cocoa%20Rep
ort_French.pdf . Acesso em: 8 dez. 2025.  

169 

https://outraspalavras.net/outrasmidias/da-escravidao-a-independencia-o-cacau-agroecologico/
https://outraspalavras.net/outrasmidias/da-escravidao-a-independencia-o-cacau-agroecologico/
https://www.ilo.org/sites/default/files/wcmsp5/groups/public/@americas/@ro-lima/@ilo-brasilia/documents/publication/wcms_817094.pdf
https://www.ilo.org/sites/default/files/wcmsp5/groups/public/@americas/@ro-lima/@ilo-brasilia/documents/publication/wcms_817094.pdf
https://dspace.unila.edu.br/server/api/core/bitstreams/be93d891-be44-407a-8593-0481afacd726/content
https://dspace.unila.edu.br/server/api/core/bitstreams/be93d891-be44-407a-8593-0481afacd726/content
https://www.youtube.com/watch?v=nrzlCGEZdXQ
https://reporterbrasil.org.br/wp-content/uploads/2020/10/Monitor-6-Cacau-PT.pdf
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/8754/1/dissertacao_valdinea_sacramento.pdf


  
SALGUEIRO, Wilberth. O que é literatura de testemunho (e considerações em torno 
de Graciliano Ramos, Alex Polari e André Du Rap). Matraga, Rio de Janeiro, v. 19, 
n. 31, 2012.  

  
SANTANA, Mauricio. Das áfricas aos quilombos: (re)pensando a história do 
povo negro no sul da Bahia. 2022. Dissertação (Mestrado em Estudos Africanos, 
Povos Indígenas e Culturas Negras) – Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 
2022. Disponível em: 
https://saberaberto.uneb.br/server/api/core/bitstreams/59b4bafd-4b1e-4bf3-8d66-bdf
7e5d0d346/content. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
SANTANA, Sandro Luiz Cardoso. Memória e esquecimento nos cantos de trabalho 
da Quixabeira. Extraprensa, São Paulo, v. 10, n. 2, 2017. Disponível em: 
https://doaj.org/article/80916303959c458bb81a7b273c29dc74. Acesso em: 8 dez. 
2025 

  
SANTOS, Antônio Bispo. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

  
SANTOS, Cristiane Batista da Silva. Histórias de africanos e seus descendentes 
no sul da Bahia. Ilhéus (BA): Editus, 2019. Disponível em: 
https://books.scielo.org/id/8n3jz/pdf/santos-9786586213218.pdf. Acesso em: 8 dez. 
2025 

  
SANTOS, Milton. Zona do cacau: introdução ao estudo geográfico. São Paulo: 
São Paulo Editora, 1957. Disponível em: 
https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/68/1/296%20PDF%20-%20OCR%20-%20%20R
ED.pdf. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana dos Bantu-Kongo por 
Bunseki Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 2019. 
Tese (Doutorado em Estudos da Tradução) – Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2019. Disponível em: 
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8160/tde-30042019-193540/publico/2019_Tig
anaSantanaNevesSantos_VCorr.pdf. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
SANTOS. Antônio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significados. Brasília, 
2015.  

  
SENNET, Richard. Juntos: os rituais, os prazeres e a política da cooperação. São 
Paulo: Editora Record, 2012. 

  
SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula 
Editorial, 2019. 

  
SODRÉ, Muniz. A ciência do comum: notas sobre o método comunicacional. 
Petrópolis, (RJ), Editora Vozes, 2014.  

  
SODRÉ, Muniz. A sociedade incivil: mídia, iliberalismo e finanças. Editora Vozes, 
2021.  

170 

https://saberaberto.uneb.br/server/api/core/bitstreams/59b4bafd-4b1e-4bf3-8d66-bdf7e5d0d346/content
https://saberaberto.uneb.br/server/api/core/bitstreams/59b4bafd-4b1e-4bf3-8d66-bdf7e5d0d346/content
https://doaj.org/article/80916303959c458bb81a7b273c29dc74
https://books.scielo.org/id/8n3jz/pdf/santos-9786586213218.pdf
https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/68/1/296%20PDF%20-%20OCR%20-%20%20RED.pdf
https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/68/1/296%20PDF%20-%20OCR%20-%20%20RED.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8160/tde-30042019-193540/publico/2019_TiganaSantanaNevesSantos_VCorr.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8160/tde-30042019-193540/publico/2019_TiganaSantanaNevesSantos_VCorr.pdf


SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Mauad 
Editora Ltda, 2019. 

  
SONOROS OFÍCIOS: cantos de trabalho: circuito 2015/2016. Rio de Janeiro: 
Departamento Nacional, 2015. Disponível em: 
https://www.academia.edu/29050993/Sonoros_ofícios_Cantos_de_trabalho_modos_
e_modas_na_atualidade_. Acesso em: 8 dez. 2025 

  
STROPASOLAS, Pedro Aguiar.; SPINELLI, Vitor Shimomura. Cacau Amado. 2018. 
Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Jornalismo) – Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2018. Disponível em: 
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/189491/Relatório_Pedro%20S
tropasolas%20e%20Vitor%20Shimomura.pdf?sequence=2&isAllowed=y. Acesso 
em: 8 dez. 2025 

  
TERRA VISTA. Direção de Pedro Aguiar Stropasolas; Noa Cykman, 2023. (19min) 

  
TERRA, Paulo Cruz. Músicas de trabalho no Mundo Atlântico. Outros Tempos, São 
Luís (MA), v. 3, n. 3, 2006. Disponível em: 
https://www.outrostempos.uema.br/index.php/outros_tempos_uema/article/view/392. 
Acesso em: 8 dez. 2025 

  
TVE Bahia. Quilombolas, cooperativismo, reuso de água e moqueca de surubim. 20 
Novembro de 2021. TVE Bahia: Rural produtivo, 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=Qmlx3-OyNd0.  

  
VEBLEN, Thorstein. A teoria da classe ociosa: um estudo econômico das 
instituições. São Paulo: Abril Cultural, 1987. Acesso em: 8 dez. 2025 
  
VIEIRA, José Haroldo Castro. CEPLAC: Uma experiência nova na agricultura 
brasileira. 2 ed. Brasília: Ministério da Agricultura, Pecuária e Abastecimento, 1987. 
Disponível em: https://repositorio-dspace.agricultura.gov.br/handle/1/792. Acesso 
em: 8 dez. 2025 

 

171 

https://www.academia.edu/29050993/Sonoros_of%C3%ADcios_Cantos_de_trabalho_modos_e_modas_na_atualidade_
https://www.academia.edu/29050993/Sonoros_of%C3%ADcios_Cantos_de_trabalho_modos_e_modas_na_atualidade_
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/189491/Relat%C3%B3rio_Pedro%20Stropasolas%20e%20Vitor%20Shimomura.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/189491/Relat%C3%B3rio_Pedro%20Stropasolas%20e%20Vitor%20Shimomura.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.outrostempos.uema.br/index.php/outros_tempos_uema/article/view/392
https://www.youtube.com/watch?v=Qmlx3-OyNd0
https://repositorio-dspace.agricultura.gov.br/handle/1/792

	AGRADECIMENTOS 
	RESUMO 
	 
	ABSTRACT 
	 
	LISTA DE FIGURAS 
	 
	LISTA DE QUADROS 
	 
	LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
	 
	SUMÁRIO 
	1.​INTRODUÇÃO 
	Figura 1 – Mapa de microrregião Ilhéus-Itabuna 

	2.​A HISTÓRIA DA CULTURA CACAUEIRA E SUAS CANTORIAS 
	2.1.​Os cantos coletivos e a configuração histórica da Região Cacaueira baiana 
	Figura 2 - Canto de trabalho na barcaça, em Cacau (1974) 
	Figura 3 - Microrregião Ilhéus-Itabuna e seus municípios 

	2.2.​Relações de trabalho na cultura cacaueira 
	2.3.​A crise, a desagregação cultural, e o surgimento do sistema de parceria agrícola na cadeia produtiva do cacau 
	2.4.​A Reforma agrária: símbolo da remodelação espacial e simbólica na lavoura cacaueira 
	Figura 4 - Assentamento Terra Vista logo após a conquista da terra, em 1994 
	Figura 5 - Assentamento Terra Vista após a transição agroecológica, a partir de 2000 


	3.​CAMINHOS TEÓRICOS: CANTOS COMO MANIFESTO DO “COMUM” 
	3.1.​Territorialidades e práticas culturais 

	 
	4.​CAMINHOS METODOLÓGICOS 
	4.1.​Narrar a memória 
	4.2.​Detalhamento das visitas de campo 
	4.2.1.​O primeiro campo: um mergulho na história do primeiro assentamento da Região Cacaueira 
	4.2.2.​O segundo campo: conhecendo as mestras 
	Figura 6 - Dona Val apresenta suas composições 

	4.2.3.​O terceiro campo: reencontrando meeiros e mergulhando nos cantos indígenas e quilombolas 
	Figura 7 - Dona Judith é guardiã da cultura e dos cantos ancestrais do povo tupinambá 
	Figura 8 - Causos em roda e cantos do Quilombo João Rodrigues, em Itacaré 
	Figura 9 - Conhecendo os cantos do Bumba Boi da Vila Juerana, em Ilhéus 
	Figura 10 - Edna lembra cantos de roça e cantos tupinambá 
	Figura 11 - Dermeval já saiu da Fazenda Javali e hoje ergueu uma casinha em sua roça própria 

	4.2.4.​Quadro social dos entrevistados 
	Quadro 1 - Quadro social dos entrevistados   



	5.​CANTOS DE ENCANTARIA: FESTA, COTIDIANO E TRABALHO 
	          7.3  Memória que viaja e se transforma 

	8.​CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	REFERÊNCIAS 

