
 
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ARQUEOLOGIA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARQUEOLOGIA 

 
 
 
 
 

MARIANA ZANCHETTA OTAVIANO   
  
 

 NARRATIVAS DESOBEDIENTES NA ARQUEOLOGIA: uma 
proposta de interpretação para as estatuetas das estearias do 

Maranhão 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                         Recife 
                                                          2024 

 
 



 
 

 

MARIANA ZANCHETTA OTAVIANO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 NARRATIVAS DESOBEDIENTES NA ARQUEOLOGIA: uma 
proposta de interpretação para as estatuetas das estearias do 

Maranhão  

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Arqueologia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito 
parcial para obtenção do título de doutora 
em Arqueologia.  

Área de concentração: em Arqueologia e 
Conservação do Patrimônio Cultural.  

 

Orientadora: Prof. Drª. Viviane Maria Cavalcanti de Castro  

 

 

 

 

Recife 

2024 

 



 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

MARIANA ZANCHETTA OTAVIANO 

 

NARRATIVAS DESOBEDIENTES NA ARQUEOLOGIA: uma proposta de 

interpretação para as estatuetas das estearias do Maranhão 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Arqueologia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito 
parcial para obtenção do título de doutora 
em Arqueologia. 

Aprovada em: 13/12/2024 

BANCA EXAMINADORA 

 
_________________________________________ 

Prof. Dra. Viviane Maria Cavalcanti de Castro (Orientadora)  

Departamento de Arqueologia – UFPE 
 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Alencar Miranda Amaral (Examinador Interno) 

Departamento de Arqueologia – UFPE 

 

_________________________________________ 

Drª Suzana do Nascimento Veiga (Examinadora Externa) 

Departamento de Filosofia - UFSM 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Alexandre Guida Navarro (Examinador Externo) 

Departamento de História – UFMA 

 
_________________________________________ 

Drª Monica Almeida Araujo Nogueira (Examinadora Externa) 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional - IPHAN 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho às pessoas inconformadas. 



 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Muitas pessoas foram importantes ao longo dos cinco anos em que estive 
escrevendo este trabalho. Meu agradecimento inicial vai para a minha mãe, 
Benedita Aparecida Zanchetta Otaviano, que pediu para que eu não desistisse e 
foi por ela que eu continuei a pesquisa. Também agradeço ao meu pai, Jair 
Carlos Otaviano, carinhosamente chamado de Jaca, por fazer minha vida mais 
alegre e, ao meu irmão, Hugo Zanchetta Otaviano. 

Faço um agradecimento especial à minha família de São Paulo e à minha 
segunda família que foi construída em Minas, especialmente à Adriana e Rachel. 

Agradeço às pessoas que a UFPE me presenteou em especial ao Francisco, que 
além de querido amigo, me ajudou em alguns aspectos desta pesquisa. Agradeço 
ainda ao Joadson por todas as vivências, a Juliane Guedes, Ravena, Lia, Carol, 
Poly, Maria Fernanda e Ray por todas as trocas. Faço um agradecimento especial 
à Rute, Dani e Mari, amigas de turma deste doutorado, que ao longo de cinco 
anos foram alicerces de apoio, amparo e cuidado. 

Aos meus amigos e amigas da Univasf, em especial à querida Vanda, Lucas, 
Éder, Tamires e Bruno. 

Às professoras e professores da Univasf e UFPE que fizeram e fazem parte da 
minha jornada arqueológica. Em especial ao Leandro Mageste, Ana Catarina, 
Demétrio, Scott e Daniela.  

À Luciane, por toda paciência e atenção ao longo desse tempo. 

Ao meu companheiro Thiago Figueiredo que conheceu a Mariana doutoranda e 
agüentou firme todas as minhas ausências, inconstâncias e ansiedades. Falando 
em companheirismo, agradeço aos meus amores que fizeram essa jornada ser 
mais fofa: Brahma, Chopp, Toquinho e DaMata. 

Agradeço ainda aos amigos e amigas de São Luís, em especial ao Rafael 
Gaspar, sua mãe, Dona Maria, Luciana, Joyce, Glori e Wal Paixão. A todas e 
todos da Superintendência do Iphan/MA, especialmente à Ana Elisa por todo o 
apoio. 

Às amigas e amigos do Iphan, especialmente às arqueólogas e arqueólogos de 
todas as Superintendências, do CNA e da CNL.  

Agradeço às pessoas que pesquisam e fazem acontecer a arqueologia no 
Maranhão, em especial aos colegas Deusdédit, Danielly e Geifance,  

Falando em arqueologia do Maranhão, agradeço o professor Alexandre Navarro, 
por ter aberto as portas de seu laboratório e me incentivado a pesquisar sobre as 
estearias do Maranhão, além de todas as sugestões e colaborações para este 
trabalho. 



 
 

 

Agradeço ainda às demais pessoas da minha banca de qualificação e defesa, 
cujos apontamentos aprimoraram não somente meu trabalho, mas também minha 
forma de pensar. À querida Suzana Veiga, que vem democratizando os 
conhecimentos sobre o movimento feminista, por meio de suas pesquisas e 
cursos, fazendo chegar essas reflexões tão importantes a mulheres do Brasil e do 
mundo. 

Ao estimado professor Alencar, que há muito tempo acompanha meus passos na 
arqueologia, com observações e críticas certeiras e cirúrgicas “O trabalho da vida 
nós fazemos durante a nossa vida”, muito obrigada! 

À minha orientadora, Viviane Castro, por todos esses anos de cumplicidade e 
carinho, por todas as trocas, confortos e por me ensinar que a pesquisa não deve 
ser sinônimo de sofrimento. 

À querida Mônica, que vem compartilhando comigo, junto da professora Viviane, a 
organização de simpósios temáticos sobre Arqueologia e Gênero e por todas as 
reflexões e escrevivências.  

Agradeço ainda a todas as pessoas que não se intimidam com o crescente 
avanço do fascismo no Brasil, que mesmo sob tanta dificuldade, lutam pelo direito 
de ser como elas querem. 

À gestão 2023-2024 da SAB Nordeste, à comissão científica e organizadora do 
evento, que fez desse encontro um dos mais lindos que já presenciei. 

Não conseguiria chegar até aqui sem o apoio e incentivo de muitas pessoas, 
nesse processo desgastante, sei que me esqueci de muitos nomes, peço 
desculpas pela minha memória de centavos. Mas saibam: vocês estão no meu 
coração 

E por fim, agradeço a você, que teve a curiosidade de ler esses agradecimentos 
até o fim e pelo interesse nesta pesquisa. Meu muito obrigada! 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Repensar o passado 
É uma transformação social 
Cadê as mulheres que estavam aqui? 
Não precisamos delas? 
Basta de deixar tudo soar como o patriarcado quer! 
 
A opressão tem origem com o mal 
As pessoas têm a necessidade de lutar 

 
O orgulho, a arrogância, a glória 
Enchem a imaginação do domínio masculino 
São demônios que destroem a potência da humanidade 
 
Viva Hermila Galindo 
Viva Manuela Sáenz 
Viva Dandara, Tereza de Benguela 
Maria Quitéria de Jesus 
Todas as Panteras Negras 
Maria Bonita, Dadá 
Eu tenho certeza: elas também terão seu reconhecimento um dia! 
 

(Releitura do “Monólogo ao Pé do Ouvido”, canção de Chico 
Science e Nação Zumbi, 1994) 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

RESUMO 

O entendimento do gênero enquanto sexo ou do sexo enquanto gênero levou a 
um reducionismo interpretativo na arqueologia, que associa órgão sexual e 
gênero de maneira instantânea. Essa pesquisa mostra, por meio de uma 
arqueologia do gênero, como foram construídos os entendimentos sobre essa 
categoria e como isso acarretou a subjugação e dominação dos corpos de 
mulheres. A universalização do entendimento do que é o gênero contribui para 
que discursos médicos e patriarcais continuem a moldar e determinar o 
comportamento das mulheres. Nesse sentido, o entendimento de que os gêneros 
são construções sociais ampliam as perspectivas de compreensão e de 
interpretação de grupos humanos cuja cultura material subsidiam a pesquisa 
arqueológica. Nesse caminho, entender o que é arqueologia de gênero, feminista 
e queer auxilia a construção de compreensões críticas na e para a interpretação 
de dados arqueológicos. Outros subsídios como a etnografia também fornecem 
um descortinar de noções para se inferir sobre passados cujos códigos culturais 
nós não possuímos mais. O caso das estatuetas vem como um suporte crítico 
para a análise da construção do conhecimento e divulgação arqueológica, 
evidenciando como as narrativas são reflexos dos momentos históricos em que 
são construídas. As estatuetas das Estearias do Maranhão são utilizadas como 
suporte para a fabricação de novas possibilidades interpretativas para, além 
daquela que associa automaticamente sexo biológico ao gênero, baseada na 
análise de outros fatores que extrapolam as vulvas. 

Palavras-chave: Arqueologia Crítica, Feminismo, Gênero, Estatuetas 

Arqueológicas, Estearias. 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

ABSTRACT 

The understanding of gender as sex or sex as gender has led to an interpretative 
reductionism in archaeology, which instantly associates sexual organs and gender. 
This research shows, through an archaeology of gender, how understandings of 
this category were constructed and how this led to the subjugation and domination 
of women's bodies. The universalization of the understanding of what gender is 
contributes to medical and patriarchal discourses continuing to shape and 
determine women's behavior. In this sense, the understanding that genders are 
social constructions broadens the perspectives of understanding and interpreting 
human groups whose material culture supports archaeological research. In this 
way, understanding what gender, feminist and queer archaeology is helps to build 
critical understandings in and for the interpretation of archaeological data. Other 
subsidies such as ethnography also provide an insight into notions to infer about 
pasts whose cultural codes we no longer possess. The case of the statuettes 
provides critical support for the analysis of the construction of archaeological 
knowledge and dissemination, highlighting how narratives are reflections of the 
historical moments in which they are constructed. The statuettes from the 
Estearias do Maranhão are used as support for the creation of new interpretative 
possibilities, beyond the one that automatically associates biological sex with 
gender, based on the analysis of other factors that go beyond the vulva. 

Keywords: Critical Archaeology, Feminism, Gender, Archaeological Figurines, 

Estearias. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

RESÚMEN 

La comprensión del género como sexo o del sexo como género ha llevado a un 
reduccionismo interpretativo en la arqueología, que asocia instantáneamente 
órgano sexual y género. Esta investigación muestra, a través de la arqueología de 
género, cómo se construyeron comprensiones sobre esta categoría y cómo esto 
condujo al sometimiento y dominación de los cuerpos de las mujeres. La 
comprensión universal del género contribuye a que los discursos médicos y 
patriarcales sigan dando forma y determinando el comportamiento de las mujeres. 
En este sentido, la comprensión de que los géneros son construcciones sociales 
amplía las perspectivas de comprensión e interpretación de los grupos humanos 
cuya cultura material sustenta la investigación arqueológica. En este camino, 
comprender qué es la arqueología de género, feminista y queer ayuda a construir 
comprensiones críticas en y para la interpretación de los datos arqueológicos. 
Otros subsidios, como la etnografía, también brindan una visión de nociones para 
inferir sobre pasados cuyos códigos culturales ya no poseemos. El caso de las 
figurillas surge como un apoyo crítico para el análisis de la construcción del 
conocimiento y la difusión arqueológica, resaltando cómo las narrativas son 
reflejos de los momentos históricos en los que se construyen. Las figurillas de 
Estearias do Maranhão son utilizadas como soporte para la fabricación de nuevas 
posibilidades interpretativas, además de la que asocia automáticamente el sexo 
biológico con el género, a partir del análisis de otros factores que van más allá de 
las vulvas. 

Palabras clave: Arqueología Crítica, Feminismo, Género, Figurillas 
Arqueológicoas, Estearias. 



 
 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Nenhuma entrada de sumário foi encontrada.Figura 65: Estatueta não binária da 

cultura La Tolita-Tumaco 233 

Figura 66: Estatue Bonecas Hўkўnaritxoko dos Karajá                                      235 
 

 



 
 

 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1: Relação de identidades que não são cis e binárias etnograficamente relatadas

 114 

Quadro 2: Grupos indígenas no maranhão e sua filiação linguística 130 

Quadro 3: Datações realizadas nos sítios arqueológicos trabalhados 203 

 

 

 



 
 

 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

Gráfico 1: Denominação das estatuetas trabalhadas nesta tese 213 

Gráfico 2: Integridade das peças analisadas  213 

 

 



16 
 

 

SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO ................................................................................................................ 17  

2. ARQUEOLOGIA DO CONCEITO GÊNERO ..................................................................... 33  

2.1 POR QUE ISSO NÃO É UM TRABALHO DE “IDEOLOGIA DE GÊNERO”? ..................................................... 34 
2.2 ESCAVANDO O GÊNERO .................................................................................................................. 40 
2.3 ANTES DO GÊNERO, O TEMPERAMENTO ............................................................................................ 42 
2.4 O DISCURSO MÉDICO ..................................................................................................................... 45 
2.5 UMA PAUSA PARA OS FEMINISMOS ................................................................................................... 48 
2.6 O OUTRO DO HOMEM...................................................................................................................... 59 
2.7 DO QUEER AO CUIR ....................................................................................................................... 74 
2.8 GÊNERO - UMA FICÇÃO REGULADORA DOS CORPOS E DAS SUBJETIVIDADES ......................................... 77 
2.9 O GÊNERO E SEUS PROBLEMAS ....................................................................................................... 83 

3. GÊNERO E ARQUEOLOGIA .......................................................................................... 90  

3.1 A REPRESENTAÇÃO DO FEMININO .................................................................................................... 91 
3.2 A DIVISÃO SEXISTA DO TRABALHO .................................................................................................... 98 
3.3 DA ARQUEOLOGIA DE GÊNERO À ARQUEOLOGIA FEMINISTA ............................................................... 103 
3.4 UMA HISTÓRIA QUE OUVI CONTAR .................................................................................................. 110 
3.5 ARQUEOLOGIA FEMINISTA E ARQUEOLOGIA QUEER/CUIR: POR UMA ARQUEOLOGIA DESOBEDIENTE ....... 117 

4. ARQUEOLOGIA DO MARANHÃO .................................................................................128  

4.1 MARANHÃO: POUCO SE SABE DO MUITO QUE ACONTECEU ................................................................ 128 
4.2 FALAMOS DE QUEM QUANDO FALAMOS DE ARQUEOLOGIA PRÉ-COLONIAL? ........................................ 136 
4.3 AS ALDEIAS LACUSTRES .............................................................................................................. 143 
4.3.1 ESTEARIA ARMÍNDIO ................................................................................................................. 153 
4.3.2 ESTEARIA BOCA DO RIO ........................................................................................................ 154 
4.3.3 ESTEARIA CABOCLO .............................................................................................................. 155 
4.3.4 ESTEARIA LAGO DO SOUZA .................................................................................................... 155 
4.3.5 ESTEARIA CABELUDO ............................................................................................................ 156 
4.3.6 ESTEARIA FORMOSO ............................................................................................................. 157 

5. ESTATUETAS ...............................................................................................................159  

5.1 O NASCIMENTO DA VÊNUS ............................................................................................................ 160 
5.2 A IMINENTE MORTE DA VÊNUS ....................................................................................................... 168 
5.3 NÃO EXISTE VÊNUS NO SUL GLOBAL ............................................................................................. 188 
5.4 AS ESTATUETAS DAS ESTEARIAS DO MARANHÃO: POSSIBILIDADES EM MINIATURA ............................... 208 
5.5 VISÕES FRAGMENTADAS: MINHA COSMOPERCEPÇÃO ....................................................................... 221 

6. CONSIDERAÇÕES ........................................................................................................252  

REFERÊNCIAS .........................................................................................................................259  

ANEXOS ...................................................................................................................................277  

APÊNDICE ................................................................................................................................280  

 

 

 



17 
 

 

1. INTRODUÇÃO   

 

Prezada pessoa que lê este trabalho, começo minha escrita fazendo 

uma indagação. Uma não, duas: Para quê fazer essa pesquisa? E para quem 

eu escrevo?  

Sou arqueóloga e me atrevo a mergulhar em temas que não são 

inéditos na disciplina, mas que não são, necessariamente, uma expertise do 

mundo arqueológico. Falar de gênero, estudos queer, estudos feministas, para 

quê?  

Essas perguntas iniciais têm o objetivo de me aproximar de você, de 

abrir meus questionamentos que muito antes de estarem aqui, registrados em 

um trabalho acadêmico, já rondavam minha mente e minhas reflexões. 

Prometo que me dediquei muito para poder trazer alguns conceitos e ideias 

com o objetivo de detonar reflexões no que tange a tentativa de desnaturalizar 

o naturalizado, de abrir as possibilidades e de entender que nem sempre o 

patriarcado foi prerrogativa de organização social.  

Fiz essa pesquisa com o anseio de buscar subsídios teóricos e 

empíricos que explicassem melhor as coisas da maneira que elas estão e 

foram dadas e como (ou se) podemos (e devemos) pensar diferente.  

Escrevo para as pessoas que pesquisam na arqueologia, para as 

pessoas curiosas, críticas, avaliadoras, escrevo para quem busca, assim 

como eu, romper com o que nos foi dado enquanto verdade. Escrevo para 

quem está inconformado.  

Essa pesquisa visa muito mais ser útil do que ser inédita. Os temas 

abordados aqui já foram debatidos por muitas pessoas (Lima, 1997; Gilchrist, 

1999; Voss, 2000; Schaan, 2001; Badinter, 2005; Barreto, 2005; Berrocal, 

2009; Navarrete, 2010; Hernando, 2012; Lima;Castro; Silva, 2012; Díaz- 

Andreu, 2005; 2014; Barreta, 2017; Ribeiro, 2017; Sene, 2018; Ugalde,2019), 

portanto o meu trabalho organizou ideias e questiona possibilidades de 

aplicação empírica na materialidade trabalhada.  



18 
 

 

Escrever é para mim, assim como sei que é para muitas pessoas, um 

exercício árduo, com necessária concentração e organização dos 

pensamentos de maneira muito articulada, e, nem todos os dias consigo 

alcançar uma produção satisfatória. Devido a essa pressão de escrever, 

escrever bem, e escrever muito, alguns colegas veem a pós-graduação de 

maneira tortuosa, sacrificante, penosa e algumas vezes desistem.  

A desistência da continuação dos estudos nem sempre está somente 

associada à pressão de desenvolver uma pesquisa de qualidade e expressá-

la na escrita de maneira coerente e eloquente, muitos são os motivos para 

desistir.  

Mas não quero falar aqui sobre desistir, apesar de ser um assunto 

muito importante para pensarmos o quão doentio tem sido o ambiente 

acadêmico1. Quero falar sobre existir e resistir.  

Tenho a sorte de possuir uma orientadora que me acompanha na 

pesquisa de uma forma muito liberta e fraterna, uma vez ela disse que a 

pesquisa do doutorado não deveria ser um sofrimento, que deveríamos 

pesquisar assuntos que nos fizessem sentido, que nos dessem satisfação. Por 

isso continuei.  

Poderia começar a listar a quantidade de vezes que olhei para a 

pesquisa de maneira desanimada, sem acreditar que conseguiria escrever um 

texto coerente, que entregaria os manuscritos no prazo, que minhas ideias 

fossem aceitas, que eu conseguisse me expressar de maneira clara.  

Refletindo sobre essas inseguranças tentei buscar, identificar as raízes 

das mesmas, não irei expor aqui todas as considerações que fiz e tenho feito 

acerca do tema, mas uma coisa deixo registrada: ser mulher é um desafio.  

Por que ser mulher é um desafio? Eu poderia fazer uma lista 

gigantesca de itens, mas vou me ater à questão da legitimação do que nós, 

mulheres, produzimos. Na minha experiência acadêmica e profissional, por 

                                            
1 Não somente no mundo acadêmico, mas falando nesse aspecto, não podemos deixar de 
problematizar a questão da maternidade e a pesquisa, onde o modelo patriarcal deixa a cargo 
da mulher o cuidado de crianças, enfermos e idosos, acarretando uma maior demanda de 
trabalho, o que pode ocasionar, dentre tantas outras coisas, o abandono de pesquisas. Espera-
se o mesmo rendimento acadêmico de mulheres e homens, quando no geral, as mulheres são 
as mais sobrecarregadas. 



19 
 

 

algumas vezes, me deparei com meu trabalho e minha produção sendo 

questionadas. Não é a questão de aceitar críticas, ao contrário: mas o quanto 

é tênue a linha que conduz da crítica para a misoginia  

Questionam nossa capacidade física, questionam nossas 

considerações de pesquisa, explicam o que acabamos de falar, (re) dizem o 

que acabamos de dizer, supõem o que estamos pensando, esse movimento 

costuma ser sempre das mesmas personagens: homens cis héteros ocupando 

um espaço que já é seu e marcando esse lugar toda vez que alguma mulher 

“ousa” ocupá-lo.  

Acredito que neste momento algum leitor deve estar pensando “Mas 

nem todo homem é assim”, mas infelizmente quase a totalidade das mulheres 

que conheço, na arqueologia, já passou por alguma situação desagradável 

pelo simples fato de ser mulher (não que ser mulher seja simples).  

Foram vários os desafios deste estudo, desde pensar um projeto de 

pesquisa com a temática do gênero em arqueologia, em um momento político 

e social onde esta palavra, por si só, gerava protesto, até ser avaliada na 

banca de seleção de doutorado onde um dos avaliadores desdenhou da 

minha proposta de pesquisa, considerando que, trabalhar com gênero, era 

“forçar a barra”, mal sabe ele que nós trabalhamos com gênero o tempo todo, 

mas este costuma ser aquele gênero universal, o masculino.  

Depois de aprovada no programa de pós-graduação, os desafios 

aumentaram, as leituras se aprofundaram e com elas mais e mais indagações 

surgiram. Existem momentos que não conseguimos mais sair do lugar, que 

achamos nossa pesquisa inválida, aquela síndrome de impostor bate forte, 

estagnei.  

Foram muitos os livros, os artigos, PDFs, lives, conversas, grupos, 

cursos e disciplinas que li, fiz, ministrei e participei. Foram muitos os mundos 

com os quais me encontrei e muitas vezes me desencontrei.  

As palavras que estão aqui são fruto de muitas pessoas, muitas ideias, 

algumas indignações e bastante cansaço. Essa é uma produção catártica.  

Em minha trajetória acadêmica busquei construir trabalhos com a 

contribuição de narrativas contra-hegemônicas, que rompem com uma ordem 



20 
 

 

que muitas vezes se tornam opressoras. A arqueologia colaborativa foi um 

meio que encontrei para ouvir diferentes vozes sobre os contextos 

arqueológicos. Agora me atenho a uma crítica mais focada na teoria, em como 

os escritos se tornaram discursos de poder e quais as alternativas para 

desconstruir o que foi cristalizado enquanto verdade.  

Para começarmos do início, que é o que se pressupõe de uma 

“Introdução”, falarei mais deste trabalho e você decide se continua a leitura ou 

não, ou se vai pular para os capítulos que mais lhe interessa (quem nunca fez 

isso?).  

Este trabalho se trata de uma tese de doutorado produzida no âmbito 

do Programa de Pós-Graduação em Arqueologia da Universidade Federal de 

Pernambuco. Inicialmente queria identificar, no contexto arqueológico, 

possibilidades de inferência de gênero para grupos pré-coloniais em contextos 

específicos, mas posteriormente vi que a proposta deveria ser outra.  

Realizando meus estudos nas temáticas de gênero e queer/cuir, 

percebi que a atribuição de gêneros para o contexto arqueológico que trabalho 

poderia reduzir minha pesquisa. O gênero é uma construção social e diz muito 

sobre o seu tempo. O gênero é uma categoria classificativa forjada na 

colonialidade (Haraway,1995; Lugones, 2007; Ballestrin, 2013; Ribeiro, 2017).  

Desse modo percebi que os estudos de gênero e queer/cuir vêm como 

subsídio para quebrar com uma lógica heterossexista na arqueologia, que são 

importantes ferramentas para pensarmos as diversidades dos corpos e das 

existências.  

Este trabalho busca apresentar e discutir questões no âmbito da 

construção do conhecimento arqueológico, para entender, por exemplo, como 

algumas afirmativas se tornam verdades e por que estas se reproduzem nos 

discursos elaborados a partir das leituras dos registros arqueológicos.  

Para tanto, algumas estratégias foram tomadas para que os objetivos 

da pesquisa fossem alcançados, como por exemplo, entender como a 

heteronormatividade e a binariedade compulsórias são dadas como naturais, 

além dos efeitos nas mentalidades como o estabelecimento do machismo e da 

misoginia. 



21 
 

 

Para pessoas desatentas, estes temas podem não estar relacionados à 

pesquisa arqueológica. Na verdade, estes temas estão arraigados no fazer 

científico e não é exclusividade no universo das pesquisas arqueológicas.  

A ideia de um distanciamento científico prostrou-se no imaginário 

acadêmico de tal forma que somente com a aplicação de métodos científicos 

bem delineados seria possível chegar às respostas das hipóteses de 

pesquisas previamente pensadas. Esse dito distanciamento foi a tese 

argumentativa de defesa de que se fazia uma ciência distanciada do objeto, 

inclusive nas ciências humanas.  

Quais processos se deram para um discurso se legitimar? Por que é 

tão forte, no imaginário coletivo, a ideia de que os homens caçavam e de que 

eles eram os provedores do grupo enquanto mulheres, idosos e crianças 

ficavam abrigadas no acampamento, exercendo funções “menos relevantes” 

para a subsistência do grupo?  

O imaginário do “Man-the-Hunter Model” tem consequências 

psicológicas e educacionais, como já pontuaram Margaret Conkey e Janet 

Spector em seu texto que inaugura as discussões de gênero na arqueologia 

(Conkey; Spector, 1984).  

Para algumas pessoas, essa afirmação pode parecer exagerada, mas 

apresento alguns exemplos. Os dois primeiros são exemplos pessoais, 

relacionados à minha prática arqueológica.  

Uma vez, participando da escavação do Sítio do Meio, na Serra da 

Capivara, me deparei com pensamentos relacionados às pessoas que teriam 

fabricado aquelas ferramentas de pedra que encontramos aos montes no sítio. 

Em todo momento em que pensava nas pessoas que estiveram ali e que 

fizeram aquelas peças, uma coisa era única: eu só imaginava homens. E só 

consegui problematizar essa visualização que fazia do passado, quando, 

alguns anos mais tarde, comecei a pesquisar mais sobre estudos de gênero.  



22 
 

 

Recentemente, quando fazia vistorias em sítios arqueológicos do tipo 

Camboa2, na ilha de São Luís do Maranhão, tive o mesmo tipo de 

pensamento. Enfim, nesse momento, e mesmo já realizando minha pesquisa 

de doutorado que versa sobre gênero, eu, mais uma vez, só consegui 

imaginar neste contexto homens fabricando as camboas e recolhendo os 

frutos do mar.  

Pode parecer exagero dizer que a falta de estudos de gênero, ou 

melhor, que a produção de conhecimento heterocentrada influencie nas 

esferas educacionais e psicológicas, mas quando temos uma narrativa 

contada e (re) contada por tantos anos ela se naturaliza em nossas mentes a 

tal ponto que, mesmo alguém que estude essa temática não consegue se 

desvencilhar desse tipo de imaginação de maneira fácil3.  

São muitos os exemplos que poderia citar para corroborar a 

preocupação de como a heteronormatividade compulsória, dentro das 

perspectivas desenvolvidas na arqueologia, são capazes de influenciar o jeito 

que entendemos as ações das pessoas no passado. Mas para não me 

alongar, deixarei um exemplo que presenciei recentemente.  

Em um dos canais de streaming mais populares internacionalmente, foi 

lançado no ano de 2020 uma série brasileira chamada “Mundo Mistério” onde 

são apresentadas curiosidades diversas sobre história e ciências. No capítulo 

4, intitulado “Do lobo ao cão” é exibido como ocorreu o processo de 

domesticação dos lobos, o que resultou nos cachorros domésticos que 

existem atualmente. No decorrer do episódio é exposta a afirmação de que as 

mulheres tiveram papel fundamental no processo de domesticação desses 

                                            
2As camboas são estruturas de pedra que funcionam como uma espécie de curral. Quando a 
maré sobe traz com ela os frutos do mar e, quando desce, esses animais ficam cercados, 
funcionando assim como uma grande rede. 
 
3 A lógica heteronormativa e patriarcal é uma construção também colonial e, por estarmos no 
Sul Global, os efeitos da colonização estão profundamente marcados nas nossas formas de 
ver, entender e ser o mundo. Segundo Aníbal Quijano (2000, p. 118) a colonialidade: “[...] 
demonstrou ser o mais eficaz e durável instrumento de dominação social universal, pois dele 
passou a depender outro igualmente universal, no entanto mais antigo, o intersexual ou de 
gênero: os povos conquistados e dominados foram postos numa situação natural de 
inferioridade, e conseqüentemente também seus traços fenotípicos, bem como suas 
descobertas mentais e culturais” 



23 
 

 

animais, pois, enquanto os homens saíam para caçar, as mulheres ficavam no 

acampamento, lidando com estes lobos.  

Pode ser que as mulheres ficassem nos acampamentos enquanto os 

homens saíam para caçar? Sim. Mas será que todos os grupos agiam da 

mesma maneira? O que era ser homem ou ser mulher em cada grupo? Como 

eram os papéis de gênero? Quantos gêneros existiam?4 Será que as funções 

eram divididas por gênero, de acordo com as genitálias, ou segundo suas 

idades?  

Mas por fim, a principal proposta desta pesquisa é trazer para a 

reflexão de que o passado dos grupos humanos não é único, não é um só. 

Existem muitas possibilidades de inferências para o fenômeno humano no 

passado.  

Partindo do pressuposto de que o passado não é único, propõe-se a 

construção de passados múltiplos onde seja possível levantar diferentes 

inferências para se pensar os processos humanos e suas materialidades, 

agora arqueológicas.  

Nesse sentido, busco trazer pontos de convergência entre a 

arqueologia feminista, de gênero e queer/cuir para embasar as dimensões 

representativas de como podem ser pensadas as pessoas no passado para 

além da heteronormatividade.  

Entre estas arqueologias há uma agenda investigativa que converge 

para uma reflexão crítica do que tem sido posto enquanto verdade no tocante 

aos gêneros no passado, especialmente quando estes gêneros são tratados 

como reflexo do sexo.  

Pensando na interdisciplinaridade da arqueologia acredito que, mais 

interessante para este estudo seria mesmo, então, trabalhar com os pontos de 

                                            
4Segundo a Comissão de Direitos Humanos de Nova York, atualmente existem 31 identidades 
de gênero, entre elas estão: Agênero, andrógino, gênero de fronteira, gênero fluido, gênero 
neutro, gender-queer, gênero em dúvida, gênero variante, hijra, gênero não conformista, butch, 
bigênero, não-binário, male tofemale (MTF), femaleto male (FTM), terceiro sexo, nenhum, 
homem, mulher.Se no momento presente existem tantas identidiades de gênero, será que no 
passado também não existiram diferentes identidades para além do homem e mulher? fonte: 
https://www.ufmg.br/prae/diretoria-de-acoes-afirmativas/identidades-de-
genero/#:~:text=Segundo%20a%20Comiss%C3%A3o%20de%20Direitos,female%20(MTF)%2
C%20female%20to 



24 
 

 

semelhança destas arqueologias, pensando na perspectiva do que posso 

utilizar destas para subsidiar minhas prerrogativas.  

Nessa linha traçada, com as perspectivas que oferecerem subsídios 

para esta pesquisa, todas se encontram em um principal objetivo: abordar o 

conhecimento arqueológico partindo de uma oposição às práticas e discursos 

opressores, que se consolidaram com a experiência imperialista e 

colonizadora.  

Essa virada de olhares para o Sul Global traz a contestação das ideias 

que foram construídas no Ocidente e que se entrelaçam e se consolidam com 

uma percepção capitalista de mundo.   

Mas para o enquadramento desta pesquisa nos preceitos 

arqueológicos, é imprescindível o trabalho com a teoria feminista, pois desta 

surgem os debates relacionados ao gênero (Franchini, 2017). Sendo assim, 

para a Arqueologia de Gênero, o trabalho inaugural da temática, na 

arqueologia, que já possui mais de trinta anos, ainda se mostra atual por 

criticar um status quo arqueológico que se mantém ainda, muito presente nas 

representações sobre o passado.  

Desse modo, o artigo “Archaeology and theStudy of Gender. Advances 

in Archaeological Methodand Theory” (Conkey; Spector, 1984) serviu como 

um início das questões que tangem o reflexo da sociedade moderna patriarcal 

nas interpretações arqueológicas, reforçando estereótipos de gênero, onde 

são marcadas as características até então estabelecidas para o que é ser 

masculino e feminino.  

 Entendo que, na arqueologia feminista, alguns subsídios para a 

compreensão das formulações e consolidações de narrativas serão 

contemplados no que pretendo discutir, entretanto acredito ser importante 

trazer pessoas que falam de outro âmbito, que não o arqueológico. Para 

subsidiar algumas discussões irei trabalhar com as ideias de Maria Lugones, 

filósofa e ativista feminista, que propõem uma metodologia da decolonialidade, 

com as epistemologias de fronteira (Lugones, 2021).  

Segundo ela, a metodologia da decolonialidade é uma abordagem 

crítica que visa desconstruir os saberes e práticas coloniais, abrindo espaço 



25 
 

 

para formas de conhecimento alternativas e subalternizadas, com o objetivo 

de gerar transformações sociais e epistemológicas, dando “[...] ênfase em 

metodologias que incluem a colonialidade e a descolonialidade de gênero em 

trabalhos de investigação comprometidos, em quaisquer que sejam as 

características da luta [...]”5(Lugones, 2021, p. 75) 

Pensando tanto em termos de relevância deste estudo diante das 

pesquisas contemporâneas quanto das áreas que pretendo trabalhar no 

âmbito da arqueologia, esta tese pode ser enquadrada nas arqueologias 

Feministas, de Gênero e Queer/Cuir, pode ainda ser arqueologia crítica, 

enfim, colocar em uma “caixa” não é a intenção.  

Quanto aos problemas de pesquisa, faço uma breve reflexão, para 

aproximar a temática à nossa realidade social. Por exemplo, é comum 

vermos, nas redes sociais, vídeos de casais, onde mulheres em plena 

gravidez reúnem familiares e amigos, e, em tom de suspense, revelam o que 

todos que ali estão querem saber: o sexo do bebê que irá nascer...  

Nessa revelação ou “chá revelação”, um padrão é identificado, se 

menina, as cores que envolvem o ritual são em tons de rosa, se menino, os 

tons são em azul. E este rito revela além do sexo do bebê, uma problemática: 

a associação do gênero aos órgãos genitais.  

Mas por que é um problema a associação de gênero ao sexo6? Ou, por 

que seria um problema meninas usarem rosa e meninos usarem azul? 

Quando entendemos que os gêneros devem se comportar de acordo com 

determinados aspectos (ex: meninos usam azul, meninas usam rosa), 

estamos falando de construções culturais, que são estabelecidas no âmago 

das sociedades e, a associação direta de gênero aos órgãos sexuais, reduz 

drasticamente as percepções de mundo, pois este pressuposto dá a 

possibilidade de entendimento de somente dois gêneros: masculino/homem e 

feminino/mulher.  

                                            
5 Original em espanhol: “[...] ponerelénfasisenmetodologíasincluyanlacolonialidad y 
ladecolonialidad de género entrabajos de investigación comprometida, cualesquiera que 
seanlas características de la lucha específica[...]” 
6Esta crítica ao modelo binário tem como sua principal expoente a filósofa Judith Butler, que 
traz a discussão em sua obra: “Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade” de 
1990, 2002. 



26 
 

 

Ou seja, se partimos dos preceitos de que as mulheres têm um 

repertório de objetos e os homens têm outro, no contexto arqueológico, por 

exemplo, só serão possíveis duas leituras: a dos homens e a das mulheres7. 

Se entendermos que a atividade da caça é exclusiva dos homens, encontrar 

uma ponta de flecha em um enterramento, associado a um corpo feminino, 

por exemplo, poderá se tornar um estudo periclitante.   

Os estudos de gênero nas ciências sociais vêm como uma posição 

teórica e reflexiva questionando os papéis e performances atribuídas aos 

gêneros, que recorrentemente foram associados ao sexo, ou seja, se possui 

pênis é homem, se possui vulva é mulher. Ser homem ou ser mulher, resumir 

a existência a esta condição binária, baseada nas genitálias, excluiu dos 

discursos, dos conhecimentos e das políticas públicas as pessoas que não se 

enquadram nesses padrões heteronormativos.  

E ademais, o que significa ser homem ou ser mulher? Quais são os 

atributos, para além das genitálias, que correspondem ao que é ser uma 

mulher, por exemplo?8
 

Na arqueologia, por exemplo, os conhecimentos até então produzidos 

sobre os comportamentos sociais associados à divisão sexual do trabalho, por 

algum tempo, trouxeram um imaginário estereotipado, tratando diferentes 

grupos humanos como grupos homogêneos, cujas culturas se desenvolveram 

do mesmo jeito e nos mesmos moldes (Santos e Lopes, 2017; Patou-Mathis, 

2022) 

Essa homogeneização cria um entendimento universal dos gêneros, 

esse entendimento limita as possibilidades interpretativas, uma vez que 

dispõe em seu repertório ideias que se fecham em determinadas 

características nem sempre aplicáveis a todos os grupos e culturas9.  

                                            
7E ainda neste aspecto há outra problemática: a visualização de homens e mulheres adultos. 
Crianças e idosos costumam ser invisibilizados dos contextos, exceto em casos específicos, 
quando se estuda, por exemplo, enterramentos infantis. Ou seja, a infância e a velhice 
costumam não aparecer nas representações arqueológicas.  
8Essa discussão se encontra logo no início do livro “Problemas de gênero: feminismo e 
subversão da identidade”, onde Butler questiona: “Ser mulher é um “fato natural” ou uma 
performance cultural?” p. 9, trazendo como ponto de reflexão a Drag Queen Divine. 
9 Para essa discussão temos o texto Pierre de Clastres “O Arco e o Cesto”, onde, na etnografia 
e na análise da dinâmica cultural dos Guaiaqui são elencados diferentes gêneros de acordo 
com a utilização de objetos específicos. Nesse caso, para além de homem e mulher, foram 



27 
 

 

Onde na cultura material, na materialidade, ou nas coisas, encontradas 

em contexto arqueológico, a atribuição de gênero é possível? E quando 

possível, por quais motivos o entendimento do passado parece um reflexo das 

relações sociais estabelecidas em famílias brancas e burguesas de fins do 

século XIX?  

Desse modo, esta pesquisa parte da premissa de que as inferências 

sobre os grupos humanos no passado, construídas no presente, são muito 

mais um reflexo das mentalidades das pessoas que as escreveram do que 

propriamente uma projeção objetiva de como se deram e como foram as 

relações humanas cujos objetos falam por eles. Na verdade, quem fala por 

eles são as pessoas que pesquisam suas coisas (Ingold, 2012). 

A questão de gênero não é um problema de pesquisa exclusivo da 

arqueologia, essa questão é contemporânea e fala muito sobre as 

mentalidades atuais. Seria um problema se a arqueologia estivesse alheia a 

essas discussões, que se iniciaram na disciplina, ainda na década de 198010.  

Expostas essas questões, alguns são os problemas que julguei 

pertinentes para serem trabalhados na pesquisa de meu doutoramento. O 

primeiro versa sobre a representatividade do passado que foi construído pela 

própria disciplina.  

Quando trago a questão da representatividade, indago sobre o 

problema da construção de um conhecimento arqueológico que traga maiores 

possibilidades interpretativas sobre o que foi o passado, como as pessoas 

viviam, como eram essas relações sociais.  

Acredito que este é um problema a ser resolvido uma vez que os 

discursos construídos ao longo dos anos da disciplina arqueológica 

privilegiaram o entendimento de um passado muito homogêneo, não levando 

                                                                                                                                        
identificados outros dois gêneros. É ainda profícuo registrar que o termo “gênero” é um termo 
de classificação, no grupo dos Guaiqui os gêneros distintos estão associados ao panema, uma 
espécie de infortúnio. 
10Texto considerado aquele que inaugura estas discussões no âmbito da arqueologia é de 
1984, como o nome “Archaeology and the Study of Gender. Advances in Archaeological 
Method and Theory”, das arqueólogas Margaret Conkey e Janet Spector, sem tradução para o 
português. Entretanto, como veremos no capítulo sobre Arqueologia e Gênero, as discussões 
iniciam-se na década anterior, na Europa. 
 



28 
 

 

em consideração os múltiplos grupos indígenas e suas diversas maneiras de 

ser no mundo.  

Quando levanto essa problemática, sei também que este aspecto não 

tem resolução simples, pois as informações sobre estes grupos originários 

vêm, em grande parte, de relatos de viajantes europeus que, em seus 

registros, suas observações dos aspectos da vida cotidiana foram 

influenciadas por seus olhares.  

Também possuímos os estudos etnográficos, que fornecem 

informações para levantar hipóteses sobre diferentes formas para a 

compreensão dos grupos indígenas, mas que também não estão livres das 

influências dos seus interlocutores.  

Para a resolução deste primeiro problema, trago a questão de que não 

há uma única verdade e sim que existem múltiplas possibilidades de ler, 

entender e interpretar os contextos arqueológicos, usando por base fontes que 

trazem informações sobre diferentes grupos indígenas (Otaviano, 2019). 

Neste caminho acredito que propor uma única interpretação, geral e 

universalizante tem sido um grande problema, pois, neste aspecto, muitas 

formas de entender as culturas foram reduzidas a um único entendimento.  

Sendo assim, há uma única maneira de interpretar dados 

arqueológicos? Acredito que não. Este problema será resolvido quando a 

disciplina arqueológica assumir que as culturas são muitas e que, quanto mais 

possibilidades de entendimento levantadas, mais situações podem ser 

elencadas para múltiplos entendimentos sobre o passado.  

Nessa perspectiva, o trabalho de Yannis Hamilakis (2011) traz auxílio 

para se pensar as multi temporalidades no fazer arqueológico, o que inclui as 

formas de ver o registro arqueológico e a perda da “inocência política da 

arqueologia”11 

Então tenho mais outro problema de pesquisa: como construir um 

passado múltiplo? Este problema “problemático” envolve várias questões: as 

possibilidades que o contexto arqueológico propicia para a compreensão 

                                            
11 No original em inglês: loss of archaeology’s political innocence. 



29 
 

 

desta cultura material; a quantidade de estudos que já foram realizados sobre 

um mesmo tema; as informações disponíveis sobre grupos indígenas; a 

viabilidade da utilização destas fontes; a resistência que alguns pesquisadores 

têm em aceitar (e creditar) pesquisas enviesadas em perspectivas 

hermenêuticas.  

Como problema principal, trago a questão das possibilidades de 

entendimentos múltiplos12, nesse sentido, o problema identificado é a 

compreensão monolítica do passado brasileiro, quando a arqueologia constrói 

conhecimentos que homogenizam os grupos ou os contextos arqueológicos.  

Tentarei responder este problema trazendo mais possibilidades de 

hipóteses sobre os grupos, usando dados etnográficos e etnohistóricos para 

aumentar a gama argumentativa das possíveis utilizações e significações da 

cultura material e assim inferir sobre dinâmicas sociais, por exemplo.  

Outro problema é como se dá a construção do conhecimento, que tem 

uma tendência a ser produzida por perspectivas epistemológicas dominantes, 

ou seja, a utilização de preceitos e teorias eurocentradas.  

A proposta aqui não é rechaçar as epistemes que se forjaram 

absolutas, mas mostrar que elas não são únicas e que existem teorias e 

discussões que surgem no movimento de descolonização da dominação 

epistêmica, evidenciando que algumas narrativas se mantêm legítimas por 

questões de poder. 

Mas dentre todos esses problemas ainda há o problema prático: será 

possível, partindo de um determinado contexto arqueológico, o 

estabelecimento de interpretações em negociação com as questões de poder 

dos discursos e dos entendimentos de gênero?  

Desse modo, para além das discussões em âmbito teórico, trago para 

esta pesquisa um estudo de caso, na tentativa de aplicar empiricamente os 

                                            
12A questão dos entendimentos múltiplos vem como propostas diferentes de ler uma mesma 
cultura material. Essas propostas estão no campo do fazer arqueológico e excluem 
entendimentos que possam criar discursos homofóbicos, machistas, racistas, xenofóbicos, etc. 
Quando falo de entendimento múltiplo, falo de uma arqueologia revisitada, com propósito 
científico e também político. No caso desta pesquisa, o múltiplo está relacionado à 
epistemologia, cosmologia e a não compactuação com padrões heteronormativos impostos 
pelo patriarcado. 
 



30 
 

 

problemas até então elencados. Para tanto, trabalho com sítios arqueológicos 

classificados como estearias, localizados no Maranhão e, mais 

especificamente, com as estatuetas de barro encontradas nestes diferentes 

sítios palafíticos.  

A opção por trabalhar com esta tipologia de materialidade das Estearias 

também traz a pretensão de resolução de outros problemas de pesquisa. O 

primeiro deles é a questão do desenvolvimento e publicidade das pesquisas 

arqueológicas no Maranhão, pois parece haver um vazio de pesquisas nessa 

região do Brasil, mesmo estando ela tão próxima (e inserida em partes) do 

contexto amazônico.  

São poucas as pessoas que pesquisam e que se debruçaram para 

compreender e contextualizar arqueologicamente a região e assim, as 

pesquisas sobre esses contextos, ainda são poucas, em comparação a outras 

regiões do Brasil13. Desse modo, um primeiro problema a ser resolvido é 

realizar discussões arqueológicas inseridas no macrocontexto do Maranhão. 

Há também o problema que é o trabalho com as estatuetas cerâmicas, 

este tipo de materialidade ainda é pouco difundido nas pesquisas 

arqueológicas brasileiras em comparação com as publicações internacionais. 

Sendo assim esta pesquisa pretende trazer à tona esta discussão, inserindo o 

debate na publicação deste estudo.  

Neste âmbito, traz-se a convergência de todos os problemas de 

pesquisas: a aplicabilidade das proposições teóricas elencadas na pesquisa 

para a construção do conhecimento arqueológico.  

Logo, propõe-se a utilização dos preceitos até então debatidos em 

âmbito teórico na prática. Ou seja, experimentar a viabilidade da aplicação dos 

preceitos de gênero e de múltiplos entendimentos para as estatuetas em 

âmbito mundial para compreender as das estearias.  

                                            
13 Essa afirmação se embasa no levantamento bibliográfico realizado para esta pesquisa de 
doutorado. No capítulo específico sobre Arqueologia do Maranhão as referências serão 
apresentadas e discutidas 



31 
 

 

Porém, levanta-se outra questão: em contextos pré-coloniais, onde as 

fontes escritas são tão escassas, será possível a atribuição de diferentes 

perspectivas interpretativas para as materialidades arqueológicas?  

O problema do gênero vem como um meio para descortinar outras 

possibilidades de inserção de sujeitos nestes contextos, trazendo para o 

debate muito mais uma perspectiva enquanto teoria para a compreensão dos 

grupos do que, de fato, revelar esses gêneros.  

Como subsídio, utilizo a Arqueologia Feminista, de Gênero e 

Queer/Cuir, que, em pontos de convergência, trabalham para desconstruir 

preceitos heteronormativos, machistas e opressores no entendimento do 

fenômeno humano no passado.   

Para tanto, estruturei essa tese buscando a viabilidade de 

apresentação dos temas abordados visando à fluidez dos caminhos que 

levam de uma temática à outra.  

Desse modo o trabalho é dividido em duas partes, aprimeira partevai 

tratar do gênero enquanto categoria analítica, onde uma breve introdução dá 

início ao que foi se entendendo, ao longo do tempo, do que é gênero.  

Na história do conceito, ou uma “Arqueologia do gênero” iremos passar 

do determinismo biológico, à identidade de gênero, à desnaturalização do 

gênero e apresentar os debates atuais sobre o tema. Minha ideia foi trabalhar 

com a arqueologia em duas perspectivas: primeiro a da investigação 

bibliográfica para a construção e sedimentação de ideias e entendimento do 

que é o gênero, por isso Arqueologia do Gênero, para depois discutir sobre o 

gênero na arqueologia. 

Gênero e Arqueologia vêm como um capítulo que busca mostrar que a 

imagem de outras pessoas que não o homem enquanto sujeito universal, é 

apagada das construções narrativas científicas, não sendo necessariamente 

uma questão unicamente da arqueologia. Apresento a ideia de que a 

arqueologia sempre foi uma arqueologia de gênero e exponho alguns 

trabalhos que foram se fortalecendo nas temáticas dos estudos de gênero, 

feminista e queer na arqueologia. 



32 
 

 

A segunda parte versa sobre o estudo de caso em si, que são as 

estatuetas. Assim como na parte anterior, uma introdução abre a sessão, 

acompanhado de uma contextualização arqueológica do Maranhão.  

Com essas informações, as estatuetas passam a ser trabalhadas, optei 

por apresentar uma perspectiva global na arqueologia, a fim de mostrar as 

materialidades já evidenciadas e os estudos realizados para então adentrar no 

objeto de estudo.  

Por fim, será realizada uma discussão sobre todo o exposto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 

2. ARQUEOLOGIA DO CONCEITO GÊNERO 

 

Neste capítulo irei apresentar uma arqueologia do conceito “gênero”. O 

objetivo desta parte é apresentar pesquisas e estudos que auxiliem na compreensão 

de uma categoria que foi naturalizada para o entendimento cisgênero da arqueologia 

e da ciência, e denunciar essa forma de dominação do conhecimento. Nesse 

caminho analítico vamos perceber como as ideias sobre a mulher, o gênero e a 

sexualidade foram desenvolvidas no seio das ideias modernas, burguesas e 

capitalistas, noções que foram incorporadas nos discursos arqueológicos. 

Quando digo “arqueologia do conceito gênero” estou falando de uma forma 

para analisar o discurso que se deu em torno do termo “gender” nas ciências, nos 

enunciados e nos saberes.  

Para Foucault (2013), as práticas discursivas são situadas nos locais e 

espaços que foram construídas, na ciência, nas funções enunciativas e nos 

conceitos que se tornam importantes para determinada episteme e como isso está 

diretamente relacionado ao saber/poder.  

Para Maria Lugones, as maneiras de conhecer e entender o mundo emergem 

de contextos históricos, culturais e sociais, que foram excluídos ou silenciados pelas 

narrativas coloniais, isso inclui um enfoque no entendimento de como o colonialismo 

e o patriarcado se entrelaçam para moldar a opressão de diferentes grupos 

(Lugones, 2010; 2021)  

Visando entender a ordem interna que constitui um determinado saber, esta 

arqueologia do gênero vai mostrar como alguns discursos foram elaborados no 

tempo e no espaço e suas implicações para a sistematização e crítica do que é o 

fenômeno humano tomando como premissa o gênero. 

Essa discussão traz para o centro do debate questionamentos de como a 

ciência, forjando uma ideia de neutralidade, acabou reproduzindo perspectivas 

misóginas para a interpretação de contextos arqueológicos inclusive.  



34 
 

 

A arqueologia do saber, enquanto procedimento, escava quais foram os 

processos que cristalizaram as formas. Nesse caso nossas referências 

bibliográficas, enquanto forma, representam nossas camadas de análise, onde irei 

mostrar como pressupostos teóricos e metodológicos podem estar equivocados, 

pois partem de uma lente retrógrada. 

2.1 Por que isso não é um trabalho de “Ideologia de Gênero”? 

Porque Eurídice vejam vocês, era uma mulher brilhante. Se lhe 
dessem cálculos elaborados ela projetaria pontes. Se lhe dessem um 
laboratório ela inventaria vacinas. Se lhe dessem páginas brancas 
ela escreveria clássicos. Mas o que lhe deram foram cuecas sujas, 
que Eurídice lavou muito rápido e muito bem, sentando-se em 
seguida no sofá, olhando as unhas e pensando no que deveria 
pensar. (Batalha, 2016, p. 12) 

Talvez gênero não seja isso que você está pensando, ou talvez seja muito 

mais do que achamos que sabemos. O termo gênero tornou-se, na história recente 

do Brasil, uma palavra que aclama certa ponderação e, dependendo do contexto, 

pode ser rechaçado, invocando medo e desconforto. 

O que presenciamos é o advento de um pensamento ultraconservador que, 

ao invés de estudar ou de conhecer sobre o que fala, prefere o sensacionalismo e 

explora o obscurantismo para propagar ideias sem fundamentos, como o termo 

“ideologia de gênero”. 

Como um dos objetivos desta pesquisa é mostrar que algumas verdades 

são, na verdade, fruto de processos históricos que consolidaram determinadas 

condições de ser, ver e viver no mundo, é necessário entender que essas formas de 

regulação do saber também são formas de dominação (Quijano, 2000; Foucault, 

2013; Lugones, 2021).  

As ficções políticas encarnadas (Preciado, 2011), ou seja, as invenções que 

se transformam em realidade, produzem concreções que dominam as formas de 

leitura do real, do que é aceitável. Assim, são estabelecidas normas específicas para 

o reconhecimento das normalidades, inclusive a normalidade do corpo (Butler, 2002) 

e o que não está na norma é, por consequência, anormal. 



35 
 

 

Nessa condução do que é reconhecível, as ficções que nos tomam como a 

realidade, ditam como é ser homem, o que é ser mulher e esses espectros 

instituíram os gêneros. 

A dita “ideologia de gênero” é uma confusão associada aos estudos de 

gênero, e é combatida por querer “desmoralizar a sociedade”, uma estratégia 

discursiva ofensiva reacionária que, em linhas gerais, além de desinformar, prega 

que as pessoas que estudam e trabalham com a temática de gênero querem 

perverter a população. 

Primeiramente, “ideologia de gênero” não existe, mas facilmente 

encontramos menções à temática em buscas na internet. Nestas buscas podemos 

identificar sites que vão desfazer a ideia deturpada de que esta “ideologia”, que, 

ensinada nas escolas, busca acabar com as famílias e instituir nas crianças algo 

contra a natureza humana, explicando que esta dita “ideologia” na verdade se trata 

dos estudos de gênero e para tanto explicam correntes teóricas feministas, 

movimentos sociais, o Plano Nacional de Educação (PNE), entre outras 

referências14. 

E iremos encontrar artigos que falam o contrário. Trago aqui uma lista 

elencada por um site de extrema direita, de “entretenimento e educação”15 que ao 

explicar para seus assinantes o que é ideologia de gênero, mostra os perigos que a 

sociedade tem de enfrentar para que suas crianças não sejam subvertidas.  

Dentre os itens mencionados na lista estão: anular a divisão natural e bipolar 

entre homem e mulher; opor-se à natureza do indivíduo; destruir a noção de família 

tradicional; incentivar a educação sexual nas escolas; permitir que até mesmo 

crianças sejam submetidas à cirurgia de mudança de sexo; legitimar perversões 

sexuais previamente consentidas; impor leis que forcem os outros a aceitar os 

                                            
14Sites consultados:  
https://apublica.org/2016/08/existe-ideologia-de-genero/https://campanha.org.br/analises/rogerio-
diniz-junqueira/a-ideologia-de-genero-existe-mas-nao-e-aquilo-que-voce-pensa-que-e/ acessados no 
dia 24/10/2022 
15https://www.brasilparalelo.com.br/artigos/ideologia-de-genero acessado no dia 24/10/2022 



36 
 

 

diversos gêneros; criar uma linguagem própria; punir quem não seguir as 

imposições16. 

Pois bem, alguns dos itens elencados referem-se de fato às temáticas 

abordadas nos estudos de gênero, tais como a divisão binária entre homem e 

mulher, abrindo assim a possibilidade de se compreender diferentes gêneros para 

além do sexo (Butler, 2003; Preciado, 2011) e criar uma linguagem própria, na 

tentativa de inserção de outros gêneros, para além do masculino e do feminino 

(Nelson, 2008; Hartemann, 2019). 

Mas observem, citei um site de extrema direita e é nítida a aplicação de um 

terror, especialmente quando dizem que a ideologia de gênero vai “legitimar 

perversões sexuais previamente consentidas; punir quem não seguir as imposições” 

há uma deturpação do que as pesquisas e os movimentos sociais que lidam com a 

temática, estariam na tentativa de estarrecer e acabar com os ditos “cidadãos de 

bem” por meio de uma ditadura imoral. 

Fiz essa breve explanação sobre os temores da “ideologia de gênero”, pois é 

importante entendermos que há uma cisão na sociedade brasileira atual, onde, de 

um lado, são difundidas mentiras que se tornam verdades de maneira muito rápida, 

em que os discursos científicos são desvalorizados em detrimento de manchetes 

chamativas e, de outro lado, as pessoas que combatem essa desinformação.  

A grande questão é que essa cisão não é tão nítida e encontramos pessoas, 

dentro dos locais de produção de conhecimento, por exemplo, que compactuam com 

as informações falsas, por ignorância ou incompetência ou por ambas. Nesse 

sentido, até mesmo na Universidade, trabalhar com a temática de gênero pode ser 

um estigma. 

Quanto à “ideologia de gênero”, no que tange à historização do termo, na 

década de 1990, por influência da igreja católica, como uma estratégia “político-

discursiva poderosa contra o feminismo e sua proposta de reconhecimento e avanço 

em matéria de direitos sexuais e reprodutivos” (Miskolci; Campana, 2017, p. 726) 

                                            
16https://www.brasilparalelo.com.br/artigos/ideologia-de-genero acessado no dia 24/10/2022 



37 
 

 

iniciou-se um delineamento do que hoje é entendido como uma afronta à 

moralidade. 

Antes de se tornar papa, o então cardeal Joseph Aloisius Ratzinger escreveu 

o que segue, no ano de 1997: 

Atualmente se considera a mulher como um ser oprimido; assim que a 
liberação da mulher serve de centro nuclear para qualquer atividade de 
liberação tanto política como antropológica com o objetivo de liberar o ser 
humano de sua biologia. Se distingue então o fenômeno biológico da 
sexualidade de suas formas históricas, às quais se denomina 
“gender”, mas a pretendida revolução contra as formas históricas da 
sexualidade culmina em uma revolução contra os pressupostos 
biológicos. Já não se admite que a “natureza” tenha algo a dizer, é melhor 
que o homem possa moldar-se ao seu gosto, tem que se libertar de 
qualquer pressuposto de seu ser: o ser humano tem que fazer a si mesmo 
segundo o que queira, apenas desse modo será “livre” e liberado. Tudo 
isso, no fundo, dissimula uma insurreição do homem contra os limites 
que leva consigo como ser biológico. Se opõe, em seu extremo último, a 
ser criatura. O ser humano tem que ser seu próprio criador, versão moderna 
de aquele “serei como deuses”: tem que ser como Deus (Ratzinger, 1997, 
p.142 apud Miskolci, Campana, 2017, p.726, grifos meus) 

Vemos nessa citação um ataque ao pensamento feminista, às feministas e 

aos estudos de gênero. Segundo Miskolci, Campana (2017), este texto de Ratzinger 

estava voltado para criticar o que, no ano de 1995, foi discutido na Conferência 

Mundial de Beijing sobre a Mulher, organizada pelas Nações Unidas. 

Foi nesta conferência que o termo “mulher” foi substituído para o termo 

“gênero” (gender), indicando a sua utilização aplicada a uma perspectiva de gênero 

para lidar com as questões econômicas e para a destinação de políticas públicas 

(Declaração e Plataforma de Ação de Beijing, 1995), essa postura assume que há 

uma desigualdade estrutural das mulheres e que uma perspectiva de gênero seria o 

melhor caminho para abordar essas questões. 

A utilização do termo gênero, buscando uma perspectiva mais ampla para a 

lida com as questões em nível estatal e mundial desagradou à igreja e os setores 

mais conservadores, como podemos ver abaixo:  

Essas declarações, que tinham um alcance global, colocaram a categoria 
“gênero” no centro dos debates que giravam em torno do papel da mulher, 
provocando uma importante reação por parte de diversos setores religiosos 
conservadores e, em especial, da própria Igreja Católica. Assim, por causa 
dessa conferência, o papa João Paulo II, em sua “Carta às mulheres”, se 
referiu à necessidade de defender a identidade feminina desde uma 
perspectiva essencialista e, alguns anos depois, na “Carta aos bispos”, de 



38 
 

 

31 de maio de 2004, manifestou-se contra o discurso feminista, 
reiterando que a maternidade era um elemento-chave da identidade 
feminina (Miskolci;Campana, 2017, p.727, grifos meus) 

Nessa citação podemos ver como as estruturas machistas e patriarcais 

operam de forma institucionalizada, seja na política, seja na Igreja, seja até mesmo 

nas instituições de ensino. 

Todo esse debate em torno do termo “gender” levou à culminância do que se 

passou a entender como “ideologia de gênero” onde se ficava cada vez mais claro 

que é uma proposta de combater o pensamento de pauta identitária (feminismos, 

estudos queer, por exemplo) criticando perspectivas que avancem para além dos 

essencialismos de gênero. 

Mas o termo “ideologia de gênero” vai ser utilizado, no Brasil e na América 

Latina, em um documento conhecido como “Documento de Aparecida” fruto da V 

Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe (Celam) do ano de 

2007, neste é citado que:  

Entre os pressupostos que enfraquecem e menosprezam a vida familiar, 
encontramos a ideologia de gênero, segundo a qual cada um pode 
escolher sua orientação sexual, sem levar em consideração as diferenças 
dadas pela natureza humana. Isso tem provocado modificações legais que 
ferem gravemente a dignidade do matrimônio, o respeito ao direito à vida e a 
identidade da família (Celam, 2007, p.30, grifos meus). 

A família é o ponto que se enfraquece com a “ideologia de gênero”, uma 

família que é formada por um homem e uma mulher, com o intuito da procriação, 

essa é a família aceita, oficial, as outras formas de organização familiar são 

desconsideradas. Também versa sobre os direitos reprodutivos das mulheres e sua 

sexualidade, uma vez que nesta carta o aborto, como já era de se esperar, é 

veemente rechaçado e a heteronormatividade é compulsória. 

Entretanto a falácia da “ideologia de gênero” ultrapassou os domínios da 

Igreja Católica, o relativismo moral passou a ser uma obsessão dos 

neopentecostais, dos grupos pró-vida, de defensores da “família tradicional” do 

movimento “Escola sem Partido”, esses grupos discursivos de ação (Alvarez, 2014) 

não são caracterizados como um movimento social em si, mas pessoas localizadas 

em diferentes esferas, até mesmo divergentes, mas que pautam a sua moral como a 

correta. 



39 
 

 

A essa moral não é admitida outras formas de ser e existir no mundo que 

ultrapassem a ideia heterossexual. Deixo claro aqui que esta pesquisa, por trabalhar 

com a temática de gênero, pode ser confundida com um estudo de “ideologia de 

gênero”, termo que lembra até mesmo uma ditadura. 

O que quero com este trabalho é oferecer a você, que me lê, subsídios para 

entender como o conceito gênero foi sendo construído e entendido na história e 

como a utilização dele é cara para a reflexão crítica sobre os modos como 

interpretamos as materialidades arqueológicas. Desnaturalizar o que nos foi imposto 

enquanto natural. 

“Hoje, com a ascensão da política racista e xenofóbica de extrema direita em 

países como Hungria, França, Brasil, Polônia e Estados Unidos, é imprescindível 

lutar por versões mais matizadas e completas da história” (Ghodsee, 2021, p. 25) 

Neste ponto do trabalho quero também apresentar o termo patriarcado, tendo 

em vista que alguns conceitos podem não ser tão conhecidos e considero este 

essencial para compreender a condição de meninas e mulheres e demais pessoas 

que não sejam homens cis, por exemplo, além de vislumbrar crítica ao que nos foi 

imposto enquanto natural. 

Uma obra primorosa e bem completa sobre o tema é de autoria de Gerda 

Lerner, historiadora norte-americana, cujas pesquisas geraram o primeiro curso 

sobre História das mulheres, em 1963 (segunda onda do feminismo). Em seu livro “A 

criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens” ela nos 

mune da informação de que o patriarcado, enquanto sistema é histórico, ou seja, 

pode ser localizado no tempo, desse modo, se ele tem início na história, ele também 

pode ser extinto pelo processo histórico (Lerner, 209, p.31).  

Ou seja, a dominação de homens sobre as mulheres não existe por causa do 

determinismo biológico (uma ideia de que essa subjugação seria natural), mas existe 

e é identificado historicamente, e, portanto, passível de ser modificado. 

Mas o que é patriarcado? Segundo Lerner é a dominação masculina sobre as 

mulheres (relações de poder e domínio) e esta dominação está em todos os 



40 
 

 

âmbitos, desde a vida privada à pública, passando pelas instituições de poder, 

ensino, saúde etc. 

Nas palavras da autora: 

Patriarcado, em sua definição mais ampla, significa a manifestação e 
institucionalização da dominância masculina sobre as mulheres e crianças 
na família e a extensão da dominância masculina sobre as mulheres na 
sociedade em geral. A definição sugere que homens têm o poder em todas 
as instituições importantes da sociedade e que mulheres são privadas de 
acesso a esse poder. Mas não significa que as mulheres sejam totalmente 
impotentes ou privadas de direitos, influência ou recursos. Uma das mais 
árduas tarefas da História das Mulheres é traçar com precisão as várias 
formas e maneiras como o patriarcado aparece historicamente, as variações 
e mudanças em sua estrutura e função, e as adaptações que ele faz diante 
de pressão e das demandas das mulheres (Lerner, 2019, p.290) 

E ainda, segundo a socióloga brasileira Heleieth Saffioti (2001): 

No exercício da função patriarcal, os homens detêm o poder de determinar 
a conduta das categorias sociais nomeadas, recebendo autorização ou, 
pelo menos, tolerância da sociedade para punir o que lhes apresenta como 
desvio. Ainda que não haja nenhuma tentativa, por parte das vítimas 
potenciais, de trilhar caminhos diversos do prescrito pelas normas sociais, a 
execução do projeto de dominação-exploração da categoria social homens 
exige que sua capacidade de mando seja auxiliada pela violência (Saffioti, 
2001, p.115) 

Partindo desses entendimentos primeiro precisamos compreender que se 

trata de um conceito ocidental e para o Brasil, precisamos nos atentar também que a 

colonialidade acrescentou camadas a este patriarcado. 

Agora vamos fazer uma arqueologia sobre o que se entende por gênero, 

como esse conceito foi se delineando ao longo dos estudos e dos anos e como a 

perspectiva é aplicada na Arqueologia. 

 

2.2 Escavando o gênero 

Considere: qualquer um pode trabalhar em qualquer coisa. Parece 
muito simples, mas os efeitos psicológicos são incalculáveis (...) 
Fardo e privilégio são compartilhados de modo bem igualitário; todos 
têm o mesmo risco a correr ou a mesma escolha a fazer. Considere: 
uma criança não tem nenhum relacionamento psicossexual com sua 
mãe ou seu pai. O mito de Édipo é inexistente…Considere: não 
existe nenhuma divisão da humanidade em metades forte e fraca, 
protetor/protegida, dominante/submissa, dona/escrava, ativa/passiva. 
Na verdade, pode-se verificar que toda a tendência ao dualismo que 
permeia o pensamento humano é muito reduzida, ou alterada, aqui 
em Inverno. (Le Guin, 2019, p.105) 



41 
 

 

Essa análise tem por pressuposto compreender que os discursos oficiais 

emitidos por enunciados científicos estão envolvidos de poder e de influências de 

sua própria época, pelas pessoas que os elaboraram, devendo ser observado os 

contextos em que foram gerados.  

Para começar esta arqueologia, o leitor tem de estar consciente de que faço 

um recorte temporal, essa transformação regulada do que já existe, partindo das 

minhas leituras e do meu julgamento do que considero importante e pertinente 

constarem em minha pesquisa, assumo assim a total falta de ambição de apresentar 

um panorama conclusivo sobre o desenvolvimento dos estudos sobre os gêneros. 

Mais ainda, para esta análise Donna Haraway, vai nos dizer que partindo da 

ideia de que a ciência dominante possui uma imbricação entre o saber e o poder: 

“Saberes localizados requerem que o objeto do conhecimento seja visto como um 

ator e agente, não como uma tela, ou um terreno, ou um recurso” (Haraway, 2009, 

p.69).  

E ainda, evocando a metáfora da peça de teatro de Gerda Lerner para uma 

análise crítica da história e dos conhecimentos: “Observar a História registrada como 

se fosse uma peça nos faz perceber que a história das atuações ao longo de 

milhares de anos foi registrada apenas por homens e contada com as palavras 

deles” (Lerner, 2019, p.38) 

Sendo assim, acredito ser pertinente começar a falar sobre o gênero da forma 

mais simples, trazendo os conceitos apresentados em dicionário, para então nos 

aprofundarmos nos demais campos em que o gênero foi pensado. 

No Dicionário Brasileiro Michaelis da Língua Portuguesa17, acessado na 

internet, podemos encontrar 13 significados para a palavra gênero, para não nos 

alongarmos muito, apresento os que melhor podem elucidar as questões que serão 

desenvolvidas nesta pesquisa. Desse modo, selecionei as duas primeiras definições 

                                            
17https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/g%C3%AAnero/ 
acessado em 25/10/2022 

 



42 
 

 

que constam no dicionário supracitado, as demais estão inseridas em âmbitos 

específicos como as artes plásticas, a biologia, a geometria e a literatura. 

Gênero:  
1. Conceito de ordem geral que abrange todas as características ou 

propriedades comuns que especificam determinado grupo ou classe de 
seres ou de objetos; 

2. Grupo de seres ou objetos de mesma origem, de iguais ou semelhantes 
características essenciais ou de uma ou mais particularidades 
similares.(Dicionário Michaelis, 2022, verbete gênero) 
 

As noções sobre gênero foram construídas de forma multidisciplinar e 

perpassam diferentes fronteiras, para uma ideia inicial, percebemos que o gênero 

versa sobre algo com características específicas, de particularidades similares. 

Em outras palavras, transportando a ideia para a categoria gênero ligada ao 

sexo, tão comum no entendimento geral, por exemplo, o que se espera é que quem 

possui pênis se comporte enquanto homem e quem possui vagina se comporte 

enquanto mulher, separados os sexos em gêneros, correspondentes às suas 

propriedades comuns. 

Mas o que é ser homem e o que é ser mulher? O gênero foi inventado por 

quem? 

 

2.3 Antes do gênero, o temperamento 

 

Foi, na primeira metade do século XX, que os estudos sobre a categoria gênero 

começaram a ser desenvolvidos. Antes da implementação do termo “gender”, a 

antropóloga Margaret Mead (1979,2000), intitulava os papéis sociais enquanto 

“temperamento”.  

Em sua pesquisa realizada em meados da década de 1930, que depois se 

tornou o livro “Sexo e Temperamento” ela pesquisou três diferentes grupos étnicos 

na região da Nova Guiné. Seu objetivo era identificar nestes grupos se os órgãos 

genitais e os comportamentos sociais (temperamentos), que seria um dom individual 

inato, possuíam algum padrão, ou segundo suas palavras, se havia um 

“condicionamento das personalidades sociais dos dois sexos". (Mead, 2000, p. 09). 



43 
 

 

Sua pesquisa foi pioneira ao mostrar que os papéis sociais para homens e 

para mulheres se diferenciavam entre as culturas, mostrando assim que não havia 

uma padronização do temperamento sexual. 

Em seus trabalhos, ao longo de dois anos, ela analisou os Arapesh (plácidos 

montanheses), os Mundugumor (ferozes canibais) e os Tchambuli (elegantes 

caçadores de cabeças) e observou que as diferenças entre os sexos se 

manifestavam em comportamentos, valores, crenças e atitudes diferentes e que 

estes são construídos, são texturas sociais e que não são universais tampouco 

naturais. 

Em resumo, o que Margaret Mead constatou foi que, na sociedade Arapesh 

as atribuições sociais tanto para “homens” quanto para “mulheres” eram as mesmas, 

que o órgão sexual em nada diferenciava o temperamento e seus valores.  

Os Arapesh apresentavam comportamentos que seriam presumidos para as 

mulheres ocidentais, como uma personalidade mais delicada, passiva e sensível. 

Os Mundugumor também não possuíam diferenças entre o sexo e seus 

temperamentos, ou seja, o sexo não implicava em uma distinção das funções 

sociais, ”homens” e “mulheres” tinham as mesmas atribuições, porém, 

diferentemente dos Arapesh, seus comportamentos estavam mais associados ao 

individualismo, à dominação, violência e atitude sexual não afetiva, comportamentos 

até então previstos para os homens ocidentais. 

Nesse sentido podemos observar que não existem padrões do que é ser 

feminino ou masculino nesses grupos, que os temperamentos se manifestam de 

forma igual entre mulheres e homens. 

Já os Tchambuli possuíam diferenciação de temperamento de acordo com 

seus órgãos genitais, mas Margaret Mead observou neles uma oposição das 

diferenças sociais em comparação à sociedade social. As mulheres Tchambuli eram 

impessoais e dominadoras, já os homens eram afetivos, delicados e submissos. 

Fazendo uma análise da obra “Sexo e Temperamento” podemos observar 

que a binariedade está condensada no olhar da antropóloga, que relatou possíveis 



44 
 

 

diferenças (ou não) mediante os sexos e, por consequência, só se teve acesso a um 

ou dois temperamentos.  

Em consequência de uma visão estruturada no binarismo, Margareth Mead 

classificou as pessoas com temperamento fora dos padrões estipulados pelos 

grupos como “desajustado”, “aberrante” e “invertido nato” (Mead, 1979). Nessa 

seara, foi utilizada a designação berdache, termo cunhado por europeus para 

designar pessoas indígenas da América, que não performavam as normas de 

gênero, sobre essas pessoas, Mead faz a seguinte descrição:  

Observei com alguns detalhes o comportamento de um jovem índio 
americano que era, com toda a probabilidade, um invertido inato, 
durante o período em que justamente estava tornando explícito o seu 
travestismo. [...] Conforme foi crescendo, começou a especializar-se 
em ocupações femininas e a usar roupa branca feminina, embora 
exteriormente ainda preferisse trajes masculinos [...] nas festas em 
que os sexos dançavam separadamente, começava a noite vestido 
como homem e dançando como homem e depois, como se agisse 
sob irresistível compulsão, começava a aproximar-se cada vez mais 
das mulheres e, ao fazê-lo, colocava uma jóia atrás da outra. 
Finalmente aparecia um xale, e, no término da noite, estava vestido 
qual um berdache, um travesti. As pessoas já estavam referindo-se a 
ele como “ela”. Citei este caso no presente contexto para deixar claro 
que se trata do tipo de indivíduo desajustado (Mead, 1979, p. 281). 

Será que seria possível outro temperamento, não necessariamente associado 

ao órgão genital? Provavelmente esse recorte analítico está intrinsecamente 

associado à própria condição sobre o que esperava dos papéis sociais no mundo 

social, impossibilitando ver algo que ainda não era percebido, ou seja, gêneros 

(nesse caso, temperamentos) que extrapolam os genitais. 

Mesmo com uma análise embasada na binariedade, Mead traz exemplos e 

reflexões que nos ajudam a pensar sociedades para além do modelo patriarcal, 

machista e burguês quando ponderamos relações familiares, por exemplo. A autora 

ainda diz: “[...] embora toda cultura tenha de algum modo institucionalizado os 

papéis dos homens e das mulheres, não foi necessariamente em termos de 

contraste entre as personalidades prescritas dos dois sexos, nem em termo de 

dominação ou submissão” (Mead, 2000, p.24). 

Observem que reflexões acerca dos papéis sociais em associação ao sexo 

(papéis sexuais) já estavam sendo debatidas no tocante à padronização e 



45 
 

 

universalização dos mesmos, entretanto estes pressupostos não foram 

considerados nas primeiras elaborações do seria o gênero e os papéis de gênero. 

A perspectiva dos papéis sexuais permite contestar pressupostos biológicos 
sobre os comportamentos de homens e mulheres, ao afirmar que as 
atitudes de uns e outros são diferentes porque respondem a diferentes 
expectativas sociais. Entretanto, nessa abordagem, as relações entre os 
sexos eram analisadas sem prestar atenção às desigualdades, às relações 
diferenciadas de poder entre homens e mulheres. Essa produção não 
demonstrava interesse em destacar nemcompreender os fatores 
quecontribuem para situar as mulheres em posições inferiores. (Almeida; 
Szwako, 2009, p.130) 

 

2.4 O discurso médico 

 

Já o conceito gênero/ gender foi elaborado na primeira metade do século XX, 

por equipes médicas que trabalhavam com crianças entendidas como 

“hermafroditas” (Dorlin, 2021, p.35), ou seja, sem sexo determinado, também 

conhecidas como “intersexo”. 

Esses médicos construíram um protocolo de redesignação do sexo para os 

recém-nascidos “hermafroditas” e nesse ínterim definiram o que seria o “papel de 

gênero” (Dorlin, 2021, p.35). 

[...] o desafio era redesignar um “sexo” a uma criança que testemunhava 
uma ambiguidade sexual desde o nascimento. O problema não é que o 
corpo não tem sexo ou não é sexuado – ele, de fato, é; o problema não é 
que o processo físico-anatômico da sexuaçãonão funcionou – ele funcionou; 
o problema, para os médicos, é que funcionou mal, isto é, não originou uma 
identidade sexual identificável como “macho” ou “fêmea”. Nesse sentido, a 
intervenção consiste em modificar os corpos intersexo para lhes designar 
não um sexo (afinal eles á tem um), mas o sexo correto. (Dorlin, 2021, p.35, 
36) 

Com operações cirúrgicas, acompanhamento psicológico e tratamentos 

hormonais essas crianças “intersexo” passavam a obter um “sexo” definido. A este 

sexo era designada a coerência dos comportamentos, inclusive o sexual, que 

deveria ser heterossexual. 

São dois os principais nomes que trabalharam com a intersexualidade e 

desenvolveram protocolos para os papéis de gênero, Robert Stoller, psiquiatra 



46 
 

 

pioneiro no uso do termo “gender” no contexto psicanalítico e John Money, psicólogo 

que trabalhou com identidade sexual. 

Na década de 1950, psicólogos que acompanharam o tratamento de 
crianças “intersexo” realizaram pesquisas sobre as ligações entre a 
identidade profunda de um indivíduo (identidade central), as suas 
estruturas anatómicas, a sua fórmula cromossómica e os seus 
efeitos hormonais. Esta investigação foi desenvolvida principalmente 
por dois laboratórios norte-americanos: um na Faculdade de 
Medicina da Universidade Johns Hopkins (Baltimore) e dirigido por 
John Money (inicialmente, em colaboração com John e Joan 
Hampson); o outro na Faculdade de Medicina da Universidade da 
Califórnia, Los Angeles (UCLA) e dirigido por Robert Stoller. O termo 
“gênero” foi introduzido pela primeira vez no contexto desta pesquisa. 
John Money utilizou-o em 1955 para diferenciar o sexo biológico de 
uma criança da sua identidade sexual - isto é, o facto de se perceber 
como homem ou mulher e de adoptar comportamentos consistentes 
com essa identidade (Money 1955). Esta distinção entre sexo 
biológico e identidade sexual esteve no centro do trabalho de Robert 
Stoller, Sex andGender, publicado em 1968, que popularizou a noção 
de género entre psicólogos e investigadores de ciências sociais 
(Stoller 1968). É também o tema principal do livro de Money e sua 
colaboradora, Anke Ehrhardt, A Man and a Woman; um menino e 
uma menina, que analisa pesquisas sobre crianças “intersexo” a 
partir da distinção entre sexo biológico e sexo social18 (Money, 
Ehrhardt 1972). (Löwy, 2003, p. 86, 87) 

Em linhas gerais, Robert Stoller e John Money buscavam por um “sexo 

correto” para as crianças intersexo, mas o que seria isso? Para eles seria o 

comportamento sexual coerente com sua genitália partindo de uma ideia de 

comportamento heterossexual. Ou seja, a orientação sexual não teria um 

fundamento inato, podendo ser o órgão transformado mediante cirurgia e tratamento 

hormonal e o comportamento sexual, o desejo sexual e a identidade de gênero 

seriam moldadas partindo do sexo designado. (Dorlin, 2021). 

                                            
18 Original em francês: Dans lesannées 1950, Le spsychologues quiavaientsuiviletraitementdes 
enfants “intersexe” on tentre prisdes recherchessurles liens entre l’identitéprofonde d’unindividu 
(core identity), sesstructuresanatomiques, sa formule chromosomique et seseffetshormonaux. 
Cesrecherchesfurentsurtoutdéveloppées par deuxlaboratoiresnord-américains: l’un à l'école de 
médecine de l’Université Johns Hopkins (Baltimore) et dirigé par John Money (audébut, 
encollaborationavec John et Joan Hampson); l'autre à l'école de médecine de l'Université de 
Californie à Los Angeles (UCLA) et dirigé par Robert Stoller. Le terme “genre” futintroduitpourla 
première foisdanslecadre de cesrecherches. John Money l’utilisaen 1955 
pourdifférencierlesexebiologique d'un enfant de sonidentitésexuelle — c’est-à-direle fait de se 
percevoircommeunhomme ou comme une femme, et d'adopteruncomportement conforme à 
cetteidentité (Money 1955). Cette distinction entre sexebiologique et identitésexuellefutau centre de 
l’ouvrage de Robert Stoller, Sexe et genre, publiéen 1968, et qui a popularisélanotion de 
genreparmilespsychologues et leschercheursensciencessociales (Stoller 1968). Elle est 
aussilethème principal du livre de Money et de sacollaboratrice, Anke Ehrhardt, Un homme et une 
femme ;um garçon et une fille, quianalyselesrecherchessurles enfants “intersexe” ens'appuy ant 
surla distinction entre sexebiologique et sexe social 



47 
 

 

Ou seja, independente de suas subjetividades, gostos e desejos, antes de 

tudo, seu órgão genital é o responsável por ditar quais serão suas preferências e 

como deverão ser seus comportamentos, baseados nos papéis de gênero 

diretamente associados à vagina ou ao pênis. Podemos ver como há um retrocesso 

em relação às pesquisas de Margareth Mead, por exemplo. 

Robert Stoller e John Money trabalhavam sobre essa perspectiva e entendiam 

que os comportamentos sociais estariam ligados às genitálias não como fundamento 

inato, mas passível de readequação. “O comportamento sexual ou a orientação para 

o sexo macho ou para o sexo fêmea não tem um fundamento inato” (Money, 2000, 

p.46). 

A divulgação dessas pesquisas clínicas gerou diversas manisfestações, 

especialmente entre o movimento feminista Norte Americano e Europeu, que já 

apontavam o equívoco das assertivas de Stoller e Money (Dorlin, 2021). 

Entretanto, um caso clínico assumido por John Money, e que na literatura é 

conhecido como o originador do conceito gênero, está diretamente associado ao 

caso que ficou conhecido como a história de Bruce/Brenda, que apresento abaixo: 

Após um acidente no processo de circuncisão aos nove meses de idade, 
que deixaria Bruce sem pênis, seus pais recorreram a Money. À época, este 
considerou que a melhor solução era “redesignar” sexualmente a criança, 
tornando-a uma menina. Um menino “biológico” afinal não pode ter uma 
identidade sexual “normal” sem pênis. Após uma castração e um tratamento 
hormonal, Bruce torna-se então Brenda, pouco antes de seus três anos. 
(Dorlin, 2021, p.37). 

Até então, os trabalhos de Money eram voltados para crianças intersexo, o 

caso acima citado foi uma experiência nova, já que Bruce nasceu com pênis, mas o 

mesmo foi dilacerado em sua circuncisão. Seguindo as premissas já adotadas em 

suas pesquisas, uma pessoa sem pênis não poderia ser homem, logo Bruce tornou-

se Brenda, caso este que deu também o início do que seria o tratamento médico 

para a transexualidade. 

Com este caso Money queria “demonstrar a flexibilidade da divisão 

sexo/gênero” (Löwy, 2003, p.91) 



48 
 

 

O entendimento era de uma naturalização do sexo/gênero, sob a ideia de que 

as genitálias emanam o gênero. Bruce passou por uma orquiectomia (retirada dos 

testículos) e por tratamento hormonal para tornar-se Brenda e, por algum tempo, era 

referência no quesito plasticidade do gênero, sendo esse passível de ser moldado, 

considerado um caso de sucesso. 

Mas Brenda era Bruce, independente das roupas e do órgão genital, na 

adolescência não mais se identificou enquanto mulher, trocou de nome, assumiu seu 

verdadeiro gênero e casou-se com uma mulher. O caso que sedimentaria as 

hipóteses de Money e Stoller que o sexo determinaria o gênero na verdade mostrou 

o contrário, além de suscitar questionamentos quando à binaridade de gêneros e até 

mesmo como os órgãos sexuais são entendidos, nesse sentido: 

[...] a bicategorização sexual dos indivíduos em “machos” e “fêmeas” seria 
muito mais o resultado de fatores exógenos do que na determinação 
endógena. Isso coloca em questão não apenas a causalidade “natural” do 
sexo (macho e fêmea) em relação ao gênero (homem e mulher) e à 
sexualidade (heterossexualidade) defendida pela maioria dos escritos 
médicos do século XX, mas a nossa própria definição de sexo biológico. 
(Dorlin, 2021, p.38). 

Mas então, o que é ser homem, o que é ser mulher? Como essas questões 

foram trabalhadas? Os órgãos genitais são determinantes das relações sociais e nas 

determinações de gênero? 

Existe uma teoria sobre o gênero ou podemos dizer que são noções e/ou 

percepções sobre o gênero? Nesse sentido RaewynConnel e Rebecca Pearse 

lançam uma importante reflexão, que nos ajudará a pensar as conceituações e 

construções sobre o gênero, e que nos levará para a próxima parte do trabalho: 

Ideias são criadas em circunstâncias de mudanças, por pessoas vindas de 
diferentes trajetórias e com treinamentos diversos. A história lança sobre 
elas diferentes problemas. Não surpreende que formulem seus projetos 
intelectuais de diferentes maneiras. Para entender as teorias do gênero, é 
necessário encontrar os e as intelectuais que as produziram e considerar as 
situações em que se inseriram. (Connel; Pearse, 2015, p.122)  
 

2.5 Uma pausa para os feminismos  

 



49 
 

 

Acredito ser importante, nesta parte, situar mesmo que epidermicamente, o 

que é o feminismo, pois este movimento foi e é fundamental para a detonação de 

críticas especialmente quanto à produção científica (e sua dita objetividade) e é, a 

partir deste movimento crítico, que os debates de gênero, seus alcances e 

aplicações serão gerados. 

Segundo Céli Pinto (2010, p.15): “O movimento feminista tem uma 

característica muito particular que deve ser tomada em consideração pelos 

interessados em entender sua história e seus processos: é um movimento que 

produz sua própria reflexão crítica, sua própria teoria”. 

É comum encontrar o movimento feminista dividido em “ondas”, fala-se da 

primeira, segunda, terceira e a mais atual, a quarta onda. Entretanto, essa divisão 

em “ondas do feminismo” é arbitrária e não releva, por exemplo, o movimento de 

mulheres antes das sufragistas. 

Muito antes das mulheres brancas burguesas requisitarem seu direito ao voto, 

mulheres já lutavam por sua sobrevivência, seu direito de existir. Silvia Federici 

(2017) relata, por exemplo, a questão da caça às bruxas e como o proletariado 

medieval lutou e resistiu contra o poder feudal, será que havia mulheres nessas 

lutas? Será que as mulheres já não se organizavam? 

Sim, as mulheres já se destacavam e lutavam, dentro de suas possibilidades, 

muito antes de surgir o que conhecemos como feminismo. Possuíam consciência 

crítica e contestavam (Franchini, 2017). 

Olympes de Gouges, por exemplo, em 1791 na França, contrapôs a 

“Declaração Universal dos Direitos do Homem”, com o primeiro manifesto público em 

favor dos direitos da mulher, conhecido como “Declaração dos Direitos da Mulher e 

da Cidadã” onde, entre vários pontos, considerada ilegítima as ordens 

constitucionais que não estejam em consonância com a participação e 

consentimento das mulheres. (Bonacchi, 2010). 

Só para fazer uma breve lista, que será injusta, mas se pretende elucidativa, 

posso citar Dandara, Aqualtune, Juana Inés de la Cruz, Maria Ortiz, Clara Camarão, 



50 
 

 

Bárbara de Alencar, Bartolina Sisa, Maria Firmina dos Reis, as mulheres sem nome 

dos movimentos Heréticos e Milenaristas da Europa, dentre tantas outras19. 

Em certo, o que aconteceu foi um roubo da história das mulheres e de seus 

feitos, “Existe pouco material significativo sobre mulheres, e o que existe é 

puramente descritivo” (Lerner, 2019, p.32).  

Conscientes da injustiça e do apagamento de diversos nomes, o que temos é 

a divisão da histórica que situa o movimento feminista em “ondas” no sentido de 

mobilização por demandas, “Uma “onda” feminista, foi um momento histórico 

relevante de efervescência militante e/ou acadêmica onde determinadas pautas e 

questões das mulheres se insurgiram e dominaram o debate” (Franchini, 2017, 

p.01). 

A primeira onda feminista insurgiu na Inglaterra, em fins do século XIX, onde 

mulheres se organizaram para lutar por seus direitos (de trabalhar para além dos 

afazeres domésticos, o de votar e de participar da vida pública e política).  

A reivindicação pelo direito de votar foi a primeira a se popularizar, onde 

mulheres se reuniram em grandes manifestações em Londres e não sem resistência 

foram presas e estigmatizadas. “Em 1913, na famosa corrida de cavalo em Derby, a 

feminista Emily Davison atirou-se à frente do cavalo do Rei, morrendo. O direito ao 

voto foi conquistado no Reino Unido em 1918” (Pinto, 2010, p.15). 

A luta marcada pelo direito ao voto da primeira onda do feminismo também é 

conhecida por movimento sufragista e se expandiu entre toda Europa e a por alguns 

países da América, incluindo o Brasil. 

As sufragetes brasileiras foram lideradas por Bertha Lutz, bióloga, cientista 
de importância, que estudou no exterior e voltou para o Brasil na década de 
1910, iniciando a luta pelo voto. Foi uma das fundadoras da Federação 
Brasileira pelo Progresso Feminino, organização que fez campanha pública 
pelo voto, tendo inclusive levado, em 1927, um abaixo-assinado ao Senado, 

                                            
19Para saber mais sobre essas e outras mulheres, recomendo alguns sites: 
Dandara, Aqualtune e Luiza Mahin: Mulheres negras na luta contra a escravidão no Brasil 
Ir. Juana Inés da Cruz: Biografia e Obras - Maestrovirtuale.com 
Quem foi Clara Camarão, heroína indígena brasileira 
Bárbara de Alencar: Uma guerreira da “legião de sonhadores” - Revista Continente 
Bartolina Sisa: uma lutadora aimará contra o Império espanhol - Capire 
Maria Firmina dos Reis - Literatura Afro-Brasileira 



51 
 

 

pedindo a aprovação do Projeto de Lei, de autoria do Senador Juvenal 
Larmartine, que dava o direito de voto às mulheres. Este direito foi 
conquistado em 1932, quando foi promulgado o Novo Código Eleitoral 
brasileiro. (Pinto, 2010, p.16) 

Cumpre destacar que a primeira onda do feminismo é feita por uma 

mobilização de mulheres brancas, em sua maioria burguesa, as mulheres negras, 

por exemplo, já trabalhavam para além do ambiente familiar há muito tempo, por 

consequência da escravização dos povos africanos empreendida pelos europeus.  

Em Ohio – EUA, em uma convenção sobre os direitos das mulheres, 

SojournerTruth, descendente de africanos e ex-escravizada, proferiu o icônico 

discurso "Ain't I A Woman?"/ “Eu não sou uma mulher?”, em protesto às ideias 

defendidas pelos homens de que as mulheres seriam mais frágeis e por isso não 

deveriam ter os mesmos direitos que eles. 

Muito bem crianças, onde há muita algazarra alguma coisa está fora da 
ordem. Eu acho que com essa mistura de negros (negroes) do Sul e 
mulheres do Norte, todo mundo falando sobre direitos, o homem branco vai 
entrar na linha rapidinho. Aqueles homens ali dizem que as mulheres 
precisam de ajuda para subir em carruagens, e devem ser carregadas para 
atravessar valas, e que merecem o melhor lugar onde quer que estejam. 
Ninguém jamais me ajudou a subir em carruagens, ou a saltar sobre poças 
de lama, e nunca me ofereceram melhor lugar algum! E não sou uma 
mulher? Olhem para mim? Olhem para meus braços! Eu arei e plantei, e 
juntei a colheita nos celeiros, e homem algum poderia estar à minha frente. 
E não sou uma mulher? Eu poderia trabalhar tanto e comer tanto quanto 
qualquer homem – desde que eu tivesse oportunidade para isso – e 
suportar o açoite também! E não sou uma mulher? Eu pari treze filhos e vi a 
maioria deles ser vendida para a escravidão, e quando eu clamei com a 
minha dor de mãe, ninguém a não ser Jesus me ouviu! E não sou uma 
mulher? Daí eles falam dessa coisa na cabeça; como eles chamam isso… 
[alguém da audiência sussurra, “intelecto”). É isso querido. O que é que isso 
tem a ver com os direitos das mulheres e dos negros? Se o meu copo não 
tem mais que um quarto, e o seu está cheio, por que você me impediria de 
completar a minha medida? Daí aquele homenzinho de preto ali disse que a 
mulher não pode ter os mesmos direitos que o homem porque Cristo não 
era mulher! De onde o seu Cristo veio? De onde o seu Cristo veio? De Deus 
e de uma mulher! O homem não teve nada a ver com isso. Se a primeira 
mulher que Deus fez foi forte o bastante para virar o mundo de cabeça para 
baixo por sua própria conta, todas estas mulheres juntas aqui devem ser 
capazes de consertá-lo, colocando-o do jeito certo novamente. E agora que 
elas estão exigindo fazer isso, é melhor que os homens as deixem fazer o 
que elas querem. Agradecida a vocês por me escutarem, e agora a velha 
Sojourner não tem mais nada a dizer20. 

                                            
20Discurso traduzido por Osmundo Pinho, disponível em: https://www.geledes.org.br/e-nao-
sou-uma-mulher-sojourner-truth/ 

 



52 
 

 

É importante também situar o leitor que estamos falando de fins do século XIX 

e início do século XX e temos nesse contexto uma sociedade marcada pela 

industrialização, pelo cientificismo, pelo capitalismo, além da escravidão, misoginia, 

exploração das classes subalternas e que as mulheres tiveram de travar muitos 

embates e movimentos para defender suas demandas e reivindicações (Franchini, 

2017) e ainda: 

[...] as mulheres brancas estadunidenses não demoraram a reagir contra 
esse movimento abolicionista, alegando, basicamente, que o ganho da 
liberdade por parte dos homens negros resultaria em perda de direito para 
elas, mulheres brancas. Então, ao mesmo tempo que lutavam por direitos 
para si mesmas, algumas participavam de grupos como o KKK, por 
exemplo. O que explica muita coisa em termos da desconfiança do 
movimento negro com boa parte da branquitude feminista (Franchini, 2017, 
p.05) 

É marcante a questão das diferenças entre classe e da raça e entende-se 

ainda que a primeira onda do feminismo seja considerada um movimento liberal, 

tendo em vista que se buscava direitos como a liberdade civil e a ocupação do 

espaço público, em especial para as mulheres brancas. Entretanto: 

[...] a maioria das manifestantes presentes nas grandes manifestações que 
deram visibilidade a essa onda era da classe trabalhadora, lutando contra 
as péssimas condições de vida e trabalho a que estavam submetidas. Em 
comum, partilhavam com as feministas de outras classes a esperança de 
que, uma vez obtido o direito de votar e o acesso aos lugares de decisão 
política, seria possível alterar as leis e instituições que as exploravam e 
oprimiam como mulheres e como trabalhadoras (Zirbel, 2021, p.14) 

Após a primeira onda do feminismo a exemplificação de cada onda 

resumidamente fica mais difícil, pois muitas são as referências e principalmente, as 

ondas não se encerram, elas são marcadas no tempo, mas continuam.  

Por exemplo, temos feministas de segunda onda mesmo já tendo acontecido 

a terceira onda e vivendo o advento da quarta, como citei anteriormente, as ondas 

são uma metodologia de divisão histórica de um movimento que ainda estamos 

experienciando.  

As ondas do feminismo podem ser pensadas assim: 

Tais momentos representariam o “ponto alto” ou de maior força de cada 
onda. No entanto, assim como uma onda marítima é formada por um 
conjunto de fenômenos, podemos pensar as ondas do feminismo de 
maneira mais orgânica e não como algo que desponta, repentinamente, na 



53 
 

 

realidade social e, certo tempo depois, desaparece. Podemos pensá-las de 
maneira mais contínua, geradas pela ação de milhares de mulheres, de 
diferentes locais, etnias, gerações e visões de mundo (Zirbel, 2021, p.10, 
11) 

Dito isso, para entendermos a segunda onda precisamos nos situar no tempo, 

ela começa em fins dos anos 1950 (e termina em 1980), o mundo acabou de 

enfrentar a Segunda Guerra Mundial e nesta, muitas mulheres estiveram ativamente 

atuantes em diversos setores, produzindo alimentos e têxteis, trabalhando como 

mineiras, bombeiras, no campo da saúde dentre outros, as realidades sociais 

haviam mudado: 

Após a segunda guerra, alguns Estados cederam à pressão das mulheres e 
reconheceram-lhes alguns direitos, como o de votar (França, 1944; Itália, 
1945; Bélgica, 1948; Croácia e Eslovênia 1945; Albânia, 1946; Iugoslávia, 
1947). Em 1948, a Declaração Universal dos Direitos Humanos reconheceu 
a igualdade entre os sexos, assim como a igualdade entre os cônjuges. No 
entanto, campanhas foram realizadas para convencer as mulheres, em 
especial as de classe média e brancas, a retomarem suas posições de 
esposas submissas e ‘do lar’. Além disso, as instâncias decisórias (na 
política, nas igrejas, nas indústrias, nas ciências, na justiça, etc.) seguiam 
sob o controle de homens, na maioria brancos e com maior poder aquisitivo 
(Zirbel, 2021, p.15,16) 

Entretanto, o que podemos concluir com a passagem acima é que, mesmo 

com mudanças significativas quanto à atuação profissional de mulheres e a 

conquista do direito de votar, uma situação se mantinha inerte: o domínio de homens 

brancos nas esferas de poder. 

É muito importante atenção a essa questão, os homens, brancos, com maior 

poder aquisitivo sempre estiveram no controle de narrativas, de políticas, de 

instituições, as implicações desse tipo de dominação estão expressas em todos os 

âmbitos existentes, desde formulação de políticas públicas que visam e beneficiam 

uma determinada classe até a produção de conhecimento. 

Quando falo de produção de conhecimento, eles vão desde os discursos 

médicos produzidos, como por exemplo, os de Stoller e Money, que não 

viabilizavam outras perspectivas para além do gênero enquanto sexo tratando seus 

pacientes sob a égide de uma heteronormatividade compulsória a até mesmo à 

produção de conhecimento arqueológico, que irei explorar com mais profundidade 

no próximo capítulo. 



54 
 

 

Os heróis, os revolucionários, os estadistas, os médicos, os pesquisadores 

são todos “os”, a história humana é masculina. É a história do homem, onde “[...] as 

categorias e experiências masculinas são tidas como universais por todas as 

pessoas. E essas categorias hegemônicas são continuamente reforçadas através de 

termos, como por exemplo, “A origem do homem” [...]” (De Los Santos Rodrígues, 

2019, p.22) 

Mas essa crítica não é minha, quiçá nova, é no movimento de segunda onda 

do feminismo que este debate passa a se fortalecer e se institucionalizar em 

universidades, grupos organizados, em publicações e em panfletos, por exemplo. 

[...] geralmente, quando nos referimos ao feminismo de segunda onda, 
costumamos querer dizer mais especificamente do que chamamos de 
feminismo radical (de raiz), um movimento que teve seu início (e sua fase 
mais ativa) nas décadas de 60 e de 70, pois toda a movimentação feminista 
daquela época foi pautada na teoria radical que versa sobre a nossa 
condição de exploradas por conta do nosso sexo e das nossas funções 
reprodutivas. Isso pautou as discussões da segunda onda que se 
caracterizou por uma fase de luta por direitos reprodutivos e discussões 
acerca da sexualidade. (Franchini, 2017, p.6) 

 

 Nesse contexto, uma nova geração de mulheres, com acesso à universidade 

ou alguma instrução, passará a questionar as realidades sociais sob as quais 

estavam subjugadas. Estudos mais específicos sobre a condição da mulher 

passaram a ser desenvolvidos e todo um levante de quebra paradigmática sobre a 

condição feminina na sociedade passou a ser construído, rompendo com as 

tradições impostas pelo patriarcado. 

A conscientização feminista revolucionária enfatizou a importância de 
aprender sobre o patriarcado como sistema de dominação, como ele se 
institucionalizou e como é disseminado e mantido. Compreender a maneira 
como a dominação masculina e o sexismo eram expressos no dia a dia 
conscientizou mulheres sobre como éramos vitimizadas, exploradas e, em 
piores cenários, oprimidas (hooks, 2020, p.26) 

Voltando às ondas, uma publicação vem como fortalecedora desta forma em 

que as mulheres estavam empreendendo de questionar a ordem vigente, a 

publicação, em 1949 da obra “O segundo sexo” da filósofa Simone de 

Beauvoir circulava pelos grupos de mulheres, teorizando o que há muito já era vivido 

na prática.  



55 
 

 

Beauvoir elabora a questão de a mulher ser o “outro” do homem, sendo, por 

isso inferior e diferente. A mulher seria então todo um conjunto de atributos que o 

homem não quer para si. 

Ela fala ainda do “eterno feminino” que seria tudo aquilo que reduz a mulher 

em sua feminilidade, concretizando sua condição de fêmea, em sua biologia. O 

eterno feminino, enquanto o que seria uma essência feminina era em si um produto 

de dominação masculina (Beauvoir, 2016). 

Outra obra que também se destacou na segunda onda do feminismo foi o 

trabalho de Betty Friedan “A mística feminina”, publicado em 1963, que denunciava 

como meios publicitários e a educação fortaleciam a ideia de que as mulheres 

deveriam ficar em casa, cabendo a elas as incumbências das tarefas domésticas, 

como a sociedade reduzia a existência feminina enquanto “donas de casa” (Zirbel, 

2021), e ainda “[...] o trabalho de Audre Lorde e de Adrienne Rich sobre a 

lesbianidade e sobre como a heterossexualidade foi moldada para ser um sistema 

de opressão das mulheres para perpetuar o poder social masculino nas esferas de 

classe e raça também” (Franchini, 2017, p.8). 

São nesses contextos que se iniciam as discussões sobre a divisão entre 

sexo e gênero e que serão mais bem abordados na próxima parte deste trabalho. 

Em resumo, a segunda onda foi marcada pelas discussões em âmbito 

acadêmico, em mobilizações de rua e protestos e é conhecida também pela 

expressão “sisterhoodispowerful” – a irmandade entre mulheres é poderosa, de 

KathieSarachild, com as premissas para a elaboração do termo sororidade. 

Em termos teóricos e reflexivos, as mulheres da segunda onda estavam 

problematizando e buscando respostas sobre a condição feminina e os motivos de 

opressão das mulheres, constataram que a situação de inferioridade em relação aos 

homens se dava em decorrência de seu sexo e sua capacidade reprodutiva 

(Franchini, 2017; Zirbel, 2021). 

Na Europa e nos Estados Unidos da América as três grandes linhas teóricas 

da segunda onda ficaram conhecidas como feminismo radical, feminismo liberal e o 

feminismo socialista, entretanto não apenas esses feminismos, concomitantemente 



56 
 

 

“[...] feministas negras, latinas, lésbicas, anarquistas e ecologistas também estavam 

produzindo suas ferramentas teóricas e reflexões sobre a realidade” (Zirbel, 2021, 

p.19). 

Este recorte bem superficial da segunda onda, por mais que se pretenda 

breve, não pode deixar de registrar que ações coletivas de mulheres foram 

organizadas por todo o mundo, trazendo para a pauta questões anticolonialistas e 

antirracistas, educação, licença maternidade, direitos reprodutivos (como o acesso 

ao aborto e anticoncepcionais) e o lesbianismo (Zirbel, 2021). 

E ainda: 

As ditaduras militares implantadas na América Latina (Paraguai, Uruguai, 
Argentina, Chile, Peru, Bolivia, Guatemala, República Dominicana, Brasil), 
intensificaram o conservadorismo e a violência, assim como a censura. 
Reuniões públicas foram proibidas ou eram vigiadas, impedindo a 
organização de muitos grupos. Por conta disto, a luta contra a ditadura foi 
um dos elementos centrais dos feminismos latino-americanos, assim como 
a luta por melhoria das condições materiais da vida das mulheres (creches, 
transporte público, luta contra a carestia etc.) (Zirbel, 2021, p. 17,18). 

O movimento feminista de segunda onda, como observamos, foi muito 

diverso, com diferentes vertentes de atuação e em diferentes contextos, entretanto 

outra pauta que também foi dividida entre essas mulheres: a questão do trabalho 

feminino. 

Apesar de diversas diferenças, as feministas de segunda onda e as 
mulheres socialistas/marxistas se uniam em diversas pautas: a crítica à 
jornada dupla/tripla de trabalho das mulheres, à diferença de ganhos 
econômicos entre homens e mulheres, e à divisão sexual do sistema 
educacional e do mercado de trabalho. Autoras como Sheila Rowbotham e 
Angela Davis exploraram essas questões, sendo que esta última expandiu a 
discussão para incluir também as variáveis de raça e de classe (à discussão 
de gênero) (FranchinI, 2017, p.9). 

Dentre tantas reflexões e contribuições, a segunda onda foi também 

responsável por questionar a própria ciência e propôs novas formas de teorizar o 

mundo, a partir da perspectiva e da experiência do que é ser e existir enquanto 

mulher dava-se aí a criação de uma epistemologia feminista. 

A terceira onda do feminismo vem munida destas diversas formulações, 

entretanto os recortes de classe e raça, que muitas vezes não eram observados na 

militância e na teoria, fizeram com que mulheres negras, por exemplo, passassem a 

lutar de forma autônoma. Segundo Bruna Franchini (2017): 



57 
 

 

É nesse cenário que o feminismo negro cresce enquanto movimento 
independente; pois, ao mesmo tempo em que as feministas negras se 
apoiavam em análises materiais, empíricas e históricas para explicar sua 
opressão, também se fortalecia a busca pela ancestralidade — para fins, 
justamente, de fortalecimento da própria identidade negra, e, mais 
especificamente, de mulher negra. No final das contas, as políticas e 
filosofias identitárias acabaram se fortalecendo pelo mundo — nas figuras, 
principalmente, dos movimentos negro e (até então) GLS, o que culminou 
na emergência da terceira onda. (FranchinI, 2017, p.11) 

 É na década de 1990 que essas pautas identitárias passam a ocupar maior 

espaço de discussão no feminismo, sendo crítica da ideia de uma “mulher universal”, 

havendo uma grande ação de desconstrução e reformulação dessa categoria.  

Entretanto, por se tratar de um movimento que agrega tantas mulheres, é 

incorreto pensar que essa pauta só veio à tona na terceira onda, como vimos, desde 

a primeira onda já existiam mulheres da classe trabalhadora lutando junto das 

mulheres burguesas, por exemplo, acontece que nas próprias formulações sobre o 

feminismo essas questões foram apagadas pela mídia, por exemplo, que na maioria 

das vezes, destacou as experiências e narrativas de mulheres brancas (Hooks, 

2020). 

A terceira onda do feminismo está ocorrendo após o fim da Guerra Fria e da 

dissolução de diversas ditaduras na América, a estes fatores soma-se a grande 

escalada do imperialismo norte americano e seu consumismo desenfreado 

associado à política neoliberal crescente por todo o mundo. 

E é neste momento do feminismo que vemos a conceituação do termo 

interseccionalidade: “Em 1989, Kimberlé Creenshaw introduziu o conceito de 

interseccionalidade enquanto uma ferramenta para que mulheres atingidas por 

vários tipos diferentes de opressão (raça, classe, sexualidade) pudessem analisar 

sua condição” (Franchini, 2017, p.13). 

Em resumo, a interseccionalidade versa sobre questões que se moldam 

mutuamente e que podem estar (inter) relacionadas como raça, classe, gênero, 

orientação sexual, faixa etária etc. Ou seja, não adianta pensar em um feminismo 

que não entenda que mulheres negras são historicamente oprimidas por mulheres 

brancas e considerar que elas possuem a mesma realidade, ou que mulheres 

trabalhadoras negras tem as mesmas condições de mulheres trabalhadoras 

brancas, ou ainda que as diferentes condições não seriam importantes para analisar 



58 
 

 

questões relacionadas a trabalho, políticas públicas, a dominação patriarcal e as 

relações de poder. 

Ainda é muito oportuno destacar que a interseccionalidade não fica somente 

no movimento feminista, ela se tornou importante ferramenta para análise social, 

como podemos observar abaixo: 

O uso da interseccionalidade como ferramenta analítica aponta para várias 
dimensões importantes do crescimento da desigualdade global. Primeiro, a 
desigualdade social não se aplica igualmente a mulheres, crianças, pessoas 
de cor, pessoas com capacidades diferentes, pessoas trans, populações 
sem documento e grupos indígenas. Em vez de ver as pessoas como uma 
massa homogênea e indiferenciada de indivíduos, a interseccionalidade 
fornece estrutura para explicar como categorias de raça, classe, gênero, 
idade, estatuto de cidadania e outras posicionam as pessoas de maneira 
diferente no mundo. Alguns grupos são especialmente vulneráveis às 
mudanças na economia global, enquanto outros se beneficiam 
desproporcionalmente delas. A interseccionalidade fornece uma estrutura 
de interseção entre desigualdades sociais e desigualdade econômica como 
medida da desigualdade social global (Collins; Bilge, 2020, p.33,34).  

Nesse sentido, a terceira onda rejeita a padronização de sujeitos, de objetivos 

de luta, mulheres negras, indígenas, proletárias, latinas e evidenciam a grande 

diversidade do feminismo tanto em questão individual quanto em estratégias e 

pautas. 

É ainda na terceira onda que temos a publicação da tese de Judith Butler, 

“Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade” e o “Manifesto 

Ciborgue” de Donna Haraway, importantes obras que subsidiam discussões sobre 

gênero e a divisão naturalizada com o sexo, sobre os indivíduos, sobre as condições 

entre humanos, animais e máquinas, sociedade e sujeito. 

Neste período, pensando em contexto latino-americano, temos o trabalho 

primordial de Lélia Gonzalez que nos faz refletir sobre todas as influências 

hegemônicas e colonialistas para se pensar a sociedade, as mulheres e a ciência. E 

ainda: 

É inegável que o feminismo, como teoria e prática, desempenhou um papel 
fundamental em nossas lutas e conquistas, na medida em que, ao 
apresentar novas questões, não apenas estimulou a formação de grupos e 
redes, mas também desenvolveu a busca por uma nova maneira de ser 
mulher. (Gonzalez, 2020, p.140) 

Quanto às ondas, não há um consenso se existe uma quarta onda do 

feminismo, algumas pesquisadoras (Arruzza, 2019; Zirbel, 2021) consideram que o 

que se está chamando de quarta onda seria na verdade o “pico” da terceira onda, 

com as mobilizações de rua como a Marcha Mundial de Mulheres em 2000 com a 



59 
 

 

participação de mais de 150 países e as manifestações que vem ocorrendo em todo 

8 de março e as conquistas no âmbito de políticas públicas, como a 

descriminalização do aborto. 

Mas a esses movimentos também se atribui que sejam conjunto da quarta 

onda, que tem discutido questões como o transfeminismo e onde há um advento da 

mobilização militante virtual, com organização de manifestações tanto na internet 

como nas ruas. No Brasil podemos citar a manifestação #MeuPrimeiroAssédio e 

#EleNão, esta última além de ser virtual contou com protestos de rua por todo o 

país. 

Em síntese, podemos observar que na segunda onda a discussão está mais 

pautada na diferença sexual, centrada no debate das diferenças entre homens e 

mulheres e, os feminismos de terceira onda, cruzam diferenças entre gênero, raça, 

etnia, faixa etária, orientação sexual, sendo tão importantes quanto à matéria do 

gênero. 

 

2.6 O outro do homem 

 

Considerei importante nesta pesquisa situar quem me lê, no movimento 

feminista, mesmo que o recorte dado não seja o mais adequado, por motivos já 

explicados, pois não há como falar de gênero sem entender o movimento 

organizado de mulheres, suas lutas e principalmente o despertar crítico da condição 

do que é ser mulher em um contexto onde o patriarcado é influente e naturalizado. 

O conceito de gênero nasce fora do universo feminista, mas acaba sendo 

apropriado e (re)construído e no interior deste movimento. 

Essas questões são importantes para se pensar a ciência e a produção de 

conhecimento. Como esta tese versa sobre arqueologia, é pertinente que 

entendamos que as interpretações que fazemos sobre o registro arqueológico, 

mesmo com métodos e técnicas ditas objetivas, estão envoltas de subjetividades 

que as estruturas sociais nos colocam enquanto “naturais” e que por vezes não 

percebemos, porque estão “naturalizadas”. 



60 
 

 

Por exemplo, quando não problematizamos as questões de gênero na 

arqueologia, inferindo que as relações sociais do passado são um espelho das 

relações que conhecemos (mulheres ficam na aldeia cuidando das crianças, homens 

saem para caçar) ou as análises de dimorfismo sexual que classificam entre fêmeas 

e machos os esqueletos sem problematizar quais os papéis sociais que essa 

diferença óssea poderia significar, ou ainda, somente considerar a existência de 

homens e mulheres, reforçando inclusive discriminações. 

A discriminação de gênero existe porque a sociedade construiu arquétipos 
do homem e da mulher ideal com base em suas diferenças biológicas, 
supostamente naturais. Não quero dizer que homens e mulheres sejam 
iguais – porque não são -, mas que nossas crenças sobre a forma como 
devem se comportar são uma invenção coletiva e, ainda que uma invenção 
poderosa, uma invenção (Ghodsee, 2021, p.89) 

Anteriormente nós vimos que os discursos médicos subsidiaram formulações 

sobre os papéis de gênero diretamente associados aos órgãos genitais e posso 

afirmar que essa é a ideia mais amplamente difundida sobre o gênero. 

Em seu uso mais comum, então, o termo “gênero” significa a diferença 
cultural entre mulheres e homens, baseada na divisão entre fêmeas e 
machos. A dicotomia e a diferença são a substância dessa ideia (Connel; 
Pearse, 2015, p.46) 

 Essas dicotomias baseadas no sexo nos fizeram entender que mulheres 

deveriam agir e sentir de determinado modo assim como os homens. A essa 

universalização de comportamento já apresentamos o trabalho de Margaret Mead 

(2000), por exemplo, que mostra o contrário, que não há um determinismo biológico 

e universal para o desempenho de papéis sociais de gênero. 

Então, vai ser na década de 1950 que pesquisadoras de diversas áreas, tais 

como a sociologia, a filosofia e as ciências sociais, por exemplo, começam os 

questionamentos que a biologia trazia sobre a diferenciação entre mulheres e 

homens. O debate teórico vai desenvolver-se sob a linha de que os gêneros são 

socialmente construídos e vividos de acordo com as normas sociais e as 

expectativas de cada sociedade. 

Sendo assim, fazendo a arqueologia do gênero, percebemos que é no 

feminismo de segunda onda que os debates passam a se acirrar nesse campo de 

disputa do que é ser mulher, desafiando os discursos até então propostos. 



61 
 

 

Na obra "O Segundo Sexo", de 1949, Simone de Beauvoir vai discutir a 

construção social das identidades de gênero e como isso afeta e determina a 

posição das mulheres na sociedade. 

Nesse sentido, Simone de Beauvoir traz reflexões que evidenciam as 

problemáticas do que é essa questão que envolve a realidade do que é ser mulher. 

Ela indaga: “Como pode realizar-se um ser humano dentro da condição feminina?” 

(Beauvoir, 2009, p.31) seguindo a tese de que a “realidade feminina” foi delineada a 

partir da ideia de que a mulher seria o “outro” do homem. 

Ou seja, por uma ideia universalista de ser humano, partindo do masculino 

(por exemplo, quando falamos do ponto de vista masculino expressões tais como “a 

história do homem”, “os direitos do homem” para compreender toda uma sociedade), 

a mulher, nessa condição passar a ser o outro do que é ser o homem, ela só existe 

em contraposição ao homem. 

E ainda, Simone de Beuavoir vai mostrar que os discursos médicos e os da 

biologia corroboraram para a solidificação de ideias que permeiam a inferiorização 

da mulher em relação ao homem: 

A mulher? É muito simples, dizem os amadores de fórmulas simples: é uma 
matriz, um ovário; é uma fêmea, e esta palavra basta para defini-la. Na 
boda do homem o epíteto “fêmea” soa como um insulto; no entanto, ele não 
se envergonha de sua animalidade, sente-se, ao contrário, orgulhoso dele 
dizem: “É um macho!” O termo “fêmea” é pejorativo não porque enraíza a 
mulher na Natureza, mas porque a confina em seu sexo. E se esse sexo 
parece ao homem desprezível e inimigo, mesmo nos bichos inocentes, é 
evidentemente por causa da inquieta hostilidade que a mulher suscita ao 
homem; entretanto, ele quer encontrar na biologia uma justificação desse 
sentimento (Beuavoir, 2009, p.35) 

Ou seja, partindo das narrativas biológicas e médicas, naturalizou-se que os 

machos são fortes, são bons, em contraponto às fêmeas, que seriam frágeis, 

inferiores. 

Neste ponto é importante ressaltar que, até os dias atuais, esses estereótipos 

de fêmea e macho ainda estão enraizados no pensamento social, partindo de uma 

ideia desenvolvida por discursos que se baseiam na ciência para justificar relações 

hierárquicas entre os sexos. Elucidando didaticamente essa questão, por exemplo, 



62 
 

 

por que é tão ofensivo chamar um homem de “mulher” ou “mulherzinha”? Ou então, 

por que quando queremos inferiorizar alguma ação dizemos que é algo de mulher?  

Quanto às essas reflexões, podemos entender que a própria biologia se 

serviu de embasamento para consolidar uma opressão masculina, ou melhor, 

mostrar a supremacia dos machos. 

Nesse sentido, evoco Lélia Gonzalez para mostrar como discursos ditos 

neutros e científicos podem ser usados para a construção de narrativas que 

propiciam dominação e justificam ações, tais como a escravidão: 

Sabemos que o colonialismo europeu, nos termos que hoje o definimos, 
configura-se no decorrer da segunda metade do século XIX. Nesse mesmo 
período, o racismo se constituía como a “ciência” da superioridade 
eurocristã (branca e patriarcal), na medida em que se estruturava o modelo 
ariano de explicação que viria a ser não só o referencial das classificações 
triádicas do evolucionismo positivista das nascentes ciências do homem 
como ainda hoje direciona o olhar da produção acadêmica ocidental 
(Gonzalez, 2020, p.129) 

Sendo assim, proponho a seguinte reflexão: já conseguimos entender que a 

inferiorização das mulheres é uma construção cultural, mas alguns ainda se 

recusam a enxergar essa situação como não natural, ou seja, que mulheres são 

biologicamente seres inferiores. Para estes que pensam assim, será que a 

escravidão ainda se justificaria? Digo isso, pois, até o século XIX, era natural que 

pessoas não arianas fossem consideradas “inferiores” e “bestiais” e, por isso, se 

justificava sua escravização. 

A tônica dada aqui é suscitar uma reflexão de como discursos podem 

endossar atitudes. Mesmo mediante tantas elucidações, muitas pessoas ainda 

acham que é “normal” considerar as mulheres serem seres mais frágeis e inferiores. 

Ou que não possuem condições de trabalhos que exijam alguma força maior, mais 

resistência física, intelectualidade... E que uma mulher só será completa se tiver um 

homem para lhe validar e filhos para lhe completar. 

Voltando a Simone de Beauvoir, ela constrói uma reflexão sobre a condição 

do que se entende por ser “mulher” partindo das perspectivas da biologia, do ponto 

de vista psicanalítico, e da história como um todo, incluindo o materialismo histórico. 



63 
 

 

O destrinchar de todas essas narrativas vai mostrando como os pensamentos 

foram moldando o que se entende por ser homem e ser mulher e evidencia que tudo 

não passa de uma construção nada natural, ou seja: “É somente dentro de uma 

perspectiva humana que se podem comparar o macho e a fêmea dentro da espécie 

humana” (Beauvoir, 2009, p.67).  

Segundo a autora: 

A mulher não é uma realidade imóvel, e sim um vir a ser; é no seu vir a ser 
que se devera confrontá-la com o homem, isto é, que se deveria definir suas 
possibilidades. O que se falseia tantas discussões é querer reduzi-la ao que 
ela foi ao que é hoje, quando se aventa a questão de suas capacidades; o 
fato é que as capacidades só se manifestam com evidência quando 
realizadas; mas o fato é também que, quando se considera um ser que é 
transcendência e superação, não se pode nunca encerrar as contas. 
(Beauvoir, 2009, p. 67) 

Segundo os discursos biológicos apontados pela autora, quanto à 

inferioridade das fêmeas, a ciência mostrou que são fatos que mulheres possuem: 

“[...] menos força muscular, menos glóbulos vermelhos, menor capacidade 

respiratória, corre menos depressa, erguem pesos menos pesados [...]” (Beauvoir, 

2009, p.67).  

Beauvoir chama a biologia de ciência “abstrata” quando dados biológicos 

passam a ser utilizados como subsídios para uma estratégia de dominação social e 

subordinação da condição feminina. O domínio da mulher sobre o mundo passa a 

ser mais restrito corroborado por discursos biológicos, definindo assim uma 

hierarquia entre os sexos. 

Ou seja, a biologia criou uma condição de inferioridade da mulher que acabou 

sendo entendida como uma condição de ordem natural, esse determinismo biológico 

mantém através da ciência ordens sociais que subjugam as mulheres.  

Nesse sentido, estudos para compreender a condição da mulher são 

demorados e detonados por questões que se contrapõem à fisiologia que criou, a 

partir dos discursos biológicos e médicos, valores sociais. 

Para ser mulher basta nascer com uma vagina? O que é necessário para as 

mulheres serem consideradas mulheres? Suas roupas? Seus comportamentos? 



64 
 

 

Mesmo mulheres que apresentam todos os requisitos exigidos de uma 

“feminilidade” ainda são consideradas sujeitos incompletos, pois se entende que na 

sociedade existem dois seres: os homens (sujeitos completos) e as mulheres 

(elaboradas a partir do outro, ou seja, a partir da imagem completa do homem) 

Segundo a autora, “[...] a consciência que a mulher adquire de si mesma não 

é definida pela sexualidade. Ela reflete uma situação que depende da estrutura 

econômica da sociedade [...]” (Beauvoir, 2009, p.87). 

Nesse sentido cito aqui a famosa frase de Simone de Beauvoir “Ninguém 

nasce mulher: torna-se mulher”, ou seja, ser uma mulher é uma condição social, nas 

palavras dela: 

Ninguém nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum destino biológico, 
psíquico, econômico define a forma que a fêmea humana assume no seio 
da sociedade; é o conjunto da civilização que elabora esse produto 
intermediário entre o macho e o castrado, que qualificam de feminino. 
Somente a mediação de outrem pode constituir um indivíduo como um 
Outro. (Beauvoir, 2009, p. 362) 

Mas como se constitui o outro do homem? Como o outro pode vir a ser ele 

mesmo? Para Beauvoir, a mulher seria aquilo que o homem não quer para si. Uma 

mulher não seria uma mulher, mas sim o outro do homem no tocante ao que ele não 

quer ser (Beauvoir, 2009). 

Tornar-se mulher seria então agregar para si tudo aquilo que o homem não é. 

Mas se a mulher é o outro do homem, por que o homem não é o outro da mulher? 

Porque as mulheres têm sua definição em função de um sujeito único universal: o 

homem. 

Quais foram os caminhos que levaram à elaboração do EU e do OUTRO? 

Como anteriormente citado, os aspectos biológicos serviram de subsídio para inserir 

o homem na natureza e a mulher na cultura.  

O que Simone de Beuavoir chama a atenção é que esses dados são 

interpretados à luz do patriarcado, basta deslocar o pensamento e cogitar sobre a 

relação de outros animais, não existem discursos de superioridade entre os sexos, 

somente para os animais humanos. 



65 
 

 

A força física, por exemplo, foi trabalhada no materialismo histórico para 

demonstrar que, em uma dada pré-história, ela era importante e inclusive 

determinante para a sobrevivência do grupo. O argumento da força física projetou no 

passado, por meio do materialismo histórico, que as mulheres não aguentariam 

trabalhar nas atividades de agricultura, pois não teriam força para desempenhar tal 

ação (Beauvoir, 2009: 88). 

No materialismo histórico o maternar e as tarefas domésticas não são 

considerados trabalho e com o desenvolvimento da agricultura dá-se também a 

criação de primeiras propriedades privadas e, com isso, a necessidade de mão de 

obra escrava, uma vez que as mulheres não teriam condições físicas para 

desempenhar essas ações. 

Em crítica à obra “A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado” 

onde Friedrich Engels vai retraçar uma história das mulheres permeada por uma 

história das técnicas, mostrando que a propriedade privada será responsável pelo 

surgimento de senhores de escravos e de terras, assim como proprietários de 

mulheres (consistindo assim na “derrota histórica do sexo feminino”), Simone de 

Beauvoir observa o que segue: 

O pivô de toda a história está na passagem do regime comunitário ao da 
propriedade privada: não se indica absolutamente de que maneira pode 
efetuar-se; Engels confessa mesmo que “não o sabemos até o presente”; e 
não somente ele ignora o pormenor histórico como ainda não sugere 
nenhuma interpretação. Nem é claro, tampouco, que a propriedade privada 
tenha acarretado fatalmente a escravização da mulher. O materialismo 
histórico considera certos e verdadeiros fatos que seria preciso explicar. 
Afirma sem discuti-lo, o laço de interesse que prende o homem à 
propriedade: mas onde esse interesse, mola das instituições sociais, tele, 
ele próprio, sua origem? (Beauvoir, 2009, p.90) 

Simone de Beauvoir também tece críticas a Sigmund Freud, em suas noções 

de sexualidade vagas e ao complexo de castração, segundo ela, Freud “...supõe que 

a mulher se sente um homem mutilado. Porém a ideia de mutilação implica uma 

comparação e uma valorização [...]” (Beauvoir, 2009, p.74), ou seja, partindo de um 

modelo masculino para explicação da psique humana, Freud construiu postulados 

que enaltecem o pênis, o pai e o patriarcado. 

E ainda: 

Se desde a primeira infância a menina fosse educada com as mesmas 
exigências, as mesmas honras, as mesmas severidades e as mesmas 



66 
 

 

licenças que seus irmãos, participando dos mesmos estudos, dos mesmos 
jogos, prometida a um mesmo futuro, cercada de mulheres e de homens 
que se lhe afigurassem iguais sem equívoco, o sentido do “complexo de 
castração” e do “complexo de Édipo” seria profundamente modificado. 
(Beauvoir, 2009, p. 929) 

As exposições feitas por Beauvoir em sua obra “O segundo sexo” são 

importantes pois expõem como a ciência e a construção do conhecimento estiveram 

nas mãos de homens e como suas interpretações influenciaram e subsidiaram a 

condição feminina, justificando e explicando a “inferioridade” das mulheres. 

Após breve explanação sobre a obra de Simone de Beauvoir, fica implícita 

que a categoria mulher é uma construção feita socialmente e mesmo os discursos 

elaborados por fatos são interpretações masculinas. E ainda: “[...] cumpre repetir 

mais uma vez que nada é natural na coletividade humana e que, entre outras coisas, 

a mulher é um produto elaborado pela civilização [...]” (Beauvoir, 2009, p.928) 

Simone de Beauvoir faz toda uma análise sobre a condição da mulher, mas 

ela não fala em gênero, mas cria fundamentos para a problematização da categoria 

“gênero”. Destaco que, para essa autora, as mulheres são analisadas em posição 

binária – homem x mulher; pênis x vagina, sendo as mulheres o outro do homem. 

O gênero é sobre nossa cultura, o que chamamos de “mulher” é uma 

construção do mundo masculino, a questão do outro está inserida em uma 

gramática significante masculina, os sentidos de ser mulher se dão em função do 

homem. 

Entretanto, em contraposição à ideia de outro do homem, elaborada por 

Beauvoir, Luce Irigaray vai questionar que, se a mulher se constitui enquanto o outro 

do homem, por que o homem não se constitui enquanto o outro da mulher? (Irigaray, 

1985, 2002; Gabriel, 2009). A definição se dá em função de um sujeito único e 

universal: o homem. 

Nesse sentido Irigaray vai se negar ao entendimento de um segundo sexo. É 

segundo em função de quê? O segundo sexo estaria sujeitado ao “primeiro” sexo, o 

masculino, que sempre vai ser o definidor em função de si (Irigaray, 2002), a mulher 

seria a falta do que compõem o sujeito absoluto 

Segundo Alice Gabriel (2009) 



67 
 

 

[…] a dialética um/outro, evocada por Beauvoir: o outro nunca pode passar-se 
por universal, ele é marcado por sua alteridade, pela sua falta. A filósofa 
francesa entende a alteridade num esquema de oposição binária – “o homem 
define a mulher não em si, mas relativamente a ele”, negativamente, 
poderíamos dizer, como o oposto, o inverso, o negativo, a falta. (Gabriel, 2009, 
p.11) 

Para Luce Irigaray (1985), a análise de Beauvoir se baseia em uma 

concepção binária do gênero, onde o masculino é a norma e o feminino é o outro, o 

que leva a uma redução da experiência das mulheres a uma categoria genérica, 

além de não reconhecer a especificidade da experiência feminina e de não 

considerar as diferenças entre as mulheres. 

A crítica que Irigaray tece a Beauvoir é que ela aborda a questão do gênero 

de forma muito limitada e baseada em uma concepção binária e masculina do 

mundo. Para Irigaray, é necessário reconhecer a especificidade da experiência 

feminina e levar em consideração as diferenças entre as mulheres para uma análise 

mais completa e justa do papel das mulheres na sociedade (Irigaray, 1985, 2002) 

A subjetividade das mulheres, quanto à construção de seu gênero, teria sido 

analisada de maneira limitada por Beauvoir, pois esta se baseou na perspectiva 

masculina para pensar tais questões. Sendo assim, ao se tornar o outro do homem, 

Beauvoir teria realizado uma negação da especificidade feminina. 

Considerei necessário trazer, mesmo que epidermicamente, a crítica de 

Irigaray à Beauvoir, para mostrar que, mesmo esta segunda sendo considerada um 

cânone para os estudos feministas e de entendimento de gênero, existem pontos em 

suas reflexões que acabam sedimentando as ideias binárias de gênero e que não 

ultrapassam concepções que tocam diferentes maneiras de ser mulher em 

dissociação do masculino. Essas ideias acabam reforçando um entendimento dual 

do sistema sexo/gênero. 

É salutar pontuar que, pensar a categoria gênero, também implica pensar as 

sexualidades, a antropóloga norte-americana Gayle Rubin (1993), utilizou o conceito 

de "sistema sexo-gênero" para descrever as normas sociais que governam o 

comportamento sexual e a identidade de gênero, destacando como essas normas 

perpetuam a desigualdade e a opressão. 



68 
 

 

Segundo Gayle Rubin este sistema sexo/gênero é “um conjunto de arranjos 

através dos quais uma sociedade transforma a sexualidade biológica em produtos 

da atividade humana, e na qual estas necessidades sexuais transformadas são 

satisfeitas” (Rubin, 1993, p. 2). 

Estas normas sociais, que governam o comportamento sexual e a identidade 

de gênero, se perpetuam na produção de desigualdade e opressão. Nesse sentido, 

a autora questionou noções essencialistas e binárias do gênero e da sexualidade. 

Por que as mulheres são responsáveis pelas tarefas domésticas? Por que fazemos 

uma divisão sexual dos trabalhos? 

Se a divisão sexual do trabalho fosse tal que adultos de ambos os sexos 
tomassem conta das crianças igualmente, o objeto primário de escolha seria 
bissexual. Se a heterossexualidade não fosse obrigatória, este amor precoce 
não deveria ser reprimido, e o pênis não seria supervalorizado. Se o sistema de 
propriedade sexual fosse reorganizado de tal maneira que os homens não 
tivessem direitos de supremacia sobre as mulheres (se não tivesse nenhuma 
troca das mulheres) e se não existisse o gênero, o drama edipiano por inteiro 
seria uma relíquia (Rubin, 1993, p. 20). 

  Essas normas sociais, estabelecidas na cultura, estabelecem quais são os 

comportamentos compatíveis com os gêneros, a estas devemos pensar também o 

quanto são construções e o quanto elas influenciam nas nossas análises das 

sociedades do passado e na materialidade deixada pelas mesmas, em forma do que 

hoje vemos enquanto material arqueológico. 

A autora apresenta a noção de que o sexo biológico é uma construção social 

e que o gênero é uma forma de estruturação que organiza as pessoas em 

categorias masculinas e femininas, com expectativas e normas específicas para 

cada gênero (Rubin, 1993). O gênero então seria uma estruturação que organiza e 

dá forma às pessoas.  

Gayle Rubin argumentou ainda que o gênero é uma forma de estruturação da 

sociedade que organiza as pessoas em categorias masculinas e femininas, com 

expectativas e normas específicas para cada gênero. Sua análise ajudou a desafiar 

a ideia de que o gênero é determinado exclusivamente pela biologia e enfatizar a 

importância das influências sociais e culturais na formação das identidades de 

gênero. 



69 
 

 

A autora também versa sobre como as formas que desafiam as normas 

heterossexuais e monogâmicas são controladas e reprimidas na e pela sociedade, 

nesse sentido ela mostra como a homossexualidade e a prostituição é combatida 

nesse sistema que só enxerga e entende o corpo social como se fosse binário e 

monogâmico. 

Ela ainda faz reflexões sobre a questão da homoxessualidade e diz: 

O comportamento homossexual esteve sempre presente entre os humanos. 
Contudo, em diferentes sociedades e épocas, ele pode ser recompensado ou 
punido, exigido ou proibido, uma experiência temporária ou uma vocação para 
toda a vida. Em algumas sociedades da Nova Guiné, por exemplo, as 
atividades homossexuais são obrigatórias para todos os homens. Os atos 
homossexuais são considerados completamente masculinos, os papéis são 
baseados na idade e os parceiros são determinados pelo status do parentesco. 
(Rubin, 2017, p.91) 

Somado ao controle dos corpos, em forma do poder que a normatização 

social aplica no formato das leis e nos discursos médicos, Rubin mostra como é 

falaciosa a ideia de que os gêneros seriam naturais, atrelados aos órgãos sexuais 

evidenciando ainda como a legislação sobre o sexo é bastante severa 

A lei reforça estruturas de poder, códigos de comportamento e formas de 
preconceito. Em seus piores extremos, a legislação sexual e a regulamentação 
sexual são simplesmente um apartheid sexual. Apesar do aparato legal do 
sexo ser espantoso, a maior parte do controle social cotidiano é extralegal. São 
impostas sanções sociais menos formais, mas muito efetivas, aos membros 
das populações sexuais “inferiores” (Rubin, 2017, p.91) 

A estes gêneros não podemos deixar de observar as relações de poder que 

estão inertes no desempenho de cada um destes papéis e como a binaridade 

valoriza e privilegia certas formas de sexualidade em detrimento de outras, excluindo 

e marginalizando subjetividades que não estejam enquadradas em termos 

masculino-femininos. 

A autora vai discutir "hierarquia erótica" e como a sociedade valoriza e 

privilegia certas formas de sexualidade, enquanto marginaliza e estigmatiza outras. 

“Os níveis mais inferiores da hierarquia são ocupados por grupos e comportamentos 

usuais: prostituição, transexualidade, sadomasoquismo e relações intergeracionais” 

(Rubin, 2017, p.115). 



70 
 

 

É salutar destacar como as reflexões de Rubin podem fazer uma ponte para 

os escritos da arqueologia, seu texto, escrito na década de 1980, já apontava as 

questões que o sistema do sexo/gênero era capaz de criar no entendimento e 

regulação da sociedade, criminalizando e marginalizando comportamentos fora do 

sistema heteronormativo/monogâmico. Uma leitura crítica da sociedade 

contemporânea que evidencia como instrumentos de poder reproduzem normas não 

naturais tidas como naturais. 

Quanto às normas de gênero que moldam as sociedades, bell hooks (2020) 

vai se aprofundar e destacar as questões que envolvem classe e raça. As normas 

rígidas de gênero sustentam papéis e comportamentos das pessoas com base no 

sexo biológico atribuído a elas, proporcionando tanto a desigualdade quando a 

restrição das expressões.  

As normas sexuais também estigmatizam e reprimem as formas entendidas 

como “não convencionais” de expressão sexual, como é o caso das identidades 

 LGBTQIAPN+21.  

Para hooks, essas normas de gênero são também exploradas na mídia, na 

moda, na música e no entretenimento como um todo, objetificando o corpo das 

mulheres e estereotipando os gêneros, sendo necessária a elaboração de narrativas 

alternativas e resistência cultural. 

Para além das críticas das normas de gênero, Hooks também vai falar das 

normas de raça, que são responsáveis por perpetuar uma hierarquia racial, como se 

fossem uma herança sistêmica, estes estereótipos socialmente edificados oprimem 

e subjugam diferentes origens raciais e estão permeados também na violência 

patriarcal, segundo a autora: 

O termo “violência patriarcal” é útil porque, diferentemente da expressão 
“violência doméstica”, mais comum, ele constantemente lembra o ouvinte que 
violência no lar está ligado ao sexismo e ao pensamento sexista, à dominação 
masculina. (...) violência doméstica é um resultado do sexismo, que ela não vai 
acabar enquanto não acabar o sexismo, elas não conseguem fazer essa 

                                            
21 A nomenclatura que elenca as identidades dissidentes da heteronormatividade/monogamia 
está em constante reelaboração, no momento da escrita deste trabalho a sigla utilizada é a 
LGBTQIAPN+, que representa: lésbicas; gays; bissexuais; transgêneros; queer; intersexuais; 
assexuais; pansexuais; não-binarie. 



71 
 

 

dedução lógica, porque isso exige desafiar e mudar maneiras fundamentais de 
pensar o gênero (hooks, 2020, p.96) 

 A obra de bell hooks é responsável também por trazer à tona reflexões 

quanto às normas de raça, discutindo como esses regulamentos podem levar à 

desigualdade econômica e à exploração e como estas diretrizes geraram hierarquias 

de classe, divisões e desigualdades sociais. A estes aspectos, para além da 

condição de ser mulher, a interseccionalidade passou a ser utilizada para análise de 

todas as camadas necessárias para uma efetiva avaliação do corpo social.  

Pensando em todas as camadas necessárias para teorizar e entender a 

sociedade, tais como a raça, a classe e o gênero, Donna Haraway vai propor que as 

construções sociais, e porque sociais, são também políticas, limitam a compreensão 

do mundo e de nós mesmos (Haraway, 2009). Nesse ínterim ela acrescenta a 

tecnologia. 

Sendo assim, em uma metáfora para pensar o nosso tempo e incluindo aí as 

questões de gênero, Donna Haraway publicou em 1985 o “Manifesto ciborgue: 

ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final do século XX”. A imagem do 

ciborgue é usada para explorar a tensão entre coisas incompatíveis, como 

organismo e máquina, natureza e cultura, homem e mulher, entre outras, fazendo 

alusão ao Manifesto comunista (1848) de Karl Marx e Friedrich Engels, integrando 

“[...] um conjunto de posicionamentos públicos do feminismo socialista 

estadunidense acerca dos rumos dos movimentos sociais de esquerda desse país 

na década de 1980”. (Fontgaland; Cortez, 2015, p.1) 

A autora fará uma análise crítica dos feminismos nos Estados Unidos, desde 

os mais radicais aos feminismos marxistas e socialistas, evidenciando que todas as 

correntes conceberam ideias do que seria o gênero feminino, ou melhor, o que seria 

a categoria mulher. Para Haraway há uma origem comum para se pensar as 

questões da categoria mulher, que seria a “política da identidade”. 

Donna Haraway sugere em seu texto um rompimento com as políticas 

identitárias e indica a utilização da “política de afinidades”, que seria capaz de 

considerar as diferenças e as afinidades entre mulheres (Haraway, 2009). 



72 
 

 

Haraway sugere que podemos transcender essas fronteiras e criar 

possibilidades para a transformação histórica. Ela argumenta que o ciborgue é uma 

figura liminar que desafia as categorias binárias e nos permite imaginar novas 

formas de ser e de agir no mundo. 

O ciborgue, criatura formada por fusões entre máquina e organismo, mistura 
de realidade social e ficção, não constituindo um corpo sólido com 
componentes definidos, seria uma metáfora dessa nova política em um 
mundo marcado de forma crescente pelo binômio ciência e tecnologia, no 
qual as fronteiras entre humano e animal, organismo e máquina, e entre 
físico e não físico mostram-se fluidas (Fontgaland; Cortez, 2015, p.1) 

A autora usa o ciborgue como metáfora política, contando uma história de 

mudanças e de movimentos, trazendo o humano, híbrido de máquina e natureza22 e 

o ciborgue, que não é homem nem mulher, “Com o ciborgue, a natureza e a cultura 

são reestruturadas: uma não pode mais ser o objeto de apropriação ou de 

incorporação pela outra” (Haraway, 2009, p.39) 

No mundo dos ciborgues, os organismos são modificados, há a ambiguidade, 

as diferenças, as fronteiras, estão cada vez mais borradas nessas hierarquias que 

deixam de ser. Nesse caminho busca-se ultrapassar as barreiras que dividem seres 

humanos por raça, cor e gênero. 

O ciborgue também fala de fronteiras, que são essas barreiras que 

categorizam os seres humanos, sendo híbrida a sociedade não mais necessita de 

tantas divisões, dessas tradições, dessas formas de existir no mundo: 

O ciborgue é nossa ontologia; ele determina nossa política. O ciborgue é uma 
imagem condensada tanto da imaginação quanto da realidade material: esses 
dois centros, conjugados, estruturam qualquer possibilidade de transformação 
histórica. Nas tradições da ciência e da política ocidentais (a tradição do 
capitalismo racista, dominado pelos homens; a tradição do progresso; a 
tradição da apropriação da natureza como matéria para a produção da cultura; 
a tradição da reprodução do eu a partir dos reflexos do outro), a relação entre 
organismo e máquina tem sido uma guerra de fronteiras. As coisas que estão 
em jogo nessa guerra de fronteiras são os territórios da produção, da 
reprodução e da imaginação. (Haraway, 2009, p.37) 

                                            
22Quando Donna Haraway fala de um humano híbrido entre máquina e natureza, ela faz 
referência aos usos da tecnologia e como nós temos nos apropriado, reapropriado e 
transformado essas tecnologias. O ser humano é híbrido:  usamos a medicina, próteses, 
óculos, botox. Somos máquinas, mas também somos da natureza, somos ciborgues. 
 



73 
 

 

É necessário fazer uma confusão de fronteiras para a produção de outras 

narrativas, superando os “[…] dualismos entre mente e corpo, entre animal e 

máquina, entre idealismo e materialismo nas práticas sociais, nas formações 

simbólicas e nos artefatos físicos associados com a “alta tecnologia” e com a cultura 

científica”. (Haraway, 2009, p.45) 

Nesse hibridismo, caem as fronteiras rígidas que foram estipuladas em 

dicotomias: homem e mulher, macho e fêmea, natureza e cultura, físico e não-físico, 

organismo e máquina, humano e animal. 

O processo de remodelamento de corpos e de relações mostra como os corpos 
são construídos e podem ser desmontados, colocando à prova sua suposta 
naturalidade e revelando suas possibilidades políticas. Nesses termos, se a 
figura do cyborg move contestações apoiadas na resistência aos dualismos, 
viria contribuir para a construção de um mundo a favor das diversidades. 
(Cunha; Baseio, 2020, p. 114) 

Com as fronteiras borradas, o gênero deixaria de ser algo tão marcado e 

limitante. Donna Harawaynão oferece uma definição clara e concisa do que é o 

gênero, ela sugere que o gênero é uma construção social e cultural que molda as 

identidades e as relações entre as pessoas além de converter-se em uma categoria 

instável e fluida que pode ser desafiada e transformada por meio de práticas 

políticas e culturais.  

Nesse ponto da leitura, algumas pessoas podem estar confusas, afinal, 

estamos condicionados a pensar e definir as coisas, como poderia então o gênero 

ser uma categoria fluida e instável? Como pensar as relações sociais sem as 

categorias de gênero tão marcadas como estamos acostumados em nosso tempo? 

Acredito que este é um dos caminhos para pensarmos uma maneira de 

interpretação de dados arqueológicos: quebrar a certeza positivista de que uma 

coisa é uma coisa porque é assim que a entendemos no tempo presente e fazer um 

exercício quase filosófico do ser, aventando possibilidades que talvez não estejam 

tão nítidas aos nossos olhares. 

Pensar para além do que estamos acostumados é um dos possíveis 

caminhos para refletir sobre diferentes maneiras de ser e existir no mundo, 

especialmente quando falamos de culturas que não necessariamente refletem a 



74 
 

 

organização social do tempo presente e que exigem diferentes entendimentos de 

mundo para que não continuemos a construir histórias e inferências homogêneas 

sobre o passado. 

 

2.7 Do Queer ao Cuir 

 

Nesse momento acredito ser importante mais uma pausa, para contextualizar, 

mesmo que epidermicamentea teoria queer/cuir. 

Primeiramente, destaco que a palavra queer, de matriz anglo-saxã, não tem 

uma tradução exata para o português e trata-se de uma expressão utilizada em 

contexto pejorativo e homofóbico. Segundo Guacira Louro: 

 

Queer é estranho, raro, esquisito. Queer é, também, o sujeito da sexualidade 
desviante – homossexuais, bissexuais, transexuais, travestis, drags. É o 
excêntrico que não deseja ser “integrado” e muito menos “tolerado”. Queer é 
um jeito de pensar e de ser que não aspira o centro nem o quer como 
referência; um jeito de pensar e de ser que desafia as normas regulatórias da 
sociedade, que assume o desconforto da ambigüidade, do “entre lugares”, do 
indecidível. Queer é um corpo estranho, que incomoda, perturba, provoca e 
fascina. (Louro, 2004, p. 7,8). 

As teorias queer (digo teorias pois não há um corpo teórico uniforme no 

movimento, acredito ainda que seria mais pertinente chamar de estudos queer) 

questionam as formas convencionais de entender e categorizar a identidade de 

gênero e a orientação sexual, argumentando que as identidades são socialmente 

construídas e podem variar de maneira complexa e fluida.  

Nesse sentido os estudos queer buscam uma resposta às limitações das 

teorias tradicionais que veem o gênero e a sexualidade como categorias fixas e 

binárias, criticando ainda as normas heterossexuais e cisnormativas baseadas em 

padrões específicos (padrões estes que seriam a “norma”), e colocando em desafio 

as categorias binárias de masculino/feminino e heterossexual/homossexual, 

buscando explorar uma gama mais ampla de identidades e expressões de gênero e 

sexualidade. 



75 
 

 

Segundo Joshua Gamson, a utilização do termo queer para designar os 

estudos que questionam essas normas binárias e fixas é uma estratégia de 

ressignificação de uma expressão perversa, utilizando-a “[...] para destacar a ‘norma’ 

daquilo que é ‘normal’, seja heterossexual ou homossexual. Queer não é tanto se 

rebelar contra a condição marginal, mas desfrutá-la” (Gamson, 2002, p.151).  

Nesse desfrute da condição marginal os estudos queer questionam as noções 

preestabelecidas de masculinidade, feminilidade, heterossexualidade e 

homossexualidade, entre outras categorias, e expõe como essas categorias são 

socialmente construídas e mantidas, buscando responder também as limitações de 

alguns estudos feministas, que por vezes reforçavam as noções binárias de gênero 

e sexualidade, e ainda: “[...] a teoria queer e os estudos queer propõem um enfoque 

não tanto sobre populações específicas, mas sobre os processos de categorização 

sexual e sua desconstrução.” (Gamson, 2006, p.347). 

Segundo Tamsin Spargo (2019) as verdades não são descobertas, mas sim 

produzidas, nesse sentido, as orientações das pessoas que produzem as pesquisas 

direcionam as “verdades” que serão reveladas nesses processos e, foi nesse 

sentido que “[...] muitas formas de compreender a sexualidade começaram a ser 

formuladas, e continuaram predominantes até hoje, incluindo a oposição entre 

homossexualidade e heterossexualidade.” (Spargo, 2019, p.17) e: 

Junto com outros tipos de sujeitos (incluindo mulheres, crianças e classes 
trabalhadoras) cuja sexualidade era tema de interesse ou preocupação para 
a ciência médica do século XIX, o “homossexual” se tornou o centro de uma 
série de estudos e estratégias. Essas “tecnologias do sexo” eram 
concebidas para preservar e estimular uma população (ou força de trabalho) 
produtiva e procriadora que atendesse às necessidades do sistema 
capitalista em desenvolvimento. A unidade-chave dessa ordem social era a 
família burguesa, na qual seria gerada a futura força de trabalho (Spargo, 
2019, p. 18,19) 

 Nesse sentido podemos entender então que até mesmo as categorias como 

homossexual e heterossexual são construções sociais que, segundo Foucault (2014) 

visam o controle dos corpos e o estabelecimento de uma política dos normais e dos 

anormais. Ou seja, o homossexual seria a patologia ou o anormal do heterossexual. 

Segundo o autor: 

[…] o aparecimento, no século XIX, na psiquiatria, na jurisprudência e na 
própria literatura, de toda uma série de discursos sobre as espécies e 
subespécies de homossexualidade, inversão, pederastia e “hermafroditismo 



76 
 

 

psíquico” permitiu, certamente, um avanço bem marcado dos controles sociais 
nessa região de “perversidade”; mas também possibilitou a constituição de um 
discurso “de reação”: a homossexualidade pôs-se a falar por si mesma, a 
reivindicar sua legitimidade ou sua “naturalidade” e muitas vezes dentro do 
vocabulário  e com as categorias pelas quais era desqualificada do ponto de 
vista médico. (Foucault, 2014, p.111) 

Do discurso reverso deu-se a apropriação do uso do termo queer. No Brasil e 

nos países latino-americanos outros termos foram atribuídos para substituir a 

palavra queer e dar um sentido à expressão. Nesse contexto, no Brasil, podemos 

destacar os estudos Tranviad@s (Bento, 2017) e os estudos Cuir (Barone, 

Rodrigues, Souza, 2023). 

A palavra Cuir é um “abrasileiramento”, uma apropriação da palavra queer e 

está em consonância com os estudos queer, propondo que o gênero e a 

sexualidade são construções sociais fluidas e dinâmicas, em vez de aspectos fixos 

da identidade. Entretanto estar em consonância não significa ser a mesma coisa, por 

mais que as pautas sejam parecidas, os contextos são diferentes que no sul global 

as pessoas dissidentes de gênero experimentam também outros tipos de violência, 

além disso, segundo Leandro Colling: “é muito difícil pensar que exista uma 

nacionalidade específica para os estudos queer, pois eles são fruto de uma suruba 

de reflexões, ideias e ativismos de diferentes contextos e localidades” (Colling, 2015, 

p. 181). 

Nesse caminho, as pesquisas desenvolvidas no âmbito dos estudos 

Transviad@s buscam a produção de conhecimento que deve estar “[...] a serviço de 

um mundo para além do sistema-mundo capitalista, patriarcal, eurocêntrico, cristão, 

moderno e colonialista” (Grosfoguel, 2016, p. 46). 

Sendo assim, o estudo Transviad@ pode ser aplicado em diversas áreas, na 

integração de diferentes tipos de conhecimento, incluindo ainda o desenvolvimento 

de políticas públicas. A perspectiva Transviad@ vai questionar as categorias, 

representações e limitações acerca do gênero e da corporalidade e vai também 

evidenciar as restrições que o pensamento feminista costumava ter sobre a 

transexualidade.  

Além de uma práxis teórica, os estudos Transviad@s é um movimento que 

discute e debate questões sobre quem tem direito aos “direitos humanos”, 



77 
 

 

abordando temas sobre legislação e as políticas públicas voltadas para as questões 

de gênero, transexualidade e a patologização que as visões biomédicas 

hegemônicas aplicam nos corpos dissidentes, sendo necessária a luta “[...] pela 

abolição do gênero, esvaziá-lo de seu caráter opressor.” (Bento, 2017, p. 155). 

Do queer ao cuir, passando pelo tranviad@, a perspectiva desses estudos 

oferece uma perspectiva crítica e uma lente expansiva para entender como as 

normas de gênero e sexualidade são construídas e como elas podem ser 

desconstruídas, promovendo uma maior aceitação e compreensão das identidades e 

experiências que não se encaixam nos padrões de gênero tradicionais. 

 

2.8 Gênero - uma ficção reguladora dos corpos e das subjetividades 

 

Então, nesse caminho de desconstrução do que entendemos por gênero, 

falarei agora de uma das autoras que talvez seja a mais referenciada no assunto: 

Judith Butler. Faço ainda um adendo para quem me lê, grande parte das pessoas 

que tenho usado como referência neste texto, que tenta escavar as construções do 

que é o gênero, estão trabalhando no campo da filosofia, minha tentativa aqui é 

filtrar de maneira tal que discussões filosóficas possam ser entendidas por não 

filósofos, como é o caso da arqueologia, salvo exceções de profissionais que 

também são graduados em filosofia.  

Judith Butler é uma filósofa, teórica feminista e professora universitária norte-

americana e é reconhecida como uma das pensadoras mais influentes nos campos 

dos estudos de gênero, teoria queer, filosofia política e ética.  

Sua obra mais conhecida é "GenderTrouble: Feminism and the Subversion of 

Identity" (Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da Identidade), fruto de 

sua tese, publicada em formato de livro no ano de 1990. Nesta obra, Butler introduz 

a noção de performatividade de gênero, argumentando que o gênero não é uma 

essência inata, mas sim uma construção social e cultural que é repetidamente 

realizada e mantida através de práticas rituais. 



78 
 

 

Veja, mais uma autora que vai trabalhar com a questão de que gênero não é 

algo inato à natureza. São tantas as vozes, tantos os trabalhos que vem mostrando, 

ao longo de pelo menos sessenta anos, que o sexo biológico está dissociado do 

gênero, entretanto podemos perceber em nossa sociedade como uma vulva ou um 

pênis ainda são determinantes marcadores dos aspectos sociais. 

Voltemos para Butler, sua obra vai trazer, dentre tantas questões, duas que 

considero importantes para se pensar o gênero: a performatividade e a paródia.  

Judith Butler entende o gênero como um estilo corporal, um ato performativo, 

onde "performativo" sugere uma construção dramática e contingente do sentido. O 

gênero é uma injunção obrigatória de que o corpo se torne um signo cultural, de que 

se materialize em obediência a uma possibilidade historicamente delimitada, e que o 

faça não uma ou duas vezes, mas como um projeto corporal contínuo e repetido. 

Contínuo e repetido, em resumo a expressão do gênero está aí: em atos que 

são repetidamente manifestados23. A autora ainda distingue a questão do que seria 

a expressão corporal para a performatividade, segundo ela:  

                                            
23Nesse ponto gostaria de fazer uma observação a quem me lê, quando iniciei minhas 
pesquisas sobre performatividade, demorei um pouco para conseguir distinguir o ato 
performativo (Butler) do habitus (Bourdieu), que são termos distintos. Talvez essa questão 
esteja clara para quem me lê, mas caso você também tenha essa dúvida, explico: A diferença 
central entre o conceito de "habitus" de Bourdieu e a noção de "performance" de Butler estão 
em suas abordagens para entender como as identidades individuais e sociais são formadas e 
mantidas. O conceito de "habitus" foi desenvolvido por Pierre Bourdieu, onde os indivíduos são 
socializados em um determinado contexto cultural, econômico e social, e internalizam 
estruturas atendidas e valores específicos por meio desse processo. O habitus pode ser 
compreendido como um conjunto de provisões, esquemas mentais e formas de comportamento 
que são adquiridos por meio da socialização e que moldam a maneira como os indivíduos 
percebem o mundo e agem nele. É uma estrutura inconsciente que guia as práticas cotidianas 
dos indivíduos, moldando seus gostos, escolhas e ações. O habitus é duradouro e resistente à 
mudança, uma vez que está enraizado nas experiências e trajetórias de vida de uma pessoa. A 
noção de "performance" de Judith Butler é central para sua teoria da performatividade de 
gênero. Butler diz que o gênero não é uma característica essencial ou pré-dada, mas é 
construída socialmente e repetidamente realizada através de atos de linguagem e 
comportamento. A identidade de gênero não é algo que os indivíduos têm, mas algo que 
fazem. A performance de gênero é uma imitação repetida de normas e estereótipos de gênero, 
criando uma ilusão de uma identidade estável. Ao repetir essas performances de gênero, os 
indivíduos internalizam e reforçam as normas sociais, e acabam mantendo uma matriz binária 
de gênero. Butler critica a ideia de que existem essências fixas de masculinidade e 
feminilidade, argumentando que a performatividade de gênero abre espaço para a subversão e 
questionamento das normas tradicionais de gênero. Pierre Bourdieu e Judith Butler são dois 
teóricos sociais que abordam questões relacionadas à identidade, gênero e poder, mas suas 
perspectivas teóricas são diferentes. 
 



79 
 

 

[...] os atributos de gênero não são expressivos, mas performativos, então 
constituem efetivamente a identidade que pretensamente expressariam ou 
revelariam. A distinção entre expressão e performatividade é crucial. Se os 
atributos e atos do gênero, as várias maneiras como o corpo mostra ou produz 
sua significação cultural, são performativos, então não há identidade 
preexistente pela qual um ato ou atributo possa ser medido; não haveria 
atos de gênero verdadeiros ou falsos, reais ou distorcidos, e a postulação 
de uma identidade de gênero verdadeira se revelaria uma ficção 
reguladora. O fato de a realidade do gênero ser criada mediante performances 
sociais contínuas significa que as próprias noções de sexo essencial e de 
masculinidade ou feminilidade verdadeiras ou permanentes também são 
constituídas, como parte da estratégia que oculta o caráter performativo do 
gênero e as possibilidades performativas de proliferação das configurações de 
gênero fora das estruturas restritivas da dominação masculinista e da 
heterossexualidade compulsória. Os gêneros não podem ser verdadeiros nem 
falsos, reais nem aparentes, originais nem derivados. Como portadores críveis 
desses atributos, contudo, eles também podem se tornar completa e 
radicalmente incríveis. (Butler, 2002, p. 188, grifos meus) 

Butler também afirma que o gênero é uma determinação para que o corpo se 

torne um signo cultural, de que se materialize em obediência a uma possibilidade 

historicamente delimitada, e que o faça não uma ou duas vezes, mas como um 

projeto corporal contínuo e repetido, performando o que se entende por gênero, ou 

seja, atos repetidos que reproduzem determinado gênero.  

Nesse sentido é interessante pensar que, se há uma historicização que 

delimita os comportamentos de gênero, logo ele não é natural, ou essencial, como 

estamos acostumados a observar na sociedade, traduzindo: meninas usam rosa, 

meninos usam azul é uma construção social. Homens caçam, mulheres colhem, é 

uma construção social. Essa divisão sexual dos trabalhos, essas cores que são 

determinadas para cada gênero nem sempre foram assim, foram estipuladas e 

repetidas ao longo do tempo e assim, naturalizadas. 

Os gêneros distintos são parte do que “humaniza” os indivíduos na cultura 
contemporânea; de fato, habitualmente punimos os que não desempenham 
corretamente o seu gênero. Os vários atos de gênero criam a ideia de gênero, 
e sem esses atos não haveria gênero algum, pois não há nenhuma “essência” 
que ele expresse ou exteriorize, nem tampouco um ideal objetivo ao qual 
aspire, bem como não é um dado de realidade. Assim, o gênero é uma 
construção que oculta normalmente sua gênese; o acordo coletivo tácito de 
exercer, produzir e sustentar gêneros distintos e polarizados como ficções 
culturais é obscurecido pela credibilidade dessas produções — e pelas 
punições que penalizam a recusa a acreditar neles; a construção “obriga” 
nossa crença em sua necessidade e naturalidade. As possibilidades históricas 
materializadas por meio dos vários estilos corporais nada mais são do que 
ficções culturais punitivamente reguladas, alternadamente incorporadas e 
desviadas sob coação. (Butler, 2002, p. 186) 

 



80 
 

 

Nós precisamos entender o outro para conseguir reconhecê-lo e esse 

reconhecimento se dá a partir do que estamos acostumados a ler, a decodificar, uso 

outro exemplo, um bebê com uma roupinha rosa imediatamente nos traduz que se 

trata de uma criança fêmea e por ser fêmea, o gênero feminino irá ditar as regras de 

como a família da criança (e como ela própria) deverá se portar posteriormente em 

sociedade. É isso que a performatividade de gênero tem nos propiciado, ficções que 

regulam nossas formas de agir. Nós performamos algo que idealmente seria original, 

da “essência” do ser humano.  

A performance é a repetição dos estereótipos de gênero, que 

tradicionalmente está atribuída binariamente porque os órgãos reprodutivos são 

dois. É uma limitação da expressão corporal para aceitação social. Mulheres usam 

saias, se depilam, são sensíveis. Homens não usam saia e podem ter axilas com 

pelos. Mulheres são sentimentais, homens são fortes. Nessas performances do 

gênero a masculinidade é construída assim como a feminilidade.  

A ideia de gênero binário como usualmente é aplicada na sociedade é 

limitante e limitadora para a compreensão de outras formas de expressão no mundo. 

A binariedade limita as expressões sociais nos órgãos sexuais, e ainda “[...] a 

performance é realizada com o objetivo estratégico de manter o gênero em sua 

estrutura binária — um objetivo que não pode ser atribuído a um sujeito, devendo, 

ao invés disso, ser compreendido como fundador e consolidador do sujeito (Butler, 

2002, p. 187) 

E quando as pessoas não correspondem à identidade de gênero que a 

sociedade impõe as identidades ditas naturalizadas? Aí vem a questão da paródia, 

que é uma forma de revelar que a identidade original sobre a qual se molda o 

gênero é uma imitação sem origem, uma produção que se coloca como imitação. 

Por que homens não usam calcinha? Por que as mulheres precisam se depilar? 

 A paródia é vista como uma forma de fluidez de identidades que sugere uma 

abertura à ressignificação e à recontextualização, privando a cultura hegemônica e 

seus críticos da reivindicação de identidades de gênero naturalizadas ou 

essencializadas. 



81 
 

 

A paródia é uma forma de subverter as normas do gênero, fazendo difundir 

novas possibilidades de identidades de gênero, 

As práticas parodísticas podem servir para reconvocar e reconsolidar a própria 
distinção entre uma configuração de gênero privilegiada e outra que parece 
derivada, fantasística e mimética — uma cópia malfeita, por assim dizer. E é 
certo que a paródia tem sido usada para promover uma política de 
desesperança que afirma a exclusão aparentemente inevitável dos gêneros 
marginais do território do natural e do real. Todavia, essa impossibilidade de 
tornar-se “real” e de encarnar “o natural” é, diria eu, uma falha constitutiva de 
todas as imposições do gênero, pela razão mesma de que esses lugares 
ontológicos são fundamentalmente inabitáveis. Consequentemente, há um riso 
subversivo no efeito de pastiche das práticas parodísticas em que o original, o 
autêntico e o real são eles próprios constituídos como efeitos.  (Butler, 2002, p. 
195) 

Os atos atribuídos aos gêneros existem como uma identidade preexistente, a 

isso Bulter chama de Ficção Reguladora. Não existem atos verdadeiros ou falsos, 

mas uma postulação que regula e cria a realidade do gênero. Não há uma verdade 

psicológica ou uma essência de gênero, mas uma prática corporal, discursiva. 

A esse regime normativo só a heterossexualidade (no tocante à sexualidade) 

e a heteronormatividade (relacionada ao gênero) são admissíveis, “Os gêneros 

‘inteligíveis’ são os que de alguma maneira instauram e mantêm relações de 

coerência e continuidade entre sexo, gênero, prática sexual e desejo” (Butler, 2002, 

p. 73) 

Essas postulações reguladoras ditam como as mulheres e os homens devem 

se comportar. E essa regulação social está intrínseca nas nossas formas de ser e ler 

o mundo de tal maneira que temos perfumes de homem e de mulher, roupas de 

homem e de mulher, cores de homem e de mulher, acessórios, sapatos, profissões, 

atribuições, sentimentos, dentre tantos outros exemplos. 

O gênero é uma ficção que se constrói nas sociedades, quais são as 

maneiras corretas de se portar? Quais são as dificuldades de se pensar uma 

regulação social que extrapola a binariedade? 

Neste ponto não podemos deixar de refletir sobre a heteronormatividade e 

como ela é totalmente associada ao gênero e normatizada no tocante aos desejos 

sexuais, ou seja, homens só podem gostar de mulheres e mulheres de homens, 

qualquer coisa que fuja disso é anormal, pois não consta na norma. Cabe mais uma 



82 
 

 

vez lembrar que, além do gênero, a heteronormatividade também é uma construção 

cultural que se manifesta em diversas esferas da vida social (práticas sexuais e de 

gênero). 

Butler diz que a heteronormatividade é uma construção cultural que se 

manifesta em diversas esferas da vida social, incluindo as práticas sexuais e de 

gênero. 

A repetição de construtos heterossexuais nas culturas sexuais gay e hétero 
bem pode representar o lugar inevitável da desnaturalização e mobilização das 
categorias de gênero. A replicação de construtos heterossexuais em estruturas 
não heterossexuais salienta o status cabalmente construído do assim chamado 
heterossexual original. Assim, o gay é para o hétero não o que uma cópia é 
para o original, mas, em vez disso, o que uma cópia é para uma cópia.  (Butler, 
2002, p. 52) 

Segundo Paul Preciado, “[...] o conceito de gênero é, antes de tudo, uma 

noção sexopolítica, mesmo antes de se tornar uma ferramenta teórica do feminismo 

americano” (Preciado, 2011 p. 13). A noção de gênero se tornou instrumento teórico 

fundamental para conceitualizar a “construção social, a fabricação histórica e cultural 

da diferença sexual" (op. cit p. 13). Em resumo, gênero é uma construção social e 

cultural que se refere às características, comportamentos e papéis atribuídos 

socialmente a homens e mulheres. 

O gênero não é o efeito de um sistema fechado de poder nem uma ideia que 
recai sobre a matéria passiva, mas o nome do conjunto de dispositivos 
sexopolíticos (da medicina à representação pornográfica, passando pelas 
instituições familiares) que serão o objeto de uma reapropriação pelas minorias 
sexuais. Na França, a manifestação em maio de 1970, o número 12 de Tout e 
o de Recherches (Trois milliards de pervers), o movimento anterior ao 
Mouvement de Libération desFemmes (MLF), a FHAR e as terroristas das 
GouinesRouges constituem uma primeira ofensiva dos “anormais”. (Preciado, 
2011, p. 10). 

A sexopolítica se refere às práticas e discursos que regulam e controlam a 

sexualidade e a reprodução, e que estão relacionados ao poder e à dominação no 

contexto do capitalismo contemporâneo. 

Portanto, a desidentificação com a cisheteronormatividade pode levar à 

identificação a partir da negação das definições binárias pré-concebidas e da 

construção de uma identidade baseada na própria subjetividade e corporalidade. 

Segundo Santos e Boffi (2022, p. 8):  



83 
 

 

a produção de gênero só se torna exequível a partir da desidentificação e do 
não reconhecimento de si mesmo em referência à cisheteronormatividade, 
processo crucial para a transformação da realidade. Ou seja, o desencontro 
entre o self e o social abre brechas que alimentam possibilidades de criação de 
outras subjetividades e corpos. Assim, do descompasso emana uma 
experiência que resiste à representação exterior imposta como verdade 
sagrada e imutável. Dessa forma, homens transexuais constroem um itinerário 
de desidentificação social a partir das marcas inscritas em sua carne pelas 
normativas enunciadoras do que é ser homem e ser mulher. Em um segundo 
momento, para desfazer as marcas que o gênero inscreveu em sua carne, o 
sujeito nega as definições binárias pré-concebidas, entendendo-se enquanto 
homem a partir da sua própria subjetividade e corporalidade. (Santos; Boffi, 
2022, p. 8) 

Ou seja, o desencontro entre o "eu" interno e as expectativas sociais permite 

uma resistência às definições externas de gênero. Essa resistência é envolvida de 

um processo de desidentificação com as normas tradicionais de gênero, com a 

rejeição das definições binárias e a afirmação de identidade de acordo com a própria 

experiência de vida e a corporalidade. 

 

2.9 O gênero e seus problemas 

 

O gênero em perspectiva analítica se dá enquanto construção nas culturas, 

assim como as genitálias também são construções criadas no campo da biologia e 

da medicina e dadas como naturais (Butler, 2002) o gênero também é forma de 

dominação política dos corpos (Preciado, 2011). Conseguir dissociar associações 

instantâneas é o grande desafio.  

Por exemplo, nosso olhar é tão “acostumado” a associar genitália com gênero 

que fica difícil pensar os gêneros em outros contextos, a esse exemplo a 

pesquisadora e socióloga nigeriana, OyèrónkéOyěwùmí (2004; 2021), argumenta 

que as categorias de gênero, como “masculino” e “feminino”, são construções 

sociais que não são universais e, nesse sentido, suas aplicações podem ser 

inadequadas ao analisar culturas não ocidentais, como as africanas, por exemplo. 

Para tanto, ela vai utilizar o exemplo da cultura da sociedade iorubá da 

Nigéria para demonstrar que as noções ocidentais não são aplicáveis a todos os 

contextos, pois as relações sociais e estruturas de poder não estão fundamentadas 

na divisão binária de gênero como no Ocidente, mas em outras formas de 

organização social (Oyěwùmí, 2021). Para ela existem outras categorias, outras 



84 
 

 

ordens que podem organizar uma sociedade e que não está na divisão sexual e de 

gênero, segundo a autora: 

O que falta em muitas análises advindas do Ocidente é a percepção de que 
categorias mais importantes podem estar em funcionamento, categorias 
informadas e constituídas a partir do quadro de referência autóctone. É 
possível, por exemplo, que a maioria das pessoas xamãs Wana ou 
divinadoras-sacerdotisas iorubás assumissem essas atividades em função 
de sua primogenitura. Quem pesquisa não pode saber se a ordem de 
nascimento não é uma categoria conceitual da investigação. Outras 
categorias cruciais poderiam ser quem nasceu sob a lua cheia ou a 
segunda criança nascida da segunda esposa. (Oyěwùmí, 2021, p. 129). 

Sendo assim, segundo OyèrónkéOyěwùmí (2021) a categoria “mulher”, 

amplamente utilizada nos estudos feministas e de gênero, não era originalmente 

parte do contexto iorubá, sendo introduzida a partir do contato com os ocidentais, ela 

também argumenta que a biologização dos corpos, separando-os em sexos (e por 

consequência em gêneros) não teve o mesmo impacto na sociedade iorubá assim 

como influência e impacta a sociedade Ocidental.  

Na cultura iorubá, a idade e a língua estabelecem a organização social o 

pronome wón, por exemplo, é utilizado para pessoas mais velhas, independente se 

for homem ou mulher (Oyěwùmí, 2021). 

Os pronomes da terceira pessoa ó e wón são usados para homens e 
mulheres; o primeiro é usado em referência a uma pessoa que está em uma 
posição inferior ou igual ao enunciador; o último, o pronome formal, é usado 
para pessoas idosas e com status mais elevado. A ausência de categorias 
específicas de gênero no idioma é um reflexo do grau em que as diferenças 
sexuais na Iorubalândia não formam a base das categorias sociais. 
Portanto, a falta de palavras em iorubá traduzíveis como “filho” [son], “filha” 
[daughter], “irmão” [brother] ou “irmã” [sister] em inglês reflete a ausência de 
papéis sociais com base nesses termos de parentesco generificado. 
(Oyěwùmí, 2021, p. 234). 

 

Desse modo, se não existem distinções binárias de gênero para a atribuição 

de papéis sociais, a categoria gênero, assim como praticada no ocidente e nos 

estudos feministas, não dá conta de analisar a cultura Iorubá pois as hierarquias 

sociais eram outras. 

Quando distanciamos o olhar vemos melhor: os gêneros binários, enquanto 

reguladores dos corpos podem ser muito bem pensados nas análises das 

sociedades contemporâneas, entretanto os gêneros podem ser muitos e estarem 

inclusive não relacionados com o corpo ou com a orientação sexual, mas com um 



85 
 

 

objeto, o período de nascimento, a fase lunar. Por isso é tão importante entender o 

gênero enquanto problema e principalmente desconstruir noções opressoras que 

embasam violências. 

Sendo assim, é relevante questionar as interpretações ocidentais de materiais 

arqueológicos de grupos não ocidentais, pois seguimos normas intrínsecas à nossa 

cultura que foram estabelecidas enquanto “naturais” e “universais”, o exercício de 

ruptura com a própria cultura talvez seja o maior desafio para a interpretação 

arqueológica. 

Segundo OyèrónkéOyěwùmí (2021) 

[...] as implicações da bio-lógica ocidental são de grande alcance quando se 
considera o fato de que os construtos de gênero na teoria feminista tiveram 
origem no Ocidente, onde homens e mulheres são concebidos de forma 
oposta e projetados como categorias sociais corporificadas e derivadas 
geneticamente. (Oyěwùmí, 2021, p. 40) 

 Argumento que muito possivelmente, eu, enquanto pesquisadora branca cujo 

feminismo ocidental é minha base epistemológica, não tenho capacidade para me 

desvencilhar de minha própria cultura, entretanto, a partir do momento em que tomo 

a consciência de que as possibilidades são múltiplas, que as culturas são tão 

diferentes e até mesmo improváveis para o pensamento ocidental, o inesperado 

pode ser relevante para a inferência arqueológica. 

 Por exemplo, como já mencionado anteriormente, há a designação 

berdache24 para indígenas americanos que não se enquadram nas expectativas de 

gênero, ampliando essa questão, Estevão Fernandes apresenta em sua tese as 

pessoas “two-spirit” (ou dois espíritos) entre os povos indígenas no Canadá.  

 Pessoas two-spirit, em linhas gerais, são aquelas que performam o gênero 

independente de suas genitálias (homens vestidos com roupas de mulheres e 

mulheres vestidas com roupas de homens, por exemplo). Entretanto, rompendo com 

uma interpretação reducionista e até mesmo preconceituosa que poderia ser 

atribuída às pessoas que se vestem de acordo com outro gênero, as pessoas two-

                                            
24 Segundo Fernandes, a designação berdache é politicamente incorreta, uma vez que reduz a 
complexidade do que seria a pessoas com dois espíritos. Ela é problemática também devido às 
descrições que foram atribuídas às pessoas berdache [...] como se vestindo de mulheres, 
simulando menstruar e realizando atividades femininas, sendo vistas como as “prostitutas da 
aldeia” (Fernandes, 2015, p. 36). 



86 
 

 

spirit eram “[...] uma síntese única entre os dois universos, não sendo nem uma 

coisa, nem outra” (Fernandes, 2015, p. 238). Elas estavam profundamente ligadas 

ao mundo espiritual, e ainda: 

 

Pessoas two-spirit têm uma longa história entre os povos indígenas 
no Canadá. Antes do primeiro contato com colonizadores Europeus, 
a maioria dos povos indígenas reconhecia a importância dos 
indivíduos two-spirit e a responsabilidade especial concedida a eles 
pelo Criador. Às vezes eram videntes, curandeiros ou líderes em 
suas comunidades. [...] Apesar disso, o impacto da colonização tem 
tido longa duração: suprimindo as tradições e papéis two-spirit e 
deixando gerações de pessoas two-spirit sofrendo de várias formas 
de discriminação e estigma. (Fernandes, 2015, p. 237 apud 
Genovese e Rousell, 2011, p. 2) 

A falta de respeito que a sociedade atual tem com pessoas que não 

performam o gênero de acordo com os enquadramentos pré estabelecidos não 

aparece em etnografias de grupos indígenas, por exemplo, que mostram um 

discernimento muito mais amplo das diversidades, além de respeito ao coletivo e às 

diferentes formas de ser, bem diferente do que vemos na sociedade ocidental atual. 

Em até qual ponto essa falta de respeito, que pode ser traduzida por 

homofobia, pode influenciar na interpretação de materiais arqueológicos e na 

construção do conhecimento? Por que é tão descabido inferir possibilidades de 

gêneros e sexuliadades para além da heteronormativa?  

Segundo a antropóloga Rita Laura Segato, “Cada sociedade humana ou 

época tem, manifestamente, um núcleo de preocupações ou temas em torno dos 

quais são construídas partes significativas de seus sistemas simbólicos” (Segato, 

2001 p. 11), ao analisarmos materiais arqueológicos e inferirmos sobre o que são 

essas coisas, nós passamos a ser as intérpretes delas, nesse caminho, precisamos 

tentar identificar possibilidades nos sistemas simbólicos que extrapolam nossos 

preconceitos. 

Rita Segato também traz uma discussão muito profícua com relação ao 

patriarcado, que segundo ela, teve implicações no mundo aldeia25, pois a 

colonização trouxe noções de subjugação e inferiorização de gênero que até 

                                            
25 Mundo indígena antes da invasão europeia 



87 
 

 

poderiam ter sido praticadas em um patriarcado de baixa intensidade, mas que 

foram reformulados pela colonização, com profundas implicações para as relações 

de poder e as culturas locais. (Segato, 2015). 

A colonialidade de gênero, segundo Maria Lugones, introduziu na colônia 

outra forma de organização social, que:  

[...] dividiu as pessoas entre humanos e animais. Os europeus 
burgueses eram considerados como humanos, e um traço disso é a 
organização social que constitui o homem europeu branco burguês 
como o ser humano por excelência: indivíduo, ser de razão, de 
mente, capaz de governar, o único com o poder de mediar entre o 
deus cristão e o povo, sendo o único civilizado, aquele que pode usar 
a natureza, da qual não participa, para seu benefício exclusivo, 
aquele que sabe usar bem a terra e criar economia racional, o único 
que tem direitos, o único que pode saber. A mulher da burguesia 
branca europeia é humana porque é sua companheira, aquela que 
reproduz a raça superior e o capital, mas em si mesma é inferior, 
porque é emotiva e pela sua proximidade com a natureza, embora 
seja casta. Ela não se suja com o trabalho, cultiva sua fragilidade 
física e é emocional e mentalmente fraco. Não Ele pode governar 
porque não possui um uso desenvolvido da razão. (Lugones, 2021, 
p. 86)26 

 

Precisamos então refletir sobre as imposições que a colonização estabeleceu 

nas formas de ser e ver o mundo, tentando alcançar diferentes entendimentos que 

não estão tão óbvios. Por trabalharmos com cultura material, e que, portanto, está 

materializada, fica difícil pensarmos em outros aspectos, como cheiros, sons, 

trabalhamos muito com a visão, ainda citando Oyèrónké Oyěwùmí (2002, p. 45): [...] 

o privilégio ocidental do visual sobre os outros sentidos, também pode ser 

apresentado o domínio do auditivo na Iorubalândia”27. Nesse sentido, é importante 

                                            
26 Original em espanhol: Lo que quierodecir por colonialidad de género parte de 
laintroducciónenlacolonia de un sistema de organización social que dividió a la gente entre 
humanos y bestias. Los europeos(as) burgueses(as) fueron considerados como humanos, y 
una huella de ello es laorganización social que constituye al hombreeuropeoblancoburgués 
como el ser humano por excelencia: individuo, ser de razón, de mente, capaz de gobernar, el 
único conel poder de intermediar entre eldioscristiano y la gente, el único ser civilizado, el que 
puede usar lanaturaleza, de lacual no participa, para subeneficio exclusivo, el que sabe usar 
bienlatierra y crear una economía racional, el único que tienederechos, el único que puede 
saber. La mujer burguesa europeablanca es humana por ser sucompañera, la que 
reproducelaraza superior y el capital, pero ensí es inferior, por ser emotiva y por sucercanía a lo 
natural, aunque es casta. Ella no se ensuciaconeltrabajo, cultiva sufragilidad física y es débil 
emocional y mentalmente. No puedegobernar porque no tieneun uso desarrollado de larazón.  
27Iorubalândia é uma extensão territorial que abrange parte da Nigéria, do Benim e do Togo, 
em que vivem os africanos de etnia iorubá. Fonte: 
https://caminhosdoaxe.com.br/encyclopedia/iorubalandia/ 



88 
 

 

também pensarmos para além dos objetos, observando paisagens, contextos e o 

céu diurno e noturno, por exemplo. 

Oyèrónké Oyěwùmí, quando fala da família Iorubá não-generificada também 

faz a seguinte exposição: 

Porque o princípio organizador fundamental no seio da família é 
antiguidade baseada na idade relativa, e não de gênero, as 
categorias de parentesco codificam antiguidade, e não gênero. 
Antiguidade é a classificação das pessoas com base em suas idades 
cronológicas. Daí as palavras egbon, referente ao irmão mais velho, 
e maduro para o irmão mais novo de quem fala, independentemente 
do gênero. O princípio da antiguidade é dinâmico e fluido; ao 
contrário do gênero, não é rígido ou estático. [...] No que diz respeito 
às categorias de marido e esposa dentro da família, a categoria oko, 
que normalmente é registrada como o marido em Inglês, não é 
especificada por gênero, pois abrange ambos machos e fêmeas. 
Iyawo, registrada como esposa, em Inglês refere-se a fêmeas que 
entram na família pelo casamento. A distinção entre oko e iyawo não 
é de gênero, mas uma distinção entre aqueles que são membros de 
nascimento da família e os que entram pelo casamento.(Oyěwùmí, 
2004, p. 6-7) 

Como a pesquisa arqueológica praticada por nós, conseguiria, por exemplo, 

dialogar com premissas culturais tão diferentes? Acredito que a busca por 

cosmologias diferentes, formas alternativas de organização social e especialmente, 

o rompimento de preconceitos, é um primeiro caminho para uma interpretação que 

não se reduz ao reflexo da sociedade ocidental atual. 

A arqueologia utilizou-se e reproduziu, na leitura e interpretação do registro 

arqueológico, subjugando outras formas de ser e existir no mundo e transferindo sua 

leitura do presente, hipóteses e inferências interpretativas de um passado reflexo de 

uma sociedade contemporânea, cujos alicerces estão na binaridade de gênero e na 

família nuclear, onde papéis e hierarquias sociais são definidos de acordo com essa 

divisão. 

Nesse sentido, entender a arqueologia do gênero é uma importante 

ferramenta didática para pensarmos nossas atitudes, nossas ações, nossos 

questionamentos, nossas interpretações, visando construir uma ciência arqueológica 

mais justa, diversa e inclusiva. O gênero tem seus problemas, mas quando nos 

distanciamos da categoria dura estabelecida pela cultura ocidental e pensamos em 

sexualidades, corporificações, práticas, performances e processos situando-as no 



89 
 

 

esforço de entender as formas criadas para atribuir sentidos, diferenças e 

significados culturais a análise de gênero pode ser uma importante ferramenta 

política e científica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90 
 

 

3. Gênero e Arqueologia 

 

Neste capítulo irei trazer outras formas de como se vem pensando temas como 

o gênero para a interpretação arqueológica.  Objetivando escavar os contextos 

teóricos, práticos, de como se vê, viu e se conheceu e conhece o mundo para 

mostrar que, o conhecimento arqueológico não está livre das influências de como se 

entende o mundo na época em que estas pesquisas foram e estão sendo 

elaboradas. 

Por exemplo, a questão do viés masculino para as proposições analíticas e 

de estudo foi sendo consolidada em uma época em que os homens dominavam a 

pesquisa arqueológica. Ainda sobre esse debate, é relevante lembrar que:  

A questão é que homens e mulheres sofreram exclusão e 
discriminação por razões de classe. Mas nenhum homem foi excluído 
do registro histórico por causa de seu sexo, embora todas as 
mulheres o tenham sido. As mulheres foram impedidas de contribuir 
com o fazer História, ou seja, a ordenação e a interpretação do 
passado humano. (Lerner, 2019, p. 29).   

Assim, os pontos marcados para essa evidenciação, de como foram 

construídas as narrativas, revelam em seus níveis iniciais, a predominância de 

homens fazendo a ciência arqueológica e estes, inseridos em um contexto social 

cuja classe também se reflete nas suas percepções de mundo, assim como as 

relações com o gênero feminino.  A compreensão desse contexto nos revela os 

meios de analisar os discursos elaborados que, com o passar do tempo, passou a 

funcionar como verdadeiro, mesmo para a análise de dados que estão em locais e 

temporalidades tão diferentes de onde essas abordagens nasceram 

 Nesse sentido, posso dizer que a arqueologia sempre esteve embasada no 

gênero, mas no gênero universal e dominante: o masculino. Então podemos dizer 

que a arqueologia sempre foi uma “arqueologia de gênero”. 

 Para corroborar minha afirmação, utilizo o argumento da arqueóloga francesa 

Marylène Patou-Mathis (2022): 

Para explicar a invisibilidade das mulheres pré-históricas, afirma-se que os 
vestígios arqueológicos não fornecem elementos que permitam atribuir-lhes um 
papel social e econômico. Ora, pode se dizer o mesmo dos homens! Com as 
mesmas provas, no entanto, eles são descritos como caçadores de grandes 



91 
 

 

animais, inventores (que criam ferramentas e armas, que dominam o fogo etc.), 
artistas ou ainda guerreiros e conquistadores de novos territórios. (Patou-
Mathis, 2022, p. 14) 

Como vimos anteriormente, a utilização do termo “homem” para designar toda 

uma humanidade foi e é amplamente empregado nos escritos científicos, na 

literatura, nos meios de comunicação. Não é diferente na produção do conhecimento 

arqueológico.  

A designação do homem para englobar toda uma gama de sujeitos tem 

efeitos psíquicos, como apresentei na introdução deste trabalho, onde é difícil 

dissociar ações segundo a “divisão sexual do trabalho” na leitura do registro 

arqueológico. Segundo Conkey e Spector (1984) há na arqueologia uma “Mitologia 

de Gênero”, onde são reforçados conjuntos de crenças e valores sobre as 

atribuições do que seria “masculino” ou “feminino”, das capacidades de mulheres e 

homens e de seus papéis sociais. 

Meu interesse é pensar como a utilização de um gênero universal em torno do 

masculino restringe as formas de analisar o passado e aprisiona perspectivas 

interpretativas que poderiam ser muito diferentes do que estamos acostumados a 

presumir. 

Como a arqueologia aborda o passado? Como as interpretações acadêmicas 

influenciam os imaginários sobre pessoas que não estão mais aqui para contar suas 

histórias? 

 

3.1 A representação do feminino 

 

Sabemos que não é exclusividade da arqueologia a utilização de imagens 

masculinas para versar sobre a humanidade como um todo. Essas representações 

corroboram para a construção de uma perspectiva e ideário masculino nas 

concepções imagéticas utilizadas na ciência e na divulgação científica, incluindo a 

arqueologia, e subsidia o ideário para a construção de imagens baseadas na 

ciência, mas não necessariamente científicas e de fácil acesso ao público, por meio 

de sites de busca. 



92 
 

 

E essas imagens não devem ser pensadas “apenas” como imagens, mas 

problematizadas na perspectiva de que possuem forma e, principalmente: conteúdo. 

São enunciados visuais, discursos com construções, efeitos e sentidos. (Mazzola, 

2015). 

Nesse sentido, apresento abaixo algumas imagens para conduzir a reflexão: 

 

Figura 1: Capa do livro “A origem das espécies” de Charles Darwin 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte:https://produto.mercadolivre.com.br/MLB-906111184-livro-charles-darwin-a-origem-das-
especies-editora-escala-_JM.Acesso: 26 abr. 2022. 

 

 

 

 

 

Figura 2: Esquema explicativo da teoria da evolução 



93 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://vivoverde.com.br/a-teoria-da-evoluo/. Acesso: 26 abr. 2022. 

 

Figura 3: Ilustração da evolução do homem e da mulher 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://ockhamsbeard.files.wordpress.com/2009/05/tomrhodes-evolution-final-mall1.jpg 

Acesso: 11 abr. 2023. 

 

Começando com as figuras acima (1, 2 e 3), chamo a atenção para a obra de 

Charles Darwin sobre a origem das espécies, em diferentes alusões sobre este 

estudo, são utilizadas imagens de seres caminhando em linha reta, em escala do 

menos complexo para o mais complexo. Algumas imagens que englobam símios e 

hominídeos (como a capa do livro) não apresentam algum fator explícito (órgão 

genital, adereços ou roupas) que nos faça concluir que se trata de machos. 



94 
 

 

Entretanto, ao realizar buscas no Google Imagens, a maior parte delas (quase sua 

totalidade) evidencia algum viés de gênero. 

A figura 2 mostra a linha evolutiva do homem, além da generalização do 

homem enquanto ser humano há a utilização imagética de atributos normalmente 

associados ao gênero masculino, como a lança e as vestimentas. 

Nessa linha de reflexão questiono: se o termo homem faz referência aos 

seres humanos no geral, por que as representações das linhas evolutivas sempre 

apresentam pessoas do gênero masculino?  

E ainda, se o termo homem faz referência a todos os seres humanos, por que 

é necessário realizar a diferenciação de homens e mulheres na escala evolutiva, 

como é apresentada na figura 328?  

Aproveito a imagem da figura 3 para levantar a questão dos estereótipos, da 

sexualização do corpo feminino e da raça. Nesta imagem podemos observar um 

homem protegendo uma mulher, colocando nela um agasalho, o que implicitamente 

denota a questão da “fragilidade feminina” e outra imagem, com nu frontal feminino, 

utilizando um adorno na região pélvica e botas enquanto o desenho masculino 

apresenta o homem com indumentária.  

Será que as mulheres além de frágeis não sentem frio? Também se nota que 

os seres humanos são brancos, mesmo sabendo que a evolução dos hominídeos se 

deu em África. Para esta questão específica, há explicação no site onde a imagem 

foi retirada. Por se tratar de uma produção visual cujo autor é norte americano, ele 

                                            
28 Há um texto sobre a imagem que pode ser encontrado no blog 
https://ockhamsbeard.wordpress.com/2009/05/06/evolution-of-man-and-woman/ e em livre 
tradução apresento um fragmento do mesmo: “Encontrei esta linda obra de arte ilustrando a 
evolução do homem e da mulher pelo artista de Calgary, Tom Rhodes , em seu blog, “Plan to 
Fail”. Em seu post, ele explica que foi um projeto para sua aula de ilustração de figuras, onde 
ele teve liberdade para escolher seu assunto. Ele escolheu a evolução. Mas, em vez de sair 
correndo e desenhar híbridos meio macacos, ele correu para o departamento de Arqueologia 
da Universidade de Calgary para buscar o conselho de especialistas, principalmente a Dra. 
Anne Katzenberg. O resultado é mais cartunesco do que a maioria das ilustrações científicas, 
mas acho que faz um trabalho atraente ao representar as mudanças que ocorreram nos últimos 
milhões e meio de anos ímpares desde o Homo habilis .Minha única preocupação é a notável 
mudança da pele escura para a clara ao longo da peça. Rhodes justifica isso apelando para o 
fato de que nossos ancestrais tendiam a migrar para o norte, com um clareamento 
correspondente da pele. No entanto, é provável que os primeiros Homo sapiens tivessem pele 
escura, pois exigiam pigmentação da pele para protegê-los da radiação ultravioleta na 
ausência do cabelo que cobria seus antepassados.Mas ei, isso não é uma ilustração científica, 
é uma ilustração de algo científico”. 



95 
 

 

quis retratar seus antepassados, que seriam brancos. Fica aqui mais uma dúvida: 

será que o autor da imagem não conseguiu perceber que seus antepassados 

brancos possuíam antepassados negros? 

Ainda faço uma provocação: procure no Google Imagens o termo 

“evolutionofman”29 ou “evolução do homem” e veja quantas são as ilustrações que 

mostram a linha evolutiva com seres que não sejam explicitamente representados 

no gênero masculino. Procure então pelo termo “evolutionofhumans” e perceba que 

a busca apresenta praticamente os mesmos resultados. Se quiser comparar, busque 

por “evolutionofwoman” e tenha a certeza da aplicação de estereótipos de gênero.  

Se homem é utilizado para ser humano, por que as mulheres só aparecem 

quando especificado o gênero? Não deveriam aparecer nas buscas por “homem” 

também? Esse é um exercício que nos mostra por imagens que o termo “homem” 

para designar “humanidade” está enviesado na construção de estereótipos do 

gênero masculino, e que invisibiliza imagens do gênero feminino. E, além da 

invisibilidade, destaco também a questão da construção imagética de estereótipos 

que reforçam uma “dominação” masculina sobre os corpos femininos.  

Há ainda outro ponto a se destacar: a binaridade de gênero, onde: 

No binarismo das categorias homem/mulher, uma construção sócio 
históricaandrocêntrica produziu o primeiro termo carregado de positividade 
eedificou seu significado a partir de um procedimento de desqualificação 
dosegundo termo, produzindo uma hierarquia entre eles. Assim, sobre 
essadesqualificação erige-se uma suposta inferioridade e objetificação da 
mulher (Pinafi et al., 2011, p. 273) 

Leigos, ao não saberem designar adequadamente os seres humanos do 

passado, ou quando querem se remeter às pessoas que viveram em um passado 

longínquo costumam se referir a estas pessoas como “homens das cavernas”30, 

expressão que se popularizou especialmente pelas mídias. Se havia os “homens 

das cavernas” onde estavam as “mulheres das cavernas”? Estariam elas sendo 

arrastadas pelos cabelos? 

                                            
29 Foram realizadas pesquisas tanto em português quanto em inglês. Na língua inglesa houve 
uma maior abrangência de resultados. Busca realizada no Google no dia 13 de abril de 2023. 
30Essa afirmação se baseia também em minhas vivências empíricas, nos trabalhos que realizei com 
comunidades e em escolas. A expressão “homem das cavernas” é muito utilizada por pessoas de 
diferentes faixas etárias quando querem fazer referência às pessoas do passado. 



96 
 

 

A falta de representação feminina também está no campo dos estudos 

científicos, e já foi abordada por diferentes pesquisadoras e pesquisadores ao longo 

do tempo (Mead; Métraux, 1957; Chambers, 1983; Fort; Varney, 1989; Meiset al, 

1993; Reznik et al, 2017). Nestas pesquisas ficou evidente que a construção da ideia 

do cientista se centra na figura masculina.  

A própria construção da objetividade da ciência, e de quem é apto a fazê-la, 

afastou as mulheres desse cenário, pois estava associada a “uma definição que 

serve simultaneamente para demarcar masculino de feminino, ciência de não ciência 

e, até mesmo, boa ciência de má ciência” (Citeli, 2000, p. 68) E ainda, pensando em 

termos da construção das imagens das pessoas no passado:  

Os discursos da ciência moderna performatizam estruturas hierárquicas, 
produzem a mulher como o outro sujeito masculino, esse discurso está 
presente nas reconstruções históricas dos modos de vida em sociedade dos 
homens e mulheres da pré história em que é propagada uma única identidade 
(Oliveira e Heerdt, 2021, p. 78) 

Partindo da reflexão acima, faço o convite para analisarmos a figura 4, 

abaixo: 

 

Figura 4: Capa do livro “La especie elegida” 

 



97 
 

 

Fonte:https://www.amazon.com.br/especie-elegida-marcha-evoluci%C3%B3n- umana/dp/8484604632 

Acesso: 26 abr. 2022. 

 

 A ideia aqui não é tecer uma análise da obra dos autores, mas observar a 

representação imagética da espécie eleita, ou da grande marcha da evolução 

humana.  Temos um ser humano do sexo masculino, lascando uma pedra, o que 

reforça a ideia de que, segundo Schiebinger (2001, p.258) “trazer para o lar os 

animais selvagens abatidos tornou-se o "comportamento do senhor" da espécie 

humana. O homem, ativa e agressivamente, impulsionou para frente à evolução; [...] 

as mulheres pré-históricas foram transformadas em criadas invisíveis para os 

homens” 

 Veja bem, falam-se de homens ativos, de homens provedores e estes 

homens, quando representados imageticamente, costumam também ser brancos 

(Figura 5): 

 

Figura 5: Ilustração de um passado androcêntrico e branco 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: MATIC, 2024, p. 344 

 



98 
 

 

A falta de representação de mulheres tanto na ciência, quanto na construção 

do conhecimento sobre o passado, proporciona uma contínua afirmação do gênero 

masculino enquanto figura preponderante dos feitos históricos, das realizações e 

inovações, das invenções, de todo o protagonismo, dominando o imagético tanto do 

senso comum como até mesmo da universalização utilizada no dito objetivismo 

científico.  

 De acordo com Marylène Patou-Mathis (2022, p. 19): “Até meados do século 

XX, quadros, esculturas, livros, ilustrações em revistas e em manuais escolares 

criam um imaginário coletivo e nos passam uma única mensagem: pré-história é 

coisa de homem!” 

E, segundo as autoras Jucilane Santos e Mirleide Lopes (2017): 

O ser humano tem um fascínio enorme por representação. Nós nos 
reconhecemos nos símbolos, e seus respectivos signos, que nos são 
apresentados. Assim como, internalizamos, mesmo que de forma tácita, o 
significado da ausência de determinadas representações. Neste sentido, 
precisamos problematizar essas ausências e reclamar ações afirmativas que 
as tornem menos expressivas (Santos; Lopes, 2017, p. 63) 

Então sim, nós na arqueologia também deveríamos ter comprometimento na 

construção do conhecimento a partir do momento que somos responsáveis pelas 

ausências, presenças e representações das pessoas e também porque somos nós, 

pesquisadores que definimos nossos objetos de pesquisa. Você já parou para se 

questionar se suas pesquisas são ou não inclusivas?  

 

3.2 A divisão sexista do trabalho 

 

Às mulheres cabiam os cuidados com os filhos e as atividades artesanais, 
como a olaria e a tecelagem. Os homens responsabilizavam-se pelo 
trabalho do campo, pela pesca, caça, pastorícia e pela proteção de todos os 
bens do aldeamento (Cirne; Henriques, 2012, p. 20) 

A relação entre gênero e sexo é objeto de estudo em diversas disciplinas 

sendo palavra “gênero” é usada para expressar construções sociais relacionadas ao 

masculino e ao feminino, enquanto “sexo” se refere a diferenças biológicas. 

Historicamente, o género foi considerado um reflexo direto do sexo: dois 

sexos, dois géneros. No entanto, reconhece-se agora que muitas sociedades 



99 
 

 

reconheceram outros gêneros para além desta dicotomia. Na arqueologia, esforços 

foram feitos para identificar arqueologicamente esses outros gêneros (Romero, 

2019). A infância, por exemplo, pode ser estudada como o período em que as 

pessoas assimilam os papéis de gênero que lhes correspondem, bem como as 

ações e atitudes que definem esses papéis.  

Adianto que, nesse momento continuarei abordando a binaridade de gênero, 

mas, mais adiante, entraremos nas discussões que descortinam gêneros para além 

dos sexos. 

Vamos primeiro refletir sobre as construções que se deram no âmbito das 

possíveis divisões sexuais do trabalho e a atribuição de distinções que inferiorizam 

as pessoas do gênero feminino para, posteriormente refletir acerca das outras 

possibilidades de gêneros. 

A desvalorização feminina elaborada por deterministas biológicos estrutura 
diferenças naturais, nas quais o macho/homem é colocado em uma posição 
inerentemente superior a fêmea/mulher subalterna; que apesar de ocupar um 
status inferior e desvalorizado, se dá por satisfeita por poder usufruir da 
proteção e da valorização dos prazeres maternos. Há de fato diferenças 
biológicas, mas, estas recebem peso e significado conforme os valores de uma 
determinada cultura. (Oliveira; Heerdt, 2021, p. 72) 

Acredito que nesse ponto da leitura deste trabalho você já tenha começado a 

entender que as construções de conhecimento que fazemos no âmbito da 

arqueologia não se distanciam das construções científicas como um todo. Fica claro 

que reproduzimos padrões preestabelecidos que foram determinados por base nos 

discursos médicos e socioculturais. 

O preconceito de gênero é tão solidificado enquanto desvalorização do 

feminino que temos corroborado na obra de Charles Darwin que as diferenças entre 

machos e fêmeas de diferentes espécies se apresentavam nos tributos de que 

machos eram competidores, ativos, agressivos e as fêmeas passivas e recatadas. 

(Schiebinger, 2001). 

E ainda, Segundo Topinerd apud Pathou-Mathis (2022, p. 51-52) as 

atribuições sociais destinadas aos homens eram tão superiores que acarretavam 

superioridade cerebral (ou a superioridade cerebral acarretava a atribuição de 

tarefas mais complexas?), tire suas próprias conclusões: 



100 
 

 

A diferença de peso do cérebro de um sexo ao outro se deve 
incontestavelmente à natureza das diferentes ocupações que cabem a cada 
um na associação do homem e da mulher conforme entendida pelas nações 
civilizadas. Na época pré-histórica, e entre os selvagens modernos, em que a 
mulher divide o trabalho duro com o homem, essa diferença existe ou é menor. 
[...] O homem que luta por dois ou mais na batalha pela vida, que tem todas as 
responsabilidades e as preocupações com o amanhã, que está 
constantemente ativo em relação aos meios, circunstâncias e individualidades 
rivais e antropocêntricas, precisa de mais cérebro que a mulher, que ele 
precisa proteger e alimentar, do que a mulher sedentária que cuida das tarefas 
domésticas cujo papel é criar os filhos, amar e ser passiva. 
(TopinerdapudPathou-Mathis 2022, p. 51-52) 

Sendo assim, mediante o exposto até aqui, não seria surpreendente entender 

que o machismo e o preconceito de gênero fossem tão arraigados na produção 

científica, tendo em vista que todos os discursos convergem para o mesmo 

entendimento: a inferioridade do sexo feminino. Interessante ainda é observar que o 

trabalho de “cuidar dos filhos” era (e ainda é) visto como uma ação simples e nada 

complexa. 

A misoginia nos discursos arqueológicos sobre a história pré-colonial, quando 

tratamos da história das pessoas antes da invasão europeia na América ou da pré-

história em outros contextos, como os da Europa, é caracterizada por meio da 

divisão sexual do trabalho, como o papel da mulher foi julgado inferior.  

Desse modo, os papéis atribuídos às mulheres, que são aqueles vinculados à 

procriação, à coleta de frutos e às atividades de subsistência, foram entendidos 

como ações sem tanto prestígio para a sobrevivência, e atividades secundárias 

(Thomas, 1983; Russell, 1991). 

Nesse sentido temos o modelo “Man the Hunter", que é uma teoria 

antropológica proposta na década de 1960 e que sugere uma explicação para a 

evolução social e comportamental dos seres humanos, enfatizando o papel dos 

homens, na sociedade ancestral, como caçadores. 

[…] a obra mais influente foi o livro Man thehunter, editado por Richard Lee 
&IrvenDeVore (1968), resultante de uma conferência homônima, cujo trabalho 
abarca um extenso escopo etnográfico, propondo um modelo forrageiro 
generalizado. Tal modelo encontrou sua sintetização no conceito de “sociedade 
afluente original”, de Marshall Sahlins (2007), e representou o estabelecimento 
de um paradigma nos estudos antropológicos de sociedades caçadoras-
coletoras (Dias 2003). Daquele compêndio de artigos, se destacam o capítulo 
“The evolutionofhunting” (Washburn& Lancaster 1968) e também “Hunting: 
anintegratingbiobehavior system and its evolutionaryimportance” (Laughlin 
1968) como subsídios clássicos utilizados para elaboração do que ficou 



101 
 

 

conhecido como a perspectiva man-the-hunter (“homem, o caçador”). (Vieira, 
2021b, p. 97) 

A ideia do homem caçador estava diretamente relacionada à natureza do 

homem que “[...] herdados de nossos ancestrais antigos refletiam os ideais e valores 

da moderna sociedade ocidental — como machos dominantes trazendo o bacon 

para as fêmeas subordinadas dentro de grupos familiares ligados por pares31.” 

(Sussman, 1999, p. 457). 

Nesse modelo, pesquisadores homens como Laughlin (1968) e Lancaster 

(1968), trataram de um conjunto de pressupostos sobre as atividades e as 

capacidades de mulheres e homens, por meio de uma hierarquia sexual e com o uso 

de estereótipos de gênero contemporâneo. A biologia esteve sempre à disposição 

destes homens para embasar narrativas de superioridade masculina e ainda: 

Afirmar a unidade biológica da humanidade é afirmar a importância 
do modo de vida caçador. É afirmar que, por mais que as condições 
e costumes possam ter variado localmente, as principais pressões de 
seleção que forjaram as espécies foram as mesmas. A biologia, 
psicologia e costumes que nos separam dos macacos — tudo isso 
devemos aos caçadores do passado. E… para aqueles que 
entenderiam a origem e a natureza do comportamento humano, não 
há escolha a não ser tentar entender o "Homem, o Caçador"32 
(Washburn; Avis, 1968, p. 303) 

Esses postulados foram popularizados no meio acadêmico, trazendo 

influências para as interpretações e inferências nos contextos arqueológicos 

(Conkey; Janet, 1984; Otaviano; Castro; Nogueira, 2021; Pathou-Mathis, 2022).  

De acordo com essa teoria, os homens da dita “pré-história” eram os 

principais provedores de alimentos para suas comunidades, enquanto as mulheres 

desempenhavam papéis mais voltados para atividades como coleta de vegetais e 

cuidado das crianças.  

                                            
31 Original em inglês: In the theory of man the hunter, those behaviors and aspects of human nature 
assumed to bein herited from our ancient ancestors reflected the Ideal sand values of modern 
Western society—such as dominant males bringing home the bacon tosubordinatefemaleswithinpair-
bonded family groups.  
32 Original em inglês: To assert the biological unity of mankind is to affirm the importance of the 
hunting way of life. It is to claim that, however much conditions and customs may have varied locally, 
the main selection pressures that forged the species were the same. The biology, psychology, and 
customs that separate us from the apes—all these we owe to the hunters of time past. And for those 
who would understand the origin and nature of human behavior, there is no choice but to try to 
understand “Man the Hunter.” 
 



102 
 

 

A ênfase na caça teria moldado não apenas as estruturas sociais, mas 

também teria influenciado aspectos culturais e cognitivos dos seres humanos. Ou 

seja, a capacidade dos homens de caçar grandes animais teria sido fundamental 

para a sobrevivência da espécie humana e teria moldado muitos aspectos das 

sociedades e das culturas humanas, incluindo aí a divisão de trabalho por gênero. 

(Laughlin, 1968; Lancaster, 1968) 

Entretanto, muitas críticas foram tecidas em torno da simplificação dessas 

interpretações, onde eram ignorados os papéis das mulheres na obtenção de 

alimentos, na economia de subsistência, além de reforçar estereótipos de gênero 

(Vieira, 2021). 

E convém destacar que, ainda hoje, a forma como o gênero é vivido induz 

que ele seja natural e universal, segundo Mary Weismantel (2013, p. 322): “[...] a 

forma como o gênero é experienciado hoje é homogeneizada, feita parecer um dado 

natural, e projetada num passado atemporal de homens e mulheres que vivem a 

vida conforme exigido pelas capacidades genéticas e imperativos reprodutivos 

considerados universais”33 

Não precisamos ir muito longe também para compreender como são grandes 

os esforços para situar as mulheres em categorias marginalizadas perante a 

sociedade, subjugando-as e as subordinando em nome de uma dita condição 

natural.  

Lembre-se que, na primeira metade do século XX, a antropóloga Margaret 

Mead, ao estudar o determinismo geográfico em três diferentes grupos étnicos na 

região da Nova Guiné, identificou que na verdade os comportamentos sociais entre 

estes grupos eram muito diferentes, incidindo questões relativas ao temperamento, 

onde os papéis de gênero eram distintos e inclusive diferentes dos que eram 

praticados no dito “mundo ocidental”.  

                                            
33 Original em inglês: The way gender is experienced today is homogenized, made to seem a natural 
given, and projected back into a timeless past of men and women living life as demanded by genetic 
capacities and reproductive imperatives deemed to be universal 



103 
 

 

Também no Brasil, as interpretações do registro arqueológico sob o estigma 

da divisão sexual do trabalho marcada pelo gênero/sexo endossaram a 

normalização da dominação masculina, 

As “origens”, tema nobre dentro da Arqueologia Brasileira, especificamente a origem 
da divisão sexual do trabalho, foi incorporada nas interpretações sobre o passado, 
considerando as origens da desigualdade de gênero e o paradigma da 
universalidade da dominação masculina (visto a partir de uma perspectiva sexual 
binária): caçadores, homens; coletoras e ceramistas mulheres etc. (Furquim; 
Jácome, 2019, n.p.)  

 

Na Serra da Capivara, por exemplo, houve um episódio onde, ao identificar 

um esqueleto em uma escavação, atribuiu-se o sexo feminino a ele, pois não era 

robusto. Posteriormente, ao analisarem o enxoval funerário, entenderam que se 

tratava de um indivíduo masculino, pois com ele estavam duas pontas de flecha. 

(Abujamra, 2023, p. 72)34 

Existem diferentes perspectivas para analisar essa situação, mas levanto 

duas: a atribuição instantânea do sexo masculino devido à presença de um 

instrumento de caça (no caso a ponta de flecha), situação que se dá por uma 

perpetuação desse imaginário do “manthe Hunter” e a questão do esqueleto ser 

feminino, por não ser robusto, em sincrônia com os discursos biológicos. 

A ideologia sexista perdura até hoje, mas começa a ser denunciada e 

combatida, como já vimos, nos movimentos feministas. Na arqueologia, as críticas 

se iniciam no final da década de 1960. 

 

3.3 Da arqueologia de gênero à arqueologia feminista 

 

A arqueologia de gênero tem suas origens associadas à “segunda onda 

feminista”, muito evidente na década 1960, e, nessa mesma década algumas 

arqueólogas da Escandinávia começaram a demonstram em seus trabalhos o papel 

                                            
34É interessante destacar nessa passagem uma observação sobre a questão da robustez dos corpos. 
Há um “entendimento” de que corpos mais robustos seriam de machos. Além disso, o esqueleto por 
possuir uma ponta de flecha foi interpretado como “masculino”. “[...] as mulheres são relegadas às 
funções reprodutivas, maternas e domésticas, como subalternas, e os homens são valorizados em 
funções “nobres”: caça, pesca, talha de ferramentas e de armas.” (Pathou-Mathis 2022, p. 20) 



104 
 

 

ativo das mulheres na pré-história, trabalhando exclusivamente com “o universo 

feminino” (SENE, 2017, p. 163). 

Na década de 1970, na Noruega, as pesquisas da professora e arqueóloga 

Liv Dommasnes, do University Museum de Bergen, sobre a Idade do Ferro se 

voltaram para as questões sociais e a divisão sexual do trabalho e, em 1979 foi 

realizado, também na Noruega, o colóquio “Todos eles eram homens?” promovido 

pela associação Norwegian Archaeological (Pathou-Mathis 2022, p. 108). 

Posteriormente, na década 1980, os trabalhos de Margaret Conkey, Joan M. 

Gero e Janet Spector se tornaram uma referência para a arqueologia de gênero e é 

nesse momento que se considera o início das pesquisas de gênero dentro da 

arqueologia, com a comunicação “EngenderingArchaeology”, organizada por 

Margaret Conkey e Joan Gero em 1998 (Wylie, 1997). 

Nesse sentido, foram feitas denúncias, por parte dessas pesquisadoras 

quanto a escassez de mulheres arqueólogas em campo e em laboratório, quanto ao 

sistema de representação da imagem do arqueólogo enquanto viril, e também sobre 

as pesquisas que se orientavam para pressupostos embasados na divisão do 

trabalho onde “[...] as supostas atividades de valor (produção de ferramentas e de 

armas, caça e guerra) são atribuídas aos homens” (Pathou-Mathis 2022, p. 109). 

Dessa maneira foi-se formando um movimento dentro da arqueologia, 

inspirado pelas críticas desenvolvidas no feminismo, que questionava (e ainda 

questiona) a subcategorização das mulheres. 

Por exemplo, a filósofa da arqueologia, Alison Wylie ainda na década de 1990 

destacou em seu trabalho “The Engendering of Archaeology: Refiguring Feminist 

Science Studies” o apagamento das mulheres e do gênero na pesquisa 

arqueológica, destacando como a escolha dos problemas de pesquisa, dos locais e 

dos períodos muitas vezes ignorava os papéis cruciais desempenhados pelas 

mulheres. 

Nesse sentido, Wylie (1997) apresentou, por meio de dados arquivísticos, 

arqueológicos e etnográficos que as mulheres tiveram desempenho de ações 

significativas, mas que foram pouco teorizadas ou até mesmo apagadas. Nesse 



105 
 

 

caminho ela mostrou a necessidade de se considerar as dinâmicas de gênero para a 

formulação de explicações do contexto arqueológico. 

Em um primeiro momento, as pesquisas de gênero na arqueologia se tornam 

um método investigativo visando se aprofundar nos papéis desempenhados por 

mulheres e homens no registro arqueológico do passado, tentando entender como 

mulheres contribuíram em seus grupos, e como eram as interações sociais, 

criticando fortemente a atribuição de papéis com base em características sexuais 

biológicas diretamente relacionadas aos estereótipos de gênero. 

Segundo a arqueóloga Sara Nelson (2008): 

[...] Arqueologia de Gênero surgiu como uma forma de equilibrar o interesse 
arqueológico para homens e mulheres ao prestar a mesma atenção às 
atividades femininas e às masculinas, para demonstrar que o papel das 
mulheres não é idêntico em todas as culturas e que, portanto, suas ações 
são de interesse para os estudos comparativos e para ajudar a converter a 
arqueologia em uma disciplina que se ocupa das pessoas e não somente 
dos artefatos. (Nelson, 2008, 62)35. 

 

E, de acordo com Danusa Vieira (2021b) as pesquisas logo no início do 

desenvolvimento da arqueologia de gênero: 

[…] continham uma postura crítica ao sexismo e ao androcentrismo na 
arqueologia comumente se limitavam a apontar o apagamento das 
mulheres no registro arqueológico, denunciando que o sujeito arqueológico 
(supostamente) “neutro” se tratava de um homem adulto capaz. (Vieira, 
2021b, p. 96) 

Entretanto, longe de estarmos em um nível onde já não mais se faz 

necessária a crítica ao androcentrismo e o apagamento das mulheres, por mais que 

já tenhamos testemunhado mais de quatro décadas de estudos na temática, me 

parece que a pauta ainda deve ser lembrada a todo o momento, sob o risco do 

machismo predominar nas interpretações arqueológicas.  

                                            
35 Original em espanhol: La arqueología de género surgió como una forma de equilibrar el 
interés arqueológico hacia hombres y mujeres al prestar la misma atención a las actividades 
femeninas que a las masculinas, para demostrar que el papel de las mujeres no es idéntico en 
todas las culturas y que, por tanto, sus acciones resultan de interés para los estudios 
comparativos y para ayudar a convertir a la arqueología en una disciplina que se ocupa de las 
personas y no solo de los artefactos 



106 
 

 

O que não dá para deixar de notar também é que, primeiro na Europa e 

posteriormente nos Estados Unidos da América, a arqueologia de gênero surge no 

norte global. As perspectivas europeias e anglo-saxãs influenciaram pungentemente 

as formas de olhar para o registro arqueológico para além de suas fronteiras. 

Sob esse aspecto, Laura Furquim e Camila Jácome (2019) tecem o que 

segue:  

No Brasil, colonialismo, racismo e sexismo são bases de estruturação da 
sociedade e das classes dominantes, incluindo a classe intelectual e produtora 
de conhecimento. Conceitos europeus e norte-americanos foram transpostos 
para as interpretações acerca das populações nativas e tradicionais (quilombolas, 
ribeirinhos, entre outros), o que resultou no apagamento de devires êmicos em 
relação às construções de gênero e pessoa. As classificações e periodizações 
desenvolvidas para explicar a história das Américas se basearam igualmente em 
parâmetros civilizatórios estrangeiros, resultando na inviabilização étnica dos 
povos indígenas e africanos na Arqueologia feita sobre períodos anteriores e 
posteriores à invasão europeia. Termos como “caçadores-coletores”, “Neolítico”, 
“ceramistas”, “Formativo”, entre outros, vem sendo rediscutidos e substituídos, 
entre outras razões, por não representarem o modus operandi de sociedades 
nativas da América. Um processo semelhante começa a ocorrer em relação às 
categorias de gênero. A Arqueologia Brasileira foi constituída sob o paradigma da 
neutralidade, da construção de fatos inequívocos e da objetividade científica. 
Neste contexto, nossa produção teria um caráter majoritariamente quantitativo e, 
muitas vezes, explanatório, uma vez que em um país continental como o Brasil, o 
acúmulo de dados produzidos ainda seria pequeno. Em função deste modelo de 
uma arqueologia neutra, somado à necessidade de pesquisa em contextos e 
sítios ainda desconhecidos e de um cientificismo voltados para a produção de 
dados numéricos (sítios, escavações, quantitativo de material arqueológico, 
datações, etc.) a Arqueologia Brasileira se negou, por muito tempo, a incorporar a 
teoria de gênero, as críticas feministas e queer, como parte de uma agenda de 
pesquisas. (Furquim; Jácome, 2019 p.258-259)  

Ainda é salutar destacar que os primeiros trabalhos realizados no Brasil, sob 

a perspectiva do gênero, estavam voltados para a questão do dimorfismo sexual, 

correlacionando diretamente gênero e sexo e muito ancoradas na teoria 

evolucionista (Furquim; Jácome, 2019, n.p.)  

Nesse sentido, falar de uma arqueologia de gênero não necessariamente 

pressupõe o desenvolvimento de uma arqueologia feminista, segundo Camila 

Moraes Witchers (2018):  

[…] embora um número crescente de artigos esteja usando a categoria de 
gênero, é um desafio entender as reciprocidades e as diferenças entre um 
enfoque arqueológico que aborda homens e mulheres em uma estrutura 
conceitual que perpetua os estereótipos e papéis de gênero típicos do 
imaginário tradicional, de uma abordagem que faz esse movimento 
considerando uma crítica feminista da ciência, e também uma abordagem 
interseccional. Nesse sentido, o diálogo com a teoria queer e com as 
abordagens descoloniais pode ser estimulante (Moraes WItchers, 2018, p. 
211).  



107 
 

 

Considero relevante frisar que até esse ponto estamos ainda trabalhando com 

a binaridade de gênero, ou seja, considerando que os gêneros são dois e que estão 

associados às genitálias. Entretanto, ainda na década de 1980 a historiadora norte-

americana Joan Scott publica o artigo “Gênero: uma categoria útil para análise 

histórica” (Scott, 1986). Neste trabalho a autora discute as abordagens teóricas 

sobre o que se entende por gênero e, em seguida, apresenta sua própria definição 

de gênero. 

Para Scott, o gênero baseia-se nas diferenças percebidas entre os sexos e 

também é uma maneira de sinalizar desigualdades de poder, defendendo a 

necessidade de desconstrução da oposição binária entre masculino e feminino, da 

polarização do gênero. (Sene, 2017, p. 163). 

Na década de 1990, a influência sobre o gênero na disciplina arqueológica 

estava mudando para o feminismo da 'terceira onda', decorrente de 

desenvolvimentos teóricos no pós-estruturalismo e no pós-colonialismo. Desse 

modo, baseando-se na terceira onda do feminismo, passa a ser rejeitada a ideia de 

que as vivências das pessoas podem ser reduzidas a uma experiência comum, a 

uma medida em comum (que seria o essencialismo) e a partir daí passa-se a dar 

evidência às diferenças, dessa maneira essa arqueologia de gênero manteve uma 

abordagem construcionista social (Gilchrist, 2009, p.3-4). 

Nesse sentido podemos perceber que inicialmente a arqueologia de gênero, 

por mais que tratasse de evidenciar as mulheres no registro arqueológico, acabava 

por reforçar os binarismos, sem problematizar de maneira mais marcada as 

perspectivas que a categoria gênero poderia abarcar como a possibilidade, por 

exemplo, de inclusão de outros gêneros assim como analisar a construção das 

feminilidades e das masculinidades.  

A questão relativa à atribuição do gênero necessariamente em virtude do 

sexo foi apresentada em alguns trabalhos considerados de arqueologia de gênero, 

mas que, não necessariamente, problematizaram as questões da utilização da 

categoria gênero (Meggers; Evans, 1957; Pessis, 1995; Pessis; Martin, 2005). 



108 
 

 

Diferentemente do que acontece atualmente no patriarcado da sociedade 

burguesa, alguns grupos indígenas compartilham o cuidado das crianças, a atenção 

e a paternidade. No patriarcado a mulher deve provar ao homem que ele é o pai da 

criança, a mulher deve manter relação somente com um único homem, para garantir 

a herança (seja genética, seja monetária), a linhagem daquele homem progenitor. 

Por outro lado, os Awá, por exemplo, grupo indígena de caçadores-coletores 

no estado do Maranhão, opera sob a lógica da paternidade múltipla, ou seja, quanto 

mais esperma a mulher receber, mais pais a criança gerada terá.  

Nessa lógica dos Awá, quanto mais pais mais pessoas serão responsáveis 

pela atenção dessas crianças, essa "paternidade partível” também já foi registrada 

em outras sociedades na região amazônica (Forline, 1997; Viveiros de Castro, 1992; 

Erikson, 2002; Rival, 2007; Shapiro, 2009; Hernando, Coelho, 2013) 

Partindo dessa outra perspectiva de entender sobre o cuidado de crianças, a 

descrição apresentada abaixo passa a não fazer tanto sentido quando mudamos 

nosso olhar: 

Tendo os homens que garantir a proteção da comunidade corresponderá às 
mulheres destinar uma parte maior de seu tempo ao fornecimento desse 
apoio. A exigência do cuidado das crianças assumido pelas mulheres 
originará uma especialização na divisão do trabalho por gênero (Pessis; 
Martin, 2005, p. 21) 

Ou seja, a interpretação arqueológica de sociedades nativas do Brasil deveria 

minimamente seguir prerrogativas que não anulassem diferentes modos de ser e 

viver no mundo que não estão em consonância com a perspectiva de que mulheres 

são as únicas responsáveis pelo maternar e cuidar.  

E ainda, devemos sempre nos alertar que “A dominação das mulheres seria 

mais recente e consecutiva à instauração do sistema patriarcal, às vezes 

estabelecido pela violência, sobretudo pela tomada de poder pelos homens sobre o 

corpo das mulheres” (Pathou-Mathis 2022, p.28). 

Logo, a situação subjugada da condição da mulher não é algo universal, 

assim como o patriarcado também não é algo natural. Desse modo, cabe às 

pessoas que trabalham com arqueologia, atentar-se à reprodução de noções que 



109 
 

 

mantém e cristalizam ideias de submissão e sujeição do corpo da mulher. Por isso a 

arqueologia de gênero nem sempre pode ser entendida como um instrumento crítico 

de produção do conhecimento, pois podemos nos deparar com a reprodução de 

estereótipos sob a premissa de destacar o papel das mulheres. 

Nesse sentido, segundo Denise Schann, a arqueologia de gênero é 

representada pela investigação voltada para a identificação de gênero no passado 

trazendo a questão da visibilidade feminina, já a arqueologia feminista, por outro 

lado, está representada principalmente por abordagens teóricas destinadas a criticar 

a abordagem científica ocidental, situando o gênero no feminismo (Schann, 2018, p. 

126). 

Segundo Sara Nelson (2008): 

A relação entre gênero e sexo foi emprestada de outras ciências 
sociais. “Gênero” foi a palavra escolhida para expressar as 
construções sociais masculinas e femininas, e “sexo” foi a palavra 
utilizada para determinar suas diferenças biológicas. Considerou-se, 
portanto, que o género era um reflexo do sexo: dois sexos, dois 
géneros. No entanto, a constatação de que muitas sociedades 
reconhecem outros gêneros tornou-se comum. As tentativas de 
identificar arqueologicamente esses outros gêneros se multiplicaram, 
especialmente na América, onde “dois espíritos” são conhecidos 
etnograficamente. Outros novos canais para o gênero na arqueologia 
são a arqueologia da infância, a arqueologia da sexualidade e a 
abordagem do corpo. Nem todo o trabalho realizado nestas áreas é 
arqueologia de género, mas grande parte está relacionado com ela. 
A infância pode ser estudada como o período em que o ser humano 
assimila o papel de gênero que lhe corresponde e as ações e 
atitudes que o definem. A sexualidade também fornece restos 
materiais ao arqueólogo. O corpo humano é sexual, por isso a 
sexualidade desempenha frequentemente um papel na compreensão 
do gênero, especialmente porque as restrições sexuais aplicadas a 
homens e mulheres são muitas vezes diferentes36. (Nelson, 2008, 
65) 

                                            
36 Original em espanhol: La relación entre el género y el sexo se tomó prestada de otras ciencias 
sociales. «Género» era la palabra escogida para expresar las construcciones sociales masculinas y 
femeninas, y «sexo» la empleada para determinar sus diferencias biológicas. Se consideró, por tanto, 
que el género era unreflejodel sexo: dos sexos, dos géneros. Sin embargo, La constatación de que 
muchas sociedades han reconocido otros géneros se ha convertido enun lugar común. Los intentos 
por identificar arqueológicamente estos otros géneros se han multiplicado, especialmente en América, 
donde etnográficamente se conocen «dos espíritus». Otrosnuevoscanaleshaciael género 
enlaarqueologíasonlaarqueología de lainfancia, laarqueología de lasexualidad y el enfoque corporal. 
No todo eltrabajo que se realiza enestos campos es arqueología de género, pero buena parte 
delmismo está relacionado conella. La infanciapuedeestudiarse como elperiodoenel que los seres 
humanos asimilanel papel de género que les corresponde y lasacciones y actitudes que 
definenelmismo. La sexualidadtambiénle proporciona restos materiales al arqueólogo. El cuerpo 
humano es sexuado, por lo que lasexualidad a menudo desempeñaun papel em lacomprensióndel 
género, especialmente por el hecho de que frecuentemente lãs restricciones sexuales aplicadas a los 
hombres y a lãs mujeres son distintas. 



110 
 

 

Mediante o exposto, podemos entender que a arqueologia de gênero vai 

trabalhar com as representações e análises do gênero nos materiais arqueológicos, 

esses gêneros fazem parte não somente do mundo feminino, mas englobam 

crianças, homens, pessoas mais velhas, sem necessariamente tecer críticas quanto 

às reproduções de modos de viver do presente para interpretações do passado. 

Uma arqueologia de gênero crítica, baseada nas reflexões feministas vai 

ainda questionar as hierarquias de poder e estereótipos, levantando questões como 

os papéis sociais e a divisão do trabalho, além de evidenciar outras pessoas que 

não somente os homens adultos. 

Para uma melhor visualização quanto às convergências e divergências que 

as arqueologias de gênero e feminista possuem há um artigo muito elucidativo da 

arqueóloga Dhara Rodrigues Lima, intitulado “Gênero e Arqueologia Feminista: 

Termos de Diferença e Termos que Aproximam” (Lima, 2020) que pormenoriza a 

questão da arqueologia de gênero inicial não se ater à um debate político até a 

politização da produção científica, que se aproxima mais com os debates do 

feminismo. 

Incorporando os debates do campo do feminismo, a arqueologia feminista vê 

a importância do contexto em que a pesquisa foi realizada (sendo consideradas e 

analisadas a produção mediante a época, por qual pessoa, instituição, a raça) 

partindo do pressuposto de que as interpretações sobre o passado (e não apenas 

sobre o passado) não são fixas e podem ser influenciadas por diferentes 

perspectivas. Também são interpeladas as desigualdades no campo arqueológico e 

as próprias estruturas institucionais. 

E ainda, questiona-se a binaridade de gênero, a atribuição de gênero 

estritamente relacionada aos órgãos sexuais e a heterossexualidade compulsória.  

 

3.4 Uma história que ouvi contar 

 



111 
 

 

Agora relatarei uma história pessoal, que decidi colocá-la aqui pois é muito 

pertinente para exemplificar como pensamos e interpretamos nossas fontes 

arqueológicas sob uma perspectiva ainda muito embasada nas genitálias. 

Ouvi essa história quando estava na graduação em Arqueologia e 

Preservação Patrimonial na Universidade Federal do Vale do São Francisco. Uma 

professora relatou que, em meados da década de 1990, um grupo indígena (cuja 

etnia ela não rememorava), foi participar de uma cerimônia festiva no Parque 

Nacional Serra da Capivara. 

Na oportunidade a arqueóloga Niède Guidon, acompanhada de uma equipe 

de profissionais da arqueologia, levou alguns indígenas a sítios arqueológicos do 

Parque. Nesse momento, apreciando os registros rupestres, um deles viu o que na 

arqueologia designamos como antropomorfo, e este estava carregando uma cesta. 

Segundo a interpretação da pessoa indígena, aquele antropomorfo se tratava 

de uma mulher. E eis que surge a consternação das pessoas não indígenas em 

volta: o antropomorfo em questão possuía o que identificamos ou interpretamos 

como um pênis. 

Como poderia um desenho de uma pessoa com um pênis se tratar de uma 

mulher? 

Na ocasião, o relato dessa história serviu mais para a reflexão de que 

pessoas não arqueólogas não seriam capazes de realizar interpretações no âmbito 

da arqueologia, pois era nítido se tratar de um antropomorfo homem (por causa do 

pênis) e não de uma mulher. 

Na época eu problematizei a questão (porém, sem muitos argumentos), no 

ensejo argumentei com o pouco subsídio que tinha, falei das Hijras na Índia, um 

terceiro gênero que não estava associado ao órgão sexual, mas a uma função social 

e cultural (Figura 6). 

 



112 
 

 

Figura 6: Grupo de Hijras em Bangladesh 

 
Fonte: Matic, 2024, p. 347 

 

Meu argumento, sem muita elaboração, foi veementemente descartado.  

Se tiver pênis é homem. Fim. 

Mas não, não é fim, porque se você tem acompanhado a leitura deste 

trabalho até aqui acredito que diversas problematizações já lhe ocorreram. O gênero 

é uma construção social, assim como os órgãos genitais. Na época eu não consegui 

argumentar sobre outras possibilidades de gênero, sobre performatividades sociais 

que extrapolam as genitálias. 

Posteriormente ao que relatei li o texto “O arco e o cesto” do livro “A 

sociedade contra o Estado” (1978) do etnógrafo e antropólogo francês Pierre 

Clastres, que estudou a cultura do grupo Guaiaquilno Paraguai. 

A leitura desse texto me levou de volta à história do antropomorfo com pênis 

que é uma mulher. Na sociedade Guaiaquil há uma oposição entre dois 

objetos/instrumentos: o arco e o cesto. É o objeto que vai caracterizar o sujeito e não 

a genitália. 

Os guaiaqui apreendem essa grande oposição, segundo a qual funciona sua 
sociedade, por meio de um sistema de proibições recíprocas: uma proíbe as 
mulheres de tocarem o arco dos caçadores; outra impede os homens de 
manipularem o cesto. De um modo geral, os utensílios e instrumentos são 
sexualmente neutros, se se pode dizer: o homem e a mulher podem utilizá-los 
indiferentemente; só o arco e o cesto escapam a essa neutralidade. Esse tabu 
sobre o contato físico com as insígnias mais evidentes do sexo oposto permite 



113 
 

 

evitar assim toda transgressão da ordem sócio sexual que regulamenta a vida do 
grupo. (Clastres, 1978, p. 75) 

A regulamentação da vida do grupo se dá pela performance do gênero por 

meio da utilização dos objetos. Nesse aspecto é interessante destacar que entre os 

Guaiaquil há uma fluidez no gênero (ou utilização do cesto) que é chamada de 

panema. Se o homem perde sua habilidade na caça sobre ele lhe recaiu um pané 

(ou má sorte, augúrio), ainda podem ser considerados panemas quando um homem 

se torna viúvo e não se consegue mais se casar ou ainda o homem homessexual 

(sodomita) (Clastres, 1978). 

Para este grupo a performatividade do gênero se dava por meio da utilização 

de arcos (homens) e cestos (mulheres) independentemente do órgão sexual.  

Os sentimentos que cada sexo experimenta com relação ao objeto privilegiado 
do outro são muito diferentes: um caçador não suportaria a vergonha de 
transportar um cesto, ao passo que sua esposa temeria tocar seu arco. É que o 
contato da mulher e do arco é muito mais grave que o do homem e do cesto. 
Se uma mulher pensasse em pegar um arco, ela atrairia, certamente, sobre 
seu proprietário o pané, quer dizer, o azar na caça, o que seria desastroso para 
a economia dos guaiaqui. Quanto ao caçador, o que ele vê e recusa no cesto é 
precisamente a possível ameaça do que ele teme acima de tudo, o pané. Pois, 
quando um homem é vítima dessa verdadeira maldição, sendo incapaz de 
preencher sua função de caçador, perde por isso mesmo a sua própria 
natureza e a sua substância lhe escapa: obrigado a abandonar um arco 
doravante inútil, não lhe resta senão renunciar à sua masculinidade e, trágico e 
resignado, encarrega-se de um cesto. A dura lei dos guaiaqui não lhe deixa 
alternativa. Os homens só existem como caçadores, e eles mantêm a certeza 
da sua maneira de ser preservado o seu arco do contato da mulher. 
Inversamente, se um indivíduo não consegue mais realizar-se como caçador, 
ele deixa ao mesmo tempo de ser um homem: passando do arco para o cesto, 
metaforicamente ele se torna uma mulher. Com efeito, a conjunção do homem 
e do arco não se pode romper sem transformar-se na sua inversa e 
complementar: aquela da mulher e do cesto. (Clastres, 1978, p. 75, 76) 

Muito distante de querer dizer que, aquele grupo que desenhou nos paredões 

de arenito na Serra da Capivara um ser humano com pênis carregando um cesto 

compartilhe os mesmos códigos culturais que os Guaiaquil, a possibilidade de 

entender o gênero para além dos órgãos sexuais descortinou possibilidades 

interpretativas e me ensinou um novo jeito de olhar.  

Abaixo apresento a foto da pintura rupestre relatada (Figura 7 e 8). A imagem 

foi feita pela professora Conceição Lage, especialmente para esta pesquisa: 

 



114 
 

 

Figura 7: Antropomorfo com pênis carregando cesto. Parque Nacional Serra da Capivara 

Fonte: Foto de Maria Conceição Lage, 2023 

 

Figura 8: Em destaque antropomorfo com pênis carregando cesto (setas para o cesto e para o 
pênis). Parque Nacional Serra da Capivara 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

 

Fonte: Adaptado pela autora, 2023 

 

Pensar no gênero além das genitálias é um primeiro exercício para pensar a 

desnaturalização do gênero, até porque o gênero é entendido de diferentes 

maneiras em diferentes sociedades e culturas. 

Nesse sentido, podemos falar da criação do gênero e da criação do sexo: 

Eu não tenho interesse em negar a realidade do sexo ou do dimorfismo 
sexual como um processo evolucional. Porém desejo mostrar, com base em 
evidência histórica, que quase tudo que se queira dizer sobre sexo – de 
qualquer forma que o sexo seja compreendido – já contém em si uma 
reivindicação sobre o gênero. O sexo, tanto no mundo do sexo único como 
no de dois sexos, é situacional; é explicável apenas dentro do contexto de 
luta sobre gênero e poder (Laqueur, 2001, p. 23).  

Desse modo, segundo Thomas Laqueur (2001), as teorias da diferença 

sexual tiveram impacto no desenvolvimento do progresso científico e na 

interpretação de seus resultados, onde a biologia influenciou nos estudos culturais 

de gênero e em suas interpretações.  Ainda segundo esse autor, até o século XVII 

os limites entre “masculino” e “feminino” estavam nos campos da política e não da 

biologia. 

É verdade que, ao não conseguirmos acessar todos os códigos culturais das 

sociedades que produziram o material que chamamos de arqueológico, todo tipo de 

interpretação torna-se possibilidade e não necessariamente uma verdade, mas nos 

caminhos das possibilidades, vamos levantando diferentes maneiras de interpretar 

as culturas para além do genitalismo e da heteronormatividade. 

Nesse momento gostaria de convidar você que me lê a pensar no 

genitalismo, segundo Shay Rodriguez e Violet Baudelaire Anzini:  

[...] sociedade genitalista, na qual as identidades são definidas pela genitália 
que as pessoas têm, na qual quem não tem as genitálias não existe, ou 
resiste nas margens, num limbo. O limbo de vários campos, na educação, 
no mercado de trabalho, nas relações afetivas e sexuais etc. E é cômico 
como homem, mulher, macho, fêmea, sexo e pênis são categorias 
completamente artificiais e historicamente determinadas. (Rodriguez; 
Baudelaire Anzini, 2021, p. 45) 

Nesse sentido é imprescindível que entendamos que nós vivemos em uma 

sociedade genitalista e, portanto, nos condicionamos a ver as coisas pelas 

genitálias. Sendo assim, sugiro que, ao trabalharmos com fontes arqueológicas, que 



116 
 

 

investiguemos a complexidade das relações de gênero e as performatividades que 

grupos indígenas possuem ou possuíam visando ao menos escapar do lugar comum 

do gênero. 

Para dar um pouco mais de sentido, apresento a seguinte citação: 

É um belo dia ensolarado no ano de 2097, algumesarqueólogues escavando um 
enterramento funerário encontram um esqueleto humano completo, cuja lógica 
anatômica não se encontra perturbada. Os ossos foram coletados e levados para 
um laboratório, onde se realizou análises de dimorfismo sexual, e as medidas 
encontradas no tórus supra orbital, ossos da bacia como a ínfise pubiana, maxilar 
entre outros, indicava que o esqueleto provavelmente teria o que se costuma 
convencionalmente chamar em nossa sociedade por “pênis”, tendo estas 
informações construídas após a análise, tais profissionais disseram que tal 
esqueleto se tratava de um “homem”. Mas não! Aquele era a meu corpo de 
travesti, de mulher trans, um corpo de uma mulher com pau! Que era morta 
duplamente; em um primeiro momento, quando deixou seu corpo, e novamente 
quando seu esqueleto é escavado anos mais tarde e erroneamente tem seu 
gênero e sua identidade esquecida, invisibilizada e perdida graças à uma 
pretensa arqueologia binária, biologizante e cis heteronormativa (Anzini, 2021, p. 
347) 

Ou seja, para nós que nascemos e crescemos em uma cultura genitalista, 

que entende gênero enquanto sexo, é meio que óbvio e evidente analisar 

remanescentes ósseos em busca de um diformismo sexual, na intenção de fazer um 

censo, analisar os “sexos” do grupo e as patologias que incidiam em cada uma das 

pessoas.  

Essas análises óbvias tornam-se excludentes quando usamos parâmetros 

que fazem associações diretas aos ossos e suas performances de gênero, ao 

assumir a opção pela utilização de uma única forma de configuração social 

(homem/mulher, heterossexuais) a arqueologia assume a posição de fazedora de 

narrativas que corroboram a primazia da heterossexualidade e da dualidade de 

gênero. 

Nas sociedades influenciadas pelo sistema de pensamento moderno 
ocidental, somos todxsclassificadxs enquanto homens ou mulheres conforme 
nossos corpos apresentam genitálias lidas como pênis ou vaginas, únicas 
duas categorias de gênero legitimadas pelo discurso médico-científico 
moderno ocidental. O termo trans* (transgênero, transgênera, transexual) 
tem sido usado para nos descrever, pessoas que não nos identificamos com 
esse gênero que nos é atribuído (Hartemann, 2019, s.p.)  

Nesse sentido, a norma é que aquilo que torna normal e normatiza as 

situações, a norma é o pensamento moderno. As categorias modernas delineiam as 

coisas, influenciam as análises. Desse modo devemos entender que essas normas 



117 
 

 

intrínsecas devem ser rompidas, pois elas sustentam lógicas impostas e seus 

privilégios. Segundo Jota Mombaça (2016):  

Nomear a norma é o primeiro passo rumo a uma redistribuição desobediente 
de gênero e anticolonial da violência, porque a norma é o que não se nomeia, 
e nisso consiste seu privilégio. A não-marcação é o que garante às posições 
privilegiadas (normativas) seu princípio de não questionamento, isto é: seu 
conforto ontológico, sua habilidade de perceber a si como norma e ao mundo 
como espelho. Em oposição a isso, “o outro” – diagrama de imagens de 
alteridade que conformam as margens dos projetos identitários dos “sujeitos 
normais” – é hipermarcado, incessantemente traduzido pelas analíticas do 
poder e da racialidade, simultaneamente invisível como sujeito é exposto 
enquanto objeto. Nomear a norma é devolver essa interpelação e obrigar o 
normal a confrontar-se consigo próprio, expor os regimes que o sustentam, 
bagunçar a lógica de seu privilégio, intensificar suas crises e desmontar sua 
ontologia dominante e controladora (Mombaça, 2016 p.11). 
 

A "norma" aqui se refere a padrões sociais amplamente aceitos e 

naturalizados, como as ideias dominantes sobre gênero, raça e identidade. O ato de 

"nomear" implica tornar essas normas visíveis e reconhecê-las como algo 

construído, não algo natural ou imutável. 

Ao questionar e subverter essas normas, podemos reverter as relações de 

poder estabelecidas, especialmente aquelas que perpetuam a violência de gênero e 

as estruturas coloniais. Desse modo, "redistribuição desobediente" sugere uma 

ruptura com as regras estabelecidas e um movimento em direção a um novo 

entendimento das relações sociais e de poder. 

 

3.5 Arqueologia feminista e arqueologia queer/cuir: Por uma arqueologia 

desobediente 

 

A arqueologia de gênero pode ser feminista, mas nem toda arqueologia de 

gênero é feminista. A arqueologia feminista, por ser crítica, analisa todo o contexto 

associado à construção de determinado conhecimento, entretanto se for um trabalho 

embasado no feminismo radical37 ele provavelmente será trans excludente e, nesse 

                                            
37 Segundo Elizabete Rodrigues da Silva: “O Feminismo Radical é uma corrente feminista que se 
assenta sobre a afirmação de que a raiz da desigualdade social em todas as sociedades até agora 
existentes tem sido o patriarcado, a dominação do homem sobre a mulher. A Teoria do Patriarcado 
considera que os homens são os primeiros responsáveis pela opressão feminina e que o patriarcado 
necessita da diferenciação sexual para se manter como um sistema de poder, fundamentado pela 



118 
 

 

sentido, outras possibilidades interpretativas serão negligenciadas em detrimento da 

cisnormatividade e das normas de gênero. 

Nesse aspecto destaco uma reflexão de Thiffany Odara (2020): 

A desumanização, imposta pela sociedade, estabelece e condiciona a 
negação de corpos dissidentes em função do modelo binário e 
cisgenerificado, por isso a luta Transfeminista torna-se um campo teórico e 
político, fazendo dessa prática uma das alternativas de resistência para não 
sucumbir, diante de um modelo de gênero engessado, ratificando que a luta 
transfeminista contribui para as diversas pluralidades de gênero existentes. 
(Odara, 2020, p. 81).  

Pode-se dizer que uma leitura arqueológica que inclua todas as 

possibilidades de existência é classificada como queer ou cuir. Nesse sentido vejo 

também a produção arqueológica como produção pedagógica, citando novamente a 

pedagoga Thiffany Odara (2020) gostaria de te convidar à uma reflexão onde 

aproximamos a construção científica com a elaboração pedagógica: 

A educação deve se caracterizar como instrumento fundamental nos 
processos de socialização e valorização das diferenças, pois é de grande 

                                                                                                                                        
explicação de que homens e mulheres seriam em essência diferentes. Para vencer a opressão 
feminina, as feministas desta corrente defendem que é fundamental, mas não basta apenas, 
concentrar os esforços na busca das explicações sobre as diferenças entre os sexos e a 
subordinação da mulher no sistema patriarcal, mas que as mulheres devem se unir na luta contra os 
homens (argumento criticado e considerado por outras feministas como “guerra dos sexos”), assim 
como, devem rejeitar o Estado e todas as instituições formais por ser produto do homem e, portanto, 
de caráter patriarcal. (p. 4) [...] O feminismo radical foi teoricamente o mais inovador, rejeitando 
definições tradicionais de políticas e teorias, enquanto condenava todas as teorias anteriores como 
patriarcais. Ao contrário da aproximação marxista, que não se esforçou para incorporar mulheres na 
estrutura política preexistente, tentou em vez disso mudar toda a nossa percepção de sociedade, e 
reestruturá-la em termos de um conjunto radicalmente novo de conceitos centrados na mulher. O seu 
objectivo tem sido formar novas identidades políticas (p. 11) fonte: https://e-
revista.unioeste.br/index.php/travessias acessado em 22 de maio de 2024. Porém, segundo Rafaela 
Cyrino “Não existe, por exemplo, consenso em relação à raiz central da opressão das mulheres. 
Enquanto Firestone (1976) localiza sua origem na família biológica, Rubin (2017) identifica essa raiz, 
sobretudo, nos sistemas de parentesco; Millet (1970), na ideologia patriarcal; e Delphy (2013a), na 
exploração do trabalho doméstico feminino na família patriarcal moderna.” (p. 8) e que no fim de 1970 
aparece “[...] um “novo feminismo radical”, portador de uma “crítica feminista à transgeneridade” que 
rejeita as identidades trans. Esse “novo feminismo radical” (termo utilizado pelas próprias autoras que 
se identificam com essa “nova” perspectiva) é entendido aqui como uma deriva transfóbica que 
ocorreu no campo (não homogêneo) do feminismo radical, não abarcando, necessariamente, a sua 
totalidade. O desenvolvimento dessa crítica levou à nomeação das feministas radicais a ela 
vinculadas de TERFs (feministas radicais trans-excludentes, segundo a sigla em inglês). Um marco 
importante na formação dessa crítica foi a publicação, em 1979, do livro The Transsexual Empire, de 
Janice Raymond (1979). Sheila Jeffreys (2014), por exemplo, afirma que esse livro é a base sobre a 
qual a “crítica feminista à transgeneridade” foi construída e continua a inspirar o pensamento 
feminista radical. As mulheres deixam, assim, de ser vistas como uma categoria social e passam a 
ser associadas a um corpo possuidor de útero, ovários, vagina. Nessa perspectiva, para ser incluída 
na categoria “mulher” e ser sujeito do feminismo, é necessário ter nascido com os atributos biológicos 
femininos, já que somente eles ensejariam a opressão comum sofrida pelas mulheres (as 
verdadeiras, as originais, as autênticas).(Cyrino, 2023) 



119 
 

 

importância trabalhar as pluralidades existentes no âmbito social. Porém, 
por questões políticas e ideológicas, na maioria das vezes, fecha-se para o 
diálogo com as diversas formas de existência na sociedade, formatando, 
excluindo e marginalizando sujeitos e consecutivamente os corpos que 
estão fora da lógica dita dos “padrões dominantes”, entendidos aqui como 
“padrões de exclusão social”, baseados na estrutura do racismo 
sexismo/machismo, heteronormatividade e cisgeneridade (Odara, 2020, p. 
90).  

Nessa aproximação, a arqueologia pode tomar caminhos úteis à valorização 

das diferenças, evidenciando pluralidades possíveis ao invés de se fechar nos 

padrões sociais que promovem exclusão. 

Ou seja, a partir do momento que produzimos uma arqueologia que fuja à 

lógica dos padrões dominantes, nós endossamos uma ciência que não trabalha com 

exclusões e busca em suas interpretações outros sentidos para a inclusão de 

diferentes atores e ações sociais: 

Para Thomas A. Dowson, uma arqueologia de inspiração queer não deve 
olhar o passado através das lentes do presente em busca de justificativas 
históricas e arqueológicas para práticas atuais. No estudo, por exemplo, dos 
chamados terceiro ou quarto sexos entre os indígenas norte-americanos ou 
dos hijras indianos, deve-se considerar essas “formas identitárias” a partir 
da lógica das culturas nas quais se inserem, e não como formas de 
“homossexualidade” – taxonomia médico-jurídica ocidental –, sob o 
risco de se negar a diversidade de identidades sexuais existentes pelo 
mundo afora nos dias de hoje e ao longo da história da evolução 
humana (Dowson, 2000a). Se a crítica feminista desafia a norma sexista e 
androcêntrica, a crítica queer desafiaria, assim, não somente o sexismo, 
mas a heteronormatividade e todas as formas normativas corporificadas (e 
todos os anacronismos correlatos). (Gontijo; Schaan, 2017, p. 58, grifos 
meus). 

Um ponto muito pertinente que destaco da citação acima é uma diferenciação 

da crítica feminista e da crítica queer. A primeira crítica e desafia as normas 

androcêntricas e sexistas, a segunda desafia também a heteronormatividade e as 

normas impostas sobre os corpos (Gontijo; Schaan, 2017, p. 58). 

Outra questão interessante que a citação mostra é sobre as diversas 

identidades que podem ser inseridas nas performances de gênero, desvinculando-se 

do olhar que associe à sexualidade, não estamos falando de homossexualidade, 

mas de performar diferentes maneiras de ser que não seja unicamente o binário 

homem/mulher. 

Seria ainda errôneo trabalhar com a hipótese de um terceiro gênero, uma vez 

que isso seria admitir que o gênero feminino e masculino fossem os primeiros. 

Sugiro que o melhor caminho seja entender as diferentes identidades de gênero sem 



120 
 

 

uma hierarquização. Quanto à esta questão a arqueóloga Violet Anzini traz uma 

importante reflexão:  

Outra questão epistemológica que perpassa estes estudos, é por que 
colocamos outras identidades de gênero como terceira ou quarta, como se 
homem viesse primeiro e mulher em segundo, e as demais depois, por que 
criamos estas hierarquias? Seriam estas pirâmides imaginárias construídas 
pelas etnografias ou seriam elas “êmicas” das sociedades etnografadas? 
Será que nas sociedades “tradicionais” onde estes terceiros e quartos 
gêneros são postulados, as pessoas nativas colocam estas identidades como 
terceira e quarta em suas linguagens nativas, seria este um problema de 
tradução instituído pela ciência antropológica e arqueológica? (Anzini, 2021, 
p. 357) 

Rompendo com a dicotomia de gênero e assumindo que são possíveis outras 

identidades, a autora ainda diz que:  

[...] sociedades tinham outras categorias de pensamento sobre identidades 
de gênero e sobre seus corpos, parece que isso tem sido apagado e perdido 
em nome de uma cis-heterosexualidade branca e compulsória, que primeiro 
teve sua hegemonia legitimada pelas religiões cristãs e depois pela ciência 
moderna, e atualmente a maioria das sociedades acreditam que ser homem 
e ser mulher é algo universal e natural. Parece que a cosmovisão cristã 
tratou a variabilidade de gênero como um pecado contra a natureza de um 
deus, e a ciência como uma doença contra a natureza da biologia. (Anzini, 
2021, p.355) 

Para ilustrar as diversas possibilidades de gênero ela apresenta o quadro que 

segue (Quadro 1), a fim de detonar reflexões sobre as diversidades de gênero 

relatadas na atualidade: 

Quadro 1: Relação de identidades que não são cis e binárias etnograficamente relatadas 



121 
 

 

(Anzini, 2021, p. 365) 

 

Além de realizarmos a inclusão de diferentes identidades em nossos estudos 

arqueológicos, a arqueologia queer sugere também que se revisitem os antigos 

pressupostos, a fim de mudar nossa perspectiva interpretativa, a exemplo disso 

posso citar o artigo “As folhas de videiras das Evas da Ilha de Marajó e a 

(des)construção de narrativas arqueológicas” (Nobre, 2019). 

Gosto do exemplo desse artigo pois ele muda o eixo da norma que, na 

arqueologia brasileira, a interpretação cis heteronormativa é presumida. Segundo o 

autor do artigo (Nobre, 2019): 

Neste artigo se pretende problematizar a ideia de que as tangas cerâmicas 
da fase marajoara eram objetos usados exclusivamente por mulheres. As 
tangas despertam a atenção dos pesquisadores desde que os sítios da fase 
marajoara passaram a ser explorados, ainda no início da década de 1870. E 
desde então diversos autores dedicaram especial atenção ao seu estudo. 
Estes estudos têm sido norteados por duas perguntas: por quem e para que 
as tangas eram usadas e qual era o significado dos seus grafismos? Aqui, se 
pretende focar, particularmente, em como a Arqueologia tem respondido à 
primeira pergunta, isto é, por quem e para que as tangas eram usadas, mas, 
especialmente, nos pressupostos que as associam a pessoas do sexo 
feminino. Para tanto, a teoria queer, aqui, é utilizada como uma lente 
analítica, tanto para revisitar os textos em que esta ideia foi construída, 
quanto para revisitar os dados disponíveis atualmente no que diz respeito 
aos contextos funerários das tangas. (Nobre, 2019, n.p.)  

Vejam a mudança de perspectiva para algo que já foi normatizado: por que a 

utilização das tangas seria feita somente por pessoas do sexo feminino? Pessoas 

com pênis não poderiam usar esses adornos? 

Desse modo, os estudos queer têm permitido à arqueologia refletir sobre 

como ela constrói sua definição do “outro” do passado, muitas vezes espelhando 

valores e conceitos hegemônicos. Nesse contexto, as interpretações cis 

heteronormativas das sociedades antigas têm sido questionadas, com o objetivo de 

construir maneiras alternativas de representar o passado, especialmente no que diz 

respeito a gênero e sexualidade (Nobre, 2019). 

Transviadar a arqueologia não envolve escavar à busca de homossexuais, 
ou de qualquer outro suposto desviante sexual para esse assunto, no 
passado. Tampouco se preocupa com as origens da homossexualidade. Não 
é um manifesto para promover a homossexualidade. A teoria queer nos 
obriga a explorar práticas que abertamente existem em nossas culturas hoje, 
que existem há muito tempo em todas as culturas, mas são hoje marcadas 
como desviantes ou excluídas. Transviadar a arqueologia nos permite pensar 



122 
 

 

o que é muitas vezes o impensável para produzir passados impensados. 
(Dowsen, 2000, p.165 apud Hartemann, 2019, n.p.)  

 As arqueologias de gênero, feminista e queer foram e são influenciadas por 

movimentos sociais, e, na arqueologia, essas abordagens proporcionam 

perspectivas e compreensões críticas e diversas para interpretar o passado da 

humanidade. 

Entre essas abordagens são compartilhadas semelhanças, especialmente no 

que tange o desafio de quebrar com os valores machistas e patriarcais nas 

inferências arqueológicas. A arqueologia feminista visa a denúncia das 

desigualdades sociais na produção científica e ainda mostra que o patriarcado não é 

algo natural, por mais que tenha sido naturalizado. 

A arqueologia queer/cuir se concentra em evitar uma visão restrita do 

passado, trabalhando não apenas com exemplos de dissidências de gênero do 

presente e do passado, mas questionando presunções normativas e binárias dos 

discursos arqueológicos.  

Entendo que as perspectivas acima aplicadas à arqueologia formam uma 

arqueologia desobediente. É necessário que desaprendemos a fazer nossas 

análises partindo de conceitos pré-estabelecidos e ditos universais e aprendamos a 

ver o mundo com a teoria para além das cis heteronormatividade. 

É o caminho de desaprender para conseguir aprender uma nova forma de 

ver, entender e incluir. É inserir a problematização de temas que foram 

subalternizados, colonizados e refletir criticamente caminhos teóricos e 

metodológicos para a inclusão de identidades dissidentes e de grupos 

marginalizados pela ciência. 

A essa desobediência podemos ainda incluir as normas que nos fazem 

pensar um passado indígena no Brasil com matrimônios monogâmicos, famílias 

nucleares e o aborto sendo tema tabu, por exemplo. 

Questionar tudo aquilo que nos foi colocado enquanto verdade porque o 

pensamento hegemônico nos fez acreditar que as coisas são e sempre foram dessa 

forma. Em uma arqueologia desobediente ouso ainda sugerir que questionamos 



123 
 

 

inclusive questões como a sedentarização dos seres humanos por meio da 

agricultura. 

O desenvolvimento da agricultura, inclusive, é um tema que está diretamente 

associado à subjugação do sexo feminino (Engles, 2000). Mas e se a gente visse 

essa situação por outras perspectivas?  

Com relação a esse tema, o texto de Anna Tsing “Margens Indomáveis: 

cogumelos como espécies companheiras” (2015) é interessante como um exercício 

de reflexão sobre as influências de diferentes espécies nas transformações nos 

modos de viver dos seres humanos. Nesse sentido, a pesquisa da autora mostra 

que nem sempre as tomadas de decisão das pessoas são conscientes, elas podem 

ser, por exemplo, influenciadas por outras espécies ou as multiespécies, que 

influenciaram na mudança das formas de organização social ao longo da história, 

por exemplo. 

Em resumo, questionar o que nos foi colocado como “verdade” ou “certo” 

caminha, inclusive, na reflexão de que a humanidade não controla totalmente suas 

próprias tomadas de decisão pois ela depende das relações com o meio, ou seja, “A 

natureza humana é uma relação entre espécies” (Tsing, 2005, p. 178), nesse sentido 

a autora propõe o rompimento das fronteiras que foram estabelecidas na dicotomia 

natureza e cultura, sendo a humanidade parte da natureza. 

Por exemplo, nos lugares onde há a convivência familiar, as pessoas 

passaram a estabelecer suas relações multiespécies, como o forrageamento, ou 

seja, a busca por recursos alimentares foi predominante.  Esta busca por fontes de 

alimentos também é característica de grupos não muito densos, nômades ou 

seminômades.  

Segundo Anna Tsing, os cereais nos domesticaram, a partir do momento que 

precisamos nos sedentarizar para poder plantar e colher, desse modo os cereais 

transformaram nosso modo de viver. Ao sermos domesticados pelos cereais o 

sedentarismo levou os grupos humanos a se tornarem mais densos, esta seria a 

derrota histórica do sexo feminino (Tsing, 2005). 

As mulheres passam a ter outro papel na sociedade sedentária dominada 

pelos cereais, agora vistas como reprodutoras, elas passam a ficar mais tempo em 



124 
 

 

espaços destinados ao privado, lidando com gestações sequenciais para suprimir a 

demanda por mão de obra nas lavouras. Domestica-se, desse modo, plantas e 

mulheres. 

Segundo Tsing (2005), a relação entre espécies é própria da natureza e a 

domesticação não seria das plantas, mas sim dos seres humanos, quando 

pensamos nas transformações proporcionadas por estas relações. 

Entre essas relações entre a natureza e as pessoas, traz-se também a 

questão das monoculturas, ou seja, o cultivo de uma ou poucas culturas vegetais. 

Essa monocultura especializada pelo sedentarismo vem também como influência de 

uma monocultura, onde as normas homogeneizantes entram em vigência para 

ordenamento das pessoas.  

Incluindo todos os pontos de intersecção das arqueologias de gênero, 

feminista e queer, a arqueologia desobediente afronta as normas pré-estabelecidas. 

Nesse caminho sugiro que outras formas de ver as relações humanas também 

sejam incorporadas, com o rompimento desta dicotomia cultura x natureza, 

entendendo que em muitas sociedades não havia essa distinção. 

O caminho para uma desobediência da norma não está se formando agora, 

ele já existe, entretanto acredito que devemos colocar essas premissas em nossas 

formas de olhar e de criticar o conhecimento produzido, desde as análises de 

materiais pré-coloniais aos históricos, às bibliografias utilizadas em cursos, ao 

respeito aos gêneros e às formas de ser e à representação destes. 

Abaixo temos duas imagens, ambas de eventos científicos realizados na 

região Nordeste do Brasil, são ilustrações que mostram que as reflexões críticas 

quanto à utilização do gênero universal masculino já vêm sendo rompidas, abrindo 

ainda caminho para questões envoltas inclusive ao binarismo de gênero. 

 



125 
 

 

Figura 9: Logomarca da Primeira Semana de Arqueologia da UFPE, evento que é organizado por 
discentes da graduação e pós graduação em arqueologia da referida Universidade 

Fonte: https://arqueosemanaufpe.wixsite.com/semanadearqueologia/inscricao 

Acesso: 26 abr. 2022 

 

Figura 10: Cartão de divulgação do lançamento do e-book da VI SAB Nordeste 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://sabne2020.hcommons.org/.Acesso: 26 abr. 2022. 

 



126 
 

 

Desse modo, ao fim deste capítulo, gostaria de fazer o convite para a reflexão 

de que uma arqueologia de gênero, feminista, queer/cuir e desobediente podem ser 

feitas por pessoas independentes de seu gênero ou orientação sexual, o que 

precisamos é romper com a bolha reducionista que nos faz enxergar o registro 

arqueológico somente por meio do sis(cis)tema. Se estamos trabalhando com 

possibilidades interpretativas, que elas não sejam reduzidas à cisnormatividade. 

Nessa discussão acho interessante relembrar as questões envolvidas na 

construção do que é o gênero, onde “[...] não deve ser meramente concebido como 

a inscrição cultural de significado num sexo previamente dado” (Butler, 2002, p. 25). 

É treinar o olhar para divergir do que nos foi (e ainda nos é ensinado) sobre a 

associação instantânea entre órgão sexual e gênero.  

Relembro ainda que os estudos de gênero não são sinônimo de estudos 

sobre a mulheres, é preciso desconstruir a ideia das divisões que se complementam 

para podermos pensar em gêneros para além do binário, nessa linha cito Almudena 

Hernando (2012), que diz: 

[...] o conceito de gênero implica sempre uma relação,que se define 
pela complementaridade das funções sociais entre os dois sexos. 
Porém em muitos estudos esse conteúdo relacional se perde e o 
conceito gênero é utilizado como se fosse sinônimo de mulher, 
ficando os estudos de gênero simplesmente com estudos sobre 
mulheres ou identidade de gênero com a identidade das mulheres 
(Hernando, 2012, p. 40)38 

Pensarmos a análise do gênero em arqueologia, para além das genitálias, é 

uma provocação para observarmos os contextos, os complementos, as adições, 

subtrações. No campo da biologia, as estruturas ósseas podem dizer sobre o sexo 

do indivíduo estudado, partindo das análises de dismorfismo sexual. A provocação 

aqui se dá na proposta de ruptura do nosso olhar para o sistema sexo/gênero. 

Limitar a análise de gênero ao órgão sexual pode ser uma alternativa rápida e 

mais simples de interpretação, porém ela incorre no risco de produzirmos uma 

                                            
38Original em espanhol: “[...] el concepto de género siempre implica una relación, que se define por 
lacomplementariedad de funciones sociales entre los dos sexos. Sin embargo, em muchos estudios 
se pierde esse contenido relacional y se utiliza el concepto de género como si fuera sinónimo de 
mujer, identificando los estudios de género simplemente com losestudios sobre lãs mujeres o La 
identidad de género con La identidad de lasmujeres” 

 



127 
 

 

arqueologia retrógrada e reducionista. Nesse caminho faço o convite para 

expandirmos o olhar e entender que objetos, elementos naturais, pinturas e até o 

que “falta” podem estar falando sobre as possibilidades de ler e interpretar o(s) 

gênero(s) e suas possibilidades.  

 

 

 



128 
 

 

 

4. ARQUEOLOGIA DO MARANHÃO 

 

Neste capítulo faço um breve panorama sobre a arqueologia no Maranhão 

para chegar até as Estearias, tipologia de sítio arqueológico cujo material trabalhado 

nesta pesquisa é proveniente. Para tanto foi feito um levantamento bibliográfico e de 

outras fontes como as Fichas de Cadastro de Sítios Arqueológicos.  

Pensando nas pessoas que fizeram as coisas que estudei, apresento ainda o 

cenário indígena no estado, discutindo com fontes como o mapa de Curt 

Nimuendaju e com os dados do IBGE.  

 

4.1 Maranhão: pouco se sabe do muito que aconteceu 

 

Seria o estado brasileiro do Maranhão um vazio arqueológico? A resposta 

óbvia é que não, entretanto quando comparamos quantitativamente os sítios 

arqueológicos identificados nos estados vizinhos, temos a impressão de que, 

arqueologicamente falando, pouco aconteceu no Maranhão. 

A afirmação acima é uma falácia, mas em termos numéricos, a arqueologia 

maranhense não apresenta a mesma robustez de outros estados fronteiriços como 

Pará e Piauí. 

Pra mim, que trabalho na Superintendência do IPHAN no Maranhão, alguns 

aspectos arqueológicos me são familiares, pois atuo no estado, entretanto estes são 

pouco divulgados e por poucas pessoas, digo isso a partir de minha experiência 

própria e de percepções das pessoas que trabalham com arqueologia no Brasil. 

Fazendo um exercício de rememoração, me é nula a lembrança de ter estudado, na 

graduação, as especificidades arqueológicas do Maranhão, mesmo quando o foco 

foram os contextos arqueológicos do Nordeste.  

Segundo o arqueólogo Deusdédit Leite Filho, as pesquisas até então 

realizadas no Maranhão, evidenciam a diversidade e a profusão do patrimônio 

arqueológico no estado (Leite Filho, 2010). Até o momento, temos em curso apenas 



129 
 

 

dois projetos de pesquisa acadêmica, entretanto nas pesquisas no âmbito do 

licenciamento ambiental, tivemos o protocolo de mais de 144 FCAs39 que 

culminaram, até o momento, em 71 projetos de pesquisa40.  

A maior parte das informações que possuímos hoje advém das pesquisas da 

chamada arqueologia preventiva, não existe no Maranhão o curso de graduação ou 

pós-graduação em arqueologia, entretanto existem “núcleos” de pesquisa que 

desenvolvem trabalhos na área. 

Dentre as pesquisas que são desenvolvidas, posso citar o Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan) que por meio de recursos próprios e 

com parcerias, vem realizando projetos de cadastramento e recadastramento de 

sítios arqueológicos no Maranhão, além do mapeamento em áreas relacionadas à 

diáspora africana, como é o caso da pesquisa realizada em Alcântara41.  

Ao sul do estado temos, na Universidade Estadual da Região Tocantina do 

Maranhão (UEMASUL), o Centro de Pesquisa em Arqueologia e História Timbira 

(CPAHT), que foi inaugurado em 2015, inicialmente ligado ao Núcleo de Estudos 

Indígenas (NEAI). O CPAHT funciona como museu e também como Instituição de 

Guarda e Pesquisa. 

 Na capital São Luís há dois importantes locais de pesquisa, o Laboratório de 

Arqueologia da Universidade Federal do Maranhão (LARQ UFMA) inaugurado em 

2014, sendo o primeiro laboratório de arqueologia de uma universidade maranhense 

(Navarro, 2022) e o Centro de Pesquisa de História Natural e Arqueologia do 

Maranhão, que funciona desde 2002. Há também o Programa de Pós-Graduação 

em Cultura e Sociedade da UFMA, curso interdisciplinar focado para questões das 

humanidades, onde já foram realizadas pesquisas de interesse arqueológico. 

                                            
39A Ficha de Caracterização de Atividade (FCA) é documento que dá início aos trâmites do 
licenciamento ambiental dentro do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional -  Iphan. 
40 Dado obtido em 13 de novembro de 2024. 
41 Os processos do Iphan são públicos e podem ser acessados por meio da plataforma SEI. 
Dentre os processos citados temos o 01494.000250/2023-01 (PA 2023 ID8718 Projeto 
Sabedoria popular, turismo e Arqueologia diáspora Africana - Alcântara) e o 
01494.000206/2022-10 (P.A. 2022 - Projeto de Cadastramento, Recadastramento e 
Sinalização de 45 sítios arqueológicos no MA) 



130 
 

 

 Mas as pesquisas arqueológicas se iniciaram, no Maranhão, muito antes dos 

anos 2000. Antes mesmo de ser um trabalho arqueológico, os relatos de cronistas e 

viajantes, dos séculos XVII e XVIII, podem oferecer pistas (sob muita parcimônia) 

sobre as pessoas que habitavam a região. 

Por exemplo, na obra "História da missão dos padres capuchinhos na Ilha do 

Maranhão e suas circunvizinhanças", datada de 1616, Claude d’Abbeville, 

(capuchinho francês) descreve as 27 aldeias tupinambá que existiam na ilha. 

Nessas descrições seiscentistas, podemos entender como estavam distribuídas 

essas aldeias e como se deram as relações entre europeus e indígenas 

(D’Abbeville, 2002). 

Entender essa distribuição espacial ajuda a pensar a arqueologia da Ilha de 

São Luís42, por exemplo. Atualmente temos registrados na ilha 60 sítios 

arqueológicos43, não se sabe se já foram identificadas todas as 27 aldeias, 

entretanto a arqueologia vem oferecendo pistas para entender melhor como se deu 

o uso e a ocupação desse território pelos povos originários. Tidos como os primeiros 

habitantes da região, os tupinambás deixaram marcas significativas na cultura 

material, evidenciando a prática da pesca e a produção de cerâmica. 

As tipologias de sítios arqueológicos no Maranhão também são muito 

variadas, na região litorânea temos sítios cerâmicos de superfície e subsuperfície 

(com baixa profundidade), sambaquis, camboas e sítios históricos. 

Ao sul e a leste do Maranhão temos sítios lito-cerâmicos superficiais e em 

subsuperfície e gravuras rupestres em aparatos areníticos (Rocha, 2016) e até então 

somente dois sítios de pintura rupestre identificados no estado: Caverna Élida e 

Casa de Pedra, ambos no município de São Domingos do Maranhão44. 

                                            
42A Ilha de São Luís ou Upaon Açu é composta atualmente por quatro municípios: São Luís, 
São José de Ribamar, Paço do Lumiar e Raposa. 
43Esses números correspondem aos sítios que estão formalmente cadastrados ou no Cadastro 
Nacional de Sítios Arqueológicos (CNSA) ou no Sistema Integrado de Conhecimento e Gestão 
(SICG). Entretanto existem mais sítios arqueológicos que estão passando por cadastro e/ou 
recadastramento. Informações de 13 de novembro de 2024. 
44Estes dois sítios ainda não estão formalmente cadastrados.  



131 
 

 

Na Baixada Maranhense temos as estearias, tipologia que será melhor 

descrita em breve, além de outros sítios pré-coloniais. 

No início do século XX, o naturalista e geógrafo Raimundo Lopes identificou 

sítios arqueológicos na costa do Maranhão e na Baixada Maranhense, suas 

pesquisas estavam relacionadas ao início das investigações realizadas por museus, 

como por exemplo, o Museu Paulista em São Paulo, o Museu Paraense Emílio 

Goeldi em Belém e o Museu Nacional no Rio de Janeiro (Machado et al., 1991). 

Também no início do século passado, o etnógrafo alemão Curt Nimuendajú, 

escreveu em uma carta, a descrição de um sambaqui que ele encontrou ao acaso 

na Ilha de São Luís, o sambaqui da Maiobinha, anteriormente identificado por 

Raimundo Lopes: 

[...] só tinha uma vaga lembrança que Lopes mencionava este 
sambaqui no seu trabalho sobre as estearias. Resultado: consegui 
num só sítio um monte de cacos pintados provenientes de uma 
igaçaba O velho que descobriu ela teve a péssima lembrança de 
soltar diversos “Diabos” quando tirou-a do buraco. Consequência: o 
dinheiro virou todo em obra de 1 quilo de pó amarelo, e o velho, 
justamente indignado com esta transformação, vingou-se na igaçaba 
bem vingado, quebrando-a bem miudinha. Mesmo assim achei muito 
interessantes ornamentos naqueles cacos. Consistem de labirintos e 
volutas de linhas e pontinhos de tinta preta sobre fundo de esmalte 
branco, e barras vermelhas. Arrumei mais três instrumentos de 
pedra. Estas coisas foram encontradas na beira do dito sambaqui. A 
louça que se acha misturada com os conchílios é quase toda lisa e, 
quando enfeitada, os ornamentos são gravados. Disseram-me que 
foram encontradas outras igaçabas lisas e sem pintura dentro do 
próprio sambaqui. Todas as igaçabas aí encontradas serviram para 
enterro secundário: aquela da qual eu trouxe os fragmentos podia ter 
tido uns 60 cm de diâmetro no máximo. (Nimuendaju, 2000, p.118) 

É interessante observar que, no relato de Curt Nimuendajú, a “botija de 

ouro”45 que no caso é uma iguaçaba com dinheiro, já estava no discurso das 

pessoas que tiveram contato com o material arqueológico, adicionando um valor 

místico e monetário às coisas arqueológicas. 

                                            
45 A botija de ouro é comumente citada quando pessoas não arqueólogas se deparam com 
materiais arqueológicos ou com profissionais da arqueologia. Várias vezes em campo já me 
perguntaram se eu havia achado a botija, outras vezes me foram contadas histórias de 
pessoas que encontraram a botija, mas que o ouro desapareceu e a pessoa continuou pobre. A 
história parece possuir um padrão, as pessoas na ânsia de encontrar a botija e a botija na 
ânsia de escapar dessas pessoas. 



132 
 

 

Também no início do século passado, outros naturalistas realizaram registros 

que nos ajudam a entender a ocupação de grupos pretéritos no território que hoje 

chamamos de Maranhão, como por exemplo “[...] as descobertas de Agenor A. de 

Miranda, que noticiou a existência de sambaquis na costa de Tutoya” (Bandeira, 

2013, p. 35) ou ainda as investigações de João Braulino de Carvalho que trabalhou 

com Antônio Lopes, irmão de Raimundo Lopes, na coleta de materiais 

arqueológicos.  

Muito antes de o licenciamento ambiental existir, Agenor Miranda, em 1915, 

ao inspecionar as linhas telegráficas na porção costeira do estado, relatou: 

Fizemos uma excavação e vimos camadas compactas de cascalho. 
Informaramme diversos moradores de aquém, que teem encontrado 
muitos ossos que parecem ser dos Tapuyas, e que enterram 
novamente esses ossos, mas como não havia quem nos pudesse 
informar precisamente, regressámos, pedindoeu aos nossos 
informantes que me mandassem achados quando de outra feita o 
fizessem (Sampaio, 1931, p. 60).   

Publicações como “Uma Região Tropical” (1916) e a “A civilização Lacustre 

do Brasil” (1924) ambas de autoria de Raimundo Lopes e outras pesquisas feitas por 

pessoas não arqueólogas que atuaram no Maranhão nos ajudam a entender a 

dispersão dos grupos originários e suas manifestações culturais por meio de suas 

coisas, nos auxilia ainda a vislumbrar áreas de potencial arqueológico que foram 

“sumindo” com a expansão urbana. 

O Sambaqui do Pindaí46 é um exemplo disso, tombado pelo Iphan em 1940, é 

protegido pelo Decreto-Lei nº 25 de 1937 e posteriormente pela Lei nº 3924 de 1961, 

entretanto toda essa proteção legal não foi capaz de defender esse bem cultural. 

Atualmente temos apenas resquícios do que foi esse sítio e a compreensão do 

mesmo se dá por meio do auxílio de obras que foram elaboradas no início do século 

passado. 

                                            
46Sambaqui do Pindaí -Tombado em 1940, situa-se entre os quilômetros 22 e 23 da rodovia 
que liga as cidades de São Luís e São José de Ribamar, na Região Metropolitana de São Luís, 
capital do Estado. É uma jazida de grande importância por ser uma das primeiras do gênero na 
região e apresenta abundância de vestígios de índios extintos. Em 1927, foram encontrados 
fragmentos de cerâmica que estão expostos no Museu Nacional, no Rio de Janeiro. Fonte: 
Página - IPHAN - Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional.  



133 
 

 

A institucionalização das pesquisas no estado se deu com a criação do 

Instituto de Historia e Geographia do Maranhão, em 1925 (Bandeira, 2013, p. 33). 

Posteriormente, o Museu Paraense Emílio Goeldi em Belém, por meio do 

pesquisador Mário Ferreira Simões, que já estudava os sambaquis no Pará, passou 

a realizar pesquisas arqueológicas com métodos e técnicas próprias da arqueologia. 

As pesquisas realizadas por Mário Ferreira Simões, através do Programa 

Nacional de Pesquisa Arqueológica na Bacia Amazônica a (PRONAPABA) 

iniciaram-se na década de 1970 e deram: 

[...] ênfase a vários sambaquis, muito danificados pela exploração de 
cal e pela ação antrópica, devido ao adensamento populacional da 
ilha. Simões teceu grandes contribuições para os estudos 
arqueológicos da época no Maranhão, por exemplo a filiação entre a 
cerâmica local e Tradição Regional Mina, definida durante o 
PRONAPA, que inicialmente fora descrita para o estado do Pará. 
Estes estudos puderam, assim, estabelecer uma ocupação de 
pescadores, coletores e caçadores e ceramistas no litoral 
maranhense. (Bandeira, 2013, apud Santos, 2021, p. 22) 

Em 1989, Olavo Correira Lima e Olir Correira Lima Aroso publicam o livro 

“Pré-história Maranhense”. Os dois pesquisadores fizeram uma revisão da ocupação 

humana na América e utilizaram o contexto arqueológico do Maranhão para inferir 

sobre possíveis populações que habitaram a área, nesse ínterim foram 

apresentados os Homo sapiens stearensis e o Homo sapiens maiobinensis, o 

primeiro relacionado às Estearias e o segundo relacionado aos Sambaquis. 

A atribuição de uma especificidade de hominídeo para cada tipologia de sítio 

arqueológico em linhas gerais foi a tentativa dos autores indicarem quais os grupos 

indígenas eram responsáveis pela construção e habitação desses locais que hoje 

chamamos de sítio arqueológico.  

Segundo Desusdédit Filho (1998), no Maranhão, embora haja informações 

dispersas sobre a presença de diferentes assentamentos pré-coloniais, não foram 

encontrados vestígios de grafismos rupestres nas áreas litorâneas ou em regiões 

com pequena variação de altitude em relação ao nível do mar, especialmente devido 

às condições geomorfológicas, mas a centro-sul do estado, há formações calcárias e 

areníticas com evidências de registros em rocha. 



134 
 

 

O panorama atual da arqueologia maranhense apresenta alguns conflitos, no 

Iphan possuímos uma base de dados com sítios arqueológicos que não estão, 

necessariamente, cadastrados no CNSA ou no SICG, pois precisam passar por 

revisão de informações, incluindo a existência ou não deles.  

Algumas informações contrastadas com os trabalhos de campo mostraram 

que o banco de dados que possuímos apresenta, por um lado, sítios que não 

existem47 e por outro lado, há a inserção dos sítios arqueológicos identificados a 

partir de 201948. 

Abaixo apresento um mapa elaborado para este trabalho (Figura 11), com os 

sítios arqueológicos identificados no Maranhão. Alguns sítios ainda não estão com 

seus dados disponibilizados, pois ainda passam por revisão. Mas o que posso 

adiantar é: o Maranhão não é um vazio arqueológico. 

 

 

Figura 11: Mapa com a distribuição dos sítios arqueológicos no Maranhão. 

                                            
47 A não existência de alguns sítios pode ser explicada a partir de algumas hipóteses: 1) Estes sítios 
já existiram, mas foram destruídos; 2) As coordenadas estão erradas; 3) As coordenadas estão em 
um datum que não identificamos; 4) Pode ter ocorrido erro de interpretação da pessoa que cadastrou 
o sítio. 
48 Com a posse de novas servidoras, em 2019, o banco de dados dos sítios arqueológicos passou a 
ser acompanhado e revisado constantemente. Além dos trabalhos de campo do corpo técnico da 
Superintendência do Iphan no Maranhão, também foram e estão sendo realizadas pesquisas, por 
meio de Planos de Ação (PA) e Termos de Ajustamento de Conduta (TAC) que visam cadastrar e 
recadastrar os sítios arqueológicos do estado. Além disso, por meio da arqueologia preventiva, novos 
sítios são identificados, especialmente na Ilha de São Luís, onde acontece o maior volume de 
processos relacionados ao Licenciamento Ambiental. 



135 
 

 

 
Fontes: ANA, 2017; IBGE, 2021; IPHAN, 2024 – Elaboração: Francisco Matos, 2024. 

 



136 
 

 

4.2 Falamos de quem quando falamos de Arqueologia Pré-Colonial?  

 

 Quantas vezes, nós, na arqueologia, olhamos para as coisas e vemos só 

coisas? Quantos são os trabalhos que analisam peças conforme sua fabricação, 

descrevendo seus aspectos elaborados, inferindo sobre seus possíveis usos, mas 

sem registrar a possível existência de uma ou mais pessoas ou ainda um grupo 

como responsáveis pela fabricação dessas peças?  

 Pensando no recorte temporal dos materiais que trabalho nesta pesquisa, 

trabalho com uma materialidade relacionada aos povos autóctones, que se 

convencionou chamar de “arqueologia pré-colonial”, ou seja, aquela relacionada aos 

grupos indígenas que viviam nesse território, conhecido hoje como Brasil, antes da 

invasão europeia. 

Qual é o papel da arqueologia quando não se discute as possíveis autorias 

das coisas estudadas? Onde a arqueologia fica, quando se isenta de tratar das 

questões indígenas, especialmente quando se trabalha com materialidades deixadas 

por antigos grupos indígenas? Qual é o nosso papel quanto ao respeito e 

reconhecimento dos povos indígenas? 

Essa quantidade de perguntas eu trago para a reflexão, para detonar a 

análise do quanto a arqueologia já poderia ter avançado para ajudar a construir uma 

opinião pública mais respeitosa quanto aos grupos indígenas, reconhecendo a 

antiga presença destes nesse extenso território chamado Brasil. 

Não que a arqueologia tenha se abstido de fazer associação da cultura 

material com grupos étnicos, segundo Alencar Amaral e Rosemary Cardoso: 

Os relatórios produzidos durante a vigência do PRONAPA 
demonstram que os pesquisadores amalgamaram em uma única 
classe, um conjunto de grupos étnicos que habitavam a zona 
litorânea, desde o norte ao sul do país. Através de características 
muito gerais da cerâmica, integrou-se diferentes grupos étnicos, que 
até onde se sabia, só compartilhavam de uma mesma produção 
material. (Amaral; Cardoso, 2023, s.p.) 

 

Ou seja, na busca de uma autoria para os materiais arqueológicos, mas na 

dificuldade de acessar quais eram esses grupos, qual seu tronco linguístico, foram 



137 
 

 

sendo criadas tradições arqueológicas para agrupar as semelhanças evidenciadas 

na cultura material e na dispersão geográfica.  

Entretanto, essa atribuição generalizada é baseada na ideia de uma norma 

cultural, onde as semelhanças materiais versam sobre uma mesma identidade 

cultural, linguística e étnica, segundo Amaral e Cardoso (2023, s.n), essa premissa 

restringe a possibilidade de grupos diferentes, em lugares diferentes, fazer um 

mesmo tipo de cultura material e, caso identificado semelhanças (mesmo em sítios 

distantes geograficamente) obrigatoriamente era realizada uma associação que 

limitava a um mesmo tipo de comportamento. 

Desse modo, a atribuição cultural aos materiais arqueológicos passou a ser 

criticadas por causa das generalizações e associações instantâneas entre a 

materialidade e identidade cultural. 

Entretanto, por medo de generalizar, não podemos deixar de levantar 

possibilidades. Afinal, alguém fez esses materiais (que hoje são arqueológicos), 

acredito que devemos ao menos indagar a autoria desses objetos, pois o silêncio 

acadêmico pode corroborar as ausências. Quando aventamos possibilidades de 

atribuição cultural, além de inserir as pessoas nesse processo analítico e 

interpretativo, ajudamos também a desmontar ideias como a do Marco Temporal. 

Mas eis o desafio, por não possuímos os códigos culturais das pessoas que 

fizeram os materiais que estudamos, nós buscamos associações entre as 

particularidades, mas ao invés de realizarmos uma associação direta a um 

determinado aspecto cultural com um determinado grupo, podemos levantar 

hipóteses interpretativas que associam semelhanças a possibilidades, admitindo que 

a arqueologia é sobre possibilidades e que, talvez, nós nunca vamos descobrir 

determinadas realidades. 

Segundo o linguista Aryon Dall’Igna Rodrigues, na estimativa feita em 1992, 

sobre a diversidade linguística dos grupos indígenas, quando da chegada europeia, 

apresentada em 1992 na Reunião Anual da Sociedade Brasileira para o Progresso 

da Ciência, era de 1,2 mil diferentes línguas faladas em nosso atual território 

(Rodrigues, 2005, p. 35).  



138 
 

 

Entretanto, segundo os dados do censo demográfico realizado em 2010, pelo 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), foi registrada a existência de 

274 línguas indígenas, de 305 diferentes etnias49. Segundo Rodrigues, essa perda 

de línguas reflete a perda da diversidade cultural provocada pela colonização, o que 

evidencia um processo: 

[...] extremamente violento e continuado, o qual ainda perdura, não 
tendo sido interrompido nem com a independência política do país no 
início do século XIX, nem com a instauração do regime republicano 
no final desse mesmo século, nem ainda com a promulgação da 
“Constituição Cidadã” de 1988. (Rodrigues, 2005, p. 36) 

Na pesquisa realizada por Curt Nimuendajú, na primeira metade do século 

XX, que resultou no seu famoso mapa etno-histórico, pode-se observar no 

Maranhão 45 nações indígenas, sendo 18 falantes de línguas do tronco Jê, 7 de 

línguas do tronco Tupi e 18 não identificadas. 

Abaixo, no quadro elaborado por Santos (2021) (Quadro 2) pode-se observar 

quais os grupos identificados por Curt Nimuendajú no Maranhão e sua associação 

linguística: 

Quadro 2: Grupos indígenas no maranhão e sua filiação linguística 

Nomes Períodos de ocupação Filiação Linguística 
Amanayé 1760 -1815 - 1820 - 1854 Tupi 
Guajajára 1601 - 1800- 1871 Tupi 
Tembé 1872 - 1914 Tupi 
Guajá  Tupi 
Tobajara 1601 Tupi 
Tupinambá 1560 - 1700 Tupi 
Urubú  Tupi 
Pukópye  Jê 
Akwe-Savánte  Jê 
Pobzé 1862 Jê 
Krepúmkateyé  Jê 
Krikatí 1930 Jê 
Kenkateye 1913 Jê 
Akroá 1771 - 1772 Jê 
Krêyé 1848 - 1825 - 1872 Jê 
Apányekra  Jê 
Krahó 1808 - 1825 Jê 
Ramkókamekra  Jê 
Cákamekra 1900 Jê 
Kanakateyé 1814 Jê 

                                            
49 Fonte: Brasil registra 274 línguas indígenas diferentes faladas por 305 etnias — Fundação 
Nacional dos Povos Indígenas 



139 
 

 

Põrekamekra 1815 Jê 
Timbira 1819 - 1820 - 1862 - 1900 Jê 
Kukóekamekra  Jê 
Serénte  Jê 
Guegué 1765 Jê 
Tremembé 1601 - 1701 - 1800 - 1801 Línguas Desconhecidas 
Karákateye 1851 Línguas Desconhecidas 
Arayó 1750 Línguas Desconhecidas 
Igaruana 1646 Línguas Desconhecidas 
Cahicahy 1601 Línguas Desconhecidas 
Coroatá  Línguas Desconhecidas 
Gamellas 1715- 1858 Línguas Desconhecidas 
Guanaré 1719 - 1726 Línguas Desconhecidas 
Barbados 1701 - 1800 Línguas Desconhecidas 
Guaxiná 1601 - 1700 Línguas Desconhecidas 
Aranhí 1716-1734 Línguas Desconhecidas 
Anapurú 1679 - 1734 Línguas Desconhecidas 
Aruá 1726 Línguas Desconhecidas 
Tobajára 1613 Línguas Desconhecidas 
Cururí 1601 - 1700 Línguas Desconhecidas 
Uruatí 1648 Línguas Desconhecidas 
Guaná 1694 Línguas Desconhecidas 
Akroá-Gamellas 1701 - 1800 Línguas Desconhecidas 
Gamellas 1701 - 1800 - 1820- 1920 Isoladas 
Fonte: Santos, 2021, p. 73 - adaptado de Nimuendajú (1944). 

 

 Segue abaixo (Figura 12), o mapa de dispersão espacial dos grupos 

indígenas, elaborado por Curt Nimuendajú e adaptado por Santos (2021), o qual 

mostra a distribuição desses grupos no estado do Maranhão na época: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 12: Recorte do mapa de Curt Nimuendajú. 



140 
 

 

 

Fonte: Santos, 2021, p. 74 – adaptado de Nimuendajú (1944). 

 



141 
 

 

Entretanto, devido ao tempo em que se passou, desde a datação mais 

recente, relacionada aos grupos que habitavam as estearias e a época em que Curt 

Nimuendajú fez sua pesquisa, que resultou no mapa acima, pode-se dizer que não 

necessariamente os grupos ali registrados na região da Baixada Maranhense eram 

os mesmos que moraram nas Estearias. 

Atualmente, conforme o Censo de 2022 do IBGE, o Maranhão tem a terceira 

maior população indígena do Nordeste, sendo o estado da Bahia o primeiro e o 

estado de Pernambuco o segundo. A população indígena no Maranhão está assim 

distribuída (Tabela 1):  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



142 
 

 

 

Tabela 1: Panorama da atual população indígena do Maranhão 
Fonte: Panorama do Censo 2022– adaptado pela autora 

 
 

 

Terra Indígena Etnia Tronco Linguístico População (2022) 
Arariboia Guajá, Tenetehara Tupi-Guarani 10.158 

Alto rio Guamá Awa Guajá, Ka'apor 
e Tembé 

Tupi-Guarani 1.926 

Awá Guajá Tupi-Guarani 113 

Governador Tenetehara,  

Gavião Pukobiê 

Tupi-Guarani 

Macro-jê 

1.352 

Krikati Krikati Macro-jê 1.278 

Geralda Toco 
Preto 

Timbira 
Krepumkateyê 

Macro-jê 150 

Cana 
Brava/Guajajar

a 

Tenetehara Tupi-Guarani 5.552 

Kanela Canela 
Ramkokamekrá 

Macro-jê 2.547 

Krenyê Timbira Krenyê Macro-jê 83 

Porquinhos Canela Apanyekrá Macro-jê 868 

Rodeador Tenetehara Tupi-Guarani 574 

Caru Tenetehara, Guajá Tupi-Guarani 761 

Rio Pindaré Tenetehara Tupi-Guarani 1.258 

Alto Turiaçu Ka´apor, Guajá, 
Tembé 

Tupi-Guarani 4.168 

Bacurizinho Tenetehara Tupi-Guarani 95 

Morro Branco Tenetehara Tupi-Guarani 966 

Lagoa 
Comprida,  

Tenetehara Tupi-Guarani 1.298 

Urucu/Juruá Tenetehara Tupi-Guarani 1.037 



143 
 

 

A Terra Indígena Araribóia é a mais populosa do Maranhão, e compreende, 

ao todo, seis municípios: Amarante do Maranhão, Arame, Bom Jesus das Selvas, 

Buriticupu, Grajaú e Santa Luzia (MA).  

O que podemos ver, a partir das informações acima apresentadas, é que o 

estado do Maranhão é terra indígena, atualmente ocupada por diferentes etnias. Se 

no presente temos essa diversidade cultural, imagino que no passado, sem tantas 

opressões e políticas de extermínio, os grupos indígenas poderiam ter sido mais e 

mais diversos.  

Essa diversidade de grupos indígenas ocupando o espaço que hoje 

chamamos de Maranhão, pode ser identificada através de estudos arqueológicos, 

que possibilitam um mapeamento dessa pluralidade, identificadas por meio da 

cultura material, das coisas deixadas por elas. 

No caminho de tentar entender quem foram as pessoas que construíram as 

palafitas, que hoje chamamos de Estearias, moraram nelas e fizeram os materiais 

que hoje estudo, fui buscar em diferentes fontes pistas para aventar possibilidades. 

Essas pistas tratam-se de etnografias, relatos históricos e de estudos sobre sítios 

arqueológicos tipo estearias e investigações sobre a tipologia estatueta. Essas 

informações serão apresentadas no tópico a seguir e no próximo capítulo. 

 

4.3 As Aldeias Lacustres 

 

As Estearias são o que hoje conhecemos por palafitas. As palafitas são 

identificadas em diferentes locais do Brasil, da América do Sul e do mundo. Segundo 

Robert Lowie, em seu artigo “The Tropical Forests: AnIntroduction” de 1948, a região 

das Guianas e seus arredores é onde mais foram identificadas este tipo de moradia, 

relacionadas a variados grupos étnicos. 

Ainda sobre as palafitas, no continente americano: 

[...] moradias sobre palafitas são comuns até os dias de hoje. A 
maioria está localizada na Amazônia e estão situadas em áreas 
ribeirinhas ou várzeas de florestas tropicais. Este tipo de moradia, 
que obedece a variação das marés, é uma forma eficaz de 



144 
 

 

adaptação ecológica devido à fartura de peixes nessas áreas, bem 
como à boa locomoção através de lanchas. (Navarro, 2022, p. 89)  

De palafitas a aldeias lacustres, as moradias palafíticas pré-coloniais 

identificadas no Maranhão são: 

[...] antigas moradias construídas sobre troncos de madeira, o que, 
em paralelo contemporâneo, podemos chamar de palafitas. A região 
onde estão localizadas chama-se Baixada Maranhense, localizada 
na Amazônia oriental, a 200 quilômetros a sudoeste da atual capital 
do estado do Maranhão, São Luís.” (Navarro, 2017, p.127).   

 Entretanto, segundo André Prous, em seu livro “Arqueologia Brasileira” e 

Gabriela Martin em “Pré-história do Nordeste do Brasil”, os sítios arqueológicos tipo 

estearia são os menos conhecidos no país (Prouss, 1992; Martin, 1997, 2008), 

entretanto elas já haviam sido identificadas e pesquisadas no início do século XX, 

onde: 

[...] observações sobre as estearias foram feitas por Raimundo Lopes 
(1916, 1924, 1970) em duas importantes obras sobre a geografia do 
Maranhão: o Torrão Maranhense (1916) e Uma Região Tropical 
(1970), em que realizou croquis e mapas, medindo o Cacaria, maior 
sítio do lago Cajari, em 2 km de extensão.(Navarro, 2018, p. 77) 

 Segundo o “Instituto Baixada”, a Baixada Maranhense possui uma interface 

complexa de ecossistemas, tais como os campos aluviais, manguezais, florestas de 

várzea, densas florestas de galeria e vastas áreas de babaçuais, onde coexistem 

flora e fauna aquática e terrestre.50 

 Na Baixada Maranhense há também uma Área de Proteção Ambiental (APA) 

que foi reconhecida enquanto Sítio Ramsar.51 Essa região úmida é uma área natural 

com significância internacional para a hidrologia, ecologia e botânica, por exemplo. 

Essa área de campos alagáveis onde se encontram as Estearias tem bioma 

distribuído da seguinte maneira: Amazônia (92,33%); Cerrado (0,99%) e Zona 

Costeira e Marítima (6,67%)52 

                                            
50Fonte: https://baixada.org.br/baixada-maranhense/ 
51A Convenção de Ramsar é um acordo intergovernamental, que tem o intuito de promover a 
conservação e o uso racional das zonas úmidas e de seus recursos por meio de ação nacional e 
cooperação internacional. Ramsar é o nome da cidade, no Irã, na qual a Convenção foi assinada, em 
1971. fonte: https://www.gov.br/mma/pt-br/assuntos/biodiversidade-e-biomas/biomas-e-
ecossistemas/areas-umidas/publicacoes/baixada_maranhense.pdf 
52 Fonte: https://uc.socioambiental.org/arp/785 



145 
 

 

Com relação à distribuição das estearias na Baixada Maranhense, Alexandre 

Navarro (2019) escreveu: 

O auge das sociedades palafiteiras do Maranhão ocorreu entre os 
séculos 8 e 9 d.C., enquanto ocorria o feudalismo na Europa e os 

 maias estavam en trando em processo de colapso na Mesoamérica. 
Nesse período, existiam aproximadamente 13 grandes aldeias 
espalhadas numa área de aproximadamente 26 mil km²: seis delas 
ficavam na bacia do rio Turiaçu, próximas da atual da cidade de 
Santa Helena; outras seis ficavam na bacia do rio Pindaré, no 
município de Penalva; e uma ficava no rio Pericumã, atual cidade de 
Pinheiro. Tanto Lopes quanto os demais pesquisadores que vieram 
postularam que esses grupos estavam em constante migração, para 
justificar a existência desses sítios arqueológicos ao longo da extensa 
área da Baixada. Graças às 25 datações radiocarbônicas feitas pelo 
Laboratório de Arqueologia da UFMA, podemos dizer que esta 
premissa é falsa: os sítios são contemporâneos e estão circunscritos 
em dois grandes nichos ecológicos: um no norte da Baixada, no rio 
Turiaçu, e outro no sul, no Pindaré. (Navarro, 2019, p. 43) 

 

Por mais mil anos, um (ou mais grupos) habitaram a área que hoje é 

conhecida como Baixada Maranhense. Essas pessoas, cuja identidade ainda é 

desconhecida, viviam em áreas alagadas, construindo suas moradias sobre palafitas 

no leito dos rios ou em lagos. Esse modo de vida tinha duas principais vantagens: 

garantiam o acesso fácil a alimentos abundantes, como tartarugas, peixes e frutos 

do babaçu, e estavam protegidos de possíveis ataques inimigos, já que viviam em 

ambientes de difícil acesso. 

 Essa cultura ancestral, adaptada ao ambiente aquático do Maranhão, tinha 

uma relação com os rios e a natureza ao redor, e os vestígios materiais deixados por 

essas pessoas podem ser encontrados em uma vasta área. Esses vestígios estão 

localizados nas regiões por onde os rios Pindaré, Pericumã e Turiaçu correm, antes 

de desaguar no oceano. Esses rios se alargam e inundam as planícies vizinhas 

durante o período de chuvas, que vai de janeiro a junho (Leite Filho, 2016; Navarro, 

2017).  

 Segundo Alexandre Navarro (2022) a arquitetura palafítica parece demonstrar 

aldeias constituídas por núcleos residenciais e espaços coletivos e ainda: 

[...] este tipo de moradia estava amplamente disseminado em dois 
biomas predominantemente tropicais: o primeiro, caracterizado pelo 
complexo estuarino da costa norte do continente sul-americano, 
desde o norte do Peru até o Maranhão, formando um arco quase que 



146 
 

 

ininterrupto; e o segundo, assinalado por ocupações no interior do 
continente a partir do volumoso sistema hidrográfico de rios 
amazônicos. (Navarro, 2022, p. 116) 

Ou seja, essas moradias que foram erguidas em áreas alagadas eram 

comuns em duas grandes regiões tropicais da América do Sul, caracterizadas por 

ambientes naturais específicos: o complexo estuarino, que são áreas onde os rios 

encontram o mar, criando zonas de transição entre o ambiente terrestre e o marinho 

e o interior do continente, ao longo dos rios. 

 No primeiro, as águas do rio e do mar se misturam, criando ecossistemas 

ricos e diversos, como manguezais e estuários, que são ideais para o tipo de vida e 

moradia descrita na frase (palafitas, em locais alagados). No segundo os rios e seus 

afluentes formam uma vasta rede de águas, inundando planícies e criando um 

ambiente propício para moradias em palafitas. 

Ainda em relação à arquitetura das estearias, estudos dos esteios 

remanescentes demonstram que se tratavam de aldeias lineares, onde: “[...] a forma 

de construir as aldeias era idêntica em todos os sítios: o assentamento ocorria, em 

geral, no meio dos lagos, em direção nordeste, com várias concentrações de grupos 

de esteios, possuindo um núcleo principal” (Navarro, 2018, p. 90) e também: 

O padrão de ocupação parece ser diferente das habitações 
palafíticas do Alto Amazonas, Venezuela e europeias, pois a dos 
lagos maranhenses está caracterizada pela construção no meio ou 
distante da margem destes espaços lacustres, o que demonstra 
diferentes maneiras de ocupar este meio aquático. (Navarro, 2013, p. 
59) 

Abaixo podemos ver alguns exemplares dos esteios, registrados por 

Deusdédit Leite Filho (Figura 13): 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 
 

 

Figura 13: Exemplares de Esteios 
 

 

Fonte: Leite Filho, 2016, p. 82 

 

É importante destacar que esses esteios eram muito maiores, o que temos 

atualmente são os resquícios do que foram as estruturas dessas aldeias lacustres, 

conforme imagem abaixo (Figura 14 e 15, 16 e 17): 

 

Figura 14: Esteios à mostra na época da estiagem no sítio Coqueiro. 



148 
 

 

Fonte: NAVARRO,2017, p. 129. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

 

Figura 15: Distribuição dos sítios arqueológicos tipo estearias na Baixada Maranhense. 

 
Fonte: NAVARRO, 2023, p. 169 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 
 

 

Figura 16: Localização dos sítios arqueológicos tipo estearias. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 

 



151 
 

 

Figura 17: Localização dos sítios arqueológicos tipo estearias. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 

 



152 
 

 

Destaco que nos mapas acima apresentados destaquei os sítios cujos 

materiais foram analisados nesta pesquisa. 

Quanto à cultura material identificada nas pesquisas sobre as estearias, 

existia uma “[...] complexa indústria cerâmica. Ao mesmo tempo em que há grande 

variabilidade, a cerâmica dos sítios evidencia uma coesão social grande, uma vez 

que os tipos e subtipos reproduzem-se de forma equitativa nos assentamentos” 

(Navarro, 2019, p. 83) e: 

Grande parte do material cerâmico está policromada, sendo as cores 
predominantes a vermelha e a preta, sendo pintadas sobre engobo 
branco ou creme. A iconografia refere-se às peles de animais, 
sobretudo as do meio aquático, como os peixes bodó e surubim além 
das sucuris. A atual fase dos estudos indica que os povos das 
estearias pertenceram à chamada Tradição Polícroma da Amazônia 
e Tradição Borda Incisa. Em nível de fase arqueológica mais próxima 
da Baixada Maranhense, a cerâmica das estearias se assemelha na 
forma, antiplástico e decoração com a Marajoara, localizada na ilha 
de Marajó, Pará, a 400 km de distância. (Op. cit. p. 85;87) 

Os materiais arqueológicos trabalhados nesta pesquisa vêm de seis sítios 

arqueológicos, todos do tipo estearia: Armíndio, Boca do Rio, Caboclo, Lago do 

Souza e Cabeludo, situados no município de Santa Helena e localizados na bacia 

hidrográfica do rio Turiaçu. Já a estearia Formoso está no município de Penalva, na 

bacia do Mearim Pindaré. 

Para este estudo foi feito um recorte tipológico, onde foram analisadas as 

estatuetas cerâmicas, que: 

[...] são mais comuns nos núcleos centrais das aldeias e se 
caracterizam pela representação de animais, sobretudo a coruja, o 
macaco, a tartaruga e o sapo. Algumas delas são 
antropozoormorfas, sendo a zoomorfa a mais recorrente. Algumas 
têm a forma fálica e são chocalhos. A maioria delas tem traços 
femininos: as pernas estão abertas formando uma meia lua e 
algumas delas possuem a genitália à mostra. Muitas delas têm a 
cabeça quebrada, podendo evidenciar rituais de terminação [...] (Op. 
cit. p. 85) 

 A seguir faço uma breve apresentação dos sítios arqueológicos que possuem 

estatuetas. 

 



153 
 

 

4.3.1 Estearia Armíndio 

 

 Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

Sítio palafítico (estearia), com 161 esteios demarcados, localizado num dos braços 

do rio Turiaçu. Neste sítio há grande concentração de material arqueológico no 

fundo do lago (cerâmico e lítico). Fica no povoado do Armíndio, no município de 

Santa Helena (Figura 18). O sítio tem área estimada de 11194,3m², com integridade 

entre 25% e 75% e os principais fatores de destruição identificados são a erosão 

fluvial, pluvial e a construção de moradias. 

Dentre as tipologias de material identificadas neste sítio estão líticos 

lascados, polidos e material cerâmico. É deste sítio que vem a maior parte das 

estatuetas analisadas. 

No mapa abaixo há a imagem de algumas estatuetas indentificadas no sítio, 

mas não do montante total: 

 

Figura 18: Localização da Estearia Armíndio. 

 



154 
 

 

Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 
 

4.3.2 Estearia Boca do Rio 

 

Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

sítio palafítico (estearia), com 1071 esteios, localizado num dos braços do rio 

Turiaçu e com grande concentração de material arqueológico no fundo do lago. Fica 

no povoado da Boca do Rio, no município de Santa Helena (Figura 19). O sítio tem 

área estimada de 6016,94 m², com integridade entre 25% e 75% e os principais 

fatores de destruição identificados são a erosão fluvial, pluvial e a construção de 

moradias. 

No mapa abaixo há a imagem de algumas estatuetas indentificadas no sítio, 

mas não do montante total: 

 

Figura 19:Localização da Estearia Boca do Rio. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 

 



155 
 

 

4.3.3 Estearia Caboclo 

 

Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

sítio palafítico (estearia), com 191 esteios demarcados, localizado num dos braços 

do rio Turiaçu, com concentração de material arqueológico no fundo do lago 

(cerâmico e lítico), está no município de Santa Helena (Figura 20), com área 

estimada de 3436,51m², integridade entre 25% e 75% e os principais fatores de 

destruição identificados são a erosão fluvial, pluvial e a construção de moradias. 

No mapa abaixo há a imagem de algumas estatuetas indentificadas no sítio, 

mas não do montante total: 

 

Figura 20: Localização da Estearia do Caboclo. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 
 

4.3.4 Estearia Lago do Souza 

 



156 
 

 

Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

sítio palafítico (estearia), localizado no Rio Paruá, afluente do Rio Turiaçu e com 

concentração de material arqueológico no fundo do lago (cerâmico, lítico e orgânico) 

(Figura 21). Não foi possível ainda estimar a área deste sítio, possui integridade 

entre 25% e 75% e os principais fatores de destruição identificados são a erosão 

fluvial, pluvial e a construção de moradias. 

 

Figura 21: Localização da Estearia Lago do Souza. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 

 

4.3.5 Estearia Cabeludo 

 

Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

sítio palafítico (estearia), com 1150 esteios demarcados, localizado no Rio Paruá, 

afluente do Rio Turiaçu. Fica no povoado de Goiabal, no município de Santa Helena 

(Figura 22). Possui grande concentração de material arqueológico no fundo do lago 

(cerâmico, lítico e orgânico). Tem área estimada de 7439,72m², integridade entre 



157 
 

 

25% e 75% e os principais fatores de destruição identificados são a erosão fluvial, 

pluvial e a construção de moradias. 

No mapa abaixo há a imagem de algumas estatuetas indentificadas no sítio, 

mas não do montante total: 

 

 

Figura 22: Localização da Estearia Cabeludo. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 
 

4.3.6 Estearia Formoso 

 

Segundo consta na ficha do Cadastro Nacional de Sítios Arqueológico, é um 

sítio palafítico (estearia), localizado no lago Cajari abastecido pelas águas da bacia 

dos rios Pindaré-Mearim. Fica na localidade de Lago do Formoso, no município de 

Penalva (Figura 23), ainda não possui área estimada e seu grau de integralidade é 

maior que 75%. Dentre as tipologias de material identificadas neste sítio estão líticos 

lascados, polidos e material cerâmico. 



158 
 

 

 

Figura 23: Localização da Estearia Formoso. 

 
Fonte: ANA, 2021; IBGE, 2021, IPHAN, 2024 – Elaboração: Geifance Santos, 2024. 

 

 Apresentados os sítios arqueológicos, vamos para o próximo capítulo, onde 

irei falar mais da tipologia de material estudado: as estatuetas. 

 

 

 

 

 

 



159 
 

 

5. ESTATUETAS 

 

Estátuas, sejam elas em porções diminutas ou não, são objetos que atraem a 

curiosidade quando encontradas em contexto arqueológico comoo Busto de Nefertiti 

(Egito), o Exército de Terracota (China) ou as pequenas estátuas da Vênus de 

Willendorf (Áustria), a Vênus DolníVěstonice (República Tcheca) e a Vênus de 

Lespugue (França) para citar alguns exemplos famosos. 

Neste capítulo irei trabalhar com as estátuas de pequeno tamanho 

encontradas em pesquisas nos sítios arqueológicos tipo estearias na Baixada 

Maranhense, situadas no estado brasileiro do Maranhão, entretanto antes de me 

adentrar especificamente no material objeto de estudo, irei apresentar um contexto 

geral das estatuetas em pesquisas arqueológicas. 

Porém, gostaria de compartilhar com você que as estatuetas nunca foram 

uma tipologia de cultura material que eu estudei desde o princípio, não me recordo, 

por exemplo, de ler artigos ou fazer trabalhos sobre estatuetas na graduação em 

arqueologia ou no mestrado, somente no doutorado comecei a estudá-las mais 

pormenorizadamente. 

 O que mais me surpreendeu foi que, ao fazer levantamentos bibliográficos 

sobre a temática, percebi que as estatuetas são materiais que muito despertam a 

curiosidade, especialmente de leigos ou pessoas não arqueólogas e, no meio 

arqueológico são muitas as pesquisas desenvolvidas ao redor do mundo.  

Entretanto me pareceu que no Brasil as pesquisas e publicações ainda são 

um tanto tímidas, talvez pela falta de sítios arqueológicos distribuídos ao longo do 

território brasileiro que apresentem essa tipologia de material ou pelo desafio 

interpretativo que essas peças oferecem. 

Na intenção de ampliar o debate sobre as possibilidades do que o passado foi 

e é no presente, analiso as estatuetas enquanto comunicação visual, onde a 

corporeidade pode oferecer subsídios interpretativos para se pensar as pessoas, em 

especial as que viveram nas estearias.  



160 
 

 

Para a análise também utilizei os critérios de Richard Lesure (2002, 2011) e 

Cristiana Barreto (2014), onde:  

 

[...] a análise social do indivíduo representado pela estatueta (em 
geral indicado por insígnias, decoração corporal, posição do corpo e 
características físicas da estatueta tais quais tamanhos, material 
prima, etc.); os usos que se podem inferir do objeto/estatueta 
(recipiente, brinquedo, instrumento musical, amuleto, etc.); a 
iconografia do objeto (em geral os aspectos que combinam a 
representação tridimensional do corpo com a representação 
bidimensionais de outros seres ou coisas, tais quais pintura corporal 
ou adornos); e os chamados símbolos abstratos, aqueles aspectos 
visuais formais cuja leitura não apresenta referências claras a 
protótipos de coisas ou seres reconhecíveis (Barreto, 2014, p. 5)    

 

Sendo assim, os parâmetros utilizados para o estudo destes objetos são uma 

análise do que as estatuetas poderiam representar, analisando a existência de 

decoração nas peças, adornos, quais as características físicas, seus tamanhos e 

matérias primas.  

Buscando evidenciar possíveis decorações ou até mesmo garantindo que 

elas não existem, as estatuetas das Estearias foram investigadas pelo programa de 

análise de imagens DStrech. Todas as peças foram fotografadas e manipuladas 

neste software, a fim de dar nitidez ou evidenciar detalhes que não foram vistos sem 

o auxílio do programa. Também elaborei fichas de observação (que estão no 

apêndice) do material arqueológico analisado, onde registrei informações tais como 

peso e tamanho e descrições sucintas, assim como fotos e quando aplicável, as 

análises feitas por Alexandre Navarro (2022) em artigo que trata especificamente 

sobre as estatuetas das estearias do Maranhão, a fim de complementar as 

informações. 

Nesse sentido, a busca é pela compreensão de como estas peças poderiam 

ter significado em seus contextos e não qual o seu significado, sendo uma 

prerrogativa que nos auxilia na análise das mesmas.   

 

5.1 O nascimento da Vênus 

 



161 
 

 

[...] concorre para fazer da experiência feminina do corpo o limite da 
experiência universal do corpo-para-o-outro, incessantemente exposto à 
objetificação operada pelo olhar e pelo discurso dos outros (Bourdieu, 2012, 
p.79) 

 

 Na literatura arqueológica as estatuetas, (na língua inglesa figurines), são 

pequenas esculturas ou representações artísticas de seres humanos, animais ou 

outros seres (divindades, por exemplo) que podem ser fabricadas em cerâmica, 

pedra, metal ou outros materiais (Meskell, 2007). 

 De acordo com Christine Morris (2017, p. 660) as estatuetas na arqueologia 

são “[...] objetos pequenos e altamente portáteis (até 25 cm), que podem ser 

facilmente transportados e segurados na mão.” e ainda: “Uma estatueta pode ser 

definida como uma representação tridimensional miniaturizada. No caso de 

estatuetas antigas, incluem-se imagens antropomórficas e zoomórficas, bem como 

objetos inanimados, como modelos de casas ou móveis.”53 

Segundo o Dicionário de Cambridge, a palavra figurine em inglês, pode ser 

traduzida para o português como estatueta ou figura. Essa tradução se refere a 

pequenas esculturas ou representações artísticas em miniatura, que podem ter 

diversos contextos e significados. 

As figurines ou estatuetas são encontradas em diferentes contextos 

arqueológicos ao redor do mundo, sendo o sítio arqueológico Çatalhöyük, localizado 

na Anatólia (com datações entre de 6700 a.C e 9.500 anos) um dos lugares onde as 

pesquisas arqueológicas vêm sendo realizadas sistematicamente por diversos anos 

e que tem como aspecto marcante em sua coleção as estatuetas classificadas 

enquanto femininas. (Meskell 2007, 2008; Meskell,Nakamura, King e Farid, 2008). 

                                            
53Original em inglês: “[...] Small and highly portable objects (up to 25 cm), which can be easily carried 
and held in the hand.” E “A figurine can be defined as a miniaturized three-dimensional representation. 
In the case of ancient figurines, this includes anthropomorphic and zoomorphic images, as well as 
inanimate objects, such as house models or furniture.” 



162 
 

 

As estatuetas, quando possuem algum atributo que figure o sexo feminino, 

como uma vulva e/ou seios, foram comumente denominadas enquanto “Vênus”54. 

Essa atribuição foi dada pela primeira vez no século XIX, por diferentes 

pesquisadores homens como, por exemplo, os arqueólogos Edouard Piette e 

Salomon Reinach no Sul da França. (Weston, 2016, p. 12), há também Édouard 

Piete em 1894 em Bassempouy, Landes e o marquês de Vibraye em 1864 (Patou-

Mathis, 2022, p. 114). 

Contextualizando a descoberta das estatuetas em sítios arqueológicos e o 

surgimento das Vênus na arqueologia, a arqueóloga Marylène Patou-Mathis (2022) 

diz: 

A primeira estatueta conhecida, a Vênus impudica, foi descoberta em 1864 
pelo marquês de Vibraye no sítio arqueológico de Laugerie-Basse 
(Dordonha). Várias outras descobertas se seguiram, como a famosa Dama 
de capuz, encontrada por Édouard Piette em 1984, em Brassempouy 
(Landes), e a Vênus de Lespugue (Haute-Garonne), descoberta em 1922 
por René de Saint-Périer. Datada entre -31.000 e -35.000, a Vênus em 
marfim de mamute de Hohle Fels (Alemanha) é hoje a mais antiga. Essas 
mais de 250 estatuetas esculpidas em diferentes tipos de material - osso, 
marfim de mamute, pedra (pedra-sabão, calcita, calcário) ou terracota. 
Embora elas tenham muitos traços em comum, dimensões modestas entre 
4 e 25 centímetros, notamos uma grande diversidade de detalhes, 
dependendo da cultura à qual elas pertencem. Embora algumas sejam 
esbeltas e não tenham seios caídos, a maioria tem atributos sexuais 
marcados (seios quase sempre pendentes, nádegas proeminentes, vulva), 
quadris e ventre “adiposos”, e o restante do corpo inacabado (pernas em 
menor grau). Os traços do rosto são raramente representados. Como 
algumas exceções, como a Dama de Brassempouy ou a “cabeça” de 
DolníVěstonice (República Tcheca). Pelo número de estatuetas femininas 
descobertas, em marfim de mamute ou calcário, o sítio gravetiano de 
Kostenki 1-I, na Rússia, é excepcional. Essas estatuetas representam 
mulheres nuas, às vezes enfeitadas - faixas na altura da cintura, sobre os 
seios, nos punhos, nos tornozelos -, de pé ou, mais frequentemente, 
ajoelhadas e de corpo inteiro ou parcial. A originalidade desse sítio reside 
na abundância de pedaços de corpos, quadris, pernas - que não 
correspondem a fragmentos de estatuetas quebradas, mas a uma 
realização voluntária do escultor. Embora seja difícil afirmar que todas 
tinham um caráter religioso, podemos considerar a hipótese de que os 
pedaços de corpos eram utilizados em rituais destinados a reunir o que está 
disperso a fim de “reconstituir” um corpo inteiro (Patou-Mathis, 2022, p. 114, 
115, 116). 

 

                                            
54A utilização do termo “Vênus” é problemática porque automaticamente associa essa tipologia de 
material arqueológico à Deusa Vênus, da beleza e do amor, que tem entre seus atributos a fertilidade 
e a beleza. Associar a deusa Vênus a estes materiais induz uma interpretação equivocada e 
generaliza questões envoltas ao corpo da mulher.  



163 
 

 

Figura 24: Foto artística da escultura denominada Vênus de Willendorf 

 

Fonte: site do Museu de História Natural de Viena https://artsandculture.google.com/partner/natural-

history-museum-vienna55 

 

                                            
55 Texto que acompanha a imagem no site (traduzido do alemão): Idade Paleolítica. 29.500 
anos. Willendorf em Wachau, Baixa Áustria. A perfeição da representação e o estilo 
harmonioso fazem da figura da “Vênus de Willendorf”, de 29.500 anos, uma das obras de arte 
mais expressivas do Paleolítico. ÍCONE ENIGMÁTICO “Era uma bela manhã de agosto de 
1908, quando a ‘Vénus de Willendorf’ retornou a luz do dia em Wachau, após quatro mil anos 
de sono. Ela foi descoberta na presença de Szombathy e na minha presença a uma 
profundidade de cerca de 25 cm abaixo da camada de cinzas não perturbada perto de uma 
grande lareira (a 93 e mais alta camada de ocupação) ...” é como Josef Bayer, um dos 
diretores da escavação, descreveu a descoberta do figura feminina pré-histórica mais famosa 
do Neue Wiener Tagblatt. A Vénus de Willendorf foi encontrada em 1908 durante uma 
escavação arqueológica do NHM. Houve muita controvérsia nos anos subsequentes sobre 
quem estava envolvido na descoberta e em que medida. Na época, a estatueta era a figura 
humana completa mais antiga e ainda é um exemplo frequentemente citado do princípio 
feminino. A figura de uma mulher madura foi esculpida em pedra calcária fina com ferramentas 
de sílex e originalmente revestida com giz vermelho. Na Era Paleolítica, o vermelho era um 
símbolo de vida, morte e renascimento. Apesar do tamanho reduzido, muitos detalhes são 
reproduzidos com notável realismo. Braços finos decorados com argolas serrilhadas repousam 
sobre os seios pesados. A cabeça ligeiramente inclinada tem um penteado elaborado ou boné 
em cestaria. Sua curiosa falta de traços faciais eleva a Vênus de Willendorf acima do indivíduo, 
ao mesmo tempo que lhe confere uma infinidade de rostos. Em vez de representar um 
indivíduo específico, é portador de uma mensagem universal que foi compreendida em toda a 
Europa no seu tempo, mas que nos será escondida para sempre. 



164 
 

 

Figura 25: Diferentes vistas daVênus de Willendorf 

 
Fonte:https://revistagalileu.globo.com/Ciencia/Arqueologia/noticia/2022/03/resolvido-misterio-sobre-

origem-da-venus-de-willendorf-de-30-mil-anos.html 

 

Figura 26: Diferentes vistas da vênus DolníVěstonice 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://archaeonewsnet.com/researchers-delighted-by-early-scan/ 

 



165 
 

 

 
 
 
Figura 27: Diferentes vistas da vênus de Lespugue 

 

Fonte:https://www.meisterdrucke.ie/fine-art-prints/Prehistoric/86602/Three-views-of-a-%27Venus%27-
statuette%2C-from-the-Rideaux-Cave%2C-Lespugue%2C-Haute-Garonne.html 

 

Fazendo uma comparação entre as estatuetas acima apresentadas (Figura 

24, 25, 26 e 27): Vênus de Willendorf, Vênus DolníVěstonice e Vênus de Lespugue, 

podemos ver que todas possuem ptose mamária, que pode ser proveniente do 

envelhecimento ou devido à gravidez e amamentação. As vulvas são visíveis na 

Vênus de Willendorf e de Lespugue e é possível identificar o umbigo na Vênus de 

Willendorf e na Vênus Dolní Věstonice.Todas as três estatuetas possuem nádegas 

protuberantes, com aparente perda da tonicidade muscular, o que poderia denotar 

tratar-se de pessoas mais velhas. Entretanto esses atributos corporais foram 

interpretados de outra maneira, conforme apresentarei a seguir. 

Segundo Dixson e Dixson, em artigo de 2011, as estatuetas em formato 

humano feminino, a que foram atribuídos o nome de “Vênus”, possuem datações 

recuadas de até 35 mil anos e trata-se de objetos portáteis, pequenos e feitos de 

diferentes tipos de materiais, tais como marfim, cerâmica e rochas: 



166 
 

 

As representações mais antigas conhecidas da forma feminina humana são 
as chamadas “figuras de Vênus” do período Paleolítico superior. As figuras 
de Vênus foram desenterradas em vários locais da Europa e a maioria foi 
datada entre 23.000 e 25.000 anos atrás. Mais recentemente, uma 
estatueta, que se pensa ter 35.000 anos, foi recuperada da Caverna Hohle 
Fels, na Alemanha. A maioria das estatuetas de Vênus são objetos 
relativamente pequenos e portáteis (por exemplo, Vênus de Hohle Fels: 6 
cm de altura; Vênus de Willendorf: 11 cm de altura). Eles eram feitos de 
uma variedade de materiais (por exemplo, calcário: a Vênus de Willendorf; 
marfim: as estatuetas de Kostenki; argila e osso, cozidos em alta 
temperatura: a Vênus Vestonice). No entanto, em alguns casos, eles 
assumem a forma de entalhes em baixo-relevo em superfícies rochosas 
(por exemplo, a Vênus de Laussel). (Dixson e Dixson, 2011, p. 1)56 

Para o arqueólogo André Leroi-Gourhan, há uma relação cultural nos níveis 

arqueológicos onde são encontradas as Vênus, tendo inclusive uma origem comum: 

a Europa Oriental, por possuírem detalhes anatômicos parecidos. A partir da Europa 

Oriental essa cultura foi sendo difundida para o oeste e por isso encontramos 

estatuetas em muitos sítios arqueológicos, entretanto essa hipótese difusionista foi 

criticada pela academia. (Patou-Mathis, 2022, p. 115). 

No sentido da interpretação arqueológica, os papéis dessas mulheres 

“Vênus”, resultaram em uma invisibilidade como produtoras e usuárias de 

ferramentas e, consequentemente, talvez, várias formas de trabalho e provisão. 

Entretanto faz sentido supor que elas estivessem, por exemplo, envolvidas nos 

processos de matar e esfolar animais (Weston, 2016). 

Lembro que o termo Vênus hoje é problematizado, por atribuir a esse tipo de 

cultura material uma associação à deusa do amor romana (Figura 28), gerando 

automaticamente uma interpretação sensualizada, ligada muitas vezes à fertilidade 

além de criar um estereótipo de gênero, entretanto há uma ampla disseminação 

deste termo, especialmente em artigos da internet.57 

                                            
56 Original em inglês: The oldest known representation of the human female form are the so-called 
“Venus figurines” of the Upper Paleolithic period. Venus figurines have been unearthed at multiple 
sites across Europe, and most have been dated between 23,000 and 25,000 years ago. Most recently, 
a figurine, thought to be 35,000 years old, has been recovered from the Hohle Fels Cave in Germany. 
The majority of Venus figurines are relatively small, portable objects (e.g., Hohle Fels Venus: 6 cm 
high; Willendorf’s Venus: 11 cm high). They were made from a variety of materials (e.g., limestone: the 
Willendorf Venus; ivory: the Kostenki figurines; clay and bone, fired at high temperature: the Vestonice 
Venus). However, in a few cases they take the form of bass-relief carvings on rock surfaces (e.g., the 
Laussel Venus). 
57 A demonimação “Vênus” está associada à estatueta de Willendorf, desse modo é muito difícil 
dissociá-lo do material arqueológico, entretanto em uma busca rápida na internet achamos outras 
notícias sobre as “Vênus” Alguns exemplos: 



167 
 

 

 

Figura 28: Imagem da obra “O Nascimento da Vênus” de Sandro Botticelli 
 

Fonte:https://artsandculture.google.com/asset/the-birth-of-venus/MQEeq50LABEBVg?hl=pt-BR 

 

As estatuetas também foram interpretadas como bonecas, além de serem 

descritas como símbolo de fertilidade, divindade e até mesmo oferendas, dando 

sinais inclusive das características “raciais” das pessoas que as produziram (Ucko, 

1968) 

Às estatuetas também foi atribuído o caráter de Deusa Mãe, especialmente 

para contextos arqueológicos no que conhecemos atualmente como Europa, sendo 

ainda desenvolvidas hipóteses de um matriarcado “pré-histórico” (Gimbutas, 1974; 

1981; 1991).  

                                                                                                                                        
https://revistagalileu.globo.com/Ciencia/Arqueologia/noticia/2022/03/resolvido-misterio-sobre-origem-
da-venus-de-willendorf-de-30-mil-anos.html 
https://www.infoescola.com/arqueologia/venus-de-willendorf/ 
https://pt.khanacademy.org/humanities/prehistoric-art/paleolithic/paleolithic-objects/a/venus-of-
willendorf 
https://luizberto.com/a-curiosa-historia-das-estatuetas-de-venus/ esse site ainda descreve as 
estatuetas como “As figuras são geralmente nus femininos sensuais” 

 



168 
 

 

A essa ideia recai a crítica de que a utilização dessas estatuetas, sob um 

olhar esotérico e ligado à “Nova Era” são interpretações que “[...] são simplesmente 

criações esperançosas e idealistas que refletem a procura contemporânea de uma 

utopia social”58 (Meskell, 1995, p. 74), como a prova de que as estatuetas seriam a 

possibilidade da existência de um matriarcado. 

Segundo Marylène Patou-Mathis (2022), alguns pré-historiadores viram nas 

Vênus a concretização de imagens eróticas, de ideais de beleza e por consequência 

uma exteriorização dos desejos masculinos, para esses pesquisadores: 

[...] o status de mulher-objeto (de pulsões sexuais) teria existido desde o 
Paleolítico Superior, e esse olhar dos homens direcionado ao corpo das 
mulheres seria a transposição gráfica de uma dominação sexual masculina. 
Nota-se, no entanto, que a associação de figuras femininas e masculinas é 
rara e que a posição dos corpos nunca é a do ato sexual [...] (Patou-Mathis, 
2022, p. 131 e 132) 

O que nós não podemos deixar de observar é que essas estatuetas, 

transformadas pela arqueologia em cultura material, são fontes de pesquisa que 

envolvem diferentes discussões e abordagens, levantando aspectos sobre o corpo, 

personalidade, individualidade, gênero, sexualidade, construções sociais, militância 

feminista, contestação, etc. 

Os pequenos corpos materializados serviram ao longo do desenvolvimento do 

conhecimento arqueológico de fonte para destacar o papel das mulheres em grupos 

do passado. Essas análises do passado, feitas no presente, também mostram que 

as ideias e interpretações vão se modificando. 

 

5.2 A iminente morte da Vênus 

 

 Neste subcapítulo apresento alguns sítios arqueológicos (Figura 29) onde 

foram encontradas culturas materiais classificadas como estatuetas e as 

interpretações dadas a esta tipologia material, onde a superação do reducionismo 

“Vênus” proporcionou outras possibilidades de leitura dessa materialidade.  

                                            
58 Original em inglês: presents are simply hopeful and idealistic creations reflecting the contemporary 
search for a social utopia.  



169 
 

 

As estatuetas são objetos que despertam curiosidade, segundo Olga Soofer, 

James Adovasio e David Hyland (2000): 

Nenhum item da cultura material do Paleolítico Superior recebeu tanta 
atenção, tanto de amadores quanto de profissionais, como as 
representações de humanos (...). Foi dada especial atenção às 
representações paleolíticas de mulheres, comumente chamadas de “Vênus” 
na literatura. Esta atenção tem sido, em geral, dirigida a certas 
características comuns a muitos deles, nomeadamente, as características 
sexuais primárias e secundárias emocionalmente carregadas – vulvas, 
seios, estômagos e nádegas (Soofer, Adovasio, Hyland, 2000, p. 514)59 

 Ou seja, segundo o que consta no artigo de Olga Sooferet al, a cultura 

material do Paleolítico Superior que mais recebeu atenção, tanto de amadores 

quanto de profissionais, foram as representações seres humanos, que possuem 

características comuns entre elas como os atributos ditos sexuais como vulvas, 

seios e nádegas. 

 A divisão do tempo utilizada para a pré-história da Europa, Ásia e algumas 

regiões mais ao oriente e norte da África, é diferente da que utilizamos nas 

Américas, por exemplo, nesse sentido, para fins de rápida contextualização e 

rememoração, a chamada “pré-história” dessa região se divide entre a Idade da 

Pedra e a Idade dos Metais, sendo a primeira subdividida entre Paleolítico, 

Mesolítico e Neolítico60. 

 

 

                                            
59Original em inglês: No item of Upper Paleolithic material culture has received as much attention, 
from amateurs and professionals alike, as depictions of humans (...) Particular attention has been paid 
to Paleolithic depictions of women, commonly termed “Venuses” in the literature. This attention has, by 
and large, been directed to certain features common to many of them, namely, the emotionally 
charged primary and secondary sexual characteristics—vulvae, breasts, stomachs, and buttocks 
(Soffer 1987, 1989; Soffer and Conkey 1997) 
60 Segundo BEZERRA, 2024, o período Paleolítico, também conhecido como Idade da Pedra 
Lascada, abrange desde o surgimento dos primeiros hominídeos até cerca de 10.000 anos a.C. 
Durante o Paleolítico, os humanos utilizavam ferramentas de pedra lascada e ele é subdividido em 
três fases: Paleolítico Inferior, Médio e Superior. O período Mesolítico é intermediário entre o 
Paleolítico e o Neolítico, ocorrendo aproximadamente entre 10.000 anos a.C. e 5.000 anos a.C., 
durante essa fase, houve desenvolvimentos na tecnologia e na organização social. No período 
Neolítico, também chamado de Idade da Pedra Polida, vai de 5.000 anos a.C. até o surgimento da 
escrita (aproximadamente 3.500 anos a.C.). Nesse período, os humanos começaram a praticar 
agricultura, criar animais domesticados e produzir ferramentas de pedra polida. 

 



170 
 

 

 

Figura 29: Mapa com a distribuição de locais onde foram encontradas 
estatuetas (Vênus Figurines) de Portugal à Sibéria 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Vandewettering, 2015 

 

 Ainda é frutífero lembrar que o período paleolítico ensejou na arqueologia a 

cronologia de sítios, possibilitando datações e trazendo para a disciplina a áurea de 

ciência objetiva, corroborando ainda a cronologia e a evolução cultural dos grupos 

por meio de análises estratigráficas e da comparação das culturas materiais, 

segundo Bruce Trigger (2004, p. 92): 

A arqueologia paleolítica recebeu pela primeira vez este nome em 1865, 
quando o banqueiro e naturalista inglês John Lubbock, em seu livro Pre-
historic Times [Tempos pré-históricos] dividiu a Idade da Pedra em um 
período anterior, paleolítico ou arqueolítico (da pedra antiga), além de outro 
mais recente, o neolítico (da pedra nova). Ele estava apenas rotulando 
formalmente uma distinção que já era óbvia entre um período inicial, quando 
todas as ferramentas eram obtidas a partir de pedras lascadas, e um 
período posterior, em que algumas ferramentas, como machados e goivas 
[...] Os principais objetivos dessas pesquisas eram determinar por quanto 
tempo os seres humanos teriam habitado a área e se tendências evolutivas 
podiam ser detectadas no paleolítico. A teoria evolucionista preconizava que 
os humanos tornaram-se mais complexos morfológica e culturalmente com 
o passar do tempo. A primeira meta dos arqueólogos do paleolítico era, 
portanto, dispor os sítios em ordem cronológica (Trigger, 2004, p. 92) 

 



171 
 

 

As possibilidades proporcionadas pela existência de miniaturas de corpos nos 

sítios arqueológicos mais antigos corroboraram a elaboração de discursos sob a luz 

do modelo do sujeito universal baseada no homem (branco, heterossexual) e a 

relação deste com as mulheres, sendo assim, não seria surpreendente dizer que a 

arqueologia utilizou de suas interpretações para fundamentar interpretações que 

falavam muito mais de sociedades individualistas e capitalistas ao invés de inferir 

sobre possibilidades sobre o fenômeno humano.  

Entretanto, além dos discursos já debatidos e apresentados diversas vezes 

nesse trabalho que falam sobre uma superioridade masculina, os estudos das 

estatuetas trouxeram também muitas possibilidades de reflexão que extrapolaram 

essa interpretação genérica.  

Sendo assim, como exposto anteriormente, podemos ver que muitas 

interpretações das estatuetas foram (e são ainda hoje), apoiadas em modelos 

machistas, como é o caso da ampla utilização do termo Vênus para designar as 

estatuetas femininas. 

Entre as descrição dos pequenos corpos das Vênus e suas  interpretações 

temos análises que dizem que a representação de seios exagerados, nádegas 

acentuadas e genitália resulta do despropósito deliberado das características 

sexuais da estatueta (Conrad, 2009) ou ainda que o exagero de características 

sexuais tais como seios grandes e salientes, vulva muito alargada e explícita, barriga 

e coxas inchadas poderiam ser vistos como beirando o pornográfico, com uma 

natureza sexual explícita (Mellars, 2009). 

As estatuetas, quando encontradas em sítios arqueológicos do Vale do Indo, 

Oriente Próximo, Mediterrâneo e Europa, tiveram também a expressão "a Deusa" 

utilizada como arcabouço interpretativo, atualmente foram atribuídas a essas 

interpretações caráter simplista e positivista, uma vez que que utilizava concepções 

universalistas para interpretar materiais de diferentes contextos e culturas (Lesure, 

2017). 

Ainda segundo Meskell (2017), além de uma universalização das possíveis 

“funções” das estatuetas, as interpretações se prendiam ao discurso da religião e do 



172 
 

 

ritual, e quando adicionadas as discussões de gênero elas eram vinculadas à 

fertilidade e à divindade, ainda segundo a autora: 

[...] Ucko argumentou há mais de cinquenta anos, quando a Deusa Mãe 
explanação é invocada, ela ‘é simplesmente tomada como símbolo da 
fertilidade, embora a natureza real da fertilidade varie de uma fertilidade 
geral abrangente de animais, humanos e vegetação para uma fertilidade 
especificamente humana’ (Ucko 1962, p 39 apudMeskell, 2017, p.21). 

Ou seja, em análise mais ampla, podemos entender que a atribuição do 

caráter de Deusa (Vênus) ou Deusa Mãe (relacionada ao matriarcado) às estatuetas 

arqueológicas implica em uma mesma interpretação, por mais que os conceitos 

estivessem em outras direções: a característica intrínseca da feminilidade 

estereotipada relacionada à fertilidade da mulher. Seja deusa, seja mãe, espera-se e 

entende-se que a mulher seja fértil e que com isso gere vidas (Meskell, 2017). 

Essas interpretações, entretanto, não levaram em consideração a 

possibilidade de agência desses materiais e ainda, as análises estavam muito 

concentradas no objeto em si, sem observação de contextos e sem se importar com 

o processo que a confecção desse tipo de material implica. 

Segundo Bailey et al, (2010) no Sudão, por exemplo, são encontradas 

estatuetas em estratigrafias relacionadas ao período neolítico, nesse sentido as 

interpretações atribuídas a estes materiais estavam mais voltadas para a questão 

das “civilizações complexas”,  sendo utilizada em uma espécie de evolucionismo 

cultural,  aplicando ainda nessas análises atribuições relacionadas à hierarquia de 

tamanhos, ou seja, quanto maior a estátua, mais importante sua função e desse 

modo as estátuas menores ou estatuetas foram interpretadas como objetos de 

brincadeiras infantis. 

Porém, segundo Bailey 2005, o tamanho das estatuetas, por exemplo, pode 

estar relacionado à natureza pessoal e privada e não pública, e o pequeno tamanho 

da maioria das estatuetas pode ter sido um aspecto importante do seu significado. 

Outras análises, sob outros paradigmas e olhares, trouxeram novas 

perspectivas interpretativas, segundo Haaland e Haaland (2017) as estatuetas 

fazem parte de um dinamismo social onde sinais verbais e não verbais podem ser 

expressos nas relações de solidariedade e especialmente nas relações maternais, 



173 
 

 

trazendo a multivocalidade desses objetos na utilização em ritos de transição social, 

por exemplo, segundo os autores: 

Os sítios escavados no Sudão mostram grandes variações no 
inventário durante a época Neolítica. Assumimos que as variações 
refletem que as pessoas dos locais ocupavam nichos ecológicos 
semelhantes ou sobrepostos. As relações entre grupos em nichos 
semelhantes teriam um elemento de competição. Nas comunidades 
pré-estatais, a mobilização do apoio descentralizado dos membros 
da comunidade constitui um fator importante que afeta o resultado da 
competição. Nas comunidades descentralizadas onde o cultivo é o 
modo de subsistência dominante, o dinamismo social da competição 
ecológica tende a favorecer a seleção de construções simbólicas que 
forjam a solidariedade entre os membros da comunidade. A relação 
mãe-filho possui qualidades experienciais que, por excelência, a 
tornam adequada para servir de protótipo para a construção de 
sistemas de signos que forjam a solidariedade. Há uma infinidade de 
sinais verbais e não-verbais que podem ser usados em imagens que 
expressam qualidades associadas à relação mãe-filho – sendo as 
estatuetas apenas um desses itens simbólicos. Embora as estatuetas 
femininas sejam itens altamente visíveis no registo arqueológico, a 
sua ocorrência deve ser vista à luz das imagens mais amplas de 
mãe-filho de que fazem parte. A consistência nas associações 
evocadas por sinais verbais e não-verbais afeta à medida que a 
ideologia da solidariedade é sentida como conveniente e 
convincente. Isto é potencializado pelo uso de veículos de signos em 
situações rituais carregadas de significado emocional, 
particularmente em ritos de passagem. A fase liminar dos ritos de 
passagem é de particular importância porque favorece o 
desenvolvimento de veículos de signos com características que 
podem evocar significados ambíguos, por exemplo, estatuetas 
femininas moldadas em formas semelhantes a falos. A questão não 
é se uma determinada estatueta é modelada como 
representando um gênero específico, mas sim se a 
multivocalidade das suas características enfatiza o mistério da 
transição social que ocorre durante a fase liminar. (Haaland e 
Haaland, 2017, p. 16 grifos meus)61 

                                            
61Original em inglês: The excavated sites in Sudan show great variations in inventory during the 
Neolithic epoch. We have assumed that variations reflect that the people of the sites occupied similar 
or overlapping ecological niches. Relations between groups in similar niches would have an element 
of competition. In pre-state communities, mobilization of decentralized support from community 
members constitutes an important factor affecting the outcome of competition. In decentralized 
communities where cultivation is the dominant mode of subsistence, the social dynamism of ecological 
competition tends to favour selection of symbolic constructions forging solidarity among community 
members. The mother–child relation has experiential qualities that, par excellence, make it suitable to 
serve as a prototype for the construction of sign systems forging solidarity. There is a multitude of 
verbal and non-verbal signs that may be used in imagery expressing qualities associated with the 
mother–child relation—figurines being only one such symbolic item. Although female figurines are 
highly visible items in the archaeological record, their occurrence should be seen in the light of the 
larger mother–child imagery that they are part of. Consistency in associations evoked by verbal and 
non-verbal signs affects the extent to which the ideology of solidarity is experienced as convincing and 
compelling. This is enhanced by the use of sign vehicles in ritual situations loaded with emotional 
meaning, particularly in rites of passage. The liminal phase of rites of passage is of particular 
importance because it favours the development of sign vehicles with features that may evoke 
ambiguous meanings, for example female figurines shaped in phallus-like forms. The question is not 
whether a particular figurine is modelled as representing a specific gender, but rather that the multi-



174 
 

 

As estatuetas foram sendo interpretados como símbolo de fertilidade, 

feminilidade e até mesmo “padrão” de beleza, sendo especulado também como 

evidência de um matriarcado, que segundo a arqueóloga Lauren Talahay (1994, p. 

165) era “[...] uma crença antiga e pan-mediterrânica numa Grande Deusa Mãe, 

numa estrutura social matriarcal e numa época em que as mulheres governavam” e 

até como brinquedos. 

Utilizando o exemplo do Sudão que, atribuiu inicialmente hierarquia de valor 

de acordo com o tamanho do objeto analisado, elaboro a seguinte reflexão: por que 

o brincar é visto como atividade de menor complexidade? Defendo que isto está 

muito relacionado ao nosso pensamento atual diretamente relacionado ao 

desempenho capitalista, onde nossas atividades devem estar associadas à 

produção. Brincar não produz, brincadeira não é produção, ela está no âmbito do 

simbólico que, em termos de subsistência, não gera provisão para o grupo. 

E, nessa lógica de produção, nós vamos apagando crianças dos contextos 

arqueológicos por entendermos o passado sempre como campo dos adultos.  

Entretanto, considerar que uma tipologia de cultura material pode estar 

associada à brincadeira e às subjetividades nela envolvidas ajuda a evidenciar a 

complexidade desses objetos, que podem ser lidos para além de um reducionismo 

comparativo. 

De brinquedos à construção de uma solidariedade embasada no modo de 

subsistência e na competição ecológica, as estatuetas seriam um dos meios de 

construção simbólica entre os membros de uma mesma comunidade, especialmente 

no que se trata da relação mãe-filho (Haaland e Haaland, 2017, p. 16). 

No Sudão as estatuetas não se chamam Vênus, mas elas continuam tendo 

atribuição relacionada ao estereótipo feminino quando as interpretações consideram 

a relação mãe-filho de construção simbólica por meio destes objetos e não procura, 

por exemplo, inserir outros gêneros nessas relações ou ainda, ignora a figura do pai 

e ainda, constrói uma interpretação baseada na ideia de uma família nuclear. 

                                                                                                                                        
vocality of its features emphasizes the mystery of the social transition taking place during the liminal 
phase. 



175 
 

 

A iminência da morte da Vênus está aí: a mitologia Greco-romana não 

influenciou universalmente o pensamento arqueológico, sendo assim, dependendo 

do contexto geográfico, as estatuetas não serão designadas enquanto “Vênus”. 

Entretanto as atribuições estereotipadas do que seria o gênero desses objetos 

continuam vigorando nas interpretações. Isso não quer dizer que a inferência que 

associa uma relação de mãe e filho esteja errada, a lacuna que falta é tentar inferir 

outras possibilidades de relações que não estejam pautadas nas relações de gênero 

atuais. 

E quando o contexto arqueológico apresenta objetos que possuem 

características humanas e não humanas: seria uma vênus transmutada? 

No Japão, por exemplo, segundo o arqueólogo Koji Mizoguchi (2017, p. 530) 

existem estatuetas com características faciais não humanas ou sem nenhuma 

característica facial ou ainda com características faciais razoavelmente realistas e 

até características “fantásticas”, o pesquisador sugere que tais estatuetas foram 

feitas intencionalmente dessa forma, possivelmente para representar seres 

sobrenaturais. 

A figuração híbrida entre antropomorfo e zoomorfo, em um mesmo corpo, por 

exemplo, foi interpretada como a possibilidade de transformabilidade entre seres 

humanos, animais e seres sobrenaturais. 

Essa fusão entre formas animais e humanas é um tema recorrente, 

interpretado possivelmente como uma reflexão sobre a ontologia ou para criar 

criaturas míticas com formas imaginadas (Mizoguchi, 2017). Sendo assim, as 

estatuetas seriam também uma representação para e não somente de uma 

materialização das ideias na argila e em demais matérias primas, no processo que 

vai desde a escolha dos materiais até a elaboração técnica e estética. 

Segundo Chris Scarre (2017, p. 893) na Europa Ocidental podem ser 

observadas “tradições” para as estatuetas, sendo uma relacionada aos ídolos 

Ibéricos (Iberian ‘idols’), as estatuetas bálticas das tradições PittedWare e 

CombWare e as estatuetas Bandkeramik, entretanto há uma distribuição irregular no 

tempo e no espaço. As interpretações atribuídas às duas últimas tradições 



176 
 

 

correlacionam as estatuetas às comunidades que levaram a agricultura ao redor do 

Mediterrâneo central e ocidental, onde “Isso pode sugerir uma conexão entre 

estatuetas e agricultura, com uma nova cosmologia trazendo novas práticas rituais 

nas quais as representações da forma humana eram cada vez mais aceitas e de fato 

exigidas.”62 (Scarre, 2017, p. 894). 

Segundo Grębska-Kulow, Gurova e Zidarov (2021) há um entendimento de 

que, na Anatólia, no Oriente Médio, Mesopotâmia e no Sudeste da Europa, as 

estatuetas estão relacionadas ao desenvolvimento da agricultura e que esses 

materiais fizeram parte de um circuito de comunicação 

[...] é certo que as estatuetas estão relacionadas principalmente a 
culturas agrícolas caracterizadas por cerâmicas pintadas, e são a 
expressão indiscutível de uma ampla rede de comunicação entre o 
sudeste da Europa, a Mesopotâmia, o Oriente Médio e a Anatólia, ao 
mesmo tempo em que estão relacionadas a profundas 
transformações sociais que caracterizam o desenvolvimento da nova 
economia baseada na agricultura63.(Grębska-Kulow, Gurova e 
Zidarov, 2021, p. 3) 

Já as estatuetas das Ilhas Åland, no mar Báltico, são decoradas com pontos e 

linhas incisas, sendo mais naturalistas e maiores, o sítio arqueológico Jettböle, com 

enterramentos humanos, apresentou em seu contexto mais de 60 estatuetas 

quebradas, não associadas ao enxoval funerário. Essas quebras foram interpretadas 

como intencionais. Segundo Scarre: 

Eles podem ter sido quebrados intencionalmente. As estatuetas vêm 
de uma área restrita do sítio e pertencem à sua fase posterior de 
ocupação. Eles não parecem ter sido associados a sepulturas, 
embora restos humanos tenham sido descobertos em uma camada 
de ocupação anterior 150 m ao sul, onde havia evidências de 
desmembramento intencional, bem como sepultamento formal.64 
(Scarre, 2017, p. 891) 

                                            
62Original em inglês: “That might suggest a connection between figurines and farming, with a new 
cosmology bringing new ritual practices in which representations of the human form were increasingly 
accepted and indeed required” 
63Original em inglês: it is certain that the figurines are mainly related to agricultural cultures 
characterized by painted ceramics and are the undisputed expression of a wide communication 
network between Southeast Europe, Mesopotamia, the Middle East and Anatolia while also related to 
deep social transformations characterizing the development of the new economy based on farming 
64 Original em inglês: They may have been broken intentionally. The figurines come from a restricted 
area of the site and belong to its later phase of occupation. They do not appear to have been 
associated with graves, although human remains were discovered in an earlier occupation layer 150 m 
to the south, where there was evidence of intentional dismemberment as well as formal burial. 



177 
 

 

Ou seja, o sítio arqueológico apresentou, em uma área restrita,estatuetas que 

estavam relacionadas a uma fase posterior de ocupação, não estando associadas 

às sepulturas, pois foram encontrados restos humanos em uma camada de 

ocupação anterior, onde havia evidências de desmembramento intencional e 

sepultamento formal. 

Nesses enterramentos também foram identificados um acúmulo de ossos 

humanos e animais (cachorros) que foram interpretados como uma deposição ritual. 

Essa associação de ossos humanos e animais e a presença de estatuetas foi 

interpretada como uma “elisão das identidades animal e humana na morte” (Scarre, 

2017, p. 892). 

Esse processo de elisão, de unir e fundir coisas e ideias abstratas no Brasil 

seria o equivalente ao animismo (Barreto, 2014) que falarei mais no próximo 

subcapítulo. 

Para análise e interpretação de estatuetas também deve ser observado o 

local de descarte ou depósito desses materiais, em sítios arqueológicos nas regiões 

de Noyen-sur-Seine, Jonquières e Fort Harrouard, na França, foram observados que 

as estatuetas poderiam ser suportes para outros objetos, como vasos, ou pequenos 

braseiros, por exemplo, ou relacionada à algum tipo de ritual, em decorrência de 

descoberta de uma altar zoormorfo (Scarre, 2017, p. 876). 

 O que essas situações têm em comum é que essa tipologia de material se 

encontrava concentrada em espaços específicos como valas ou promontórios, o que 

sugere o uso coletivo desses objetos e espaços, sendo assim os locais poderiam ter 

sido especiais em si mesmos (Scarre, 2017). 

Segundo Timothy Insoll, as estatuetas podem fazer parte de outros objetos ou 

estarem associadas diretamente à eles, (como é o caso citado anteriormente, onde 

elas serviam de suporte para vasos) e também há a questão dos apliques que 

figuram seres, segundo o autor estes apliques podem ser considerados estatuetas 

também, pois analisa-se a interpretação da forma e não somente de sua função 

(Insoll, 2017, p. 3). 



178 
 

 

No Irã, são encontradas em diversos sítios arqueológicos estatuetas 

antropomórficas feitas de argila, pedra ou metal, que, segundo Birgül Ögüt e 

Christian Konrad Piller elas representam um aspecto interessante de muitas culturas 

pré-históricas no Antigo Oriente Próximo. (Ögüt; Piller, 2014, p. 585). 

No sítio arqueológico TurengTappeh, no Irã, as estatuetas feitas em argila 

cinza possuem braços esticados e um cocar ou penteado delicadamente modelado, 

colares e as pulseiras também são retratados com cordas aplicadas e botões de 

cerâmica. Em alguns casos, o cabelo, barbas, ou até mesmo pelos pubianos, são 

indicadas por pontos incisos (Ögüt; Piller, 2014, p. 589) (Figura 30 e 31). 

Figura 30: Estatueta feminina de barro do sítio Tureng Tappeh 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                        Fonte: Ögüt e Piller, 2014, p. 598 

 

 

 

 



179 
 

 

Figura 31: Estatueta feminina de barro do sítio Tureng Tappeh 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Ögüt e Piller, 2014, p. 599 

 

 

Em outros momentos, no mesmo contexto arqueológico, foram atribuídas às 

estatuetas com “adorno na cabeça” ou cocares, por mais que fossem parecidos com 

os coques interpretados em outras peças. 

Nesses exemplos acima apresentados gosto de observar como a 

interpretação pode ser diferente em objetos muito parecidos. O coque ou cocar, qual 

seria a designação mais acertada? Ou, haveria uma descrição mais acertada? 

Também quero chamar a atenção para as legendas das fotos, as atribuições 

“estatueta feminina” e “estatueta masculina” foram feitas pelas pessoas que 

pesquisaram as estatuetas, como irei discorrer mais a frente, considero que as 

descrições em “feminino” e “masculino” já estão carregadas de interpretação. Sugiro 

que sejam feitas descrições dos elementos identificados nos objetos, como vulva e 

pênis, por exemplo. Pois uma estatueta com pênis não necessariamente é “homem” 

assim como uma estatueta com vulva não é “mulher” de acordo com o que 

entendemos como homens e mulheres em nossa cultura atual. 

Já na cultura Cicládica (proveniente de ilhas do mar Egeu, denominadas 

Cíclades) há grande diversidade de estatuetas e de materiais utilizados para a 



180 
 

 

confecção das mesmas, que são conhecidas como estatuetas do tipo canônico ou 

braços cruzados, segundo Francisco Sabadini (2019): 

As características estilísticas das estatuetas indicam um longo período de 
mudança e transformação na imaginação e nas técnicas dos artesãos. 
Simples e abstratas no início, eram seixos em estado natural, algumas 
vezes com o mínimo de trabalho técnico para ganharem uma aparência que 
lembrasse a forma humana. Com o tempo, elas se tornaram mais 
complexas e carregadas de grande disposição técnica. Essa tradição 
artística se manteve, com alguns intervalos, por milênios (Sabadini, 2019, 
p.138) 

 

Isso significa que as estatuetas passaram por muitas mudanças ao longo do 

tempo na cultura Cicládica, tanto na forma como eram imaginadas quanto nas 

técnicas usadas para criá-las. Inicialmente as estatuetas foram classificadas como 

simples e abstratas feitas de pedras naturais e com pouca modificação para 

parecerem formas humanas. Com o passar do tempo, as estatuetas ficaram mais 

elaboradas exigindo técnicas mais avançadas para serem feitas, essa prática de 

criar estatuetas continuou por milhares de anos, embora tenha havido alguns 

períodos em que a produção pode ter diminuído ou parado. 

O caso dos sítios arqueológicos identificados na região das ilhas Cíclades 

oferece subsídios para a análise e compreensão da cronologia de produção dessas 

estatuetas, onde, na cultura material, podem ser observadas a complexificação das 

técnicas e o desenvolvimento de habilidades e da criatividade (Sabadini, 2019) 

As estatuetas da cultura cicládica também são famosas por terem sido 

confeccionadas, em alguns casos, no mármore, com temas naturalísticos e 

antropomórficos, revelando o nível técnico e o estilo criado e desenvolvido pela 

sociedade que as criou (Sabadini, 2019, p. 137) 

Entretanto, por não se tratar de um corpus de estatuetas homogêneo, “Alguns 

tipos de estatuetas cicládicas, como os tipos Pebble e Apeiranthos, são tão 

esquemáticos e abstratas que podem ser difíceis de identificar como estatuetas 

antropomórficas.”65(Poelina-Hunter, 2019, p. 275). 

                                            
65Original em inglês: Some types of Cycladic figurines, such as the Pebble and Apeiranthos types, are 
so schematic and abstract that they can be difficult to identify as anthropomorphic figurines at all. 



181 
 

 

A tese de Emily Poelina-Hunter, por exemplo, se debruça no estudo da 

cultura cicládica, buscando ainda identificar na materialidade arqueológica pistas 

para o reconhecimento de tatuagens nas estatuetas e materiais utilizados para a 

produção das mesmas, tendo sido identificado ainda “[...] uma série de ferramentas 

e materiais que poderiam ter sido usados para tatuagem”66 (Poelina-Hunter, 2019, p. 

5). E ainda: “As evidências artísticas das esculturas de mármore nu das Cíclades 

indicam que os corpos femininos eram adornados com tatuagens mais do que os 

exemplos masculinos ou meta-gênero.”67 (Poelina-Hunter, 2019, p. 85) 

Ainda é interessante destacar a utilização do termo “Meta gênero”, que faz 

referências às estatuetas cujo sexo biológico não é passível de reconhecimento, no 

conjunto analisada por Emily Poelina-Hunter, sete estatuetas foram classificadas 

enquanto meta-gênero e as demais como femininas. 

Segundo a pesquisadora, o termo meta gênero abrange as estatuetas “[...] 

sem marcadores sexuais biológicos, como seios, triângulos púbicos (às vezes com 

vulvas) ou pênis, bem como exemplos ‘hermafroditas’ que exibem uma mistura de 

genitália masculina e feminina.”68 (Poelina-Hunter, 2019, p. 93) 

Ainda segundo Poelina-Hunter (2019), a utilização do termo hermafrodita 

implicaria na combinação de apenas dois gêneros, portanto, meta gênero é um 

termo útil que não restringe a quantidade de gêneros pelos órgãos sexuais.  

                                            
66Original em inglês: a numberof tools and materials that could have been used for tattooing 
67Original em inglês: The artistic evidence from nude marble Cycladic sculptures indicates that female 
bodies were adorned with tattoos more than male or meta-gender examples. 
68 Original em inglês: with no biological sex markers such as breasts, pubic triangles (sometimes with 
vulvae), or penises, as well as ‘hermaphroditic’ examples which exhibit a mixture of male and female 
genitália. 



182 
 

 

Figura 32: Estatueta da cultura cicládica  

 
                                                    Fonte: Poelina-Hunter, 2019, p. 491. 

 

Segundo Poelina-Hunter (2019), a estatueta acima (Figura 32) apresenta 

marcas vermelhas pelo corpo, que poderiam ter sido listras e/ou indicativo de 

tatuagens, eu sugeriria ainda a pintura corporal. 

 

 



183 
 

 

Figura 33: Estatueta da cultura cicládica de meta gênero 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Poelina-Hunter, 2019, p. 493 

Quanto à estatueta acima (Figura 33), por ter o órgão sexula bem demarcado 

ou ainda, por não apresentar um dimorfismo sexual, a pesquisadora Poelina-Hunter 

(2019) sugeriu tratar-se de meta gênero, ou seja, na impossibilidade de ser 

“feminino” ou “masculino” foi atribuída essa designação69. 

Com relação à interpretação destas estatuetas, sugere-se que elas eram 

utilizadas como parte do aparato funerário, pois a maioria das peças encontradas 

em escavações sistemáticas provém de sepulturas, além disso, a hipótese 

interpretativa para os braços cruzados sugere um significado simbólico ou ritualístico 

relacionado a práticas religiosas e funerárias, podendo ainda essa posição 

representar devoção e respeito. (Sabadini, 2019, p. 140) 

                                            
69Minhas buscas por mais bibliografias que versassem sobre a classificação “meta gênero” foram 
frustradas, achei interessante trabalhar com essa designação, entretanto não consegui mais 
fundamentos que pudessem embasar essa escolha. 



184 
 

 

Nesse passeio epidérmico em sítios arqueológicos que possuem estatuetas já 

foi possível perceber a o reducionismo em volta de uma vênus ou deusa que 

abarcasse a interpretação em todos os contextos foram superados. A iminência da 

morte da Vênus surge com a possibilidade interpretativa para além da 

estereotipação dos corpos com vulva e seios. 

Em Çatalhöyük, por exemplo, as arqueólogas Carolyn Nakamura e Lynn 

Meskell ao analisarem um conjunto de mais de 1.800 estatuetas feitas de argila e 

pedra, levaram em consideração as outras formas iconográficas disponíveis no sítio 

como as pinturas e gravuras nas paredes para fazer interpretações de todo o 

conjunto. 

Essa possibilidade de associações iconográficas dentro de um mesmo 

contexto não é possível para todos os casos, entretanto, o ponto que destaco do 

trabalho das pesquisadoras citadas acima é a mudança de olhar ao analisar as 

estatuetas com vulvas, a interpretação delas para barrigas, seios e nádegas 

protuberantes extrapolou a associação direta à gravidez e explorou a possibilidade 

de se tratar de corpos maduros, segundo elas: 

A ênfase combinada em seios, nádegas e estômagos levou muitos a 
interpretar essas estatuetas como mulheres grávidas ou férteis. No entanto, 
como argumentamos anteriormente, muitas dessas características foram 
retratadas de uma forma que não sugere fertilidade, mas sim maturidade.70 
(Nakamura, Meskell, 2009, p. 211) 

Segundo as pesquisadoras, os traços mais comuns retratados em estatuetas 

antropomórficas eram os seios (67% das estatuetas com traços), as nádegas (56%) 

e as barrigas (40%), sendo que essas características aparecem pelo menos uma 

vez com todas as outras características antropomórficas, os seios são os mais 

frequentemente representados, entretanto o estômago e as nádegas receberam 

maior ênfase ou exagero. (Nakamura, Meskell, 2009, p. 211). Ainda segundo 

Meskell (2017, p. 21), as interpretações devem se voltar a entender mais a questão 

figurativa, sem ter que ficar presa no discurso da religião e do ritual, assim como as 

discussões de gênero não precisa estar vinculada à fertilidade e à divindade. 

                                            
70Original em inglês: The combined emphasis on breasts, buttocks, and stomach has prompted many 
to interpret these figurines as pregnant or fertile women. However, as we have argued previously, 
many of these features were depicted in such a way that is not suggestive of fertility, but of maturity. 



185 
 

 

Outra característica analisada nas estatuetas de Çatalhöyük que pouco foi 

explorado em outros sítios que apresentam esse tipo de materialidade arqueológica 

é o umbigo. Damos muita importância para vulvas, seios, nádegas e barrigas 

protuberantes, mas deixamos passar detalhes não tão particularidades e que 

oferecem mais elementos para a interpretação. 

Sendo assim, dá-se menos preocupação com a fertilidade, buscando outras 

características passíveis de interpretação, os umbigos, por exemplo, são 

marcadores visuais externos, e seriam uma ligação entre o vivo e o não nascido, 

“Portanto, ele pode estar conectado a ideias de parto como uma preocupação 

cultural e a conexão entre gerações que pode se estender além da prole para 

produzir ancestrais, tanto em um sentido literal quanto simbólico”71. (Nakamura, 

Meskell, 2009, p. 217). 

Conclui-se que, no conjunto das estatuetas de Çatalhöyük analisadas, há um 

tipo de corpo predominante, onde:  

Em Çatalhöyük, as figuras com seios e estômagos proeminentes são 
frequentemente retratadas como achatadas, caídas e angulares, em vez de 
robustas e arredondadas em forma. Muitos seios não são retratados 
simetricamente e parecem ser um tanto achatados e pendulares.  Da 
mesma forma, os estômagos, embora exagerados, não evocam gravidez, 
mas sim maturidade avançada ou mesmo obesidade. Dessa forma, muitas 
das estatuetas humanas sugerem corpos envelhecidos em vez de tipos 
jovens e reprodutivos. Estranhamente, há pouca atenção a qualquer forma 
que possa sugerir um tipo de corpo jovem ou adolescente, que tende a ser 
um foco em outros repertórios culturais, como no Egito, no Mediterrâneo e 
na cultura Maia72. (Nakamura, Meskell, 2009, p. 219) 

Ou seja, diferentemente de outros repertórios culturais, onde é possível 

identificar tipos de corpos jovens (como no Egito), a cultura material de Çatalhöyük 

apresenta frequentemente seios e estômagos proeminentes, porém achatados e não 

robustos e arredondados, assim como seios assimétricos e pendulares. As barrigas, 

                                            
71 Original em inglês: Therefore, it may be connected to ideas of birthing as a cultural concern and the 
connection between generations that may extend beyond offspring to producing ancestors, both in a 
literal and symbolic sense. 
72Original em inglês: At Çatalhöyük, the figures with both prominent breasts and stomachs are often 
depicted as flattened, drooping, and angular, rather than robust and rounded in shape. Many breasts 
are not portrayed symmetrically and appear to be somewhat flattened and pendulous. Similarly, 
stomachs, while exaggerated, are not evocative of pregnancy, but rather of advanced maturity or even 
obesity. In this way, many of the human figurines are suggestive of aging bodies rather than young 
and reproductive types. Oddly, there is little attention to any shape that might suggest a young or 
adolescent body type, which have tended to be a focus in other cultural repertoires such as in Egypt, 
the Mediterranean, and the Mayan culture. 



186 
 

 

por mais que sejam protuberantes, não evocam uma gravidez, mas sugerem corpos 

envelhecidos, corpos maduros ou até mesmo corpos obesos. (Nakamura, Meskell, 

2009, p. 219) 

Evocando um tipo de corpo, as estatuetas de Çatalhöyük podem ter sido 

utilizadas como agentes em narrativas, jogos ou instruções, e muitas possuem 

detalhes únicos que evocam uma qualidade de “singularidade”, a fabricação destes 

objetos estaria ainda envolta a um conjunto de preocupações, que poderiam ser 

individuais ou coletivas, e os estômagos e nádegas carnudas seriam sinais materiais 

de longevidade, boa saúde, acesso a alimentos, por exemplo. (Nakamura, Meskell, 

2009). 

Abaixo (Figura 34) apresento um desenho esquemático elaborado por 

Nakamura e Meskell, de uma estatueta de Çatalhöyük classificada enquanto 

andrógina, pois não é possível identificar qualquer característica de dimorfismo 

sexual. Entretanto podemos ver a presença de umbigo além de barriga e nádegas 

salientes: 

Figura 34: Desenho esquemático de uma estatueta andrógina.  

Fonte: Nakamura, Meskell, 2009, p. 217 



187 
 

 

Analisar esses corpos em miniatura para além da ideia de uma Deusa ou de 

ideais de fertilidade é uma mudança paradigmática na maneira de olhar a cultura 

material e consequentemente gerar uma renovação na interpretação arqueológica 

rompendo com ideais patriarcais: 

Devido à barriga volumosa e ao excesso de gordura na altura das nádegas 
e do quadril, muitas representações femininas, em especial as vênus 
gravetianas, foram consideradas mulheres grávidas ou, quando tinham o 
sexo aberto, parturientes. A partir dos anos 1970, a tese das mulheres 
grávidas ou lactantes é vivamente contestada por antropólogas e 
sociólogas, que a denunciam como uma mitologia patriarcal e veem nessa 
“hiperfecundidade” não a causa, mas a consequência do patriarcado 
(Patou-Mathis, 2022, p. 137 e 138) 

Essas representações femininas antigas, com características físicas tais como 

a barriga volumosa e o excesso de gordura nas nádegas e quadris foram 

frequentemente interpretadas como representações de mulheres grávidas ou em 

trabalho de parto, essa visão seria uma “mitologia patriarcal”, ou seja, uma 

interpretação influenciada por uma perspectiva masculina dominante.  

A ênfase na fertilidade seria uma consequência do patriarcado, sendo assim, 

a ideia de que essas figuras representam mulheres grávidas ou lactantes é uma 

projeção de valores patriarcais sobre esses materiais arqueológicos. (Patou-Mathis, 

2022). 

Também é salutar lembrar que a ideia da fecundidade leva à projeção da 

maternidade “A identificação da mulher com a mãe, corrente em muitas 

interpretações tornou indubitável a tese da divisão do trabalho de acordo com o 

gênero” (Patou-Mathis, 2022, p. 142). 

Entretanto não se pode descartar a hipótese de que algumas estatuetas 

estejam representando corpos grávidos. Há ainda a interpretação de que: “[...] 

algumas dessas representações de mulheres grávidas ou parturientes tenham sido 

realizadas por mulheres e para mulheres”. (Patou-Mathis, 2022, p. 141) entretanto: 

O número de mulheres grávidas deve ser relativizado, pois a morfologia das 
mulheres do Paleolítico Superior devia ser tão diversificada quanto hoje. É 
provável que algumas fossem corpulentas, pela compleição física ou por 
alimentação rica demais, sobretudo em gorduras. Certo número de 
representações femininas poderia corresponder à imagem estereotipada de 
um ideal feminino ou simbolizar a opulência do clã, e, assim, decorrer de 
convenções socioculturais ou da escolha estilística de seus autores. (Patou-
Mathis, 2022, p. 137 e 138) 



188 
 

 

Ou seja, nossos padrões atuais de beleza projetaram em corpos não magros a 

única hipótese aceitável: seriam corpos grávidos. Essa limitação na interpretação 

arqueológica pode ter gerado muito mais gestações do que realmente houve no 

passado. Para além dos corpos grávidos, também deve-se considerar as estatuetas 

como amuletos protetores, talismãs, figuras ancestrais, “retratos”, divindades e até 

objetos de troca, utilizados em rituais ou em casos específicos. (Patou-Mathis, 2022) 

 

5.3 Não existe Vênus no Sul Global  

 

A arqueologia além de analisar e interpretar objetos também é responsável 

por “produzir” seus objetos, por meio das interpretações e narrativas que são 

construídas no âmago da disciplina, desse modo não podemos deixar de nos atentar 

que o conhecimento hegemônico cria explicações hegemônicas e produz também 

corpos hegemônicos. 

Na arqueologia do continente americano nós não encontramos vênus, por 

mais que exista uma grande diversidade de estatuetas arqueológicas espalhadas 

por este vasto território. 

Ao Norte, nos Estados Unidos, as estatuetas foram explicadas a partir da 

atribuição do uso destas por grupos caçadores coletores em práticas xamânicas e 

por grupos agrícolas em suas casas e em ambientes rituais. Segundo Polly 

Schaafsma: 

 

Considerados como entidades vivas e sagradas, as estatuetas forneciam 
acesso a poderes cósmicos, que se tornavam tangíveis. Seus papéis 
sociais eram múltiplos. Desde cedo, eles também são declarações de 
identidade social, não apenas por sua iconicidade, mas por sua agência em 
promover estabilidade social e continuidade com os 
ancestrais73(Schaafsma, 2017, p. 336) 

                                            
73Original em inglês: Regarded as living, sacred entities, figurines provided access to cosmic powers, 
which they made tangible. Their social roles were multiple. From early on they are also statements of 
social identity, not only via their iconicity, but by their agency in fostering social stability and continuity 
with ancestors. 



189 
 

 

Ou seja, nas estatuetas são identificadas dinamicidades capazes de acessar 

o intangível por meio do material, sendo-lhes atribuídos múltiplos papéis e 

identidades além de uma estabilidade social. 

A cultura maia, olmeca e asteca, por exemplo, trazem interessantes conjuntos 

de estatuetas. Sobre a cultura Maia, Erin Sears (2017, p. 221), diz que as pessoas 

indígenas não apenas fabricaram as estatuetas como também criaram um 

vocabulário para descrevê-las, indicando assim variações regionais destes objetos. 

As estatuetas Maia podem ser do tamanho de um polegar até 25 cm de 

altura, algumas são sustentadas por apêndices das pernas, o que pode significar a 

existência de uma base ou suporte para as manterem em pé. E ainda:  

As estatuetas variam em altura, desde o tamanho de um polegar 
adulto até representações maiores que são sustentadas por 
apêndices das pernas (geralmente 25 cm de altura). Dependendo da 
história populacional de um sítio, as estatuetas arqueologicamente 
recuperadas são geralmente concentrados em torno de montes de 
casas, áreas rituais (plataformas, tumbas, quadras de futebol, água 
piscinas e cavernas) e dentro de escombros de construção 
arquitetônica em geral (templos, santuários, e estradas ladeadas de 
pedras). Apesar de sua diversidade na representação de assunto, 
tema (imagens), e associação com contextos variados, as estatuetas 
não têm atraído a atenção dada a outras formas artefatuais.74 (Sears, 
2017, p. 221) 

Ou seja, a localização dessas estatuetas depende da história populacional do 

sítio arqueológico, elas são frequentemente descobertas em áreas específicas, 

como nos locais onde as pessoas viviam ou espaços rituais e em escombros de 

construções. 

Uma característica da cerâmica e das estatuetas da cultura maia está na 

produção musical que estes objetos podem oferecer ao se soprar um bocal, por 

exemplo, onde “Uma série de notas musicais é produzida soprando no bocal e 

usando um dedo para cobrir ou descobrir o buraco. Um apito em forma de U pode 

ser empurrado pela parte inferior ou superior do bocal para dar à estatueta um som 

mais completo”75. (Sears, 2017, p. 223). 

                                            
74Original em inglês: Depending upon the population history of a site, archaeologically recovered 
figurines are generally concentrated around house mounds, ritual areas (platforms, tombs, ballcourts, 
water pools, and caves), and within general architectural construction rubble (temples, shrines, and 
stone-lined roads). Despite their diversity in depiction of subject, theme (imagery), and association 
with varied contexts, figurines have not garnered the attention given to other artefactual forms. 
75Original em inglês: A range of musical notes is produced by blowing on the mouthpiece and using a 
finger to cover or uncover the hole. A u-shaped whistle vent may be pushed in from the bottom or the 
top of the mouthpiece in order to give the figurine a fuller sound. 



190 
 

 

Estudos recentes demonstram que essas peças são geradoras de sons e 

música, muito semelhantes ao mecanismo de flautas e apitos, o que permitiu uma 

biografia auditiva de estatuetas de vários tamanhos (Stöckli, 2004). 

A utilização de moldes foi empregada para a fabricação de estatuetas 

maiores, associada à modelagem das peças, entretanto a utilização de moldes para 

os rostos acabou gerando uma produção genérica, o que dificulta a interpretação 

desses materiais, especialmente quando as cabeças estão separadas dos corpos. E 

ainda: 

Outra técnica de construção importante é usada para a criação de 
figuras grandes e com membros livres, criadas através de uma 
combinação de moldes feitos componentes (braços, pernas, rostos) e 
combinados com peças modeladas à mão. Ambas as técnicas usam 
peças de apliques de cerâmica para invocar diferentes formas de 
figurino (colares, orelhas, ornamentação de cocar, tornozeleiras, 
pulseiras e penas). Incisão fina ou a pontuação é usada, 
separadamente ou em combinação, para criar detalhes intrincados 
nos trajes aplicados, como protetores de ouvido, blusas (huipils), 
armaduras e escarificações76 (Sears, 2017, p. 223) 

Já a diversidade no estilo e na forma das estatuetas maia é explicada por 

meio da possibilidade de influências externas e é na cabeça que o gênero se 

expressa (ou seria a manifestação mais óbvia para o gênero) partindo da iconografia 

disponível para a cultura Maia (Figura 35), são analisados penteados e cocares, 

essas informações também versam sobre política, guerra e casamento, por exemplo 

(Sears, 2017). As estatuetas estão associadas ao uso doméstico e ritual (Figura 36), 

e ainda: 

Ao focar em divisões de gênero, Schele usou imagens figurativas 
para demonstrar a importância das mulheres para manter linhas de 
ascensão dinástica, divisões de trabalho (tecelagem, culinária e 
educação dos filhos) e as muitas maneiras pelas quais o gênero foi 
representado no Panteão de deuses maias. Seus exemplos, 
extraídos de diversas coleções, foram usados como exemplares de 

                                            
76Original em inglês: Another major construction technique is used for the creation of large, free-
limbed appendage figures that are created through a combination of mould-made components (arms, 
legs, faces) and combined with hand-modelled parts. Both techniques utilize ceramic appliqué pieces 
to invoke different forms of costuming (collars, earspools, headdress ornamentation, anklets, wristlets, 
and feathers). Fine incision or punctation is used, separately or in combination, to create intricate 
details on the appliqué costuming such as earspools, blouses (huipils), armour, and scarification. 



191 
 

 

ações e comportamentos históricos proibidos. 77 (Schele, 1997, p. 
19–55 apud Sears, 2017, p. 228) 

 

Ou seja, devido ao acesso a códigos culturais Maia, é possível atribuir gênero 

para as estatuetas e ainda, entender as questões de linha de ascensão dinástica, 

casamento e divisões de trabalho, por exemplo. 

Figura 35: Estatuetas em casal da cultura maia 

 
 
                                                           Fonte: Sears, 2017, p. 230. 
 
 
 
 
 
 
 
                                            
77Original em inglês: By focusing on gender divisions, Schele used figural imagery to demonstrate the 
importance of women for maintaining lines of dynastic ascension, divisions of labour (weaving, 
cooking, and bringing up children), and the many ways in which gender was represented in the 
pantheon of Maya gods. Her examples, drawn from various collections, were used as exemplars of 
proscribed historical actions and behaviour. 



192 
 

 

Figura 36: Estatuetas encontradas em enterramento do sítio Pacbitun 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           Fonte: Sears, 2017, p. 237 

 Entretanto, muitas estatuetas ainda precisam ser completamente descritas e 

estudadas. Reconstruções em escala local ou geral são valiosas ao utilizar 

diferentes abordagens de exploração, como a arqueologia auditiva, a definição de 

diferenciações de gênero, o uso de imagens para representar o significado relativo 

aos comportamentos da elite versus o uso comum, e a análise da composição das 

estatuetas como reflexo de trocas comerciais. Todas essas abordagens são 

essenciais para considerar esse material antigo como uma representação das vidas 

passadas. (Sears, 2017, p. 240). 

 As estatuetas de cerâmica da cultura Olmeca foram quase que, em sua 

maioria, identificadas em depósitos domésticos ou fossas de lixo, apresentam 

variações na forma corporal, penteado e traje que sugerem diferentes status sociais, 

papéis e identidades (Pool, 2017, p. 263).  

Nessas análises de formas, identificaram-se possíveis idades para as 

estatuetas, passando da infância para a idade adulta e a maturidade avançada. 

Inferiu-se também que o trabalho em cerâmica era inserido na vida cotidiana desde 

os anos iniciais das crianças, pois isso poderia ser identificado nas características de 

determinadas estatuetas assim como se pode identificar idade avançada entre 

homens e mulheres nas estatuetas, por meio da presença de “[...] linhas e vincos 



193 
 

 

nas bochechas, que às vezes são encovados e emoldurados por bochechas com 

ossos proeminentes.”78 (Pool, 2017, p. 264) (Figura 37). 

Segundo Reséndiz Machón e García Besné Calderón (2019), as estatuetas 

da cultura ou estilo olmeca, são, em sua maioria, a representação de homens, seres 

masculinos, com as cabeças: “[...] alongados e em muitos casos adquirem formato 

de pêra, o que tem sido considerado a representação de deformação craniana”79. 

(Reséndiz Machón; García Besné Calderón, 2019, p. 30). Essas estatuetas também 

foram denominadas de “baby face” (ou rosto/cara de bebê), onde há uma “[...] 

dicotomia, a união de elementos da infância com aqueles de caráter adulto” (op. cit. 

p. 32).80. 

 Também há a inferência de que as variedades em penteados elaborados 

identificadas nas estatuetas podem refletir mudanças importantes na identidade 

social para aqueles que interagiram com essas estatuetas, onde algumas foram 

feitas para serem suspensas, possivelmente como pingentes. (Pool, 2017, p. 290) 

 

                                            
78Original em inglês: [...] lines and creases on the cheeks, which are sometimes sunken and framed 
by cheekbones with prominent bones.  
79Original em espanhol: son alargadas y enmuchos casos adquieren forma de pera, lo que se ha 
considerado larepresentación de deformacióncraneal. 
80Original em espanhol: dicotomía, launión de elementos infantilesconlos de unpersonaje adulto.  
 



194 
 

 

Figura 37: Estatuetas da cultura olmeca, Veracruz, México 

 
                                                           Fonte: Pool, 2017, p. 250 

 

 Já as estatuetas Astecas são encontradas em grande número nos sítios 

arqueológicos, sempre associadas aos contextos domésticos, o que sugere que as 

famílias compravam esses objetos. Foram identificadas representações 

tridimensionais de seres humanos, animais e templos. Análises deste tipo de 

material levaram à conclusão de que estas estatuetas eram feitas em moldes, 

pintadas e distribuídas por um amplo sistema de mercado (Overholtzer, 2017, p. 

299). 

 Na região andina, os chamados períodos “intermediários” foram os que 

apresentaram maior diversidade e integração cultural e, por isso, na cultura material 

são identificados diferentes padrões e as estatuetas também apresentam essa 

variedade de formas. Segundo George Lau, as estatuetas podem ajudar a teorizar, 

em pequena escala, fenômenos sociais de grande escala (Lau, 2017, p. 395), 

segundo o autor: 

 

Algumas estatuetas usavam material esquelético como parte da 
estrutura. Esses eram humanos (crianças), mas também pássaros e 



195 
 

 

golfinhos. Características faciais e membros, se houver, eram 
conseguidos por modelagem e incisões simples; alguns eram 
coloridos com pigmento vermelho. Às vezes, cordas e fios eram 
empregados para representar cabelos e roupas. Mesmo nessa etapa 
anterior, portanto, os complementos têxteis foram cruciais para a 
elaboração e manuseio das estatuetas.81 (Lau, 2017, p. 395) 

 

O repertório de estatuetas dos grupos que povoaram os Andes apresenta 

características diferenciadas, como a utilização esquelético para estruturar as 

estatuetas, incisões e modelagem eram feitas no rosto e no corpo com utilização de 

pigmento vermelho, sendo ainda identificadas cordas e fios para compor o que seria 

o cabelo e as roupas. 

Com relação à cultura Wari, George Lau (2017) diz que as estatuetas podem 

ter sido um elemento relacionado ao governo, essas peças representam homens e 

mulheres, em sua maioria com as mãos sobre a barriga ou ao lado do corpo ou 

ainda segurando armas e até mesmo instrumentos musicais. E ainda: 

Tais características formais padronizadas e técnicas de fabricação 
apoiam a noção do envolvimento de Wari em sua absorção e 
distribuição. Em algumas regiões, a fabricação de moldes era 
desconhecida ou impopular; e as estatuetas eram importações ou 
emulações que empregavam as novas técnicas. Como a filiação Wari 
era muito importante para as elites regionais, parece provável que as 
estatuetas fossem meios de expressar a identidade religiosa ou 
política Wari — e talvez circulassem como presentes diplomáticos, 
símbolos religiosos ou suntuários de elite82 (Lau, 2017, p. 397) 

Ou seja, a filiação à cultura Wari era importante para as elites locais e as 

mesmas utilizavam as estatuetas vinculadas a esta cultura, a aquisição destas 

peças provavelmente se dava por meio de presentes diplomáticos ou ainda como 

símbolos religiosos da elite. 

                                            
81Original em inglês: Some figurines used skeletal material as part of the structure. These were of 
humans (infant), but also bird and dolphin. Facial features and limbs, if any, were achieved by simple 
modeling and incisions; some were coloured with red pigment. Cordage and yarn were sometimes 
employed to depict hair and clothes. Even at this early stage, therefore, textile add-ons were crucial to 
figurine elaboration and handling. 
82Original em inglês: Such standardized formal features and manufacturing techniques support the 
notion of Wari’s involvement in their uptake and distribution. In some regions, mould-making was 
either unknown or unpopular; and figurines were either imports or emulations that employed the new 
techniques. Since Wari affiliation was very important to regional elites, it seems probable that figurines 
were means to express Wari religious or political identity—and perhaps circulated as diplomatic gifts, 
religious tokens, or elite sumptuaries. 

 



196 
 

 

Alguns estilos de estatuetas foram produzidos por meio de moldes, o que 

padronizou a produção destes materiais, a cultura moche foi a difusora deste tipo de 

produção e na costa norte do Peru a tradição de fabricação destas estatuetas durou 

por cerca de cinco milênios, essas imagens padronizadas foram encontradas, em 

sua maioria, em contexto funerário. (Lau, 2017, p. 398) (Figura 38). 

A cultura moche, entre aproximadamente 500 e 800 d.C, apresenta grande 

número de estatuetas, o que denota uma popularidade na fabricação e utilização 

das mesmas, elas eram feitas de diferentes materiais, como madeira, conchas, 

pedras raras e cerâmica. Algumas estatuetas possuem perfurações que sugerem a 

utilização em suspensão e há também os que se assemelham a instrumentos 

musicais ou que possuem anatomia propícia para a fabricação de sons (Lau, 2017, 

p. 399). 

 

Figura 38: Estatueta masculina do estilo Wari 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lau, 2017, p. 404 

Segundo Erell Hubert (2009),as estatuetas moche são encontradas em uma 

grande variedade de locais, o que significa que elas não estavam limitadas a um 

único tipo de ambiente ou grupo social. As estatuetas foram encontradas tanto em 

residências de pessoas de alto status (provavelmente elites) quanto em residências 

de pessoas de baixo status (provavelmente classes mais comuns).  



197 
 

 

Além das residências, as estatuetas também foram encontradas em palácios 

e templos, indicando que tinham um papel significativo em contextos cerimoniais e 

de poder. As estatuetas não estavam restritas às capitais cívico-cerimoniais 

(principais centros urbanos e religiosos), mas também foram encontradas em 

centros secundários (cidades menores) e aldeias rurais no interior, o que pode 

sugerir uma ampla disseminação cultural, elas estavam associadas a rituais privados 

e atividades individuais comuns.  

De acordo com Renata Carmo e Denise Gomes (2017) o repertório de 

imagens das estatuetas da cultura moche: 

[...] há uma divisão bem marcada entre as figurações de homens e 
mulheres, entretanto, há também uma fluidez decorpos, seres    
antropozoomorfos, gente que setransforma embicho,objetos 
antropomorfizados, prováveis divindades, personagens esqueléticos 
(mortos). Alguns desses outros seres apresentam agenitália 
representada, além de vestimentas e ornamentos que possibilitam  
inferências sobre as identidades de gênero. Todos esses seres 
interagem entre si e com os seres humanos e, em muitas figurações, 
vivem como se pertencessem ao mesmo mundo.(Carmo; Gomes, 
2017, p. 87) 

Segundo as autoras, as performances de gênero na cultura Moche estariam 

relacionadas na aparência visual, onde a divisão entre dois sexos, ou dualismo 

aparente “[...] pôde ser revisto a partir do reconhecimento da existência de outros 

seres. Não se pretende com isso ignorar o dualismo, mas ampliá-lo, sugerindo a 

possibilidade de existência de outras categorias de análise.” (Carmo; Gomes, 2017, 

p. 91). 

 A diversidade de contextos em que foram identificadas e das formas em que 

foram fabricadas traz um desafio interpretativo para precisar a utilização das 

mesmas, segundo Lau (2017): 

A função precisa dessas estatuetas permanece enigmática. Estatuetas 
Moche são encontradas comumente quebradas e descartadas em lixos 
domésticos e aterros. Outras vezes, eram colocadas como oferendas, às 
vezes debaixo do chão, talvez em dedicação ou conclusão de rituais. Não 
eram ofertas fúnebres comuns. Além disso, as pessoas usavam ou 
penduravam estatuetas pendentes, indicando que foram manuseadas e 



198 
 

 

articuladas algum tipo de social identidade ou associação física 
próxima.83(Lau, 2017, p. 401) 

Na cultura Inca, as estatuetas antropomorfas são geralmente de ouro, prata 

e/ou cobre, medindo entre 5 a 15 cm, a interpretação desse tipo de cultura material 

foi associada às oferendas (Figura 39), onde: 

As estatuetas de metal eram oferendas rituais e colocadas em locais 
considerados sagrados pelos grupos provinciais: ilhas costeiras, 
lagos, ruínas antigas, cavernas e sepulturas. Talvez os exemplos 
mais espetaculares tenham ocorrido em santuários de plataforma em 
geleiras no topo das montanhas, onde crianças pequenas eram 
sacrificadas 84 (Lau, 2017, p. 406) 

 

Figura 39: estatueta feminina Inca (c.1450–1532) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Lau, 2017, p.405 

 

Dos Andes para o Caribe, as estatuetas também estão presentes nos sítios 

arqueológicos, em Cuba, por exemplo, na região de Banes, a utilização de 

modelagem permitiu a fabricação de diferentes tipos de estatuetas de animais e de 

                                            
83Original em inglês: The precise function of these figurines remains enigmatic. Moche figurines are 
found commonly broken and discarded in domestic refuse and fills. At other times, they were placed 
as offerings, sometimes underneath floors, perhaps in dedication or completion rituals. They were not 
common funerary offerings. Furthermore, people wore or hung pendant figurines, indicating they were 
handled and articulated some kind of social identity or close physical association. 
84Original em inglês: The metal figurines were ritual offerings and placed at spots considered 
sacred by the provincial groups: coastal islands, lakes, ancient ruins, caves, and burials. 
Perhaps the most spectacular examples occurred in platform-shrines on mountaintop glaciers, 
where young children were sacrificed. 

 



199 
 

 

pessoas, denotando o conhecimento e o domínio da técnica na fabricação desses 

materiais (Figura 40), onde:  

As imagens de animais dependem fortemente da modelagem, dando aos 
artesãos mais liberdade para a exploração de soluções individuais; a 
expressão do naturalismo e vitalidade penetrantes reflete o conhecimento 
anatômico desses artesãos. Estatuetas volumétricas complexas são menos 
comuns do que as simples. Com as primeiras, os artesãos estenderam o 
formalismo de todas as estatuetas anteriores e renderizaram livremente 
elementos decorativos, bem como atributos estilísticos que geralmente 
eram aplicados a imagens em pedra, madeira e concha. Algumas 
estatuetas parecem "copiar" características formais de pingentes de concha 
tabulares ou pilões de efígies de pedra cerimonial. Eles também incorporam 
outros elementos iconográficos não cerâmicos, como dentaduras, toucados, 
espessamento de membros, faixas decorativas nos braços e a 
representação de costelas e da espinha dorsal85. (Antczak e Antczak, 2017, 
p. 201) 

 

As estatuetas de Banes incorporam ainda outros elementos, como faixas 

decorativas e toucas. A argila é a matéria-prima mais utilizada para a expressão do 

simbolismo feminino. Em Banes, a cerâmica expressa mais de 90% de todas as 

imagens femininas, o que poderia confirmar a relação entre a cerâmica e a imagem 

feminina, com base na suposição de que os ceramistas ameríndios eram mulheres. 

Nas estatuetas líticas e de madeira, o sexo masculino era frequentemente retratado 

ou inferido a partir da robustez do peito e dos ombros e da posição agachada, à 

cerimônia masculina da cohoba (Antczak e Antczak, 2017, p. 202) 

 

 

 

                                            
85Original em inglês: Animal imagery depends strongly on modelling, giving artisans more 
liberty for the exploration of individual solutions; the expression of pervasive naturalism and 
vitality reflects such artisans’ anatomic knowledge. Complex volumetric figurines are less 
common than simple ones. With the former, artisans stretched the formalism of all previous 
figurines and freely rendered decorative elements as well as stylistic attributes that were usually 
applied to imagery in stone, wood, and shell. Some figurines seem to ‘copy’ formal 
characteristics of tabular shell pendants or ceremonial stone effigy pestles. They also 
incorporate other non-ceramic iconographic elements such as dentures, headdresses, 
thickening of limbs, decorative bands on the arms, and the depiction of ribs and the dorsal 
spine. 



200 
 

 

 

Figura 40: Estatuetas de Banes, nordeste de Cuba, 1000-1500 DC 

 
Fonte:  Magdalena Antczakand Andrzej Antczak, 2017, p. 201 

 

Nas Terras Baixas da América do Sul (Figura 41), entre as sociedades de 

língua caribenha, há o entendimento de que as mulheres eram as responsáveis pela 

“[...] conciliação ritual dos espíritos dos animais caçados e, então, no (re) 

estabelecimento do relacionamento com eles” 86 dado etnográfico documentado por 

diferentes pesquisadores (Mans, 2012; Rival, 2007; Roe e Roe, 2012; Simpson, 

1944 apud Antczak e Antczak, 2017, p. 209) 

Há também a inferência de que as estatuetas femininas poderiam ter 

assumido metaforicamente o papel ritualístico das mulheres, representando 

substitutos em miniatura para aquelas que foram deixadas para trás nos 

assentamentos do continente. Os acampamentos de Los Roques, por exemplo, 

apresentam paisagens sinestésicas que teriam sido propiciadas por meio da 

utilização de tabaco, cantos, música, pintura corporal e inalação de alucinógenos, 

onde “O caráter do ritualismo de Los Roques parece se enquadrar no modo 

“imagético” de religiosidade, que se baseiam em rituais disfóricos reencenados 

                                            
86Original em inglês: in the ritual conciliation of hunted animals’ spirits and then in 
(re)establishing the relationship with them. 



201 
 

 

sazonalmente, dependendo do envolvimento coletivo. ”87 (Antczak e Antczak, 2017, 

p. 209). Há nesse sentido uma divisão do continente e das ilhas, onde no continente 

eles se consideravam de natureza permeável e flexível. 

A possibilidade comparativa da etnografia de grupos que vivem na região do 

Caribe descortina algumas possibilidades de interpretação das estatuetas, por 

exemplo. Ao acessarmos códigos culturais desses grupos, conseguimos 

compreender a relevância do papel da mulher para apaziguar situações entre o 

tangível e o intangível. Conseguimos ainda entender as dimensões da paisagem e 

como ela é agente de significados e dinâmicas. Segundo Antczak e Antczak (2017, 

p. 209): 

Os rituais eram realizados em pequenas ilhas localizadas longe da 
terra natal ancestral e associadas a empreendimentos arriscados. 
Por isso, eles provavelmente eram rituais altamente excitantes que, 
ao estimular memórias duradouras e vívidas, teriam criado laços 
poderosos entre os membros dos grupos de tarefas necessários para 
garantir altos níveis de solidariedade e cooperação. Embora as 
estatuetas tenham sido trazidas do continente com o propósito de 
desempenhar o papel animado e agente, sua performance nas ilhas 
não era uma replicação estrita de seus papéis no continente. No 
continente, seus papéis eram considerados de natureza flutuante, 
permeável e flexível. Eles foram concebidos como coparticipantes 
prontamente disponíveis na prosa cotidiana da vida.88(Antczak e 
Antczak, 2017, p. 209) 

 

 

                                            
87Original em inglês: The character of Los Roques ritualism seems to fall within the ‘imagistic’ 
mode of religiosity, which is based on seasonally re-enacted dysphoric rituals depending on 
collective involvement. 
88Original em inglês: The rituals were performed on tiny islands located far from the ancestral 
homeland and associated with risky endeavours. Because of this, they were likely highly 
arousing rituals that, by stimulating long-lasting and vivid memories, would have created the 
powerful bonds among the members of the task groups necessary to secure high levels of 
solidarity and cooperation. Although the figurines were brought from the mainland with the 
purpose of playing the animated and agentive role, their performance on the islands was not a 
strict replication of their roles on the mainland. On the mainland, their roles were considered to 
be of a fluctuating, permeable, and flexible nature. They were conceived as readily available co-
participants in the everyday prose of life. 

 



202 
 

 

Figura 41: Estatuetas tardias das pequenas Antilhas (AD 1000– 1500/ AD 800–1500). 

 
Fonte: Magdalena Antczakand Andrzej Antczak, 2017, p. 204 

 

As estatuetas são encontradas em diferentes contextos, em diferentes 

culturas e podem possuir diferentes significados, entretanto, após esse passeio que 

explorou vagamente diferentes estatuetas, fica mais claro pensar as estatuetas 

enquanto um processo e não somente um produto (Meskell, 2007), nesse processo 

significados vão sendo atribuídos e (re)significados. O desafio interpretativo ocorre 

no distanciamento que temos das culturas que produziram esses materiais ou ainda 

na completa falta de referência destas culturas. 

Dentre as estatuetas mostradas ao longo deste capítulo, pode-se observar 

que o estilo, as formas e formatos das culturas do Caribe muito se aproximam 

esteticamente das peças identificadas nas Estearias maranhenses assim como da 

cultura material de sítios arqueológicos em outras regiões da Amazônia.  

As tradições das estatuetas amazônicas, baseadas por análises 

interpretativas, segundo Cristiana Barreto (2017) podem ser consideradas em dois 

grandes complexos: o complexo Marajoara e o complexo Santarém.  

As estatuetas estão entre os materiais arqueológicos mais antigos das terras 

baixas da América do Sul, com exemplares de pedra do complexo de Valdivia 

surgindo há cerca de 3.000 anos no leste do Equador. A representação 

miniaturizada em cerâmica de humanos e animais também possui uma longa 



203 
 

 

trajetória na grande Amazônia, onde pequenos apêndices modelados nas bordas 

dos vasos são abundantes. (Barreto, 2017, p. 417) e ainda:  

 

Muitos tipos de artefatos antropomórficos cerâmicos, especialmente 
urnas funerárias, parecem importantes em toda a Amazônia, 
particularmente depois que a Tradição Policrômica Amazônica se 
espalhou pela Amazônia Central e Alta por volta de 1000 d.C., 
possivelmente correspondendo à expansão territorial dos povos de 
língua tupi. As estatuetasmarajoara parecem relacionadas a esse 
estilo pan-amazônico de figurar o corpo humano, geralmente em 
formas fálicas, mas se destacam por sua ocorrência precoce (400 
d.C.) e pelo grande número de estatuetas. Essas são de longe as 
estatuetas mais bem estudadas na Amazônia (assim como os 
diferentes estilos de cerâmica marajoara) encontradas em muitos 
sítios no leste de Marajó, a maior ilha na foz do Amazonas, como 
parte de uma importante cultura de construção de montes que 
floresceu de 400 a 1400 d.C.89 (Barreto, 2017, p. 417) 

 

Segundo a autora, as estatuetas mais estudadas são as marajoaras, que são, 

muitas vezes, em formas fálicas. Elas foram encontradas em muitos sítios 

arqueológicos no leste da ilha de Marajó, a maior ilha na foz do rio Amazonas. Essas 

estatuetas fazem parte de uma cultura significativa que construía montes e que 

prosperou entre 400 e 1400 d.C. 

As estatuetas marajoaras, que são parte da cultura Marajoara, parecem estar 

conectadas a esse estilo de representar o corpo humano que se espalhou por toda a 

Amazônia. Essas estatuetas frequentemente têm formas fálicas e são notáveis por 

aparecerem bem antes, por volta de 400 d.C., e por existirem em grande quantidade 

(Barreto, 2017) (Figura 42). 

                                            
89Original em inglês: Many types of ceramic anthropomorphic artefact, especially funerary urns, 
appear important throughout Amazonia, particularly after the Amazonian Polychrome Tradition 
spread through the Central and Upper Amazon around AD 1000, possibly corresponding to 
territorial expansion of Tupian-speaking people. Marajoara figurines appear related to this pan-
Amazonian style of figuring the human body, often in phallic shapes, but stand out because of 
its early occurrence (AD 400) and the large numbers of figurines. These are by far the best-
studied figurines in the Amazon (as are the different styles of Marajoara ceramics) found in 
many sites across eastern Marajó, the largest island at the mouth of the Amazon, as part of an 
important mound-building culture which flourished from AD 400 to 1400.funerary urns, appear 
important throughout Amazonia, particularly after the Amazonian Polychrome Tradition spread 
through the Central and Upper Amazon around AD 1000, possibly corresponding to territorial 
expansion of Tupian-speaking people. Marajoara figurines appear related to this pan-
Amazonian style of figuring the human body, often in phallic shapes, but stand out because of 
its early occurrence (AD 400) and the large numbers of figurines. These are by far the best-
studied figurines in the Amazon (as are the different styles of Marajoara ceramics) found in 
many sites across eastern Marajó, the largest island at the mouth of the Amazon, as part of an 
important mound-building culture which flourished from AD 400 to 1400.  



204 
 

 

 

 

Figura 42: Estatueta feminina marajoara em formato de falo 

 

Fonte:https://museunacional.ufrj.br/dir/exposicoes/arqueologia/arqueologia-
brasileira/arqbra004.htmlrqueologia Brasileira | Museu Nacional - UFRJ 

 

As estatuetas femininas (designação dada pela pesquisadora) em formato de 

falo são explicadas enquanto uma integração dos princípios femininos e masculinos, 

onde a figura humana representada combina elementos de ambos os sexos, o que 

sugere uma importância especial desses princípios na cosmologia Marajoara 

(Barreto, 2017). Ainda, segundo Anna Roosevelt (1991, p. 83) “[...] o corpo em forma 

de pênis da estatueta contém as bolinhas de chocalho, uma metáfora para a 

inseminação, e o tremor da estatueta chocalho nas mãos imita os movimentos da 



205 
 

 

masturbação e dos orgasmos masculinos” 90. Ou seja, a estatueta feminina em 

formato de pênis poderia ser um chocalho utilizado enquanto uma metáfora sexual, 

que se relacionaria a temas como reprodução e fertilidade. 

Na Amazônia, as estatuetas são frequentemente modeladas ou feitas em 

roletes, às vezes combinando ambas as técnicas. Além disso, apliques, incisões e 

pintura são usados para detalhar o rosto e a decoração corporal. Elas podem ser 

sólidas ou ocas e, muitas vezes, são utilizadas como chocalhos. Embora sejam itens 

raros em muitos complexos cerâmicos, no Marajó e em Santarém são extremamente 

comuns e padronizados (Barreto, 2017, p. 599). 

O complexo ou cultura Santarém apresenta estatuetas modeladas 

classificadas enquanto pequenas estatuetas femininas e grandes estatuetas ocas 

femininas ou masculinas em posição sentada (Troufflard, 2016, p. 260). Ainda 

segundo Joanna Troufflard: 

Existem mais estatuetas femininas do que masculinas, mas ambas 
apresentam adornos e pinturas corporais. As estatuetas femininas 
apresentam genitais, seios e por vezes barriga grávida. Segundo 
Barreto (2016), devido à sua padronização, essas estatuetas 
poderiam representar uma figura feminina específica da elite ou da 
mitologia dos Tapajó. Com base numa comparação iconográfica das 
estatuetas do Marajó e de Santarém, Schaan (2012) descreve as 
estatuetas da cultura Santarém como mais realistas e argumenta 
que, enquanto no Marajó as estatuetas representariam o poder das 
elites, em Santarém elas figurariam indivíduos específicos, ligados à 
organização sociopolítica (Troufflard, 2016, p. 260) 

 

Ou seja, na análise comparativa entre os sexos das estatuetas, constatou-se 

que há uma maior predominância de estatuetas “femininas”, no entanto, tanto as 

estatuetas femininas quanto as masculinas são decoradas com adornos e pinturas 

no corpo. Na análise desses materiais observou-se que as estatuetas femininas são 

mais detalhadas, mostrando características como genitais, seios e, em alguns 

casos, uma barriga que sugere gravidez. 

Cristiana Barreto (2016) sugere que a padronização das estatuetas femininas 

indica que elas poderiam representar uma figura feminina importante, seja da elite 

ou da mitologia Tapajó e Denise Schaan (2012), ao comparar as estatuetas das 

                                            
90Original em inglês: penis-shaped body holds the pellets of the rattle, a metaphor for 
insemination, and the shaking of the figurine rattle in the hands mimics the motions of male 
masturbation and orgasms. 



206 
 

 

culturas Marajó e Santarém, observa que as de Santarém são mais realistas e 

sugere que, enquanto as estatuetas de Marajó poderiam simbolizar ou estar 

relacionadas ao poder das elites, as de Santarém (Figura 43) representariam 

pessoas específicas, possivelmente ligadas à estrutura sociopolítica da sociedade. 

 

Figura 43: Estatueta feminina com barriga grávida (complexo Santarém) 

 

Fonte: Troufflard, 2016, p. 260 

 

Para essas cerâmicas da Amazônia, algumas interpretações são dadas para 

as estatuetas, segundo a antropóloga e arqueóloga Anna Roosevelt (1992), as 

estatuetas da cultura marajoara, por darem maior ênfase às representações 

antropomorfas, poderiam indicar o modo de vida associado à agricultura, onde as 

pessoas assumiram um maior protagonismo. Essas representações antropomorfas 

estão nas estatuetas e nas urnas funerárias, e o papel das mulheres estaria 

diretamente associado ao preparo de alimentos. 

Entretanto, para a arqueóloga Denise Schaan (2001), as estatuetas 

mostrariam não a questão da agricultura, mas sim a integração entre seres humanos 



207 
 

 

e não humanos, uma vez que são encontradas mais peças híbridas e que figuram 

uma fusão entre animais e seres humanos do que de fato representações 

iconográficas que se associam ao plantio, por exemplo. 

Segundo o arqueólogo Alexandre Navarro, a diferença entre as estatuetas 

marajoaras e santarenas estão no fato de que na cultura de Santarém, são 

representados tanto o: 

[...] sexo masculino quanto o feminino, de as femininas não possuírem pés 
sugerindo que estão sentadas e de, quando colocadas de cabeça para 
baixo, evidenciarem uma base em forma de meia lua crescente, com a 
extremidade da base pontiaguda. Nas de Marajó, as estatuetas femininas 
estão agachadas, sendo os joelhos mais proeminentes, e, embora as bases 
também formem uma meia lua crescente quando colocadas de cabeças 
para baixo, diferentemente das santarenas, as marajoaras as têm mais 
arredondadas. (Navarro, 2022, p. 4) 

 

Se a Vênus “morreu” podemos dizer que na América ela sequer nasceu, as 

explicações para as estatuetas em contextos arqueológicos americanos estão muito 

mais voltadas para as práticas culturais indígenas, como o Animismo Amazônico 

(Descola, 1992),onde imagens e representações são criadas baseadas em 

cosmologias que não separam a cultura da natureza, ou seja, para essas culturas, a 

natureza e a cultura são interligadas e inseparáveis e isso pode ser constatado na 

cultura material, por exemplo. 

Já o perspectivismo ameríndio, desenvolvido por antropólogos como Eduardo 

Viveiros de Castro e Anne-Christine Taylor (2006), explicam que o corpo humano ou 

sua aparência foram utilizados para representar um determinado estágio da 

humanidade. Nesse estágio haveria um compartilhamento de cultura entre animais, 

plantas, seres humanos e espíritos, sem a distinção que hoje fazemos de cultura x 

natureza. Cristiana Barreto alerta para a “[...] necessidade de se relativizar as 

concepções de humanidade e das formas corporais estáveis em contextos 

arqueológicos” (Barreto, 2014, p. 6).  Nesse sentido, podemos entender este 

conceito como: 

O perspectivismo ameríndio diz respeito à síntese conceitual operada 
por Eduardo Viveiros de Castro (1951-) e Tânia Stolze Lima para 
tratar de uma importante matriz filosófica amazônica no que se refere 
à natureza relacional dos seres e da composição do mundo. O 
conceito sintetiza uma série de fenômenos e elaborações 
encontrados em etnografias anteriores sobre os povos ameríndios. 
(...) entre os ameríndios a natureza não existe em si mesma como 
uma esfera “objetiva”, e sim como efeito de um ponto de vista. O 



208 
 

 

modo em que os mundos ameríndios estão regidos levam a 
pressupostos que são irredutíveis à noção moderna-ocidental de 
relativismo cultural. A unidade da alma e a multiplicidade dos corpos 
para as quais apontam essas ontologias levariam não ao 
multiculturalismo moderno-ocidental, mas a um multinaturalismo 
ameríndio, em que a cultura é o fundo comum de uma multiplicidade 
de naturezas que se desdobram dos corpos. Assim, a condição 
compartilhada por humanos e animais não é a animalidade (como 
para a ciência moderna, segundo a qual os humanos pertencem ao 
reino animal), mas a humanidade. Essa característica é evidente nos 
mitos; estes remetem a um tempo- espaço virtual em que os 
diferentes seres se comunicavam e se reconheciam como 
reciprocamente humanos. (Maciel, 2019, s.n.)  

 

O perspectivismo ameríndio baseia-se na ideia de que a humanidade já foi 

partilhada por todos esses seres de um passado distante e com o tempo, deu-se 

sua  separação, com diferentes povos ganhando atributos corporais diferentes, mas 

mantendo o comportamento cultural humano, sendo assim, os animais e outros 

seres são ex-humanos que ainda se consideram humanos, atributos corporais como 

peles, penas, garras, bicos são vistos como ornamentos corporais ou ferramentas 

culturais (Barreto, 2017, p. 421). 

 

 5.4 As estatuetas das estearias do Maranhão: possibilidades em miniatura 

 

O referencial teórico para as estatuetas das Estearias do Maranhão é 

significativamente reduzido, os arqueólogos Deusdédit Carneiro Leite Filho e 

Alexandre Guida Navarro são os pesquisadores que mais se dedicaram ao tema, 

sendo este último o maior responsável pela divulgação dos dados, por meio de livros 

e artigos científicos, com as informações obtidas nas campanhas de pesquisa 

arqueológica que realiza na Baixada Maranhense. 

Como ficou claro nos subcapítulos anteriores, estatuetas arqueológicas são 

encontradas em diferentes tipos de sítios arqueológicos, em diferentes locais do 

mundo e o com diferentes interpretações. 

Entretanto, o Maranhão, como já discorrido no capítulo anterior, não possui 

grande volume de pesquisas arqueológicas em seu território, desse modo são 

diminutas as possibilidades de comparação de sítios e de culturas materiais. Para 

esta pesquisa, utilizei como base de estudo trabalhos (artigos, livros e TCC) que, de 

alguma maneira, seja superficialmente ou não, tratam destas estatuetas neste 



209 
 

 

estado (Leite Filho, 2016; Gomes, 2016; Costa et al.,2016; Navarro, 2017; Navarro 

et al 2019; Navarro, 2022, 2022b; Navarro, 2023; Diniz, 2023). 

Inicialmente, ao conhecer o acervo arqueológico do LARQ (Laboratório de 

Arqueologia vinculado à Universidade Federal do Maranhão) deparei-me com uma 

admirável coleção vinda dos sítios arqueológicos tipo estearias, com significativos 

exemplares de cerâmicas e materiais líticos. 

Por trabalhar com a temática de gênero, as estatuetas com vulvas logo me 

despertaram a curiosidade: estaria ali, materializado nas peças arqueológicas das 

estearias a resposta do meu problema de pesquisa: mostrar arqueologicamente que 

o patriarcado e a subjugação das mulheres não são condições “naturais” tampouco 

universais e que, em outros contextos e culturas, as mulheres tiveram protagonismo 

igual o superior ao dos homens. Ou ainda, seria possível romper com o ideal de 

subordinação das mulheres frente aos homens? Os nossos ideais de gênero podem 

ser rompidos por meio da análise arqueológica? 

Nesse sentido, obviamente as estatuetas com vulva foram as primeiras que 

despertaram a atenção para problematizar minha questão, entretanto, se você bem 

prestou atenção no capítulo sobre a arqueologia do gênero, eu não poderia reduzir o 

“ser mulher” às vulvas. 

Continuei com as estatuetas, com aquelas não apenas com vulvas, mas com 

atributos que possibilitam inferências relativas ao corpo e ao gênero, baseada em 

toda a bibliografia e reflexões anteriormente expostas nesta tese. Sendo assim 

trabalhei com um conjunto inicial de 66 estatuetas, de seis sítios arqueológicos 

diferentes91. Entretanto, após observação da coleção, os materiais selecionados 

para este trabalho passaram a ser 62, de acordo com atributos corporais 

identificáveis e que poderiam oferecer algum tipo de “pista” para responder minha 

questão. Ao fim do trabalho, o quantitativo passou para 60 estatuetas estudadas92, 

de dois municípios do Maranhão93.   

                                            
91 A listagem dessas estatuetas está disponível no Anexo 1. 
92A exclusão das estatuetas para análise foi realizada em dois momentos: o primeiro considerou uma 
avaliação visual em que foram selecionadas estatuetas e fragmentos de estatuetas que pudessem 
me dar alguma informação para as discussões pretendidas. Após a triagem, no momento de análise 
das peças, percebi que dois fragmentos de estatuetas, anteriormente selecionados, não atendiam 
aos propósitos da pesquisa. 
93 As fichas de registro destas estatuetas estão no Apêndice desta tese. 



210 
 

 

As estatuetas trabalhadas nesta pesquisa fazem parte de um corpus maior de 

materiais arqueológicos associados ao seu contexto, entretanto senti a necessidade 

de fazer um recorte temático/tipológico dos materiais para que conseguisse refletir 

de maneira mais direcionada sobre a minha questão de pesquisa. Nesse sentido, 

considero as estatuetas como documentos e produtos das relações sociais das 

pessoas que viveram nas Estearias e ainda:  

[...] os objetos cerâmicos, assim como outros, simbolizam escolhas culturais 
e são, ao mesmo tempo, produtos e vetores de relações sociais. Neste 
sentido, os objetos cerâmicos podem ser lidos pelos arqueólogos como 
verdadeiros documentos que nos falam das tradições tecnológicas, das 
relações sociais e dos universos simbólicos dos povos que os produziram e 
utilizaram. A possibilidade de acessar estes testemunhos de diferentes 
lugares e contextos cronológicos nos permite não só traçar as histórias de 
diferentes tradições ceramistas, mas também de diferentes modos de vida e 
de processos sociais. (Lima; Barreto; Betancourt, 2016, p.20) 

 

Por serem reduzidas as bibliografias disponíveis especificamente sobre as 

estatuetas das Estearias, um trabalho foi norteador para mim, o artigo “Modos de 

fabricar o corpo nas estearias: estudo arqueológico das estatuetas dos povos 

palafíticos do Maranhão” do professor Alexandre Navarro, publicado em 202294. 

Anteriormente à divulgação deste artigo já havia publicações que discorriam 

sobre as estatuetas, entretanto este é o trabalho que traz dados mais consolidados e 

pormenorizados sobre as estatuetas, por exemplo, no livro “A Civilização Lacustre e 

a Baixada Maranhense: da Pré-História dos campos inundáveis aos dias atuais” traz 

a seguinte informação: 

As estatuetas de cerâmica são mais comuns nos núcleos centrais 
das aldeias e se caracterizam pela representação de animais, 
sobretudo a coruja, o macaco, a tartaruga e o sapo. Algumas delas 
são antropozoormorfas, sendo a zoomorfa a mais recorrente. 
Algumas têm a forma fálica e são chocalhos. A maioria delas tem 
traços femininos: as pernas estão abertas formando uma meia lua e 
algumas delas possuem a genitália à mostra. (Navarro et al, 2019, p. 
316) 

O artigo de Navarro (2022) faz uma breve revisão dos modos de fabricar o 

corpo no que se tem descoberto até o momento da arqueologia na Amazônia e 

apresenta uma análise inédita das estatuetas das estearias do Maranhão. Em seu 

                                            
94 É esta a referência que consta nas fichas de registro das estatuetas, no Apêndice. 
 



211 
 

 

artigo, o autor faz uma classificação tecno-tipológica das estatuetas, revelando 

assim modos específicos de fabricação destes materiais. 

Também foram analisados elementos iconográficos das estatuetas das 

estearias que podem ter sido compartilhados com grupos da fase Marajoara, o que 

poderia indicar tanto um fluxo estilístico quanto a interação social de grupos do baixo 

Amazonas e do Estuário Maranhense, as estatuetas seriam ainda, segundo o autor, 

seres individualizados, possuindo agência em rituais de puberdade e xamânicos, por 

exemplo. (Navarro, 2022). 

Para pensar o gênero nesses materiais arqueológicos, além de todos os 

subsídios fornecidos pelos estudos nesta temática, também me muni das diferentes 

interpretações dadas em outros contextos arqueológicos, observando ainda 

informações etnográficas e etno arqueológicas que pudessem “abrir uma janela” 

para o meu olhar (Silva, 2016, p. 41). 

Como já citado no capítulo anterior, os materiais arqueológicos trabalhados 

nesta pesquisa vêm de seis sítios arqueológicos, todos do tipo estearia: Armíndio, 

Boca do Rio, Caboclo, Lago do Souza, Cabeludo e Formoso.  

Os protocolos de análise, classificação e registro elaborados pelo LARQ 

indicam os seguintes códigos para os sítios arqueológicos trabalhados: Armíndio 

(ARM), Boca do Rio (BR), Caboclo (CAB), Lago do Sousa (SOU), Cabeludo (CBL) e 

Formoso (FOR) (Navarro, 2022, p. 6). 

As estatuetas, que fazem parte da coleção trabalhada nesta tese, foram 

identificadas em pesquisas de campo coordenadas por Alexandre Navarro, entre os 

anos de 2014 a 202295, e como já citado anteriormente, foram 62 peças estudadas, 

assim distribuídas (Tabela 2): 

 

                                            
95 No ano de 2023 foram identificadas mais estatuetas pela equipe de pesquisa coordenada pelo 
professor Alexandre Navarro, entretanto elas não entram nas análises e reflexões desta tese. 



212 
 

 

Tabela 2: Distribuição dos materiais por sítio 
arqueológico.

 
Fonte: A autora (2024) 

 

As estatuetas das estearias são relativamente delimitadas no tempo e a 

escolha tecnológica para a fabricação delas está na utilização de barro (materiais 

cerâmicos), não foram identificadas tecnologias como pedra ou osso, por exemplo 

(Quadro 3). 

 

Quadro 3: Datações realizadas nos sítios arqueológicos trabalhados 

 



213 
 

 

Fonte: NAVARRO, 2022, p. 7 

As datas obtidas para estes sítios arqueológicos foram realizadas por meio de 

datações radiocarbônicas realizadas nos esteios presentes nos sítios arqueológicos, 

que eram a estrutura (palafita) das antigas aldeias.  

O sítio Armíndio, que possui a maior quantidade de estatuetas na coleção 

analisada, é o que possui datação mais recente. O sítio Formoso, que está em outra 

bacia hidrográfica, possui datações que se assemelham à estearia Cabeludo, 

entretanto a cultura material deles possuem distinções, o que pode significar que se 

tratava de grupos culturais diferentes que habitaram esses locais, ou ainda, 

poderiam ser um mesmo grupo cultural, mas que faziam materiais diferentes, 

também há a hipótese dessas estatuetas serem de outros grupos e foram 

encontradas nesses sítios em decorrência de trocas, por exemplo. 

Os sítios Boca do Rio e Cabeludo são os que possuem datas mais 

aproximadas, entretanto o sítio Caboclo pode ser incluído no rol destas datações. 

Parece haver uma correlação entre os sítios. 

O sítio Boca do Rio é o mais distante mapeado, à montante do Turiaçu, este 

se dista 7,3 km em linha reta do sítio Armíndio, 13 km do Caboclo e 13 km, também, 

em direção ao sítio Cabeludo. (Navarro, 2018) 

Em relação à metodologia de coleta dos materiais, à medida que os esteios 

foram mapeados e georreferenciados, os objetos ao redor desses pontos também 

eram coletados para compor uma coleção arqueológica (Navarro, 2022, p. 6), desse 

modo pode-se dizer que se trata de coleta de superfície, realizada nos meses de 

estiagem da Baixada Maranhense (segundo semestre do ano). 

Por se tratar de uma coleta de superfície, nós não possuímos estratigrafia 

para auxiliar na interpretação temporal da deposição destes materiais, desse modo a 

utilização das datações dos esteios são as norteadoras para pensarmos as questões 

de tempo, ainda é importante considerar que “[...] a grande quantidade de artefatos 

com marcas de fuligem e cocção evidencia uma ocupação de longa duração” 

(Navarro, 2022, p. 2). E: 

Embora esses artefatos não tenham sido obtidos a partir de 
escavações estratigráficas, há o controle da procedência e do local 
exato do registro da planta do sítio, o que pode oferecer subsídios de 
análise comparativa entre os sítios arqueológicos, por meio das 



214 
 

 

diferenças e das semelhanças da variabilidade desse tipo de artefato 
(Navarro, 2022, p. 7) 

  

As estatuetas das estearias, até o momento, foram identificadas em locais de 

atividades cotidianas, e que poderiam ser também espaços votivos, considerando 

que em nem todos os sítios tipo estearia foram identificadas estatuetas. Não foram 

identificadas estatuetas em contexto funerário e, com o mapeamento destes sítios 

arqueológicos foi possível identificar uma hierarquia na construção dessas aldeias 

palafíticas, onde: 

Geralmente, a aldeia tinha de 5 a 8 grupos de esteios, como relatado 
por Vespúcio entre os Warao. Os grupos menores devem 
corresponder aos espaços residenciais, uma vez que os artefatos 
recuperados desses conjuntos se caracterizam por objetos com 
evidência de cocção a partir de crostas carbônicas depositadas na 
face externa da vasilha cerâmica. Já os conjuntos maiores indicam 
um espaço coletivo, i.e., uma praça, local para a realização de 
festividades a exemplo de danças, consumo de bebidas e comida, 
rituais ou para reunião e assembleia dos principais, anciãos e xamãs 
(Navarro, 2022a, p. 112) 

Além de trazer informações inéditas sobre as estatuetas das estearias do 

Maranhão, Navarro (2022) faz inferências sobre fluxos estilísticos e afinidades 

regionais, descrevendo as semelhanças e apontando possíveis associações com a 

cultura Marajoara. Ainda, segundo a comparação entre os dados etnográficos e 

arqueológicos, o pesquisador constata também que: 

[...] este tipo de moradia estava amplamente disseminado em dois 
biomas predominantemente tropicais: o primeiro, caracterizado pelo 
complexo estuarino da costa norte do continente sul-americano, 
desde o norte do Peru até o Maranhão, formando um arco quase que 
ininterrupto; e o segundo, assinalado por ocupações no interior do 
continente a partir do volumoso sistema hidrográfico de rios 
amazônicos. (Navarro, 2022a, p. 116) 

No corpus de estatuetas analisadas por Alexandre Navarro, observou-se que 

algumas têm um formato que lembra órgãos sexuais masculinos (formato fálico), e 

que outras também possuem bolotas de argila dentro delas, o que poderia indicar 

que essas estatuetas funcionassem como chocalhos, características associadas à 

fase Marajoara. Além disso, as estatuetas são mais uniformes e padronizadas em 

comparação com as da fase Santarém, que tendem a ser mais variadas e realistas. 

Não há estatuetas grandes, a altura delas varia entre 6 a 14 cm e suas bases são 

mais arredondadas do que pontiagudas. A presença de um "T" que une as 



215 
 

 

sobrancelhas e o nariz é típica das estatuetas da fase Marajoara e está ausente nas 

da fase Santarém (Navarro, 2022, p. 8). 

Além dessas características, foi possível também fazer associações das 

estatuetas das estearias com as da fase Marajoara no que tange os seguintes 

aspectos: técnica de queima redutora, superfície alisada e pintura vermelha 

(Navarro, 2022, p. 8). 

Entretanto, por mais que algumas características sejam compartilhadas, 

foram também ressaltadas as características que as diferenciam da cultura 

Marajoara: 

No entanto, as estatuetas das estearias possuem características 
peculiares no que tange aos aspectos tecno-tipológicos, como os 
olhos aplicados em forma de botão, a recorrência do rosto zoomorfo 
de coruja e as panturrilhas deformadas pelo uso de adornos 
corporais (Navarro, 2022, p. 8) 

A utilização de dados etnográficos também ofereceu subsídios para a 

interpretação de algumas estatuetas das Estearias, segundo Navarro (2022) alguns 

exemplares apresentam deformações nas pernas que parecem ter sido 

intencionalmente feitas, possivelmente utilizando jarreteiras. Essas deformações são 

notáveis e não são naturais (Figura 44). 

 

Figura 44: Pernas com bulbos 

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 11 

 

Para entender essas deformações foi feita uma comparação com as práticas 

dos Kalapalo, grupo indígena da família Karib, no qual existe um ritual associado à 

menarca em que as meninas têm os tendões abaixo dos joelhos amarrados, o que 



216 
 

 

provoca um aumento no volume das pernas, formando bulbos nas panturrilhas. Esse 

processo resulta em uma estética que é valorizada por esse grupo indígena: 

Já em relação ao segundo grupo, chamam a atenção alguns 
exemplares com uma deformação intencional nas pernas, 
possivelmente pelo uso de jarreteiras. A partir da comparação 
etnográfica, durante os rituais da menarca entre os Kalapalo, um 
grupo Karib, as meninas têm os tendões abaixo do joelho amarrados, 
provocando o aumento de volume da perna. Formam-se, então, 
bulbos em suas panturrilhas na fase da puberdade, provocando uma 
estética agradável para esse grupo indígena (Navarro, 2022, p. 11) 

Navarro (2022) também identificou estatuetas com bolotas de argila em seu 

interior, fato que foi comprovado por meio da utilização de microscópio de varredura 

RAMAN, por meio desta análise compreendeu-se que essas bolotas foram inseridas 

pela boca da estatueta (Figura 45, Figura 46). 

 

Figura 45: Cabeça de estatueta com bolotas de argila em seu interior 

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 29 

 



217 
 

 

Figura 46: Imagem do microscópio de varredura RAMAN que evidencia as bolotas 
de argila no interior da estatueta. 

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 13. 

 

Essas bolotas de argila no interior das peças geram um som ao ser 

balançado, para esse fenômeno inferiu-se que as estatuetas com essas 

características podiam tratar-se de chocalhos: “As estatuetas-chocalho, por sua vez, 

possuem bolotas de argila em seu interior, sugerindo o uso como maracás” 

(NAVARRO, 2022, p. 12).  

O uso das estatuetas também está relacionado às práticas xamânicas, para a 

restauração da saúde de pessoas enfermas e ainda: 

Práticas xamanísticas com estatuetas foram registradas por Basso (1973), 
entre os grupos Karib e Arawak; para os mesmos grupos, Carneiro (1982) e 
Gregor (1977) etnografaram o uso de estatuetas para o reestabelecimento 
da saúde do enfermo. Stahl (1986) atribui a hibridez de seres humanos e 
animais das estatuetas xamânicas aos rituais com uso de substâncias 
alucinógenas que presenciou na América do Sul (Navarro, 2022, p. 12). 

O xamanismo e a figura do xamã são elementos frequentemente utilizados 

para a interpretação de materiais arqueológicos relacionados aos grupos 

amazônicos, o xamã é quem possui um entendimento profundo das interações entre 

os humanos e a natureza, como os curandeiros e rezadores, que, baseados nas 

tradições mitológicas, influenciam o cosmos por meio de danças, cantos e encontros 

coletivos. Durante esses momentos, a narrativa se estabelece e se perpetua na 

memória social do grupo (NAVARRO, 2022, p. 12). E ainda, as estatuetas chocalho 



218 
 

 

teriam a capacidade agentiva de produzir o som e possivelmente eram usados pelos 

xamãs em rituais de cura (Barreto, 2014). 

Abaixo, por exemplo, vemos uma estatueta cujo possível uso está associado 

à utilização de substâncias alucinógenas. O orifício maior seria utilizado para a 

introdução do conteúdo (Figura 47): 

 

Figura 47: Estatueta com orifício  

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 24 

 

Alexandre Navarro estabeleceu quatro categorias para as estatuetas das 

estearias, partindo das diferentes modalidades classificáveis dessas peças, como a 

figuração de corpos humanos individualizados; a figuração de corpos humanos com 

pintura corporal, escarificações ou tatuagens, além de deformações nas pernas 

devido ao uso de adornos como jarreteiras; a figuração transmutacional, 

caracterizada pelo hibridismo entre humanos e animais e pela capacidade agentiva 

das estatuetas chocalho; e por fim a figuração zoomórfica. (NAVARRO, 2022, p. 

10).  

Para os corpos com pintura corporal, o fragmento de uma estatueta 

encontrada no sítio arqueológico Formoso traz possibilidades interpretativas de 



219 
 

 

como seriam essas pinturas, como pode ser visto na projeção realizada por 

Alexandre Navarro (Figura 48): 

 

Figura 48: Projeção de pintura corporal. 

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 11 

 

Para a projeção das pinturas corporais apresentadas acima, foi utilizado o 

fragmento de estatueta cerâmica pintada, conforme a imagem abaixo (Figura 49): 

 



220 
 

 

Figura 49: Fragmento de estatueta com pintura corporal 

 
Fonte: NAVARRO, 2022, p. 23 

 

Desse modo, as análises e inferências propostas por Navarro (2022) lançam 

interpretações que correlacionam os materiais arqueológicos das estearias do 

Maranhão com a cultura Marajoara, possibilitando o vislumbre de um possível fluxo 

de ideias, pessoas e coisas. Ainda com a utilização da etnografia o autor relacionou 

a cultura material arqueológica com práticas do grupo indígena Kalapalo, trazendo 

uma possibilidade interpretativa para peças já muito fragmentadas. E ainda, 

segundo Denise Gomes, sobre as estatuetas das estearias:  

[...] as estatuetas femininas de pequeno porte, de estilo naturalista, algumas 
com indicação de sexo, como seios e triângulos e retângulos na região 
pubiana, bastante semelhante aos exemplares existentes nas culturas 
Santarém e Marajó, cuja função tem sido reconhecida como artefatos 
associados a cerimônias xamânicas de cura (Schaan 2001b). Alguns 
exemplares exibem sinais de quebra intencional, o que reforça a ideia de 
artefatos ritualmente quebrados, prática identificada nas culturas Marajoara 
(Schaan 2001b) e Santarém (Gomes 2010, 2016). Uma variação delas são 
as estatuetas disformes, sem identificação de sexo. Elas consistem em 
seres genéricos, cuja forma humana é basicamente sugerida. Um desses 
artefatos apresenta um furo, o que indica um instrumento provavelmente 
usado como cachimbo ou destinado à inalação de substâncias alucinógenas 
(Gomes, 2016, p. 689) 

A fragmentação das peças e seu descarte também foram analisadas, as 

quebras seriam intencionais, compondo parte dos rituais e a deposição final das 

mesmas parece seguir um padrão, pois não são em todas as estearias que 

encontramos estatuetas. As estatuetas assim como outros materiais podem ter sido 

utilizadas para negociação de identidades, troca e rituais (Navarro, 2022). 

As estatuetas, dessa forma, se tornam janelas que nos possibilitam entender, 

mesmo que de maneira fragmentada, as visões de mundo das pessoas que 

construíram relações com suas coisas. 



221 
 

 

 

 5.5 Visões fragmentadas: minha cosmopercepção 

 

Na medida em que uma imagem sobrevive a temporalidades adquire novas 
significações. Ela não somente se movimenta, dá saltos no tempo. Ao 
reaparecer estará aberta a interpretações do seu tempo, ao olhar social e 
cultural de quem a contempla e manuseia. (Diniz, 2024, p. 29) 
 

As possibilidades são em miniatura, e as visões fragmentadas, será que 

conseguiremos algum dia, na arqueologia, entender o todo de grupos cujos códigos 

culturais nós não temos acesso, utilizando apenas fragmentos das coisas que essas 

pessoas deixaram para trás?  

Eu tinha consciência de que seria capaz de contar uma ínfima parte da 

história dessas estatuetas e das pessoas que a fizeram e ainda, com o 

discernimento de que minhas inferências poderiam ser totalmente errôneas.  

Entretanto, entre tantas reflexões junto dessas coisas arqueológicas que eu 

tinha que dar um sentido, talvez o que tenha sido mais dramático foi quando entendi 

a responsabilidade que carregava ao construir uma possibilidade interpretativa para 

esses materiais. Eu tinha que colocar a teoria na prática, tinha que me desvencilhar 

das ideias estereotipadas sobre o gênero e a consequente naturalidade da 

heterossexualidade (Voss, 2000). 

Não tive muito tempo disponível para realizar minhas análises, primeiro 

porque esta pesquisa foi realizada na pandemia e no pós pandemia, então eu só 

consegui manusear as estatuetas a partir do ano de 2022, segundo porque no meio 

deste processo eu passava por um estágio probatório em meio a mudança de 

cidade, de estado e início de um novo trabalho. Foram muitas camadas afetadas e 

nesse processo eu me transformei. 

Usei meus horários de almoço e os fins de semana para trabalhar 

diretamente com as estatuetas (medir, pesar, fotografar, observar, analisar) e nesse 

caminho de colher informações percebi que esses materiais, de alguma forma, 

também interagiam comigo. 

Foram algumas tentativas frustradas de trabalhar com as estatuetas, como 

por exemplo, a bateria novinha do paquímetro que não funcionou ou a balança que 



222 
 

 

parou de operar e até mesmo a falta de energia elétrica. Eu estava percebendo que 

talvez este material não quisesse ser manuseado por mim.  

E nesse contato inicial nada amigável, entendi que poderia estar lidando com 

um material cujos significados talvez eu nunca entenda ou acesse, desse modo, 

passei a pedir licença aos encantados antes de trabalhar com as estatuetas, 

explicando minhas intenções e objetivos de pesquisa. Nesse caminho percebi ainda 

que muito além de pesar, medir e observar as estatuetas, eu precisava me 

relacionar com elas. A agência dessas peças estava agora influenciando minhas 

ações. 

Permitiram-me o relacionamento com as estatuetas. O importante de ter me 

relacionado com essas peças durante muito tempo foi que a Mariana que iniciou a 

pesquisa não é a mesma Mariana que agora escreve esse texto. O processo me 

deixou mais inquieta, curiosa e me abriu olhares, sendo o tempo um precioso 

responsável para elaborar melhor minhas reflexões. 

As vulvas já não faziam mais tanto sentido para mim, eu queria escrever uma 

história de protagonismo feminino, mas estava indo justamente na contramão do que 

me propus ao longo de toda a pesquisa: não atribuir gênero ao órgão sexual, não 

pensar um sujeito universal feminino. 

Mas como eu poderia escrever uma história sobre as pessoas que fizeram as 

estatuetas com as quais eu me relacionava, sem ter muitas pistas de como elas 

viam o mundo? 

Os subsídios que encontrei estão desde as explicações que já foram sendo 

dadas às estatuetas em outros contextos além dos trabalhos feitos sobre as 

estatuetas das estearias do Maranhão, segundo Lesure (2017) a comparação entre 

contextos está enraizada na interpretação e nós devemos aceitá-la em vez de 

ignorá-la ou tentar eliminá-la. 

Além de pensar sobre as interpretações dadas às estatuetas de outros 

contextos e elaborar como elas poderiam ser úteis para eu pensar o meu contexto 

de pesquisa, a teoria da performatividade (Butler, 2002) veio como meio de entender 

que essas peças, que agora eu chamo de arqueológicas, eram parte das produções 

de subjetivação das pessoas que as fizeram, as manipularam e as usaram. 



223 
 

 

Acredito que a análise do material arqueológico, muito antes de uma 

interpretação “definitiva” deva passar por toda uma investigação visando levantar a 

maior quantidade possível de informações que possam nos auxiliar no entendimento 

e agência desses materiais, considerando que em muitos casos as estatuetas vêm 

de contextos de descarte que podem não estar relacionados ao uso original. 

É importante destacar que nessa pesquisa utilizei convenções iconográficas 

tais como antropomorfo, zoomorfo, híbridas, íntegras e fragmentadas, para a análise 

das estatuetas, entretanto esses padrões estipulados por nós algumas vezes não 

pareceram fazer sentido para mim. E ainda, durante minha análise percebi que 

algumas vezes o que eu considerava “zoomorfo” foi considerada “híbrida” por 

Navarro (2022) ou considerei “antropomorfo” e minha referência bibliográfica 

classificou enquanto “zoomorfo” (Gráfico 1 e 2). 

 

Gráfico 1: Denominação das estatuetas trabalhadas nesta tese 

 
Fonte: A autora (2024) 

 

 

 

 

 



224 
 

 

Gráfico 2: Integridade das peças analisadas 

 

Fonte: A autora (2024) 

 

Digo que as categorias utilizadas pela arqueologia começaram a não fazer 

sentido para mim, pois quando comecei a me relacionar com peças, por vezes 

ultrapassei as fronteiras definidas para zoormorfos, antropomorfas ou híbridas e 

enxergava algo a mais, outra entidade cuja denominação não consegui alcançar, por 

essa incapacidade classificativa, utilizei as já pré-definidas pela arqueologia.  

Revisitando as classificações utilizadas por Navarro (2022), meu olhar se 

volta para interpretar as peças como figuração transmutável. Os dispositivos de 

transformação estariam nas e para as peças, segundo Viveiros de Castro: 

Com um argumento importante em favor da ideia de que o modelo do corpo 
são os corpos animais, recordaria que não há praticamente nenhum 
exemplo, na etnologia e na mitologia amazônica, de animais “vestindo-se” 
de humanos, isto é, assumindo um corpo humano como se fora uma roupa. 
Todos os corpos, o humano inclusive, são concebidos como vestimentas ou 
envoltórios; mas jamais se veem animais assumindo a veste humana. O 
que se acha são humanos vestindo roupas animais e tornando-se animais, 
ou animais despindo suas roupas animais e revelando-se como humanos. A 
forma humana é como um corpo dentro do corpo, o corpo nu primordial - a 
“alma” do corpo (Viveiros de Castro, 2002, p. 386) 

Olhei para as estatuetas como imagens que poderiam demonstrar a influência 

de normas culturais sobre como as identidades de gênero foram construídas e 

compreendidas. Mas um elo me faltava para que eu conseguisse ligar estas peças 

com possíveis inferências de performance de gênero.  



225 
 

 

Perguntei-me se a coleção com a qual estava trabalhando mostrava a 

repetição de certos estilos ou atributos, pensando nessa repetição também como 

consolidação das performances de gênero e naturalização de identidades, 

considerando que a teoria da performatividade sugere que identidades de gênero 

são construídas através de ações e comportamentos (Butler, 2002). 

Desse modo, tentando evidenciar qualquer pista que me desse um mínimo 

subsídio interpretativo, passei a imagem de algumas estatuetas no programa de 

edição Dstrech, para realizar contraste de cor nos objetos, objetivando identificar 

possíveis pinturas nas peças. 

Os contrastes obtidos por meio da utilização deste programa não forneceram 

resultados substanciais, uma vez que o contexto de deposição destas peças é 

aquático, desse modo conclui que a análise dessas peças também deve passar, no 

futuro, por estudo arqueométricos para entender se as manchas identificadas seriam 

mesmo de pintura, da queima do material ou da interação química com a água. 

Abaixo apresento algumas informações que consegui alcançar com a análise 

no programa Dstrech (Figuras 50 a 58): 

 

Figura 50: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 

Fonte: A autora (2023) 

 



226 
 

 

O contraste de cores mostrou a presença de possíveis padrões de pintura em 

vermelho, com existência de preto, provavelmente resquícios do processo de 

queima. 

 

Figura 51: Estatueta com contraste de cor do sítio Cabeludo 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

Na análise de contraste de cores não foram evidenciados vestígios de pintura, 

a tonalidade vermelha, provavelmente é proveniente da cerâmica, não apresentando 

padrões de pintura. 

 

Figura 52: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 
Fonte: A autora (2023) 



227 
 

 

 

A análise de contraste de cor parece evidenciar não apresentando padrões de 

pintura. 

 

Figura 53: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

 Possivelmente as marcas em torno dos olhos podem estar 

relacionadas à pintura, pois apresentam uma espécie de padrão. 

 

Figura 54: Estatueta com contraste de cor do sítio Formoso 

 
Fonte: A autora (2023) 

 



228 
 

 

Peça com pintura em preto, não foi observado nenhuma outra tonalidade. 

Esse padrão nos leva a refletir sobre outras peças que apresentam o preto, pintura 

ou marcas de queima. 

 

Figura 55: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

A peça apresenta manchas vermelha e preta, provavelmente de processos de 

pintura (vermelha) e de queima (preto). 

 

 

 

 

 

 

 

 



229 
 

 

 

 

Figura 56: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

Não conclusivo, apresenta mancha vermelha, porém sem uma intenção 

definida. 

 

 

 



230 
 

 

Figura 57: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 

Fonte: A autora (2023) 

 

Presença de pintura em vermelho foi possível identificá-la devido a um 

possível padrão indicando que poderia se tratar de adorno corporal. 

 

Figura 58: Estatueta com contraste de cor do sítio Armíndio 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

Análise não conclusiva, entretanto, parece haver marcas de pintura em 

vermelho. 



231 
 

 

Segundo Cristiana Barreto (2017, p. 420) atualmente, poucos grupos 

indígenas da Amazônia continuam a fabricar estatuetas de cerâmica, possivelmente 

devido à perda das técnicas cerâmicas com a introdução de utensílios metálicos. 

Além disso, embora muitos artefatos sejam confeccionados e tratados como 

entidades dotadas de significado, os padrões estéticos e os estilos de cultura 

material caminharam para formas representacionais menos figurativas do que as 

observadas antes da chegada dos europeus.  

Isso pode significar que, em algumas coleções, pode haver objetos que 

deveriam representar figuras humanas ou pessoas, mas cuja aparência para nossas 

referências culturais pode tornar difícil o reconhecimento como tais. Ainda segundo a 

autora (Barreto, 2017) registros etnográficos antigos indicam que estatuetas eram 

usadas por povos indígenas das terras baixas da América do Sul como parte de 

práticas xamânicas. 

Munida dessa informação refleti sobre o que não conseguimos enxergar por 

não possuímos repertório cultural para isso. Baseada nessa reflexão, e despertada 

pelo trabalho de Nakamura e Meskell (2009), passei a procurar outros atributos, 

informações e pistas nas estatuetas.  

No gráfico abaixo (Gráfico 3) fica mais visível que, se eu mantivesse o olhar 

nas características relacionadas ao órgão sexual, minha amostragem seria deveras 

reduzida. 

Também registrei quais estatuetas tinham umbigo (Gráfico 3), seguindo a 

proposição interpretativa onde o umbigo poderia ser um marcador visual externo que 

simboliza a ligação entre os vivos e os nascituros, desse modo ele poderia estar 

associado a ideias de parto como uma preocupação cultural e à conexão entre 

gerações, que pode se estender além da descendência para incluir ancestrais, tanto 

no sentido literal quanto simbólico (Nakamura e Meskell, 2009). 

 

 

 

 

 



232 
 

 

Gráfico 3: Atributos figurativos 

 
                                        Fonte: A autora (2024) 

 

Nessa observação do que varia e não varia, foi-me despertando a questão da 

binaridade de gênero que talvez não existisse ou não está tão evidentemente 

marcada nas estatuetas. 

Dentre as estatuetas classificadas enquanto antropomorfas, a vulva não 

aparece em todas. Minha única classificação enquanto híbrida é a peça abaixo 

(Figura 59), que apresenta cabeça de coruja com uma incisão que demarca a vulva.  

Pensando nos fluxos culturais inferidos por Navarro (2022) que associa a 

cerâmica Marajoara com as das estearias, pensei ainda se essa incisão que 

demarca a vulva não poderia ser, por exemplo, uma tanga. 

 



233 
 

 

Figura 59: Estatueta do sítio Armíndio com vulva incisa 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

E nesse caminho relacional percebi que existem duas maneiras de figurar as 

vulvas: elas podem ser incisas (Figura 60 e 61) ou modeladas (Figura 62). Segundo 

Barreto (2014, p.123) “Um denominador comum das sociedades indígenas 

amazônicas é a ideia de que ao mesmo tempo em que todos os humanos 

compartilham corpos semelhantes, decorar, pintar e transformar o corpo é o que 

realmente tece a complexa relação entre semelhança e diferença.”  

 

 

 

 



234 
 

 

Figura 60: Estatueta do sítio Cabeludo com vulva incisa 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

Figura 61: Estatueta do sítio Armíndio com vulva incisa 

 
Fonte: A autora (2023) 

 



235 
 

 

Figura 62: Estatueta do sítio Armíndio com vulva modelada 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

Nas imagens acima apresentadas vemos tanto a figuração de vulvas quanto 

de umbigos. Outros atributos que ocorrem na coleção analisada são a presença de 

dedos e possíveis adornos de cabeça, a ausência de cabeça, a grande quantidade 

de peças fragmentadas. 

Com relação à quebra e à deposição das estatuetas, pode-se fazer a 

inferência desses materiais estarem associados a possíveis “kits rituais” xamânicos 

(Lesure, 2011, p. 197) quando pensamos no perspectivismo ameríndio trabalhado 

por Cristiane Barreto (2017) e por Alexandre Navarro (2022). A presença de 

estatuetas-chocalhos também corrobora essa ideia (Figura 63). 

Segundo (Antczak e Antczak, 2006) o corpo apetrecho seria parte da tralha 

xamânica e que ajudariam a moldar rituais, produzindo um universo de experiência 

multissensorial. Na manipulação dos xamãs, as estatuetas fariam parte da interação 

de humanos e não humanos, incluindo animais e espíritos. Ainda segundo os 

autores, essa manipulação de apetrechos (kit rituais xamânicos segundo Lesure), 

seria altamente sinestésica, criando uma paisagem ritual e produzindo uma 

percepção multissensorial por meio da utilização de alucinógenos, pintura corporal, 

dança e música. 



236 
 

 

 

Figura 63: Estatuetas com bolotas de argila em seu interior 

 
Fonte: A autora (2023) 

 

As estatuetas das Estearias evocam uma abstração estilizada da forma 

humana sob um possível disfarce ritual ou um realismo caricaturado. As vulvas são 

um dos atributos identificáveis nessas peças, mas não identificamos pênis, por 

exemplo. Nesse sentido, suponho que a falta de figuração do pênis nessas peças 

versa mais sobre uma não binaridade de gênero entre as pessoas que habitavam as 

estearias. Os formatos animais, o hibridismo, os detalhes de pés, de mãos e de 

rostos podem estar mais diretamente relacionados às performances que as 

estatuetas evocavam a quem estivesse manipulando-a. 

Outro atributo presente na coleção analisada são os orifícios vazados que 

podem indicar o uso dessas peças em suspensão. As estatuetas chocalho tem 

esses orifícios, por exemplo. 

Com relação à fragmentação de algumas estatuetas, Navarro (2022) diz que 

elas podem ter sido deliberadamente quebradas, fazendo parte de rituais. 

Entretanto, não foi possível identificar se houve queima ou até mesmo desgaste 



237 
 

 

após a quebra das peças. O que podemos entender é que há uma maior densidade 

de estatuetas no sítio Armíndio, o que pode levar a inferir que ali poderia ser um 

espaço dedicado à fabricação, ou à manipulação e/ou descarte dessas estatuetas. 

Esse contexto deposicional pode melhor interpretado em associação com 

outros artefatos encontrados nos sítios arqueológicos em que foram identificadas 

estatuetas, inferindo possíveis contextos sociais para o uso dos espaços. Segundo 

Alexandre Navarro (2017): 

A observação dos motivos iconográficos, bem como sua repetição e 
padrão, além da revisão bibliográfica etnográfica da Amazônia, 
mostram que os motivos geométricos dos vasilhames, são, em geral, 
representações da pele ou corpos de alguns animais, em especial 
àqueles do topo da cadeia alimentar, como as serpentes e 
corujas.(Navarro, 2017, p. 138) 

Ainda segundo o autor, ao analisar as cerâmicas das estearias, observou-se 

a existência de vasilhas destinadas a atividades culinárias cotidianas e outras 

específicas para rituais, como as vasilhas com efígies zoomorfas, com 

representações de vegetais e aquelas com grafismos abstratos. Estas últimas 

permitem identificar aspectos da cosmologia e do universo simbólico desses grupos, 

a maioria das vasilhas com pinturas abstratas pode ter sido usada para servir, tanto 

individualmente quanto coletivamente. (Navarro, 2016, p. 180) 

O mundo figurativo fornece uma estrutura para a reorganização dos campos 

de ação social e para a formação de sujeitos, surgindo como parte das condições 

materiais que possibilitam e regulam a ação social e as estatuetas podem não ter 

sido vistas como uma categoria distinta em sociedades antigas (Meskell, 2017, p. 2). 

Entretanto, pensando no animismo das sociedades ameríndias, as estatuetas 

poderiam ter sido um dos vetores da interação entre humanos e não humanos. E 

ainda: 

[...] as sociedades da bacia amazônica produzem poucas imagens tangíveis 
do corpo sob a forma de gravuras, de esculturas ou de pinturas. Elas não 
fabricam representações do corpo, elas de fato fabricam os corpos. Os 
utensílios são pensados, descritos e quase sempre decorados como corpos. 
A “obra de arte” que importa na Amazônia é o corpo humano (Taylor; 
Viveiros de Castro, 2006, p.150) 

Na busca por mais recursos interpretativos e me baseando na hipótese de 

que as estearias tem relações não apenas com os contextos amazônicos, mas 

também com o Circum Caribe, em comparação com suas cerâmicas e pela presença 



238 
 

 

do muiraquitã encontrados nesse contexto (Navarro, 2016), a similaridade das 

estatuetas de Banes (nordeste de Cuba) com a das estearias me fez pensar nesse 

fluxo de trocas e significados. 

Sei que me basear na comparação de apenas um tipo iconográfico não 

oferece subsídios sólidos para a construção de inferências. Entretanto essa 

similaridade possibilitou a inferência de gênero, uma vez que foi apresentada uma 

breve etnografia dos grupos que faziam esse tipo de estatueta (Antczak e Antczak, 

2017). 

Segundo Magdalena Antczak e Andrzej Antczak, a interpretação das 

estatuetas presentes no Circum Caribe pode ser direcionada para as sociedades de 

língua caribenha das Terras Baixas da América do Sul, nesses grupos a mulher 

tinha um papel crucial na conciliação ritual dos espíritos dos animais caçados e no 

(re) estabelecimento do relacionamento com eles e os seres humanos. As 

estatuetas femininas poderiam ter sido usadas em contextos em que a mulher não 

estava presente, nesse caso a estatueta assumiria metaforicamente a função da 

mulher (Antczak e Antczak, 2017, p. 209). 

Foi na construção de uma relação com esses objetos que consegui, após 

muito tempo de convivência, entender que duas estatuetas poderiam fazer parte de 

uma coisa só. 

Duas estatuetas bem fragmentadas, de um mesmo sítio, pareceram-me 

complementares. Uma delas, com o olho e boca vazados parecia uma espécie de 

capacete, a outra, uma cabeça com pescoço, olhos modelados, boca, nariz e 

orelhas. Elas vieram de um mesmo contexto e a primeira apresenta atributos não 

muito comuns entre a coleção analisada. Tentei encaixar uma na outra e essa 

justaposição foi êxitosa (Figura 64): 

 



239 
 

 

Figura 64: Estatuetas do sítio Boca do Rio 

 

Fonte: A autora (2023) 

 

Esse encaixe pode ter sido mero acaso propiciado pela curiosidade, mas 

pode também estar relacionado com a utilização de máscaras. 

No livro “Apapaatai – rituais de máscaras no Alto Xingu” de Barcelos Neto 

(2008) é relatado um ritual de máscaras do povo Wauja, moradores do Alto Xingu, 

no estado do Mato Grosso. Esse ritual de máscaras está associado ao adoecimento 

de uma pessoa, que mobiliza diversos elementos de maneira simultânea: social, 

espiritual e política. Os Wauja estabelecem, com os espíritos apapaatai, uma 

relação, um processo ritualístico entre os parentes da pessoa adoecida, os espíritos 

e demais membros do grupo. 

A alma da pessoa doente, para os Wauja, estaria aos menos em parte, fora 

do corpo e essa pessoa era chamada de kamãi (o morto). Por não ter mais sua alma 

no corpo ela estaria então em companhia dos apapaatai. pessoas humanas e não-

humanas são necessárias para os aspectos rituais e de cura do doente. O xamã é 

yakapá e o akatupaitsapai é a pessoa parenta mais próxima do adoentado. 

O xamã usando yalawo, uma substância/ roupa sobrenatural que se relaciona 

com a espiritualidade do xamã. Segundo Barcelos Neto:  

A yalawo está distribuída pelo corpo do yakapá em volta dos olhos 
“para ele ver apapaatai”; “para ele virar olho e ver o que a gente não 
vê”, nas palmas das mãos (...), nas pernas “para ele correr” em 
busca da alma do doente e no estômago “onde ele guarda a yalawo 
principal” (Neto, 2008, p. 164). 



240 
 

 

Em síntese, o ritual de máscaras traz a relação e negociação de diferentes 

seres, uma experiência corporal onde se incluem performances musicais e artísticas 

e de uso de substâncias (Neto, 2008). 

Não quero dizer que as pessoas que moraram nas estearias praticavam o 

ritual de máscaras apapaatai, entretanto saber desses procedimentos e relações 

que se dão com o uso de máscaras rituais trazem para nossa reflexão a 

complexidade das conexões que grupos indígenas estabelecem com um mundo 

onde diferentes seres interagem e negociam.  

Entretanto, se quisermos entender os papéis que as figuras humanas 

desempenharam na vida de seus criadores e usuários indígenas, devemos avaliar 

criticamente qualquer conceito ou suposição usada para vincular suas ontologias às 

nossas (Antczak e Antczak, 2017, p. 212). 

E, nessa avaliação crítica, a utilização do órgão sexual enquanto gênero deve 

ser questionado. Como já discorremos ao longo deste trabalho, o gênero é 

construído socialmente, ser homem e ser mulher ou qualquer outro gênero são 

construções e não tem significados universais tampouco naturais. 

Pensando nas nossas designações sexuais atuais, que tratam em termos de 

diferença e binariedade e, se analisarmos as estatuetas sob os preceitos de gênero 

que praticamos atualmente na sociedade ocidental (como já discorrido no primeiro 

capítulo), iremos reduzir corpos robustos com seios e barrigas protuberantes à 

associação imediata de corpos grávidos, e ainda:  

[...] se ter um determinado sexosignificaexpressá-lo de certa forma 
normativa, então o sexo já é sempre gênero. Butlernão argumenta que 
sexo e corpos sejam ficções, mas que certas características corporais são e
scolhidas como centrais para o sexo. Por exemplo, se 
a gravidez é uma diferença central entre o homem e a mulher, então isto ign
ora o facto de que nem todas as mulheres podem engravidare nem todos os 
homens conseguem engravidar por diversos motivos.96 (Matic, 2024, p.345)  

 

Ou seja, considerar que, ao possuir um “sexo” automaticamente a pessoa 

deve seguir uma norma, como por exemplo, a associação de mulheres e a gravidez 

                                            
96Original em inglês: [...] if having a certain sex means expressing it in a certain normative way, then 
sex is always already gender. Butler does not argue that sex and bodies are fictions, but that certain 
bodily features are chosen as central to sex. For example, if impregnation is a central difference 
between the male and the female, then this ignores the fact that not all women can be impregnated 
and not all men can impregnate for various reasons… 



241 
 

 

e, baseada nessa interpretação, ou seja, Se ter um determinado sexo significa 

expressá-lo de uma maneira normativa específica, então o sexo é sempre já 

gênero.  

Certas características são diretamente relacionadas ao sexo, ou são 

representadas como centrais para o sexo, como é a questão da maternidade para as 

mulheres. Entretanto, essa maternidade compulsória, inclusive na análise 

arqueológica, não dialoga, por exemplo, com as mulheres e homens que não 

conseguem engravidar, por diversos motivos. Desse modo, nós naturalizamos a 

exclusão de sujeitos que não atendem a norma do gênero. 

Entretanto essas ideias ainda não estão nítidas na reflexão da sociedade 

como um todo e, considerando que a interpretação arqueológica fala muito do 

momento em que vivemos, é usual encontrar significações para o material 

arqueológico que refletem justamente a associação espontânea de corpos robustos 

à gravidez. 

Na maior parte dos estudos que apresentei nesta pesquisa, o corpo robusto 

de estatuetas foi diretamente associado à gravidez e as genitálias “femininas” 

associadas à fertilidade. A interpretação das estatuetas em contexto arqueológico 

também perpassa por essa linha (Roosevelt, 1988; Barreto, 2008; Schaan, 2001). 

Quanto às identidades que podem ser assumidas por meio da agência das 

estatuetas, acho pertinente pensar enquanto performance, a ideia de que identidade 

e gênero não são aspectos fixos ou inerentes às pessoas, mas sim construídos 

através de atos e performances sociais. O gênero, segundo Butler (2002) na teoria 

da performatividade, não é algo que somos, mas que fazemos, repetidamente, 

através de comportamentos e práticas sociais. 

Sendo assim, identidades de gênero são mantidas pelas normas e 

expectativas sociais, como o modo de se comportar, de interagir, de se vestir. O que 

esperamos das mulheres em nossa sociedade? Que elas sejam dóceis, jovens, 

férteis, subservientes e mães? Será que isso sempre foi esperado da categoria 

“mulher”? 

Essas regras sociais, que parecem ser naturais e imutáveis podem ser 

questionadas também pela arqueologia, quando nós propomos interpretações que 

quebram com a visão das identidades inatas e fixas. Daí uma das importâncias da 



242 
 

 

arqueologia de gênero, feminista e queer: construir narrativas que desconstruam 

características do patriarcado e auxiliem a entender um passado onde as pessoas 

não eram subjugadas por seu órgão sexual.  

Karen Nakamura e Lynn Meskell (2009) ao analisar as estatuetas de 

Çatalhöyük, romperam com a metodologia que faz a classificação das peças por 

sexo e assim, automaticamente, traduz-se em gênero. Elas utilizaram as diferenças 

encontradas no corpus de estatuetas analisadas e identificaram que não havia uma 

divisão binária de gênero e, para os corpos cujo sexo não era explícito, elas 

defenderam o abandono da utilização do conceito indeterminado, buscando outros 

subsídios para a interpretação das peças, pois quando usamos o termo “gênero 

indefinido”, por não haver indicativo de órgão sexual, nós já estamos fazendo uma 

interpretação de gênero. 

Segundo elas, o verdadeiro desafio reside no aspecto “figural” das estatuetas, 

pois elas são simultaneamente alguns dos achados arqueológicos mais cativantes e 

visualmente acessíveis, mas ainda assim permanecem enigmáticas. As 

interpretações mais sólidas das práticas envolvendo essas figuras provêm daquelas 

descobertas com informações contextuais detalhadas (Nakamura; Meskell, 2009). 

A arqueologia também pode contribuir na compreensão de que o gênero não 

está associado à desigualdade, e sim aos diferentes papéis sociais, as sociedades 

não-ocidentais e pré-capitalistas, podem não ter usado as mesmas categorias de 

gênero que nós.  

Segundo a arqueóloga Fernanda Ugalde (2020) algumas estatuetas, como a 

da cultura La Tolita-Tumaco (Figura 65), parecem misturar características de gênero, 

o que poderia figurar uma possível pessoa transgênero ou não binária. 

 



243 
 

 

Figura 65: Estatueta não binária da cultura La Tolita-Tumaco 

 
Fonte: Ugalde, 2020, p. 1 

 

Segundo ela, a partir de uma visão binária para análise das estatuetas, era 

possível identificar características como seios e vestimentas como saias, ou uma 

ausência de seios com tangas. Entretanto ela levantou a hipótese de que as 

pessoas que fabricaram essas estatuetas nem sempre expressavam essa divisão 

binária, pois é possível identificar características físicas femininas com vestimentas 

masculinas, e vice-versa. Isso não acontecia com frequência, mas há estatuetas 

suficientes para construir uma categoria do que agora pode ser descrito como 

pessoas não binárias ou transgênero (Ugalde, 2020, p. 3). 

A arqueóloga Barbara Barich, perguntando-se qual era o significado das 

estatuetas, levantou uma série de indagações tais como: elas foram usadas para 

cerimônias? Foram mantidos como retratos de familiares? Seriam brinquedos 

infantis? Foram feitas como bens sérios? Ou eram simplesmente piadas que 

acompanhavam a fabricação de cerâmica? Segundo ela, paradoxalmente, cada uma 

destas interpretações propostas pode conter um elemento de verdade (Barich, 2017, 

p. 121). 

Pensando em termos de aproximação, no Brasil temos as artesãs Karajá97, 

que fabricam as bonecas desde tempos ancestrais, pesquisas arqueológicas na 

região evidenciaram materiais muito parecidos com os fabricados atualmente 

(Schmitz, 1976; 1977). O modo de falar apresenta as designações de gênero para 

                                            
97Os Karajá ocupam regiões que margeiam o rio Araguaia, em uma área de abrangência entre os 
Estados de Goiás, Mato Grosso, Pará e Tocantins, figurando como ocupantes da Região Centro-
Oeste do Brasil, pressupostamente antes da chegada dos colonizadores, como apontam Ehrenreich 
(1948), Krause (1940-1943), Fénelon Costa (1978), Taveira (1982), Toral (1994) e Lima Filho (2001), 
com grande concentração na ilha do Bananal. (Campos, 2007). 



244 
 

 

as bonecas Karajá, sendo Ritxokó (feminina) ou Ritxoó (masculina) e: 

“Hўkўnaritxoko é outro termo usado pelas ceramistas, para designar as bonecas 

antigas, diferentes em alguns aspectos da moderna” (Figura 66) (Campos, 2007, p. 

46). 

 

Figura 66:Bonecas Hўkўnaritxoko dos Karajá 

 
Fonte: Campos, 2007, p. 116. 

 

De acordo com Cristiana Barreto; 

Os primeiros relatos etnográficos registraram o uso de estatuetas 
por indígenas das terras baixas da América do Sul como um auxílio 
xamânico. Hoje, os Karajá (ao longo do Rio Araguaia, um tributário 
do sul do baixo Amazonas), são o único grupo amazônico com um 
repertório fixo de estatuetas de cerâmica. As estatuetas Karajá 
retratam corpos humanos em diferentes estágios de formação 
(nascimento, nomeação, puberdade, casamento e velhice) com 
pinturas corporais e decorações correspondentes. Feitas por 
mulheres, elas são usadas de maneiras lúdicas e educacionais, pois 
cada menina em algum momento da vida receberá um conjunto de 
'família' de 'bonecas' para brincar98 (Barreto, 2017, p. 420)  

 

                                            
98Original em inglês: Early ethnographic accounts recorded the use of figurines by lowland South 
American Indians as a shamanic aid. Today, the Karajá (along the Araguaia River, a southern tributary 
of the lower Amazon), are the only Amazonian group with a fixed repertoire of ceramic figurines. 
Karajá figurines depict human bodies at different stages of becoming (birth, nomination, puberty, 
marriage, and elderliness) with corresponding body paintings and decoration. 



245 
 

 

O dado acima apresentado me fez refletir sobre os seguintes aspectos: a 

agência das estatuetas, enquanto objeto de intermediação de relações entre este e 

outros planos e a questão das estatuetas Karajá em si, que compõem um aparato 

pedagógico para as crianças. E ainda: “A família de bonecas, sempre produzida pela 

avó (ou tia) para a neta no padrão antigo, é um presente que todas as meninas 

recebem, quando completam cinco ou seis anos de idade.” (Campos, 2007, p. 47). 

Entretanto, pensando na questão do educar e do brincar, e por se tratar de 

objetos de cerâmica, é de esperar que essas bonecas quebram ao longo do tempo: 

Elas brincam com as bonecas na companhia de outras meninas e às 
vezes também com a participação dos meninos, fato que acaba 
acarretando a quebra dessas pequenas bonecas de cerâmica, que 
variam entre seis e doze centímetros de altura. Quando as meninas 
completam onze a doze anos de idade, restam poucos exemplares 
do conjunto que pode ser composto por mais de dez figuras. 
(Campos, 2007, p. 48) 

As bonecas de barro Karajá, feitas pelas mulheres, servem como referência 

para as divisões de idade, nesse ato de brincar, as crianças vão apreendendo as 

etapas etárias e os símbolos vinculados a cada fase, segundo Viveiros de Castro 

(2003, p.358) “[...] conhecer é objetivar; é poder distinguir no objeto o que lhe é 

intrínseco do que pertence ao sujeito cognoscente, e que, como tal, foi indevida e/ou 

inevitavelmente projetado no objeto”. A cerâmica figurativa Karajá retrata a vida 

social a partir das coisas, que simbolicamente são interpretadas e reinterpretadas 

pelas crianças. Essas bonecas carregam consigo os elementos associados à 

dinâmica do grupo, onde: 

[...] a pintura corporal, os adornos, o corte de cabelo, entre outros 
elementos utilizados na vida cotidiana da aldeia e acrescentados nas 
figuras, caracterizam-se como códigos culturais, que cumprem a 
função distintiva e identificadora entre os indivíduos. A linguagem 
modelada no barro e pintada sobre as figuras retrata esses traços 
diferenciais, destacando as semelhanças da organização familiar 
Karajá. Dessa maneira, quando a menina ganha a sua “família” de 
bonecas, ela reforça seu processo de reconhecimento da 
organização social de seu povo, o aprendizado do ambiente se 
processa antes mesmo do domínio completo da linguagem. 
(Campos, 2007, p. 57) 

 

No repertório cultural Karajá, existem quatro temáticas para as bonecas: 

Hўkўnaritxoko (boneca antiga); Ritxoko (bonecas modernas); Iródusõmo (bichinhos); 



246 
 

 

Aõni (figuras sobrenaturais). Mesmo estando no local e tempos diferentes, consigo 

identificar similaridades no conjunto artefatual identificado nas estearias, pois temos 

as estatuetas em formato de bichinhos e as antropozoomorfas, que poderiam estar 

relacionadas à figuras sobrenaturais ou versar sobre a transmutação animistica 

(campos, 2007).   

Segundo Randi Haalande Gunnar Haaland (2017), estudos de caso 

etnográficos e perspectivas teóricas antropológicas amplas, podem subsidiar a 

interpretação de que as estatuetas são sinais icônicos que refletem as relações 

sociais, e que seu significado deve ser investigado dentro de sistemas maiores de 

sinais, potes, alimentos e palavras podem ser intercambiáveis em sistemas de sinais 

específicos, por exemplo.  

Com base em estudos de caso etnográficos e perspectivas teóricas 
antropológicas gerais, sugerimos que as estatuetas são signos icônicos que 
dizem algo sobre relacionamentos sociais, e que seu significado tem que 
ser explorado ao observá-las em sistemas maiores de signos. Diferentes 
tipos de estatuetas (por exemplo, estatuetas femininas e estatuetas de 
gado) podem pertencer a diferentes sistemas de signos. Diferentes itens de 
signos (por exemplo, potes, itens alimentares e palavras) podem ser 
substituíveis entre si em sistemas de signos específicos. Diferentes tipos de 
comunidades têm diferentes propriedades dinâmicas que favorecem a 
seleção de diferentes sistemas de signos para simbolizar a ordem das 
relações sociais que as constituem99 (Haaland; Haaland, 2017, p. 100) 

Do objeto em si, deve-se ainda analisar as formas de implantação no contexto 

como o descarte e a deposição e se elas estão restritas a determinados espaços, 

que podem denotar algum tipo de atividades voltadas para o corpo ou diferentes 

práticas, aparentemente fora dos contextos funerários (Lesure, 2017). 

A visão tridimensional e em miniatura das estatuetas pode ser uma indicação 

da descoberta, da corporalidade e da capacidade de imaginar a realidade de forma 

diferente (Meskell, 2017). 

As estatuetas são bastante distintas e podem ter sido utilizadas e descartadas 

em contextos específicos para concretizar ideias particulares. Cada ato de 

                                            
99Original em inglês: Drawing on ethnographic case studies and general anthropological theoretical 
perspectives, we suggest that figurines are iconic signs that say something about social relationships, 
and that their meaning has to be explored by looking at them in larger systems of signs. Different kinds 
of figurines (e.g. female figurines and cattle figurines) may belong to different sign systems. Different 
sign items (e.g. pots, food items, and words) may be substitutable for each other in specific sign 
systems. Different types of communities have different dynamic properties favouring the selection of 
different sign systems to symbolize the order of social relations that constitute them.  



247 
 

 

representação reflete uma compreensão única e, assim, pode gerar respostas e 

consequências diferentes (Schoeman, 2017, p. 131). 

Segundo Schoeman (2017) atos performativos incluiriam atos cotidianos e 

atos cerimoniais específicos (como os rituais da menarca, da maioridade, da cura).  

Essas construções foram moldadas e reconfiguradas por meio de experiências 

vividas em um ambiente com variedade de contextos, o que resultou em inscrições 

sociais contínuas, assim como pinturas no corpo e a escarificação corporal. 

 A agência das estatuetas deve levar a inferências e perguntas que 

tangenciam a criticidade, pois a cultura material era tão expressiva quanto 

constitutiva das realidades sociais dos mundos ameríndios. Quais poderiam ter sido 

as especificidades coreográficas da interação estatueta-humano em diferentes 

lugares ou cenários de tarefas? Que tipos de coisas perecíveis e não perecíveis 

trabalhadas e não trabalhadas poderiam ter sido associadas às variadas 

performances das estatuetas? Quais poderiam ter sido os movimentos corporais, 

palavras e cantos, música e cheiros associados à modelagem, decoração, 

transporte ou simplesmente a apreensão e a retenção de estatuetas? (Antczak; 

Antczak, 2017, p. 211). 

Nossa cultura coloca muito valor e ênfase, em termos sexuais e estéticos, nas 

nádegas, seios e órgãos sexuais, entretanto a representação dessas características, 

nas estatuetas, por exemplo, não significa necessariamente reprodução ou 

fertilidade, mas poderia ser maturidade. O corpo mais velho, que vai envelhecendo, 

costuma possuir mais adiposidade. As barrigas mais protuberantes podem, nessa 

perspectiva, estar mais associada à idade do que a gravidez (Nakamura; Meskell, 

2009). 

As identidades de gênero, por exemplo, poderiam ser mutáveis entre as 

pessoas que habitavam as estearias, a fabricação e a posse de uma estatueta 

poderia conferir à pessoa que a utilizava as características daquele ser, a 

performance estaria associada aos atributos que a estatueta possuía.  

Dados etnográficos dão pistas de que eram falantes de arawak as pessoas 

que construíram e moravam nas estearias. Nesse sentido, algumas interpretações 

que associam ritos de passagem destinados ao gênero feminino foram realizadas 



248 
 

 

em fragmentos de estatuetas que não necessariamente possuíam o órgão genital, 

nesse sentido a análise das pernas deu o sentido do gênero (Navarro, 2022). 

Ainda com fundamentação em dados etnográficos, em comparação com 

grupos que habitaram o Circum Caribe, o papel da mulher era de mediação das 

relações humanas e não humanas. Na falta de uma mulher para a realização do 

ritual, estatuetas “femininas” conferiram à pessoa que a possuía o poder de tornar-

se mulher (Antczak, Antczak, 2017). 

Comecei a utilizar o termo “feminino” entre aspas, pois defendo que, a partir 

do momento que estamos fazendo uma descrição das estatuetas, sem 

necessariamente interpretar a peça, a associação de órgão sexual ao gênero deve 

ser evitada. Ainda nesse sentido, é importante frisar que o ser mulher (assim como o 

ser homem) são construções sociais, logo as estatuetas podem possuir uma vulva, 

mas não necessariamente ser uma mulher (assim como entendemos por mulher na 

nossa cultura), a agência dos objetos pode ser uma janela interpretativa, 

considerando a possibilidade de que possuir determinada coisa poderia fazer parte 

da performance de gênero daquela pessoa.  

Nesse sentido, a mutabilidade de gênero pode ser uma premissa 

interpretativa associada ao ato de fazer e/ou possuir determinado objeto. As 

estatuetas poderiam ainda fazer parte de processos da vida, onde crianças seriam 

auxiliadas por essas peças, na África do Sul, por exemplo:  

As estatuetas antropomórficas da África Austral faziam parte de um 
conjunto de fontes para citar em sociedades onde sexo e gênero 
importavam. Sua forma ajudava a restringir o leque de opções de 
citação. Esses objetos de citação de argila eram usados quando as 
crianças se tornavam adultas. Durante as cerimônias que marcavam 
e orientavam essa transição, as estatuetas materializavam ideias que 
ajudavam a moldar as imaginações das crianças sobre sexo, gênero 
e vida adulta. Como materializações, elas agiam como estereótipos 
de gênero citados na transformação de crianças em seres sexuados. 
Simultaneamente, as estatuetas de gado, usadas como brinquedos 
ou estatuetas de iniciação, incorporavam o status futuro desejado 
dos meninos/homens, a posse de gado e a capacidade de pagar a 
riqueza da noiva e, assim, ganhar a oportunidade de se reproduzir. 
Mais tarde na vida das mulheres, as estatuetas relacionadas à 
fertilidade evocavam crianças, incorporavam ideias sociais sobre as 
mulheres e se tornavam superfícies nas quais as jovens podiam 
inscrever a personalidade100 (Schoeman, 2017, p. 146)  

                                            
100Original em inglês: Southern African anthropomorphic figurines formed part of a body of sources to 
cite in societies where sex and gender mattered. Their form helped to constrain the range of citational 
options. These clay citational objects were used when children became adults. During the 



249 
 

 

 

Ou seja, nesse contexto, as estatuetas antropomórficas faziam parte de um 

conjunto de fontes onde sexo e gênero importavam e eram usadas por crianças nas 

cerimônias que marcaram a transição para a vida adulta, agindo como estereótipos 

de gênero com a transformação de crianças em seres sexuados (Schoeman, 2017). 

Ainda é interessante destacar que estatuetas fálicas já foram interpretadas de 

diferentes maneiras, mas é menos usual encontrarmos a explicação de que este 

formato poderia ser uma escolha técnica da pessoa que a fabricou. 

Estatuetas fálicas (cilíndricas e cônicas) encontradas na África Austral foram 

interpretadas como falos, entretanto, segundo Schoeman (2017, p. 142) existem 

fortes indícios de que não se trata de pênis, pois o formato cilíndrico e o cônico das 

estatuetas se assemelham muito aos brinquedos de barro feitos no passado 

histórico. Ou seja, essas peças estariam associadas ao lúdico, às crianças e não ao 

órgão sexual (o que mais uma vez nos mostra o quão supervalorizamos os órgãos 

sexuais). 

Olhar as estatuetas das estearias com outro olhar além daquele solidificado 

no gênero me fez perceber que as pessoas que produziram aquele material 

produziram a si mesmas a partir do ato de reconhecimento das coisas, pelo 

exercício do conhecimento e reconhecimento do outro que o “eu” pode ser entendido 

e construído. 

Olhar a arqueologia com outro olhar pode nos levar a uma compreensão de 

que as estatuetas das estearias, por exemplo, não falavam de mulheres grávidas ou 

de fertilidade, mas de pessoas mais velhas, maduras. Dar um novo sentido 

interpretativo a este material ajuda ainda a construir uma significação que vai contra 

o etarismo e valoriza as pessoas mais velhas. 

Pensar na transformação de gênero, por meio da agência de uma estatueta, 

nos ajuda a quebrar preconceitos e pensar em um passado onde as pessoas 

transitavam entre gêneros, por exemplo. 
                                                                                                                                        
ceremonies marking and guiding this transition, figurines materialized ideas that helped to shape 
children’s imaginings of sex, gender, and adulthood. As materializations, they acted as gendered 
stereotypes cited in the transformation of children into sexed beings. Simultaneously, cattle figurines, 
whether used as toys or initiation figurines, embodied boys’/men’s desired future status, cattle 
ownership, and ability to pay bride-wealth and thus gain the opportunity to reproduce. Later in 
women’s lives, fertility-related figurines evoked children, embodied societal ideas about women, and 
became surfaces upon which young women could inscribe personhood. 
 



250 
 

 

Os modos de produção dos corpos também eram modos de produção de 

subjetivação, sem moralidades ou regras morais que atualmente acometem nossa 

sociedade, a figuração do órgão sexual era natural e compunha o discurso daquelas 

pessoas, que aconteciam na relação com os materiais.  

As coisas analisadas para esta pesquisa sugerem que, para as pessoas que 

estavam naquelas antigas aldeias lacustres, a figuração do pênis não foi importante 

ou não estava no repertório para a construção dos corpos. Entretanto, considerando 

as peças analisadas, posso dizer que houve uma maior importância para as pessoas 

com vulva. Isso não significa que pessoas com pênis fossem menos importantes ou 

que não existiram no universo simbólico das pessoas que habitavam as estearias. 

A falta de estatuetas figurando o pênis pode significar, por exemplo, que 

rituais relacionados a estas pessoas gerassem outro tipo de materialidade, incluindo 

inclusive as questões imateriais. Pode indicar ainda que as figurações para o pênis 

não fossem identificadas por mim, pois não possuo repertório suficiente para vê-los. 

Entretanto, o mais evidente para mim foi a presença marcante das vulvas, o 

que pode indicar que em alguns contextos da vida social, incluindo rituais de 

iniciação, as vulvas tinham papel central. Considerando ainda o maior volume de 

materiais identificados na Estearia Armídio, sugiro que ali foram realizados o maior 

volume de atividades que geraram o “descarte” dessas peças. 

Relacionando o que vimos nos dados etnográficos, com as construções dos 

entendimentos de gênero, sugiro ainda que as estatuetas fizessem parte de um 

repertório performativo de gênero, onde a vulva era o ponto central das relações e 

representações. A pessoa que possuísse uma estatueta com vulva performaria o 

não somente gênero atribuído a este material, mas também as características para 

performar o aquele ser indicava. A materialização da transformação estaria nas 

estatuetas e na utilização das mesmas.  

Pensando em termos de xamanismo e das negociações entre diversos entes, 

sugiro ainda que as pessoas com vulva tivessem papel de destaque no 

estabelecimento dessas relações, as estatuetas híbridas podem nos falar sobre uma 

sociedade que não somente respeitava a natureza, mas como era a própria natureza 

e se transmutava em diferentes seres, o que poderia estar relacionado ao que 

entendemos hoje por perspectivismo ameríndio. 



251 
 

 

O corpo então é um local de discurso, de interação. É um processo, e nesse 

processo os sentidos foram e são atribuídos. As estatuetas tiveram ao menos duas 

existências: a de origem cuja agência não sabemos determinar, mas conseguimos 

pensar em possibilidades e sua segunda existência, que compôs parte desta 

pesquisa e cuja funcionalidade e significados foram construídos no agora, na 

interação entre seres do presente e do passado, sob paradigmas contemporâneos. 

Eu, que observei essas coisas arqueológicas, também me tornei objeto e fui também 

observada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



252 
 

 

6. Considerações 

[...] não há ‘reconstruções’, mas construções do passado, fortemente 
influenciadas por agendas políticas contemporâneas. Na transmissão 
e reprodução do significado cultural, os símbolos são agentes ativos. 
São eles que ordenam a vida social, recriando-a continuamente, de 
tal forma que esta é uma dimensão da cultura material que não pode 
ser ignorada (Lima, 2011, p. 19). 

 

Quando este trabalho se delineou inicialmente, eu tinha vários propósitos, 

entre eles denunciar as opressões de gênero. 

 As opressões de gênero se dão em todas as esferas, desde os assédios, 

machismo e misoginia que mulheres e pessoas que não performam o gênero de 

acordo com a “norma” sofrem, desde as violências que são praticadas na 

perpetuação de ideias de machos protagonistas e a exclusão de mulheres e outras 

pessoas nas inferências arqueológicas. 

 Mas além da denúncia eu pretendi também oferecer um subsídio prático, que 

foi a construção de uma arqueologia do conceito de gênero, objetivando mostrar que 

este é um conceito historicamente localizado e socialmente construído.  

Pensei em construir um trabalho que pudesse ao menos dar um norte para 

pessoas que não entendem de gênero e feminismo e como esses temas são 

aplicados na arqueologia. Para conseguir construir o capítulo sobre o conceito 

“gênero” eu tive que ir além da arqueologia. Foram muitos os cursos que fiz, 

disciplinas em outras áreas que cursei, não posso dizer que o recorte que apresentei 

foi o mais correto ou que conseguiu abranger todas as pessoas que falam e pensam 

o gênero, mas foi o que mais me pareceu didático para compreensão do conceito. 

É necessário compreender que discursos formadores da compreensão sobre 

o fenômeno humano no passado foram influenciados pelas mentalidades e as 

percepções de mundo das pessoas que os escreveram. As narrativas sobre o 

passado ocorrem no presente e isto é premissa fundamental para se compreender 

como algumas formulações se deram.  

Hoje o momento é outro, logo se espera que as proposições interpretativas 

dialoguem com nossas concepções reformuladas, recriadas e construídas de como 

somos, estamos e entendemos o mundo.  Nesse sentido:     



253 
 

 

Os cientistas vivem em suas determinadas épocas e geralmente 
compartilham inconscientemente das diversas crenças e 
preconceitos ocultos e muitas vezes não verbalizados comuns a eles. 
Quando você percebe que, até recentemente, o que se chama de 
arqueologia (junto com geologia, paleontologia e todas as outras 
especialidades envolvidas em nossa história) foi praticado quase que 
exclusivamente por homens, não se surpreende que a versão que 
contaram tenha sido em grande medida isenta de fêmeas, de 
mulheres. (Adovasio; Soffer, Page, 2009, p. 13).  

 

  É preciso pensar o momento que se deu a construção do saber e por quem 

se deu. Como citado acima, a arqueologia foi quase que praticamente, em seus 

primórdios, realizada por pesquisadores homens que, em suas formas de ler o 

mundo, replicaram sua lógica de mundo. Nesse sentido, não é de se espantar que o 

gênero não fosse um tema de interesse.  E ainda:   

 
Por que os livros, os discursos, as imagens, os resultados das 
análises e as inferências apresentadas em Arqueologia o são sempre 
pelo viés masculino? A Ciência não está dissociada do social. A 
Ciência que é produzida hoje é resultado de um tempo/espaço 
histórico determinado por normas e padrões sociais que, mesmo 
sendo hipócritas e não representarem todas as ideias, todas as 
diferenças, lutas e possibilidades, são masculinas e binárias. A 
Arqueologia tal como ainda é pensada e executada, assim como 
seus resultados, seguem sempre, majoritariamente, esses valores. 
(Otaviano, Castro, Nogueira, 2021, p. 13).   
 

 

 O campo de pesquisa em arqueologia acolheu os discursos de divisão sexual 

do trabalho com as figuras masculinas eram superiores às femininas. Nesse ideário 

o homem adulto e heterossexual passou a figurar enquanto agente principal das 

narrativas arqueológicas. “Uma hegemonia vivida é sempre um processo. Não é, 

exceto analiticamente, um sistema ou uma estrutura. É um complexo realizado de 

experiências, relações e atividades, com pressões e limites específicos e mutáveis” 

(Williams, 1979, p. 115).   

Quando um determinado conhecimento, em ciências humanas, é produzido 

com a utilização de método científico, que corrobora uma noção de verdade, é 

retratada uma realidade objetiva. Esse discurso se torna verdade e, enquanto 

verdade, poder. O poder é exercido e não possuído e pode facilitar ou dificultar, 

ampliar ou limitar e não é necessariamente repressivo, sendo a verdade um efeito 

dele (Foucault, 1999). 



254 
 

 

A verdade então se dá enquanto um processo. Essa dimensão reveladora 

também nos mostra como o poder se movimenta, pois ele não está fora das 

interações, ele está nas relações. Todo mundo é dominante e dominado, o poder 

circula.  Sendo assim, vemos o início de uma produção arqueológica feita por 

homens. Atualmente a diversificação das pessoas atuantes na disciplina é tão 

múltipla, que múltiplas são as possibilidades de interpretação.  

Trabalhar sem questionar como foram construídas essas narrativas que se 

perpetuam, leva-nos a uma manutenção de ideais colonialistas que continuam se 

firmando enquanto hegemônicas (Lugones, 2021). 

Propus um reordenamento das narrativas arqueológicas, partindo de uma 

crítica da construção deste conhecimento do passado no presente, nesse sentido 

acredito que utilizar as questões de gênero é uma das ferramentas para alcançar o 

anseio pela construção de um passado menos machista.   

O gênero vem como opção analítica para se pensar e problematizar esta 

investigação, uma vez que, enquanto categoria socialmente produzida, ela nos diz 

muito mais sobre as pessoas que escrevem no presente do que necessariamente 

sobre as pessoas que estudamos em contextos pretéritos, como é o caso da 

arqueologia que desempenha tais estudos por meio da materialidade 

remanescentes destes grupos.    

Questionar as “verdades” construídas vem sendo um exercício que tangencia 

não somente uma necessidade por reparação histórica, mas também para fazer 

perceber o quão machista, colonialista e androcêntrica foram nossas inferências 

sobre as populações pretéritas. Mostrar o quanto a reprodução de padrões 

socioculturais de tendências machistas é mantida no entendimento das populações 

pretéritas.  

 A proposta desta pesquisa foi ampliar o debate sobre as possibilidades de 

leitura e interpretação de materiais arqueológicos, que seja capaz de propor 

entendimentos para além do reflexo pelos preceitos heterossexistas.  

Essa pesquisa é um manifesto pessoal. Assumo meus interesses pessoais de 

pesquisa, incluindo uma perspectiva política de representatividade. O debate não é 



255 
 

 

novo, não sou a primeira pesquisadora e nem serei a última a problematizar 

questões acerca da objetividade científica, especialmente para as ciências humanas 

e sociais.   

Ainda é oportuno salientar que: “A mediação da pesquisa e de seu contexto 

subjetivo, mesmo partindo de premissas positivistas de distanciamento do objeto 

estudado, da reconstrução objetivo e científica do passado, acabava gerando uma 

projeção do contexto em que se vive” (Hernando et al, 2008, p.58).  

 Mas quais são essas construções que nos acostumamos a ter como 

verdade? Talvez a mais intrínseca em nossos discursos seja a ideia de grupos 

humanos se organizavam socialmente em famílias patriarcais, onde os homens 

eram responsáveis pela subsistência de todo o grupo enquanto mulheres, idosos e 

crianças eram responsáveis por tarefas entendidas como secundárias. Nessa 

projeção os homens são entendidos como agressivos e ativos e as mulheres 

dependentes e passivas (Conkey; Spector, 1984, p. 04). E ainda “La arqueología 

tradicional ha defendido lajerarquía de género entre hombres y mujeres como una 

característica natural del ser humano” (Diaz Andreu, 2005 p. 35). 

Entretanto, mais do que a divisão das atividades “masculinas” ou “femininas”, 

o gênero é um aspecto crítico da estrutura social, inserido nos aspectos da vida 

cotidiana. 

O caminho proposto neste trabalho foi desconstruir pensamentos que foram 

naturalizados enquanto verdades para se pensar relações de gênero e de pessoas 

no passado e reconstruir uma narrativa a partir de outros olhares.   

Sendo assim, partindo da arqueologia sobre o que entende ser “gênero”, e 

como esse conceito foi sendo construído ao longo da história recente, acredito que 

seja possível compreender algumas ideias e pontos relevantes para a discussão do 

termo e a aplicação dele na arqueologia. 

Por exemplo, é no âmago do feminismo que nós temos o alvorecer das 

reflexões críticas que tangenciam os papéis sociais das mulheres e sua historização 

enquanto seres marginalizados. Nos anos 1970, o conceito de gênero se expandiu 

para abranger questões de identidade de gênero e sexualidade, à medida que o 



256 
 

 

movimento LGBT começou a lutar por direitos e reconhecimento social e o termo 

"gênero" passou a ser usado para descrever a identidade de uma pessoa, 

independentemente de seu sexo biológico. 

Acredito e defendo que a arqueologia pode ser útil para desmistificar 

preconceitos e auxiliar na compreensão de passados que foram apagados pela 

própria arqueologia. Nós temos responsabilidade pelos conhecimentos divulgados e 

replicados, mostrar que o sujeito Homem101 não é universal deveria ser uma de 

nossas premissas.  

Natural também não é o patriarcado, assim como a atribuição de gênero em 

decorrência das genitálias. Segundo Daniel Miller  

[...] é possível refutar quase toda generalização que se queira fazer 
sobre o comportamento humano. Há grupos que privilegiam a 
homossexualidade; que comem seus ancestrais ou seus inimigos; 
que fazem homens menstruar (sangrando pelo pênis); que dançam 
interminavelmente; que categorizam o mundo natural 
sistematicamente; que lutam sem parar; que se enfeitam de modo 
ostensivo […] (Miller, 2013, p. 71) 

 

Nesse sentido, por que é tão improvável encontrarmos trabalhos que inferem 

possibilidades sexuais e de gênero que não sejam as heteronormativas? Nós somos 

capazes de identificar, na estrutura da nossa sociedade e por consequência em nós, 

em nosso eu individual, os machismos e os preconceitos de gêneros? Sem a 

identificação destes preconceitos, seria possível fazer uma ciência livre de 

discriminação? 

Gostaria de frisar aqui que a homossexualidade era considerada distúrbio, no 

Brasil, até 1985, com a utilização do sufismo “ismo”, para indicar doença: 

homossexualismo, e que, somente cinco anos depois a Organização Mundial da 

Saúde reconheceu como uma prática sexual e não uma doença (Mott, 2005). Nós 

vivemos uma história recente cheia de preceitos discriminatórios que fizeram parte 

de uma concepção de mundo que até hoje muitas pessoas vivem/perseguem. 

                                            
101 Branco, Heterossexual… 



257 
 

 

Nós, que temos a oportunidade de pesquisar, temos o dever de não mais 

reproduzir violências. De alertar, de produzir uma ciência que seja politicamente 

engajada. Afinal, nós pesquisamos para quê? 

Nesse caminho de pesquisa, pude entender o quanto as estatuetas são uma 

tipologia de material arqueológico que propicia o entendimento de interpretações 

relacionadas ao corpo e ao corpo “feminino” em decorrência da constante presença 

de vulvas e seios. Conseguimos identificar historicamente as atribuições e 

explicações que inicialmente tratam de uma hipersexualização do corpo, de 

reprodução de estereótipos, seguindo normas sexistas e androcêntricas e que mais 

recentemente, na perspectiva arqueológica, passam a versar sobre temas como 

etarismo e o entendimento de corpos para além do binário, por exemplo. 

No início eu queria escrever uma história de protagonismo da mulher, mostrar 

que o postulado do “man the Hunter” foi um dentre tantos artifícios acadêmicos para 

corroborar o patriarcado. Em teoria, consegui apresentar uma estratigrafia das vozes 

relacionadas à construção dos conceitos e ideias do gênero, na prática eu percebi 

que seria contraditório eu assumir que as peças que possuem vulvas seriam 

automaticamente mulheres, pois mulher é uma construção social, assim como as 

genitálias também são. 

Quando estudamos as coisas, sejam objetos, tecnologias, ideias ou 

fenômenos, o foco não está apenas no objeto em si, mas em como elas influenciam 

e são influenciadas pelas pessoas. Isso inclui a maneira como as coisas afetam a 

percepção das pessoas, modificando a forma como pensam, por exemplo. 

Não estudamos as coisas pelas coisas. Compreendemos as coisas 
como entrelaçadas às pessoas, em uma trama dinâmica e fluída. Ao 
estudá-las, queremos compreender como estas se relacionam com 
as pessoas, como produzem corpos e ativam percepções. Como são 
agenciadas, ao mesmo tempo em que agenciam pessoas, como 
produto e vetor de relações sociais. (Moraes Wichers et al 2018, p. 
76) 

Praticando a metodologia da decolonialidade proposta por Maria Lugones, 

abordei criticamente os saberes construídos sobre os corpos na tentativa de 

desconstruir olhares e práticas que herdamos da colonização, dando espaço a 

formas de conhecimento alternativas e até mesmo subalternizadas, com o objetivo 

de motivar reflexões e quem sabe, até transformações.  



258 
 

 

A denúnica das invisibilidades também apareceu no capítulo sobre 

arqueologia do Maranhão, assim como o gênero, a arqueologia no que hoje 

entendemos como estado brasileiro do Maranhão foi desbotada dos interesses de 

pesquisa, das inferências e mapeamentos arqueológicos.  

O que se pode constatar, entretanto, é que a subjugação desse recorte 

geográfico não representa ausência de presença ancestral, muito pelo contrário, a 

presença dos povos autóctones vem sendo mapeada e, por meio da arqueologia, 

comprovou-se que não existe um vazio, mas sim uma falta de pesquisas 

sistemáticas na região. 

Por fim, é preciso se atentar que o gênero permeia nossa existência e que os 

estudos de gênero não são “moda”. Os entendimentos sobre o conceito de gênero 

devem ser ensinados e debatidos em sala de aula, para que violências e análises 

opressivas passem a ser questionadas, evitadas e combatidas. 

 

 



259 
 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABUJAMRA, Adriana. Niéde Guidon: uma arqueóloga no sertão. Rio de Janeiro: 
Rosa dos Tempos, 2023. 
 
ADOVASIO, James M; SOFFER, Olga; PAGE, Jake. O sexo invisível. Tradução de 
Hermano de Freitas. Rio de Janeiro: Record, 2009. 
 
ALMEIDA, Heloísa Buarque de; SZWAKO, José Eduardo. Diferenças, igualdade. 
São Paulo: Berlendis&Vertecchia, 2009. (Coleção sociedade em foco: introdução às 
Ciências Sociais). 
 

ANTCZAK, Magdalena; ANTCZAK, Andrzej. Caribbean. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 
2017, p. 195-220. 

 
ANZINI, Violet Baudelaire. Gêneros perdidos: por uma Arqueologia Transfeminista. 
Tessituras. Revista de Antropologia e Arqueologia, v. 9, n. 1, p. 345-369, 2021.  
 
ARRUZA, Cinzia. Das greves de mulheres para um novo movimento de classe: 
aterceira onda feminista. Desacato, 04 de fevereiro de 2019. Disponível em: 
http://desacato.info/das-greves-de-mulheres-para-um-novo-movimento-de-classe-a-
terceira-onda-feminista/ Acesso em: 28 de outubro de 2022. 
 
BADINTER, Elisabeth. Rumo equivocado: o feminismo e alguns destinos. Rio de 
Janeiro: Record, 2005. 
 
BAILEY, D., COCHRANE, A., ZAMBELLI, J. (Eds). Unearthed: acomparative study 
of Jomon Dogu and Neolithic figurines. Norwich: Sainsbury Centre for Visual Arts, 
2010.  
 
BAILEY, D. Prehistoric figurines: representation and corporeality in the Neolithic. 
London: Routledge, 2005. 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política,Brasília, n. 11, p. 89-117, 2013. 
 
BARETTA, Jocyanne R. Por uma arqueologia feminista da ditadura do Brasil (1964 – 
1985). Revista de Arqueologia, [s.i.], v. 30, n. 2, p. 8-34, 2017. 
 
BARCELOS NETO, Aristóteles. Apapaatai: ritual de máscaras no Alto Xingu. São 
Paulo: EDUSP, 2008. 
 
BARONE, María Antonella; RODRIGUES, Alexsandro; SOUZA; Mariane Lima de. Os 
estudos queer e os (cu)ir dos estudos: pistas para acessar a outros recursos 



260 
 

 

hermenêuticos. Revista de estudos indisciplinares em gêneros e sexualidades 
Periódicus, Salvador,v. 1, n. 19, 2023.  
 
BARRETO, Cristiana; LIMA, Helena Pinto; BETANCOURT, Carla Jaimes (Orgs.). 
Cerâmicas arqueológicas da Amazônia: rumo a uma nova síntese. Belém: IPHAN, 
Museu Paraense Emílio Goeldi, 2016. 
 
BARRETO, Cristiana. Figurine traditions from theAmazon. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 
2017, p. 41-442. 
 
BARRETO, Cristiana. Simbolismo sexual na antiga Amazônia. Revisitando urnas, 
estatuetas e tangas marajoara. In: ANTES. Histórias da pré-história. Rio de 
Janeiro:Centro Cultural Banco do Brasil, 2004-2005. (Catálogo de exposição). 
 
BATALHA, Martha. A vida invisível de Eurídice Gusmão. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2016.  
 
BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo. Tradução Sérgio Milliet. 2.ed. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2009. (Volume 2). 
 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1996. 
 
BENTO, Berenice. 2017. Transviad@s: gênero, sexualidade e direitos humanos. 
Salvador: EDUFBA, 2017. 
 
BERROCAL, María Cruz. Feminismo, teoría y práctica de una arqueología científica. 
Trabajos de Prehistora, Madrid, v. 66, n. 2, p. 25-43, 2009. 
 
BEZERRA, Juliana. Pré-História: o que foi, suas características e períodos. Toda 
Matéria, Disponível em: https://www.todamateria.com.br/pre-historia-resumo/. 
Acesso em: 5 jun. 2024. 
 
BONACCHI, Gabriella. O Dilema da cidadania: direitos e deveres das mulheres. 
São Paulo: Editora UNESP, 2010. 
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria Helena Kühner. 
11. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 
 
CAMPOS, Sandra Maria. Bonecas Karajá: modelando inovações, transmitindo 
tradições. Tese, Doutorado em Antropologia, Departamento de Ciências Sociais, 
Antropologia, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2007. 
 
CARMO, Renata Verdun da Silva; GOMES, Denise Maria Cavalcante. Identidade e 
sexo: a construção do gênero através do corpo na iconografia Moche. Revista de 
Arqueologia,[s,i.], v. 30, n. 2, p. 86–105, 2017.  



261 
 

 

 
CHAMBERS, David Wade. Stereotypic Images of the Scientist: The Draw-a-Scientist 
Test. Science Education, [s.i.], v. 2, n. 67, p. 255-265, 1983. 
 
CIRNE, Joana; HENRIQUES, Marília. Viagem pela História. Porto: Areal, 2012. 
 
CITELI, Maria Teresa. Mulheres nas ciências: mapeando campos de estudo. 
Cadernos Pagu, Campinas, n. 15, p. 39-75, 2000. 
 
CLASTRES, Pierre. O Arco e o cesto. In: CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o 
Estado. Pesquisas de Antropologia e Política. Tradução de Theo Santiago. Rio de 
Janeiro: Francisco Alves, 1978, p. 71-89. 
 
COLLING, Leandro. Que os outros sejam o normal: tensões entre movimento 
LGBT e ativismo queer. Salvador: Editora UFBA, 2015. 
 
COLLINS, Patricia Hill; BILGE Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane 
Souza.  São Paulo: Boitempo, 2020.  
 
CONARD N. A femalefigurinefromthe basal Aurignacian of Hohle Fels Cave in 
Southwestern Germany. Nature, Londres, n. 459, p. 248-252, 2009. 
 
CONKEY, Margareth. W.; SPECTOR, Janet. Archaeology And the study of gender. 
In: SCHIFFER, M. (Ed.). Advances in Archaeological method and theory. 
Londres: Academic Press, 1984. p. 1–38. 
 
CONNEL, Raewyn; PEARSE, Rebecca. Gênero: uma perspectiva global. 
Compreendendo o gênero da esfera pessoal à política no mundo contemporâneo. 
São Paulo: Versos, 2015. 
 
COSTA, Angislaine Freitas; HISSA, Sarah de Barros Viana; AZEVEDO, Leonardo 
Waisman de;TRAMASOLI, Felipe; AMATUZZI, Leonardo Judice. O universo 
cotidiano e simbólico da cerâmica das estearias: ama análise da Coleção Raimundo 
Lopes (MN-UFRJ). Revista de Arqueologia, [s.i.], v. 29, n. 1, p. 161-187, 2016. 
 
COSTA, Claudia de Lima. Feminismos descoloniais para além do humano. Estudos 
Feministas, Florianópolis, v. 22, n. 3, p. 320, 2014. 
 
CUNHA, Maria Zilda da; BASEIO, Maria Auxiliadora Fontana. Lógicas do imaginário 
pós-humano e a produção cultural da receção juvenil. 2i, Braga, v. 2, n.2, 2020, p. 
111-124.  
 

CYRINO, Rafaela. A deriva transfóbica do feminismo radical dos anos 1970. Varia 
Historia, Belo Horizonte, v. 39, n. 79, e23107, 2023. 
 
DE LOS SANTOS RODRÍGUES, Shay. Se eu comprei então é meu!: coisas do 
cotidiano e do prazer sexual para além da heteronormatividade. Rio Grande: CLP, 
2019. 
 
 



262 
 

 

 
DESCOLA, Philippe. Societiesofnatureandthenatureofsociety. In: KUPER, Adam. 
(Ed.). Conceptualizing Society. London and New York: Routledge, p. 107-126, 
1992. 
 
DÍAZ-ANDREU, Margarita. Género y Arqueología: una nuevasíntesis. In: ROMERO, 
Margarita Sánchez (Org.). Arqueología y gênero. Granada: Editorial Universidad de 
Granada, 2005. 
 
DÍAZ-ANDREU, Margarita. Historia del estudio gel género en Arqueología. In: 
VIZCAÍNO, Antonio. et al. (Eds.).Desmuntant Lara Croft. Dones, arqueologia i 
universitat. Saguntum: EditoraUniversitat de València, 2014, p. 25-32. (Extra 15). 
 
DICIONÁRIO MICHAELIS. Editora Melhoramentos Ltda. 2022. Disponível em: 
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues . Acesso em: 5 out. 2022. 
 
DINIZ, Rayana Cristina Araujo. O forjar dos ídolos de barro: Uma análise das 
Estatuetas antropomorfas e antropozoomorfas femininas das Estearias 
Maranhenses. Trabalho de Conclusão de Curso, Graduação em História. 96 f. 2023. 
Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2023.  
 
DINIZ, Tereza Cândida Alves. O tempo gravado: arte, memórias e trajetos: as 
xilogravuras de Stênio Diniz (1971-2006). 295 f. 2024. Tese, Doutorado em História, 
Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Federal de Pernambuco 
Recife, 2024.  
 
DORLIN, Elsa. Sexo, gênero e sexualidades: introdução à teoria feminista. São 
Paulo: Ubu, 2021. 
 
ERIKSON, Philippe. The social significance of pet-keepingamong amazonian indians. 
In:PODBERSCECK, Anthony L.; PAUL, Elizabeth; SERPELL, James 
(Eds.).Companion animalsand Us: exploringtherelationshipbetweenpeoplesand 
pets. Cambridge: Cambridge University Press, p. 7-26, 2000. 
 
FEDERICI, Silvia. O calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 
Paulo: Elefante, 2017. 
 
FERNANDES, Estevão Rafael. Decolonizando sexualidades: enquadramentos 
coloniais e homossexualidade indígena no Brasil e nos Estados Unidos. Tese. 
Doutorado em Estudos Comparados sobre as Américas. 383 f. 2025. Universidade 
de Brasília, Brasília, 2015. 
 
FONTGALAND, Arthur; CORTEZ, Renata. 2015. Manifesto ciborgue. In: 
Enciclopédia de Antropologia. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2015.  
 
FORLINE, Louis C. A mulher do caçador: uma análise a partir dos índios Guajá. 
M.L.ÁLVARES; D’INCAO, M.A. A mulher existe? uma contribuição ao estudo da 
mulher e gênero na Amazônia, editado, p: 57-79. Belém: Museu Emílio Goeldi, 1995. 
 



263 
 

 

FORT, Deborah; VARNEY, Heather. How Students See Scientists: Mostly Male, 
Mostly White, and Mostly Benevolent”. Science and Children, v. 26, n. 8, p. 8-13, 
1989. 
 
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências 
humanas. Tradução de Salma Tannus Muchail, 8 ed. São Paulo: Martins Fontes, 
1999. 
 
FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Aula inaugural no College de France, 
pronunciada em 2 de dezembro de 1970. Tradução de Laura Fraga de Almeida 
Sampaio. São Paulo: Loyola, 2004. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Tradução Roberto Machado. 24. ed. Rio 
de Janeiro: Graal, 2007. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 26. ed. Rio de Janeiro: Graal, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta 
Neves, 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 
 
FOUCAULT, Michael. A arqueologia do saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta 
Neves. 8.ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013. 
 
FRANCHINI, Bruna Santiago. O que são as "ondas” do feminismo?Revista QG 
Feminista, 2017. Disponível em: https://medium.com/qg-feminista/o-que-
s%C3%A3o-as-ondas-do-feminismoeeed092dae3a . Acesso: 28 de outubro de 
2022. 
 
FURQUIM, Laura; JÁCOME, Camila. Teorias de gênero e feminismos na 
arqueologia brasileira: do dimorfismo sexual à primavera queer. Revista 
Arqueologia Pública, Campinas, v. 13, n. 1, p. 255–279, 2019.  
 
GABRIEL, Alice de Barros. A Casa da diferença: feminismo e diferença sexual na 
Filosofia de Luce Irigaray. Dissertação, Mestrado em Filosofia. 112 f. 2009. 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Universidade de Brasília, Brasília, 2009. 
 
GHODSEE, Kristen. Por que as mulheres têm melhor sexo sob o socialismo: e 
outros argumentos para a independência econômica. São Paulo: Autonomia 
Literária, 2021. 
 
GILCHRIST, Roberta. Gender and archaeology: contestingthe past. London New 
York: Routledge, 1999. 
 
GILCHRIST, Roberta. The Archaeologyof sex and gender. In: CUNLIFFE, Barry; 
GOSDENAND, Chris; JOYCE, Rosemery (Eds.).The Oxford handbook 
ofArchaeology. Oxford University Press, 2009.  
 
GIMBUTAS, Maria. Gods and goddesses of old Europe. London: Thames & 
Hudson, 1974. 
 



264 
 

 

GIMBUTAS, Maria. Vulvas, breasts and buttocks of the Goddess Creatress: 
commentaryontheoriginsof art. In: BUCCELLATI, Giorgio; SPERONI, Charles (Ed.). 
The shape ofthe past. Studies in honourof Franklin D. Los Angeles: UCLA 
Institute of Archacology, 1981, p. 19-40. 
 
GIMBUTAS, Maria. The civilization of the Goddess: the world of Old Europe. San 
Francisco: Harpers, 1991. 
 
GOMES, Denise Maria Cavalcante. O lugar dos grafismos e das representações na 
arte pré-colonial amazônica. Mana, Rio de Janeiro, v. 22, n. 3, p. 671-703, 2016.  
 
GONTIJO, Fabiano de S.; SCHAAN, Denise P. Sexualidade e teoria queer: 
apontamentos para a arqueologia e antropologia brasileira. Revista de Arqueologia 
v. 2, n. 20, 2017. (Especial: Crítica Feminista e Arqueologia.). 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro latino americano. Organização: Flavia 
Rios, Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
GONZÁLEZ-RUIBAL, Alfredo. De laetnoarqueología a laarqueologíadel presente. In: 
SALAZAR, Juan.; DOMINGO, Inés; AZKÁRRAGA, José; BONET, Helena. (Eds.). 
Mundos Tribales: una visión etnoarqueológica. València: Museu de Prehistòria de 
València, 2008, p. 16-27. 
 
GORE, Jennifer. Michel Foucault e educação: fascinantes desafios. In: SILVA, 
Tomaz T. (Org.). O sujeito da educação: estudos foucaultianos. 8. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2011. 
 
GRĘBSKA-KULOW, Małgorzata; GUROVA, Maria; ZIDAROV, Petar. 
Anthropomorphicfigurinesand miniature beadsfromthe Early Neolithic settlement of 
Ilindentsi, southwestBulgaria. Bulgarian e-Journalof Archaeology, Sofia, v. 11, n. 
1, p. 1-31, 2021. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios 
do longo século XVI. Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 25-46, 
2016. 
 
HAALAND, Randi; HAALAND, Gunnar. Prehistoric figurines in Sudan. In: Timothy 
Insoll (Ed.).The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford University 
Press, 2017, p. 85-104. 
 
HABER, Alejandro. Arqueología de la naturaleza/naturaleza de la arqueología. In: 
HABER, A. (Ed.). Hacia una arqueología de las arqueologías latinoamericanas. 
Bogotá: Universidad de los Andes, 2004, p. 15-31. 
 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu,Campinas, n. 5, p.7-41, 1995. 
 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, Campinas, n. 5, Campinas, 2009. 



265 
 

 

 
HARAWAY, Donna J., “A Cyborg manifesto: science, technology, and socialist-
feminism in the late twentieth century” In: HARAWAY, Donna.Simians, cyborgs, 
andwomen: the reinvention of nature. Tradução Tomaz Tadeu. New 
York:Routledge, 1991.  
 
HARTMANN, Gabby. Nem ela nem ele por uma Arqueologia (trans) além do binário. 
Revista de Arqueologia Pública, Campinas, v. 13, n. 1, julho, 2019.  
 
HERNANDO, Almudena; COELHO, Elizabeth Maria Beserra (Orgs.). Estudos sobre 
os Awá: caçadores-coletores em Transição. São Luís: EDUFMA, 2013.  
 
HERNANDO, Almudena; POLITIS, Gustavo; GONZÁLEZ RUIBAL, Alfredo; 
BESERRA COELHO, Elizabeth. Género y poder entre los Awá (Maranhão, Brasil). 
Utilidad de la etnoarqueología para una reflexión sobre las representaciones del 
pasado. Arenal, Granada, v. 15, n.1, p. 57-90, 2008. 
 
HERNANDO, Almudena. La fantasía de laindividualidad. Sobre La 
construcciónsociohistóricadelsujeto moderno. Buenos Aires: Katz, 2012. 
 
HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 14. ed. Rio 
de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020.  
 
HORKHEIMER, Max. Tradition and critical theory. In: HORKHEIMER, Max Critical 
theory: selected essays. Nova York: Continuum Publishing Corporation, 2002, p. 
188-243. 
 
HUBERT, Erell. Fonctions et significations figurines mochicas de lavallée de 
Santa, Pérou. 2009. Tese, Mestrado em Antropologia. Departamento de 
Antropologia, Université de Montréal, Montréal, 2009. 
 
INGOLD, Tim. Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos num 
mundo de materiais. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 18, n. 37, p. 24-
44, 2012. 
 
IRIGARAY, Luce. Speculum of theother woman. Nova York: Cornell University 
Press, 1974/1985. 
 
IRIGARAY, Luce. A questão do outro. Tradução Tânia N. Swain.Labrys – Estudos 
Feministas, Florianópolis, n. 1-2, p. 1-12, 2002. 
 
KUNZRU, Hari; TADEU, Tomaz. Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-
humano. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
LANCASTER, Jane. B. The evolution oftool-using behavior: primate field studies, 
fossil apes and the archaeological record. American Anthropologist, [s.i.], v. 70, p. 
56-66, 1958. 
 
LAQUEUR, Thomas Walter. Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a 
Freud. Tradução de Vera Whately. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001. 



266 
 

 

 
LAU, George F. South America: Andes. In: INSOLL, Timothy (Ed.). The Oxford 
handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 2017, p. 391-
416. 
 
LAUGHLIN, William S. Hunting: and integrating bio behavioral system and its 
evolutionary importance. In: LEE, Richard; DEVORE, Irene. Man the hunter. 
Chicago: Adline, 1968, p. 304-320. 
 
LE GUIN, Ursula K. A mão esquerda da escuridão.Tradução Susana l. de 
Alexandria. 3. ed. São Paulo: Aleph, 2019. 
 
LEITE FILHO, Deusdedit. C; LEITE, Eliane.G. Grafismos Rupestres. Boletim da 
Comissão Maranhense de Folclore, São Luís,v. 12, n. 8, 1998. 
 
LEITE FILHO, Deusdédit. C. Arqueologia dos ambientes lacustres: Cultura material, 
dinâmica sociocultural e sistema construtivo nas estearias da Baixada Maranhense. 
Arquivos do Museu de História Natural e Jardim Botânico da UFMG, Belo 
Horizonte, v. 25, n. 1, p. 54-99, 2016. 
 
LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres 
pelos homens. São Paulo: Cultrix, 2019. 
 
LESURE, Richard G. The goddess diffracted: thinkingaboutthe figurines of early 
villages. Current Anthropology, Chicago, v. 43, n. 4, p. 587-610, 2002. 
 
LESURE, Richard G. Figurine fashions in formative Mesoamerica. In: 
PAPADOPOLUS, John; URTON, Gary. (Eds.) The construction of value in the 
ancient world. Cotsen Institute of Archaeology Press, University of California, Los 
Angeles, 2012, p. 370-391. 
 
LESURE, Richard G. Comparative perspectives in the interpretation of prehistoric 
figurines. In: INSOLL, Timothy (Ed.). The Oxford handbook of prehistoric 
figurines. Oxford University Press, 2017, p. 37-62. 
 
LIMA, Danúbia V. R. de; CASTRO, Viviane M. C. de; SILVA, Sergio F. S. M. da. 
Arqueologia de gênero: uma análise crítica da construção histórica do passado. Clio. 
Série Arqueológica, Recife, v. 27, n. 2, p. 1-27, 2012. 
 
LIMA, Helena Pinto; BARRETO, Cristiana; BETANCOURT, Carla Jaimes. Novos 
olhares sobre as cerâmicas arqueológicas da Amazônia. In: BARRETO, Cristiana; 
LIMA, Helena Pinto; BETANCOURT, Carla Jaimes (Orgs.). Cerâmicas 
Arqueológicas da Amazônia: rumo a uma nova síntese. Belém: IPHAN, Museu 
Paraense Emílio Goeldi, 2016. 
 
LIMA, Tania Andrade. Chá e simpatia: uma estratégia de gênero no Rio de Janeiro 
oitocentista. Anais do Museu Paulista, São Paulo, v. 5, n. 1, p. 93-129, 1997. 
 



267 
 

 

LIMA, Tânia Andrade. Cultura material: a dimensão concreta das relações sociais. 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi: Ciências Humanas, Belém, v. 6, n. 1, 
p. 11-23, 2011. 
 
LOWIE, Robert. The tropical forests: An introduction. In: STEWARD, Julian. (Ed.) 
Handbook of South American indians. Bureau of American Ethnology, Smithsonian 
Institution, Washington, v. 3, Bulletin 143, p. 1-56, 1948. 
 
LÖWY, Ilana. Universalidade da ciência e conhecimentos ‘situados’. Cadernos 
Pagu, Campinas, Unicamp, n. 15, p. 15-38, 2000. 
 
LÖWY, Ilana. Intersexe et transsexualités: Les technologies de la médecine et la 
séparation du sexe biologique du sexo social. Cahiers Du Genre, Paris, n. 34, p. 81-
104, 2003. 
 
LÖWY, Michael. “A contrapelo”. A concepção dialética da cultura nas teses de 
Walter Benjamin (1940). Lutas Sociais, São Paulo, n. 25-26, p. 20-28, 2011.  
 
LÖWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incêndio.Uma leitura das teses “Sobre o 
conceito da história”. São Paulo: Boitempo, 2012. 
 
LUGONES, María. Heterosexualism and the colonial/modern gender system. 
Hypatia, Cambridge, v. 22, n. 1, p. 186-209, 2007. 
 
LUGONES, María. Toward a decolonial feminism. Hypatia, Cambridge, v. 25, n. 4, 
2010. 
 
LUGONES, María. Hacia metodologías de la decolonialidad. Buenos Aires: 
Clacso, 2021. 
 
MACHÓN, Jaime F. R.; CALDERÓN, María de las Mercedes G. B. Figurilla olmeca: 
hombre gordo o baby face. El Tlacuache, Cidade do Mexico, n. 903, p. 29-32, 2019. 
 
MACIEL, Lucas da Costa. Perspectivismo ameríndio. In: Enciclopédia de 
Antropologia. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2019. Disponível em: 
https://ea.fflch.usp.br/conceito/perspectivismo-amerindio. Acesso: 25 mar. 2024. 
 
MARTIN, Gabriela. Pré-história do nordeste do Brasil. Recife: Editora UFPE, 
1996. 
 
MARTIN, Gabriela. Pré-história do Nordeste do Brasil. 5. ed. Recife: Editora 
UFPE, 2008. 
 
MATIC, Uroš. Gender and queer Archaeology. In: Nikita, E., Rehren, T. 
(Eds.).Encyclopedia of Archaeology, Londres, v. 1, p. 342–357, 2024.  
 
MAZZOLA, Renan Belmonte. Um ensaio de análise iconográfica: laços entre a teoria 
da arte e o método arqueológico. Acta Scientiarum, Languageand Culture. 
Maringá, v. 37, n. 4, p. 413-421, 2015. 



268 
 

 

 
MEIS, Leopoldo de; MACHADO, Rita de Cássia; LUSTOSA, Paulina; SOARES, 
Valéria; CALDEIRA, Maria Teresa; FONSECA, Lúcia. The stereotyped imageofthe 
scientistamong studentsof different countries: evoking the alchemist?. Biochemical 
Education, [s.i.], v. 21, p. 75-81, 1993. 
 
 
MEAD, Margaret; MÉTRAUX, Rhoda. The image of scientistamong high-school 
students”. Science, [s.i.], v. 126, n. 3270, p. 384-390, 1957. 
 
MEAD, Margareth. Sexo e temperamento. São Paulo: Perspectiva, 1979. 
 
MEAD, Margaret. Sexo e Temperamento. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2000. 
 
MEGGERS, Betty; EVANS, Clifford. Archaeological Investigations at the Mouth of the 
Amazon. Bureau of American Ethnology, Smithsonian Institution Press, 
Washington, Bulletin 167, 1957. 
 
MELLARS, Paul. Origin of the female image. Nature, Londres, n. 459, p. 176-177, 
2009. 
 
MESKELL, Lynn; NAKAMURA, Carolyn; KING, Rachel; FARID, Shahina. Figured life 
worlds and depositional practices at Çatalhöyük. Cambridge Archaeological 
Journal, v. 18, p.139-61, 2008. 
 
MESKELL, Lynn. Goddesses, gimbutas and new age Archaeology. Antiquity, 
Cambridge, v. 69, n. 262, p. 74-86, 1995. 
 
MESKELL, Lynn. Refiguring the corpus at Çatalhöyük. In: RENFREW, A. Colin; 
MORLEY, Iain. (Eds.).Renfrew and Iain Morley Material beginnings: aglobal 
prehistory of figurative representation. Cambridge: McDonald Institute, 2007, p. 137-
49. 
 
MESKELL, Lynn. The nature of the beast: curating animals and ancestors at 
Çatalhöyük.World Archaeology, [s.i.], v. 40, p. 373-89, 2008.  
 
MESKELL, Lynn. The archaeology of figurines and the human body in prehistory. In: 
INSOLL, Timothy (Ed.). The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford 
University Press, 2017, p. 17-36. 
 
MILLER, Daniel. Trecos, troços e coisas: estudos antropológicos sobre a cultura 
material. Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 
 
MIZOGUCHI, Koji. Anthropomorphic clay figurines of the Jomon Period of Japan. In: 
INSOLL, Timothy (Ed.). The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford 
University Press, 2017, p. 522-544. 
 
MOMBAÇA, Jota. Rumo à uma redistribuição desobediente e gênero e 
anticolonial da violência!.  São Paulo: Fundação Bienal; OIP, 2017. 
 



269 
 

 

MORAES WITCHERS, Camila Azevedo. Interview to Specialists. Gender Archeology 
in Brazil. Revista Habitus, Goiânia, v. 16, n. 1, p. 205-223, 2018.  
 
MORAES WICHERS, Camila Azevedo de; QUEIROZ, Luiz Antonio Pacheco de; 
FREITAS, Juliana; ALVES, Luciana Bozzo. Um olhar para as relações de gênero na 
produção das coisas de barro. Revista Habitus, Goiânia, Brasil, v. 16, n. 1, p. 75–
102, 2018.  
 
MORRIS, Christine. Minoan and Mycenaean figurines. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford University Press, 2017, p. 
659-680. 
 
MOTT, Luís. A construção da cidadania homosexual no Brasil. Revista Espaço 
Aberto Democracia Viva, Rio de Janeiro, n. 25, p. 98–103, 2005. 
 
NAKAMURA, Karen; MESKELL, Lynn. Articulate Bodies: Forms and Figures at 
Catalhoyiik. Journal of Archaeological Method and Theory, [s.i.], v. 16, p. 205-
230, 2009. 
 
NAVARRETE, Rodrigo. Excavando mujeres en y desde el sur: aproximaciones a la 
arqueología feminista en Latinoamérica. Revista Venezolana de Estudios de la 
Mujer, [s.i.], v. 15, n. 34, 2010. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida. O povo das águas: carta arqueológica das estearias 
da porção centro-norte da baixada maranhense. Caderno de Pesquisas, São Luís, 
v. 20, n. 3, p. 57-64, 2013. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida; MELLO, Hélder Luiz Bello de; MENDONÇA, 
Flaviomiro da Silva; SERRA, Gabriel Ferreira Moreira; GONÇALVES JÚNIOR, José 
de Ribamar Silva; CONCEIÇÃO, Karen Cristina Costa da; SILVA, Raquel de Lima; 
MENDES, Tayse Handreyza Abreu. Procedimentos laboratoriais e análise cerâmica. 
In: NAVARRO, Alexandre Guida (Org.). A Civilização Lacustre e a Baixada 
Maranhense: da Pré-História dos campos inundáveis aos dias atuais. São Luís: 
Café & Lápis; EDUFMA, 2019. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida. As cidades lacustres do Maranhão: as estearias sob 
um olhar histórico e arqueológico. Diálogos, Maringá, v. 21, n. 3, p. 126-142, 2017. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida (Org.). A Civilização Lacustre e a Baixada 
Maranhense: da Pré-História dos campos inundáveis aos dias atuais. São Luís: 
Café & Lápis; EDUFMA, 2019. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida. Modos de fabricar o corpo nas estearias: estudo 
arqueológico das estatuetas dos povos palafíticos do Maranhão. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, Belém, v. 17, n. 1, p. 1-30, 2022. 
 
NAVARRO, Alexandre Guida. As pequenas Venezas americanas. Revista de 
Arqueologia, [s.i.], v. 35, n. 2, p. 85-120, 2022a. 
 



270 
 

 

NAVARRO, Alexandre Guida. Women of the water: analysis of the ceramic figurine 
from Stilt Villages in Eastern Amazon, Brazil. Global Journal of Archaeology 
Anthropology, Irvine, v. 13, n. 1, p. 1-18, 2023.  
 

NELSON, Sara. M. Arqueología de género. In: RENFREW, Colin; BAHN, Paul 
(Eds.). Arqueología: Conceptos-Clave. Madrid: AKAL, 2008, p. 62–68. 
 

NOBRE, Emerson. As folhas de videiras das evas da Ilha de Marajó e a 
(des)construção de narrativas arqueológicas. Revista de Arqueologia Pública, 
Campinas, v. 13, n. 1, p. 1-25, 2019.  
 
ODARA, Thiffany. Pedagogia da desobediência: travestilizando a educação. 
Salvador: Devires, 2020.  
 
ÖGÜT, Birgül; PILLER, Christian Konrad. Bronze age anthropomorphic figurines from 
Northern and North-Eastern Iran: a reappraisal in the light of new discoveries. In: 
BIELIŃSKI, Piotr; GAWLIKOWSKI, Michał; KOLIŃSKI, Rafał; ŁAWECKA, Dorota; 
SOŁTYSIAK, Arkadiusz; WYGNAŃSK, Zuzanna. Proceedings of the 8th 
International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East. 
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2014, p. 585-601. (v. 1: Plenary Sessions, Town 
ship and Villages, High and Low – The Minor Arts for the Elite and for the Populace). 
 
OLIVEIRA, Andréa do Carmo Bruel de; HEERDT, Bettina. Discursos em relação a 
homens e mulheres da pré-história: possíveis implicações no ensino de Biologia. 
Amazônia: Revista de Educação em Ciências e Matemática, Belém, v. 17, n. 38, p. 
71-87, 2021. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos 
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. Tradução de Juliana 
Araújo Lopes. OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceptualizing gender: the eurocentric 
foundations of feminist concepts and challenges of african epistemologies. African 
gender scholarship: concepts, methodologies and paradigms. Codesria, Dakar, v. 1, 
p. 1-8, 2004. (Gender Series). 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero. Tradução Wanderson Flor do Nascimento, 
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
 
OTAVIANO, Mariana Zanchetta; CASTRO, Viviane Maria Cavalcanti; NOGUEIRA, 
Mônica Almeida Araújo. Rompendo com a tradição e repensando o conhecimento 
arqueológico: Perspectivas para construir um passado alternativo. In: AZEVEDO 
NETTO, Carlos Xavier de; VAN HAVRE, Grégoire (Orgs.). De Ingá a Arqueologia 
inclusiva: novas linguagens. João Pessoa: Núcleo de Documentação e 
Informação Histórica Regional da Universidade Federal da Paraíba, 2021.(v. 1). 
 
OTAVIANO, Mariana Zanchetta. Não tem certo, não tem errado: estratigrafia das 
vozes, significados e apropriações da cultura material na comunidade da Aldeia da 



271 
 

 

Mina Grande – T.I Kapinawá (PE). 129 f. 2019. Dissertação, Mestrado em 
arqueologia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019. 
 
OVERHOLTZER, Lisa. Mesoamerica — Aztec figurines. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 
2017, p. 299-320. 
 
PATOU-MATHIS, Marylène. O homem pré-histórico também é mulher: uma 
história da invisibilidade das mulheres. Tradução de Julia Rosa Simões. Rio de 
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2022. 
 
PESSIS, Anne-Marie. Arqueologia de Gênero: teoria e fato arqueológico. Clio: Série 
Arqueológica, Recife, v. 18, p. 13-25, 2005. 
 
PESSIS, Anne-Marie; MARTIN, Gabriela. Das origens pré-históricas da 
desigualdade de gênero. In: CASTILLO-MARTIN, Marcia; OLIVEIRA, Suely de 
(Org.). Marcadas a Ferro. Brasília, Secretaria Especial de Políticas para Mulheres, 
2005, p. 17-22.  
 
PINAFI, Tânia; TOLEDO, Lívia Gonsalves; SANTOS, Cíntia Helena dos; PERES, 
Wiliam Siqueira. Tecnologias de gênero e as lógicas de aprisionamento. Revista 
Bagoas, Natal, n. 06, 267-282, 2011. 
 
PINTO, Céli Regina Jardim. Feminismo, história e poder. Revista de Sociologia e 
Política, Curitiba, v. 18, n. 36, p. 15-23, 2010. 
 
POELINA-HUNTER, Emily. Cycladic sculptures decorated with abstract painted 
motifs: representations of tattooing in the prehistoric. 552 f. 2019. Tese, Doutorado 
em Filosofia, School of Historical and Philosophical Studies, Classics and 
Archaeology Programme, Universidade de Melbourne, Melbourne, 2019. 
 
POOL, Christopher A. Mesoamérica – Olmec figurines. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 
2017, p. 245-272. 
 
PRECIADO, Beatriz. Multidões queer: notas para uma política dos “anormais”. 
Estudos Feministas, Florianópolis, v. 19, n. 1, p. 11-20, 2011. 
 

PROUS, André. Arqueologia Brasileira. Brasília: Universidade de Brasília, 1992. 

 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad/racionalidad. In: BONILLA, Heraclio 
(Org.). Los conquistados: 1492 y la población indígena de las América.Bogotá:  
Tercer Mundo, Flacso,1992, p. 437-449. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e Ciências 
Sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 117-142. 
 



272 
 

 

REIS, José Alberione. Não pensa muito que dói: um palimpsesto sobre teoria na 
arqueologia brasileira. Porto Alegre: Editora Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul, 2010. (Coleção Arqueologia, n. 9). 
 
REZNIK, Gabriela; MASSARANI, Luisa Medeiros; RAMALHO, Marina; MALCHER, 
Maria Ataide; AMORIM, Luis; CASTELFRANCHI, Yurij. Como adolescentes 
apreendem a ciência e a profissão de cientista?. Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 25, n.2, p. 829-855, 2017. 
 
RIBEIRO, Loredana. Crítica feminista, arqueologia e descolonialidade: sobre resistir 
na ciência. Revista de Arqueologia, [s.i.]v. 30, n. 1, p. 210-234, 2017. 
 
RIVAL, Laura. Blowpipes and spears: the social significance ofHuaorani 
technological choices. In: DESCOLA, Philippe; PÁLSSON, Gísli. (Eds.). Nature and 
society: anthropological perspectives. Londres; Nova York: Routledge, 1996, p. 145-
165. 
 
RODRIGUEZ, Shay de Los Santos; BAUDELAIRE, Violet. Transviades contra o 
cistema transfóbico: Você sabe o que é genitalismo? Revista Brasileira de Estudos 
da Homocultura, Cuiabá, v. 3, n. 12, p. 31-57, 2021. 
 
ROOSEVELT, Anna. C. Arqueologia amazônica. In: CARNEIRO DA CUNHA, 
Manuela (Org.). História dos índios no Brasil. Tradução de Jhon Manuel Monteiro. 
São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992, 
p. 53-86. 
 
RUBIN, Gayle. O tráfico de mulheres: notas sobre a ‘Economia política do sexo’. 
Tradução Christiane Rufino Dabat e Edileusa Oliveira da Rocha e Sonia Correa. 
Recife: SOS Corpo, 1993. 
 
RUBIN, Gayle. Política do sexo: Gayle Rubin. São Paulo: Ubu, 2017. 
 
RUSSELL, Pamela. Menonly? The mythsabout european Paleolithic artists. In: 
WALDE, Dale; WILLOWS, Noreen. (Eds.). The Archaeology of Gender. Calgary: 
Chacmool Archaeological Association of the Universityof Calgary, 1991, p. 346-351. 
 
SABADIN, Francisco de Assis. A tradição na produção de estatuetas cicládicas 
(3.200-2.700 a.C.). Revista Mare Nostrum: Estudos Sobre o Mediterrâneo Antigo, 
São Paulo, v. 10, n. 1, p. 135-155, 2019. 
 
SAFFIOTI, Heleieth. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. 
Caderno Pagu, Campinas, n.16, p. 115-136, 2001. 
 
SANTOS, Jucilane Alves dos; LOPES, Mirleide Dantas. Representação feminina na 
ciência: um olhar sob a perspectiva étnico-racial nos livros didáticos de 
física.Revista de Pesquisa Interdisciplinar, Cajazeiras, n. 2, p. 58-69, 2017.  
 
SCARRE, Chris. Neolithic figurines of Western Europe. In: INSOLL, Timothy (Ed.). 
The Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford University Press, 2017, p. 
872-900. 



273 
 

 

 
SCHAAFSMA, Polly. North America – Southwest. In: INSOLL, Timothy (Ed.). The 
Oxford handbook of prehistoric figurines. Oxford University Press, 2017, p. 321-
324. 
 
SCHAAN, Denise Pahl. Estatuetas Marajoara: o simbolismo de Iientidades de 
gênero em uma sociedade complexa amazônica. Boletim do Museu Paraense 
Emílio Goeldi: Série Antropologia, Belém, v. 17, n. 2, 23-63, 2001. 
 
SCHAAN, Denise Pahl. Estatuetas antropomorfas Marajoara: o simbolismo de 
Identidades de Gênero em uma Sociedade Complexa Amazônica. Boletim do 
Museu Paraense Emilio Goeldi: Série Antropologia, v. 17, n.2, p. 437-477, 2001. 
 
SCHAAN, Denise Pahl. A ceramista, seu pote e sua tanga: identidade e papéis 
sociais em um cacicado marajoara. Revista Arqueologia, [s.i.], v. 16, p. 31-45, 
2003. 
 
SCHAAN, Denise Pahl. Há uma necessidade de atribuir gênero ao passado? 
Revista Habitus, Goiânia, v. 16, n. 1, p. 125-139, 2018.  
 
SCHIEBINGER, Londa. O feminismo mudou a ciência? Tradução Raul Fiker. 
Bauru, São Paulo: EDUSC, 2001. 
 
SCHMITZ, Pedro I. Arqueologia de Goiás, seqüência cultural e datações de C-14. 
Anuário de Divulgação Científica, Goiânia, n.34, [s.i.] 1976/77. 
 
SCOTT, Joan Wallach. Gender: a usefulcategoryofhistoricalanalysis. The American 
Historical Review, v. 91, n. 5, p. 1053-1075, 1986.  
 
SEARS, Erin L. Mesoamerica – Maya. In: INSOLL, Timothy (Ed.). The Oxford 
handbook of prehistoric figurines. Oxford: Oxford University Press, 2017, p. 221-
224. 
 
SEGATO, Rita Laura.Inventando a natureza: família, sexo e gênero no Xangô do 
Recife. São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2001. 
 
SEGATO, Rita Laura. La crítica de lacolonialidadenocho em sayos y una 
antropología por demanda. Buenos Aires: Prometeo, 2015. 
 
SEGATO, Rita L. Aníbal Quijano y la Perspectiva de laColonialidaddel Poder. In.: 
SEGATO, Rita. La Crítica de La Colonialidad en Ocho ensayos y una 
Antropología por Demanda. Buenos Aires: Prometeo, 2015 
 
SENE, Glaucia M. A infância do gênero: a visibilidade das crianças na pré-história 
do norte de Minas Gerais. Habitus, Goiânia, v. 16, n. 1, 54-74, 2018. 
 
SENE, Glaucia Malerba. Pela materialidade dos gêneros: repensando dicotomias, 
sexualidades e identidades. Revista de Arqueologia, [s.i.], v. 30, n. 2, p. 162-175, 
2017.  



274 
 

 

 
SHAPIRO, Warren. Partible paternity and Anthropological theory: the 
constructionofanethnologicalfantasy. Lanham, Maryland: Universitary Press 
ofAmerica, 2009. 
 
SOFFER, Olga.; ADOVASIO, James. M.; HYLAND, David. C. The “Venus” figurines: 
textiles, basketry, gender and status in the Upper Paleolithic. Current 
Anthropology, Chicago, v. 41, n. 4, p. 511-537, 2000.  
 
STÖCKLI, Matthias. “Conversacionesmusicales” enelespacio doméstico: 
interpretaciones de datosprovientes de Aguateca, Peten, Guatemala. In: LAPORTE, 
Juan Pedro; ARROYO, Bárbara; ESCOBEDO, Héctor; MEJÍA, Hécto (Eds.). XVII 
Simposio de Investigaciones Arqueológicas en Guatemala, 2003. Guatemala: 
Museo Nacional de Arqueología y Etnología, 2004, p. 141-144. 
 
SUSSMAN, Robert W. The myth of man the hunter, manthe killer 
andtheevolutionofhumanmorality. Zygon, Chicago, v. 34, n. 3, p. 427-442, 1999. 
 
TALAHAY, Lauren E. A feminist boomerang: the greatgoddessofgreekprehistory. 
Gender&History, [s.i.], v.6,n. 2, 165-183, 1994. 
 
TAYLOR, Anne Christine; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Un corps fait de 
regards”. In: BRETON, Stephanie (Org.).Qu’est-cequ’um corps?:Amazonie. Paris: 
Musée duQuai Branly;Flammarion, 2006, p. 148-199. 
 

THOMAS, David H.;DAVIS, Jonathan O.; GRAYSON, Donald K.; MELHORN, Wilton 
N.; THOMAS, Trudy.; TREXLER, Dennis T.; ADOVASIO, James M.; ANDREWS, R. 
L. Clayton; BENNYHOFF, James A.; BIERWIRTH, SUSAN L.; The archaeology of 
Monitor Valley.Gatecliff Shelter, New York, n. 2, v. 59, p. 1, p. 530-552, 1983. (Série 
Anthropological Papers of the American Museum of Natural History). 

 

TRIGGER, Bruce G. História do Pensamento Arqueológico.Tradução de Ordep 
Trindade Serra. São Paulo: Odysseus Editora, 2004. 
 
TROUFFLARD, Joanna. Cerâmicas da Cultura Santarém, Baixo Tapajós. In: 
BARRETO, Cristiana; LIMA, Helena Pinto; BETANCOURT, Carla Jaimes (Org.). 
Cerâmicas Arqueológicas da Amazônia: rumo a uma nova síntese. Belém: 
IPHAN, Museu Paraense Emílio Goeldi, 2016, p. 137-152. 
 
TSING, Anna. Margens indomáveis: cogumelos como espécies companheiras. Ilha: 
Revista de Antropologia, Florianopólis, v. 17, n. 1, p. 177-201, 2015.  
 
TURNER, Terence. The social skin. In: CHERFAS, J.; Lewin, R. 
(Eds.).Not workalone: across-cultural viewofactivitiessuperfluoustosurvival. London: 
Temple Smith, 112-140, 1980. 
 
UCKO, Peter. J. Anthropomorphic figurines of pré dynastic Egypt and Neolithic 
Crete withcomparative material fromtheprehistoric Near East and Mainl and 



275 
 

 

Greece. London: Andrew Szmidla, 1968.(Royal Anthropological Institute Occasional 
Papers, n. 24). 
 
UGALDE, Maria Fernanda. Lasalfareras rebeldes: una mirada desde la arqueología 
ecuatoriana a las relaciones de género, la opresión femenina y el patriarcado. 
Antipoda. Revista de Antropologia y Arqueologia, Bogotá, n. 1, v. 36, 33-56, 2019. 
 
UGALDE, María Fernanda. The evidence of archaeology biases, gender, and 
patriarchy: what ancient gender fluidity taught me about modern patriarchy. 
SAPIENS, 2020. Disponível em: https://www.sapiens.org/. Acesso em: 17 set. 2024. 
 
VANDEWETTERING, Kaylea R. Upper Paleolithic Venus Figurines and 
Interpretations Prehistoric Gender Representations. PURE Insights, Oregon, v. 4, 
n. 1, 2015.  
 
VERUNSCHK, Micheliny. Caminhando com os mortos. 2. Reimpressão. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2023.  
 
VIEIRA FREIRE DA SILVA, Danusa. Pessoas e plantas em um mundo de pontas: 
uma crítica feminista e decolonial aos estudos de povoamento inicial das Américas. 
2021. 164f. Dissertação, Mestrado em Antropologia – Área de concentração em 
Arqueologia, Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Instituto de Ciências 
Humanas, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2021. 
 
VIEIRA FREIRE DA SILVA, Danusa. Sobre técnicas e tecnologia: uma perspectiva 
feminista dos estudos de artefatos líticos. Revista do Museu Arqueologia e 
Etnologia, São Paulo, v. 36, 95-108, 2021. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, E.; TAYLOR, A. C. Un corps fait de regards. In: BRETON, 
S.; TAYLOR, A. C.; VIVEIROS DE CASTRO, E. (Eds.). Qu’est-cequ’uncorps?. 
Paris: Musée du Quai Branly/Flammarion, 2006. p. 148-199. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. From the enemy 's point of view: humanity 
and divinity in an Amazonian society. Chicago: Chicago University Press, 1992. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Atualização e contra-efetuação do rirtual: o 
processo do parentesco. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconsistência da 
alma selvagem e outros ensaios de Antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 
2002, p. 401-456. 
 
VOSS, Barbara. Feminisms, queer theories, and the archaeological study of past 
sexualities. World Archaeology, [s.i.], v. 32, n. 2, p. 180-192, 2000 (Queer 
Archaeologies). 
 
WASHBURN, Sherwood Larned; Avis, V.  Evolution of human behavior. In: Behavior 
and evolution. ROE, Anne; GEORGE, Gaylord Simpson (Eds.). New Haven: Yale 
University Press, 1958, p. 421-436. 
 



276 
 

 

WEISMANTEL, Mary. Towards a transgender Archaeology: a queer rampage 
through prehistory. In: STRYKER, Susan; AIZURA, Aren Z. The transgender 
studiesreader 2. 2 ed. New York, 2013, p. 319-334. 
 
WESTON, Mandy. Venus Figurines: Evidence of Women’s Work? Have female 
roles in the Upper Paleolithic Been obscuredby Preservation bias and androcentric 
archaeology? Dissertation Submitted in partial filment of the requirements of the 
Degree of B A Archaeology of University College London, UCL Institute of 
Archaeology, 2016.  
 
WILLIAMS, Raymond. Marxismo e literatura. Rio de Janeiro: Zahar, 1979. 
 
WYLIE, Alison. The engendering of Archaeology refiguring feminist science studies. 
Osiris,Chicago, v.12, 80-99, 1997. (Série 2: Women, Gender, and Science: New 
Directions). 
 
ZIRBEL, Ilze. Ondas do feminismo. Mulheres na Filosofia, Campinas, v. 7, n. 2, 
2021, p. 10-31. 
 
ZORZETTO, Ricardo. O povo das águas: grupos nativos da América do Sul viveram 
cerca de mil anos em aldeias de palafitas nas terras baixas do atual Maranhão. 
Pesquisa FAPESP, São Paulo, v. 276, [s.p.] 2019.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



277 
 

 

ANEXOS 

 

Sobre algumas identidades de gênero e orientação sexual102 

Cisgêneros são as pessoas que têm uma identidade de gênero correspondente ao 

sexo biológico. Um homem é cisgênero se seu sexo biológico e sua identidade de 

gênero forem masculinas, independentemente de sua orientação sexual. Portanto, 

há homens e mulheres cisgêneros homossexuais, heterossexuais e bissexuais. Já 

transgênero é uma expressão usada para pessoas que assumem um gênero não 

correspondente ao sexo biológico. Dentro do “guarda-chuva” transgênero, 

encontram-se as pessoas: transexuais, travestis, por exemplo. 

Lésbica é o termo mais comum para se referir às mulheres homossexuais (cis e/ou 

trans), ou seja, mulheres que se atraem emocional, afetivo e sexualmente por outras 

mulheres. A homossexualidade é uma das variações da sexualidade humana. No 

entanto, a palavra lésbicas não se reduz a identificar as mulheres homossexuais. A 

orientação sexual é independente do gênero. Portanto, existem mulheres lésbicas 

transgêneros. Não existe norma para expressão da sexualidade. A orientação sexual 

não está diretamente ligada à como estas mulheres se expressam. Portanto, 

existem mulheres lésbicas que expressam feminilidade ou não, já que a feminilidade 

não está de maneira alguma vinculada com as relações sexuais dessas mulheres. 

Gay é o termo mais comum para se referir aos homens homossexuais (cis e/ou 

trans), ou seja, homens que se atraem emocional, afetivo e sexualmente por outros 

homens. A homossexualidade é uma das variações da sexualidade humana. No 

entanto, a palavra gay não se reduz a identificar os homens homossexuais. A 

orientação sexual é independente do gênero. Portanto, existem homens gays 

transgêneros. Não existe norma para expressão da sexualidade. Homens gays 

podem performar masculinidade ou não. 

                                            
102Adaptado:https://www.ufmg.br/prae/diretoria-de-acoes-afirmativas/identidades-de-
genero/#:~:text=Segundo%20a%20Comiss%C3%A3o%20de%20Direitos,female%20(MTF)%2C%20f
emale%20to 

 



278 
 

 

Pessoas bissexuais (cisgêneras ou transgêneras) são indivíduos que se atraem 

emocional, afetivo e sexualmente por mais de um gênero. A bissexualidade 

reconhece a dimensão do afeto e do desejo, podendo, ou não, haver predominância 

em relação a um gênero específico. Assim, é possível, por exemplo, que uma 

pessoa bissexual se sinta igualmente atraída por homens e mulheres ou que ela se 

sinta mais atraída por uma (um) ou outra (o); que ela prefira se envolver 

sexualmente com um determinado gênero e afetivamente com outro gênero. O 

comportamento sexual promíscuo pode ser encontrado tanto nas comunidades 

bissexuais quanto nas comunidades heterossexuais e homossexuais, devendo ser 

respeitado como uma escolha individual desde que não envolva abuso de pessoas 

vulneráveis, crianças e/ou adolescentes. 

Pessoas transgênero ou transexuais são aquelas cujo gênero difere do imposto 

em seu nascimento. Elas podem ser binárias (mulheres e homens transgêneros ou 

transexuais) ou não-binárias (pessoas que rejeitam o sistema binário de gênero). 

“Trans” pode ser diminutivo de transgênero e transexual, porém há pessoas que se 

identificam somente como trans e isto deve ser respeitado. 

Travesti é uma vivência exclusiva do contexto brasileiro, muitas vezes considerada 

um terceiro gênero (para além do binário e não-binário). São pessoas designadas 

como homens no nascimento que se identificam com feminilidades/mulheridades, 

por isso, sempre devem ser tratadas no feminino. 

Uma pessoa intersexo é aquela que apresenta uma variedade de condições nas 

quais a anatomia sexual e/ou reprodutiva não se enquadra nas definições 

tradicionais de fêmea ou macho. Uma pessoa pode nascer com elementos dos dois 

sexos biológicos, porém as características nem sempre estarão visíveis. Em alguns 

casos, a pessoa nasce com os órgãos sexuais externos de um dos sexos biológicos 

e internamente possui órgãos do outro. Ou a pessoa pode ter nascido com um 

mosaico genético onde parte das células possui cromossomo XX e outra parte 

possui cromossomo XY. 

Gêneros não binários são todos os gêneros que não se enquadram parcialmente 

ou inteiramente no padrão binário, ou seja, não se encaixam totalmente no 



279 
 

 

masculino, nem no feminino. Inclui-se neste espectro de gênero várias formas: 

neutro, ambíguo, múltiplo, parcial, gênero fluido, ageneridade e outrogeneridade. 



280 
 

 

 

APÊNDICE 

 

Número da peça  Código 

LARQ  

Sítio  Município  

01  ARM274  Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa  

íntegro  L 25,2   

C 58   

A 90,7  

113 G  

 Vulva 

marca nos 

calcanhares 



281 
 

 

Análise Dstrech  

 

Não conclusivo, apresenta manchas vermelhas quando da aplicação do programa, 

mas pode ser da própria cerâmica ou decorrentes de processos pós-deposicionais. 

Análise NAVARRO, 2022  

NA  

 

 

 

 

 



282 
 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

02  ARM1.0407  Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta híbrida  Íntegro  L 42,4  

C 84,8  

A 99  

235 G  

Marcas nos 

calcanhares  

Pode ter sido usado 

em suspensão/ 

pingente  

  

Análise Dstrech  



283 
 

 

Presença de padrões de pintura em vermelho, com existência de preto, 

provavelmente resquícios do processo de queima. 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta inteira, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de caco moído, 

alisada, submetida à queima redutora e com marca de queima. Medidas: 10,6 x 8,8 

cm  

Estatueta feminina com cabeça de coruja, evidenciada pelo disco facial que se une 

ao bico curto, formando um T. Possui olhos modelados, aplicados em forma de 

botão, orelhas modeladas com orifício vazado, indicando uso de adornos 

auriculares. Atrás da cabeça, há um modelado saliente que poderia representar um 

coque ou um adorno. Há um orifício vazado em cada lado do pescoço, indicando 

seu uso suspenso. Existe também nessa região uma faixa em forma de U, pintada 

de vermelho. Os braços estão semicurvados e posicionados ao lado do tronco. No 

tronco, destaca-se a presença do umbigo modelado em depressão. Uma incisão 

demarca a vulva. Há bolotas de argila em seu interior, o que indica o uso como 

chocalho. Está sentada, com as pernas abertas, e os pés estão figurados. Notam-se 

bulbos nas pernas, indicando o uso de adornos que provocam esta deformação 



284 
 

 

corporal.  

   

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

03  CBL 0147  Cabeludo  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa  

Ìntegro (pouco 

fragmentada)  

L 53,2  Perna esquerda 

quebrada  



285 
 

 

C 68,4   

A 120  

358 G  

Presença de 

umbigo, vulva e 

seios 

Análise Dstrech  

Não foram evidenciados vestígios de pintura. Na análise foi evidenciada a 

tonalidade vermelha, mas proveniente da cerâmica, não apresentando padrões de 

pintura. 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta com indicação do sexo feminino. Apresenta cavidade ocular em 

depressão, neste caso indicando desprendimento do modelado dos olhos da peça, 

com possível formato em botão. O nariz é modelado e as narinas são formadas por 

dois ponteados. Possui pequena boca incisa. Parecia levar um adorno na cabeça, 

talvez uma tiara. O tronco é volumoso e o exemplar possui seios, umbigo em botão 

com cavidade incisa, vulva e vagina incisas. Os braços estão fletidos sobre o 

abdômen e as mãos estão figuradas, mas sem presença dos dedos. Está sentada, 

com as pernas abertas. Há bolotas de argila em seu interior, indicando ser um 



286 
 

 

chocalho.   

 

Número da peça  Código 

LARQ  

Sítio  Município  

04  ARM 064  Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

 Estatueta 

zoomorfa 

 Íntegro  L 40,2  

C 92,6  

Possui bolotas de 

argila em seu interior. 

Há vestígios de 



287 
 

 

A 103,3 

166G 

massinha azul 

utilizada para 

fotografar a peça 

anteriormente 

 

Pode ter sido usada 

como chocalho 

Análise Dstrech  

Parece haver padrões de pintura em vermelho, porém só com análise mais apurada 

pode-se confirmar. Presença de mancha preta, talvez proveniente da queima da 

cerâmica 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta inteira, acordelada e modelada, com caco moído como antiplástico, 

alisada e com marcas de queima.  

Figura uma coruja, com o típico disco facial formado por um modelado aplicado que 

se une ao bico curto, compondo um T. Os olhos são modelados em forma de botão. 



288 
 

 

Atrás da cabeça, há um orifício vazado, saliente, modelado, indicando seu uso 

suspenso. Apresenta em seu interior bolotas de argila, indicando também o uso 

como chocalho. Está sentada e possui pernas humanas, que estão abertas, sendo 

representados os pés. Identificada por Mikkola (2020) como uma possível espécie 

de Pulsatrixperspicillata, ou murucututu, uma das maiores aves de rapina da 

Amazônia. Caracteriza-se também pela ausência das orelhas.  

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

05  ARM 0061 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, 

Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

 Estatueta  Íntegra (pouco  L 36,3  Perna direita quebrada, 

rachaduras nas partes 



289 
 

 

zoomorfa fragmentada) C 68,2 

A 130  

247 G 

de trás. 

Há marcas de desgaste 

nas orelhas e pescoço 

Possível uso de 

cordão/suspensão 

evidenciadas pelas 

marcas de desgaste 

 

Análise Dstrech  

 

Parece haver pinturas, na análise foi evidenciado traços em vermelho, que parece 

apresentar um padrão, especificamente na perna 

 



290 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, oca, alisada, com antiplástico de 

caco moído, submetida à queima redutora e oxidada  pela ação da água.  

Figura um possível macaco-da-noite (Aotusinfulatus), segundo Navarro e Silva 

Júnior (2019, p. 213). Possui cavidade ocular em depressão, o nariz é formado por 

dois ponteados e as orelhas estão representadas. O tronco caracteriza-se por um 

orifício na região do umbigo, o que pode indicar o uso de alucinógenos através de 

um inalador. Os braços eram modelados e se desprenderam da peça, indicando que 

foram colocados no corpo após a confecção do tronco. Há somente a perna e o pé 

esquerdos, com a presença de três dedos 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

06 ARM00546 Armíndio  Santa Helena  

 



291 
 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

 Estatueta 

antropomorfa (?) 

 Pouco 

fragmentada 

 L 24 

C 55 

A 111.7 

155G 

Perna direita 

quebrada 

Estatueta maciça. 

Há inscrições em 

relevo 

Pode ter sido usado 

em suspensão/ 

pingente 

Análise Dstrech  

 



292 
 

 

Não foi evidenciado pinturas, só as inscrições em relevo e presença de mancha 

preta (possivelmente devido ao processo de queima) 

 

Análise NAVARRO, 2022  

 Estatueta inteira, acordelada e modelada, oca, alisada, com antiplástico de caco 

moído e submetida à queima redutora. 

Estatueta como formato tabular, figurando o sexo feminino, em que a vagina está 

marcada por meio de uma incisão. Apresenta incisões paralelas em movimento 

sinuoso nas duas faces do corpo e nas laterais, indicando possíveis escarificações 

corporais ou tatuagens. Em cada lado da cabeça, há um orifício vazado. A perna 

esquerda, curta, está representada, mas sem o pé. Possui bolotas de argila em seu 

interior 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

07 ARM0060 Armíndio  Santa Helena  



293 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

 Estatueta 

zoomorfa 

 Pouco 

fragmentada 

 L 23.2 

C 47.3 

A 76.7 

57G 

Estatueta pequena. 

Perna esquerda 

quebrada. Pequena 

ranhura na parte de 

trás. 

Pode ter sido usado 

em suspensão/ 

pingente 

Análise Dstrech  



294 
 

 

Parece haver um padrão de pintura em vermelho na parte da frente da estatueta e 

mancha em preto na parte traseira. A comprovação da pintura em vermelho só pode 

ser efetivada mediante análises mais apuradas. 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta inteira, acordelada e modelada, oca, alisada e com antiplástico de caco 

moído. 

Figura uma coruja, com a presença do disco facial, rosto achatado com depressões 

de onde se desprenderam os olhos modelados. Possui duas narinas ponteadas. 

Destacam-se as orelhas assimétricas típicas dessas aves de rapina, que lhe 

concedem uma audição superior. Apresenta um furo lateral de cada lado na região 

do pescoço. No tronco, destaca-se a presença de umbigo modelado em depressão. 

Os braços estão fletidos sobre o ventre. Os membros superiores são humanos e os 

dedos estão representados por incisões. Está sentada, com as pernas abertas. A 

estatueta possui bolotas de argila em seu interior, indicando uso como chocalho.  

 

 

 



295 
 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

08 BR0056 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

 Estatueta 

zoomorfa 

 Íntegro  L 12.2 

C 22.1 (frente) 40.1 (perfil) 

A 21.8 

 Pequena estatueta 

maciça, quadrúpede 

 

 



296 
 

 

11G 

Análise Dstrech  

 

Não foi verificado a presença de pintura na peça.  

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta inteira, acordelada e modelada, oca, alisada e com antiplástico de caco 

moído. 

A estatueta figura um possível cachorro-do-mato-vinagre, segundo Navarro e Silva 

Junior (2019, p. 216). Está em posição de estação, com a cauda ereta.  

 

Número da Código Sítio  Município  



297 
 

 

peça  LARQ  

09  BR0055 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

 Estatueta 

zoomorfa 

 Íntegro  L 12.4 

C 31.3 (frente) 42.3 

(perfil) 

A 21.9 

18G 

Pequena estatueta 

maciça, a orelha 

esquerda aparenta estar 

quebrada. 

Quadrúpede, aparente 

ser uma onça 

 



298 
 

 

Análise Dstrech  

 

Inconclusivo, não tem como afirmar se tem pintura. Só podemos ter um resultado 

mais apurado mediante análise específicas 

Análise NAVARRO, 2022  

 Estatueta inteira, acordelada e modelada, oca, alisada e com antiplástico de caco 

moído.  



299 
 

 

A estatueta figura um possível cachorro-do-mato-vinagre, segundo Navarro e Silva 

Junior (2019, p. 216). Está em posição de estação, com a cauda ereta e orelhas 

arqueadas para trás. Apresenta olhos modelados em formato de botão 

 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

10  ARM1.0409 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  



300 
 

 

 Estatueta 

zoomorfa 

Íntegro L 14.7 

C 28.7 

A 58.2 

24G 

 Peça maciça com 

perfuração 

Pode ter sido usado 

em suspensão/ 

pingente 

 

Análise Dstrech  

 

Sem presença de pintura, a cor vermelha evidenciada na análise é proveniente da 



301 
 

 

própria cerâmica 

Análise NAVARRO, 2022  

NA  

 

 

 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

11 ARM 1.0408  Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

Observações  



302 
 

 

  em milímetros) e 

Peso  

 Estatueta 

zoomorfa 

Íntegro  L 19.3 

C 29.3 

A 45.1 

20G 

 Pequena estatueta maciça 

Pode ter sido usado em 

suspensão/ pingente. Marca 

no pescoço (um cordão pode 

ter sido usado no local) 

Análise Dstrech  

 

Sem a presença de pintura, as marcas em vermelho evidenciadas na análise 

apresentam características da cerâmica. Observa-se a presença de marcas em 

preto, talvez proveniente do processo de queima. 

Análise NAVARRO, 2022  



303 
 

 

NA  

 

 

 

 

 

 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

12  ARM 1.0459 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, 

Altura em 

Observações  



304 
 

 

milímetros) e Peso  

 Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 18.2 

C 63.2 

A 54.8 

56G 

 Rosto com lábio protuberante 

apresenta pintura vermelha. 

Há vestígios de massinha 

rosa utilizada para fotografar 

a peça anteriormente. 

Observar a produção dos 

lábios, olhos e nariz 

(parece ser uma máscara) 

Análise Dstrech  



305 
 

 

 

Foi evidenciada a presença de pintura em vermelho em torno dos olhos. 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, com antiplástico de caco moído e 

caraipé, alisada e submetida à queima redutora 

Figura uma cabeça com olhos modelados e incisos,  e nariz modelado por meio de 

aplicação de um filete.  A boca também é modelada e incisa. Há uma carena na 

face externa  

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

13  ARM 0063  Armíndio  Santa Helena  



306 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito fragmentada L 41.9 

C 75.4 

A 79 

132G 

 Pé com dedos 

incisos 

Parece ter uma 

pintura na parte de 

trás da peça 

 

Análise Dstrech  



307 
 

 

Parece haver pintura em vermelho, segundo evidenciado na análise, trata-se de 

manchas vermelhas que parece apresentar um padrão de pintura 

Análise NAVARRO, 2022  

NA  

 

 

 

 

 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

14  ARM 1.0374 Armíndio  Santa Helena  



308 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 41.6 

C 153.7 (de um pé ao 

outro) 

A 29 

193 G 

 Pernas aberta, 

sentada. Pés sem 

dedos, deformação nos 

tornozelos 

Possui marcas 

vermelhas 

Análise Dstrech  



309 
 

 

 

Não conclusivo, parece haver pintura em vermelho nas extremidades da peça. 

Análise NAVARRO, 2022  

NA  

 

 

 

 

 

 

 



310 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

15  ARM0271 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa 

Fragmentada L 42 

C 130.9 (de um pé ao outro) 

A 40 

203 G 

Pernas aberta, 

sentada. 

Pé esquerdo possui 

três dedos. 

Pé direito sem 

dedos (quebrado) 

Análise Dstrech  



311 
 

 

 

Sem pintura, as manchas em vermelho fazem parte da cerâmica 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, alisada, com antiplástico de caco 

moído e submetida à queima redutora. 

Esta estatueta possui somente a base, formada por um arco modelado. Os 

membros inferiores figurados pertencem a um anfíbio, possivelmente um sapo. 

Apresenta três dedos modelados.  

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

16  ARM 1.0381 Armíndio  Santa Helena  



312 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 22.1 

C 28.6 

A 55.4 

28 G 

Fragmento de perna, pé 

sem dedos. Deformação 

nos tornozelos 

Análise NAVARRO, 2022  

Figura uma perna bulbosa, evidenciando uso de adornos que provocaram esta 

deformação corporal 

 

 

 

 



313 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

17  ARM 1.0455 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 35.4 

C 22.4 

A 47.7 

34 G 

Fragmento de perna. 

Deformação nos 

tornozelos 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Figura uma perna bulbosa, evidenciando uso de adornos que provocaram esta 

deformação corporal 

 



314 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

18  ARM 1.0453 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 20.7 

C 33.6 

A 31 

21G 

Fragmento de base 

com dois pés 

Mancha vermelha 

ao redor dos pés 

Análise Dstrech  



315 
 

 

 

Presença de manchas em vermelho, não é possível indicar que se caracteriza como 

pintura 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 

 

 

 

 

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

19  ARM 1. 0370 Armíndio  Santa Helena  



316 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 42.5 

C 36.2 

A 61.8 

68 G 

Fragmento de perna. 

Dedos do pé incisos 

(quatro dedos) 

Análise Dstrech  



317 
 

 

 

A peça apresenta uma coloração avermelhada, mas não é possível inferir se 

é pintura, tendo em vista as peculiaridades do material cerâmico e seus 

processos de feitura, bem como os aspectos pós-deposicionais da peça. 

Análise NAVARRO, 2022  



318 
 

 

NA 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

20  ARM 1.0372 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 8.9 

C 52.2 

A 23.8 

48 G 

Fragmento de rosto. 

Olhos incisos. Arco da 

sobrancelha ao nariz. 

Possui orelha direita 



319 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada acordelada e modelada, oca, com antiplástico de caco moído 

e caraipé, alisada e submetida à queima redutora. 

O exemplar figura uma cabeça, arredondada, com olhos incisos e narinas formadas 

por ponteados. As sobrancelhas são modeladas por um filete aplicado, formando 

um arco pelo rosto. A orelha direita em formato de espiral é modelada por um filete 

aplicado 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

21  ARM 1.0378 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

Observações  



320 
 

 

  em milímetros) e Peso  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 34.4 

C 35 

A 55 

55 G 

Fragmento de perna. Pé 

sem dedos. Deformação 

no calcanhar 

 

Análise Dstrech  

 

Não conclusivo, a tonalidade em vermelho que aparece na imagem tratada 

provavelmente é característica da cerâmica (queima) 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 



321 
 

 

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

22  ARM 1.0458 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

(?) 

Muito 

fragmentada 

L 10.6 

C 79.3 

A 66.2 

55 G 

Fragmento de cabeça, 

com orelha e um furo em 

uma das extremidades. 

 

Pode ter sido usado em 

suspensão/ pingente 



322 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

23  ARM 1.0280 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  



323 
 

 

Estatueta 

antropomorfa 

(?) 

Fragmentada L 43.3 

C 55.6 

A 103.4 

117 G 

Não é possível afirmar de 

qual parte do corpo se 

trata. Parece ser parte de 

uma perna 

Há uma cavidade na peça 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da peça  Código 

LARQ  

Sítio  Município  

24  FOR 0601 Formoso  Penalva  



324 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 53.2 

C 43.1 

A 92.3 

141 G 

Perna com pinturas, 

dedos pintados, sola 

do pé pintada. Oca. 

Marca na lateral, 

desgaste no pé e no 

tornozelo 

Análise Dstrech  



325 
 

 

Peça com pintura em preto, não foi observado nenhuma outra tonalidade. Esse 

padrão nos leva a refletir sobre outras peças que apresentam o preto, pintura ou 

marcas de queima 

Análise NAVARRO, 2022  

Fragmento de estatueta, oca, acordelada e modelada, alisada, com antiplástico de 

caco moído e submetida à queima redutora. 

Estatueta fragmentada, figurando uma perna.  Apresenta pintura corporal formada 

por grafismos abstratos, na cor preta. 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

25  FOR 0606 Formoso  Penalva 



326 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 18.8 

C 125 

A 56 

Fragmento associado à 

estatueta 24 devido ao 

padrão de pintura 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 

 

 



327 
 

 

Número da peça  Código 

LARQ  

Sítio  Município  

26  ARM 1.0375 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 49 

C 77.6 (de um pé ao 

outro) 

A 90.5 

189 G 

Estatueta sem 

cabeça, com vulva, 

umbigo. Mão com 

dedos incisos. Ânus 

fica sentada. 

Vulva protuberante 



328 
 

 

Manchas vermelhas 

Análise Dstrech  

Não conclusivo, observa-se a presença de manchas em vermelho na parte frontal, 

porém não apresentando nenhum padrão que indique pinturas 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de caco 

moído e caraipé, alisada e submetida à queima redutora. 

O exemplar figura o sexo feminino, com o corpo sem a cabeça. O tronco é volumoso 

e arredondado, indicando uma possível gravidez. O umbigo é modelado em 

depressão. A vagina está figurada por uma incisão e a vulva, volumosa, está 

presente. O ânus também está representado. Os braços estão fletidos sobre o 

abdômen e os dedos da mão estão representados em forma de incisão. O exemplar 

está sentado, com as pernas abertas, cujos pés estão figurados 

 

 



329 
 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

27 ARM 1.0299 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 55.6 

C 62.7 

A 50 

68 G 

Cabeça de coruja, oca. 

Dois furos 

Pode ter sido usado 

em suspensão/ 

pingente. Manchas 

vermelhas 

Análise Dstrech  



330 
 

 

 

Presença de vermelho, dado as configurações da mancha, provavelmente trata-se 

de pintura 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, alisada, com  antiplástico de caco 



331 
 

 

moído e submetida à queima redutora 

Figura uma cabeça de coruja com o típico disco facial que se une ao nariz, com 

ponteado, formando um T. Os olhos, em formato de botão, são modelados e 

aplicados. Na parte superior direita da cabeça, existe um pequeno orifício vazado 

que indica seu uso suspenso 

 

Número da peça  Código 

LARQ  

Sítio  Município  

28  ARM1 376 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  



332 
 

 

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 59.7 

C 90.7 

A 67.4 

162 G 

Estatueta fragmentada, 

com barriga, umbigo, 

perna esquerda com pé 

e dedos incisos. Corpo 

oco,vulva incisa, perna 

roletada. Resíduo de 

massinha rosa. 

Parece haver incisos ao 

lado da vulva, marcas 

vermelhas 

Análise Dstrech  

 



333 
 

 

A peça apresenta manchas vermelha e preta, provavelmente de processos de 

pintura (vermelha) e de queima (preto) 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta feminina fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de 

caco moído, alisada e submetida à queima redutora. Apresenta marcas de queima. 

A estatueta figura o sexo feminino. O tronco é volumoso, com a presença de umbigo 

modelado em depressão e vagina incisa. As pernas estão abertas, mas somente 

existe a esquerda, cujo pé apresenta dedos incisos 

 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

29  ARM0062 Armíndio  Santa Helena  

 



334 
 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 47.4 

C 140.5 

A 45.3 

129 G 

Estatuazinha fragmentada, 

com barriga, vulva em 

aplique com inciso, tem as 

duas pernas e pés. Corpo 

oco, marca nos tornozelos. 

Desgaste no pé direito. 

Marcas no interior que 

estão associadas à 

manufatura ou uso. 

Análise Dstrech  



335 
 

 

 

Não conclusivo, apresenta mancha vermelha, sem padrão definido 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta feminina fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de 

caco moído, alisada e submetida à queima redutora. 

O exemplar figura o sexo feminino. Possui vulva e vagina figurada por uma incisão. 

Está sentada, com as duas pernas abertas, sendo representados os pés sem os 

dedos 

 

 



336 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

30 ARM 0692 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 6.4 

C 57.1 

A 55.2 

24 G 

Rosto fragmentado, 

nariz com sobrancelha, 

boca incisa, queixo. 

Manchas vermelhas 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada acordelada e modelada, com antiplástico de caco moído, 

alisada e submetida à queima redutora. Do lado interno da peça, pode-se visualizar 

a marca do modelado que une a cabeça ao corpo, indicando que a mesma foi 

confeccionada separadamente, sendo depois acrescentada ao corpo. Há vestígios 



337 
 

 

de pintura vermelha. 

Possui olhos e boca incisos, um filete aplicado no nariz e nas sobrancelhas que se 

unem, formando um T. Há dois ponteados marcando as narinas. A presença de um 

botoque no queixo ou um tembetá indica o sexo masculino 

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

31  ARM1 454 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 26.1 

C 40 

Cabeça de coruja, 

sobrancelha com 

nariz 



338 
 

 

A 33.7 

23 G 

Manchas vermelhas 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, oca, alisada, com antiplástico de 

caco moído e submetida à queima redutora. 

Figura uma cabeça de coruja, com o típico disco facial que se une ao nariz. Em seu 

interior, há bolotas de argila, que foram inseridas na peça pela boca, segundo 

análise feita por RAMAN, tendo sido logo em seguida selada 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

32 ARM1 380 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

Observações  



339 
 

 

  em milímetros) e 

Peso  

Estatueta 

zoomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 51.5 

C 50.8 

A 29.4 

32 G 

Cabeça de coruja, 

sobrancelha com nariz. 

Olhos em aplique (um deles 

caiu). 

A quebra pode ter sido sinal 

de uso? 

Análise NAVARRO, 2022  

Figura uma cabeça de coruja com o típico disco facial que se une ao nariz, com 

ponteado, formando um T. 

 

 

 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

33  ARM1 368 Armíndio  Santa Helena  



340 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L41 

C 72.1 

A 56.9 

54 G 

Perna com pé, 

sem dedos 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  



341 
 

 

34 ARM 1 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 56.7 

C 60.4 

A 41.3 

64 G 

Cabeça de animal 

(macaco?) olhos em 

aplique. Sobrancelha com 

nariz. 

Oca, marcas na base 

Aplique na parte de trás da 

cabeça. Pode ter sido 

usado em suspensão/ 

pingente 

Análise NAVARRO, 2022  



342 
 

 

NA 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

35  BR10101 Boca do rio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 26.9 

C 24.6 

A 44.7 

26 G 

Perna com pé, 

dedos 

Muito 

desgastada 



343 
 

 

Análise Dstrech  

 

Não conclusivo, parece haver resquícios de manchas vermelhas. Essas manchas 

não apresentam padrões que possam indicar pinturas 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

36 BR10100 Boca do Rio  Santa Helena  



344 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 21.8 

C 20.8 

A 40.7 

16 G 

Perna com pé, sem 

apresentação aparente 

de dedos. 

Apresenta desgaste 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 



345 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

37 BR10098 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 30.3 

C 54 

A 59.6 

45 G 

Perna com pé sem 

dedos 

Desgaste no pé e 

quebra na parte de 

trás 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 



346 
 

 

 

 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

38  BR10096 Boca do Rio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 39.7 

C 42.1 

A 66.8 

81 G 

Perna com pé 

sem dedos 

Marca incisa 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Perna bulbosa, evidenciando uso de adornos que provocaram esta deformação 



347 
 

 

corporal 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

39  BR10099 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, 

Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 40.1 

C 59 

A 50.2 

Cabeça, nariz em aplique, só 

há a marca da boca e dos 

olhos. 

Os olhos e a boca podem ter 

sido feitos e apliques e caíram 



348 
 

 

67 G da peça. Há muito desgaste 

na peça, no entorno da 

cabeça e no aplique da parte 

de trás 

Análise Dstrech  

 

Presença de manchas vermelhas 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 



349 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

40 SOU 0100 Lago do Souza  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 33.9 

C 62.5 

A 39.5 

72 G 

Fragmento de pé com 

dedos e inscrições na 

peça 

Ao invés de pintura 

são encontradas 

inscrições 

 

Análise Dstrech  

Presença de preto que parece apresentar padrões de pinturas ou gravuras em baixo 



350 
 

 

relevo 

Análise NAVARRO, 2022  

Fragmento de estatueta, acordealda e modelada, alisada, com antiplástico de cauixi 

e submetida à queima redutora. 

Figura uma pequena parte da perna e um pé humano, com um motivo inciso no 

dorso 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

41  SOU 0101 Lago do Souza  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta Muito L 22.6 Fragmento 



351 
 

 

antropomorfa fragmentada C 51 

A 38.6 

35 G 

(provavelmente da 

cabeça ou base do 

corpo) 

Inscrições 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

42  ARM1 456 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  



352 
 

 

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 30.3 

C 41.6 

A 74.2 

55 G 

Perna com pé sem dedos 

(a curvatura de perna tem 

sentido para a direita) 

Marcas vermelhas 

Análise Dstrech  

 

Presença de pintura em vermelho foi possível identificar a pintura mediante o 

padrão das manchas em vermelho, indicando que se trata de adorno. 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 



353 
 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

43  ARM 0552 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 44 

C 66.1 

A 47.5 

49 G 

Perna  com pé sem dedos. 

Acima da perna é possível 

identificar a vulva. 

Marcas em volta do 

tornozelo e na parte superior 

da perna 

 



354 
 

 

Análise Dstrech  

 

Parece haver pintura em vermelho em volta dos tornozelos (marcas evidenciadas na 

análise inicial). Não conclusivo 

Análise NAVARRO, 2022  

Fragmento de estatueta, acordelada e modelada, alisada, com antiplástico de caco 

moído e submetida à queima redutora. 

Figura perna bulbosa, evidenciando uso de adornos que provocaram esta 

deformação corporal 

 

 

 



355 
 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

44 ARM 0551 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 21.4 

C 59 (de um pé ao 

outro) 

A 53.4 

31 G 

Tronco e as duas pernas. 

Perna esquerda sem o pé, 

perna direita com o pé. 

Tronco oco. 

Perna esquerda 

desgastada  

Parece haver um furo na 

parte superior do pé direito 



356 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

45  ARM 0547 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Oservações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 25.6 

C 79.1 

A 77.7 

Parte do tronco e com 

uma perna sem dedos. 

Aplique com um negativo 

de botão. 

O aplique com um 



357 
 

 

45 G negativo de botão - 

poderia ter sido uma 

vulva 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

46  CBL 0104 Cabeludo Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, 

Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  



358 
 

 

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 33.3 

C 30 

A 44.3 

46 G 

Cabeça com olhos e nariz em 

aplique. Boca incisa. Orelhas 

furadas. 

Há um aplique na parte de 

trás da cabeça (coque ou 

adorno). Poderia ter sido 

usado para suporte para uso 

em suspensão 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta feminina fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de 

caco moído, alisada e submetida à queima redutora. 

Figura uma cabeça com olhos modelados e aplicados em forma de botão. O nariz, 

modelado, é alongado; a boca é incisa e modelada, e as orelhas, também 

modeladas, possuem um orifício que possivelmente foi utilizado para uso de um 

adorno auricular. Atrás da cabeça, possui um coque ou um adorno. 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

47  CBL 0015 Cabeludo  Santa Helena  



359 
 

 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

zoomorfa  

Fragmentada L 52.4 

C 74.8 

A 125 

194 G 

Arco superciliar 

modelado, umbigo, braço 

esquerdo, nariz em 

aplique, boca e orelhas. 

Orifício na parte esquerda 

acima do braço 

Marca vermelha na 

cabeça 

Análise Dstrech  



360 
 

 

 

Não conclusivo, parece haver marcas de pintura em vermelho, mas pode ser 

proveniente dos processos pós-deposicionais ou da queima da peça 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, com antiplástico de caco moído, 

alisada, submetida à queima redutora e com marca de queima. 

Estatueta figurando um macaco, com o típico arco superciliar modelado. As orelhas 

são modeladas, o nariz modelado aplicado é de grandes dimensões e possui boca 

incisa. No pescoço, há marcas de uma tentativa de fabricação de um orifício 

vazado, mas que não se concluiu. Apresenta o membro superior junto a lateral do 

corpo e uma cauda com a extremidade curva. O tronco é volumoso e se destaca 

pela presença do umbigo saliente, modelado em forma de botão, com cavidade 

incisa. Nas costas, apresenta duas protuberâncias. Está sentada, mas não há 

figuração dos membros inferiores 

 



361 
 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

48  CBL 0791 Cabeludo  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

(?) 

Muito 

fragmentada 

L 24.6 

C 45.1 

A 110.9 

63 G 

Braço em formato de 

S com mão sem 

dedos. 

Provavelmente braço 

esquerdo 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 



362 
 

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

49  ARM1 377 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

 

Fragmentada L 40.3 

C 130.7 (de um pé a 

outro) 

A 84.8 

Pernas abertas, braço em 

aplique (só tem 1), marca 

de queima nos pés. Sem 

cabeça, com umbigo, não 

para sentada. 



363 
 

 

190 G Possui resquício de 

massinha 

Análise Dstrech  

 

Não conclusivo, parece haver marcas de pintura em vermelho 



364 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de caco 

moído, alisada e submetida à queima redutora. Apresenta marcas de queima. 

Estatueta sem a indicação do sexo. Ausência da cabeça. Apresenta umbigo 

modelado em depressão. Os braços estão fletidos sobre o ventre. Está sentada, e 

as pernas estão abertas, com presença dos pés. Apresenta pernas bulbosas, 

indicando possível uso de adornos que provocaram esta deformação corporal.  

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

50  ARM1 371 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  



365 
 

 

Estatueta 

zoomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 8.7 

C 45 

A 66.6 

21 G 

Arco superciliar 

modelado, só resta um 

olho e o nariz. 

Parece ser uma coruja 

Análise Dstrech  

 

Parece haver pinturas em vermelho, pode se tratar de marcas devido a processos 

pós-deposicionais, tendo em vista que não se observa um delineamento nítido. 

Análise NAVARRO, 2022  



366 
 

 

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

51  ARM 0821 Armíndio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Fragmentada L 15 

C 52.3 

A 35.8 

17 G 

Rosto com boca incisa, 

olhos de aplique com 

incisão, nariz acompanha o 

arco da sobrancelha. 

Parece ser uma máscara. 

Ao inserir os olhos as bolas 



367 
 

 

de argila foram 

empurradas, há uma 

protuberância na parte de 

trás 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada acordelada e modelada com antiplásticode  caco moído, 

alisada e submetida à queima redutora.  Apresenta marcas de queima. 

Possui uma cabeça arredondada, com olhos modelados incisos em forma de grãos 

de café e boca incisa. Fletes modelados formam as sobrancelhas, que se unem até 

o nariz, formando um T. 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

52  BR1.0097 Boca do Rio Santa Helena  

 



368 
 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, 

Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 43.5 

C 31.7 

A 45.3 

46 G 

Cabeça. Nariz com narinas, 

olho modelado em formato de 

botão, orelhas. Na parte de 

trás da cabeça possui uma 

espécie de apêndice. 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

53  BR1.0095 Boca do Rio  Santa Helena  

Não apresentou atributos suficientes para a análise 

Análise  

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Descrição e 

observações  



369 
 

 

    

Análise NAVARRO, 2022  

 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

54  BR1. 0093 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 49.7 

C 88.3 (de um pé a 

Bacia e as duas pernas, 

com dedos, sentada, sem 



370 
 

 

outro) 

A 19.7 

79 G 

genitália evidente 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

55  BR 0057 Boca do Rio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

Observações  



371 
 

 

  em milímetros) e 

Peso  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 14.6 

C 46.5 

A 68 

30 G 

Fragmento de cabeça. 

Lábio protuberante. Nariz 

com narina acompanha 

arco da sobrancelha. 

 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, com antiplástico de caco moído, 

alisada e submetida à queima redutora.  Apresenta marcas de queima. 

Figura uma cabeça com aplicação de um filete modelado, que une as sobrancelhas 

e o nariz, formando um T.  Os olhos são modelados com depressão. As narinas 

estão representadas por dois ponteados. A boca é modelada e incisa 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

56  BR1. 0094 Boca do Rio Santa Helena  

Não apresentou atributos suficientes para a análise 

Análise  

Denominação  Integridade  Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

Descrição e observações  



372 
 

 

  em milímetros) e Peso  

   Provavelmente é um aplique 

de braço, mas não há 

informação suficiente 

Análise NAVARRO, 2022  

 

 

Número da peça  Código LARQ  Sítio  Município  

57  BR 0059 Boca do Rio  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta Muito L 16.2 Rosto/cabeça, com 



373 
 

 

antropomorfa fragmentada C 43.3 

A 20 

20 G 

os olhos vazados. 

Hipótese de ser uma 

máscara (encaixa na 

58) 

Análise Dstrech  

 

Não conclusivo, apesar de o programa evidenciar tons fortes em vermelho, esses 

parecem ser da própria cerâmica (processos pós-deposicionais (ou queima) e não 

pintura. Não se observa um padrão para as manchas, conforme vistos em outras 

peças. 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  



374 
 

 

58 BR 0058 Boca do Rio Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 23.9 

C 33.7 

A 33 

25 G 

Fragmento de 

cabeça/rosto, olhos em 

depressão, com 

pescoço 

Análise Dstrech  

Sem presença de pintura 

Análise NAVARRO, 2022  

Estatueta fragmentada, acordelada e modelada, oca, com antiplástico de caco 

moído, alisada e submetida à queima redutora. 



375 
 

 

Figura uma cabeça com pescoço, olhos modelados em depressão, boca incisa, 

nariz modelado com dois ponteados e orelhas modeladas. Possui bolotas de argila 

em seu interior, indicando uso como chocalho 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

59  CAB 0001 Caboclo Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 50.5 

C 46.3 

A 70.2 

85 G 

Fragmento de corpo, 

sem uma das pernas. 

Pés sem dedos, ocos 



376 
 

 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

60  CAB 0003 Caboclo Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

(?) 

Muito 

fragmentada 

L 21.6 

C 57.3 

A 102.5 (do ombro à 

Fragmento do corpo, 

braço em S com dedos 

incisos 

braço em S e dedos 



377 
 

 

mão) 

74 G 

incisos 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

Número da 

peça  

Código 

LARQ  

Sítio  Município  

61  CAB 0130 Caboclo  Santa Helena  

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura 

em milímetros) e 

Peso  

Observações  



378 
 

 

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L31.5 

C 31.4 

A 67.8 

63 G 

Fragmento de perna com 

pé, três dedos incisos, 

deformação no tornozelo. 

A deformação no tornozelo 

seria mesmo uma 

deformação ou um modo 

de modelar o objeto? 

Análise NAVARRO, 2022  

Perna bulbosa, evidenciando uso de adornos que provocaram esta deformação 

corporal 

 

Número da 

peça  

Código LARQ  Sítio  Município  

62  CAB 0002 Caboclo Santa Helena  

 



379 
 

 

Denominação  Integridade  

  

Medidas (Largura, 

Comprimento, Altura em 

milímetros) e Peso  

Observações  

Estatueta 

antropomorfa 

Muito 

fragmentada 

L 20.8 

C 48 (de um pé ao outro) 

A 32.5 

27 G 

Fragmento do tronco 

com pernas, pés sem 

dedos. 

Objeto diminuto em 

relação às outras 

estatuetas 

Análise NAVARRO, 2022  

NA 

 

 


