
​ ​ 1 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

 

CARLOS SÉRGIO MENDES DA SILVA 

 

 

 

 

QUANDO A MORTE NÃO É O FIM: TRANSITANDO POR ENTRE O MUNDO DOS 
VIVOS E O MUNDO DOS MORTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 

 



​ ​ 2 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

CARLOS SÉRGIO MENDES DA SILVA 

 

 

 

QUANDO A MORTE NÃO É O FIM: TRANSITANDO POR ENTRE O MUNDO DOS 
VIVOS E O MUNDO DOS MORTOS 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Departamento de Antropologia e Museologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito para a obtenção do título de Mestre em 
Antropologia. 

 
Orientadora: Mísia Lins Vieira Reesink 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 
 



Silva, Carlos Sérgio Mendes da.
   Quando a morte não é o fim: transitando por entre o mundo dos
vivos e o mundo dos mortos / Carlos Sérgio Mendes da Silva. -
Recife, 2025.
   120f.: il.

   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas-CFCH, Programa de Pós
Graduação em Antropologia, 2025.
   Orientação: Misia Lins Vieira Reesink.

   1. Morte; 2. Religião; 3. Espiritismo. I. Reesink, Misia Lins
Vieira. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



​ ​ 3 

CARLOS SÉRGIO MENDES DAS SILVA 

 

 

 

QUANDO A MORTE NÃO É O FIM: TRANSITANDO POR ENTRE O 
MUNDO DOS VIVOS E O MUNDO DOS MORTOS 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Departamento de Antropologia e Museologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito para a obtenção do título de Mestre em 
Antropologia. 

 
 

 

Aprovado em: 24/09/2025 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

______________________________________ 

Profª. Dra. Mísia Lins Vieira Reesink (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________ 

Prof. Dr. Antonio Motta (Examinador Interno)  

Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________ 

Prof. Dra. Rosa Maria de Aquino (Examinador Externo) 

Universidade Federal Rural de Pernambuco 

 

 

 

 



​ ​ 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho às minhas mães, anjos 

que em outra dimensão, quero crer, seguem a 

olhar e cuidar do meu caminhar. 

Ao meu anjo vivo, presente dia a dia, muitas 

vezes em silêncio, torcendo, ouvindo e 

auxiliando na simplicidade do nosso caminhar, 

cuja música de fundo parece mesmo ser o 

amor. 

 



​ ​ 5 

 

AGRADECIMENTOS  

 

Agradeço inicialmente ao Deus Criador, permitindo-me chegar aonde estou, em sua 

infindável bondade de seguir me ofertando possibilidades. 

À professora Mísia Reesink por sua orientação e generosa paciência ante as numerosas 

dificuldades deste “estrangeiro”, principalmente nos passos finais deste projeto. 

Aos professores Antonio Motta e Hugo Menezes do PPGA/UFPE em suas valiosas 

contribuições na pré-qualificação. Aos professores Alex Vailati, Francisco Sá, Peter Schroder 

e Roberta Campos, pela rica partilha de conhecimento e ideias nas aulas do PPGA/UFPE. 

A três companheiros do mestrado: Bruno Formiga, Maria Luiza e Thaynara. Talvez os poucos 

que se permitiram e “tiveram” permissão de participar desta jornada numa amizade suave, 

porém marcante. Um agradecimento especial à Maria Luiza, tão pacientemente disponível a 

ajudar na formatação deste trabalho. 

Ao grande amigo/irmão Jaime Badilla, tão distante geograficamente, tão próximo no coração, 

estendendo semana sim outra também a pergunta “e aí, como vai o mestrado?” 

Por fim, aos meus alunos, que diariamente me ensinam como ser melhor, como abrir mão de 

uma vaidade egoísta e distribuir generosamente o saber. Aos colegas, que se tornaram amigos, 

de algum modo presentes neste percurso.  

Lembro-me bem do dia que fui aprovado para ingressar no mestrado; que alegria imensa. Para 

mim, foi um atravessar a floresta. Agora ao finalizar, o coração sereno, menos eufórico talvez, 

transborda de gratidão. 

 

 

 

 



​ ​ 6 

RESUMO 

 

Esta dissertação é resultado de pesquisa etnográfica realizada no Centro Espírita – União 

Espírita Caminho da Luz (Uniluz), na cidade do Recife, tomando como ponto de partida o 

conceito central na doutrina espírita de que a morte é apenas uma passagem do mundo 

material para o mundo espiritual, onde busquei demonstrar como o corpo doutrinário 

ancorado nos escritos deixados por Allan Kardec, os rituais vividos e as relações estabelecidas 

na prática cotidiana dos espíritas, se intersecionam entre si e com o fiel seguidor, de modo a 

construir mais que um estatuto dogmático de crença, mas um sujeito espírita que se localiza 

no mundo a partir desta cosmovisão de que a morte não é o fim. Proponho uma análise que 

ultrapasse os pressupostos dogmáticos da cosmologia espírita, como desencarnação e 

reencarnação, primazia do Espírito sobre a matéria, comunicação com os mortos e fenômenos 

mediúnicos, mas observar como estes elementos perpassam o discurso, as práticas, as 

motivações e emoções dos sujeitos que buscam a Casa Espírita, de modo que se constrói um 

ser ontológico que não somente abraça uma crença, mas transforma seus modos de estar no 

mundo convicto de que “a morte não é o fim”. 

Palavras-chave: Antropologia, Morte, Religião, Espiritismo. 

 

 

 



​ ​ 7 

ABSTRACT 

 

This dissertation is the result of ethnographic research conducted at the Spiritist Center – 

União Espírita Caminho da Luz (Uniluz), in the city of Recife, taking as its starting point the 

central concept in Spiritist doctrine that death is merely a passage from the material world to 

the spiritual world, where I sought to demonstrate how the doctrinal body anchored in the 

writings left by Allan Kardec, the rituals experienced, and the relationships established in the 

daily practice of Spiritists intersect with each other and with the faithful follower, in order to 

construct more than a dogmatic statute of belief, but a Spiritist subject who locates himself in 

the world based on this worldview that death is not the end. I propose an analysis that goes 

beyond the dogmatic assumptions of Spiritist cosmology, such as discarnation and 

reincarnation, the primacy of Spirit over matter, communication with the dead, and 

mediumistic phenomena, but to observe how these elements permeate the discourse, practices, 

motivations, and emotions of the subjects who seek out Spiritist centers, so that an ontological 

being is constructed that not only embraces a belief, but transforms their ways of being in the 

world, convinced that “death is not the end.” 

 

Key words: Anthropology, Death, Religion, Spiritualism. 

 

 

 

 



​ ​ 8 

Lista de Quadros e Tabelas 

Quadro 1 — Cronograma de atividades semanais do Uniluz 

Tabela 1 — Lista de informantes 

 

Lista de Abreviaturas e Siglas 

 

AME Associação Médico Espírita 

COMAR Comando Aéreo Regional 

FEB Federação Espírita do Brasil 

FEP Federação Espírita de Pernambuco 

 

 



​ ​ 9 

Sumário 

 

Introdução 10 
Pode a morte representar o que não seja dor e sofrimento? 12 
Estrutura da dissertação 17 
Capítulo 1 — Entre Vivos e Mortos: estudar sobre a morte na doutrina espírita 19 

1.1 Chegada ao Campo Espírita 19 

1.2 A matriz religiosa do Espiritismo 26 

1.3 O Mundo dos Espíritos 32 

Capítulo 2 — A Casa Espírita e os fiéis: contextualizando o local da pesquisa 39 

2.1 O Uniluz 39 

2.1.1 No padre disse Amém; no terreiro, Saravá; cheguei no Centro Espírita, 
paz de Cristo meu irmão. Os sujeitos da Casa Espírita 45 

2.2 O fenômeno da conversão 53 

2.3 O fenômeno da emoção 58 

2.4 Espiritismo: busca pelo fenômeno ou pela doutrina? 64 

Capítulo 3 — Espiritismo e campo semântico: lugar de experiências e símbolos 75 

3.1 “Não é morrer, é desencarnar” 77 

3.1.1 Descrevendo a aplicação do Passe 82 

3.2 “Não vou deixá-la em paz”: testemunhando uma obsessão 86 

3.3 “Eu escutava barulhos”: os Espíritos perturbam 90 

3.4 “Eu sei que vou reencontrá-lo” 97 

3.5 A encarnação, desencarnação e reencarnação 101 

Considerações Finais 107 

Referências Bibliográficas 112 
 
 
 

 

 



​ ​ 10 

Introdução 

 

​ Apresento esta dissertação, cujo tema é “Quando a morte não é o fim: transitando por 

entre o mundo dos vivos e o mundo dos mortos”, resultado de uma pesquisa etnográfica, 

mediante a observação participante, realizada no Centro Espírita União Espírita Caminho da 

Luz (Uniluz), localizado no bairro de Setúbal, zona sul do Recife,  período compreendido 

entre setembro de 2023 e dezembro de 2024. Tomando como objeto de estudo os temas 

‘morte’ e ‘religião’, mais especificamente a Religião Espírita, busquei primordialmente 

examinar como se dão no interior da cosmologia espírita os agenciamentos de práticas e 

experiências vividas pelo fiel espírita, capaz de lhe fornecer a cosmovisão de morte como 

sendo a continuidade da vida.  

​ Partindo da premissa espírita, amplamente difundida, de que há vida após a morte, 

logo “a morte não é fim”, tracei como objetivo principal da pesquisa apresentar como se 

interseccionam os elementos dogmáticos, semânticos e ritualísticos do Espiritismo e o que 

fornecem aos sujeitos espíritas enquanto experiência da morte como uma não-ruptura, mas um 

contínuo existencial que segue enlaçado à vida. O argumento que me balizou nesta construção 

é o de que, ainda que os escritos codificados por Kardec representem a fonte e orientação 

principal da matriz espírita, é na prática cotidiana desta religiosidade onde os elementos que a 

constituem se interseccionam com uma força tal, e assim, fundamenta-se a consolidação da 

notícia anunciada: a primazia da vida espiritual sobre a vida material. Acreditar na vida 

pós-morte, como toda crença quando alimentada de si mesma, pode ao final resultar de uma 

mera construção subjetiva, logo, sob o risco maior de erigir-se sobre um terreno vazio. Mas se 

erguida sobre pilares que a sustentam, esta crença pode constituir-se numa poderosa alavanca 

de movimento às pessoas e à coletividade, fornecendo sentidos e ordem à sua presença no 

mundo. Ou seja, dizer “a morte não é fim” não é apenas um anúncio, mas uma verdade 

agenciada por um continuum de experiências vividas através do discurso (presente nos 

escritos e nos anunciadores), nas práticas exercidas e nas relações estabelecidas.  

        Como disse Gilberto Velho (1991), nenhum sistema, seja cognitivo, de crenças, político 

ou econômico, é dado empiricamente. Não é um fenômeno natural, pois eis que existem 

categorias, valores, temas e atividades que se articulam, estabelecem sentidos uns em relação 

aos outros. Por exemplo, afirmar que a Religião Espírita é marcada pela abundância de 

fenômenos. Na verdade, funda-se a partir dos fenômenos das mesas girantes. De modo similar 

 



​ ​ 11 

a incorporação mediúnica, o passe, a obsessão, as cirurgias espirituais, elementos tão 

presentes, que apontam para uma fenomenologia religiosa importante, não como mera 

descrição dos ritos, mas nos fazem observar e analisar sua linguagem, sua intencionalidade e 

sua essência. Pois dos fenômenos se extraem um papel interpretativo, uma vez que o 

fenômeno é em si especulativo e interpretativo, tal como fez Evans-Pritchard ao examinar e 

descrever a magia, os oráculos e bruxaria entre os Azande da África do Sul, cujo objetivo era 

“estudar as relações entre essas práticas e crenças em si, mostrar como formam um sistema 

racional e como isso se manifesta no comportamento social” (Evans-Pritchard, 2005, p. 26). 

        No campo semântico, há uma linguagem própria que delimita não apenas um lugar para 

os Espíritos, mas uma elaboração dogmática, cosmológica e ontológica, que transmuta 

linguagem em ação, por isso me advertiu a informante bem à minha chegada: “não é morrer, é 

desencarnar”. Simbologia que não é somente semiótica; representa não apenas uma revelação, 

mas estabiliza um sentido de direção na vida. É também o que se dá quando de uma 

mensagem espiritual anunciada numa sessão mediúnica. Trata-se não somente de um 

fenômeno momentâneo, mas aponta àquele que escuta uma certeza de poder seguir na vida 

com a possibilidade de reencontrar seu ente morto mais adiante. Nas palavras de Maria Laura 

Viveiros de Castro, esta comunicação possível “é um engenho que desfaz a oposição entre 

vida e morte”  (Cavalcanti, 1983, p. 94). 

       Esta possibilidade do reencontro (que tem uma dimensão sincrônica - do encontro na 

sessão mediúnica, e uma dimensão diacrônica - do encontro numa outra vida) é a intersecção 

entre o Mundo dos Vivos (mundo visível) e o Mundo dos Mortos (mundo invisível), 

mostrando dois mundos em permanente relação. No declarar da informante “eu sei que vou 

reencontrá-lo”, e no momento do reencontro na sessão mediúnica, há um quê de revelação, 

um algo que se revela completamente diferente das realidades naturais. Uma hierofania, pois, 

capaz de em algum modo dar conta da confusão da vida cotidiana ou responder a certos 

anseios que a lógica pura não consegue responder.  

       Assim, o Espiritismo confere à morte um outro estatuto; é vida fora do corpo físico (vida 

desencarnada). Há uma alteridade, pois o Espírito torna-se um outro em relação aos vivos. 

Mas com eles se comunica, levando a uma integração da sociedade do além-túmulo e a 

sociedade terrena, tornando-as uma única sociedade. De modo que a crença nesta vida fora do 

corpo físico vem como para preencher um déficit deixado por uma teologia do silêncio no 

 



​ ​ 12 

pós-morte, uma vez que ao ingressar no mundo espiritual há algo de um retorno, à semelhança 

de um viajante que retorna ao seu país.          

        

Pode a morte representar o que não seja dor e sofrimento? 

 

       O meu interesse pelo tema da morte surgiu de minha prática clínica como psicoterapeuta, 

uma vez que comumente nos deparamos com um sentimento de dor e tristeza, seja no 

enfrentamento pelas pessoas enlutadas, seja no auxílio direto àqueles acometidos por 

enfermidades sem possibilidade de cura, talvez restando-lhe abraçar um processo de 

aceitação, ao mesmo tempo que preparação para este momento final. É curioso observar, 

como numa primeira escuta, falar de “momento final” parece inevitavelmente levar a um 

ponto “sem volta”, evocando uma ideia imediata de haver chegado ao “fim da linha”. Sob 

uma perspectiva puramente biológica, de onde venho originalmente, significa mesmo o fim da 

linha. Afinal, cessam as atividades biológico-vitais. Mas sob um prisma que não puramente o 

biológico, a surpresa se dá quando da diversidade de concepções e significados que recaem 

sobre o tema da morte, resultando em experiências subjetivas, sejam individuais ou coletivas, 

bastante diversas, apresentando culturas, sociedades ou comunidades, cuja experiência sobre a 

morte e o morrer vem revestida de várias estéticas., mostrando-se interpretações nas quais a 

morte não se traduz unicamente como o “fim da linha”.  

​ Para a Psicologia a morte está predominantemente refletida como uma experiência de 

dor, uma vez vista como perda, ruptura, partida, separação. Ao que Kubler-Ross chamou de 

assombro da morte, pois “constitui ainda um acontecimento medonho, pavoroso, um medo 

universal...” (Kubler-Ross, 1996, p. 17). Maria Julia Kovács (1992), pesquisadora do luto no 

Brasil, define morte como uma ruptura irreversível cuja violência requer uma reacomodação 

que equivale a uma profunda transição existencial. Para Azevedo e Pereira (2013), ao evento 

morte está subjacente uma experiência de dor que não está ligada à estimulação de células 

nervosas proprioceptivas, porém uma dor de natureza subjetiva, um sentimento de pesar, 

tristeza e desgosto, uma dor inominável, uma experiência vivida. Este sofrimento o qual 

conhecemos pelo uso da expressão ‘luto’ pode ser definido como uma constelação de reações 

e comportamentos que resultam da ruptura de um vínculo entre duas pessoas (Parkes, 1998).  

 



​ ​ 13 

​ No entanto, a experiência da morte pode não ficar reduzida a algo de um sofrimento 

individual que pareça um evento fora da ordem. É possível que dor e sofrimento não sejam as 

únicas tônicas presentes, da forma como usualmente concebidos. Aceita-se como verdadeiro 

que se dê um movimento de rearranjo na comunidade da qual o indivíduo fazia parte, que 

pode experimentar sentimentos de choque, raiva, incompreensão e confusão, mas pode 

experimentar também, em sentido oposto, alegria pela transmutação ocorrida, bem como um 

sentimento de oportunidade ao renascimento. Experimentar a morte mostra muitas variações 

sociais e culturais, o que sinaliza não ser um evento de interpretação única.  

​ Neste rearranjo, cada sociedade, a seu modo, guarda uma riqueza de rituais e 

comportamentos para manifestar a experiência de perda de um membro da comunidade. Em 

geral, são ritos, normas e formas de expressão que derivam das diferentes concepções de vida 

e morte, desde o período pré-histórico, conforme registros arqueológicos registrando os 

modos como diferentes povos ritualizam seus mortos (Souza & Souza, 2019). A cultura 

própria de uma sociedade tem força suficiente a influenciar nos ritos de luto, na aceitação da 

morte e na vivência da perda, e tanto os rituais fúnebres como a experiência do luto são 

bastante variáveis a depender da cultura, da religião, da região geográfica e da época histórica 

em que se dá (Oliveira et al, 2020). Há, portanto, representações ligadas à morte, aos ritos 

funerais, aos desenhos culturais do período de enlutamento, formas de comportamento 

coletivo, que ultrapassam a experiência subjetiva individual das pessoas e recaem no interesse 

de uma compreensão antropológica. 

​ Um exemplo disto é o Dia de Los Muertos, comumente celebrada entre o final de 

outubro e começo de novembro no México, ocasião na qual reúnem-se familiares, amigos do 

morto, enfeitam-se os locais, muita música, dança, comida e bebida, tanto nas casas como nos 

espaços públicos. Advinda das culturas maias, incas e astecas, é uma tradição simbólica que 

sinaliza para uma concepção de vida e morte que fazem parte de um ciclo cosmológico 

integrado, do mesmo modo como o Sol, que nasce e morre todos os dias, assim também a 

vida se regenera. Enfeitar um “altar” com a foto do morto, peças de roupa ou joias, acender 

incensos, servir tequila e o pan de muerto (pão do morto), simbolizam uma preparação dos 

vivos à espera do ente querido que “volta” à Terra para festejar (Quitério & Zaguetto, 2014). 

​ Um recorte onde a morte se desloca de um status de ruptura e dor para encarnar um 

festejar. Os festejos mexicanos permitem um “encontro social” que fala de uma ligação que 

não se rompeu: nem entre os vivos e o morto que partiu, tampouco entre os vivos que aqui 

 



​ ​ 14 

permaneceram. Tal como Durkheim (1996) compreendeu ao analisar os ritos de luto nos 

nativos australianos, mostrando a morte como “fato social”, mobilizando forças coercitivas e 

impessoais que ultrapassam as esferas dos indivíduos, pois fatos sociais são independentes 

dos indivíduos e exteriores às suas consciências individuais. Ultrapassam o indivíduo, ainda 

que não deixem de afetá-lo, o que para Reesink, a morte é fato social total, cuja complexidade 

é de tal envergadura que há uma incapacidade de apreendê-la em sua totalidade, fazendo-se 

necessário “desconstruir”, “recortar”, e assim tornar possível reconstruir uma 

pseudototalidade capaz de compreender a realidade do que falamos. A dor, porventura 

sentida, assim como o festejo, acrescento eu, é também experiência social, e cita Campos para 

justificar sua posição quando esta afirma “nós aprendemos a sentir apropriadamente e 

entendemos o que sentimos através do reconhecimento de situações particulares” (Reesink, 

2012, p. 377). 

​ Em Durkheim abrem-se as bases para uma sócio antropologia da morte ao afirmar que 

“quando alguém morre, o grupo a que pertence se sente diminuído e, para reagir a esta perda, 

ele se reúne” (Durkheim, 1996, p.339), assinalando que para além de um evento biológico, o 

morrer evoca um comportamento social. Maria José Villa-Lobos em Atitudes perante a morte 

numa aldeia da Beira Baixa (1996), reforça esta concepção de morte como fato social quando 

afirma:  

o estudo da morte reveste-se de uma importância particular para 

compreendermos a dinâmica das sociedades, uma vez que podemos até 

considera-la como foco difusor dos valores, condutas e representações da 

totalidade sociocultural em que se insere, penetrando enquanto fato social 

total nas diversas esferas da realidade (Villa-Lobos, 1996, p. 7). 

​ Optei por conjugar morte e religião como objetos de meu estudo por compreender que, 

similarmente a outras experiências da vida humana, a experiência religiosa exerce poderoso 

papel, dado ser ela um dos elementos culturais de maior influência numa sociedade. Como diz 

Barros, a religião “influencia o sentido da vida e da morte, o modo como se encara o mundo e 

os homens, as alegrias e sofrimentos” (Barros, 1998, p. 5). Não sendo realidades excludentes, 

em verdade, o religioso é em si mesmo social, como diz Cavalcanti, onde na interlocução da 

religião com o mundo, a primeira funciona como uma matriz de produção de valores, 

produção de maneiras de pensar e de se relacionar com a realidade social mais abrangente 

(Cavalcanti, 1983).  

 



​ ​ 15 

​ Tenha-se ou não religião, ante a experiência da morte todos parecem, ainda que de 

modo breve, de algum modo perguntar: o que acontece depois? Para onde vamos? Por que 

nascer e depois morrer? Como ficaremos nós com o sentimento da ausência daquele que 

partiu? E como seguiremos sabendo que um dia partiremos também? Reflexões que nos 

deslocam de um evento único, o morrer, para uma construção ontológica talvez complexa de 

homens e mulheres e sua inevitável condição de finitude, empurrando-nos quase 

sorrateiramente a uma espécie de dicotomia do humano como ser dividido entre o profano e o 

sagrado, quase dois modos de ser no mundo, donde a fé, as crenças nas manifestações da 

natureza, os ritos e a sacralidade investida em deuses míticos, buscam dar conta deste espaço 

sagrado, conquanto as ações da vida ordinária como alimentar-se, trabalhar, fazer sexo, ir à 

feira, estão na esfera do profano (Eliade, 1992). Quase a exigir de nós, viventes, o desafio 

responder a esta dicotomia, onde “o homem toma conhecimento do sagrado porque este se 

manifesta, se mostra como algo absolutamente diferente do profano” (idem, p. 13). 

​ Em sua definição do que é Religião, Geertz aponta para “um sistema de símbolos que 

atua para estabelecer poderosas, penetrantes e duradouras disposições e motivações nos 

homens através da formulação de conceitos de uma ordem de existência geral e vestindo essas 

concepções com tal aura de factualidade que as disposições e motivações parecem 

singularmente realistas” (Geertz, 2008, p. 105). É olhando para esta disposição simbólica da 

Religião, que fui à religião espírita enxergando essa máquina social que “recorta” e 

“desconstroi” a morte como disse Reesink, tornando-a talvez mais acessível à assimilação, 

mas também, e sobretudo, fornecendo modelos de funcionamento de como se comportar em 

vida. 

​ E por que o campo Espírita? Porque nesta aproximação, Morte e Religião, o 

Espiritismo apresenta em sua cosmologia um arcabouço conceitual sobre a morte com 

tamanha peculiaridade, que a torna um campo fértil para o estudo das relações que se 

estabelecem entre o finitus homo e o religiosus homo. Pensar em vida após a morte, 

reencarnação, comunicação entre vivos e mortos, a primazia do espírito sobre o corpo físico, 

são categorias presentes no campo espírita capazes de dar outro contorno à experiência da 

morte. Tomando-se apenas um paradigma, o da comunicação entre os vivos e os mortos, 

como “pedra sobre a qual se ergue todo o espiritismo” (Cavalcanti, 1985, p. 4), está nele a 

tradução do que significa dizer a morte física não interrompe a relação de contato entre o 

Mundo Visível (dos vivos) e o Mundo Invisível (dos mortos); eles podem continuar 

convivendo e se comunicando, daí poder dizer que “a morte não é o fim”.  

 



​ ​ 16 

​ Da anunciação espírita surge algo diferente que o horror da morte, onde vi abrir-se um 

caminho que não aquela coisa medonha, cujo temor levou Becker a dizer de uma tentativa do 

homem “evitar a fatalidade da morte, a superá-la negando, de alguma maneira, que seja o 

último destino do homem" (Becker, 1976, p. 10), e que Saramago figurou como a “velha 

átropos de dentuça arreganhada” (Saramago, 2005, p. 11).. 

​ Falar de espiritismo é de algum modo entrar em terreno minado de ambiguidades, 

imprecisões e polissemias como disse Giumbelli, (1997), mas neste trabalho que apresento, o 

termo Espiritismo refere-se à prática da doutrina trazida à luz por Allan Kardec (1804-1869) 

centralizada nas concepções de vida após a morte, prática mediúnica e comunicação com os 

espíritos. Este foi o Espiritismo que encontrei no Uniluz durante os doze meses em que fui um 

observador participante, uma Casa Espírita que me abriu as portas por intermédio de amigos 

espíritas frequentadores há muito tempo, amizades em cujas conversas sempre estava presente 

o tema da morte como continuidade da vida, atiçando ainda mais meu olhar curioso sobre esta 

dualidade vida-morte na representação humana, principalmente quando instigado a saber se 

“acreditar numa vida após a morte” tornava o viver uma experiência mais fácil. Por esta 

aproximação e abertura com amigos espíritas deslocou-se meu interesse da esfera meramente 

especulativa para o interesse acadêmico, do consultório para a comunidade religiosa, e que ao 

final foi um elemento facilitador, no que ao início parecia ser uma grande dificuldade para 

mim: qual o campo religioso escolher.  

​ Nos quatorze meses que estive em campo, entrevistando, conversando, participando de 

palestras e grupos de estudo, partilhando o cafezinho ou o lanche, observei um contexto de 

intensas e dinâmicas relações. Repletas de signos e significados, surpreendentes imbricações, 

emoções emergentes. Um campo não somente de uma crença, mas um lugar onde se conjuga 

crença e ação. De modo que busquei percorrer, por entre práticas e discursos, uma trilha 

através da qual se pudesse examinar: a) quem é a pessoa do fiel espírita e como ela chega à 

Casa Espírita; b) como as experiências da comunicação e do fenômeno mediúnico, dotadas de 

uma linguagem própria,  aliciam no praticante espírita a convicção de que a vida não se 

encerra com a morte; e, c) como os rituais, falas e emoções se articulam para este fiel que 

anseia por comunicar-se com “seus mortos”; d) como a força do ritual, particularmente os 

fenômenos mediúnicos e de comunicação com os Espíritos, exercem um fascínio para esta 

busca da Casa Espírita. 

​  

 



​ ​ 17 

Estrutura da Dissertação 

 

​ O corpo desta dissertação está organizado em três partes principais: uma que traz o 

delineamento geral do campo religioso espírita; a outra, a contextualização do campo 

etnográfico e da experiência deste pesquisador; por último, uma descrição dos rituais e de 

experiências de fieis espíritas como elementos constitutivos e que exprimem sua ontologia, 

bem como sua crença. Na primeira parte, o capítulo Entre vivos e mortos: estudar sobre morte 

na doutrina espírita, discorro sobre a escolha da matriz espírita como lugar para minha 

primeira empresa etnográfica no estudo da antropologia: os paradigmas dogmáticos no 

interior da matriz espírita, sua chegada no Brasil, a construção do Espiritismo religião a partir 

da existência dos “fenômenos” sobrenaturais, bem como sua solidificação em meio à outras 

religiões já consagradas no imaginário popular. Neste capítulo me valho dos escritos da 

codificação de Allan Kardec, principal fonte para os estudiosos do Espiritismo; dos trabalhos 

de Maria Laura Viveiros de Castro (1983; 2006), em sua valiosa pesquisa antropológica sobre 

a cosmologia espírita; Sandra Stoll (2002) e Célia Arribas (2008) em seus trabalhos sobre a 

chegada e formação da matriz religiosa do movimento espírita no Brasil, estes dentre outros 

autores. 

​ Na segunda parte, com o capítulo A Casa Espírita e os fiéis: contextualizando o local 

da pesquisa, apresento o Uniluz como campo para minha pesquisa: sua fundação, 

organização, atividades e principais informantes, buscando, a partir de algumas descrições 

pessoais, identificar “quem é esse sujeito que vai a Casa Espírita?”. Partindo desta 

identificação, o “sujeito que vai a Casa Espírita”, proponho um exame acerca do sujeito 

movido apenas pela curiosidade sobre os “fenômenos” presentes na prática espírita ou se 

interessado no aprofundamento do estudo, tensão presente no interior do movimento espírita 

desde a sua chegada, conforme análise de Giumbelli (1997), onde, neste quesito, procuro dar 

uma ênfase nos fenômenos da conversão e da emoção nas práticas espiritas, abrindo 

possibilidades de conexão entre os dois e, a partir desta conexão, encontrar um vetor da força 

que o Espiritismo exerce sobre as pessoas. Neste último quesito, busquei o pensamento de 

Mísia Reesink (2014) e Roberta Campos (2012), duas antropólogas contemporâneas, que se 

dedicam à pesquisa no campo da Antropologia da Religião.  

​ Na terceira parte, com o capítulo Espiritismo e campo semântico: lugar de 

experiências e símbolos, busco explorar, sobretudo a partir dos relatos e vivências pessoais 

 



​ ​ 18 

dos informantes quanto às noções que trazem sobre vida após a morte, reencarnação, evolução 

espiritual, mediunidade e obsessão, a construção que se dá sobre o sujeito espírita, em seu 

discurso e em sua ética de vida cotidiana, demonstrando, portanto, uma ontologia que edifica 

no entrecruzar do ser social com o ser religioso, o que demonstra um algo além que apenas 

um sujeito e sua crença de natureza mística.  

​ Não se pretende inovadora, uma vez que o empreendimento da pesquisa no campo 

espírita, embora algo recente, já contenha uma produção acadêmica nas ciências sociais 

brasileira de inestimável valor: Maria Laura Viveiros de Castro Cavalcanti (2006), Célia de 

Graça Arribas (2008), Marcelo Camurça (1998), Bernardo Lewgoy (1998), Emerson 

Giumbelli (1997), Sandra Stoll (2002); ou trabalhos mais recentes como Iracilda Gonçalves 

(2010) e Emmanuelle Leite (2014). Devo confessar que na realização deste trabalho fui 

constantemente instigado por um viés especulativo, mais que o descritivo, porém 

devidamente advertido dos riscos, pois que, sem a devida cautela, cairia em um terreno 

movediço no qual uma pergunta levava a outra, quase um espiral infindo. Talvez, e creio 

nisso, pela possibilidade polissêmica que o tema morte e religião embute, ainda mais se 

levado em conta o traço cambiante sempre presente nas culturas e sociedades, constitutivo de 

sua natureza própria, mas também, e não menos importante, fruto das novas e diferentes 

leituras e interpretações que vão surgindo.  

​ De modo que ensejo poder oferecer neste trabalho, ainda que sob o risco de não trazer 

respostas simples à questões de sentidos múltiplos, um exame sobre os comportamentos, 

práticas e experiências de uma comunidade espírita, no modo como articulam a concepção de 

vida e morte em um eixo sincrônico, onde busquei não ficar circunscrito a uma exposição 

apenas descritiva dos elementos constitutivos do universo espírita, mas observar como estes 

elementos se interseccionam com os nativos, e como resultado ergue-se uma matriz 

epistêmica que é, ao mesmo tempo, religiosa. Nesta premissa, espero assim oferecer alguma 

contribuição à uma Antropologia da Religião, sobretudo se a solidez das perguntas e reflexões 

forem de uma ordem tal, que capaz de instigar ao prosseguimento da exploração.  

 



​ ​ 19 

Capítulo 1 — Entre vivos e mortos: estudar sobre morte na doutrina espírita 

 

​ “A morte tem que ser levada a sério” afirma Juan Luiz de la Peña, em sua antropologia 

teológica, porque retira o ser humano do mundo e do tempo, expulsando-o de todas as 

relações (De La Peña, 1988, p. 136). Se por um lado mostra o humano no seu “fim por 

inteiro”, por outro lado, e, ressalte-se, num exercício reflexivo escatológico, o mesmo autor 

escreve que com a morte se dá “a chegada do homem em si mesmo e, com isso, o começo da 

sua permanente forma de ser” (idem, p. 269). É fim e é começo. Isso nos assinale, talvez, que 

estudar a morte seja de algum modo enfrentar o paradoxo que ela levanta, indo além da crueza 

orgânica, mas a morte em relação: à cultura, à sociedade, à religião. Como as demais 

religiões, o Espiritismo apresenta seu estatuto semântico e dogmático que busca dá um 

contorno à relação Vida e Morte, o que é um dado sócio antropológico da maior importância. 

Perguntas e respostas se alternam nesta tentativa de compreensão. Assim sendo, este capítulo 

traz esta introdução à cosmologia espírita, sem nenhum exercício comparativo, mas 

apontando elementos conceituais do seu corpo doutrinário e de sua formação como matriz 

religiosa.  

 

1.1 Chegada ao Campo Espírita 

 

​ A escolha da religião espírita como campo de pesquisa para este trabalho, deu-se, 

primeiramente, pelo fato de não ser a religião que professo, representando, portanto, um 

cosmos religioso diferente do que habito, seguindo apropriada recomendação da orientadora, 

o que posteriormente mostrou-se não isento de atravessamentos, mesmo tratando-se de ser um 

“ignotus locus”. Chamo de “atravessamentos” memórias evocadas de minha infância quando 

levado por minha mãe às reuniões espíritas em algum centro ou mesmo em casa de 

conhecidos, circunstâncias amiúde marcadas por certo desconforto e medo ao presenciar as 

manifestações do transe mediúnico, percepção emotiva que parece ter ficado armazenada na 

minha imagem e que vinha sempre à tona quando em oportunidades aleatórias o tema era 

espiritismo. Tentarei discorrer, minimamente, sobre estes dois aspectos elencados. 

​ Fui para o campo espírita fazer observação participante seguindo os moldes da 

pesquisa etnográfica de Malinowski (1976 [1922]), cuja elaboração teórica sobre o fato 

 



​ ​ 20 

estudado pressupunha sair do conforto dos gabinetes e entregar-se a uma construção feita a 

partir da própria experiência do observador, vivendo no campo com os observados, fugindo 

de uma análise puramente descritiva desenhada por terceiros. Neste modelo, estar lá e 

vivenciar uma cultura diferente da sua é o que fornece legitimidade científica, uma vez que 

propõe o afastamento das noções pré-concebidas em relação ao objeto de estudo. 

Naturalmente, não deixa de haver, diga-se, uma distinção entre a experiência malinowskiana 

entre os nativos trobriandeses e a que me propus empreender no centro espírita: Malinowski 

em sua longa permanência de três anos, com sua tenda no meio da aldeia vivendo dia e noite 

entre os nativos, enquanto minha “estadia” no campo deu-se por sucessivas visitas e 

participações na rotina do centro.  

​ Já não podemos dizer como Malinowski: “imagine-se, de repente, deixado com todo 

seu equipamento à volta, sozinho, numa praia tropical, próximo a uma aldeia nativa, enquanto 

a lancha ou bote que o trouxe se distancia para além de sua visão” (Malinowski, 1922, p. 46), 

entretanto, algo importante daí permaneceu, como uma nova forma do fazer etnográfico 

enfatizando a relação criada entre pesquisado e pesquisador, ceder a palavra ao pesquisado e 

fugir do monólogo do pesquisador, donde aspectos extraordinários estão sempre prontos a 

emergir, participando de sua rotina e apreendendo algo da sua realidade. Por outro lado, é 

possível dizer também que numa Antropologia do século XX já não vamos ao encontro de 

“tribos”, “aborígenes” e “nativos primitivos”, até porque em sua maioria já se emancipara, 

não ficamos mais olhando o barco partir, como fez Malinowski. Não levamos uma bagagem 

enorme como quem está de viagem e tampouco empreendemos uma imersão prolongada, mas 

hoje vamos ao bairro, à favela, ao posto de saúde, aos templos religiosos, aos grupos ou 

comunidades em sua alteridade e singularidade, elementos vitais que os faz ser o que são e, 

justo por isso, despertam nosso interesse. Não se trata somente de “ir e ver”, “escutar e coletar 

algum fragmento”, senão uma interlocução efetiva, uma aliança, costurada com respeito, 

amizade e tolerância (Clifford, 1999). 

​ A herança deixada por Malinowski aqui foi mantida: procurar do “ponto de vista do 

nativo”, que no Centro Espírita significou captar seu cotidiano e coletar as interpretações 

nativas de sua experiência religiosa. Fui ao campo espírita, e desde a decisão da escolha por 

este campo, fui tocado por certa apreensão, logo interpretada como sendo uma resistência ante 

o que presenciara quando criança nas reuniões espíritas as quais fui involuntariamente levado 

a assistir. Não se configurava, ao meu ver, algo de um simples estranhamento; pressentia estar 

de algum modo presente um receio e uma resistência. Impus, durante certo período de tempo, 

 



​ ​ 21 

após a decisão pelo campo, uma espécie de preparação: com quem conversar, como me 

apresentar, com quais argumentos justificar meu interesse de estudo, quais perguntas fazer, de 

quais atividades participar, e, sobretudo, como manejar minhas inegáveis resistências. 

Buscava um arranjo cognitivo de uma vez presente no campo, conseguisse uma forma de 

funcionar a partir do meu papel de pesquisador, afinal de contas, o pesquisador tem perguntas 

a fazer e o pesquisado tem respostas a dar, viés claramente funcionalista malinowskiano. 

Preocupações talvez justificadas, porém, inócuas.  

​ Tratando-se, fosse, de experimentar somente um estranhamento, este seria parte 

elementar do trabalho de campo. Boa dose de antídoto às preocupações que rondavam o meu 

empreendimento etnográfico que estava por começar surgiu, senão de fato, mas ao menos 

metodologicamente, na leitura de Mariza Peirano (1995), ao constatar que o estranhamento do 

pesquisador é na verdade uma possibilidade de alargamento da reflexão, na medida que 

permite o confronto entre teorias e entre a teoria e a pesquisa. Segundo a autora, a experiência 

de campo depende, entre outras coisas, das imprevisíveis situações que se configuram no dia a 

dia da pesquisa, como também da possibilidade que este trabalho de campo é capaz de 

revelar: 

“[…] não ao pesquisador, mas no pesquisador, aquele resíduo 
incompreensível, mas potencialmente revelador, que existe entre as 
categorias nativas apresentadas pelos informantes e a observação do 
etnógrafo, inexperiente na cultura estudada […]” (Peirano, 1995, p. 22, grifo 
no original). 

​ Chegar ao campo desconhecido significaria apresentar-se, conquistar a confiança, 

equilibrar-se entre o falar e o escutar, pôr-se atento aos movimentos mais explícitos e também 

aos detalhes mais delicados, em síntese, colocar-se no meio deles como um “estranho no 

ninho”. Aqui, recordo o trabalho de Barreto (2017) que empreendeu sua pesquisa etnográfica 

sobre a prostituição masculina nas saunas gays e expôs várias dúvidas e inquietações do estar 

no campo, tais como se portaria ou não sua aliança no dedo como forma de prevenir-se de 

possíveis investidas, se deveria pagar ou não pela hora de “serviço” dos garotos, como 

explicar que sua investigação não se tratava de uma espionagem e como não violar o sigilo 

que ronda o mundo da prostituição. De modo muito parecido, minha chegada ao campo trazia 

estas preocupações, afinal:  

ao chegar em campo, todo etnógrafo se vê imediatamente confrontado com 
sua própria apresentação diante do grupo que pretende aprender a conhecer. 
Só depois de tê-lo feito, poderá passar à sua confessada tarefa de procurar 
compreender e interpretar o modo de vida dessas pessoas (Berreman, 1975, 
apud Guimarães, 1990, p. 125). 

 



​ ​ 22 

​ Buscando de algum modo imunizar-me de improdutivas expectativas, assimilei o 

receio que me rondava como sendo uma resposta natural ao entrecruzamento entre o que um 

dia observara quando criança e o que estaria por abrir-se como completamente novo e 

desconhecido ante meus olhos de observador científico. Desde criança aprendi que estar 

presente no universo espírita era o tempo todo estar entre os vivos e os mortos, onde as 

fronteiras de convívio e comunicação entre estes dois não eram tão impermeáveis assim. 

Entretanto, assimilar as profundezas e consequências desta coexistência na cosmologia 

espírita representava algo novo que estava por revelar-se. Nesta etapa, foi fundamental a 

leitura de Roberto DaMatta em O Ofício do Etnólogo ou como ter Anthropological Blues 

(1970) no qual se propõe discutir o que chama de “aspectos interpretativos do ofício de 

etnólogo”, apresentando dois caminhos possíveis ao pesquisador, invariavelmente abertos a 

acontecimentos extraordinários sempre prontos a emergirem: ou ele faz o exótico tornar-se 

familiar – empreendendo seu esforço no intuito de traduzir e apresentar o desconhecido ao 

outro, ou faz tornar o familiar em exótico – quando mergulha num universo já conhecido e 

nele encontra o seu objeto. Em verdade, entre um caminho e outro estão presentes “resíduos”  

que justamente os faz entrecruzarem-se num momento ou outro. Neste entrecruzamento, o 

estranhamento foi (e continuaria a ser) um ponto de partida, pois como disse Favret-Saada 

(1990, apud Goldman, 2008) o antropólogo se caracteriza por esta capacidade de ser afetado 

por outras experiências. 

​ Cheguei ao Uniluz em setembro de 2023 por intermédio de uma amiga já há muito 

frequentadora, mediante meu pedido explícito de ali poder realizar a pesquisa de campo para 

o mestrado. Logo ela me pôs em contato com duas pessoas da direção da casa: Augusto e 

Regina, ele Diretor Administrativo (o que em outros centros espírita costumam chamar de 

presidente); ela, Coordenadora de Ensino, responsável por todos os cursos, palestras e 

atividades de estudo, cuja finalidade é difundir o conhecimento da doutrina. Ambos viriam a 

se revelar valiosos interlocutores ao longo da pesquisa. Logo na primeira visita, Regina foi 

mais receptiva, tomando-me (literalmente) pela mão e me proporcionando uma excursão por 

toda casa, apresentando pessoas que estavam “trabalhando” na casa, explicando cada “canto 

da casa”, para que servia aquele ambiente, o que significava aquela tonalidade de luz, quais as 

ações e trabalhos que a casa desenvolvia. Em dado momento, ela afirma: “Não é por acaso 

que você veio parar aqui!” – que por entre a surpresa ante uma acolhedora receptividade, esta 

afirmação mais adiante se elucidaria com maior clareza como parte da cosmologia daquele 

 



​ ​ 23 

lugar. Cabe dizer ainda que nesta ocasião, de minha primeira visita, o centro estava em pleno 

funcionamento com sua programação específica àquele dia. 

​ Apresentado à Augusto, levado por ela, senti um acolhimento cortês, porém com 

menor entusiasmo e sob uma névoa de desconfiança quando precisei ambientá-los acerca de 

meu projeto de pesquisa e de como imaginava poder levá-lo a cabo, uma vez obtido o devido 

consentimento. Neste momento, sob a mira de seus olhares examinadores, um pensamento 

insidioso reforçou parte de minhas preocupações: com que grau de dificuldade seria possível 

chegar às pessoas de quem tentaria me aproximar e abordá-las com um tema que, em última 

análise, se configurava sendo algo sensível e parte de seu patrimônio mais íntimo, como são 

as experiências pessoais de perda e morte? Augusto ouviu minha apresentação por quase uma 

hora, ao que no final sentenciou: “Seja bem vindo! Esta casa está à sua disposição”. 

​ Embora sem conhecer os meandros de uma casa espírita, mas já imaginava que para 

minha presença em algumas atividades da casa haveria uma “vigilância” de cuidado e 

controle. Exatamente o que se deu em relação às atividades que envolviam o transe 

mediúnico. De início me fizeram o convite a participar de um grupo de estudos sobre As 

Obras de Joanna de Angelis, importante atividade de estudo e conhecimento da alma e do 

comportamento humano dentro da perspectiva doutrinária espírita, cujo ensinamento está 

acessível a partir da codificação mediúnica das mensagens do espírito de Joanna de Angelis, 

realçando o pressuposto de que o espiritismo é não apenas uma religião, mas também uma 

ciência voltada aos problemas da natureza humana, o que faz compreender porque desde seu 

início com Kardec o estudo do espiritismo tinha uma forte dimensão psicológica (Pires, 1964, 

2020). Os encontros deste grupo de estudo eram no 2º sábado de cada mês, o que foi meu 

“iniciar”, nos dois primeiros meses buscando ambientar-me com a rotina e as pessoas, 

aproximar-me delas, logo um início muito discreto. Mantive minhas visitas ao Uniluz ao 

longo de um ano, entrecortadas pelo período de férias, nos meses de janeiro e julho, nos quais 

as atividades do Centro são suspensas. Na verdade, mantenho minhas idas ao centro até hoje, 

para rever pessoas, conversar com elas, participar de alguma palestra cujo tema me desperte 

algum interesse, não raro como oportunidade de lançar mais uma pergunta ou outra cuja 

resposta ainda poderá vir à tona e ser de algum valor adicional. 

​ À medida que minha presença tornava-se mais familiar e, de algum modo, o tema da 

pesquisa causava boa surpresa nas pessoas com quem conversava, fui convidado a participar 

de outro grupo de estudo, também com encontros mensais, intitulado Saúde Mental, atividade 

 



​ ​ 24 

desenvolvida pela Associação Médica Espírita (AME), organização de caráter internacional, 

com um braço nacional e uma sub-representação estadual vinculada à Federação Espírita de 

Pernambuco, cujo funcionamento gira em torno do estudo da relação corpo-psiquê-espírito, 

mas também da assistência aos enfermos mediante atendimento 

médico-psicológico-espiritual, pelo qual o Uniluz funciona como sede dos encontros e onde 

estão os ambulatórios de atendimento médico e psicológico. Este grupo de Saúde Mental tem 

como requisito de ingresso serem profissionais médicos ou psicólogos que tenham interesse 

pelo tema saúde x espiritualidade e que possam realizar os atendimentos do ambulatório. 

​ A metodologia utilizada para a pesquisa foi a observação participante, com conversas 

gravadas, entrevistas semiestruturadas e muitos encontros “informais”, cujo partilhar 

momentos, exemplo da festa junina, o lanche ou no cafezinho, representaram riquíssimas 

oportunidades de “pescar” uma fala, captar uma percepção, aproximar-se de quem poderia 

fornecer dados valiosos. Tive 25 informantes, dentre as quais 6 não concordaram em ter a 

conversa gravada por tratar-se de “tema de fórum íntimo”, além de não gostarem de ver suas 

histórias “publicadas”, ainda que enfaticamente reiterado por este pesquisador que a coleta 

não visava “publicar” as histórias pessoais, mas uma interpretação dos dados fornecidos como 

elementos a embasar uma (ou mais) hipótese de fenômenos observáveis. Eu estava consciente 

da necessidade de cuidado com a temática da pesquisa; ainda que um tema absolutamente 

próximo do senso comum, mas carregado de sensibilidades e reservas, o que torna o 

empreendimento da exploração científica, nem tão simples assim. Isto nos recorda que o 

método qualitativo nas pesquisas sociais aprofunda-se nos significados das ações e das 

relações humanas, uma brecha que se abre a possíveis distorções interpretativas, falsas ideias 

e resultados inverídicos (Minayo, 2004). A escolha pela entrevista semiestruturada se deu 

pelo fato de tratar-se de uma temática que convida à flexibilidade e abertura na interlocução 

do pesquisador com seus interlocutores, priorizando a essencialidade da narrativa do 

informante, sem com isso, desviar-se do eixo da pesquisa. Ocorreu também de, na liberdade 

dada ao informante, ele já abordar questões que estavam na estrutura planejada pelo 

pesquisador.  

​ Os informantes foram os que abriram as portas do campo para que eu pudesse pouco a 

pouco entrar. O papel do informante na pesquisa etnográfica é bastante explorado na 

discussão antropológica, partindo-se da premissa que o “fazer etnográfico” engendra um 

partilhamento entre sujeitos que se aproximam, mediante uma conversação, uma busca de 

entendimento entre dois universos culturais que se tocam (Rabinow, 1999). A chegada do 

 



​ ​ 25 

pesquisador em um mundo desconhecido traz consigo, entre outras peculiaridades, a 

necessidade de decifrar signos, traços, normas e linguagens próprias, comuns ao campo, a que 

o pesquisador, até então ignorante, poderá ter acesso por sua relação com o informante. Mas é 

o pesquisador também um estranho ante o olhar dos nativos. O informante será a ponte entre 

estes dois mundos: será um interpretante tanto de sua cultura como daquela que o pesquisador 

carrega consigo (Silveira, 2007). Será aquele que cumprirá o papel de “apresentar” O Outro 

ao Outro, que está decerto curioso por saber quem é “aquele estranho” que está a nos observar 

e querendo conversar. E, curiosamente, o informante é o que media, mas também o que exerce 

o papel de invocar, talvez involuntariamente, o surgimento de novas compreensões das 

relações no campo. Paul Rabinow (1988) em pesquisa que fez no Marrocos, ao narrar de sua 

relação de amizade com Ben Mohammed, que se recusava em “aceitar” o papel de 

informante, sentiu-se levado à reflexão de sua interação de amizade com ele, em algum grau 

diferente daquela com os demais informantes.  

​ Minha experiência com os informantes ao fim e ao cabo mostrou esta singularidade 

que Rabinow relata ter experimentado. Eles não foram, nesta relação, meros fornecedores de 

informações. Foram muito mais “codificadores” da cultura do Outro, na medida que composta 

por um intricado sistema de significados (Silveira, 2007). Como sujeitos nativos daquela 

cultura religiosa da qual eles mesmos fazem parte, permitiram-me analisar em termos 

acadêmicos a representação do Outro enquanto categoria de pensamento. Isto ficou já de 

início demonstrado quando ao apresentar-lhes meu intento de pesquisa sobre a morte no 

espiritismo, Regina me adverte com um sorriso: “Não dizemos que fulano morreu, dizemos 

que desencarnou”. Não irei me deter aqui em torno da discussão entre proximidade-distância, 

como proposta por Simmel (1983), invocando uma fronteira simbólica para o efetivo 

construir epistêmico científico. Não por desmerecer tal discussão, mas por interesse deste 

texto em realçar o pesquisador como alguém já detetor de um estatuto epistêmico e cultural 

próprio, logo possuidor de uma semântica subjetiva, porém capaz de re-situar-se através do 

seu campo de pesquisa, como produtor de conhecimento científico. 

 

1.2  A matriz religiosa do Espiritismo 

 

 



​ ​ 26 

​ O antropólogo americano Roy Wagner em sua obra A invenção da cultura faz a 

seguinte citação: “é incidental perguntar se as culturas existem. Elas existem em razão do fato 

de terem sido inventadas e em razão da efetividade dessa invenção” (Wagner, 2010, p. 39). 

​ Pois que, a partir desta premissa wagneriana, podemos pensar na discussão do 

espiritismo como religião. Não com o propósito de aprofundá-la ou respondê-la, pois que já 

de algum modo explorada e respondida, mas, atravessando-a, podermos chegar a pontos que 

aqui poderão importar mais adiante.  

​ Relevante observar inicialmente que esta primeira edição da obra de Wagner chega 

quase que simultaneamente a outras duas de antropólogos também chamados culturalistas: A 

interpretação das culturas, de Clifford Geertz, e Cultura e razão prática, de Marshall Sahlins, 

respectivamente publicados em 1973 e 1976. O caminho seguido por Wagner é bem diferente 

dos dois, seja em relação ao interpretativismo geertziano, seja tomando-se o culturalismo 

estruturalizado de Sahlins. Geertz, esboça a “interpretação” como algo da “moderna cultura 

interpretativa americana”, tema desenvolvido no seu livro no capítulo intitulado A magia da 

propaganda, que bem pode ser compreendido qual um apontamento para a interpretação 

como sendo aquela capaz de implementar de modo universal aquilo que é particularmente 

característico de uma dada cultura. Shalins, por sua vez, oriundo de uma antropologia 

materialista e neo evolucionista, tenta trazer o estruturalismo para dentro do culturalismo, 

fazendo das “estruturas da mente” os “instrumentos da cultura”, não sua condição (Goldman, 

2011). Dito de outra forma, há um significado social que faz de um objeto ser útil a uma certa 

categoria de pessoas. A “utilidade” de um objeto não está no objeto em si, mas na significação 

das qualidades objetivas atribuídas mediante categorias mentais. Por isso que, o que 

determina que calças sejam de uso masculino e saias de uso feminino não tem conexão com 

as características físicas do objeto ou com as relações advindas destas características. Há, isto 

sim, uma correlação simbólica dentro da qual as calças são para homens e as saias para 

mulheres. “Nenhum objeto, nenhuma coisa é ou tem movimento na sociedade humana, exceto 

pela significação que os homens lhe atribuem” (Sahlins, 2003, p. 170). 

​ Para Wagner nem “interpretação”, nem “simbolização”, mas a invenção. Não uma 

invenção comumente empregada no mau sentido da palavra, aquilo que seria um “artifício”, 

portanto oposto ao “real”. Mas invenção como capacidade criativa, inventividade, inventiva. 

Como o próprio Wagner escreveu para a edição brasileira: “em certo sentido, a invenção não é 

absolutamente um processo inventivo, mas um processo de obviação” (Wagner, 2010, p. 240), 

 



​ ​ 27 

algo que ele também adverte quando diz “as tradições são tão dependentes de contínua 

reinvenção quanto as idiossincrasias, detalhes e cacoetes” (idem, p. 94). Foge, de algum 

modo, da ideia de uma imposição de forças ativas externas sobre uma matéria inerte, 

tampouco na pura ideia de uma novidade que surge. Wagner convida a uma espécie de 

deslocamento no tocante à discussão sobre a influência da cultura sobre o indivíduo, ou, 

contrariamente, deste sobre aquela. É necessário situar os processos culturais e simbólicos 

enquanto processos dialéticos. Algo de uma metamorfose contínua, com as forças do mundo e 

dos seres em constante criação e recriação. Para isto, a motivação humana é central, onde o 

indivíduo, enquanto ator, pensa, age, sente e se situa perante suas motivações. Algo que se 

aproxima do sistema simbólico de Lévi-Strauss, mas que Wagner faz pensar como uma 

atmosfera virtual no qual palavras, gestos e imagens ganham significação uns dos outros, a 

partir de uma correlação mútua. 

​ Neste sentido, pode-se ver a elaboração de um construtivismo antropológico 

wagneriano. Não significa o fazer antropológico nos moldes “inventar uma cultura”, como se 

nada houvesse para ver ou pela incapacidade de compreender e pensar o que se observa. É 

exatamente o contrário: há muito o que se ver, há muitas coisas e ideias a serem observadas e 

compreendidas, mas também necessário, e esta será a tentativa, de encontrar um mínimo de 

ordem e inteligibilidade onde a plenitude da vida as dispersa completamente (Goldman, 

2011).  

​ É o que talvez tenha feito Célia de Graça Arribas quando pergunta Afinal, espiritismo 

é religião? (2010), pois eis que, o espiritismo inserido num contexto de pluralização formal 

do campo religioso brasileiro, sobretudo em fins do século XIX, cujo embates empreendidos 

por agentes de vozes diversas tornam o campo religioso terreno de lutas entre diferentes 

campos de salvação. Ao que Arribas aponta, encontramos eco quando observamos a chegada 

das pessoas ao Centro Espírita movidas pelas mais diversas experiências pessoais, tomadas 

por surpreendentes perguntas, ansiosas por esperançosas respostas, muitas já tendo percorrido 

vários outros campos religiosos. Elas não chegam “do nada” e “para nada”. Neste ponto, 

parecem dialogar o que disse Arribas, Goldman e Wagner, este último ao dizer “há uma 

motivação humana a...”, ao que acrescentamos a noção de Gilberto Velho quando afirma que 

nenhum sistema, seja cognitivo, de crenças, político ou econômico, é dado empiricamente. 

Não é um fenômeno puramente natural, pois eis que existem categorias, valores, temas e 

atividades que se articulam, que estabelecem sentidos uns em relação aos outros. A 

experiência social estará sempre avizinhada aos significados a ela atribuídos (Velho, 1991). 

 



​ ​ 28 

De certo modo, apresenta-se uma outra significação do conceito invenção de Wagner, um mal 

sentido da palavra, na medida em que consiste numa cultura ou tradição que só existe porque 

é uma invenção dos nativos, e serve para seus interesses. No bom sentido, a invenção da 

cultura se dá em contextos históricos e culturais bem específicos, onde é inevitável um 

“choque de cultura”, que faz de todo ser humano um inventor de cultura. (Goldman, 2011). 

Este percurso construtivista, que se insere também em todo trabalho de um antropólogo no 

campo, é gradual e parece presente em diferentes níveis ou diferentes ângulos. Primeiro, 

cultura ou tradição é o que todo mundo tem; depois, somente nós temos e o outro tem porque 

lo-damos; mais adiante, ninguém mais tem; por fim, todo mundo tem porque a cria em 

situações relacionais. Wagner provoca uma inversão no conceito de invenção, ao que me 

parece caber bem ao conceito de tradição religiosa. 

​ O Espiritismo surgido na França, na segunda metade do século XIX, quando 

Hippolyte León Denizard Rivail1,um pedagogo que se pôs a observar o fenômeno das mesas 

girantes e assume o pseudônimo de Allan Kardec depois publicando Le livre des esprits em 

1857, chega ao Brasil, sobretudo, pelos portos de Salvador, Recife e Rio de Janeiro (Arribas, 

2010). Num primeiro momento a palavra espiritismo não foi assimilada de modo homogêneo 

em todas as camadas, havendo sim, um movimento de simplificação e generalização que 

aplicava à palavra qualquer ideia ou prática que recorra à noção de “espíritos” e da sua 

intervenção na vida cotidiana do mundo e das pessoas. Exemplo disto, é o surgimento do 

Centro Redentor no Rio de Janeiro em 1910 de um lado, com o intuito de divulgar o 

racionalismo cristão, e o “espiritismo de umbanda” institucionalizado no final da década de 

1930. Assim, espiritismo e umbandismo representavam a mesma coisa, a despeito dos 

protestos dos kardecistas. Ao que Diana Brown refere-se. 

1 Hyppolyte León Denizard Rivail nasceu em Lion (França) em 1804, onde fez seus primeiros estudos, e depois 
foi para a Suiça estudar no famoso Instituto de Educação Pestalozzi. Desde cedo muito interessado em Filosofia 
e Ciências Naturais, neste centro de educação aprimorou o hábito da investigação e da liberdade de pensamento. 
Foi marcadamente influenciado pelos ideais do pedagogo suíço Johann Pestalozzi, cuja doutrina era sobretudo 
baseada na valorização do ser humano, de quem herdou o amor pela educação, tornando-se também professor. 
Para Rivail, a ciência da educação, fundamentada na natureza humana e não nas crenças sobrenaturais, seria 
aquela capaz de produzir uma evolução harmoniosa de toda humanidade, regenerando o homem, livrando-o, 
portanto, das misérias sociais e individuais. Uma vez de volta à França, em 1820, começou escrever obras de 
cunho pedagógico, mas também de ciências exatas e naturais. Pela influência do mestre Pestalozzi e da filosofia 
de Jean Jacques Rousseau, seu espírito foi moldado sob valores como tolerância, fraternidade e universalidade, 
que mais tarde seriam pedras basilares para o modelo de espiritismo que proporia. Somente em meados dos anos 
de 1850 foi ter contato com o fenômeno das “mesas girantes”. Inicialmente cético, passou a frequentar 
assiduamente as reuniões e conversar com os espíritos. Numa destas reuniões, um dos espíritos lhe diz que ele 
teria sido um druida celta na região da Gália, e que seu nome fora Allan Kardec, o que o fez assumir esse 
pseudônimo pelo resto de sua vida. Morreu em 31 de março de 1869, vítima de aneurisma cardíaco, sendo 
enterrado no Cemitério de Père-Lachaise em Paris (Wantuil, Zêus. Allan Karedc: o educador e o codificador. 
Brasília: Editora FEB, 2002). 
 



​ ​ 29 

Usado geralmente como incluindo várias seitas religiosas, das quais as 
maiores e mais conhecidas seriam o Kardecismo, as seitas afro-brasileiras e a 
Umbanda. Todas têm em comum a crença nos espíritos e a aceitação da 
possessão como o meio pelo qual os espíritos se comunicam com os vivos 
(Brown, 1974, apud Cavalcanti 1983, p. 13). 

​ Surgida como uma teoria que se define ao mesmo tempo como científica, filosófica e 

religiosa, cada camada de adeptos procurou enfatizar mais sua vertente, ora caindo mais no 

cientificismo, ora na filosofia, ora à face religiosa. Por que um viés científico? Porque a teoria 

kardecista, na qual Kardec aparece como codificador, é elaborada num momento histórico 

cujo domínio estava no racionalismo e no evolucionismo, contraposição às noções de 

sobrenatural e mágico que predominaram até então. A verdade, embora verdade revelada 

pelos Espíritos, mas a experimentação de sua revelação segue um caráter eminentemente 

científico, racional e experimental. 

​ No Brasil não foi diferente, cuja entrada se deu basicamente por entre dois polos: Rio 

de Janeiro e Salvador. No Rio de Janeiro, capital do Império, os imigrantes franceses 

compostos em sua maioria por jornalistas, comerciantes e professores, começam a leitura do 

livro Les temps sont arivés, escrito em 1860 pelo professor francês Casimir Lieutaud2, de forte 

conotação política e filosófica, ainda mais pela posição do autor contrária ao governo de 

Napoleão III, mas também uma obra que correlacionava questões de desigualdades sociais às 

reencarnações e às diversas existências da alma, espectro sorvido das leituras de Kardec 

(Arribas, 2010). Este entrelaçamento entre espiritismo e ideias socialistas, apesar de circulante 

entre um grupo privilegiado da sociedade, não logrou importante circulação e receptividade, 

pois o Brasil, naquele momento compromissado com o republicanismo e o abolicionismo, não 

estava voltado às causas revolucionárias.  

​ Noutra província, Salvador, o espiritismo ganha maior exposição pública, começando 

pela fundação da primeira agremiação espírita, o Grupo Familiar do Espiritismo, cujo 

fundador era o jornalista Luis Olímpio Telles de Menezes, que se valeu de sua profissão para 

a difusão da doutrina de Kardec, como foi o opúsculo O espiritismo: introdução ao estudo da 

doutrina espírita, contendo páginas traduzidas da 13ª edição do Le livre des esprits. Por 

intermédio dos seus conhecimentos, de suas relações com os diversos segmentos da sociedade 

baiana e de seus investimentos, as ideias espíritas tem sua maior penetração e expansionismo.  

A rapidez de sua propagação [do espiritismo] prova, exuberantemente, que 
se trata de uma grande verdade, que, necessariamente, há de triunfar de todas 

2 Casimir Lieutaud, poeta e ensaista francês radicado no Brasil, publica a primeira obra espírita impressa no 
Brasil: Les temps sont arivés (Os tempos são chegados, 1860).  
 



​ ​ 30 

as oposições e de todos os sarcasmos humanos; e isso não é difícil de 
demonstrar-se, se atendermos que o Espiritismo faz os seus adeptos, 
principalmente na classe esclarecida da sociedade (Wantuil, 2002, p. 579). 

​ Cabe lembrar, entretanto, que o catolicismo era a religião oficial do Império e a que 

detinha o monopólio religioso. Logo, não tardou uma reação por parte da Igreja e do clero 

brasileiro, centrada principalmente na figura do arcebispo da Bahia, Dom Joaquim Manuel da 

Silveira, por meio de uma Pastoral lançada em 16 de junho de 1867, frente à dilatação do 

espiritismo: 

Nessa capital publicou-se um pequeno livro com o título – Filosofia 
Espiritualista: o Espiritismo, cujas perniciosas doutrinas, contra toda 
expectação, têm tomado incremento, pondo-se em prática certas superstições 
perigosas e reprovadas, que estão no domínio do público, e no interesse da 
vossa salvação, amados Filhos. Nós julgamos conveniente dirigir-vos esta 
Carta Pastoral, para prevenir-vos contra os principais erros que contém esse 
pequeno livro, e contra as superstições, que segundo as doutrinas neles 
contidas se estão praticando, como se nos tem informado, e do qual já não é 
possível duvidar (Machado, 1983, p. 84, apud Arribas, 2010, p. 51). 

​ Curioso observar, primeiramente, que justamente pela reação da Igreja a esta expansão 

do pensamento espírita é que se abriram as portas ao espiritismo para adentrar o campo 

religioso brasileiro. Segundo aspecto, é que ante a reação do catolicismo à expansão da teoria 

de Kardec, não houve nesta época, por parte dos espíritas, um esforço por negar sua religião 

católica ou enfrentá-los, característica que permanece até nossos espíritas contemporâneos, 

que se declaram católicos, mas acorrem ao centro espírita em circunstâncias de doenças, 

perdas extremas, emprego, até causas amorosas (Velho, 1991).  

​ Dois autores, Cândido Procópio Camargo3 e Roger Bastide4, que assinam os primeiros 

trabalhos nas décadas de 60 e 70 tratando da difusão das religiões populares, postulam, entre 

outras ideias que abarcam o pentecostalismo e as religiões de matriz africana, que 

especificamente ao Espiritismo, houve uma significativa mudança no processo de 

transplantação para o Brasil, considerando que na França, onde surgiu, prevaleceu a dimensão 

experimental e científica da doutrina, enquanto no Brasil tornou-se prevalente a feição mística 

e religiosa (Stoll, 2002). Em seu livro Kardecismo e Umbanda, Cândido Procópio realça “a 

ênfase no aspecto religioso da obra de Kardec constitui [...] o traço distintivo do Espiritismo 

brasileiro e, talvez, seja a causa de sucesso entre nós” (Procópio, 1961, p. 4, apud Stoll, 2002, 

4 Roger Bastide escreveu um primeiro artigo Spiritism eau Brésil, publicado em Archives des Sciensces des 
Religious em 1967, cujas ideias foram posteriormente reapresentadas em As Religiões Africanas do Brasil 
(1985[1960]). 

3 Candido Procópio Camargo publicou o primeiro título sobre o tema – Kardecismo e Umbanda -, em 1960. Mais 
tarde publicou também Católicos, Espíritas e Protestantes (1963). 

 



​ ​ 31 

p. 365), donde atribui à tradição cultural brasileira, uma tradição “impregnada de um estilo 

sacral de compreender a realidade” (idem, p. 112, apud Stoll, 2002, p. 366). 

​ Roger Bastide segue outra linha, postulando que as diversas interpretações da teoria 

espírita em solo brasileiro, deu-se, na verdade, por uma segmentação social, donde os mais 

intelectualizados da classe alta seguiram uma ênfase com maior predomínio à parte científica, 

enquanto o espiritismo praticado nos centros, concentrando os segmentos da classe média, 

deu-se um cunho predominantemente religioso. Com uma ênfase terapêutica, acrescente-se, 

pois uma prática religiosa com o sentido curativo, da magia curativa, resquícios de uma 

mentalidade primitiva que afere à doença o caráter vingativo de feiticeiros ou espíritos maus.  

​ Sobre este traço distintivo, entre o espiritismo raiz francês e aquele praticado no 

Brasil, Cavalcanti (1983) faz uma ressalva crítica, afirmando que esta leitura de um 

“espiritismo distorcido”, embute algo que resvala do Iluminismo ocidental do século XIX ao 

pôr em lados opostos o racional e o místico, como se a crença simultânea na razão e nos 

espíritos fossem algo inconciliável, fazendo com que, aquilo que não esteja no campo da 

razão pura, pertence ao campo do místico e irracional. Aqui podemos trazer de volta o 

enfoque de Sahlins, de que falar de distorção ou adulteração de um modelo original, 

deslegitima o fato de que toda versão, toda reinterpretação é sempre um ato criativo. 

Entretanto, e a despeito de uma honesta hermenêutica destes dois autores, sinto-me instigado 

a questionar se o fato de traçar, mediante observação empírica, distinções contextuais entre 

tradições e comportamentos culturais, significa incorrer numa invalidação do ato criativo. 

​ Fato é que a chegada do Espiritismo no Brasil e suas várias formas de aceitação 

provocaram a formação de diversos grupos, uns mais propensos aos estudos filosóficos, 

outros aos científicos, outros ainda aos princípios morais e religiosos, este o maior grupo, 

atendo-se a uma moral cristã, como até hoje se encontra no pensamento espírita seja na opção 

pelo bem ou pelo mal, a prática da caridade, cumprir a vontade de Deus como Bem Supremo, 

entre outros pressupostos. Este processo não ocorre imune de tensões e conflitos, seja no 

interior dos subgrupos, seja no campo religioso em diálogo com outras religiões. Este 

“diálogo” no campo religioso dá-se sobretudo com as religiões de transe e possessão 

(umbanda e candomblé) e com o catolicismo cristão.  

​ Com as religiões de matriz africana, houve de um lado um continuum, como produção 

da experiência religiosa, mas também uma ruptura, na medida que oposição a certas posições 

doutrinárias ou ritualísticas. Neste sentido, houve um esforço por classificar o espiritismo 

 



​ ​ 32 

kardecista como “espiritismo limpo”, numa tentativa de separar-se dos rituais dos terreiros 

com presença de orixás e espíritos ancestrais (Stoll, 2002). Duplo movimento que também se 

deu para a permanência do espiritismo com o catolicismo: por um lado, os traços do 

cristianismo judeu que se mantém no discurso espírita, como é o caso da “teoria da queda”, 

segundo a qual os homens ao terem se afastado do “verdadeiro caminho”, no velho 

simbolismo de Adão e Eva no Livro do Gênesis, mergulharam num mundo de sofrimentos e 

expiações; de outro, diferenças dogmáticas importantes como é o caso da ressurreição x 

reencarnação, no discurso espírita a volta do Espírito à vida terrena, enquanto na crença 

católica a alma após a morte, mediante a misericórdia divina, “senta-se à direita do Pai” para 

o “gozo da vida eterna”. Vê-se, assim, uma relação que é, ao mesmo tempo, diálogo e 

conflito, afinidade ou oposição. 

​ Para fins de afirmar sua visão, a produção intelectual de um “movimento espírita” 

mostra-se segundo sua ação mediadora num campo abrangente de relações, onde os agentes 

encarregados da defesa de suas posições posicionavam-se feito partículas num campo de 

forças produzindo os instrumentos e os meios adequados à organização, transmissão e 

inculcação de uma doutrina cada vez mais assumida como “doutrina”, ou seja, cada vez mais 

inventada como “religião”. Neste transcurso, este trabalho intelectual de constituir o 

espiritismo religião assumiu determinadas características, como: 1) a elaboração de uma 

economia salvadora específica (fundamental a toda religião), pensada como esquemas 

implícitos de ação e de apreciação que culmina numa ética kardecista; 2) apropriação de uma 

linguagem característica, com narrativas exageradamente emotivas, de tendências 

sentimentais e edificantes; e, 3) disseminação de um vocabulário próprio que se faça presente 

nas instituições e órgãos de difusão e vulgarização do espiritismo (Arribas, 2010). De modo 

que, de posse de um sistema doutrinário cada vez mais elaborado, capaz de propor e 

evidenciar tipos de comportamentos especificamente espíritas, onde o “especificamente” 

queria cada vez mais dizer “religiosamente” espíritas.  

 

1.3 O Mundo dos Espíritos 

 

​ A cosmologia espírita mostra uma rica elaboração conceitual, apresentando um 

modelo de Universo fundamentado em seis princípios básicos: 1) Existência de Deus; 2) 

Existência e imortalidade do Espírito; 3) Evolução infinita; 4) Pluralidade das existências 
 



​ ​ 33 

(reencarnação); 5) Pluralidade dos mundos habitados; 6) Comunicação entre encarnados e 

desencarnados. Conforme apresentado no Evangelho de Kardec (1978), desde o início o 

Espiritismo se apresentou como uma nova ciência capaz de revelar aos homens, por “provas 

irrecusáveis”, a existência e a natureza do mundo espiritual e suas relações com o mundo 

material. O princípio de tudo é Deus, seguindo a tradição judaico-cristã, na qual Deus é o 

Criador do universo a partir do nada. Universo que se constitui primordialmente de espírito e 

matéria, dualidade que é um dos pilares da concepção espírita, presente no princípio da 

oposição vista pelos espíritas como Plano Terreno e Plano Espiritual. O Plano Espiritual 

(Mundo Invisível) é eterno e preexistente a tudo, enquanto o Plano Terreno (Mundo Visível) é 

secundário e poderia deixar de existir. Dualidade esta, presente na clássica oposição da 

sociologia religiosa: O Mundo Invisível corresponde ao espiritual, puro, sagrado; o Mundo 

Visível, ao material, impuro, profano. Entretanto, na cosmologia espírita, estes dois mundos 

não representam contrários que se excluem, mas antes, dois aspectos de uma mesma realidade 

religiosa (Cavalcanti, 1983). 

​ Nesta concepção dualista do universo, cada homem tem uma natureza dupla: é corpo e 

alma ou espírito e matéria. A alma se encontra cativa na carne, de modo que todas as 

vicissitudes que atingem o corpo, refletem no espírito. Alma e corpo estão unidos por um laço 

semimaterial, o perispírito, que juntamente com outro elemento, o fluido universal, 

funcionam como mediadores nas passagens e comunicações entre os dois mundos 

(Cavalcanti, 1983). O fluido universal pode estar no estado “de eterização” (presente no 

Mundo Invisível) – caracterizando os fenômenos espirituais, e no estado “de materialização” 

(predomina no Mundo Visível) – caracterizando os fenômenos materiais.  

​ O espírito é a essência do homem. É ele quem lhe confere uma individualidade 

anímica. O humano é um agente social deste espírito, do ponto de vista espírita, é um Espírito 

Encarnado. De modo que os Espíritos habitam os dois mundos: o visível (terreno) e o 

invisível (espiritual), transitando entre eles e podendo assumir três dimensões distintas. Pode 

estar no estado encarnado (envolvido por um corpo físico), pode estar como espírito errante 

(embora desencarnado, mas habitando um estado intermediário entre duas encarnações) e, 

como estado puro (já desencarnado e não mais sujeito à encarnação). Sob a ótica destes três 

estados do Espírito, há uma dinâmica evolutiva que representa outro aspecto da matriz 

cosmológica espírita. Isto significa, que os Espíritos foram criados por Deus simples e 

ignorantes, e a cada um foi atribuído um percurso (uma missão) para levá-lo à perfeição, 

projeto maior da Criação. Desde o início são dotados de atributos latentes de inteligência, 

 



​ ​ 34 

vontade e livre-arbítrio, que deverão se desenvolver quando do contato do Espírito com a 

matéria. Assim, a vida terrena ou a encarnação (estar na carne) ocupa este lugar de motor da 

trajetória evolutiva, onde a individuação plena é um ponto de chegada cósmico, “uma 

meta-individualidade que transcende a realidade humana” (Cavalcanti, 2004, p. 17). 

​ A noção de pessoa no Espiritismo assume uma posição central; para ela converge a 

conexão do Mundo Invisível com o Mundo Invisível. Dotada do livre-arbítrio, esta concepção 

pressupõe o ser humano como ser inevitavelmente imperfeito e incompleto, mas também 

submetido às leis divinas, um determinismo, portanto. Tal diacronia não sinaliza para um 

paradoxo, uma vez apresentado o projeto criador de Deus como preconiza o espiritismo, que 

oferece a cada Espírito o lugar e a oportunidade de construir seu progresso. Por outro lado, 

não deixa de haver um confronto entre estes dois elementos: livre-arbítrio e determinismo. E 

na cosmologia espírita ele se dá muito peculiarmente na relação do Mundo Visivel com o 

Mundo Invísivel, sobretudo na comunicação entre eles. Ilustra bem este ponto, quando 

enunciado na codificação de Kardec que os espíritos “estão por toda parte, no espaço e ao 

nosso lado, nos vendo e nos acotovelando sem cessar, é toda uma população invisível que se 

agita em torno de nós”, fazendo-se necessário compreender a influência destes espíritos 

desencarnados sobre as pessoas ao longo de suas vidas. A partir de seu estágio evolutivo, há 

Espíritos que convidam e influenciam ao bem; há outros que convidam e influenciam ao mal 

e a sucumbir ante às adversidades. A Perfeição e o Bem contidos em Deus encontram 

contrapartida na Imperfeição e no Mal presentes no mundo. Não é um paradoxo, portanto, a 

existência do Bem e do Mal, mas uma relação ordenada que no Espiritismo culmina numa 

transcendência espiritual. 

​ A resposta a estes dois eventos distintos, convite ao Bem ou ao Mal, surge da 

consciência do homem, que segundo a compreensão religiosa espírita, produzirá uma espécie 

de “mérito” ou “culpa”, destinado tanto aos espíritos encarnados quanto aos desencarnados, 

que funcionará como uma “balança” dentro dessa direção evolutiva – o carma (Cavalcanti, 

2004). Ao assumir um corpo físico (encarnação), o Espírito está submetido à lei do Carma ou 

da causalidade cósmica, pois, ao mesmo tempo que recolhe frutos de suas experiências 

passadas, pode nesta nova encarnação, através do livre-arbítrio, optar pelo Bem ou pelo Mal, 

formando um “saldo” na escala do progresso. Um processo dinâmico, pois, onde há não 

somente expiação (através das provações), mas também oportunidade de renovação.  

 



​ ​ 35 

​ A vida terrena representa um momento efêmero de sua vida total. Neste enredo cíclico, 

e cumprida sua missão na Terra, o Espírito abandona o corpo físico (desencarna), mas não 

deixa de existir, permanecendo inserido na dinâmica evolutiva a qual abraçou livremente 

(livre-arbítrio). Isto compreendido, a morte representa somente um fim da atividade biológica 

do corpo material, que na explicação de Kardec, se dá por uma “disjunção” dos constituintes 

orgânicos quando da insuficiência do Princípio Vital, tal como um aparelho elétrico que cessa 

suas atividades ao parar de conduzir eletricidade. Morto, o corpo físico divide-se em matéria 

inerte fadada à decomposição e o Princípio Vital retorna para a fonte de onde veio (Aversa, 

2018). A morte para o Espiritismo assume um outro estatuto, transmuta-se em vida 

desencarnada, onde o Espírito tem em si uma alteridade significativa, pois não deixa de ser 

um outro relativamente aos vivos, que fala com os vivos, mas de um outro lugar. 

Comunicação permanente, que pela via da mediunidade, a sociedade do ‘além-túmulo’ e a 

sociedade terrena integram-se efetivamente como uma única e compacta sociedade”, 

fusionando-se numa dinâmica rede de relações (Cavalcanti, 2004).  

​ A relação entre os dois mundos, Mundo Visível (dos Vivos) e Mundo Invisível (dos 

Mortos) é uma constante dentro da cosmologia espírita. As incorporações mediúnicas, a 

psicografia, o contato com os mortos, os passes fluídicos, as cirurgias espirituais, as 

obsessões, o desencarnar e o reencarnar, são fenômenos que assinalam este transitar entre os 

dois mundos, mas que também parte da tessitura conceitual abundantemente presente na vida 

cotidiana dos fieis seguidores (voltarei com mais profundidade a alguns destes elementos no 

capítulo 3). Ao que podemos afirmar, ao realizarmos uma pesquisa no campo espírita, como 

tudo isso permeia um universo cuja prática religiosa se mostra ricamente carregada de 

fenômenos.  

​ Imergimos, pois, numa matriz religiosa profusa de fenômenos. E podemos, a grosso 

modo, fazer uma divisão entre fenômenos de natureza externa, como são as incorporações 

mediúnicas, o passe e as cirurgias, e os de natureza interna. Nesta última, está a pedra basilar 

de toda intenção filosófica-religiosa kardecista: a reforma íntima, expressão valiosa que na 

matriz religiosa espírita aponta para a evolução espiritual. Sobre a natureza desta reforma 

íntima, assisti a uma palestra pública quando a palestrante proferiu: 

O principal trabalho enquanto na vida terrena é saber exatamente o que 
precisamos evoluir em nossos egos, em nossas inferioridades, e estarmos 
atentos quando elas se manifestam […] 

[...] Para que possamos saber para o que reencarnamos, precisamos 
reconhecer as inferioridades do nosso ego, aceita-las como nossas, 

 



​ ​ 36 

correlacionando os fatos “negativos” que acontecem em nossa vida, com a 
maneira negativa que nós sentimos e reagimos a ele.  

[...] O mais importante numa encarnação, para a nossa evolução, é 
detectarmos nossas inferioridades interiores, como repetimos nossas ações 
submetidas a elas, aí está, sem dúvida, o que veio para ser curado mediante 
uma transformação íntima.  

 ​ Observar a riqueza dos fenômenos no campo espírita, abre-nos para possibilidades 

além da descrição dos ritos e práticas. Pode nos aproximar das motivações individuais e 

coletivas em procurar a Casa Espírita; pode nos sinalizar sobre a força social que o 

movimento espírita tem na sociedade; matizar o “poder” de atração e convencimento e, 

porventura, oferecer-nos acessos para uma diferenciação entre visitantes, fieis, 

neo-convertidos. Direciona-nos, talvez, ao próprio cerne de toda concepção filosófica espírita. 

Não se trata aqui de explorar uma fenomenologia da religião, embora ela exista. Trata-se de 

não negligenciar a fenomenologia religiosa presente em nossas etnografias. Muito embora, 

estas duas se avizinhem. Para efeitos de conceituação, a Fenomenologia Religiosa foi criada 

pelo holandês e historiador Pierre Daniel Chantepie de la Saussaye (1848-1920) que com seu 

Manual de História das Religiões (1887), apenas indicava uma alternativa ao que até então se 

chamava religiões comparadas. Coube a outro holandês, Gerardus van der Leeuw 

(1890-1950), ligado à Fenomenologia Filosófica de Husserl, propor um método de 

compreensão da experiência religiosa, não apenas da descrição, mas um método de análise 

das suas linguagens e das suas manifestações: os fenômenos. É algo da visão eidética de 

Husserl: a busca pela essência. Não apenas o interesse em observar os fatos religiosos em si 

mesmos (o que caberia ao historiador das religiões), mas sua intencionalidade ou essência 

(Silva, 2014).  

​ Caberia, naturalmente, perguntar “o que é um fenômeno?”, assumindo que para a 

envergadura do termo e suas várias possibilidades, incluindo a metafísica, não lograria aqui 

abarcar, porque mesmo existindo o objeto – o fato religioso, e o método da observação – o 

fenomenológico, isso não o torna segregado em si mesmo, ou seja, requer outros subsídios do 

pensamento e da atividade humana para dar conta de fornecer-lhe um conceito. Não é a 

mesma coisa dizer que observamos um eclipse lunar5, num dado momento, e dizer que 

assistimos a um culto pentecostal, em outro. Ambos se tratam de fenômenos: um astrofísico, 

há milhares de quilômetros de distância, o outro religioso, onde estamos presentes ante uma 

5 Eclipse Lunar é um fenômeno que ocorre quando a Terra se interpõe entre o Sol e a Lua, projetando sua sombra 
sobre a lua e, em alguns casos, tornando-a avermelhada. (Sociedade Brasileira de Física – Projeto Física na 
Escola. Disponível em:  https://www.sbfisica.org.br/fne/Vol5/Num1/v5n1a08.pdf. Acesso em 30 mai. 2025). 
 

https://www.sbfisica.org.br/fne/Vol5/Num1/v5n1a08.pdf


​ ​ 37 

“inundação” de euforia e falas em línguas, logo, distintos em sua forma de expressar-se 

(linguagem) e na sua intencionalidade. 

​ O fenômeno religioso é aquele que traz em si três elementos, que embora 

organicamente sabidos, ao menos pela academia, talvez nem tanto individualmente bem 

explorados: um elemento filosófico, um sociológico e um psicológico. Filosófico porque em 

sendo a filosofia um saber puramente especulativo, a religião também parte de uma 

especulação, entretanto revestida, como afirma Battista Mondin, “de uma tomada de posição 

pessoal que vai além do simples conhecimento da verdade: é uma postura na qual todo o eu se 

recolhe na sua singularidade com um compromisso supremo” (Mondin, 2001, p. 243). 

Sociológico quando se identifica a religião com as estruturas sociais ou a consideramos como 

fenômeno social carregada de relevância. O psicológico quando estudamos as reações do 

indivíduo diante do fato religioso e este assume uma atitude ante às contingências e 

relatividade do mundo de refugiar-se em um absoluto do tipo sacral (Jorge, 1998).  

​ O fenômeno religioso é também explanatório e interpretativo. Explanatório na medida 

em que busca responder sistematicamente aos porquês totais: a existência (do mundo e dos 

homens), o poder (forças dinâmicas do universo), a moralidade (princípios de vida e morte 

dos indivíduos), mas é também interpretativo, quando capaz de interpretar todo 

comportamento importante e valorizado na relação do humano com o universo (Silva, 2014). 

É isto o que se dá quando Antônio relata sobre uma sessão mediúnica em que o médium 

incorporou o espírito de seu filho caçula há alguns anos atrás: 

Desde este dia tive certeza que tem vida após a morte. Tudo pareceu que se 
encaixou quando ouvi, mesmo em outra voz, as frases que ele sempre usava 
quando falava comigo e com a mãe. Parecia um filme que se repetia. 

​ A observação dos fenômenos se mostra muito valiosa ao trabalho do antropólogo. 

Comigo não foi diferente. Recordo Evans-Pritchard em seu trabalho com os Azande, onde 

também exerceu um papel interpretativo, buscando descrever não somente o papel social da 

bruxaria entre os africanos, mas captar algo da racionalidade e dos modos de pensamento 

desse povo, observando fenômenos como bruxaria, feitiçaria, o trabalho dos adivinhos, uso 

dos oráculos e de drogas nos rituais de magia (Evans-Pritchard, 2005). Na introdução, ele 

declara: 

Meu objetivo […] não é descrever exaustivamente todas as situações sociais 
nas quais a magia, os oráculos e bruxaria se apresentam, mas estudar as 
relações entre essas práticas e crenças entre si, mostrar como formam um 

 



​ ​ 38 

sistema racional e investigar como este sistema racional se manifesta no 
comportamento social (Evans-Pritchard, 2005, p. 26). 

​ Quer dizer, observando um domínio de crenças e práticas rituais, ergueu-se uma 

formulação que ao final pretendeu apresentar sobre a maneira como os Azande pensam. Algo 

que se vê quando Pritchard descreve que os nativos tinham plena consciência de que as 

doenças podiam ser tratadas com remédios, haja visto o amplo conhecimento de ervas e 

plantas medicinais, mas não abriam mão da ideia de bruxaria ou feitiçaria quando ficava 

doente, porque esta prática de algum modo fornecia uma espécie de sustentação a este povo.   

​ Não sobressai neste recorte uma análise sobre a crença (“ter fé ou não”). Como um 

fenômeno mental, a crença recai, numa primeira análise, sob o domínio da psicologia; mas se 

pensada em termos da encarnação em objetos específicos, a crença ganha contornos especiais 

e que interessam à antropologia. Neste aspecto, ir à Casa Espírita não implica necessariamente 

acreditar na reencarnação; isto pode ficar para depois, mas de algum modo inserir-se numa 

realidade cujos fenômenos ali presentes os faz “esperar” por algo mais imediato que responda, 

ao menos parcialmente, a algumas inquietações ou aspirações. Para tal fim, certos rituais 

exercem privilegiada função como fenômeno do campo religioso espírita: a incorporação 

mediúnica (que permite a comunicação com os mortos), a desobsessão, o passe, as curas 

espirituais, dentre as mais destacadas. 

 

 

 



​ ​ 39 

Capítulo 2 — A Casa Espírita e os fiéis: contextualizando o local da pesquisa 

 

Um espírita pode viver sem a Casa Espírita, mas uma Casa Espírita não vive 

sem as pessoas espíritas [...] (Augusto) 

​ Em seu livro O Centro Espírita, J. Herculano Pires inicia afirmando que  

o Centro Espírita não é templo nem laboratório, é, para usarmos a expressão 
espírita de Victor Hugo: point d’opotique do movimento doutrinário, ou seja, 
o seu ponto visual de convergência (Pires, 2008, p. 13). 

​ Com esta afirmação, o autor buscou configurar a Casa Espírita como um espelho 

côncavo, para o qual todas as atividades espíritas se refletem e se unem, projetando-se juntas 

no plano social geral, espírita e não espírita. Este capítulo buscará contextualizar a relação 

dinâmica, repleta de imbricações, entre a casa Espírita e seus fieis frequentadores, como 

enunciado nas palavras acima do informante. 

 

2.1 O Uniluz 

 

​ O Uniluz está localizado no bairro de Setubal, zona sul do Recife. Sua fundação se deu 

em 30 de abril de 1992, segundo Augusto, a partir “do desejo de um grupo de pessoas, dentre 

elas civis e militares, de estudar a doutrina espírita”. Tratava-se de um grupo de 

aproximadamente quarenta pessoas, moradores do bairro, que frequentavam a Fraternidade 

Peixotinho, outra casa espírita também localizada na zona sul da cidade, onde já 

desenvolviam algumas atividades. 

​ Este grupo de pessoas tinha por propósito fundar uma casa espírita cujo 

funcionamento estivesse embasado no estudo da doutrina e no trabalho, fruto da tensão já 

existente no movimento espírita entre as correntes que punha, de um lado, sua ênfase no 

estudo dos escritos de Kardec, e a outra, com ênfase nos fenômenos mediúnicos. Regina, que 

está desde a fundação, refere-se a esta divisão afirmando “começou haver um exagero nas 

manifestações, e com isso, muitas pessoas se perderam”, assinalando que desde seu início o 

Uniluz priorizava o caminho dos estudos. 

​ Dado o significativo número de militares e residentes na Vila dos Sargentos da 

Aeronáutica neste grupo de pessoas, foi concedido pelo comandante do IIº COMAR 
 



​ ​ 40 

(Comando Aéreo Regional) implantar a casa na sede dos Escoteiros do Ar, na Quadra C desta 

grande aérea militar, dividindo com eles as dependências da casa. Assim transcorreu durante 

10 anos, quando este grupo de pessoas espíritas são informadas que “deveriam buscar um 

outro local”. 

​ Em face de já haver um trabalho bem estruturado de evangelização, estudo e 

assistência espiritual para adultos e crianças da região, principalmente junto às famílias da 

Comunidade Borborema, o grupo deparou-se com certa dificuldade para encontrar um novo 

local. “Ficamos apreensivos, mas confiando na Providência Divina” disse Augusto 

relembrando o impasse daquele momento. Foi quando em 2002, através de um contrato de 

cessão do terreno, a Aeronáutica (o cedente) transferiu para o Uniluz (o cessionário) o direito 

de usar e usufruir de uma parte do terreno, embora a propriedade continuasse sendo do 

cedente, uma cessão de natureza gratuita, ou seja, não houve pagamento pelo uso da 

propriedade. Assim, iniciou-se a construção da nova casa, mediante o esforço das mãos, do 

auxílio material e do trabalho arrecadatório de todo grupo, constituindo o que até hoje é a sede 

do Uniluz – União Espírita Caminho da Luz, registrada como uma entidade de “atividades de 

organizações religiosas e filosóficas”. 

​ A composição espacial do Uniluz está constituída de uma casa maior com dois 

pavimentos: um inferior e outro superior, ladeada por uma área fronto-lateral livre onde estão 

jardim e estacionamento. Logo na chegada da casa maior, há um terraço amplo, um auditório 

de médio porte, e, na lateral esquerda, estão uma livraria, cafeteria e banheiros. Adentrando a 

casa, no piso inferior, um corredor margeado por salas de menor porte: a administração, a 

biblioteca, salas de estudo, sala de evangelização das crianças, sala para o atendimento 

fraterno, uma cozinha ao final e dois banheiros.  

​ No pavimento superior novamente um corredor ladeado por salas menores reservadas 

ao passe e às reuniões mediúnicas, comumente mantidas com uma luminosidade bem 

reduzida, e no final outro auditório destinado às palestras públicas, com púlpito e cadeiras 

disponíveis à assembleia. Todas as salas e auditórios, tanto no piso inferior quanto no 

superior, são dotados de portas para manter a privacidade do lugar e dirimir o efeito de ruídos. 

​ No pátio externo e ao lado direito da casa maior há uma construção com pequenas 

salas enfileiradas, anexas umas às outras, onde funcionam salas de atendimento ambulatorial 

 



​ ​ 41 

da AME-PE6, grupos de estudo e uma sala aberta onde podem ocorrer eventos mais 

inespecíficos como cursos de artesanato, brechós, etc. 

 

 

 

6 Associação Médica Espírita do Estado de Pernambuco, fundada em 30 de novembro de 2008 como membro 
coligada à Associação Médica Espírita do Brasil, tem por objetivo o estudo da doutrina espírita, buscar a 
integração do conhecimento médico-espírita, promover a prática dos princípios cristãos no exercício da medicina 
e demais áreas da saúde (AME-EPE. Associação Médica Espírita. ame-epe. com br, 2025. Disponível em: 
https://ame-epe.com.br/. Acesso em: 26 jul. 2025. 
 

https://ame-epe.com.br/


​ ​ 42 

​  

 



​ ​ 43 

​ Durante minhas visitas, raras vezes a casa não estava num intenso movimento de 

pessoas em atividades diversas: funcionários, trabalhadores da casa7, visitantes, transeuntes e 

pedintes , resultado da simultaneidade de eventos e atividades que a casa mantém. Via-se o 

esforço dos trabalhadores e dirigentes em manter uma ordem, não raramente reforçando o 

pedido pelo silêncio e comedimento. Tais atividades seguem uma ordem de horário e dias da 

semana:  

Quadro 1 — Cronograma de atividades semanais do Uniluz 

DIA E HORA ATIVIDADE FREQUÊNCIA 

Segunda  
19:00 às 21:00 
19:00 às 21:30 
20:00 às 21:00 
20:00 – 21:00 

Ciclo de Atendimento Espiritual e Atendimento 
Fraterno. 

Grupo de Educação Mediúnica (privativo). 
Estudo do Evangelho Segundo o Espiritismo + Passe. 

Estudo o Livro dos Mediuns. 

Semanal 
Semanal 

Quinzenal 
Quinzenal 

Terça  
14:30 às 16:30 
19:30 às 21:00 

Reunião mediúnica. 
Reunião mediúnica. 

Semanal 
Semanal 

7 São pessoas voluntárias que dedicam parte do seu tempo à organização e realização das atividades da Casa, 
como palestras, evangelização, atendimento fraterno, atendimento social, não havendo vínculo empregatício e/ou 
remunerado para este fim. É necessário que já sejam iniciados na doutrina, portanto são pessoas que já vem há 
algum tempo aperfeiçoando seu estudo e desenvolvimento espiritual dentro dos preceitos kardecistas. (coletado 
do informante). 
 



​ ​ 44 

Quarta  
15:00 às 16:00 
19:30 às 21:30 
19:30 às 21:30 
20:00 às 21:00 

Estudos doutrinários. 
Atendimento Fraterno. 

Grupo de Educação Mediúnica (privativo). 
Palestra Pública + Passe. 

Semanal 
Semanal 
Semanal 
Semanal 

Quinta  
08:00 às 09:00 
10:00 às 11:30 
10:00 às 10:45 
11:00 às 12:00 
20:00 às 21:30 
20:00 às 21:30 

Atendimento Psicológico para adultos. 
Atendimento Psicológico crianças e adolescentes. 

Palestra Pública + Passe. 
Distribuição da sopa. 

Estudo de O Livro dos Espíritos. 
Estudo de Aprofundamento da Doutrina Espírita. 

Semanal 
Semanal 
Semanal 
Semanal 
Semanal 
Semanal 

Sexta  
13:00 às 17:00 Bazar Uniluz.  Mensal 

Sábado 
08:30 às 11:30 
08:30 às 11:30 

Grupo de Estudos Joanna De Ângelis. 
Grupo de Estudos Espiritualidade Animal. 

2º sábado do mês 
4º sábado do mês 

Domingo 
16:30 às 18:00 
17:00 às 18:00 
17:00 às 18:00 

Atendimento Fraterno. 
Palestra Pública + Aplicação do Passe. 

Educação Espírita para Crianças e Jovens (acima de 3 
anos). 

Semanal 
Semanal 
Semanal 

 

​ Esta programação segue o padrão de atividades e educação espiritual traçado pela FEP 

e FEB, uma vez que o Uniluz é membro associado destas entidades, em reunião pública 

(palestras), reuniões privadas (mediúnicas e dirigida aos trabalhadores da casa), tratamentos 

espirituais (passes, desobsessão, à distância), grupos de estudos  doutrinários, grupo de estudo 

mediúnico, evangelização para crianças e adolescentes, atendimento psicológico e 

psiquiátrico, visitas a abrigos e hospitais, atividades diversas (bazar, aulas de artesanato, 

bordado, festas comemorativas em datas específicas, como São João e Dias das Crianças). Em 

33 anos de atividades, o lema desta casa espírita é “A união fraternal”, permanentemente 

exposto num banner da casa e extraído de uma das mensagens de Chico Xavier.  

A união fraternal é o sonho sublime da alma humana. Entretanto, não se 
realizará sem que nos respeitemos uns aos outros, cultivando a harmonia, à 
face do ambiente que fomos chamados a servir. Somente alcançaremos 
semelhante realização procurando guardar a unidade do espírito pelo vínculo 
da paz (Xavier, 1956, p. 97). 

 

 

 



​ ​ 45 

2.1.1 No padre disse Amém; no terreiro, Saravá; cheguei no Centro Espírita, paz de 

Cristo meu irmão. Os sujeitos da Casa Espírita 

 

​ Estava assistindo a uma das palestras públicas, quando um dos presentes na assembleia 

se dirige ao palestrante: 

Vim por primeira vez no centro espírita e depois do passe o médium disse 
que queria falar comigo. Fiquei com medo de voltar. Só hoje tive coragem de 
vir, minha segunda vez, na dúvida se devia ou não retornar. 

​ Por ocasião deste dia, eu já estava frequentando a casa há uns três meses, mas foi 

especialmente a partir deste episódio que me pus a perguntar quem são os sujeitos e o que os 

faz procurar a Casa Espírita. Na primeira oportunidade que tive, lancei este mesmo 

questionamento à minha informante Regina. Ela respondeu: 

Você vai encontrar um público muito misturado de pessoas e interesses. Mas 
há um denominador comum para essa mistura: o interesse pela doutrina 
espírita. Agora, esse interesse surge a partir de vários motivos: perturbações 
psíquicas individuais ou familiares, adoecimentos graves, dificuldades 
financeira, morte na família, algum parente ou amigo próximo praticante que 
o incentiva. Normalmente parte de um sentimento de necessidade íntima e 
que ele, muitas vezes, não compreende muito bem, tendo ou não já buscado 
auxílio em outras casas, até mesmo em outras religiões. 

​ A resposta dada veio juntar-se ao que na palestra, mencionada logo acima, o 

palestrante esclareceu: 

Esta Casa Espírita, simples e humilde, está a serviço de toda comunidade, 
como fonte de consolação, orientação aos que se aturdem ou se desviam, 
mãos estendidas aos necessitados, canal sempre aberto para a caridade. 

​ Ouvindo a oferta pronunciada pelo palestrante “mãos estendidas aos necessitados”, a 

pergunta que me rondava era ‘quem são os sujeitos que transitam pela Casa Espírita’? Em sua 

pesquisa no Lar de Tereza8, Cavalcanti (1983) organiza em duas categorias aqueles que vão ao 

centro espírita: os frequentadores, “que vem ouvir e participar”, e os cooperadores “que 

colaboram nas tarefas”. Ela evoca a um terceiro grupo, não explicitamente nomeado, mas que 

num dado momento “entra no espaço do centro” e de algum modo participa, são os 

não-frequentadores, encarnados ou desencarnados, aqueles que ao final são o objeto da ação 

8 O Lar de Tereza, fundado no ano de 1951, se apresenta como uma organização religiosa-filantrópica com 
atividades de caráter científico e filosófico, como também beneficente, educacional, de assistência e promoção 
social. Localizado na cidade do Rio de Janeiro,  bairro de Copacabana, mantém diversas atividades nas áreas 
Doutrinárias, Espiritual, Divulgação e Evangelização, além da Assistência e Promoção social em dois núcleos de 
ação: Casa de Renato, em Nova Iguaçu (RJ), e Núcleo Emanuel, no bairro de Jacarepaguá, envolvendo reuniões 
públicas, grupos de estudo, escola, livraria e ambulatório médico-odontológico. 
 



​ ​ 46 

beneficente: órfãos, enfermos, moradores de rua, presos. Esta organização está consonante ao 

que observei no Uniluz: fieis, iniciados e clientes. No entanto, tomando esta classificação 

binária entre o interno (de dentro) e o externo (de fora), eu proporia uma quarta categoria para 

aqueles que buscam o centro espírita: os curiosos. Neste grupo, estariam aqueles cuja ida ao 

centro não preenche nenhuma das duas principais categorias acima, porém pessoas movidas 

por uma espécie de curiosidade, como também, e estas duas não se excluem, por um sentido 

de “causa urgente”.  

​ Os fieis são os trabalhadores da casa, já adeptos à doutrina, pois ao seu estudo já se 

dedicam há muito tempo, que voluntariamente oferecem parte do seu tempo às atividades da 

casa, cujo direcionamento por um cargo ou função segue uma lógica de hierarquia de 

potencial9, respeitando as necessidades da casa, a organização dos dirigentes e a 

potencialidade do servidor voluntário. Neste grupo, encontrei os três principais informantes 

de minha pesquisa: Augusto, no seu segundo mandato como administrador da casa, cujo 

período de gestão corresponde a dois anos, prorrogável por mais dois. Bancário aposentado, 

hoje em dedica-se exclusivamente à administração do centro espírita, além do estudo e 

aprimoramento da doutrina. Regina, uma psicóloga de 62 anos, que trabalhou a maior parte da 

vida com psicologia organizacional, aposentou-se e hoje dedica-se às atividades espíritas 

exercendo a função de Coordenadora de Estudos, além de ser passista e ouvinte no 

Atendimento Fraterno. Aderiu à doutrina desde muito jovem, por volta de seus oito anos, 

quando “presenciava a mãe médium recebendo espíritos”, começou pouco a pouco a 

frequentar o centro (levada pela mãe), estudar a doutrina e exercer alguma tarefa. Inês de 55 

anos que é psicóloga clínica, está na doutrina desde os nove, quando já “sentia necessidade de 

uma religião que lhe desse respostas mais inteligentes”, divide seu tempo entre o consultório e 

as atividades da casa espírita. Observei que neste grupo estão, na sua maioria composta de 

mulheres, moradores da zona sul, classe média, profissionais liberais ou aposentados, mas não 

é um recorte exclusivo. Por exemplo, no preparo da sopa, logo atividade na cozinha, havia um 

médico aposentado e na mesma função uma cozinheira de escola pública. Assim, é possível 

afirmar haver uma variedade de pessoas “trabalhando” na casa, tanto no nível sócio-cultural, 

quanto na faixa etária, com predominância, no quesito etário, aos acima de 50 anos. 

9 Hierarquia de potencial significa que as divisões dos cargos e funções no Centro Espírita se dão de acordo às 
necessidades da casa e nascida do mérito como moral individual de cada pessoa. Não há uma “hierarquia 
ritualística” ou “posição sacerdotal” no Espiritismo. Todo espírita tem potencialmente acesso a todas as posições 
no Centro, orientado por suas habilidades próprias, mas também, no plano espiritual, parte do seu processo 
evolutivo. (Cavalcanti, 1983). 
 



​ ​ 47 

​ Apresento um quadro sintético do perfil de sujeitos que se enquadram nesta categoria 

de fieis. Nem todas foram submetidas à entrevista nos moldes dos demais informantes, mas de 

algum modo me forneceram seus dados e função na casa espírita. 

Tabela 1 — Lista de Informantes 

Codinome Idade Estado Civil Profissão Função no Uniluz 

Augusto 54 Casado Aposentado Coordenador 
administrativo 

Regina 62 Divorciada Psicóloga Coordenador de 
Estudos 

Inês 55 Divorciada Psicóloga Palestrante e 
passista 

Vera 35 Solteira Médica Evangelização de 
crianças 

Glória 56 Divorciada Vendedora Evangelização de 
adultos 

Lúcia 55 Casada Psicóloga Bazar e eventos da 
casa 

Cicera 52 Casada Dona de casa Bazar e cozinha 

Liliane 51 Casada Química Dirigente de estudos 

Adolfo 62 Casado Aposentado Médium doutrinador 

Guilherme 66 Casado Odontólogo Médium 
incorporador 

Fausto 52 Casado Gerente Médium doutrinador 

Alda 42 Casada Médica 
Atendimento 
fraterno e 
palestrante 

Virginia 39 Divorciada Enfermeira Evangelização de 
crianças 

Fonte: Dados da pesquisa (2025) 

 

​ Os iniciados são aqueles que tiveram um primeiro contato com a doutrina em algum 

momento, e seguiram aprofundando os estudos e/ou o desenvolvimento da mediunidade. Em 

seus estudos, Cavalcanti apresenta uma divisão sistematizada entre o que seja iniciar-se e 

desenvolver. Para ela, iniciar-se significa “o contato com a literatura espírita, o estudo, a 

reflexão e a aceitação consciente de seus princípios” (Cavalcanti, 1983, p. 94). Enquanto 

desenvolver pressupõe já ter havido uma aceitação da doutrina e agora trabalha-se o 

 



​ ​ 48 

desenvolvimento da faculdade mediúnica. Embora a autora ressalte que estes dois 

movimentos não são excludentes, o que vi na minha observação de campo mostra duas 

categorias imbricadas, não notando-se quase uma separação entre elas. Entretanto, e isso é 

uma característica importante que observei, os iniciados não estão aptos a desenvolver 

trabalho voluntário, principalmente de natureza mediúnica ou evangelização. São convidados, 

incentivados na verdade, a atividades mais simples, como participar da “campanha do quilo” 

(coleta de alimentos ou dinheiro nos semáforos ou nas casas), porque, inclusive, pressupõe 

um fundamento valioso à doutrina, qual seja aprimorar os valores de humildade (pedir) e 

caridade (alimentar os famintos). O relato abaixo ilustra a presença dos iniciados. 

​ Paulo tem 29 anos, é engenheiro, e foi trazido pela noiva, enquanto atravessava um 

episódio de adoecimento psíquico. 

EU: Você não era espírita antes de chegar aqui ao Uniluz? 

PAULO: Nunca fui espírita. Sou de família católica, fiz primeira comunhão, 
crisma, frequentava a missa aos domingos, tudo que um católico faz. Quando 
me formei, consegui um bom emprego, estabilizado, valorizado na empresa, 
ganhando bem. Nada de errado. Mas de uma hora para outra as coisas 
começaram a desandar comigo. Comecei a ficar irritado, meus colegas de 
trabalho falavam e eu estourava do nada; se era cobrado por cumprir um 
prazo mais apertado, ficava muito irritado, tinha dificuldade de me 
concentrar. A Carol (a noiva) percebeu e perguntava se eu estava com algum 
problema. Eu respondia que não; nada tinha acontecido, era uma irritação 
inexplicável, não havia um motivo específico. Sei que, num intervalo de um 
ano, eu entrei numa “deprê” grave, falta de energia, vontade de morrer, não 
via mais cor em nada. 

EU: Procurou ajuda profissional? 

PAULO: Fui ao psiquiatra. Uma tia médica ao me ver naquele estado, logo 
sugeriu que buscasse uma consulta psiquiátrica. O psiquiatra me passou 
remédios, e mesmo tomando na hora certa, melhorei muito pouco. 
Conseguia dormir melhor, isso sim, mas a falta de vontade, aquele vazio, 
isso continuava do mesmo jeito. 

EU: E como surgiu a ideia de vir ao Centro Espírita? 

PAULO: Os pais da Carol já frequentavam um Centro. Ela gostava de ir 
junto algumas vezes, começou ler livros espíritas e comentava comigo que 
aquilo que lia fazia sentido para ela. Mas nada além disso. Até que um dia, e 
agora vejo como ela estava sofrendo com aquele turbilhão todo, os pais dela, 
por conta própria levaram meu nome e acho que uma foto minha ao Centro, 
para uma consulta à distância (neste momento a noiva faz um gesto 
afirmativo com a cabeça).  

EU: Você sabia desta consulta? 

PAULO: Fiquei sabendo depois, quando eles vieram me convencer a ir ao 
Centro. Alguém aqui do Centro (que depois desta conversa Carol me 
confirmou que um médium incorporado) disse para eles que eu deveria fazer 

 



​ ​ 49 

um tratamento. Eu acabei sendo levado, na verdade, estava sem energia 
alguma para decidir ir ou não ir. Mas confesso que não fui acreditando 
muito. Fui mais pela Carol; sabia que ela estava segurando uma barra danada 
comigo naquela situação e queria no fundo me ajudar. 

EU: E qual o desfecho desta história? 

PAULO: Fiz inicialmente um tratamento de “limpeza espiritual” (ele faz os 
gestos das aspas), recomendaram a leitura de alguns livros que pouco a 
pouco fui gostando. Passei a vir toda semana, sempre nesse esquema: 
palestra, passe e leitura. Até que um dia, o palestrante que eu acabara de 
ouvir, que somente depois descobri ser o médium que sugeriu me levar ao 
Centro, me chamou numa sala, sentou comigo e abriu o jogo: na verdade, 
dissera ele, eu tinha uma mediunidade muito forte, muito forte mesmo, e 
tudo indicava que eu caíra naquele estado doentio por não trabalhar esta 
mediunidade. Eu não sabia se acreditava ou não no que acabara de ouvir. É 
algo muito forte de ouvir, num primeiro momento. 

EU: Há quanto tempo foi isso? 

PAULO: Um ano e meio atrás (e a noiva confirma com a cabeça). 

EU: E nesse intervalo de tempo? 

PAULO: Eu continuei vindo ao Centro, como lhe disse fui gostando das 
coisas que lia, fui me envolvendo, as coisas começavam a fazer mais sentido 
para mim, não sei se consigo explicar; sentir é mais fácil que explicar em 
palavras. Sei que fui pouco a pouco saindo daquele buraco que eu estava. 
Depois de um tempo, uns seis meses, entrei no grupo de estudo sobre 
mediunidade, para entender melhor tudo isso e absorver o que significa dizer 
que uma mediunidade não trabalhada pode afetar negativamente uma pessoa. 
E, ao que parece, foi o que aconteceu comigo.  

​ Este relato ilustra em poucos detalhes quem são e quais processos envolvem os 

iniciados. Encontrei outros sujeitos com trajetória parecida à de Paulo: uma necessidade, 

noutros uma curiosidade, seguidas de uma aproximação e o início de um aprofundamento. 

​ Os clientes identifico como aquela categoria que busca o Centro Espírita por ocasião 

de uma necessidade urgente. É o caso de Adriana, bancária, que diz “quando começo a me 

sentir mal, venho no Centro tomar um passe”, salientando que não é “uma frequentadora 

assídua, mas venho quando sinto que estou precisando”. Também no caso de Abel, um 

comerciante que depois do diagnóstico de transtorno do pânico, submeteu-se às sessões de 

passe, trazido por uma cunhada, quando por sua própria iniciativa, nunca pensou em “ser 

espírita”. Importante frisar que o que diferencia os clientes dos iniciados, como a descrição de 

Paulo um pouco acima, é que estes últimos dão seguimento ao estudo e desenvolvimento na 

doutrina. Ambos parecem motivados por uma necessidade premente, mas os clientes, buscam 

o alívio, entretanto não estabelecem um vínculo duradouro que signifique um aprimoramento 

doutrinário. 

 



​ ​ 50 

​ Numa de nossas conversas, Regina descreve bem quem são os sujeitos desta categoria: 

Muitos vêm à Casa Espírita em busca de alívio por uma aflição que está 
passando. Nós acolhemos esta pessoa, seguindo o princípio do Evangelho do 
Cristo, e vamos oferecer algum tipo de conforto e bem espiritual. O conforto, 
talvez seja mais imediato, o passe fluídico pode oferecer este conforto. Mas 
o bem espiritual implica uma compreensão maior do que esta pessoa está 
fazendo na sua trajetória espiritual. Muitas vão embora depois de tomar o 
passe, como se tudo estivesse “resolvido”. Este é o alívio imediato. Mas 
certamente não está “tudo resolvido”. Seja o que for que ela esteja 
enfrentando, para nós espíritas, faz parte de um sentido maior, que requer um 
amadurecimento espiritual. É engraçado que muitas pessoas, a maioria eu 
creio, irá voltar mais adiante quando a aflição apertar outra vez. 

​ Nessa fala, Regina explicita como há um componente inicial de busca por um alívio. O 

que gerou também, como algo presente na cosmologia espírita, a busca do Espiritismo de 

cura. O tema da cura associada à religião tem sido bastante discutido pela academia. Na 

Antropologia, vários estudos têm-se voltado a analisar a forma como as religiões se agenciam 

para reinterpretar a experiência da doença e como o enfermo e a comunidade enfrentam o 

problema (Turner, 1967; Levi-Strauss, 1967-1975; Comaroff, 1980; Csordas, 1983, Apud 

Rabelo, 1994). Em todas, porém, perpassa o argumento central que a cura religiosa se dá ao 

impor ordem sobre a experiência caótica do sofredor e daqueles diretamente envolvidos com 

ele. Obter cura através da religião recai, comumente, sobre uma pluralidade de cultos 

religiosos que oferecem este “serviço”, cada qual marcado por um rico repertório de símbolos 

e imagens que expressam distintas visões de mundo (Rabelo, 1994). E presente em todas as 

épocas e sociedades da civilização, basta mencionar o xamã, o pajé, a benzedeira, o médium.  

           Emerson Giumbelli em Heresia, doença, crime ou religião: o Espiritismo no discurso 

de médicos e cientistas sociais, diz que “de fato, o primeiro contato de muitas pessoas com 

centros kardecistas ou umbandistas ocorre em virtude da tentativa de resolução de algum 

problema físico ou aflição psicológica ou moral” (Giumbelli, 1997, p. 33). Camurça (2016), 

por sua vez, empreende uma exploração sobre os fundamentos da doença e da cura no corpo 

doutrinário espírita, onde sobressai a ideia do caráter moral da doença, ou seja: a) a doença 

como vicissitude para o desenvolvimento espiritual do indivíduo e, b) a doença como produto 

da influência de espíritos inferiores, situação na qual, tanto o obsessor quanto o obsidiado, 

necessitam passar por um processo consciencioso de “cura”.  

          No meu campo de pesquisa não há esta configuração de serviço “hospitalar espiritual”. 

Entretanto esta modalidade existe, conforme descrito no trabalho de Emmanuelle Leite para 

sua pesquisa de mestrado, realizado no Hospital Maria Claudia Martins, em Jaboatão dos 

 



​ ​ 51 

Guararapes, explicando que a fundação desta entidade se deu exatamente pelo fato do 

médium fundador priorizar o tratamento espiritual, posição contrária à FEB que já 

recomendava dar-se prioridade à divulgação da doutrina (Leite, 2014), o que fica também 

bastante evidente a partir da identificação do local que se apresenta como “Hospital 

Espiritual” e não “Centro Espírita”, e também pelas atividades exercidas com o uso das mãos, 

bisturi, gaze, esparadrapo, elementos constitutivos de um hospital geral.  

          Ainda que não havendo a modalidade “hospitalar” no Uniluz, na semântica e na prática 

cotidiana dos fieis e trabalhadores da casa, observei estar muito presente a ideia de cura, 

partindo-se da premissa de um “Espírito enfermo” que necessita da limpeza espiritual, da 

doutrinação moral, da obtenção de fluidos energéticos positivos que “curam”. Como dito por 

Regina, “as pessoas chegam aqui espiritualmente enfermas”, complementando a ideia de que 

a matriz espírita se oferece como proposta de superação desse estado enfermiço, oferta que o 

“cliente”, ante sua necessidade urgente, vem inicialmente motivado a aceitar. 

​ Conforme mencionei no início do capítulo, há uma quarta categoria que identifico na 

dinâmica de uma casa espírita, que são os curiosos. Estes sujeitos, ao que parece, não se 

enquadram necessariamente nas categorias anteriores, como tomados por uma necessidade 

urgente, nem buscam aprofundar-se na doutrina, mas se mostram movidos por uma 

“curiosidade” de ver como é. Tal motivação, está presente na fala de alguns sujeitos quando 

dizem “eu venho acompanhando minha mãe e gosto de ver como é” ou “vim porque minha 

amiga convidou”, respostas bastante espontâneas, normalmente surgidas quando da saída de 

uma palestra pública ou em algum recanto do Centro, como na Livraria. Isto se deu muito 

predominantemente em um grupo de estudos chamado “Espiritualidade Animal” que no 

Uniluz ocorre todo 4º sábado do mês. Confesso, que este pesquisador foi também fisgado por 

esta “curiosidade” acerca do que diz o Espiritismo desta relação entre animais de estimação e 

mundo espiritual.  

​ Numa das poucas interlocuções que tive com uma das palestrantes, das três 

veterinárias que conduziam este grupo, ela afirmou: 

Este grupo desperta a curiosidade das pessoas porque elas querem saber se 
existe alguma teoria que explique o vínculo de afeto que elas possam ter com 
seus animaizinhos. A maioria que está aqui não é espírita; alguns são, já vem 
desenvolvendo seus estudos há algum tempo, mas a maioria não. Querem 
mesmo é saber se seus pets ou bichos de estimação vêm de outra vida que já 
estiveram com ela. 

 



​ ​ 52 

​ Esta fala corrobora o que pude constatar: do contato com 10 informantes, específicos 

neste grupo de estudo, somente 3 já tinham uma trajetória de estudos e desenvolvimento no 

espiritismo. O que sugere que a busca pelo Espiritismo nesta categoria não parece movida por 

um desejo de aprofundamento doutrinário. É uma “curiosidade”, e que pode estar relacionada 

ao que Carvalho (1992) afirma que nos tempos atuais o valor fundamental das coisas está na 

novidade, inclusive do campo religioso, ocorrendo ainda, segundo o autor, um certo 

esvaziamento das qualidades do “divino”, pois o que importa, em última instância, é o 

invólucro, o formato dessa novidade. Lembro de uma frase dita por uma interlocutora ao final 

de uma palestra pública, quando perguntada se era espírita, ao que ela respondeu “não ser 

espírita” e completou: 

Venho aqui porque me faz bem. Fui na missa e quando o padre falou eu disse 
“Amém”; fui no terreiro, e ouvi “Saravá”; cheguei no Centro Espírita, logo 
me receberam dizendo “a paz de Cristo minha irmã”. Afinal, todas levam a 
Deus.  

​ Ao que poderia acrescentar o que Velho (2018) denominou de “nomadismo”, 

fenômeno no qual as pessoas estariam sempre se movendo pelo campo religioso, 

experimentando e buscando alguma coisa das mais variadas formas. Entretanto, o autor 

destaca, que a despeito desta movimentação, e talvez por detrás dela, está o sentimento 

humano de necessidade de uma “reconciliação cósmica” (Velho, 2018, p. 69), que justamente 

vai se apresentar no terreno da religião. 

          É algo que entendo caber um maior aprofundamento a posteriori. Sobretudo, se levado 

em conta não serem estas categorias algo “estanque”; muito pelo contrário, elas se mostram 

num indisfarçado entrecruzamento, pois aquele que acorre ao Centro Espírita levado por uma 

necessidade urgente, pode decidir num dado momento aprofundar-se no estudo, passando de 

cliente a iniciado. O curioso, num primeiro momento sem nenhuma perspectiva de 

compromisso, pode tornar-se um fiel mais adiante, uma vez havendo aceitado os princípios 

doutrinários como verdade religiosa e seguir ajustando sua vida moral sob a égide destes 

princípios. Intersecções da experiência religiosa espírita que nos levaria a perguntar: é uma 

conversão, isto que ocorre? 

 

 

 

 



​ ​ 53 

2.2 O fenômeno conversão 

 

​ Dou início a esta parte partindo da pergunta feita ao final do tópico imediatamente 

anterior, e o faço narrando um episódio que posso dizer “pré-etnográfico”. Encontrei Niedja 

num passeio matinal, ambos com nossos cachorros pelas ruas do bairro onde moramos, uma 

vez que ambos, moramos nas cercanias do centro espírita. Eu ainda não havia iniciado minha 

pesquisa de campo, mas já decidido e caminhando na organização para realizá-la no Uniluz. 

Sem que com ela participasse sobre minha pesquisa, de repente ela comenta que tem ido ao 

centro espírita “levar a filha que anda com alguns problemas”. A filha em questão, uma jovem 

que formara-se arquiteta havia dois anos e desde então não conseguira localizar-se 

profissionalmente, a despeito de “ser muito boa e ter tido uma ótima formação”. Na conversa, 

Niedja relata que a filha passou a ter uns problemas de saúde, “nada grave”, sentindo 

indisposição, sentimentos depressivos, por vezes tontura e alguma irritabilidade. Culmina, 

este quadro sintomático, com episódios em que ela acusa “ter visto alguma coisa dentro de 

casa”. Pergunto-lhe se “é espírita”. Ela responde que não, mas que acredita nas teses do 

espiritismo, já fez leituras anteriormente e conversando com pessoas espíritas está convencida 

“haver alguma coisa que não é somente uma questão médica”. Já havia se submetido a 

exames médicos e nada encontrara. Levou a filha ao Centro Espírita e no atendimento 

individual foi dito que ela estava obsediada. Seguindo as recomendações feitas, passou a 

levá-la toda semana, na sequência do tratamento: reunião pública de evangelização, reunião 

privada de desobsessão, o passe e a leitura do evangelho em casa. Este processo seguia em 

curso, até os dias atuais de nossa conversa.  Pergunto-lhe agora se ela se tornara (convertera) 

espírita, ao que ela, novamente, diz que não, mas que “acredita nos espíritos, na 

reencarnação” e que “é notável que a filha vem melhorando com o tratamento”. 

​ Como já esboçado anteriormente, muitas pessoas chegam à Casa Espírita movidas por 

uma necessidade particular, uma perda, uma perturbação, uma curiosidade, etc. Mas a partir 

deste primeiro contato, muitos se tornam iniciados ou fieis. Como neste diálogo com Niedja, 

onde se faz formular a questão se Niedja está indo ao Centro Espírita pelo fato de ambas, filha 

e mãe (a paciente/a acompanhante), terem se convertido, ou se, simplesmente, estão na 

posição de clientes em busca de resposta mais imediata a uma necessidade mais urgente? E o 

que significa exatamente esta conversão? E qual o grau de conversão, se consideramos os 

espíritas como “novos” cristãos, partindo da premissa uma religião de moral cristã, cujo 

 



​ ​ 54 

fundamento judaico de Jesus Filho de Deus se modifica para Jesus Espírito mais elevado da 

Terra?  

​ Inevitavelmente, reduzindo a discussão para o campo puramente conceitual-semântico, 

corremos o risco de não avançarmos numa mínima discussão. Inclusive, porque, o conceito de 

conversão é de alguma forma uma dificuldade à antropologia, diferente da ciência da religião 

ou até mesmo da teologia, dado que sob o olhar antropológico o puro sentido da palavra não 

traz em si nada de uma categoria analítica. Para Hervieu-Léger (2015) o fenômeno da 

conversão compreende três possibilidades: aquele que adere a uma religião; o que migra para 

outra religião e, o que se refilia à tradição a qual já pertenceu. O que define o “convertido”, 

então, é a aceitação daquele pressuposto dogmático, diferentemente do “peregrino”, que 

embora preso a algum agrupamento religioso, mantém uma forma de crer e participar “sem 

pertencer”.  

​ Cavalcanti diz que em sua pesquisa de campo “nunca escutei da parte de nenhum 

espírita o termo conversão” (Cavalcanti, 1983, p. 94). Esta concepção encontra respaldo no 

que me expôs Regina: 

O Espiritismo não se apresenta como uma religião de conversão. Primeiro, 
porque não condicionamos o fato de alguém frequentar a Casa Espírita, 
possuir uma crença quase absoluta; ele vem em busca de algum auxílio 
espiritual, e nós oferecemos. Segundo, porque diferente de outras religiões 
cristãs, nós não temos um “batismo” que sinalize sua entrada no nosso 
sistema de crença. Nós oferecemos, isto sim, uma doutrina que não fala 
somente de Deus; mas fala dele mesmo, homem e mulher, que acredita, 
mediante um processo pedagógico, na sua evolução espiritual. Estudar estes 
paradigmas, assimilá-los e incorporá-los na sua vida cotidiana, mais que uma 
conversão, é uma pedagogia evolutiva. 

​ No entanto, pude observar na minha presença do campo, que se não posta na ordem 

semântica, mas a conversão experimentada no campo simbólico. Ou seja, o sujeito sente que 

se converteu. Numa primeira ilustração, já anteriormente relatada, Paulo que caíra num 

episódio depressivo inexplicável, convidado a aprofundar-se no estudo e na doutrinação da 

faculdade mediúnica, tornara-se um iniciado e até hoje segue em seu processo de 

desenvolvimento espírita. Noutra ilustração, está um casal de oficiais da aeronáutica, Sandro e 

Guiomar, respectivamente 40 e 38 anos, cujo primeiro contato que tive foi com Guiomar, 

exatamente no Grupo de Estudos Espiritualidade Animal. Ela também criava cachorros, 

quando lhe perguntei se frequentava o Uniluz há muito tempo. Ela responde: 

GUIOMAR: Quem começou primeiro foi meu marido, depois que perdemos 
um cachorro de estimação. Nós morávamos no Sul. Sandro (o marido) ficou 

 



​ ​ 55 

muito mal com a morte do “Sansão” e descobriu lá na cidade onde 
morávamos, um grupo de estudos sobre “espiritualidade animal”. Ele 
começou frequentar as reuniões deste grupo e começou a ler quase tudo que 
havia sobre espiritualidade do mundo animal. Chegava em casa trazendo um 
livro atrás do outro. Logo lia todos. 

EU: Há quanto tempo foi isso? 

GUIOMAR: seis anos atrás, pouco antes da pandemia. Daí veio o 
confinamento e as reuniões foram interrompidas. E ele mal, uma tristeza de 
dar dó (...e ela se emociona). Até hoje quando falo do Sansão dá vontade de 
chorar. 

(damos uma pausa) 

GUIOMAR: Ele se agarrou nas leituras, comprava mais livros pela internet, 
as reuniões retomaram virtual, e aconteceu de quando liberado do 
confinamento, nós fomos transferidos para cá. Nossa sorte, é que aqui 
também havia um grupo de estudos sobre espiritualidade animal. Ele logo 
entrou nesse grupo, foi aumentando suas leituras para outros livros que não 
somente espiritualidade animal, frequentando o centro regularmente, 
participando de outras reuniões. Neste tempo, passou a fazer a campanha do 
quilo, indo para os semáforos arrecadar fundos para alimentação dos 
necessitados. Quando se deu conta ele já estava “todo espírita”. 

Este relato nos mostra talvez uma conversão quase subliminar e que foi ocorrendo aos 
poucos. Numa de nossas últimas conversas, desta vez com a presença dele, eu vou direto ao 
ponto: 

EU: Hoje você se considera um espírita? 

SANDRO: Hoje me considero um homem espírita. 

EU: E tudo começou com a morte de Sansão... 

SANDRO: Como um evento factual, podemos dizer que sim. A partir da 
morte dele, que eu não me conformava, busquei uma resposta para tudo que 
me rondava a cabeça. A morte sempre foi um assunto inquietante para mim. 
Sempre fui um cara (sic) muito questionador; nunca aceitei respostas fáceis. 
Eu precisava entender algo a mais, principalmente sobre este jogo vida e 
morte, como se houvesse algo que eu não sabia porque nunca me foi dito 
antes. 

EU: Tornou-se um homem espírita porque compreendeu a morte do Sansão? 

SANDRO: Não, acho que não somente isso. Este talvez tenha sido o ponto 
de partida, mas fui me tornando espírita à medida que fui compreendendo 
esta visão espiritual, como se dá a nossa jornada de Vida e Morte. Uma 
compreensão que eu nunca tive, mas fui alcançando, e que posso dizer que 
passo a passo eu fui me convertendo. E acho que ainda estou neste processo 
de conversão; não é uma coisa acabada. 

​ Como descrito, o informante usa a palavra “convertido” com bastante clareza sobre 

ela, do mesmo modo que pude ouvir de outros frequentadores falarem de sua conversão, 

algumas vezes dizendo quando “entrei para a doutrina espírita”, valendo-se de uma expressão 

semântica senão necessariamente a mesma, mas cujo sentido empregado quer mesmo dizer de 

 



​ ​ 56 

um abraçar um corpo doutrinário religioso que apresenta para ele uma eficiência simbólica. 

Em Religião, Ciência ou Autoajuda? (2002), Stoll fala da “conversão” de Chico Xavier a 

partir de uma experiência de cura de sua irmã, por um casal espírita, após tratamentos 

médicos malsucedidos, e depois relatado ao padre de sua cidade, seu tutor e conselheiro 

espiritual, a quem comunicou de sua decisão de seguir estudando o Espiritismo. Stoll assinala 

que este evento demarcou a conversão do jovem Chico Xavier, trocando a tutela espiritual da 

mãe e do pároco, pela tutela e ligação simbólica com os espíritos. No entanto, a autora aventa 

uma produção da conversão a partir de um processo de ruptura e continuidade, com ênfase na 

continuidade de elementos do tradicionalismo católico, fornecendo uma aura de sincretismo, 

mas também uma adesão a algo novo. 

​ É o que Campos e Reesink (2014) questionam em Conversão (in)útil, ao afirmarem 

ser necessário pensar a utilidade ou inutilidade do termo “conversão”, se não sairmos de um 

paradigma tradicional e hegemonicamente tido como de continuidade. Esta ideia de uma 

continuidade que evoca um sincretismo, é confrontado pelas autoras ao apontar três distorções 

que estariam na origem desta miopia. Primeiro, a manutenção de um conceito quase unânime 

de um país de imenso sincretismo religioso, pois os arranjos de fusões ecléticas e misturas de 

símbolos religiosos, não são elementos definidores de uma cultura (Campos, 2008). Um 

segundo problema, que deriva do primeiro, o conceito de sincretismo como categoria 

privilegiada para interpretar o campo religioso brasileiro; e, terceiro, uma matriz dualista de 

“fundo comum” às religiões, gerando um dualismo dicotômico: de um lado os socialmente 

bem situados, do outro, os socialmente “da margem”,  organização feita a partir de um recorte 

de classe, o que para Reesink é um problema grave de interpretação, pois este amálgama entre 

classe e religião, que na verdade acaba criando arbitrárias separações do campo religioso, 

promovendo julgamentos de valor e gera preconceito, ele não existe. 

​ Optando pelo viés da descontinuidade, as autoras se valem de Lévi-Strauss que pensa 

o contínuo-descontínuo como dois aspectos inextricáveis, que podem assumir perspectivas 

complementares, onde os “dois lados” se resolvem pelo pensamento simbólico num diálogo 

em que estas posições são configuradas e re-configuradas umas em relação às outras e aos 

diferentes contextos onde estão inseridas (Campos & Reesink, 2014). Elas reconhecem a 

eventualidade da conversão, mas que deve ser concebido não perdendo de vista a 

complexidade da qual se reveste, tanto do ponto de vista do antropólogo, como dos nativos 

em sua experiência vivida, pensada e concretizada, com continuidades e descontinuidades. 

Experiência pensada e vivida com a qual se rompe, mas a partir também de outra experiência 

 



​ ​ 57 

pensada e vivida que chega e dar-se uma continuidade. Ou seja, ao se romper com algo, se 

(re)estabelece uma aliança com outro mais. Significa dizer, dar-se uma interlocução dialética 

que permita olhar conversão não apenas como “atrelar-se a uma identidade dada”, mas o que 

Banaggia propõe ao afirmar que “conversão passaria a designar talvez uma espécie de 

transformação ou translação, uma relação entre versões, elas mesmas em efervescência 

contínua” (Banaggia, 2009 apud Campos & Reesink, 2014, p. 72). 

​ Nos passos de Campos e Reesink, pude observar no campo esta “transformação” ou 

“translação” tal como surge do informante quando diz: “eu precisava entender algo a mais [...] 

[...] como se houvesse algo que eu não sabia porque nunca me fôra dito antes”, falando deste 

“outro” dito, de um “novo lugar” para o qual o sujeito começa a situar-se. Mostra-se neste 

processo uma espécie de transformação do self através da assimilação da mensagem ensinada, 

mediante uma permeabilidade a esta mensagem, ao que Suzan Harding chamou de “ingestão 

da palavra” (Harding, 2000 apud Campos & Mauricio Junior, 2012), ofertada não somente no 

texto escrito, mas num complexo semântico-simbólico dos ritos, dos símbolos presentes, nas 

emoções experimentadas.  Está presente nas falas de Ana “eu nasci na religião católica, mas 

me parecia muito artificial, não me fortalecia; estudando a doutrina espírita comecei encontrar 

respostas que faziam sentido para mim”; em Adriana “saber que vivemos só uma vida nunca 

me satisfez; eu sempre me perguntava se era somente isso, se acaso não teria algo mais”; em 

Guilherme “entender que há uma trajetória de vida que não somente a terrena, mudou 

completamente a minha forma de olhar o que acontecia comigo aqui no plano material”; em 

Regina “quando ‘encontrei’ com minha irmã numa sessão mediúnica, que desencarnara aos 8 

anos, entendi que todo o sofrimento pela morte dela não fazia sentido”. 

​ Pois bem, tanto a sociologia quanto a antropologia debruçam-se por analisar e 

interpretar este “trânsito” e “mobilidade”, termos empregados para traduzir a “conversão” 

(Bartz, Bobsin & Sinner, 2012). Tanto numa dinâmica de (1) circular por entre diversas 

denominações, quanto (2) numa metamorfose de práticas e crenças que surgem justapostas no 

tempo e no espaço. Sanchis (2001) aponta uma pluralidade de oferta religiosa, que traz uma 

dialética curiosa no interior desta “mobilidade”, havendo de um lado a ortodoxia como 

patrimônio das instituições religiosas, de outro uma porosidade sem confusão, um pluralismo 

interno e uma indecisão de identidades, o que pode estar reforçado pela pós-modernidade. De 

modo a fazer com que exclusividade e mistura se deem simultaneamente e se confrontem 

numa tensão dialética. Entretanto, não é possível desconsiderar o quão forte é este papel de 

identidade social a partir do “velho” convertido em “novo”: o lugar novo do “convertido”, ir 

 



​ ​ 58 

em busca da cura para restaurar a “integridade moral” perdida, a “pertença”, “salvar-se”, pois 

o convertido torna-se um indivíduo novo, reivindicado e abraçado por Deus. João Guimarães 

Rosa (1908-1967), em Grande sertão: Veredas, expressa literariamente bem: 

O que mais penso, texto e explico: todo mundo é louco. [...] Por isso, é que 
se carece principalmente de religião: para se desendoidecer, desdoidar. Reza 
é que sara da loucura. No geral. Isso é que é a salvação da alma... Muita 
religião, seu moço! Eu cá, não perco ocasião de religião. Aproveito de todas. 
Bebo água de todo rio... Uma só, para mim é pouca, talvez não me chegue. 
Rezo cristão, católico, embrenho a certo; e aceito as preces de compadre meu 
Quelemém, doutrina dele de Cardêque. Mas quando posso, vou no 
Mindubim, onde um Matias é crente, metodista; a gente se acusa de pecador, 
lê alto a Bíblia, e ora, cantando hinos belos deles. Tudo me quieta, me 
suspende. Qualquer sombrinha me refresca. Mas é só muito provisório. Eu 
queria rezar – o tempo todo (Rosa, 2019, p. 15). 

 

2.3 O fenômeno emoção 

 

​ A experiência no campo espírita se dá potencialmente atravessada por sensações e 

percepções emotivas, desde as mais sutis, à algumas mais extravagantes. Volto às minhas 

lembranças de infância, quando levado às reuniões espíritas e, invariavelmente, o que sentia 

era medo e pavor antes às manifestações corporais estereotipadas, gritos, choros estridentes e 

gemidos, tudo numa atmosfera meio caótica. Disto resultou, uma reserva amedrontada todas 

as vezes que o assunto era “espiritismo”. Novamente sentida, embora em outro contexto, 

quando da minha chegada ao Uniluz e sou convidado a conhecer uma sala de passe, guiado 

por uma dirigente, coincidindo com o fato de haver um  médium passista ministrando a 

terapêutica com as mãos, num ambiente cuja luz era apenas uma penumbra, reconectando-me 

àquela sensação de medo surgida lá trás.  

​ A adesão à religiosidade espírita convida, em si mesma, a este processamento de certas 

faculdades sensíveis ao longo do desenvolvimento espiritual. O ensino doutrinário preconiza 

aos praticantes o controle das emoções pessoais, para com isso manter-se em estado interior 

de harmonia e domínio de si, combatendo-se qualquer descontrole, agressividade e desejos 

desarraigados. Até o ambiente da casa espírita é evocador de um convite às emoções serenas: 

tom de voz baixo, música suave (se houver), iluminação difusa, placas sinalizando a 

importância do silêncio. Por outro lado, nas sessões onde se afastam os espíritos ruins, o 

descontrole é tolerado, pois ali se dá uma avalanche de emoções sofridas, visto como a 

 



​ ​ 59 

oportunidade de tratar os espíritos inferiores que necessitam ser educados (Bassi & Cunha, 

2013). Ação e emoção se mostram conjugadas nestes momentos.  

​ Durante a pesquisa, testemunhei uma incorporação mediúnica, na qual uma médium 

de nome Olívia, recebeu o espírito da própria mãe. O neto, um adolescente de 16 anos, 

também estava presente. A maior parte do que durou esta incorporação mediúnica, foi de 

muito choro e emoção, tanto por parte da entidade espiritual, que quase nada falou, quanto 

pelo neto, num dos momentos mais fortes, os dois abraçados. Um pouco mais tarde naquela 

mesma noite, alguém da família me confirmou que a avó, quando em vida, tinha uma ligação 

afetiva muito forte com o neto, exercendo uma função materna com ele. A morte dela se deu 

de modo abrupto, vitimada por um infarto, causando muita surpresa por tratar-se de uma 

senhora com boa saúde. Nas reuniões precedentes o espírito viera outras vezes “à procura do 

neto”, o que foi orientado a trazê-lo à reunião, como forma de “apaziguar e doutrinar” o 

espírito, reticente à separação. Regina  esclareceu que o espírito estava em estado de 

“perturbação”, pouco entendendo a transição pela qual estava passando, o que ocorre tanto 

por parte do desencarnado, mas também do encarnado que não aceita a ruptura.  

​ Na codificação em o Mundo dos Espíritos, está explicitado que quando se dá uma não 

aceitação da separação do corpo físico, o Espírito desencarnado entra em estado de 

desarmonia. Kardec esclarece: 

No momento da morte, primeiro tudo é confuso; a alma precisa de algum 
tempo para se reconhecer, porque está meio atordoada [...] saindo de um 
sono profundo e que procura inteirar-se da sua situação. 

A duração da perturbação que se segue à morte é muito variável; pode ser de 
algumas horas, como de vários dias, de vários meses e mesmo de vários 
anos. 

​ Regina corrobora a ideia acima de que quando a pessoa que morre foi pega “de 

surpresa”, torna-se mais difícil o processo de desapego do espírito à matéria. 

Mortes violentas, mortes abruptas, suicídios são eventos que os Espíritos têm 
muita dificuldade de compreender sua nova situação. E sofrem por isso; 
fazem as pessoas com quem permanecem apegados sofrerem. É comum que 
queiram estar próximos dessas pessoas queridas, incorporam várias vezes 
como para reviver sua situação terrena, daí precisam da doutrinação para 
serem persuadidas da sua nova realidade no plano espiritual. 

​ Segundo a codificação de Kardec, existe uma área fronteiriça de energia que se 

intersecciona entre os vivos e os mortos. O espírito encarnado emite uma onda vibratória a 

partir de suas ações, pensamentos e emoções, lançando ao fluido universal, diferentes níveis 

de faixas vibratórias; das mais “baixas” às mais “altas”, das mais “inferiores” às mais 
 



​ ​ 60 

“superiores”. Nestas diferentes faixas encontram-se também outros espíritos encarnados e 

desencarnados, que aí estão vibrando de modo semelhante. Razão pela qual os espíritos 

desencarnados exercem uma influência sutil permanente sobre os encarnados; do outro lado, 

os pensamentos, emoções e vibrações dos vivos também chegam aos espíritos desencarnados, 

como também chegam às outras pessoas. O que faz este elo possível, é o nível da faixa 

vibratória em que estão: vibrações elevadas e boas, nos conectam a espíritos evoluídos; 

vibrações em faixas baixas e ruins, nos põe em contato com espíritos inferiores. Disto 

resultam muitas das precipitações sensoriais e emotivas, pois as vibrações do campo 

energético são captadas pelas sensações corpóreas ou pelas emoções. Neste quesito reside o 

fenômeno da obsessão, mostrando o impasse que se dá entre o espírito encarnado e o espírito 

desencarnado, a partir da atração entre suas faixas energéticas vibratórias.  

​ Madureira (2010), em seu extenso trabalho sobre as emoções no campo espírita, 

mostra como no transe afro-brasileiro as manifestações se dão em meio a coreografias 

corporais, cantigas, batuques e falas das entidades incorporadas, enquanto o transe espírita 

“benigno” se faz como uma manifestação com ênfase na palavra. A qualidade deste transe, 

segue a autora, é condicionada pelo grau evolutivo no qual o médium se encontra, mostrando 

uma articulação entre transe e emoções, corroborando o princípio espírita de que “emoções 

inferiores” atraem espíritos “inferiores”, “atrasados” ou “sofredores”. Ainda segundo 

Madureira, em lugar de batuques e danças, no transe espírita kardecista, os médiuns são 

orientados a manter suas condutas cotidianas dentro de padrões adequados, pois a própria 

faculdade mediúnica deve ser exercida sob os pilares da sobriedade, discrição, austeridade e 

simplicidade. O mesmo se aplica aos demais frequentadores da casa ou pacientes quando 

tomados de manifestações possessivas, mostrando o papel das emoções no exercício da 

faculdade mediúnica. Regina esclarece: 

Se ocorrer de alguém que vem à palestra, está pelos corredores ou mesmo 
tomando passe, e começa manifestar-se, ela é imediatamente retirada e 
levada a um lugar apropriado. E deve ser ensinado a controlar suas 
manifestações. No momento do passe, por exemplo, ali é momento de uma 
transfusão fluídica, simplesmente, não é momento de doutrinação ou 
orientação formal aos espíritos desencarnados. Se isto ocorrer, de uma 
incorporação inapropriada, a pessoa é calmamente chamada a despertar e 
assumir o controle de si mesma.  

​ De modo que, uma vez reconhecido o campo espírita como um terreno rico de 

interações pessoais e emocionais, busquei em Roberta Campos com sua pesquisa sobre a 

emoção no campo pentecostal, uma fonte que auxilie a compreender o papel das emoções na 

trajetória dos fieis espíritas. De seu trabalho Os comensais da palavra: emoções e corpo na 
 



​ ​ 61 

trajetória espiritual dos crentes da Assembleia de Deus, de 2012, talvez possamos, apesar de 

serem campos religiosos distintos, de algum modo dialogar sobre qual o lugar das emoções na 

construção da pessoa espírita. Não com isso pretender definir um modelo teórico do que seja 

o “fiel espírita”, mas examinar alguns aspectos observados no campo que contribuam para o 

reconhecimento do papel das emoções na experiência religiosa do sujeito. Isto porque, 

entendemos que o sujeito produzido por uma cultura ou religião não é somente um produto do 

que compõe a matriz social e religiosa, mas definido também por uma subjetividade 

complexa, uma miríade de sentimentos e expectativas que o move no interior do campo 

religioso.  

​ No texto, Campos destaca como nos rituais são geradas verdadeiras cadeias 

energéticas emocionais e como estas interações bem sucedidas são fortes o bastante para a 

consolidação da matriz religiosa, um algo a mais que somente as compensações que ela pode 

oferecer a seus adeptos. Tomando de Robbins10 o conceito de “energia emocional”, Campos 

aponta que para fazer brotar essa energia emocional é necessário que os participantes tenham 

um sentido de que eles “intersubjetivamente compartilham uma definição comum do que 

estão fazendo juntos” (Campos & Maurício Junior, 2012, p. 803) como também, um 

emotional entrainment, ou seja, um arrastamento emocional no qual as emoções de uma 

pessoa influenciam e se alinham com as emoções de outra pessoa.  

​ Nesta perspectiva, ambos os aspectos apontados como necessários ao surgimento da 

energia emocional estão presentes e se evidenciaram no campo espírita em vários momentos. 

Os que buscam a casa espírita, de algum modo compartilham uma atmosfera comum, a 

primazia do Mundo Espiritual; os participantes que acorrem às reuniões mediúnicas, estão 

todos envolvidos, em maior ou menor grau, por esta abertura à comunicação com as entidades 

espirituais. De modo que, envoltos numa atmosfera comum, em alguma intensidade dar-se 

este contágio emocional entre as pessoas. Tomando mais uma vez a incorporação de Olivia 

pelo espírito da mãe, testemunhei como no decorrer da sessão se deu esta emoção contagiada: 

chorava a médium (incorporada), o neto, pouco tempo depois a outra filha da morta, e, no que 

já previsto no catecismo espírita, outra médium ali presente começou manifestar-se, mas logo 

auxiliada por outros médiuns com o intuito de “acalmar” a manifestação. O que se viu foi um 

contágio no qual as pessoas envolvidas pareciam absolutamente passivas de si mesma; algo 

mais forte e dominante parecia tomar conta daquele cenário. Neste caso da incorporação 

10 Para melhor compreensão do conceito energia emocional de Robbins ver (Robbins, Joel. Pentecostal networks 
and the espirit of globalization: on the social productivity of ritual forms. Social Analysis, 53 (1), p. 55-66, 
2009).  
 



​ ​ 62 

descrita, observa-se o que Campos menciona como uma efervescência emocional mais 

intensa, bem no modelo durkheimiano, mas também presente um modelo de energia 

emocional menos intensa, um retirar-se “para o lado”, ou como Weber disse um 

“desvanecimento” das emoções (Campos & Mauricio Junior, 2012). 

​ A energia emocional que perpassa um ritual espírita, como uma incorporação, por 

exemplo, pode anteceder o próprio rito, que é o que ocorre quando a pessoa chega à Casa 

Espírita já mediunizada. Logo na chegada, esta energia é de algum modo percebida e 

compartilhada por outra pessoa, normalmente um médium, cuja faculdade sensível é mais 

aguçada. Foi o que ocorreu numa certa ocasião: eu estava indo com Adriana ao Centro, ela 

passando por tratamento desobsessivo já há algum tempo, e tão logo entramos, uma 

trabalhadora da casa reagiu: “eita, que hoje tá pesado, já senti daqui”. De fato, Adriana havia 

partilhado comigo momentos antes que passara uma noite muito perturbada, sem conseguir 

dormir, com pensamentos negativos e intrusivos. Este estado energético foi transmitido a 

outra pessoa que de pronto sentiu algo em si.  

​ Noutras vezes, o jorro emocional é insidioso e ocorre quando menos se espera. 

Participando de um dos encontros de sábado do Grupo Joanna De Ângelis, presenciei quando, 

neste dia, a condutora do grupo pediu que cantassemos a Oração de São Francisco. 

Conduzidos por um dos presentes, todos no auditório nos pusemos a cantar. De repente a 

condutora do estudo, uma médium com bastante experiência no trabalho espírita, se pôs a 

chorar, e nem conseguia mais seguir cantando. Foi quando uma outra pessoa se levantou e 

dirigiu-se a ela, abraçando-a e ali ficando. O clima emocional tomou conta do pequeno 

auditório. Foi uma surpresa para todos, pois a pessoa em questão é uma experiente 

trabalhadora espírita. Finda a canção, muitos ali em lágrimas, ela revela: 

Não deu gente. Alguém lá de cima veio bem para perto, e eu não consegui 
segurar. 

​ Ao que alguém depois proclamou: 

A prece e a presença dos Espíritos Amigos muitas vezes nos atropelam com 
uma força avassaladora. 

​ Por fim, há dois elementos no estudo de Campos associados à emoção, que gostaria de 

brevemente trazer, por tê-los, de algum modo, identificado na minha estância no campo: 

ansiedade e esperança. A autora nos lembra que Malinowski e Radcliffe-Brown já discutiam a 

produção da ansiedade em meio aos rituais, bem como a eficácia deste para dirimi-la e dar 

lugar à confiança. Entretanto, como Campos adverte, estes autores clássicos estavam envoltos 

 



​ ​ 63 

com a questão de os rituais atenderem ou não as necessidades dos fieis. No meu caso,  a partir 

do vislumbrado no campo, meu interesse nestas duas categorias está relacionado ao que elas 

agenciam dentro da própria “promessa” espírita, o que abarca também pensar se respondem 

ao que o fiel necessita. Não cabe aqui deter-se, mas apenas esclarecendo que esta ideia de 

promessa já surge com Max Weber, em A Psicologia Social das Religiões Mundiais (1982),  

quando formula uma ética religiosa que se ergue sobretudo através da anunciação e da 

promessa. É possível dizer que, em moldes próprios, a matriz religiosa espírita apresenta o 

anúncio de uma “verdade”, esclarecida pela codificação, anunciada por seus pregadores, e 

nessa verdade anunciada há uma oferta de “promessa” como caminho de um aprimoramento 

moral que culminará no estado de Espírito puro. No entanto, esta espera é de algum modo 

vivida com ansiedade, pois ela faz o sujeito se inquietar ante as dificuldades do percurso. 

“Quando alcançarei a evolução Senhor?” ouvi muitas vezes Augusto, parecendo divertir-se 

com sua condição de “espírito inferior”, como ele mesmo dizia.  

          Ansiedade ante a promessa de salvação se mostram categorias bem marcantes do 

campo religioso. Se voltarmos no cristianismo medieval, as pessoas tinham suas vidas 

cercadas de dúvidas, incertezas, crises de valores, pois viviam assolados pelas guerras, 

epidemias, pestes, fome, onde morte, céu e inferno, purgatório e paraíso fazia parte do 

cotidiano. Neste momento, a teologia cristã cria uma interpretação narrativa e simbólica de 

que toda essa tragédia humana é uma resposta divina como castigo aos seus pecados. Logo, a 

expiação do pecado (promessa), feita de forma coercitiva e inquisitorial, dar-se-ia por 

intermédio de penitências sangrentas, procissões, promessas e cultos (Wachholz, 2019).  

           No campo espírita, esta espera ansiosa se mostra também presente, sobretudo naqueles 

a quem chamamos de curiosos e nos clientes, a quem cujas inquietações a pura lógica até 

agora não fôra capaz de responder. “Será quem há mesmo vida após a morte?”, “Eu vou 

encontrar com meu esposo na outra vida?”, “Quando será que meu filho virá para falar 

comigo?”, esta última, feita pela mãe de Doralice, no que parece uma espera contínua de 

“reencontrar” o filho morto. Nesta performatividade, mostraram-se entrelaçadas uma dor 

ainda não curada, a ansiedade pelo (re)encontro e uma esperança possível de “saber que meu 

filho está bem lá onde está”. E coaduno com a proposição de Campos quanto a esta ansiedade 

ser a força motriz que leva ao engajamento do sujeito, porque capaz de dar um sentido, uma 

resposta, que a dimensão cognitiva pura não alcança dar. Há neste agenciamento um sujeito 

que abraça, que aceita e consome a “promessa” oferecida, localizando-o para além de si 

mesmo, donde o curioso ou cliente pode vir a ser o iniciado ou fiel. 

 



​ ​ 64 

​ A promessa faz surgir esperança, se não propriamente de salvação, mas de um “outro 

lugar”, de “olhar para a frente”, o que Crapanzano diz de uma esperança que conjuga 

“realismo” com “senso de futuro”, articulando-se, assim, uma perspectiva de mudança, de 

progresso, de evolução. Algo bem característico da proposta kardecista. Como posto, não se 

trata de uma esperança mágica, mas de um mover à ação, uma percepção da temporalidade 

ligada a uma certa forma de ação no mundo (Crapanzano, 2004). Num campo, como é o 

Espiritismo, onde surgem emoções complexas tais como dor, aflição, medo, incertezas, 

alegrias, a performatividade da esperança parece ser importante. A convicção “Deus tem um 

lugar para mim e estou nesta trajetória evolutiva rumo a este lugar” não deriva somente de 

uma matriz doutrinária anunciada, mas há um sujeito que se constroi subjetivamente, no 

interior dessa matriz, com sua emoção experimentada, e como ele interpreta. É a mesma 

convicção que traz Marcela, 46 anos, viúva e que disse “sempre estive serena” em relação à 

morte do esposo “porque sei que vamos nos reencontrar, a morte não é o fim”. 

​ Na citação de Jurgen Moltmann: 

Assim, esperanças e antecipações do futuro não são um brilho imposto que 
transfigura uma existência sombria, mas formas realistas de perceber o 
escopo de nossas realidades reais, e desta formam colocam tudo em 
movimento e o mantém em estado de mudança (Crapanzano, 2004, p. 101). 

 

2.4 Espiritismo: busca pelo fenômeno ou pela doutrina? 

 

​ Encontrei Gerusa numa das reuniões do grupo de estudo Joanna de Ângelis, realizadas 

no 3º sábado do mês. Gerusa tem 54 anos e trabalha na evangelização espírita há mais de 

trinta, ministrando palestras e cursos, principalmente na evangelização para jovens. Em nossa 

primeira conversa, me chamou atenção uma frase dita por ela: “desde que aderi ao 

espiritismo, fui mais inclinada ao estudo que aos fenômenos”. Algo intrigado com o que 

ouvira da interlocutora, pedi que falasse mais sobre o que me parecia traçar uma distinção 

entre dois caminhos.  

GERUSA: Muitas pessoas vêm ao Centro Espírita atraídas somente pelos 
fenômenos: a obsessão, a manifestação dos espíritos, o contato com algum 
parente falecido. Não estão intimamente interessadas no que a doutrina 
propõe; não, ao menos no início. Mas uma curiosidade pelos fenômenos 
extraordinários que circulam no imaginário popular. Afinal de contas, todo 
mundo sabe, ou ao menos imagina, que o centro espírita é lugar onde se 
manifestam os espíritos.  

 



​ ​ 65 

​ Pergunto se há algo de errado nesta visão que ela chama de “imaginário” das pessoas. 

GERUSA: De algum jeito há, porque a doutrina espírita não é somente o 
fenômeno da mediunidade. Esta divisão sempre me incomodou e logo que 
comecei a trabalhar na evangelização me tornei muito questionadora, porque 
lá no início eu frequentava uma Casa Espírita que dava muita ênfase a este 
espiritismo de fenômenos, e eu via que existia uma literatura doutrinária 
muito rica e mais complexa que simplesmente a incorporação de espíritos. 

EU: Isto foi um problema para você? 

GERUSA: Foi sim, porque eu estava no meio de pessoas que o tempo todo 
parecia somente querer olhar para os fenômenos da mediunidade. E isto me 
causava, lá no fundo, um incômodo. Eu sabia que havia divisões por causa 
desta duplicidade de caminhos: divisão na visão e na vivência do espiritismo. 
Foi quando eu precisei buscar outra Casa Espírita, porque simplesmente não 
concordava com este caminho; ele não me representava. Mas ele existia, e 
muita gente estava indo por ele. Restou-me buscar outras direções, porque 
aquela que eu via, não era a minha.  

​ Quando ouvi Gerusa falar desta “divisão”, agucei minha atenção para outros 

informantes em busca do que eles poderiam acrescentar sobre isso. Fui à procura de Augusto, 

pois convivendo quase que diariamente com outros frequentadores, certamente poderia 

oferecer também sua percepção a esse respeito. Numa de nossas conversas, em que falávamos 

das razões pelas quais as pessoas procuram um Centro Espírita, finalmente entramos neste 

ponto da discussão. 

AUGUSTO: Eu vejo que as pessoas vêm à Casa Espírita por muitas razões. 
Até penso que isso valha às outras religiões também. É difícil afirmar o 
“porquê” de alguém num dado momento se interessar pelo Espiritismo. 
Quando você vai conhecendo as pessoas, encontrando com elas, 
conversando, descobre que muitos veem trazidos por outros que já 
frequentam; muitos, estão passando por momentos de dificuldades, crises; 
alguns já frequentaram algum dia, acabaram se afastando e decidiram voltar; 
há aqueles que veem somente pela cesta básica das quintas-feiras. É difícil 
dizer uma motivação única, pois são muitas e diversas. Agora, muitos destes, 
isso também é verdade, não tem necessariamente uma causa: acham a ideia 
simpática, leram alguma coisa que lhe indicaram, assistiram algum vídeo ou 
filme, e aí é como se despertasse uma curiosidade de querer conhecer 
melhor. 

EU: É esta curiosidade que os faz atraídos pelo fenômeno mediúnico, o 
transe, a comunicação com os espíritos? 

AUGUSTO: Para nós espíritas, até a curiosidade não acontece por acaso (e 
sorri!). Acreditamos que esta curiosidade é ação dos Espíritos incitando a 
pessoa, ao que ela espiritualmente necessita. 

EU: Mas não há uma curiosidade, digamos assim, pelo fantástico, pelo 
sobrenatural? 

AUGUSTO: Sim, há muita gente que chega curiosa pelos fenômenos, 
principalmente a incorporação; querem assistir, querem presenciar, às vezes 
já viram em algum lugar e querem ver novamente, “falar” com algum 

 



​ ​ 66 

parente ou ente querido que já desencarnou. Agora (e ele faz uma pausa), eu 
vejo que este ímpeto inicial com o tempo diminui, principalmente quando ela 
vai pouco a pouco conhecendo o que fala a doutrina, vai assimilando, 
entendendo, e começa a perceber que o que está escrito tem uma sequência 
nos trabalhos que realizamos. As coisas se encaixam numa ordem muito 
lógica, para que todos nós realizemos na vida encarnada o que está proposto 
no plano espiritual. 

EU: E você percebe a maioria que procura a Casa Espírita passando por este 
processo de amadurecimento, digamos assim, progredindo de uma simples 
curiosidade e se interessando por estudar e compreender a fundo o 
Espiritismo? 

AUGUSTO: Talvez não consiga quantificar, e não sei se isto é o mais 
importante, olhar essa questão em razões numéricas, mas muitos parecem 
que encontram a resposta que buscavam; isto sim, é o mais importante para 
nós. O Espiritismo propõe uma filosofia de vida que não se limita a um 
momento único: então não é somente uma reunião, somente um tratamento 
desobsessor, uma incorporação mediúnica. A proposta é bem mais ampla. Na 
verdade, a proposta espírita é de uma trajetória de evolução espiritual ao 
longo das existências, múltiplas existências, não de um transe que tudo 
explica. Se quem chega à Casa Espírita irá retornar ou não, se irá abraçar a 
proposta do evangelho ou não, é uma decisão dela, que está na sua livre 
escolha, dentro do planejamento espiritual individual desta pessoa. 

​ Esta “divisão” de uma busca pelo espiritismo de fenômeno ou pelo espiritismo 

doutrinário surgida na conversa com meus informantes, está também presente em trabalhos e 

pesquisas que falam da formação do movimento espírita no Brasil, como Giumbelli (1997), 

Arribas (2008), Leite (2014). Giumbelli, por exemplo, em Heresia, Doença, Crime ou 

Religião: O Espiritismo no discurso de médicos e cientistas sociais, traz que a simples 

menção ao termo “espiritismo” aguça no imaginário popular a visão de um indivíduo tomado 

por um Espírito ou com uma faca na mão fazendo incisão em outro indivíduo. Arribas diz que 

quando da chegada do movimento espírita no Brasil, o que mais interessou à nata social 

“foram as manifestações magnéticas, sonambúlicas, hipnóticas” (Arribas, 2008, p. 71), tanto 

é, que o surgimento da primeira sociedade espírita da Corte em 1873, Sociedade dos Estudos 

Espíritas – Grupo Confúcio, se auto apresentava na época como dedicada ao “estudo dos 

fenômenos relativos às manifestações espíritas, bem como o de suas aplicações às ciências 

morais, históricas e psicológicas” (Wantuil, 2002 apud Arribas, 2008, p. 74). Leite, em seu 

trabalho de mestrado, narra da fundação da Fraternidade Peixotinho11, que se deu sob uma 

11 A Fraternidade Espírita Francisco Peixoto Lins está localizada na cidade do Recife, foi fundada em 17 de 
março de 1988 por uma das filhas do médium Peixoto Lins, que tem como proposta ser um centro de divulgação 
e ensino da doutrina espírita, está associada à Federação Espírita de Pernambuco, de modo que suas atividades se 
encontram dentro do padrão da federação e são formuladas em acordo com o objetivo da educação espiritual: 
reuniões públicas e privadas, e estudos mediúnicos. (Leite, Emmanuelle V. M. Do despertar ao trabalhar: a 
produção do médium espírita kardecista em dois diferentes contextos etnográficos. Tese (Mestrado em 
Antropologia) – Centro de Filosofia e Ciências Humanas, UFPE. Recife, 2014. Disponivel em: 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12011. Acesso em: 26 jun. 2025. 
 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12011


​ ​ 67 

preocupação em difundir o espiritismo com enfoque nas mensagens escritas, fossem os livros 

psicografados, fossem os codificados por Kardec. Assim, havia uma tensão que se mostrava, 

já naquela época, buscando pautar o incipiente movimento espírita que se formava sobre uma 

racionalidade científica e filosófica, sendo inclusive, uma forma de legitimar a mensagem do 

movimento, diferenciando-a de práticas “falsas” ou “charlatães”. Nesse contexto, Arribas 

reproduz o líder espiritual Bezerra de Menezes12 que elaborou 

Uma série de artigos não só afirmando que o uso da razão era necessário 
para o entendimento do espiritismo, como seria tal o uso o qual a todos 
levaria inevitavelmente a professá-lo […] (Arribas, 2008 apud Leite, 2014, 
p. 32). 

​ Stoll (2002), por sua vez, também aponta para este espiritismo de fenômenos: a cura 

mágica, o curador terapêutico, o sobrenatural da natureza, a obsessão, o “diabo no corpo”, que 

era a forma como respondia a madrinha de Chico Xavier, junto às surras que lhe dava com 

vara de marmelo, cada vez que ele, ainda criança, afirmava “ter visto e conversado com a mãe 

morta no fundo do quintal”. Castigos que se repetiam quase que diariamente na vida do 

pequeno Francisco, porque as visões surgiam sem parar, fossem nos sonhos noturnos, fosse na 

escola ou em seus momentos de ócio, a ponto do seu pai desferir ameaças de que “o internaria 

num sanatório psiquiátrico”, reforçando esta construção dos fenômenos paranormais na 

construção do imaginário espírita popular.  

​ Não se pode esquecer que o movimento espírita se inicia com o “fenômeno das mesas 

girantes” que ocorria na Europa e Estados Unidos por volta dos anos 1853-1854, despertando 

no pedagogo francês Hippolyté León Denizard Rivail (Allan Kardec) o desejo de decifrar 

cientificamente como ocorriam estes fenômenos no qual uma mesa, com pessoas sentadas ao 

seu redor, não apenas se movimentava, como também respondia à perguntas, com ele 

passando a frequentar assiduamente as sessões das mesas para, posteriormente  transformar 

suas observações em trabalho de pesquisa. Isto se dá nos séculos XVIII e XIX, período de 

intensa valorização da razão (ideias iluministas), contraposição ao materialismo vigente e 

declínio do dogmatismo religioso cristão (Arribas, 2008). Dois personagens símbolos desta 

12 Adolfo Bezerra de Menezes Cavalcanti, nasceu na Fazenda Santa Bárbara em Jaguaretama (CE) em 1831, 
depois foi para o Rio de Janeiro onde se formou médico, período em que precisou dar aulas de Filosofia e 
Matemática para se sustentar enquanto estava na faculdade. Foi eleito vereador e posteriormente deputado geral 
(o equivalente a deputado federal hoje), mas depois que deixou a política volta-se para o Espiritismo, 
tornando-se um defensor e divulgador da doutrina espírita. Recebeu em seu círculo a alcunha de “médico dos 
pobres”, pois a ele acorria quem não podia pagar pela consulta. Sua renda advinha de sua atuação como 
cirurgião-tenente do Exército. Era um orador formidável e de fala forte, o que o fez presidente da Federação 
Espírita Brasileira por dois mandatos. Morreu em 11 de abril de 1900. (Abreu, Canuto. Bezerra de Menezes: 
subsídios para a História do Espiritismo no Brasil até o ano de 1895. São Paulo: Editora FEESP, 1996). 
 



​ ​ 68 

época prepararam o terreno para o pensamento espiritualista: Emmanuel Swedenbog 

(1688-1772), que antecipa as proposições centrais do espiritismo ao afirmar que estamos 

sempre comungando com o mundo espiritual, reacendendo, na ocasião, o ocultismo na 

mentalidade das pessoas, e o outro, Franz Anton Mesmer (1733-1815), que esboça a ideia de 

um “fluido corpóreo capaz de penetrar e cercar todos os corpos” – o mesmerismo, que apesar 

da carência de comprovação científica à época, teve grande repercussão popular e foi 

adequadamente utilizado por Kardec para explicar sobre o que permeia e homem e o universo. 

É nesse contexto, pois, com registros e valorização dos fenômenos sobrenaturais, que o 

Espiritismo nasce. 

​ Outro elemento a considerar, é a fronteira que se deu (ou não se deu) entre a prática e 

o pensamento espírita a partir dos trabalhos de Kardec e as práticas das religiões africanas. 

Lewgoy (2008) afirma que entre os anos 1920 a 1930  a chegada de uma religiosidade 

reflexiva e interiorizada em oposição à religiosidade tradicional e familiar do catolicismo, 

deu-se um branqueamento do espiritualismo africano conjugado a um empretecimento do 

espiritismo kardecista, impondo ao termo “espírita” uma abrangência ampla de religiões e 

práticas, cujo eixo comum parecia ser o fenômeno da possessão. Ouvir o termo “espiritismo” 

remontava no imaginário a tudo que remetesse ao indivíduo “possuído por um espírito”. 

Apesar desta tendência inicial, foi (e ainda é) necessário evocar elementos que a diferenciam. 

Não grosso modo, falar de religiões africanas é tão diverso, assim como seu povo, formado 

por centenas de grupos étnicos, falando mais de mil idiomas, onde a experiência religiosa 

funciona como importante marcador que faz uma junção da esfera pública com a privada, 

abrangendo assuntos e condutas diárias das sociedades africanas (Olupona, 2023). Sempre foi 

parte da religiosidade africana atribuir uma origem sobrenatural ao seu código de conduta, 

acreditando que eles derivam de espíritos, deuses e ancestrais. Elementos vitais como 

prosperidade, longevidade, vitalidade, fertilidade humana e agrícola são objetivos da vida 

espiritual, diretamente interligada ao princípio da magia. Daí a manipulação de objetos 

materiais e ritos específicos onde o mago se habilita a transformar a realidade, magia que é 

capaz de intervir no cotidiano humano, resolvendo suas apreensões e todo tipo de problema 

que enfrentam. 

​ Desta mescla que diz de um “espiritismo só” é que Giumbelli (2003) alcunhou de 

“baixo-espiritismo” o que encontrou em textos antropológicos produzidos entre 1930 e 1960 

sobre conotações empregadas às religiões afro-brasileiras. Valendo-se dos estudos de Yvonne 

 



​ ​ 69 

Maggie13 que resultaram numa vasta pesquisa sobre a repressão ao espiritismo e ao 

curandeirismo após a decretação do primeiro código republicano em 1890, incluindo a prática 

do espiritismo na categoria de crime contra a saúde pública, ao lado de outros crimes como o 

exercício da medicina sem titulação acadêmica e o curandeirismo. O que, na ocasião, forjou a 

um movimento de identidade, os “espíritas”, os “umbandistas”, os “macumbeiros”, estatuto 

que dependia do modo como se encaminharam as centenas de processos de acusação, ao lado 

de um recurso de hierarquização que diferenciava os “bons espíritas” dos “maus espíritas”. A 

estes “maus espíritas” estavam as festas de macumba, com ritos de magia, danças, sacrifícios 

de animais e consultas a espíritos de negros ou indígenas para curar males do corpo e da alma. 

​ Construiu-se, dessa forma, um amálgama de práticas e crenças que se fundava na 

ocorrência de fenômenos. Mas que Rivail já advertia desde o princípio enfatizando que o 

sobrenatural não existe, marcando sua posição contrária às corporações místicas e ocultas que 

deslocavam o problema do espírito para o terreno do mistério, pois o que ele pretendia, 

fundamentalmente, era apresentar sua teoria filosófico-religiosa-científica ancorada na 

observação racional (Arribas, 2008). E que dentro do movimento espírita, foi cada vez mais 

sendo combatida, conforme passagem do livro Africanismo e Espiritismo, de Deolindo 

Amorim (2011), erudito da literatura espírita:  

Como se vê, não é possível estabelecer qualquer termo de comparação, 
porquanto o africanismo14 data de época muito recuada, ao passo que a 
Doutrina Espírita é do século passado. Se, de fato, o fenômeno fosse o único 
elemento capaz de identificar a prática espírita, teríamos de chegar à 
conclusão de que Espiritismo e Catolicismo terminariam sendo, no fundo, a 
mesma coisa, porque se registram fenômenos no seio de corporações 
católicas (Amorim, 2011, p. 16). 

[...] não haveria distinção entre Espiritismo, Catolicismo e Africanismo, uma 
vez que a mediunidade é comum a qualquer indivíduo, podendo ser 
espontaneamente observada entre católicos, espíritas, maometanos, etc 
(Amorim, 2011, p. 16). 

[...] Conquanto as religiões fetichistas, transplantadas para o Brasil com o 
tráfico africano, se utilizem de médiuns e façam evocações de espíritos em 

14 Africanismo é o termo dado pelo autor para designar práticas religiosas africanas que chegaram ao Brasil com 
o tráfico dos negros africanos do período colonial, que aqui chegando foi perdendo sua originalidade em 
consequência da gradativa influência do catolicismo. (Amorim, Deolindo. Africanismo e Espiritismo. PENSE – 
Pensamento Social Espírita, 2011). 

13 Yvonne Maggie é uma antropóloga brasileira que estudou dezenas de processos e inquéritos criminais 
instaurados entre 1890 e 1940 no Rio de Janeiro contra aqueles envolvidos em práticas mediúnicas. Em seu 
trabalho ela procura mostrar como o desfecho de tais inquéritos tinha um viés moral: aqueles que se utilizavam 
desta prática para “trabalhar para o bem”, e aqueles que se utilizavam do feitiço e da magia na produção de 
malefícios. Estava, portanto, criada uma hierarquização, que dependia sobretudo, da capacidade de convencer as 
autoridades se o que praticavam era um “bom espiritismo” ou, ao contrário, um “mal espiritismo” – daí o termo 
baixo espiritismo. (MAGGIE, Yvonne. O medo do feitiço. Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, n. 13/1, 1986). 

 



​ ​ 70 

seus terreiros e cerimônias [...] não se encontram, entre aquelas religiões e o 
Espiritismo, traços comuns. De comum apenas a manifestação, o transe 
mediúnico, a evocação, sob forma absolutamente diferente da prática espírita 
(Amorim, 2011, p. 17). 

Ora, não sendo a manifestação de espíritos um ato privativo do Espiritismo, 
[...] não deve ter a designação específica de prática espírita, qualquer 
experiência mediúnica, feita à esmo, empiricamente, sem relação com o 
Espiritismo, cujos ensinos formam uma doutrina filosófica de consequências 
religiosas, como bem disse o seu codificador Allan Kardec (Amorim, 2011, 
p. 17). 

​ Sobre esta proximidade que já foi um dia quase sem muros, constatei muitos que 

chegam à casa espírita, sobretudo aqueles “clientes” cujo vórtice desta procura é uma “aflição 

emergente”, têm um histórico de passagens e incursões por outras religiões de possessão, no 

que parece em algum momento consideraram “a mesma coisa”. Paula, uma comerciante de 35 

anos, nos fornece um relato representativo deste contingente.  

Era um momento bem difícil da minha vida. Acabava de perder meu pai com 
cirrose, me sentia destruída, querendo me reerguer, voltar a trabalhar e seguir 
criando minha filha. Ela, que estava com 11 anos, dependia muito de mim 
para tudo. Eu não podia contar com minha mãe, sempre desligada. Fiquei 
desnorteada, me sentindo só; não queria sair de casa, sem vontade de comer, 
nem trabalhar eu queria. Só que olhava para Sthefanie (a filha) e tinha que 
dar conta dela, eu tinha que trabalhar. Eu tinha um pequeno negócio de 
bijuterias; pequeno, mas conseguia nos sustentar naquilo que precisávamos 
no dia a dia. Quando eu não ia na loja, porque houve dias que nem pus os 
pés lá, uma funcionária que estava comigo desde o início se encarregou de 
tudo. Ela tomava conta de tudo, incrivelmente, super dedicada, zelosa, de 
confiança. Três vezes na semana ela me prestava conta da movimentação da 
loja. Tudo estava indo bem, até que numa tarde, me lembro bem, uma 
segunda-feira, final de novembro, dois rapazes chegaram de capacete, 
entraram na loja, um foi direto ao caixa, o outro fica com uma faca junto do 
rosto da minha funcionária. Elas estavam em duas, nesta hora; uma é 
mantida imobilizada por um dos rapazes, a outra fica paralisada sem reação. 
O rapaz que pegou o dinheiro no caixa, logo terminou. Hoje em dia quase 
ninguém mais compra com dinheiro em espécie. Logo, ele passou para 
recolher as mercadorias da loja, tudo muito rapidamente,  levando quase 
tudo, e ainda arrebentou uma porta de vidro de um armário.  

Quando eu soube, afundei um pouco mais. Tomei coragem e procurei meu 
ex-marido, pedi a ajuda dele. Eu tinha perdido toda a mercadoria que havia 
comprado pouco tempo antes, nem tinha dado tempo de pagar. Meu 
ex-marido disse que “não”, afinal ainda estava com ódio porque havia 
perdido na justiça a guarda unitária da nossa filha. E fiquei eu sozinha, sem 
pai que havia morrido, sem quase nada na loja para vender e boletos a pagar. 
Para piorar, minha filha vendo-me naquela situação e com aquela expressão 
de quem não sabe minimamente o que fazer. 

Minha cunhada, ao se deparar com aquele quadro de quase morte que eu 
estava, insiste em me levar ao psiquiatra. Eu disse que não conseguia dormir, 
o mínimo que conseguia, era invadida por pesadelos. De manhã cedo era 
aquele aperto no peito que até dificultava respirar. Os pesadelos na sua 

 



​ ​ 71 

maioria eram figuras monstros, totalmente deformados e sem uma aparência 
humana, e o médico disse que “talvez não fosse somente uma depressão”. 
Passou remédios para depressão. Saí dali sem muita fé que iria dar certo, 
mas comprei os antidepressivos, tomei e nenhuma melhora. Seguia igual que 
antes, só que agora tendo crises e crises de choro, achando que estava sendo 
vigiada. Foi assim durante seis meses. Sem melhorar, um novo psiquiatra e 
um diagnóstico de que poderia ser algo “mais além” que uma depressão. 
Perguntou se na minha família havia alguém com; logo entendi aonde queria 
chegar. Mas eu estava tão sem forças, que comecei aceitar que estivesse 
mesmo “ficando louca”. Minha filha me via chorando sem parar, sem querer 
sair do quarto, com medo de sair de casa porque “algo ruim poderia 
acontecer”. Ela com 11 anos pouco sabia sobre tudo aquilo, mas tinha noção 
que algo “não estava bem, nada bem”. 

Novamente minha cunhada, que o tempo todo insistia que eu teria que sair 
daquela situação, sugeriu que eu fosse a um centro espírita ou numa igreja 
qualquer que tivesse rituais de descarrego. Nunca levei minha vida por meio 
dessa lógica, mas sabia do que ela estava falando. Certo dia ela chegou com 
um amigo que frequentava e “entendia desses assuntos”, e que já tinha 
falado com ele que na semana seguinte ele iria nos levar lá.  

Fui mais uma vez sem qualquer confiança que daria algum resultado, mas 
não tinha forças nem mesmo para recusar qualquer ajuda. Fomos neste lugar 
num final de tarde de sábado: quando cheguei lá, é que fiquei sabendo que 
era um terreiro de umbanda. Depois de uma cerimônia com as pessoas 
dançando ao som de atabaques, a maioria vestida com roupas brancas, gente 
rodopiando salão afora tudo incorporadas, fui levada para uma sala reservada 
onde ficava o Pai de Santo.  

Era o mesmo que estava no centro do salão enquanto as pessoas dançavam. 
Eu sabia que aquele era o Pai de Santo do terreiro. Nesta sala, o atendimento 
era individual. O pai de Santo pegou minha mão, uma fumaça na sala inteira, 
e me diz em voz baixa, mas firme, que “eu teria que voltar ao terreiro para 
terminar a limpeza”. O amigo de minha irmã depois me explicou que o Pai 
de Santo devia “ter visto alguma coisa”, mesmo que nem todas as vezes ele 
revele o que tinha visto. Então foi o meu caso: ele nada dissera, além de que 
eu devia terminar a limpeza.  

Comecei a ir no terreiro uma vez por semana, e comecei a sentir meu corpo 
melhorando, parecia que estava reagindo. Voltei para a loja, que já sabia não 
iria se recuperar do prejuízo, comecei a sentir fome novamente. Minha 
cunhada e seu amigo sempre repetindo que a “limpeza estava dando certo”. 
Continuei frequentando o terreiro, tomando os banhos indicados e participei 
de um ritual de sacrifício como parte do meu “tratamento”. Isso me chocou 
um pouco. Não sabia dizer bem porquê, mas de verdade, aquilo me chocou e 
eu não quis mais voltar. O amigo de minha cunhada dizendo que isso poderia 
contrariar os orixás, eu estava sendo desobediente. Não gostei também dessa 
ideia da desobediência também (e ri), sou muito ruim para aceitar 
imposições, venham de onde vier. E agora que não voltaria mesmo. 

Deste este dia, fiquei quieta: nem remédios, nem terreiros. Não me sentia 
muito bem; faltava-me vontade para quase tudo, o medo de sair persistia, 
minha filha me olhava pedindo socorro e eu não conseguia atendê-la. O 
“socorro” era para mim, na verdade. A loja fechou de vez, passei a viver 
apenas da pensão do ex-marido; sentia-me um lixo. Uma amiga me chamou 
para ir na missa de Cura e Libertação; igreja lotada, gente em pé por todos 
lados. Desta vez fiquei invocada quando foi solicitado que puséssemos o 

 



​ ​ 72 

dinheiro da oferta. Já sabia que tinha isso nas igrejas; cresci indo com minha 
mãe às missas. Quando fiquei adulta, me perguntava se aquela oferta era na 
verdade um pagamento pelo que era oferecido. E pagamento “de quê” ficava 
me perguntando.  

Já ia completar quase dois anos nesta escuridão e encontro por acaso com 
uma senhora que fora cliente da minha loja. Depois desse tempo sem 
contato, pela loja fechada, ela escuta um pouco do que lhe conto, 
acrescentando que minha mãe agora estava com sintomas de senilidade e não 
aceitava ajuda, principalmente se a ajuda fosse minha. Não aguentei e 
comecei a chorar; ela me vendo soluçar, abraçou-me e convidou-me a tomar 
um passe no Centro Espírita que ela trabalha: “não lhe fará mal; se não fizer 
bem, mal garanto que não fará”. 

Estou frequentando o centro há mais de ano; estudando o que diz a doutrina, 
mas já entendi que nem tudo é domínio de outros espíritos, que estamos num 
caminho de evolução, inclusive com nossos problemas, e que esta 
compreensão faz a gente não ficar de galho em galho buscando salvação. 

​ Neste relato, que optei por transcrever na íntegra, transparecem elementos que 

considero essenciais para compreender um espiritismo configurado a partir de fenômenos, 

porém, que cursa seu desenvolvimento e aprimoramento sobre uma doutrina que se ergue 

como princípios de vida – tal qual os 10 mandamentos do catolicismo. Dentre estes 

elementos, alguns deles presentes na história de Paula, eu chamaria atenção: a) emergência da 

aflição pessoal; b) uma tendência unificadora com outras denominações que também 

trabalham o fenômeno do transe mediúnico; c) a força do simbolismo presente nos fenômenos 

rituais, nas vestes, nas prescrições e obrigações (“eu tomava os banhos indicados” “participei 

de um sacrifício como parte do tratamento”; e,  d)  a presença em cada matriz religiosa de um 

estatuto doutrinário próprio como traço diferenciador, ao mesmo tempo que guia de 

orientação, fazendo com que as mesmas e repetidas perguntas, sejam respondidas por 

diferentes caminhos. Neste aspecto, falar de “divisão” do movimento espírita, que Stoll 

atribuiu como um embate religiosidade X cientificismo, surge nas palavras de Regina: 

REGINA: Mesmo que alguém chegue aqui a Casa Espírita guiada por 
alguma necessidade urgente ou espiritualmente enferma, ela é convidada a 
conhecer a doutrina. Será ajudada na sua urgência, se assim for o caso, mas 
nossa proposta não é o imediatismo. A doutrina espírita fala sim da caridade, 
do socorro aos necessitados e aflitos; mas esta aflição e necessidade passa 
por um campo maior de entendimento que é enxergar qual a finalidade 
espiritual de tamanha aflição ou sofrimento.  

EU: Até porque pode surgir nas pessoas uma percepção do sofrimento como 
castigo... 

REGINA: E não é; não para nós espíritas. Essa ideia foi ensinada em algum 
outro lugar. Na doutrina de Kardec está muito claro que tudo que acontece 
em nossa vida coloca-se dentro de uma lei de causa e efeito. Nada é por 
acaso, não se trata de uma punição ou fazer quem quer seja de vítima. As 

 



​ ​ 73 

dores e sofrimentos que nos atingem são escolhas que nosso espírito 
escolheu como lições para o desenvolvimento espiritual.  

EU: Mas não é tão simples aceitar esta premissa, imagino eu... 

REGINA: Por isso o estudo aprofundado. E não significa uma doutrinação 
onde se impõe algo a alguém; não há imposição. Há uma educação do 
espírito, que pouco a pouco, auxiliado por outros espíritos de luz, vai 
adquirindo um entendimento superior de tudo que ele está passando. 

EU: E quanto àqueles que chegam buscando respostas rápidas, o espetacular, 
a cura mágica? 

REGINA: Este também será recebido e atendido por nós trabalhadores. Aqui 
mesmo, chegam moradores da comunidade vizinha da Borborema; chegam 
moradores de rua. Alguns vêm pedir comida, logo só chegam no dia da sopa, 
da cesta básica; outros entram porque veem a porta aberta e uma fila de 
gente entrando, logo decidem entrar também; outros ainda, mesmo tendo 
recebido algum alimento ou vestuário, ficam rondando por aqui para pedir (e 
nesse ponto ela frisa bem que isso não é permitido; ele pode entrar e receberá 
o auxílio da casa, mas não pode ficar pedindo dinheiro aos demais 
frequentadores da casa)15. Mas junto ao atendimento emergencial que nós 
chamamos de “fraterno”, será oferecido também a educação espiritual: uma 
palavra, um convite à leitura do evangelho, um grupo de estudo. Não é 
suficiente oferecer somente o alívio imediato, porque não será efetivo se a 
pessoa não compreender que o infortúnio que está vivendo, tem relação com 
as ações morais praticadas nesta e nas outras vidas. 

​ Através de minhas observações, mas, sobretudo pelos depoimentos de alguns 

informantes, é possível aferir que a presença do fenômeno, ou aquilo que alguém compreenda 

da ordem do “fenomenal” não está ausente das dinâmicas do campo espírita: a incorporação 

do médium, a desobsessão, o passe, a cirurgia espiritual. Todos são fenômenos presentes no 

Espiritismo e que importante poder de atração podem exercer sobre o público.  Entretanto, e 

isto se mostra relevante à educação do fiel seguidor, a proposta espírita não cabe dentro 

apenas de um evento “fenomenal”; ela se insere numa ordem cosmológica maior, ordenada 

por princípios morais, agenciada via relação constante e dinâmica entre os encarnados e os 

desencarnados.  

​ É possível fazer uma distinção entre os que chegam para um primeiro contato em 

busca de auxílio imediato (clientes) e aqueles que inseridos num percurso de desenvolvimento 

(iniciados) dão continuidade aos estudos. Encontramos o aflito ou mesmo o curioso, o 

primeiro buscando curar sua “enfermidade”, o segundo ávido pela magia, pelas manifestações 

extraordinárias, por ver algo sobrenatural. Dentre estes, terão aqueles que seguirão um 

15 De fato, testemunhei esta proibição de “dar dinheiro” a quem pede dentro da Casa Espírita, quando certo dia, 
aguardando o início da palestra pública, e coincidia que era dia de entrega de roupas e mantimentos, um dos 
assistidos da casa aproximou-se e me pediu “uma ajuda”. Imediatamente, um dos trabalhadores da casa se 
aproximou e me advertiu que “ali não é permitido dar dinheiro como forma de ajudar”. 
 



​ ​ 74 

investimento de aprimoramento, ao passo que outros não voltarão. Do outro lado na casa, está 

quem oferta um projeto como condição de uma resposta: seja com um enquadramento maior 

no estudo e aprofundamento da codificação, seja com uma ação assistencial mais voltada aos 

fenômenos como a obsessão, a cura, as cirurgias espirituais.​  

​ No Uniluz onde realizei minha etnografia não há esta dinâmica de serviço “hospitalar 

espiritual”, cujo foco maior reside nos tratamentos espirituais como cirurgias e pronto socorro 

espiritual. No entanto este “serviço” existe, tal como Leite (2014) descreve em sua 

dissertação, ao descrever o Hospital Maria Claudia Martins, em Jaboatão dos Guararapes, 

cujo projeto de fundação se deu exatamente pelo fato do médium fundador priorizar o 

tratamento espiritual, posição contrária às orientações da FEB que priorizam a divulgação da 

doutrina, o que se pode ver pelo nome atribuído “hospital espiritual” e não “centro espírita”, 

como também na vigência dos procedimentos adotados com o uso das mãos e material 

médico como bisturi, gaze e esparadrapo. 

 

 



​ ​ 75 

Capítulo 3 — Espiritismo e campo semântico: lugar de experiências e símbolos 
 
 
​ O que se diz e o que se experimenta no campo espírita? Maria Laura Viveiros de 

Castro no trabalho Vida e Morte no Espiritismo Kardecista, em seu percurso acadêmico de 

pesquisa no espiritismo, procura demonstrar as particularidades da cosmologia espírita com 

um sistema simbólico próprio no quadro religioso brasileiro (Cavalcanti, 2006). No seu 

caminhar de pesquisadora, buscou fundamentar contornos do Espiritismo que delimitam não 

só um lugar para os espíritos, mas também uma elaboração dogmática-cosmológica que passa 

pelo campo da linguagem e da ação, chegando a dizer que comparou o espiritismo com o 

carnaval, quando concluiu surpresa:  

Com o Espiritismo, conheci a lógica e a eficácia de um sistema simbólico 
muito coerente e complexo que, com engenho e persistência, buscava 
desfazer a oposição entre vida e morte em sua fabulosa construção 
cosmológica e ritual (Cavalcanti, 2006, p.2). 

​ Pode-se constatar como o sistema simbólico espírita, de fato, re-significa a ideia de 

vida e morte: não se diz que alguém morreu, ele “desencarnou”; vida terrena e vida 

pós-morte, alternam-se ciclicamente num transitar “evolutivo; estabelece-se a noção de 

“carma” como um reservatório de frutos bons ou maus que cada pessoa colhe a partir de suas 

existências passadas; fazer o bem ao outro é praticar a “caridade”, ação indispensável para a 

alcançar o estado de Espírito pleno. Ou seja, há uma incorporação sistemática de uma 

linguagem espírita, que é compreensivelmente não somente uma prerrogativa de idioma dos 

nativos, mas parte vital de um ethos simbólico-ritual-dogmático da religião. 

​ Segundo Mari (2008), o sujeito é, por definição, prerrogativa de linguagem; sem ele a 

linguagem inexiste. O inverso é também verdadeiro: sem a linguagem, o sujeito “não é”. 

Assim, sujeito e linguagem complementam-se como duas instâncias de um mesmo elemento, 

onde a linguagem dá ao ser a sua possibilidade de existência como sujeito. Nogueira (2016) 

diz que no campo religioso, a relação entre religião e linguagem é complexa, basta analisar as 

narrativas míticas, as tradições religiosas populares, as diferentes hermenêuticas teológicas 

que se põem em prática. Compreender como se articulam, religião e linguagem, seria 

primeiramente fugir do risco de estabelecer que a linguagem apenas estrutura a religião, como 

sugerindo que a linguagem existe porque suporte e a religião porque conteúdo. Tomando, 

como exemplo, um ritual de desobsessão, elaborado sob um código estruturado de ações e 

discursos, e que torna a percepção da linguagem e a da experiência religiosa como algo que se 

dá concomitantemente. Cabe realçar que nas nossas experiências religiosas é pela linguagem 

 



​ ​ 76 

que nomeamos, lemos textos, fazemos associações, cantamos hinos, mantras, o que significa 

dizer também, que qualquer experiência religiosa para ser tornada social requer de 

convenções linguísticas para fazê-lo. 

​ Na interface religião e linguagem, o autor alerta que não caiamos num reducionismo 

de uma em outra, e apresenta um conceito de linguagem a partir do modelo semiótico de Iuri 

Lotman. Para este pensador russo (Lotman, 1996 apud Nogueira, 2016), existem dois níveis 

de linguagem: a “língua natural”, compreendendo os idiomas com os quais nos comunicamos 

no dia a dia, e a “linguagem da cultura”, também chamada por ele de “linguagens de segundo 

grau”, que emulam a língua natural e constituem-se em estruturas superiores de modelagem 

do mundo. Fazendo-se uma analogia, a primeira, paulatinamente introduzida no repertório da 

criança, que assim apreende das letras e palavras que traduzem a realidade do mundo em que 

vive e por ela começa a trilhar. A segunda, com um sujeito que já sabe em que mundo está, 

vai lhe fornecendo modelos de mundo com linguagens específicas: a jurídica, a política, a 

artística, a religiosa, etc. Neste sentido, a chegada de alguém a um grupo religioso significará 

um período de assimilação de imagens, narrativas, gestos, classificações, hierarquias de 

divindades, ações valorizadas, outras proibidas, que com o passar do tempo, uma vez 

alfabetizado na linguagem, a separação destas duas categorias de linguagem se mostrará quase 

imperceptível, pois eis que cultura e linguagem estão imbricadas uma na outra (Nogueira, 

2016). A dualidade, sob este prisma, como que se dissolve, pois eis que a religião se porta 

como um sistema secundário de linguagem capaz de dar forma ao mundo. 

Esta é, aliás, a direção que Geertz (2008) dá aos seus esforços de desenvolver uma dimensão 

cultural da análise religiosa. Cultura que para ele significa: 

Um padrão de significados transmitidos historicamente, incorporado em 
símbolos, um sistema de concepções herdadas expressas de forma simbólica 
por meio das quais os homens comunicam, perpetuam e desenvolvem seu 
conhecimento e suas atividades em relação à vida (Geertz, 2008, p. 66), 

​ e recorre a Langer para afirmar que “significado”, “símbolo” e “concepção” são 

recursos de capital intelectual que necessitam ser incorporados ao estudo das religiões.  Para 

Geertz16, há uma inter-transponibilidade presente nos símbolos religiosos e nos sistemas 

simbólicos das religiões: as virtudes e disposições que incorporam para alcançar um sentido 

16 Clifford Geertz apresenta a perspectiva religiosa como apenas uma das possíveis perspectivas, uma vez que 
perspectiva é um “modo de ver as coisas”, “apreender”, “discernir”. Como tal, existe ao lado de outras 
perspectivas no intuito de ajudar o homem a compreender o mundo:  a científica, a estética, o senso comum. A 
científica busca analisar o mundo a partir de conceitos formais; a estética, busca uma forma de “suspender” a 
realidade factual e ver apenas as aparências, uma imagem; enquanto o senso comum, aceita-se o mundo como 
ele é, simbolicamente comunicado e transmitido geração após geração. 
 



​ ​ 77 

de revelação são as mesmas que o estabiliza em busca de um sentido de direção na vida 

(Geertz, 2008). O sentido ético que o reveste de dever ou culpa ante a absolvição de uma 

“impureza”, é o mesmo que o conduz na sua vida em sociedade dentro do seu estilo de viver. 

Disto resulta o entendimento de que quando uma pessoa espírita se comunica com um 

Espírito numa sessão mediúnica, não é apenas uma experiência religiosa momentânea, mas 

uma certeza de que pode seguir na vida terrena que irá reencontrar o ente querido morto 

nalgum momento adiante. 

​ O mesmo se dá quando das vicissitudes de sofrimento, e o significado dado pelo  

espiritismo seria não em como evitar o sofrimento, mas, e paradoxalmente, como sofrer, o que 

fazer da dor da perda, da dor física ou das derrotas ante o mundo, tornar de algum modo esse 

sofrimento tolerável, algo suportável, uma explicabilidade final para a evolução, o 

crescimento, a ascese, mostrando como a religião ancora nossos recursos simbólicos para a 

formulação de ideias sobre o mundo real, quase uma garantia cósmica de como 

compreendermos o mundo (Geertz, 2008). Os recursos simbólicos nos ajudam não somente 

no governo de nossa vida afetiva, mas nos oferecem um conjunto manobrável de critérios 

éticos e normativos para governarmos nossa vida em ação.  

​ Fundamentalmente, e isto parece dar ainda maior relevo às palavras “significado”, 

“símbolo” e “concepção”, é tomarmos a perspectiva religiosa como aquela que se move além 

das realidades da vida cotidiana em direção a outras mais amplas, completando as primeiras, 

inclusive, dando um sentido “verdadeiramente real” ao que o humano experimenta no campo 

simbólico religioso, diferentemente, e de algum modo inviolável, das revelações discordantes 

da experiência secular (Geertz, 2008). São alguns destes fenômenos 

simbólico-linguístico-cultural observados no campo da minha pesquisa que procurarei 

descrever nos itens subsequentes, experimentados pelos nativos, como também por este 

pesquisador. 

 

3.1 “Não é morrer, é desencarnar” 

 

​ O Espiritismo em sua cosmologia apresenta uma perspectiva da morte muito singular: 

a morte é senão, e somente, a destruição do envoltório material. Nos escritos decodificados de 

Kardec, há no homem três instâncias que o constituem: o Espírito, princípio inteligente onde 

 



​ ​ 78 

abriga-se o pensamento, a vontade e o senso moral; o Corpo, envoltório material exposto ao 

desgaste do tempo; e o Perispírito, material fluídico que serve de liame entre o espírito e o 

corpo. Quando o envoltório exterior está gasto pelo desgaste do tempo e já não é capaz de 

funcionar, ele sucumbe e o Espírito se solta “como o fruto se despoja de sua casca, a árvore de 

sua casca, a serpente de sua pele ...” diz Kardec. Logo a morte é um des-encarnar, recordando 

da advertência de Regina em nosso primeiro encontro: “O Espírito não morre; ele 

desencarna”. 

​ Kardec diz que com a morte do corpo, o espírito se livra do envoltório pesado que o 

prendia à vida na Terra, mas mantém seu corpo fluído, o que lhe permite percorrer o espaço e 

as distâncias com a rapidez do pensamento. Despido do corpo material, ele já não habita no 

mundo visível, indo fazer parte do mundo espiritual ou mundo invisível, mantendo todas as 

percepções que tinha quando na Terra, apenas num grau de aperfeiçoamento mais alto, porque 

suas faculdades mentais não mais estão aprisionadas e amortecidas pela matéria. Os espíritos 

são capazes de ver e ouvir o que já viam e ouviam antes da morte; eles estão por toda parte e 

por entre os vivos, entretanto conseguem ver e ouvir coisas que escapam à grosseria dos 

órgãos corporais. Não são seres abstratos, indefinidos, vagos; são seres concretos e 

circunscritos, faltando-lhes senão serem visíveis para assemelharem-se aos humanos, 

ocultados por um véu que caso possa ser levantado, revelará uma população circundante entre 

os vivos. 

​ Na conversa que tive com Ana, bancária de 38 anos que aderiu ao Espiritismo no 

começo da vida adulta, ela falou sobre a morte de sua irmã caçula, quando Ana era ainda uma 

adolescente. 

ANA: Eu sofria pela saudade de minha irmã. Nós éramos muito ligadas uma 
à outra porque a diferença entre nós era de apenas quatro anos. Crescemos 
praticamente juntas e sempre muito perto uma da outra, isto me fez sentir 
muita falta dela.  

EU: Mas como você definiria melhor este sofrimento, se isto lhe for 
possível? 

ANA: Eu sentia mesmo um pesar pela saudade de sua companhia, pois não a 
teria mais no convívio diário e nas brincadeiras. Por outro lado, eu começava 
acreditar que a morte dela não seria o fim de nossa ligação. O pouco que 
entendia das ideias espíritas começavam a fazer sentido para mim, como 
pontos que começavam a se ligar, e eu sentia que iria reencontrá-la. 

(Pausa silenciosa) 

ANA: E com o tempo passando, cada vez mais aprofundando as ideias do 
Espiritismo, implantou-se em mim como uma convicção . 

 



​ ​ 79 

EU: Do que você está falando exatamente? 

ANA: Eu fui com uma amiga a uma reunião num Centro Espírita; nunca 
tinha ido antes. Minha amiga já frequentava há mais tempo, eu nunca. 
Ninguém lá me conhecia, então ninguém ali podia saber que eu havia 
perdido uma irmã. Depois da palestra, sem que eu entendesse o porquê, 
umas das senhoras que provavelmente trabalha na casa, convidou a nós duas 
para participar de uma outra reunião, desta vez numa sala menor e com 
poucos participantes. Lá fomos nós e pouco depois que nos sentamos alguém 
me diz que seria uma reunião mediúnica. Uma senhora de meia idade estava 
sentada ao centro de uma mesa mais afastada de nós, de repente ela respira 
fundo e já parecia estar incorporada, dirige algumas saudações a quem estava 
presente, mas depois se dirige a mim e começa falar comigo do mesmo jeito 
e usando as mesmas expressões que minha irmã usava. Logo no início ela 
diz “minha irmã nana”, exatamente do jeito que minha irmã me chamava. Eu 
não tive dúvidas que era ela, ali, falando comigo. 

​ O relato da experiência de Ana exemplifica outro paradigma da cosmologia espírita no 

que tange à existência de dois mundos: o mundo visível (plano material) e o mundo invisível 

(plano espiritual) que se ordenam e se complementam em torno de dois eixos. Há um eixo 

diacrônico, que corresponde à passagem do Espírito de um mundo ao outro – a reencarnação, 

e um eixo sincrônico, que remete à comunicação entre os encarnados e os desencarnados. Há, 

portanto, um infindável relacionar-se entre o mundo visível e o mundo invisível, como está na 

mensagem de Kardec. 

Os Espíritos agem constantemente sobre o mundo físico e sobre o mundo 
moral. São uma das potências da natureza. Estão em toda a parte, povoam os 
espaços até o infinito, há Espíritos permanentemente aos nosso redor e com 
ele estamos em contato. 

​ Admitindo a existência, a sobrevivência e a individualidade do Espírito, é possível 

afirmar de um intercâmbio entre estes dois mundos. Segundo a compreensão doutrinária 

espírita, os intercâmbios entre o mundo visível e o mundo invisível podem ser ocultos ou 

patentes, espontâneos ou provocados. De maneira oculta, através dos pensamentos; de um 

modo patente, por efeitos captáveis pelos sentidos. As manifestações espontâneas, 

frequentemente nas pessoas desprovidas de ideias espíritas, surgem através dos 

acontecimentos ditos “sobrenaturais”, enquanto as ditas provocadas ocorrem pela intervenção 

de pessoas dotadas de faculdades especiais e que se designam médiuns. Diz Kardec: 

Essencial considerar que os Espíritos são livres; eles se comunicam quando 
querem, quando lhes convêm e também quando podem. Eles não estão às 
ordens e ao capricho de quem quer que seja, e não é dado a ninguém fazê-los 
vir contra sua vontade ....; de sorte que ninguém pode afirmar que um 
Espírito qualquer virá ao seu chamado em um momento determinado ou 
responderá a tal ou tal questão. 

 



​ ​ 80 

​ Augusto, chama a atenção para a confusão que muitas pessoas fazem a respeito da 

ideia de comunicação entre o mundo dos espíritos e o mundo dos vivos. Segundo ele, “muitas 

pessoas buscam o Centro Espírita querendo somente ‘reencontrar-se’ com seu parente que 

partiu, através de uma comunicação qualquer”. Pergunto-lhe de onde ele entende que surja 

esta ideia, ao que ele completa:  

vejo que a partir dos sentimentos muito pessoais que cada um está vivendo 
naquele momento de sua vida, principalmente pela dificuldade de superar a 
separação daqueles a quem quer bem. É claro que todos temos nossos 
sentimentos e saudades, mas é enganoso, e o Espiritismo adverte sobre isso, 
pensar que os espíritos desencarnados se ocupem com a futilidade ou 
questões ociosas. Eles estão atentos aos nossos sentimentos; sim estão. Mas 
não estão em função deles. A não ser que eles mesmos, Espíritos, também se 
encontrem presos nos afetos da matéria viva. 

​ Ilustro o que acima descrevo com mais duas interlocutoras do campo. Fui apresentado 

a Doralice numa das palestras públicas de domingo. Eu já havia notado sua presença em 

reuniões anteriores, em todas acompanhada de sua mãe, uma senhora na casa dos 60 anos, que 

depois vim a descobrir estava em período de luto pela perda de seu filho mais novo (num total 

de três). O filho morrera há dez meses vitimado por um câncer, de surgimento repentino e 

insidioso. Em alguns encontros que se repetiram na sequência, ocasiões onde pudemos trocar 

impressões, embora não tenha sido possível fazer uma entrevista estruturada como 

inicialmente desejado porquê “mamãe ainda não consegue conversar bem sobre o assunto”, 

mas alcancei registrar o desejo desta mãe enlutada de receber alguma comunicação e saber o 

quanto “meu filho está bem lá onde está”. Fiquei especialmente intrigado com esta expressão  

de “saber o quanto meu filho está bem lá onde está”, que me fez pensar haver algum grau de 

convicção sobre ‘este lugar’ onde o filho pudesse estar, ou, e num sentido inverso, indicasse 

um completo desconhecimento sobre qualquer possibilidade de estar em algum lugar. 

Procurei saber se mais alguém da família ou mesmo elas eram espíritas antes da perda do 

filho: 

DORALICE: Não, nunca fomos espíritas, embora tenhamos amigos 
próximos e conhecidos que nos falavam sobre a crença na reencarnação. 
Claro que nós sabíamos o que isto queria dizer. Mas era algo distante de nós. 
Mamãe ficou bastante abalada com a morte muito rápida do meu irmão; ele 
era ainda jovem, tinha muita vida pela frente. Morrer daquele jeito não 
parecia aceitável e decidimos buscar o Centro como possibilidade de alguma 
resposta. 

EU: Vocês  não aceitavam a morte dele... 

DORALICE: Parecia não aceitável. Vivendo a vida cheio de vida e de uma 
hora para outra um câncer que não tardou muito a levá-lo. Ficamos um 
tempo, só na dor e nesta incompreensão. Passado algum tempo, fui eu quem 

 



​ ​ 81 

chegou à mamãe e disse: “vamos buscar entender melhor, nada pode ser 
assim tão sem sentido”. 

EU: E foi quando procuraram um Centro? 

DORALICE: Meu outro irmão nos levou. Ele tinha um colega de trabalho 
que era espírita há muito tempo. Ajudou-nos muito, no início com conversas, 
depois, segundo ele, com preces e mentalizações espirituais. Até que depois 
de algum tempo, mamãe aceitou ir pela primeira vez. 

EU: E vocês queriam uma comunicação ou mensagem dele, era isso? 

MÃE DE DORALICE: Era a coisa que mais queriamos. Eu pensava que 
somente assim conseguiria acalmar meu coração de mãe. 

​ Neste fragmento, está o que acima chamei de “causas urgentes”: muitas vezes uma 

cura, a solução de um problema pontual, um alívio de alguma aflição, um “encontro” com 

alguém que partiu do mundo visível. No relato acima, uma ansiedade por se comunicar com o 

filho que morrera. A comunicabilidade entre vivos e mortos é um pilar da matriz religiosa 

espírita. Através da mediunidade se assegura não só a sua emergência, como se revelam as 

verdades do além-túmulo, pelas vozes autorizadas dos Espíritos. 

​ Quando da busca pela doutrina associada à uma cura ou algum alívio, Augusto diz 

que: 

a maioria das pessoas que buscam ao Centro Espírita pela primeira vez, vêm 
motivadas por algum sofrimento. Parte deste sofrimento é por não aceitar a 
morte física.  Fato é, que há uma legião de sofredores batendo à nossa porta. 

​ Ao que ele completa quando lhe pergunto como responder a esta busca: “o Espiritismo 

se propõe mesmo a oferecer auxílio”. 

​ De fato, a cosmologia espírita tem como pressuposto básico ser esta oferta de auxílio, 

como disse Augusto, donde o processo saúde-doença, a grosso modo, giraria em torno de dois 

eixos: 1) a doença como ferramenta do processo evolutivo individual, trazendo em si 

“experiências passadas ou de encarnações anteriores”; 2) a doença como produto de 

influências espirituais negativas que passam a dominar o corpo e o espírito de pessoas 

vulneráveis (Camurça, 2016). Entretanto, e eis o equívoco que ronda no imaginário, segundo 

meus informantes, a doutrina não oferece nem propõe “soluções mágicas”: faz-se necessário 

um aprimoramento moral interior, mediante reforma íntima, prática do bem, estudo e prática 

do Evangelho, uso da prece, além da fluidoterapia17 do passe e do uso da água fluidificada 

17 Fluidoterapia, que no vocabulário médico significa reposição de líquidos como medida terapêutica, seja por 
via oral, endovenosa ou subcutânea, a “fluidoterapia espírita” consiste na aplicação de energias sutis, seja pelo 
passe ou pela ingestão de água fluidificada, baseada nos ensinamentos de Allan Kardec sobre a transmissão de 
fluidos energéticos. 
 



​ ​ 82 

como terapias espirituais. Disto se extrai o papel e a importância do livre-arbítrio no processo 

evolutivo espiritual individual. A “cura” da enfermidade se dá mediante um processo de 

ajustamento moral de cada um.  

​ Entretanto, é inegável a “função terapêutica” na prática espírita como alternativa às 

situações de aflição ou dor na esfera individual, não poucas vezes revestidos de uma 

roupagem de natureza psicossomática, cujo processo curativo se dará através de um 

ajustamento moral (Camargo, 1961). Já nos referimos aqui à face curativa dos tratamentos 

espirituais: hospitais espirituais, cirurgias, espíritos curadores, receitas, curas feitas à 

distância. No Uniluz, por exemplo, dar-se o atendimento fraterno (uma escuta individualizada 

às pessoas em sofrimento), o ambulatório psiquiátrico e psicológico (cujos desajustes 

emocionais estão sempre conectados às disjunções espirituais na compreensão espírita), a 

aplicação do passe (transmissão de energia fluídica de uma pessoa a outra sob mediação dos 

Espíritos Superiores), o tratamento da desobsessão (processo de libertação de influências 

negativas que afetam a saúde física-psíquica-espiritual). Nenhum destes se justificam por si, 

uma vez que a cosmologia espírita compreende um encadeamento entre a vida moral do 

indivíduo, suas ações no dia a dia, o processo reencarnatório evolutivo, sua emanação 

energética e a saúde físico-psíquica.  

​ Como atesta Regina, “ninguém chega aqui e já vai direto à sala de passes ou à 

desobsessão”, explicando este encadeamento dentro do pressuposto doutrinário da Lei de 

Causa e Efeito. Para esclarecer melhor a dinâmica do passe, ela completa: “a pessoa 

necessitada chega e é atendida no atendimento fraterno individualizado, encaminhada à 

palestra educativa e, daí, submetida à fluidoterapia do passe ou mesmo ao tratamento 

desobsessivo”. 

 

3.1.1 Descrevendo aplicação do Passe 

 

​ Segundo a visão espírita, o passe é um procedimento fluídico-magnético, que tem 

como principal objetivo auxiliar a restauração orgânica do paciente. Entenda-se por 

“orgânico” a estrutura completa do indivíduo: espírito e perispírito (quando desencarnado) e 

corpo físico, duplo etérico, perispírito e espírito (quando encarnado) – explicou-me Augusto, 

entregando-me sua fonte auxiliar, o livro O Passe Espírita, de Luís Carlos Melo Gurgel. 

 



​ ​ 83 

​ No Espiritismo, a aplicação do passe não é entendida como um ritual: “aqui nós não 

temos rituais formais e repetitivos”, disse-me o informante referindo-se à ideia de atos que se 

repetem mecanicamente ou que seguem uma cartilha, independente do sentido que isso possa 

ter. Entretanto, pude observar que esta ação terapêutica com o uso das mãos tem uma 

sequência e padronização que deve ser respeitada pelos aplicadores. O que pode ser visto 

como ato ritualístico, lembrando Mariza Peirano quando define o ritual como:  

constituído de sequências ordenadas e padronizadas de palavras e atos em 
geral expressos por múltiplos meios. Estas sequências têm conteúdo e 
arranjo caracterizados por graus variados de formalidade 
(convencionalidade), estereotipia (rigidez), condensação (fusão) e 
redundância (repetição) (Peirano, 2003, p. 8). 

​ O passe pode ser aplicado por um Espírito desencarnado, por um Espírito encarnado 

ou pela ação conjunta dos dois, um Espírito encarnado agindo como intermediário da emissão 

fluídica do Espírito desencarnado.  Este último, também chamado passe misto, é o mais 

frequente e o que vivenciei em minha experiência etnográfica. Quanto à finalidade específica 

do passe, eles podem ser classificados: em passes para retirada de fluidos (fase de dispersão) e 

passes para fornecimento de fluidos (fase de doação), a depender do momento, pois na fase de 

dispersão faz-se uma limpeza fluídica do paciente, enquanto na fase de doação oferece-se 

fluidos benéficos ao paciente. Em qualquer caso, o passe cumpre sempre a finalidade de 

retirar fluidos energéticos prejudiciais e oferecer fluidos energéticos saudáveis ao paciente. É 

curioso o uso do termo “oferecer”, pois como esclarecido, é o que rigorosamente acontece, 

uma vez que a absorção desses fluidos pode não ocorrer, situação que se dá quando o paciente 

se põe numa posição mental de oposição e fechamento ao passista, seja abrigando sentimentos 

como rancor, antipatia ou mesmo descrédito.  

​ No Uniluz a aplicação do passe ocorre nas segundas, quartas, quintas e domingos, 

sempre depois da palestra e aberta ao público. Restrita aos médiuns trabalhadores ou aos 

médiuns em desenvolvimento, ocorre depois das reuniões de Estudo Mediúnico nas segundas 

e quartas, e da Reunião Mediúnica das terças-feiras. Descreverei a seguir, primeiro minha 

própria experiência recebendo o passe, depois a observação em Regina que me permitiu 

adentrar a sala, ao que ela diz está num tratamento sequencial depois que descobriu um 

nódulo na tireoide.   

​ Escolhi ir depois da palestra das 17:00 do domingo. Quando entrei na sala de passes 

localizada no 1º andar do Centro, a médium já estava lá. A luz era uma penumbra azulácea. 

Normalmente, o aplicador do passe entra momentos antes e se põe em prece silenciosa para 

 



​ ​ 84 

uma efetiva conexão com os seres espirituais, aplicando inicialmente um passe sobre si 

mesma (“autopasse”). É imperioso, aos médiuns passistas, que no transcorrer daquele dia 

tenham guardado algum comedimento quanto ao excesso de atividades, evitar atividade 

sexual, comer moderadamente, um bom descanso prévio. Importante estarem em bom estado 

de saúde física e gozando de um equilibrado estado psíquico. Fui direcionado à médium, que 

eu não conhecia das minhas idas ao Centro; aparentava estar na casa dos cinquenta e poucos 

anos, estava de pé e de frente para uma cadeira que sentei. Embora ela mantivesse os olhos 

semicerrados, percebia-se que estava consciente, pois preconiza-se que a “doação fluídica” 

está subordinada ao comando da vontade. Ou seja, o médium tem domínio consciente sobre o 

que está fazendo. Eu já havia previamente sido orientado a permanecer o mais tranquilo 

possível, evitando a intrusão de pensamentos “mundanos” e preocupações. Mantive-me com 

os olhos abertos. A médium iniciou movimentando ambos os braços com as mãos abertas 

sobre mim, de cima para baixo, ao longo do meu corpo, começando na minha cabeça, e ao 

chegar ao fim da trajetória, fechava as mãos e em seguida um movimento brusco de abri-las 

para baixo, como se desfazendo de alguma coisa. Este ciclo foi repetido umas 4 vezes, de 

cima para baixo. Durante este tempo, ela se movimentava ao redor da cadeira onde eu estava 

sentado, postando-se inicialmente à minha frente, depois ao meu lado, atrás e, por fim, no 

outro lado. O silêncio manteve-se a todo tempo. Findo este ciclo, ela parou novamente à 

minha frente: fechou os olhos, esfregou as mãos uma sobre a outra, depois as abriu viradas 

para cima, como que em posição de “recebimento”. Após alguns segundos de quietude, ela 

direcionou as mãos abertas sobre mim, sem tocar meu corpo, detendo as mãos sobre algumas 

partes (que depois vim a entender tratar-se dos “centros vitais”), ao que observei sete pontos 

de parada. Esta parte do passe é a que acima descrevi como “fase de doação”. Assim ela 

procedeu ponto por ponto, ao que todo processo não ultrapassou o intervalo de 10 minutos. 

Posteriormente me foi dito que este intervalo é variável, a depender das condições do 

paciente, de alguma eventualidade que surja (como uma manifestação inesperada) e, também, 

da praticidade do médium passista. Ao terminar, a médium, num tom muito baixo e sereno, 

sinaliza que terminou e pergunta “como eu me sinto”, indicando que poderia sair para que o 

próximo paciente pudesse entrar.  

​ No caso de Regina, ela havia descoberto, tempos atrás, três nódulos na região da 

glândula tireoide. Conforme relatou, eram nódulos muito pequenos, e antes mesmo de dar 

seguimento ao procedimento da biópsia, iniciou o tratamento espiritual. Como fiel espírita e 

trabalhadora da casa, ela reconhece que sua experiência com o tratamento espiritual se dá num 

 



​ ​ 85 

contexto de “maior amadurecimento doutrinário”, o que pode fazer com que o “nível de 

confiança” a que se submete à terapêutica espiritual, seja bastante distinto de um “iniciante” 

ou de um “cliente”, por exemplo. Nesta fase onde testemunhei sua sessão de passe, ela já 

estava num segundo estágio do tratamento, tendo finalizado o primeiro, e coincidindo com 

um segundo exame de imagem que realizara para acompanhamento médico. Destaca que ao 

final do primeiro ciclo de passes a que se submeteu, conjugado com a cirurgia espiritual à 

distância, era exatamente o momento de submeter-se à biópsia e um segundo exame de 

imagem. Ela decide adiar a biópsia, e vai logo à segunda ultrassonografia, cujo resultado foi a 

ausência dos nódulos, o que diz ela, ao médico que a acompanhava, “soa inexplicável”. 

Pergunto qual o tempo decorrido nesta cronologia. Ela responde “5 meses”. E reafirma que se 

mantém em tratamento espiritual, sendo esta a que será descrita a décima aplicação, numa 

programação de doze, ao mesmo tempo que acompanhada pelo médico, programando-se para 

em três meses à frente, realizar um novo exame de imagem.  

​ Entramos na sala de passe, Regina à frente (ela era a paciente). Eu já havia sido 

orientado a permanecer a certa distância, em silêncio, apenas observando. Qualquer dúvida ou 

pergunta que eu tivesse, fossem tratadas posteriormente. Na sala havia três médiuns: um 

homem aparentando uns 60 anos (que eu já vira em alguns grupos de estudo) e duas mulheres 

que eu já conhecera do grupo de sábado. Já fiquei de algum modo intrigado o porquê de três 

médiuns. A luz era a mesma penumbra azulácea. De início, todos se dão as mãos e fazem uma 

prece espontânea, pedindo  “a Jesus e aos Espíritos benfazejos que atuem com bençãos de 

cura”. Eu apenas observava.  Na sequência, a paciente foi levada a uma maca disposta mais ao 

lateral da sala, localizada de modo que os passistas pudessem se posicionar ao seu redor. Uma 

das médiuns iniciou a ritualização com a limpeza, ou “fase de dispersão”, que neste caso se 

deu em mais que os 4 ciclos observados na minha experiência, Em seguida, o médium 

aplicador procedeu à fase de “doação de fluidos”, impondo as mãos sobre cada centro vital da 

paciente, detendo-se por um tempo maior na região do pescoço, justamente o órgão físico 

específico que estava em tratamento. Regina mantivera-se de olhos fechados todo o tempo. 

​ Após a sessão dos passes, não dirigi perguntas à informante com a finalidade de colher 

como se sentira naquele momento, optando por preservar a liturgia do evento. Ela 

mantinha-se alerta, mas emitindo um ar como que “anestesiada”. Entretanto, e pude constatar 

depois noutras conversas que tivemos, ela sempre demonstrou uma confiança inabalável no 

“poder” do tratamento espiritual, de igual modo, dizia sentir-se “restaurada” todas as vezes 

que recebe a “fluidoterapia”. No tocante à afetividade dos resultados, os informantes 

 



​ ​ 86 

esclarecem que está diretamente relacionada ao estado de receptividade do paciente. O estado 

de receptividade se estabelece por meio dos pensamentos e sentimentos nutridos no momento 

do passe, sendo muito importante que o paciente seja incentivado a ter confiança no benefício 

do passe, bem como ver na pessoa do passista um benfeitor. Tem algum valor, assim, que em 

algumas situações o paciente escolha o passista que irá aplicar o passe, em havendo 

possibilidade e disponibilidade.  

​ Na minha experiência, não posso dizer que tenha experimentado alguma sensação 

diferente antes, durante ou depois do passe. É possível, e fica no campo da especulação, por 

minha posição de “cliente”, ainda mais imbuído da prerrogativa da observação pura. O que 

posso atestar, e isso está nos escritos espíritas como um possível fator desfavorável caso 

ocorresse, é que não me mantive resistente, desconfiado, sequer temeroso, o que talvez me 

enquadre, nesta situação específica, na categoria do meramente “curioso”. 

 

3.2 “Não vou deixá-la em paz”testemunhando uma obsessão 

 

​ Na concepção espírita que trata da relação dos mortos com os vivos, outro relevante 

conceito é o fenômeno chamado de obsessão. A literatura que trata sobre o tema da 

mediunidade, do transe e da possessão enquanto fenômenos religiosos, observados desde 

sociedades primitivas, apresenta significações nem sempre idênticas. Hoskins18 (1975) 

distingue três fenômenos distintos sob a mesma rubrica: mediunidade, como a faculdade da 

comunicação entre homens e espíritos; o transe, estado alterado de consciência; e a possessão, 

como um estado de consciência alterada, no qual o indivíduo experimenta manifestações de 

seres cuja existência acredita. Mary Douglas (1970, Apud Cavalcanti, 1983) faz uma distinção 

em três estados: na possessão, o homem perde o controle para os espíritos; na mediunidade, o 

espírito fala através da pessoa possuída; no xamanismo, o espírito é domesticado e faz a 

vontade do humano que o recebe. Roger Bastide faz uma distinção mais simples entre transe 

místico e possessão, onde no primeiro, não ocorre o fato do xamã ser possuído pelos espíritos 

que permanecem exteriores a ele (Cavalcanti, 1983). Já Aubrée (1996) traça uma 

diferenciação entre “transe de possessão” e “transe de inspiração”, onde no primeiro caso o 

possuído muda de personalidade, tornando-se temporariamente a divindade, tal como ocorre 

18 Janet Hoskins – Universidade da Califórnia do Sul, que publicou Patterns of Trance and Social Order (1975). 
 



​ ​ 87 

no candomblé. No transe de inspiração, o possuído mantém sua personalidade, mas a entidade 

ou divindade o domina e faz dele seu porta voz, como ocorre no espiritismo. 

​ Desacordos terminológicos à parte, o Espiritismo na codificação de Kardec, entende 

como obsessão a ação persistente que um Espírito inferior exerce sobre outra pessoa, havendo 

entre eles uma sintonia energética que os mantém “presos”. Esta ação pode ir “de uma 

influência sutil dos espíritos sobre a pessoa e progredir até chegar à perturbação completa do 

organismo e das faculdades mentais” (Cavalcanti, 1983, p. 90). O Espírito desencarnado 

obsessor é um espírito inferior, visto que ainda não alcançou o arrependimento de suas penas 

morais, razão pela qual aceitou reencarnar como provação e consequente progresso em seu 

processo evolutivo. Sua inferioridade o mantém aproximado da matéria com a qual ele 

permanece identificado, e a ela se submete porque ainda a deseja. O obsediado, por sua vez, é 

um Espírito encarnado, que por ocasião do fenômeno obsessivo está com seu livre-arbítrio 

aniquilado. Sua condição de portador de energias perturbadas, o torna enfraquecido e, sem o 

saber, aberto a uma legião de doentes invisíveis. Há assim, uma sintonia vibratória entre os 

dois. É, portanto, uma condição patológica a obsessão, causadora de danos físicos e mentais. 

O trabalho de desobsessão se constitui numa doutrinação do Espírito perturbado a partir de 

Espíritos benfazejos, cuja finalidade é reintegrar a ambos, obsediado e obsediador ao seu 

processo evolutivo, soltando-os de suas amarras. 

​ No meu trabalho de campo, certa ocasião eu estava participando de uma palestra 

pública, quando uma jovem presente na assembleia se manifestou com um espírito obsessor. 

Posteriormente me foi explicado que esta é uma situação extemporânea, uma vez que as 

pessoas portadoras da faculdade mediúnica, não devem estar se manifestando assim a 

qualquer momento e em qualquer lugar. A mediunidade é uma faculdade, um dom de Deus; 

não é, portanto, uma escolha ou um talento. A comunicação entre  o médium e o Espírito 

segue também uma ação fluídica, donde é preciso que o fluido do médium se identifique com 

o do Espírito. Isto explica “a atração” de um Espírito por um médium e não por outro que 

esteja ao lado. Voltando a jovem que estava incorporada, ela foi imediatamente retirada do 

salão e levada a uma pequena sala, onde estavam dois médiuns doutrinadores, para um 

trabalho desobsessor. Obtive a permissão de participar, incitado, se possível, a me manter em 

prece como forma de emanar energias vibratórias positivas. Regina, manteve-se ao meu lado 

também em condição de prece vibratória. Este foi um momento tenso para mim, nem tão 

assustador como eu previamente temera, mas queria (e deveria) estar o mais alerta possível 

para a observação fiel dos fatos, enquanto me pediam para manter-me em prece. 

 



​ ​ 88 

​ Na manifestação, a moça iniciou, ainda no auditório onde ocorria a palestra, um choro 

repentino e com soluços. Duas pessoas acorreram até ela, sendo uma destas a palestrante, que 

impôs a mão sobre a fronte da moça, à medida que ambas as “socorristas” já se começaram a 

retirá-la. Levando-a para uma sala de passe que estava vazia, ali entramos: a paciente, as duas 

médiuns trabalhadoras que a estavam assistindo, Regina (que me permitiu entrar) e eu. Depois 

Regina me confidencia que só entrou para me acompanhar, uma vez que nestas situações não 

é permitida presença de observadores ou curiosos. Outro detalhe que me foi depois detalhado, 

é que quando ocorre uma incorporação inesperada numa reunião pública ou mesmo na sala do 

passe, deve ser considerada como uma incorporação inconveniente, uma vez que em reuniões 

públicas ou durante aplicação do passe não é o momento de doutrinação dos espíritos 

enfermos, havendo reuniões apropriadas para este fim. Ocorre que esta moça já vinha 

mostrando repetidas manifestações da “presença” obsessora, iniciara tratamento antes, mas 

que não deu continuidade, de modo que as assistentes da casa logo reconheceram tratar-se de 

uma manifestação obsediada. Do choro, a paciente evoluiu para uma agitação motora 

desordenada, sacudindo a cabeça, os braços, soluçando e emitindo um gemido 

incompreensível. Uma das médiuns voltou a posicionar a mão sobre a fronte da paciente, 

olhos fechados, assim detendo-se por um curto intervalo de tempo. Não cessando a agitação 

da incorporada, a outra médium inicia uma fala em tom baixo, mas firme: “qual o seu 

nome?”, ao que não houve uma resposta. A médium inquiriu a entidade perturbada mais umas 

3 ou 4 vezes. Sem obter resposta a médium volta a falar: “sei que você está buscando auxílio, 

seja lá qual for, então você precisa dizer quem é e o que está buscando”, com tom de voz 

calmo e tentando contrapor-se a atmosfera de sofrimento, ao que os espíritas compreendem 

como da necessidade de, nestas horas, emitir palavras e emoções que transmitam ao Espírito 

sofredor um influxo amoroso de aceitação. Em circunstâncias como esta, de um Espírito 

agitado ou revoltado, é recomendado que se escute a causa que o faz revoltar-se, muitas vezes 

pedindo que se recorde regressivamente de fatos e ou pessoas que, nesta ou em outra 

encarnação, lhe causou algum mal. Razão pela qual a “doutrinação” do Espírito revoltoso não 

pode ser de improviso, feita por qualquer pessoa, e é necessário também que se disponha de 

tempo suficiente para isso. A médium que falava mantinha-se próxima da paciente, algumas 

vezes falando tão baixinho que à distância não se conseguia escutar o que era dito. A paciente 

seguia chorando, agitada, e como num ímpeto agressivo, solta um grito “não vou deixá-la em 

paz”. A outra médium seguia, ao que parecia, tecendo uma prece silenciosa e com as mãos 

sobre a fronte da moça. Após o que pareceu uns 10 minutos (não houve uma marcação exata 

por este observador), a assistente que mantinha a mão sobre a fronte da paciente, faz um 
 



​ ​ 89 

movimento como formando uma “aba de boné”, inspira profundamente e sopra com vigor 

sobre a fronte da paciente, repetindo este sopro por cinco ou seis vezes. A médium que 

soprara parou-se quieta por uns segundos, olhando à paciente, que subitamente aquietou o 

choro e os soluços. Posteriormente fui esclarecido que tratou-se de uma técnica do “sopro 

frio”, muito útil para a separação do obsessor do obsediado. A paciente abriu os olhos, 

aparentando uma certa desorientação, a médium assistente tomou suas mãos como a 

tranquilizá-la, e neste instante Regina, que me acompanhava também à distância, me chama 

para sairmos da sala. Depois fiquei sabendo que seguiu-se, após nossa saída, a uma aplicação 

de passe na paciente. Não voltei a ver esta moça. Foi-me solicitada a compreensão de não 

buscá-la para fins de entrevista ou algo similar, pelo estado de desequilíbrio espiritual em que 

se encontrava, mas posteriormente chegou ao meu conhecimento que ela havia dado início, 

por segunda vez, a um tratamento desobsessor.  

​ Como observado nesta situação, a reaproximação dos Espíritos desencarnados aos 

encarnados nem sempre é um contato amoroso. A codificação explica haver Espíritos 

verdadeiramente bons e superiores, cuja manifestação se dá de modo digno, nobre, com 

palavras de sabedoria e benevolência. Mas há também os Espíritos ignorantes, orgulhosos, 

não raro tomados de sentimento de vingança ou ira, em total perturbação; são Espíritos 

inferiores, que ocasionam tumulto e se apegam a um indivíduo a fim de incomodá-lo, 

perseguindo-o por toda parte.   

​ Considere-se também que a separação entre espírito e corpo físico se dá gradualmente 

e de modo variável depois da morte. O primeiro momento pós desencarne costuma ser 

confuso e perturbador, retornando ao Espírito memórias da vida terrena, apegos, experiências 

sensuais. A perturbação pode ser penosa àquele cuja consciência não é pura e que está mais 

preso à vida corporal que espiritual. Logo, os apegos materiais, as paixões e prazeres terrenos 

são como imãs para alguns desencarnados. Foi o que se deu com esta moça obsediada. 

Segundo Regina me participou algum tempo depois, ela estava “acompanhada” do espírito de 

um ex-noivo que morrera pouco tempo depois do rompimento, num acidente de carro. 

Inconformado pelo desencarne violento que sofrera, exercia sobre a ex-noiva um “parasitismo 

espiritual”, drenando-lhe a vitalidade, enfraquecendo suas forças físicas e/ou espirituais, 

assumindo, quase todo o tempo, total domínio sobre o obsediado, fruto de uma paixão 

desequilibrada. 

 

 



​ ​ 90 

3.3 “Eu escutava barulhos”: os Espíritos perturbam 

 

​ Conheci Glória num dos encontros do grupo de Joanna de Ângelis do qual participava 

nas manhãs do 2º sábado do mês. Uma jovem senhora nos seus 56 anos que trabalha no 

mercado imobiliário e cursa Psicologia, chamou minha atenção quando num dos encontros do 

grupo em que ela tomou a palavra, confidenciou de público que “desde muito pequena eu já 

escutava barulhos” e exatamente por isso uma tia a levou anos mais tarde a um Centro 

Espírita. A mãe, muito católica, não admitia outras verdades de crença que não a da Igreja. No 

decorrer dos encontros busquei aproximar-me dela, que estava sempre muito sorridente na 

convivência do grupo e cortês no trato pessoal. Expus meu interesse pelo que dissera no 

grupo, lançando o convite se poderíamos conversar um pouco mais sobre sua experiência no 

Espiritismo, o qual foi prontamente aceito, talvez incentivada quando lhe disse que era 

professor de Psicologia, porta aberta a uma importante identificação entre nós, que culminou 

em alguns encontros onde pudemos intercambiar impressões e ideias valiosas. Glória iniciou 

no espiritismo aos dezesseis anos e, à medida que avançava no estudo dos escritos 

doutrinários, foi percebendo que aquilo que experimentava e estudava “fazia mais sentido que 

a doutrinação católica”. Desde então, vem mantendo-se fiel, houve um tempo que se dedicou 

mais ao trabalho voluntário, proferindo palestras e ministrando cursos de evangelização, mas 

ultimamente diminuiu suas atividades por razões de saúde. Embora, siga na frequência 

dominical, indo junto com a filha, ao Centro Espírita. Perguntei-lhe como sentia sobre ver-se 

como membro de uma religião: “dá um sentimento de acolhimento e pertença, sem o que o 

mundo talvez parecesse muito caótico”, respondeu ela. 

EU: Você já mencionou publicamente que quando criança “escutava 
barulhos”. Como era isso? 

GLÓRIA: Eu era uma menina de 6 ou 7 anos, brincava muito com minhas 
outras irmãs, as típicas brincadeiras de criança. Lembro que brincávamos de 
esconde-esconde, correndo pela casa, para desespero de minha mãe. E não 
tínhamos hora para começar correr; às vezes, depois do jantar enquanto meus 
pais ficavam sentados no terraço da frente da casa, e nós fazíamos aquela 
bagunça: na calçada, correndo pela frente, indo se esconder em todos os 
cantos no interior da casa. 

EU: E os barulhos? 

GLÓRIA: Pois então, comecei a ouvir batidas e estalos pela casa. Mas 
estávamos correndo para cá e para lá, nos escondendo pelos lugares, então 
parecia barulho das minhas irmãs tentando se esconder, pensava eu. No 
começo não achei nada estranho. Até que depois, percebi os mesmos 
barulhos e estalos quando não estávamos brincando;  minhas irmãs sentadas 

 



​ ​ 91 

lá fora com meus pais, às vezes já deitadas em suas camas. Eram uns 
estalidos meio secos, como se fosse madeira seca. 

EU: Não pensou que pudesse ser outra pessoa dentro da casa? 

GLÓRIA: Não havia mais ninguém, somente meus pais e nós. Não tínhamos 
empregada, olhava para minhas irmãs e elas estavam naquele momento 
quietas. Fui algumas vezes procurar ver o que podia ser. Estava tudo quieto, 
não havia qualquer pessoa se movimentando. 

EU: E acaso recorda-se se estes “barulhos” permaneceram por muito tempo? 

GLÓRIA: Eu lembro que eles cessavam do nada, mas também não me 
importei muito. Só que passado algum tempo eles voltavam, e aí começou 
ser mais tarde da noite, quando todos já estavam dormindo. Daí sim, passei a 
sentir medo, porque aquilo não parava; muito pelo contrário, só aumentava. 

EU: E conversou sobre isso com alguém à época? 

GLÓRIA: Logo no começo não me importei, porque como disse, achei que 
fosse nossas bagunças; minhas irmãs eram bagunceiras demais, eu era a mais 
quieta (e sorri); mas quando os barulhos surgiram mesmo com todo mundo 
já dormindo, fiquei realmente com medo, fui falar com minha tia (a segunda 
mais nova na linha sucessória) 

EU: E o que ela te disse? 

GLÓRIA: Que eu “não ligasse para aquilo porque estas coisas acontecem”, 
mas vez ou outra ela voltava a me perguntar se ainda estava acontecendo. 

​ No desfecho deste relato, a tia de Glória que já frequentava o Centro Espírita”, foi 

falar com uma das médiuns do Centro, que pediu levasse a menina ao Centro. “Fomos sem 

minha mãe saber” diz ela, e quando a médium ver a menina, que agora já estava na casa dos 

dez ou onze anos de idade, travou sem hesitação: “esta menina tem mediunidade, precisa 

trabalhar, senão ela irá continuar ouvindo ou vendo Espíritos que querem se comunicar”. 

Glória lembra que ao escutar o que dissera a médium, não conseguira compreender bem a real 

dimensão que aquilo tinha.  

GLÓRIA: Eu era uma garota de 10 anos (e faz um gesto com a cabeça), não 
havia mesmo como compreender. 

EU: Em algum momento sua mãe ficou sabendo? Você disse que ela era 
muito católica… 

GLÓRIA: Minha tia foi falar com ela algums tempo depois; e acho, não 
lembro bem deste detalhe, que para pedir autorização a me levar às reuniões 
do Centro. Não tinha como levar isso adiante escondido. 

EU: Você era muito pequena... 

GLÓRIA: Dez para onze anos, uma criança. Minha tia combinou comigo de 
esperar um tempinho e ver se os “barulhos” paravam ou não. Quando viu 
que não paravam, decidiu falar com minha mãe, já imaginando que a reação 
não seria nada boa. Minha mãe não iria aceitar aquela história de “trabalhar a 
mediunidade” 

 



​ ​ 92 

EU: E o que aconteceu quando ela soube (perguntei meio que entre 
sorrisos)? 

GLÓRIA: Reagiu muito mal, dizendo que aquilo “era invenção da minha 
tia” que fica indo atrás “dessas coisas”. 

​ Glória recorda que se sentiu muito mal com o que ouvira; a mãe ficara mesmo muito 

aborrecida com esta estória. Eu me sentia como uma pessoa estranha, esquisita; não bastava 

ouvir “barulhos” de coisas invisíveis, também podia estar sendo “perturbada pelo demônio”, 

como disse minha mãe. Com ajuda da tia, começou a ir ao Centro Espírita mais 

frequentemente, no início participando das palestras junto aos adultos, porque não havia na 

época o costume de destinar algumas atividades de evangelização às crianças. Logo, ela 

permanecia junto aos adultos. E recorda, que mesmo para uma garota de 11-12 anos, gostava 

daquilo que ouvia; não sabe explicar “porque”, mas recorda o quanto gostava de ouvir as 

palestras. Começou a querer “falar com a vovó Zana”, apelido carinhoso da avó com quem 

manteve laços muito fortes até a sua morte. Aos poucos, passou a ler os livros espíritas junto à 

tia, direcionava suas preces não mais aos santos católicos que sua mãe ensinara, mas agora 

aos “espíritos que mesmo depois da morte, rondavam a Terra”, olhava os bichinhos de 

estimação e se perguntava “se também eles reencarnavam”. 

​ “Fatos dessa natureza não são raros”, disse-me Zélia, evangelizadora no Uniluz e 

dedicada ao trabalho espírita há mais de 25 anos. “São muito semelhantes e não diferem 

muito, exceto pela intensidade”. Segundo explicou, a comunicação pela via da mediunidade é 

uma forma de demonstrar a existência do Espírito; sua individualidade, sua imortalidade e a 

sua comunicabilidade. Sons de batuque, estalidos, assobios ou outros sons inespecíficos, 

sinalizam o Espírito querendo se comunicar. A mediunidade audiente é mais uma categoria 

dentre as outras dessa faculdade de se comunicar com os Espíritos. Em cuja natureza do som 

emitido, está a evolução do médium: desde barulhos incompreensíveis ou inconvenientes, até 

a emissão de uma voz clara e compreensível, portadora de uma mensagem bem definida. 

Exatamente como acontecia com Glória: a escuta de “barulhos” indefinidos, mas que ela 

precisaria trabalhar no desenvolvimento do seu dom mediúnico.  

​ O relato de Glória apresenta certa semelhança ao de Guilherme, dentista aposentado de 

66 anos, hoje trabalhador da casa, dirigente de um grupo de estudo sobre as obras de André 

Luís, e também passista e médium incorporador. Recorda que desde jovem “ouvia vozes e via 

vultos”, nunca de alguém que pudesse identificar como sendo uma pessoa conhecida, e que à 

medida que foi se tornando adulto e os fenômenos audíveis aumentaram, foi orientado a 

buscar trabalhar sua forte faculdade sensitiva. O próprio Guilherme reconhece que num dado 
 



​ ​ 93 

momento “achei que estivesse ficando louco; não era normal ouvir vozes, às vezes choros, 

sem que nada ou ninguém estivesse fisicamente perto de mim”. 

​ Ambos interlocutores me recordam da história de Chico Xavier19, que também iniciou 

seu “contato com os Espíritos” ainda quando criança. Tendo perdido a mãe aos cinco anos de 

idade, criado somente pelo pai que necessitava viajar com frequência, o garoto foi entregue a 

uma madrinha para que cuidasse dele. Quando contou à madrinha “ter visto e conversado com 

a mãe no quintal de casa”, foi surrado e golpeado na barriga com uma garrafa sob a acusação 

de “ter parte com o diabo”, visões que não estavam restritas somente à figura da mãe, pois ele 

também relatava levantar-se no meio da noite e bater papos com espíritos. O pai de Chico 

Xavier, João Cândido, ameaçava interná-lo num sanatório de loucos (Stoll, 2002), indo 

conversar com o padre da cidadezinha mineira de Pedro Leopoldo, que por sua vez 

recomendava rezas e novenas, em nada adiantando. Segundo relatos do próprio Chico, quando 

estava na igreja rezando ele via um espírito desocupado fazendo caretas e bocas para lhe 

distrair. 

​ A noção de loucura tal como sugerido pelo pai João Cândido do filho, sempre se 

insinuou no imaginário do mundo espírita, e de algum modo está presente na doutrina 

apresentada por Kardec. Poderíamos até dizer haver uma conotação negativa e outra positiva 

aí presente. Giumbelli (1997) chama atenção a uma espécie de “deslegitimização” negativa do 

espiritismo chegado ao Brasil na década de 1930, por meio de um processo de simplificação 

19 Filho de um vendedor de bilhetes de loteria e de uma dona de casa, Francisco Cândido Xavier nasceu em 1910 
na cidade de Pedro Leopoldo, em Minas Gerais. A mãe morre quando o pequeno Chico tinha cinco anos, e o pai, 
impossibilitado de criar os filhos sozinho, divide a função com a parentada, cabendo à madrinha de Francisco, 
Rita de Cássia, cuidar do afilhado órfão. Logo, a madrinha se mostraria ser uma pessoa cruel, vestindo-o de 
menina e surrando-o por ele “ter parte com o diabo” cada vez que contava “estar ouvindo vozes”. Restava como 
consolo ao menino conversar com o espírito de sua mãe, que lhe recomendava “paciência, resignação e fé em 
Jesus”. Chico frequenta pouco a escola, pois de modo similar à igreja, suas faculdades paranormais lhe causam 
problemas. O pai chega a pensar em interna-lo num sanatório de doentes mentais, mas é desestimulado pelo 
padre da cidade que alega tratar-se de “fantasias de menino”. Já maiorzinho, começa trabalhar numa fábrica de 
tecidos, pois lhe falta estudos, mudando depois para a função de vendas. Mesmo sendo católico praticante e 
seguindo as orientações e penitencias do padre Scarzelli, não para de ter visões e conversar com espíritos. Aos 
dezessete anos, perde a madrinha e vê a irmã enlouquecer, o que depois se caracteriza como um caso de 
“obsessão espiritual”. Recomendado por um amigo, Chico inicia-se no estudo do Espiritismo e funda o Centro 
Luiz Gonzaga num barraco que pertencia a seu irmão. Por orientação dos espíritos, passa a desenvolver a prática 
da psicografia, publicando em 1932 sua primeira obra, Parmaso de além-túmulo. Em 1943 publica o livro mais 
vendido e divulgado entre toda sua extensa obra literária – Nosso Lar. Tornando-se cada vez mais conhecido, 
não tardou com que cada vez mais pessoas, vindas de todas as partes do país, peregrinassem à pequena Pedro 
Leopoldo em busca de curas e mensagens ao médium. Na vida pessoal, sofreu com o problema da catarata, 
dificuldades pulmonares e por fim uma angina de peito. Sua fama alcançou padrões internacionais, sendo 
inclusive indicado ao Prêmio Nobel da Paz em 1981. Até o final da vida, Chico psicografou 451 livros, 
traduzidos para vários idiomas, além de haver psicografado centenas, senão milhares de cartas de pessoas mortas 
às suas famílias. Faleceu na cidade Uberaba no dia 30 de junho de 2002, vítima de um infarto fulminante 
(Lewgoy, 2001). 
 



​ ​ 94 

do termo, enquadrando-o dentro de uma compreensão semântica que o aprisiona a tudo que se 

remete a “receber espíritos”. Acrescente-se a isto, ressalta o autor, a prática de recorrer ao 

Centro Espírita ou a casa de Umbanda em busca de cura ou alívio de um mal que até então 

não encontrara solução, fazendo surgir o espírita “charlatão” ou “curandeiro”, que guiado por 

um espírito realiza sessões de cura e até mesmo cirurgias espirituais, combatido à época por 

um saber médico, fortemente aliado ao Estado, que buscou divulgar o quanto aquela prática 

curandeirista representava uma ação perigosa à sociedade, pois um charlatão é aquele que 

cultua a não ciência. Este fato é tão marcante, que no primeiro Código Penal Republicano de 

1890, o espiritismo é incluído entre os “crimes contra a saúde pública”. O artigo 157 

condenava a prática da “magia e seus sortilégios”, transformando a prática espírita uma 

doutrina contrária à boa lógica e à boa religião, uma vez que é pura insensatez alguém dar 

atenção a ruídos e batidas de mesa, heresia e loucura. Sob um estamento jurídico, aquilo 

considerado “heresia” torna-se foco da repressão policial, pois o Código Penal transformara o 

que era uma infração sanitária em crime comum. 

​ Fez parte desta “deslegitimização” apontada por Giumbelli (1997) uma nova 

empreitada da sociedade médica de então, sobretudo da Sociedade de Medicina e Cirurgia do 

Rio de Janeiro, que imprime à prática espírita não mais apenas um estatuto de algo nocivo à 

saúde, senão algo diretamente associado ao surgimento de anomalias psíquicas, tornando 

recorrente a ideia de que o Espiritismo fosse um vetor de doença mental. Em um momento em 

que a Psiquiatria se mostrava solidamente consolidada, tal processo se deu num intercâmbio 

afinado com a Medicina Legal, conjugando conhecimentos que partiam de várias fontes: 

acadêmica, desenvolvidos e sistematizados nas faculdades de medicina; asilar, onde pacientes 

internados com doença mental tinham referências “ao espiritismo”; e policial, quando as 

perícias médico-legais enxergavam associações diretas entre crimes-doença 

mental-espiritismo. Nesta época, dois psiquiatras do Hospital Nacional de Alienados20, 

Henrique Roxo e Xavier de Oliveira, apresentaram estudos apontando o Espiritismo como 

terceira causa de alienação mental, somente atrás da sífilis e do alcoolismo. Os indivíduos que 

viam ou ouviam “espíritos” tratar-se-iam de indivíduos “já psicóticos” que passam a 

incorporar motivos espíritas em seus sintomas, “débeis psíquicos” que procuram a sessão 

20 O Hospital Nacional de Alienados surgiu em 1841, com o nome de Hospício Pedro II, na Praia Vermelha, 
cidade do Rio de Janeiro, quando José Clemente Pereira, provedor da Santa Casa de Misericórdia do Rio de 
Janeiro, encabeçou uma campanha para a criação de um hospital de alienados. Esta necessidade se dava não 
somente por causa da recém conhecida especificidade da “moléstia”, como pela falta de condições de trata-los 
em casa. Afastar “o louco” teria uma função terapêutica, uma vez que o ambiente em que vivia era entendido 
como um dos causadores da perda da razão e, também, assegurar a segurança da sociedade. Por isso, os 
especialistas defendiam o isolamento da loucura como medida preventiva (Eldestein & Schwarcz, 2023). 
 



​ ​ 95 

espírita para fugir das dificuldades, e as “histéricas”, que “espontaneamente se revelam 

médiuns e se prestam a exibições análogas ao sonambulismo” (Ribeiro & Campos, 1931, 

apud Giumbelli, 1997, p. 63). 

​ É uma espécie de mediunopathia ou mediunomania essa loucura, apresentando uma 

lista de manifestações de caráter alucinatório e delirante que tem como base uma 

predisposição anterior. O melhor modelo dessa “loucura espírita “é a possessão por uma força 

externa ao indivíduo:  

os indivíduos impressionáveis ficam abalados com os movimentos da mesa 
[...]. A emoção leva-os às conclusões mais levianas, às interpretações mais 
apressadas, [...] lembranças afloram como no sonho [...]. E, como nesses 
indivíduos, a capacidade crítica está diminuída por motivo da emoção, o 
sonho toma as proporções de um delírio alucinatório, no qual a 
personalidade, o eu se encontra em desagregação. Os exercícios de 
mediunidade acabam por torna-los loucos que creem pensar, falar, gesticular, 
andar, contra a própria vontade e em obediência à vontade do ‘espírito’ que 
passou a residir neles (Ribeiro & Campos, 1931, apud Giumbeli, 1997, p. 
66).  

​ Como a doutrina espírita apresenta sua cosmologia ancorada no tripé 

estudo-caridade-mediunidade (Cavalcanti, 1983), compreendendo o termo mediunidade como 

esse “permanente contato que se exerce de diferentes modos, indo da maior intensidade de 

relação Espírito encarnado/Espírito desencarnado à menor intensidade dessa relação” 

(Cavalcanti, 1983, p. 64), a comunicação que se dá entre os dois mundos, mundo 

material/mundo espiritual, é uma constante. Os Espíritos podem se manifestar de muitas 

maneiras: pela visão, pela audição, pelo tato, pelos ruídos, pela escrita, pelo desenho. Ainda 

segundo Kardec: 

Os Espíritos se manifestam algumas vezes espontaneamente por ruídos e 
pancadas; é frequentemente, para eles um meio de atestar sua presença e 
chamar a atenção sobre si, absolutamente como quando uma pessoa bate 
para advertir que há alguém. Há os que não se limitam a ruídos moderados, 
mas que vão até à produção de um barulho parecido com o da louça que se 
quebra, de portas que se abrem e se fecham, ou de móveis que se derrubam; 
alguns causam mesmo uma perturbação real e verdadeiros estragos. 

Quanto à natureza destas manifestações Kardec diz: 

Os Espíritos sérios não vêm senão nas reuniões sérias, onde são chamados 
com recolhimento e por motivos sérios. Eles não se prestam a nenhuma 
questão de curiosidade, de prova, ou tendo um objetivo fútil, nem a nenhuma 
experiência […] ... Os espíritos ditos batedores, e geralmente todos aqueles 
que produzem manifestações físicas, são de uma ordem inferior, sem por isso 
serem essencialmente maus. 

 



​ ​ 96 

​ Os Espíritos inferiores são aqueles propensos ao mal, ignorantes e orgulhosos, presos 

às paixões da vida material. Nem todos são essencialmente maus; agem, porém, com 

leviandade, de modo irrefletido e com alguma malícia, o que denota sua posição inferior. 

Outros são verdadeiramente inclinados ao mal (Espíritos impuros), sentem-se atormentados 

com a felicidade dos bons, mantêm-se presos às infelicidades e dívidas da vida corpórea – o 

que lhes causa penosa realidade na vida espiritual. Já os Espíritos superiores ou bons já 

alcançaram um grau de adiantamento moral e espiritual que usam suas qualidades e poderes 

para a prática do bem: suscitam bons pensamentos, desviam os homens do mal, protegem os 

que lhe são dignos de proteção e agem neutralizando a força dos maus espíritos. Em suma 

“são felizes pelo bem que fazem e pelo mal que impedem”, como diz Kardec.  

​ Advertência feita também quanto à possibilidade de médiuns interesseiros e charlatães, 

deixando claro que a comunicação do Espírito ocorre quando a ele lhe apraz e não quando da 

vontade do médium. A mediunidade interesseira se traduz não somente pela esperança de 

lucro material, mas também por ambições de toda natureza que sobre as quais se fundam 

esperanças pessoais. “A natureza da faculdade mediúnica se opõe, pois, a que ela se torne 

uma profissão” diz a codificação de Kardec em O que é o Espiritismo? uma vez que a 

doutrina apresenta a mediunidade como uma permissão de Deus para a instrução dos 

Espíritos. 

​ O depoimento de Lúcia, psicóloga e trabalhadora da casa dialogando sobre isto: 

LÚCIA: Todo nosso trabalho na casa espírita é uma benfeitoria. Oferecemos 
nosso tempo livre de forma gratuita àqueles que estão necessitados: seja na 
palestra pública, seja na coleta e distribuição de alimentos, na escuta fraterna 
ou no trabalho de desobsessão. Mesmo os dirigentes da casa exercem seu 
ofício de modo gratuito. [...] A doutrina nos ensina a caridade como principal 
nutriente à evolução. O espírita que estuda, o praticante esclarecido, não cai 
no entusiasmo fácil, porque sabe que o que se espera dele no mundo 
espiritual é trabalho sem qualquer honorabilidade. 

EU: E todos os trabalhadores da casa estão imbuídos deste espírito? 

LÚCIA: Não podemos julgar, mas na verdade vemos que não é sempre 
assim. Embora entendamos que todos nós estamos em processo evolutivo. 
Nenhum trabalhador da casa recebe dinheiro pela tarefa que cumpre, não é 
um emprego, nos modos como costumamos entender a relação do trabalho 
com uma remuneração em troca. Mas não ignoramos as vaidades pessoais, 
ímpetos de ter prestígio e poder, a busca por cargos; tudo isso pode estar 
presente. Mas eu sempre estou repetindo para quem quiser escutar: estamos 
aqui na Terra como escola de evolução. E na casa espírita não é diferente. 

​ Há, portanto, que se compreender da natureza da comunicação dos Espíritos com o 

Mundo Visível pela via da faculdade mediúnica. O mundo Invisível está em permanente 

 



​ ​ 97 

contato com o Mundo Visível, e como dito na codificação de Kardec, se reconhecermos “a 

variedade infinita que existe entre os Espíritos com relação à inteligência e moralidade, 

entenderemos facilmente a diferença que deve existir em suas comunicações” havendo 

comunicações grosseiras (que chocam a decência), comunicações frívolas (zombeteiras), 

comunicações sérias (tem uma finalidade útil) e as comunicações instrutivas (um ensinamento 

qualquer dado pelos Espíritos), mas a finalidade dos Bons Espíritos é sempre a instrução 

moral com vistas à evolução da humanidade. 

 

3.4 “Eu sei que vou reencontrá-lo” 

 

​ Conheci Marina numa das Palestras Públicas de domingo, apresentada por Regina que 

previamente me informara sobre a perda que Marina sofrera de um filho de 22 anos, 

esforcei-me por aproximar-me não com um discurso de investigador acadêmico, mas como 

alguém que partilhava naquele momento do mesmo “espaço sagrado” que ela, pois se assim 

não o fizesse,  corria o risco de não ter minha aproximação vista com bons olhos. 

​ A partir desta aproximação, mantive com Marina algumas conversas, sempre aos 

domingos, com quem não realizei uma entrevista formal no modelo tradicional, porém, na 

informalidade dos encontros, foi suficiente para juntar “as peças” da sua história, obtendo ao 

final um relato etnográfico valioso de sua experiência espiritual. Começando pela morte do 

filho: o rapaz tinha 22 anos, estudante de engenharia, que numa manhã de sábado saiu de casa 

para passar o fim de semana com amigos no interior. Do grupo, três rapazes saíram para um 

passeio de barco, o que era bem comum nos fins de semana na represa. Deu-se que a pequena 

embarcação virou, relatos posteriores confirmam que os rapazes se puseram a brincar e, 

erroneamente, ficaram de pé. Lançados para fora do barco, o rapaz foi o único que não 

conseguiu salvar-se, mesmo depois de algum tempo tentando e, já fatigado, acabou indo para 

o lado mais fundo da represa, e na agonia de cada qual tentando salvar-se, os amigos o 

perderam de vista, pois já havia submergido às águas. Marina hoje está com 51 anos; a morte 

do filho se deu oito anos atrás. De lá para cá, ela diz que no início viveu um desespero 

avassalador, dominada por “por um tremendo vazio”, e para piorar toda situação, pouco 

tempo depois descobriu um câncer que ainda hoje segue em tratamento. Chegou um ponto em 

que passou a buscar na religião uma “tábua de salvação” ao desespero que sua vida caíra, 

primeiramente na fé católica da qual já era adepta, indo depois para o Espiritismo, 
 



​ ​ 98 

principalmente depois de um sonho que tivera com o filho no qual ele dizia: “tchau mamãe, 

eu volto logo. Estou te esperando, nos veremos novamente”. 

​ A possibilidade do reencontro é de um simbolismo muito presente na cosmologia 

espírita. Passados oito anos desde a morte do filho, Marina diz sentir-se mais confortada 

porque sabe que “eu irei reencontrá-lo”. De algum modo, é possível dizer que todas as 

religiões estão caracteristicamente revestidas como uma experiência de encontro; desde o 

encontro físico das pessoas no templo (rituais, orações, datas festivas), ao encontro simbólico 

com o sagrado. No Catolicismo, o fiel católico considera-se ter um encontro com Deus 

através da oração e com o Cristo Vivo (que é Deus) presente na eucaristia; no Candomblé, os 

frequentadores do terreiro encontram-se com seus espíritos ancestrais e orixás protetores; no 

Budismo o encontro é introspectivo com o buda interior de cada um. O ápice deste ‘encontro’ 

tem um quê de revelação, como diz Otto, para quem a experiência religiosa traz algo de um 

divino que se revela, uma realidade inteiramente diferente das realidades “naturais”. É uma 

hierofania, esta revelação, e os sinais desta revelação, portadores da mensagem religiosa, põe 

fim à relatividade e à confusão da vida cotidiana (Otto, 2022). E não somente um ‘encontro’ 

com um outro que ‘não eu’, mas também dizer da religião como lugar de encontro de 

sentidos, na medida em que  possa responder a certos anseios que a lógica e a cognição pura 

não conseguem fazê-lo. Neste trecho da conversa, aparece a produção de sentidos que se dá a 

partir da enunciação presente na mensagem: 

MARINA: Meu coração se confortou quando ouvi ele dizer que estava em 
paz. Desde o momento que recebi a notícia do afogamento, meu pensamento 
era somente o quanto ele havia sofrido em desespero tentando se salvar: o 
quanto lutou, quanta força fez, a agonia engolindo água e perdendo as forças. 
Minha amargura era não só pela partida dele, mas pelo pavor de imaginar o 
pavor dele. 

EU: A mensagem obtida através do médium de algum modo modificou a 
maneira como você vê ou sente esta perda? 

MARINA: A voz era do médium, mas o jeito de falar era dele. É estranho 
essa mistura, mas a forma carinhosa como disse “mãezinha”, o jeito delicado 
como quis me confortar, eu já não tive dúvidas de que era ele. Acho que 
desde este dia minha aflição foi diminuindo pouco a pouco, principalmente 
quando ele diz que “não está sofrendo”. Não posso dizer que não sinto ainda 
uma dor inexplicável, mas ela se acalmou muito. 

EU: Foi a única mensagem que recebeu dele? 

MARINA: Sim, foi a única. Eu queria muito receber outras, mas aqui no 
Centro me explicaram que não é assim. Coração de mãe (e chora), mas 
entendo que é da necessidade do Espírito se comunicar, alguma coisa 
importante que queira dizer, um aviso, um consolo. Mas o importante é saber 
que está por perto e que pode voltar a falar comigo. 

 



​ ​ 99 

​ Na cosmologia espírita a noção de encontro ancora uma dimensão bastante peculiar, 

de relevante valor nesta relação dual mundo dos vivos X mundo dos mortos. Este encontro, é 

justo o momento de intersecção entre o Mundo Visível (mundo dos vivos) e o Mundo 

Invisível (mundo dos espíritos), dois mundos em relação, afirmada nas palavras de Cavalcanti 

quando diz, “a realidade religiosa espírita nasce dessa permanente relação” (Cavalcanti, 1983, 

p. 35), que segundo ela se ordena a partir de dois eixos, um diacrônico e outro sincrônico, 

ambos presentes na frase dita em sonho pelo filho de Marina se dirigindo a ela: “tchau 

mamãe, eu volto logo; estou te esperando, nos veremos novamente”. Segundo Cavalcanti, o 

eixo sincrônico remete à possibilidade da comunicação entre vivos e mortos (comunicação 

espiritual); o eixo diacrônico corresponde à noção de reencarnação, ou seja, à passagem do 

Espírito de um mundo a outro, seguindo um encadeamento evolutivo de encarnações, 

desencarnações e reencarnações.  

​ Na codificação de Kardec a comunicação entre o Mundo Visível e o Mundo Invisível 

é um contato perpétuo que pode ocorrer de diferentes modos: oculto, patente, espontâneo ou 

provocado. Os Espíritos podem se manifestar pela visão, pela audição, pelo tato, pelos ruídos, 

pela escrita, pela música. São livres, manifestam-se quando querem, a quem lhes convém e 

quando podem, não estando às ordens e ao capricho de quem quer que seja. O fenômeno 

mediúnico é uma via importante deste eixo sincrônico, embora não única, que através do 

médium engendra uma relação entre estes dois mundos, de modo a ocorrer um deslocamento 

onde cada um deles preserva a sua integridade. A mediunidade é esta faculdade de sentir a 

influência de Espíritos, em qualquer grau de intensidade, sendo o médium a pessoa que 

manifesta esta sensibilidade apresentando uma aptidão especial para cada tipo de fenômeno, 

podendo ser médium de efeitos físicos, médium sensitivo, auditivo, falante, curador,  

psicógrafo. Todas estas possibilidades de mediunidade estão bem distribuídas, embora a mais 

conhecida e vista nas casas espíritas seja a do médium falante, aquele que empresta seu corpo 

a um Espírito, que por sua vez se utiliza do órgão vocal do médium na transmissão da  

mensagem. Nesta modalidade de manifestação, o médium se exprime sem ter consciência do 

que diz, a palavra dele é um mero instrumento pelo qual o Espírito se serve para sua 

comunicação.  

​ Glória falando sobre o médium e a mediunidade explica: 

Quem é o médium? É alguém que participa ao mesmo tempo, pelo seu 
envoltório, da vida do Espaço, e pelo seu corpo físico, da vida Terrena, sendo 
o intermediário obrigatório entre os dois mundos. Segundo nos ensina Allan 
Kardec, a faculdade mediúnica depende de uma disposição orgânica especial 

 



​ ​ 100 

que necessita ser desenvolvida. Isso quer dizer, que não depende da 
inteligência, das convicções filosóficas, nem da religião desta pessoa. O que 
justifica da necessidade e importância do desenvolvimento desta faculdade.  

​ Eu peço a palavra e pergunto: “qualquer pessoa, então, pode ser médium? 

GLÓRIA: Qualquer pessoa pode se descobrir médium. Mas não é uma 
escolha pessoal. É um dom, necessita ser desenvolvido. Sem este trabalho de 
desenvolvimento pode-se cair em simulações de má fé ou embuste, e, ainda 
mais perigoso, pelo fato de uma multidão de Espíritos estarem nos cercando, 
ávidos por se comunicarem, é bem comum que almas pouco adiantadas, 
espíritos levianos, tomem a dianteira nestas comunicações e dominem a 
pessoa do médium sem desenvolvimento. 

MEMBRO DO GRUPO: Considerando que qualquer pessoa aleatoriamente 
pode trazer em si a faculdade mediúnica, significa dizer que todos devem 
trabalhar esta mediunidade, mesmo aqueles que ainda não sabem possuí-la? 

GLÓRIA: Não, no livro O consolador, o espírito Emmanuel vem nos 
orientar que o desenvolvimento da mediunidade não deve ser forçado ou 
precipitado. Desenvolver a mediunidade deve ser uma ação espontânea, fruto 
de uma consciência aprimorada, e que venha acompanhada da boa vontade 
da própria pessoa. Esta precipitação pode ocorrer entre alguns dirigentes e 
pessoas espíritas; de achar que todos mais cedo ou mais tarde devem ser 
levados às reuniões de desenvolvimento mediúnico. É um erro pensar assim; 
equivocam-se. Agem desse modo, muito provavelmente, movidas por um 
empenho infantil , embora muito dedicado à divulgação e esclarecimento da 
doutrina, achando que com isso, todos tenham as condições para o exercício 
da mediunidade. Desenvolver a mediunidade não pode ser entendido como 
um aprendizado de técnicas ou métodos, mas exclusivamente um 
aprimoramento e direcionamento útil ao uso desta faculdade, surgida 
espontaneamente. 

​ Há que se destacar, das palavras da informante, às que versam sobre “uma multidão de 

Espíritos estejam nos cercando, ávidos por se comunicarem”, como outro eixo importante da 

cosmologia espírita. Assimilar esta realidade, e os processos de comunicação que ela 

engendra, envolve uma articulação cognitiva e afetiva por parte de seus fiéis, que fala de uma 

construção social sobre vida e morte. Ainda mais: fala do próprio sujeito, construção de si. 

Destaca-se, dessa compreensão, uma ativa solidariedade entre os vivos e os mortos, uns 

intercedendo constantemente pelo outro. Além do que, preserva-se a memória afetiva, “nós 

nunca iremos nos separar”, disse Marcela em relação ao marido já morto, havendo um 

reavivamento constante dos laços. 

​ Assim, delineia-se o Espiritismo como este locus de “comunicação” e de “encontro”. 

Voltando à Marina, quando ouviu na mensagem pela voz do médium “tchau mamãe, eu volto 

logo...”, podemos circunscrever o “eu volto logo” como esta dupla possibilidade de encontro: 

o encontro espiritual mediúnico (eixo sincrônico) e o reencontro numa outra vida (eixo 

 



​ ​ 101 

diacrônico), este último, articulado dentro de um processo dinâmico que passa pela 

encarnação, desencarnação e reencarnação. 

 

3.5 A encarnação, desencarnação e reencarnação 

 

​ São três os conceitos medulares que explicam a existência humana dentro da doutrina 

espírita: a encarnação, a desencarnação e reencarnação. Como princípio, Deus é o início de 

tudo, criador do universo a partir do nada, pensamento que segue a tradição judaico-cristã, na 

premissa fundamental de que Deus é a perfeição. Mesmo no seu estado perfeito, Deus haveria 

criado um mundo no qual permite a imperfeição, uma vez que suas razões são essencialmente 

justas e cognoscíveis, mas lança ao homem a possibilidade de alcançar esta perfeição à sua 

imagem e semelhança (Cavalcanti, 1983). Nos escritos de Kardec, os Espíritos, criados por 

Deus, simples e ignorantes, devem percorrer uma trajetória evolutiva que os faça atingir a 

perfeição. A vida do Espírito, teve um começo, mas tal como a existência de Deus, não terá 

fim, pois Deus lhe oferece as várias possibilidades de encarnações com o fim de fazê-los 

chegar à perfeição. 

​ Esta cosmovisão de aperfeiçoamento alinha as noções de evolução e individualidade, 

pois o Espírito é dotado de inteligência, vontade e livre-arbítrio, o que o faz tornar-se 

responsável pelos seus atos. A encarnação é o processo de materialização de um Espírito 

preexistente em um novo corpo, que por seu livre-arbítrio se submete à todas as vicissitudes 

da vida material para alcançar a perfeição, uma espécie de “campo” onde exercitarão suas 

“provas” a fim de que se aproximem cada vez mais do determinismo da Lei de Deus, 

indicativa para o estado de perfeição (Camurça, 1998). Como assinala Cavalcanti (1983), não 

há contradição entre estas duas instâncias: livre-arbítrio e determinismo. O livre-arbítrio é 

onde se ancora a individualidade moral que faz o sujeito responsável pelos seus atos, e onde 

repousa a reintegração à plenitude, a Deus Perfeito. De outro lado, o determinismo é esta Lei 

de Deus, que imutável e inviolável, convida todo Espírito ao Bem, mediante as situações 

concretas da vida, como são doenças, tragédias, perdas pessoais, aflições financeiras, ou seja, 

toda sorte de infortúnios da vida material, cujo enfrentamento vai permitir um resgate, uma 

renovação e, consequentemente, uma evolução dentro da programação divina. 

 



​ ​ 102 

​ Voltar à vida encarnada pode se dar em qualquer parte dos “globos habitados”. O 

planeta Terra é apenas um destes “lugares”, pois seguindo a ideia do livre-arbítrio para a 

progressão espiritual, o Espírito se reveste temporariamente de um invólucro material 

perecível, o corpo, animado pelo mesmo princípio que anima os seres vivos não-inteligentes, 

o principio vital. De modo que todo humano possui uma dupla natureza: matéria e espírito. O 

espírito é de natureza transcendente e essência do homem; o corpo, perecível, sujeito às leis 

naturais, que com seus órgãos torna-se o instrumento de ação da inteligência que nele se 

encarna. De modo que a vida terrena (encarnada) constitui-se num momento efêmero de sua 

vida total, onde o homem encarnado num corpo físico é um ser incompleto se usarmos uma 

representação opositiva Eu maior X Eu menor, compreendendo uma trilha cujo objetivo final 

será a busca da perfeição na qual um dia o Espírito atingirá seu estado puro, sua identidade 

plena e total, quando não mais precisará reencarnar (Cavalcanti, 1983). 

​ A desencarnação é o processo de retorno do Espírito ao mundo dos Espíritos, donde 

se apartara momentaneamente, abandonando o corpo físico, cujas forças se exaurem. No 

desencarne a parte mais grosseira e material do perispírito se dissolve, desfazendo o laço entre 

corpo e espírito. É o movimento inverso da encarnação, pois a morte/desencarnação é este 

desenlace entre espírito e corpo, passagem do Mundo Visível para o Mundo Invisível. Não se 

compreende exatamente de uma ruptura, mas de um desprendimento gradual, no qual os dois 

estados se tocam e se confundem, de modo que o Espírito se solta pouco a pouco, numa 

lentidão variável de indivíduo para indivíduo. Neste ponto diz Kardec em sua codificação: 

[…] em uns é bastante rápido, podendo-se dizer que o momento da morte é o 
da libertação, com apenas algumas horas de diferença. Em outros, sobretudo 
naqueles cuja vida foi toda material e sensual, o desprendimento é bem 
menos rápido […]  

[...] é, com efeito, racional conceber-se que, quanto mais o Espírito se haja 
identificado com a matéria, tanto mais penoso lhe seja separar-se dela; ao 
passo que a atividade intelectual e moral, a elevação dos pensamentos opera 
um começo de desprendimento, mesmo durante a vida do corpo, de modo 
que, chegando a morte, ele é quase instantâneo. 

​ Enquanto vivo, o corpo orgânico age sob uma interação harmônica entre os diversos 

órgãos, amparados por uma força sutil que é chamada de Princípio Vital, uma causa primária 

que dá vida e animaliza os seres orgânicos. Além de proporcionar o movimento dos corpos 

orgânicos, o Princípio Vital é quem liga o espírito à matéria. Ou seja, é o Princípio Vital que, 

agindo sobre os órgãos vitais, dá funcionalidade a eles. A partir do momento em que algum 

órgão para de funcionar, por exaustão ou alteração do seu estado normal, o Princípio Vital se 

torna insuficiente para manter a ordem entre os órgãos e, assim sendo, o corpo morre.   
 



​ ​ 103 

​ A reencarnação é o processo de retorno do Espírito a uma nova forma física, ou seja, 

nasce novamente no mundo material, habitando um novo corpo. Este retorno em uma nova 

existência, trará para o Espírito uma nova chance de evoluir, conforme leis morais do 

espiritismo. Sem esta nova possibilidade, não haveria justiça divina. Na codificação de 

Kardec: 

Todos os Espíritos tendem para a perfeição e Deus lhes faculta os meios de 
alcançá-la, proporcionando-lhes as provações da vida corporal. Sua justiça, 
porém, lhes concede realizar, em novas existências, o que não puderam fazer 
ou concluir numa primeira prova. 

​ Está na codificação, pois, que através do processo reencarnatório, dando ao Espírito 

muitas experiências sucessivas, é onde se faz presente a Justiça de Deus para os homens em 

condições morais inferiores, na medida em que permite resgatar os erros mediante novas 

provações. Nesta compreensão, não obraria Deus com equidade nem de acordo com sua 

bondade, se condenasse para sempre os que talvez hajam encontrado, oriundos do próprio 

meio em que foram colocados e alheios à vontade que os animava, obstáculos ao seu 

melhoramento. Em uma nova existência física e submetidos às provações terrenas, o Espírito 

aperfeiçoa-se evitando o mal e praticando o bem, uma espécie de depuração que 

sucessivamente o leva à finalidade a que tende. A evolução e o progresso são regidos pelo 

determinismo divino, onde os Espíritos podem livremente progredir a cada encarnação. Não 

há possibilidade de retrogressão; o máximo que pode ocorrer é um Espírito permanecer 

estacionário, seguindo a Lei do Determinismo Divino e o Livre-Arbítrio do Espírito em gerar 

seu conteúdo nesta existência (Cavalcanti, 1983). 

​ Camurça (1998) chama atenção que, embora algo comum, não se pode cair numa 

impressão convencional e disseminada da reencarnação como derivada de um fatalismo ou de 

um conformismo existencial. Estas afirmações, se feitas, desconsiderariam o livre-arbítrio 

como centralidade do discurso espírita, livre-arbítrio este que proporcionará ao Espírito um 

espaço de indeterminação na nova existência, onde pelo seu exercício se expiam (ou não) as 

faltas anteriores, uma espécie de débito (carma), mas, fundamentalmente, se alcança (ou não) 

a reabilitação no contínuo processo evolutivo espiritual. Inclusive, na mesma prerrogativa do 

livre-arbítrio, o espírito desencarnado participa da escolha ou consentimento junto aos 

Espíritos Superiores ou Mentores de um programa de reabilitação e/ou expiação para sua 

próxima vida. Logo, não há fatalismo ou conformismo. O autor aponta para uma característica 

do espiritismo que, mais que doutrinária, é um traço configurativo de uma modalidade de 

religião. Diferentemente do catolicismo que é uma “religião de salvação”, pois que regida 

 



​ ​ 104 

pelo primado da “Graça” e da “Misericórdia Divina” como esferas constitutivas da salvação 

do homem, o espiritismo mostra uma configuração de “religião de aperfeiçoamento”, onde 

prevalece a liberdade do ser em sucessiva evolução e auto aprendizado rumo à perfeição do 

Espírito.   

​ A crença na reencarnação e de que todos nos “re-encontramos” em algum lugar é uma 

premissa observada na totalidade dos entrevistados com quem conversei ao longo da 

pesquisa, embora não nos seja possível objetivamente aferir o quão profunda e solidificada 

seja esta crença.  Em vários momentos das nossas conversas ouvi Regina assim dirigindo-se a 

mim: 

Você não está aqui por acaso, Carlos. Muitos dos que estão aqui, inclusive na 
dimensão não material, já estiveram com você em outro momento e noutra 
dimensão. 

​ Mais que uma premissa dogmática, os espíritas trazem a desencarnação e a 

reencarnação para o interior de suas vidas como projeto ontológico, pois combinam-se, 

valores interiores à doutrina, organizados de modo racional, com o estilo sacral de 

interpretação da vida e dos atos cotidianos individuais, fazendo-os pertencer a uma mesma 

ordem. Disse-me Glória, numa de nossas conversas:  

saber que a vida terrena não é a única existência, que aqui estamos 
cumprindo mais uma etapa de uma longa jornada evolutiva, devolve-nos 
uma responsabilidade muito grande. Responsabilidade grande e valiosa: 
grande porque saímos do papel de vítimas, seja da “má vontade de Deus”, da 
“ingratidão” dos nossos familiares ou de uma “vida injusta”. É valiosa 
porque nos dá a rica oportunidade de traçar a rota que queremos seguir nesta 
jornada, se de progresso ou de estagnação. 

​ Glória é uma psicóloga de formação e médium da casa. Fiz parte de um grupo de 

estudos conduzido por ela; todas as vezes que a escutava, detectava a maneira esclarecida e 

simples como expunha seus argumentos. Comentei esta minha percepção, ao que ela 

completou: 

precisa ser. O que a codificação nos explica é claro, nítido, compreensível a 
qualquer inteligência. A dificuldade talvez esteja em assimilar para além da 
pura inteligência. Por isso, nós que anunciamos e divulgamos as verdades 
espíritas, temos que fazê-lo de forma simples, clara e direta. Não há 
malabarismos conceituais. Há uma orientação filosófica de vida que nos é 
oferecida. Por exemplo, certa vez atendi uma pessoa em sofrimento e 
sentindo-se a mais infeliz dos seres infelizes. Dizia que “olhava à sua própria 
vida” e nada dava certo. Foi conversar com um pastor e o que ele lhe diz é 
que “talvez Deus tenha desviado os olhos diante dos seus pecados ou falta de 
amor para com Ele”, por isso as coisas não estavam dando certo com ele. 

​ E ela completa ante o meu olhar questionador: 
 



​ ​ 105 

Nós nunca diríamos isso. Ora, Deus nunca desvia os olhos de alguém por 
castigo ou falta de merecimento. Nossos infortúnios pessoais não se dão por 
castigo ou por merecimento de uma punição. A ideia de merecimento, 
mesmo de nossas aflições, tem uma finalidade pedagógica benfazeja, pois 
nós que traçamos nosso próprio enredo de vida, dentro de um projeto maior 
que Deus nos convida abraçar. Logo, não é caso de merecimento; é 
oportunidade. Não há céu, não há inferno, nem demônios dirigidos a uns e a 
outros não, como se fosse um sorteio. O ser humano deve realizar sua 
própria libertação, salvar a si mesmo, exercendo sua vontade de fazer o bem, 
cujo melhor caminho é o amor ao próximo. É isso que o Espiritismo 
claramente nos diz. 

​ Sob este prisma, a reencarnação se mostra como uma categoria de experiência humana 

que pode “alterar o estado físico do mundo”, lembrando um conceito de Edmund Leach 

acerca das ações humanas enquadradas como aquelas que “fazem alguma coisa” e aquelas que 

“dizem alguma coisa”, embora as duas não sejam excludentes (Leach, 1972, Apud Cavalcanti, 

1983). A encarnação é, no credo espírita, este lugar da ação regenerativa do homem. A 

regeneração não se dá na “vida eterna” após a morte; a regeneração se dá no humano na vida 

em ação. Como diz Cavalcanti: 

A noção de carma afirma que nenhum fato moralmente significativo se perde 
ao longo das encarnações. A cada encarnação colhemos, segundo o 
Espiritismo, os frutos bons ou maus do passado. Mas ‘nem tudo é carma’, 
pois os espíritos tendem necessariamente para o progresso. A encarnação 
não é, portanto, apenas expiação; é também provação, ou seja, oportunidade 
de renovação que depende exclusivamente do mérito individual. A 
encarnação – em outros termos, a vida humana e social – surge assim como o 
lugar onde se sofre e se modifica o carma, onde ‘se ganham ou se perdem 
pontos’, no exercício do livre arbítrio relativo que define o homem 
(Cavalcanti, 1990, p. 150). 

​ De Dolores ouvi enquanto ministrava uma palestra: 

Vários de nós neste auditório já nos conhecíamos de uma vida anterior; só 
que nos esquecemos, e talvez ainda necessitemos nos reencontrar numa 
encarnação futura para saldar alguns débitos. Então acreditem, nenhum dos 
nossos encontros é por acaso. 

​ Neste relato articulam-se ideias de “reencontro”, de um continuum depois da morte, e 

a ética filosófica de uma justiça compensatória (no lugar de uma “retribuição” meritória), com 

importante demarcação do “esquecimento” das vidas passadas, o que garante ao sujeito o uso 

do livre arbítrio. A crença na reencarnação vem como para preencher um déficit deixado por 

uma teologia do silêncio no pós-morte, uma vez que ao ingressar no mundo espiritual, o 

Espírito reencontra todos os que conhecera na Terra, à semelhança de um viajante que retorna 

ao seu país.  

 



​ ​ 106 

​ Por outro lado, é também uma concepção que exibe um abandono da ideia de magia na 

evolução humana. É o que Weber (2004) tipificou como uma substituição da “profecia 

exemplar” pela “profecia ética”, onde o sujeito se apropria de um domínio teórico da 

realidade através de conceitos abstratos. Tal como ouvimos no depoimento de Glória, “o que a 

codificação nos explica é claro, nítido, compreensível a qualquer inteligência” ... “não há 

malabarismos conceituais. Há uma orientação filosófica de vida que nos é oferecida”. E que 

dita,  representada e vivida no cotidiano da prática espírita como uma mensagem objetiva e 

coerente, aponta para uma morte que não é o fim.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



​ ​ 107 

Considerações Finais 

 

​ Busquei ao longo desta dissertação apresentar o percurso realizado em meu trabalho 

etnográfico propondo discutir o modo como categorias semânticas, dogmáticas e ritualísticas 

do campo espírita, operacionalizam no sujeito espírita a construção de uma crença na morte 

como aquela que “não é o fim”. Iniciei este projeto, dois anos e meio atrás, delimitando a 

pesquisa no binômio morte-espiritismo, mas no decorrer do trabalho em campo o olhar 

observador foi se alargando, inevitavelmente abrindo portas e trazendo elementos que, 

embora muitas vezes parecessem estacionados nas adjacências do foco principal da 

observação, mostraram-se, inequivocamente, partes elementares do objeto.  O que está 

consonante ao pensamento foulcautiano de que a emergência de um objeto do discurso está 

marcada por “um feixe complexo de relações” (Foucault, 2000, p.51).  

​ Com isso quero dizer que, partindo do princípio espírita já estabelecido de “morte que 

não é o fim”, aos poucos os elementos que compõem esta cosmologia foram tomando corpo à 

luz da pesquisa: a crença na reencarnação, a comunicação com os Espíritos, a mediunidade, a 

possibilidade de reencontro com seus mortos, a funcionalidade da Casa Espírita, a identidade 

dos seus frequentadores, todos esses elementos surgiam como novas implicações sobre o 

objeto.  

​ Nesta tessitura de elementos que se relacionam encontramos escritos doutrinários, 

rituais que se sucedem na rotina do Centro, relações de pessoalidade entre os fiéis, relações de 

‘troca’ entre os vivos e seus entes mortos, promessas e esperanças, que ao final, mais que falar 

de morte, fala-se de vida, na medida em que não se discute apenas da morte do outro (que 

partiu), discute-se também, e sobretudo, a própria morte (de quem segue vivo), formando um 

amálgama que fornece ao fiel espírita um modo de se reorganizar em relação ao seu entorno, 

dentro de uma relação sincrônica entre os vivos e os mortos, duas realidades inseparáveis.  

​ Na escuta dos informantes, foi possível registrar não apenas a adesão a um corpo 

doutrinário, que ao anunciar algo como é a continuação da vida após a morte, encadeia e dá 

sentido à existência, mas como tudo se dá numa transversalidade de experiência vivida, entre 

os vivos circulantes (fieis, clientes e curiosos), mas também entre os vivos e os Espíritos. É o 

que se deu quando da saudação do filho incorporado no médium “tchau mamãe, eu volto 

logo”, emitindo um conforto à esta mãe que ele estava bem no mundo espiritual após uma 

morte trágica, agenciando não somente uma experiência de reencontro, mas reafirmando o 
 



​ ​ 108 

anúncio de que esta relação não está rompida. É dizer: onde antes havia uma promessa 

anunciada, agora há uma experiência que confirma e reorganiza a ordem da existência. Algo 

que vai além da anunciação, portanto.  

​ Com ênfase sobre a experiência vivida, procurei apontar a importância do fenômeno 

na mobilização simbólica do fiel espírita como o elemento motriz da sua adesão. Por ser uma 

religião de fenômenos, como são a incorporação mediúnica, a comunicação com Espíritos, o 

passe, a cura e a desobsessão, estes fenômenos se revestem de enorme valor na prática 

cotidiana dos espíritas. É como se perguntássemos: é somente isso que o fiel busca e é 

somente isso que o Espiritismo tem a oferecer? Os divulgadores da doutrina kardecista são 

incansáveis em afirmar que não, o Espiritismo não é somente o fenômeno, pois ainda que 

existam, fazem parte de uma ordem racional e inteligível que põe o sujeito como autor e ator 

de uma lógica moral evolutiva. Embora muitos praticantes cheguem ou iniciem sua adesão 

atraídos pela simbologia dos fenômenos, como numa tentativa de transubstanciar a realidade e 

descobrir o que dali pode extrair. 

​ A chegada centrada na curiosidade dos fenômenos, faz pensar numa perspectiva 

observada atualmente por alguns estudiosos, de uma busca pela religião menos associada à 

tradição e mais voltada à experiência, como pude ouvir de alguns interlocutores, que após 

tendo transitado por duas outras denominações religiosas, chegou ao Centro Espírita movida 

pela mesma motivação, e como disse uma informante, “afinal, todas levam a Deus”. É uma 

espécie de demanda pela experiência pessoal, um balcão da fé, ou como disse Otavio Velho 

“como se São Tomé tivesse se transformado no apóstolo dos nossos tempos”, dando a tônica 

do ver, experimentar, para crer (Velho, 2008, p. 52). Aqui entendo abrir-se novas portas à 

pesquisas futuras. 

​ A partir deste movimento de chegada foi que surgiu a pergunta: quem é o sujeito que 

chega à Casa Espírita? O que ele procura? Numa relação direta com aquilo que o motiva em 

sua busca, bem como da natureza do percurso a partir de sua chegada, foi possível observar 

quatro categorias: os clientes, que chegam sobretudo movidos por uma necessidade urgente 

(uma aflição, um adoecimento físico, uma perturbação emocional) em busca de um auxílio 

imediato; os iniciados, que após o socorro recebido imediato enveredam pelo 

aprofundamento e estudo da doutrina; os fiéis, já iniciados e assumindo uma trajetória de 

desenvolvimento pela via do trabalho e divulgação; e, os curiosos, que “atraídos” pela 

necessidade de ver para crer, mas também movidos por alguma necessidade urgente, sem com 

 



​ ​ 109 

isso guardar qualquer pretensão de cursar um caminho de desenvolvimento. Destacou-se na 

minha observação, que embora categorias distintas, quase hierárquicas, mas comportam um 

trânsito entre si, uma vez que o cliente ou curioso, pode converter-se no iniciado ou fiel. 

​ O sujeito espírita a partir de sua chegada é inserido num universo semântico e 

simbólico de grande potência. No contato com os escritos doutrinários, no discurso ouvido e 

nos ritos praticados, emula-se uma linguagem própria que organiza uma construção 

ontológica. Ao dizer “não é morrer, é desencarnar”, põe-se este sujeito numa nova ordem 

relacional de si com o cosmos. “Venha na paz meu irmão”, como dito por um médium no 

início de uma manifestação obsessora, abre a este Espírito um caminho de reeducação 

espiritual que fá-lo-á migrar de um estado de aflição, para um estado superior de serenidade e 

equilíbrio, ponto chave dentro da proposta de evolução espiritual da matriz espírita. “Eu sei 

que irei reencontrá-lo”, sinaliza para uma esperançosa convicção de não que não há separação 

irremediável com aqueles que morreram. Foi o que procurei apontar quando da descrição de 

alguns ritos mediúnicos ou de desobsessão, nos quais eclodem uma linguagem e uma 

comunicação muito eficazes para afirmar uma não oposição entre a vida e a morte.  

​ Como pude observar, as experiências rituais no campo espírita são geradoras de 

cadeias emocionais poderosas entre os participantes. Emoções que muitas vezes erupcionam 

de surpresa, como em algumas manifestações de incorporação, sobretudo na experiência 

sentida do “reencontro” ou na escuta de uma presença espiritual, resposta, em alguma medida, 

a dois elementos que apresentei, ansiedade e esperança. Ansiedade que direciona à busca de 

algum conforto que se espera, “preciso saber que meu filho está bem onde está”, disse a 

informante, esperança que desloca o sujeito espírita para “outro lugar”, não de forma mágica, 

mas sob uma trajetória evolutiva que o a este lugar. Como dois motores, ansiedade e 

esperança, que colocam o sujeito em ação. 

​ E será possível falar de conversão ao Espiritismo? Ainda que Cavalcanti (1983) tenha 

afirmado nunca haver escutado algum espírita falar de “conversão”, encontrei informantes 

que em seus relatos e depoimentos esboçam um movimento de conversão. Se não estritamente 

na ordem do verbo, como os espíritas insistem não haver, mas inserida na compreensão 

simbólica do convertido, algo que sinaliza ao seu entorno um quê desta transformação. 

Apresentei em Reesink e Campos (2014), um olhar crítico sobre o fenômeno da conversão 

por um viés somente ‘continuidade’, tão comum ao pensamento antropológico, como se olhar 

 



​ ​ 110 

o campo religioso brasileiro fosse um deparar-se com um balaio de sincretismo, para onde 

convergem todos os elementos da fé.  

​ O que não se mostrou verdadeiro em meus interlocutores, na direção do que observam 

estas autoras, pois há um quê de “reconfigurar-se” nesta conversão, há algo de uma ruptura, 

há um “desligar-se” aqui, há um “ligar-se” ali, ao se romper com algo, se (re)estabelece uma 

aliança com algo mais, dinâmica observada em vários interlocutores quando de sua chegada 

no campo espírita.  Entretanto, e isso é significativo a quem estuda o campo religioso, não é 

possível simplesmente desprezar o simbolismo do “velho” que se converte no “novo”, pois há 

elementos importantes neste atravessar do “que foi” em direção ao “que pode ser”, algo como 

ir a um outro lugar à procura da integridade perdida, da cura, da salvação.  

​ Na doutrina de Kardec ao anunciar que “a vida não termina com a morte”, ergue-se um 

sujeito humano que não é temporal, tampouco solitário numa existência só. Esta perspectiva 

estava solidamente refletida nas palavras e ações dos nativos com quem pude conviver ou 

conversar. O que nos permite aferir, olhando o sujeito que abraça o Espiritismo, dar-se a 

construção de um outro estatuto ontológico, que não é somente portador de uma crença, mas 

um sujeito modificado na maneira como ver e age sobre si mesmo e sobre a ordem do mundo. 

Isto foi explorado no capítulo que tratamos do campo semântico no Espiritismo, no qual 

busquei demonstrar como o léxico, o simbólico, o tornado “verdadeiro”, parecem dá uma 

nova roupagem ao ser que ele é e à maneira como se insere na ordem do mundo: ‘morrer’ é 

somente abandonar o corpo físico; deixar a vida na Terra, traduz-se pela possibilidade de que 

poderá voltar; separar-se de quem partiu, não impossibilita de com ele comunicar-se e voltar a 

se encontrar. 

​ Na terceira parte do texto, busquei apresentar como a partir da experiência sentida e 

percebida por clientes e fieis encontrados no campo, ergueu-se um sujeito portador de uma 

convicção. Na comunicação com os mortos, revela-se a mediunidade: nem bruxaria, nem ato 

mágico, mas uma atividade orgânica que deve ser posta à serviço da humanidade, dentro desta 

ordem cosmológica de um processo evolutivo. Pela comunicação mediúnica, verdades 

espirituais são transmitidas para a humanidade, instruindo e cooperando com a evolução 

moral de todos no planeta. O sujeito-Espírito-desencarnado pode, dentre outras ações, 

convencer os homens que a morte não é o fim; conceder-lhes informações detalhadas da vida 

além-túmulo; instruir-lhes sobre como proceder moralmente na vida terrena; deixá-los cientes 

sobre as influências do mundo espiritual sobre o mundo terreno. Pude observar, em todos os 

 



​ ​ 111 

trabalhadores médiuns com quem convivi, a noção de “serviço” da qual estão imbuídos, assim 

como uma ausência de vaidade pessoal como seres “especialmente escolhidos”, 

conscienciosos, ser da vontade do Espírito a produção do discurso, de igual modo, a premissa 

de que sua mediunidade é “um dom dado por Deus”. 

​ No Casa Espírita, as reuniões mediúnicas e o fenômeno da desobsessão fornecem uma 

comprovação material de que existem dois mundos em relação: espiritual e material. Entre 

estes dois, transitam ininterruptamente seres que se encontram em graus variados de evolução, 

capazes de influenciar uns aos outros. A finalidade precípua do desenvolvimento doutrinário é 

justamente “educar”, encarnados e desencarnados, rumo a um estado de equilíbrio do espírito. 

A reunião mediúnica, é também, o momento propício para que os seus participantes possam 

testemunhar concretamente da existência do Espírito e da continuidade da vida após a morte. 

É, portanto, o ambiente apropriado para esta atividade, onde tudo se faz com recolhimento, 

preparação e seriedade, além de serem médiuns já iniciados na doutrina, portanto capazes de 

exercer domínio e controle, sobretudo quando da presença de seres espirituais hostis ou 

bagunceiros.  

​ Testemunhei no campo e na convivência com os nativos, como a crença dos espíritas 

de que a morte não é o fim, não se alimenta de si só. Há um congregado de palavras, ideias, 

conceitos, simbolismos e práticas que se amarram, no que Foucault caracterizou estar num 

feixe de relações. Nesta engrenagem dos elementos, semânticos, doutrinários e ritualísticos, é 

onde se constroi continuamente a convicção de que a vida segue após a morte. Busquei 

demonstrar que não se trata apenas de perguntar se “ele crê que a morte não é fim”, mas como 

se operacionalizam os vários elementos no interior da experiência religiosa no 

estabelecimento desta verdade.  

​ Por fim, caminhando nestes dois anos e meio por entre textos antropológicos, nativos 

do campo espírita, aflições urgentes, Espíritos desencarnados, palestras e grupos de estudo, 

famílias carentes em busca do alimento imediato, enfermos, trabalhadores dedicados, rituais e 

preces, pude concluir como no interior dessa vasta experiência religiosa que é o Espiritismo, o 

discurso, a memória, os sentidos e sentimentos, produzem um significado da experiência 

social, estruturando um sujeito que permanentemente atualiza a crença de que a morte não é o 

fim.  

 

 



​ ​ 112 

Referências Bibliográficas 

ARRIBAS, Célia da Graça. Afinal espiritismo é religião? São Paulo: Alameda, 2010. 

AZEVEDO, Ana Karina Silva; PEREIRA, Maria Aldeci. O luto: um olhar fenomenológico. 
Revista Clínica e Cultura. São Paulo, v.2, n.2, p.54-67, 2013. 

AUBRÉE, Marion. Transe: entre libération de I’inconscient et contraentes socio-culturelles. 
In: Godelier, M.; Hassoun, J. (orgs.). Meurte du Pêre, sacrifice de la sexualité. Approches 
Anthropologiques et Psychanalytiques. Paris: Arcanes, p. 173-192, 1996.  

BARRETO, Victor H. S. Vamos fazer uma sacanagem gostosa? Uma etnografia da 
prostituição masculina carioca. Niterói: Editora UFF, 2017. 

BARROS, José H. Viver a morte: abordagem antropológica e psicológica. Coimbra: 
Almedina, 1998. 

BARTZ, Alessandro; BOBSIN, Oneide; SINNER, Rudolf Von. Conversão ou trânsito 
religioso? In: Iuri Andréas Reblin; Rudolf von Sinner (Orgs.). Religião e Sociedade: desafios 
contemporâneos. São Leopoldo: Sinodal, p. 231-268, 2012. 

BASSI, Francesca; CUNHA, Litza Andrade. Emoções e interdições no espaço religioso 
espírita produzindo normas, sensibilizando corpos. Revista Nures, ano VIII, n. 21, mai-ago. 
2013. 

BECKER, Ernest. A negação da morte. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1976. 

BERREMAN, Gerald. Etnografia e controle de impressões em uma aldeia do Himalaia. In: 
GUIMARÃES, Alba Zalvar (org.). Desvendando Máscaras Sociais. 3ª ed. Rio de Janeiro: 
Francisco Alves, 1990. 

CAMARGO, Cândido Procópio. Kardecismo e Umbanda. São Paulo: Pioneira, 1961.  

CAMPOS, Roberta B. C. Sobre a docilidade do catolicismo: uma revisão bibliográfica sobre 
sincretismo e anti-sincretismo. Revista Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciências 
Sociais, 65: 89-104, 2008. 

CAMPOS, Roberta B. C.; MAURICIO JUNIOR, C. Os comensais da palavra: emoções e 
corpo na trajetória espiritual dos crentes da Assembleia de Deus. Revista Brasileira de 
Sociologia da Emoção, v. 11, n. 33, dez.2012. 

CAMPOS, Roberta B. C.; REESINK, Mísia Lins. Conversão (In)útil. Revista Antropológicas, 
Ano 18, 25(1), p. 49-77, 2014. 

CAMURÇA, Marcelo Ayres. Entre graça e evolução. Revista Eclesiástica Brasileira. 
Petrópolis, v. 58, n. 230, p. 385-402, 1998. 

_______________________. Entre o carma e a cura: tensão constitutiva do Espiritismo no 
Brasil. Revista de Estudos da Religião. São Paulo: PUC/SP, v. 7, n. 1, p. 230-251, 2016.  

CARVALHO, José Jorge. Características do fenômeno religioso na sociedade contemporânea. 
In: O impacto da modernidade sobre Religião (Maria Clara Bingemer org.). São Paulo: 
Loyola, 1992. 

CAVALCANTI, Maria Laura V. C. O Mundo Invísivel: cosmologia, sistema ritual e noção de 
pessoa no Espiritismo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1983. 

 



​ ​ 113 

__________________________. O que é o Espiritismo. Segunda Visão. Antropológica. 
Coleção Primeiros Passos. São Paulo: Braziliense, 1985. 

___________________________. Espiritismo. In: Sinais dos tempos: diversidade religiosa 
no Brasil. Leilah Landim (org.). Rio de Janeiro: Instituto de Estudos da Religião, p. 147-155, 
1990. 

___________________________ . Vida e morte no Espiritismo Kardecista. Religião e 
Sociedade. Rio de Janeiro, v. 24, n. 2, p. 11-27, 2006. 

CLIFFORD, James. Intinerários Transculturales. Barcelona: Gedisa, 1999. 

CRAPANZANO, Vincent. Imaginative horizons: na essay in literary-philosofical 
antropology. Chicago: The University of Chicago Press, 2004. Disponível em: 
https://doi:10.7208/chicago/ 9780226118758.001.0001. Aceso em: 04 jul. 2025. 

DaMATTA, Roberto. O oficio de etnólogo ou como ter Antropologia Blues. In: Edson de 
Oliveira Nunes (org.), A Aventura Sociológica. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares de vida religiosa. São Paulo: Martins 
Fontes,1996. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

EVANS-PRITCHARD, Edward E. Bruxaria, oráculos e magia entre os Azande. Versão 
condensada por Eva Gillies, tradução de Eduardo Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Zahar, 
2005. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradução Laura Fraga de Almeida Sampaio. 6ª 
ed. São Paulo: Edições Loyola, 2000. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GIUMBELLI, Emerson. Heresia, doença, crime ou religião: o Espiritismo no discurso de 
médicos e cientistas sociais. Revista de Antropologia. São Paulo: USP, v. 40, n. 2, p. 31-82, 
1997. 

___________________. O Baixo Espiritismo e a história dos cultos mediúnicos. Horizontes 
Antropológicos. Porto Alegre, ano 9, n. 19, p. 247-281, jul. 2003. 

GOLDMAN, Márcio. Os tambores do antropólogo: antropologia pós-social e etnografia. 
Ponto Urbe, São Paulo, v. 3, p. 1-12, 2008. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/pontourbe/article/view/217685. Acesso em: 03 mai. 2025. 

________________ . O fim da antropologia: A invenção da cultura. Crítica – novos estudos 
CEBRAP. São Paulo, v. 89, mar-2011. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0101-33002011000100012. Acesso em: 19 mai. 2025. 

GONÇALVES, Iracilda Cavalcanti de Freitas. Comunicação com os mortos: espiritismo, 
mediunidade e psicografia. Orientador: Fabrício Possebom. 2010. 159 f. Dissertação 
(mestrado em Ciência das Religiões) – Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2010. 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. O Peregrino e o Convertido: a religião em movimento. 
Tradução de João Batista Kreuch. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2015. 

JORGE, J. Simões. Cultura religiosa: o homem e o fenômeno religioso. São Paulo: Loyola, 
1998. 

 

https://revistas.usp.br/pontourbe/article/view/217685
https://doi.org/10.1590/S0101-33002011000100012


​ ​ 114 

KOVACS, Maria Julia. Morte e Desenvolvimento Humano. São Paulo: Casa do Psicólogo, 
1992. 

KUBLER-ROSS, Elisabeth. Sobre a morte e o morrer. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

LEITE, Emanuelle Vieira de Melo. Do despertar ao trabalhar: a produção do médium 
espírita kardecista em dois diferentes contextos etnográficos. Orientadora: Mísia Lins 
Reesink. 2014. Dissertação (mestrado em Antropologia) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2014. Disponível em:  
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12011. Acesso em: 04 abr. 2025. 

LEWGOY, Bernardo. Transnacionalização do Espiritismo Kardecista Brasileiro: uma 
discussão inicial. Religião e Sociedade, 28 (1), jul. 2008. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0100-85872008000100005. Acesso em: 17 jun. 2025. 

MADUREIRA, Antoinette de Brito. Vassouras, ciganas e extraterrestres: médiuns e emoções 
no campo religioso espírita de Natal (RN). Orientador: Luis Felipe Rios do Nascimento. 
2010. Tese (Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Universidade Federal 
de Pernambuco, Recife, 2010. Disponível em: 
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/839. Acesso em: 16 abr. 2025. 

MALINOWSKI, Bronisław. Os argonautas do Pacífico Ocidental: um relato dos 
empreendimentos e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné. São Paulo: 
Abril Cultural, 1976 (1922).  

MARI, Hugo. Os lugares do sentido. São Paulo: Mercado das Letras, 2008.  

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 
saúde. São Paulo: Hucitec, 2004.  

MONDIN, Battista. O Homem, quem é ele? Elementos de Antropologia Filosófica. 14ª ed. 
São Paulo: Paulus, 2011. 

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Religião e Linguagem: proposta de articulação de um 
campo complexo. Horizonte. Belo Horizonte, v, 14. N. 42, p. 240-261, abr/jun. 2016 – ISSN 
2175-5841. 

OLIVEIRA, Renato Alves. Antropologia da morte. Perspectiva Teológica. Belo Horizonte, v. 
53, n. 1, p. 203-224, jan./abr. 2021. 

OLUPONA, Jacob. Religiões africanas: uma brevíssima introdução. Petrópolis: Vozes, 2023. 

OTTO, Rudolf. O Sagrado. Tradução de Souza Campos. Niteroi: Valdemar Teodoro Editor, 
2022. 

PARKES, Colin Murray. Luto: estudos sobre a perda na vida adulta. São Paulo: Summus, 
1998. 

PEIRANO, Mariza. A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1995. 

_______________. Os rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

PIRES, Herculano. O espírito e o tempo: introdução antropológica ao espiritismo. São Paulo: 
Paideia, 1964, 2020.  

______________ . O Centro Espírita. São Paulo: Paideia, 2008. 

 

https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/12011
https://doi.org/10.1590/S0100-85872008000100005
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/839


​ ​ 115 

QUITÉRIO, Janaína. & ZAGUETTO, Ana Paula. A arte de festejar e ritualizar a morte. 
ComCiência. Campinas, n. 163, nov. 2014 . Disponível em 
http://comciencia.scielo.br/scielo.php/76542014000900004>. Acessos em 14 jul. 2025 

RABELO, Miriam Cristina. Religião e cura: algumas reflexões sobre a experiência religiosa 
das classes populares urbanas. Cadernos Saúde Pública. Rio de Janeiro, 9 (3): p. 316-325, 
jul-set, 1993. 

RABINOW, Paul. Antropologia da razão. Tradução de João Guilherme Rieh. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 1999. 

______________ . Um ethnologué au Maroc: reflexion sur une enquete de terrain. Paris: 
Hachette Litterature, 1988. 

REESINK, Mísia Lins. Quando lembrar é amar: tempo, espaço, memória e saudade nos ritos 
fúnebres católicos. Etnográfica, v.16 (2), 2012. Disponível em: 
https://doi.org10.4000etnografica.1535, 365-386. Acesso em: mai. 2025. 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertão Veredas. São Paulo: Cia das Letras, 2019. 

SAHLINS, Marshall. Cultura e razão prática. Rio de Janeiro: Zahar, 2003 

SANCHIS, Pierre. Desencanto e formas contemporâneas do religioso. Ciências Sociais e 
Religião. Porto Alegre, ano 3, n. 3, p. 27-43, out. 2001. 

SARAMAGO, José. As intermitências da morte. Companhia das Letras: São Paulo, 2005. 

SILVA, Cácio. Fenomenologia da Religião. São Paulo: Vida Nova, 2014. 

SILVEIRA, Flávio. A poética do cotidiano missioneiro: etnografia e reflexão sobre si mesmo. 
Compartilhando imagens e emoções com os contadores de causos nas Missões Gaúchas. 
Cadernos de Campo, São Paulo, n. 16, p. 13-29, 2007. 

SIMMEL, Georg. Sociologia. In: Moraes Filho Evaristo (org.). São Paulo: Ática, 1983.  

SOUZA, Christiane Pantoja; SOUZA, Airle Miranda. Rituais fúnebres no processo do luto: 
significados e funções. Psicologia Teoria e Pesquisa. Brasilia, v. 35, e35412, 2019. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/0102.3772e35412. Acesso em: 04 jun. 2025. 

STOLL, Sandra Jacqueline. Religião, ciência ou autoajuda?. Revista de Antropologia. São 
Paulo: USP, v. 45, n. 2, 2002. 

VELHO, Gilberto. Indivíduo e religião na cultura brasileira: sistemas cognitivos e sistemas 
de crença. Novos Estudos CEBRAP. São Paulo, n. 31, p. 121-129, out. 1991.  

VELHO, Otávio. A antropologia da religião em tempos de globalização. Etnográfica, v. 2, n. 
2, 1998. Disponível em: https://doi.org/10.4000/etnografica.4447. Acesso em: 03 ago. 2025. 

_____________. A comunicação como paradigma da experiência religiosa. Tensões 
Mundiais, [S.I], v. 4, n. 6, p. 45-77, 2018. DOI: 10.33956/tensoesmundiais.v4i6.753. 
Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/tensoesmundiais/article/view/753. Acesso 
em: 26 mai. 2025.  

VILLA-LOBOS, Maria José. Atitudes perante a morte numa aldeia da Beira Baixa. III 
Congresso Português de Sociologia. Lisboa: 2008. Disponível em: 
https://aps.pt/wp-content/uploads/2017/08/DPR492ebbd31ae49.  Acesso em jun. 2025. 

 

https://doi.org
https://doi.org/10.1590/0102.3772e35412
https://doi.org/10.4000/etnografica.4447
https://revistas.uece.br/index.php/tensoesmundiais/article/view/753


​ ​ 116 

WACHHOLZ, Wilhelm. Sola gratia e livre arbítrio: a certeza da salvação na teologia de 
Martinho Lutero. Revista Teocomunicação. Porto Alegre, PUCRS, v. 49, n.1, jan-jun. 2019. 

WAGNER, Roy. A invenção da cultura. Traduzido por Marcela Coelho de Souza e Alexandre 
Morales. São Paulo: Cosac Naify, 2010. 

WEBER, Max. A Psicologia Social das Religiões Mundiais. Tradução de Waltensir Dutra. 
Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: LTC, 5ª ed., 1982. 

____________. A Ética Protestante e o “Espírito” do Capitalismo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2004.  

 

LIVROS ESPÍRITAS 

 

AMORIM, Deolindo. Africanismo e Espiritismo. São Paulo: PENSE – Pensamento Social 
Espírita, 2011. 

EMMANUEL. “XAVIER, Francisco Cândido (psicografado por)”. Fonte Viva, Brasília: FEB 
Editora, 1956. 

WANTUIL, Zêus. Allan Kardec: o educador e o codificador. Brasília: FEB Editora, 2002. 

KARDEC, Allan. O que é o Espiritismo. Araras: Instituto de Difusão Espírita, 65ª ed., 2006. 

______________. O Livro dos Médiuns. Guarulhos: Mundo Maior Editora, 2ª ed., 2012. 

______________. O Livro dos Espíritos. Brasília: Federação Espírita Brasileira, 93ª ed., 
2019.   

 


	Dissertação Final Carlos.docx
	d0102c1913a845fc4be3a6a7ac976882cb0c059edc2be86275fc8d81874bc169.pdf
	Dissertação Final Carlos.docx

