
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS  

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

TALES QUEIROZ LIMA DE ARAÚJO 

 

 

 

 

 

 

“ARTE E RELIGIÃO”: Um estudo comparado das expressões musicais e cênicas em 

três igrejas evangélicas da Região Metropolitana do Recife. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
2025

 



 

TALES QUEIROZ LIMA DE ARAÚJO 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

“ARTE E RELIGIÃO”: Um estudo comparado das expressões musicais e cênicas em 

três igrejas evangélicas da Região Metropolitana do Recife. 

  

  

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito parcial para obtenção do título de 
mestre em Antropologia. Área de 
concentração: Antropologia 

  

Orientadora: Mísia Reesink 

Recife 

2025  

  



Araújo, Tales Queiroz Lima de.
   "Arte e religião": um estudo comparado das expressões
musicais e cênicas em três igrejas evangélicas da Região
Metropolitana do Recife / Tales Queiroz Lima de Araujo. -
Recife, 2025.
   148f.: il.

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Antropologia, 2025.
   Orientação: Mísia Lins Reesink.
   Inclui referências.

   1. Antropologia da arte; 2. Evangélicos; 3. Antropologia da
religião; 4. Arte e Religião; 5. Região Metropolitana do Recife;
6. Gell. I. Reesink, Mísia Lins. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Ata da defesa/apresentação do Trabalho de Conclusão de Curso de Mestrado do Programa
de Pós-graduação em Antropologia - CFCH da Universidade Federal de Pernambuco, no
dia 19 de setembro de 2025.

ATA Nº 28

    Aos dezenove dias do mês de setembro de 2025, às 10 horas, em sessão pública realizada de forma remota,

teve início a defesa do Trabalho de Conclusão de Curso intitulada "ARTE E RELIGIÃO": Um estudo

comparado das expressões musicais e cênicas em três igrejas evangélicas da Região Metropolitana do Recife

do(a) mestrando(a) TALES QUEIROZ LIMA DE ARAUJO , na área de concentração Antropologia, sob a

orientação do(a) Prof.(a) MISIA LINS VIEIRA REESINK. A Comissão Examinadora foi aprovada pelo

colegiado do programa de pós-graduação em 27/06/2025, sendo composta pelos examinadores: MISIA LINS

VIEIRA REESINK, da Universidade Federal de Pernambuco; LAURE MARIE LOUISE CLEMENCE

GARRABE, da Universidade Federal de Pernambuco; JÚLIA VILAÇA GOYATÁ, da Universidade Federal do

Maranhão. Após cumpridas as formalidades conduzidas pelo(a) presidente(a) da comissão, professor(a) MISIA

LINS VIEIRA REESINK, o(a) candidato(a) ao grau de Mestre(a) foi convidado(a) a discorrer sobre o conteúdo

do Trabalho de Conclusão de Curso. Concluída a explanação, o(a) candidato(a) foi arguido(a) pela Comissão

Examinadora que, em seguida, reuniu-se para deliberar e conceder, ao mesmo, a menção APROVADO. Para a

obtenção do grau de Mestre(a) em Antropologia, o(a) concluinte deverá ter atendido todas às demais exigências

estabelecidas no Regimento Interno e Normativas Internas do Programa, nas Resoluções e Portarias dos Órgãos

Deliberativos Superiores, assim como no Estatuto e no Regimento Geral da Universidade, observando os prazos

e procedimentos vigentes nas normas.

Dra. JÚLIA VILAÇA GOYATÁ, UFMA

Examinadora Externa à Instituição

Dra. LAURE MARIE LOUISE CLEMENCE GARRABE, UFPE

Examinadora Interna

Dra. MISIA LINS VIEIRA REESINK, UFPE

Presidente

TALES QUEIROZ LIMA DE ARAUJO

Mestrando(a)

Av. Prof. Moraes Rego, 1235 - Cidade Universitária,  Recife - PE - CEP: 50670-901 - Telefax:(81) 2126-8000



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Ata da defesa/apresentação do Trabalho de Conclusão de Curso de Mestrado do Programa
de Pós-graduação em Antropologia - CFCH da Universidade Federal de Pernambuco, no
dia 19 de setembro de 2025.

FOLHA DE CORREÇÕES

ATA Nº 28

TALES QUEIROZ LIMA DE ARAUJO

“ARTE E RELIGIAO”: Um estudo comparado das expressoes musicais e cenicas em tres
igrejas evangelicas daRegiao Metropolitana do Recife

Banca examinadora:

JÚLIA VILAÇA GOYATÁ Examinadora Externa à
Instituição

LAURE MARIE LOUISE CLEMENCE GARRABE Examinadora Interna

MISIA LINS VIEIRA REESINK Presidente

    Os itens abaixo deverão ser modificados, conforme sugestão da banca

1. [   ] INTRODUÇÃO

2. [   ] REVISÃO BIBLIOGRÁFICA

3. [   ] METODOLOGIA

4. [   ] RESULTADOS OBTIDOS

5. [   ] CONCLUSÕES

COMENTÁRIOS GERAIS:

Prof. MISIA LINS VIEIRA REESINK
Orientador(a)

Autor:

Título:

Av. Prof. Moraes Rego, 1235 - Cidade Universitária,  Recife - PE - CEP: 50670-901 - Telefax:(81) 2126-8000



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“The task of anthropological research is to explain as well as to describe.” 
— Marvin Harris, The Rise of Anthropological Theory (1968)

  



 

AGRADECIMENTOS 
 

Em primeiro lugar, agradeço ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

(PPGA) da Universidade Federal de Pernambuco pela oportunidade e pelo acolhimento ao 

longo do curso. Também expresso minha gratidão ao Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico (CNPq) pelo apoio indispensável através da concessão da bolsa 

acadêmica. 

Sou profundamente grato a todos os professores do PPGA, que, de forma direta ou 

indireta, contribuíram significativamente para o meu crescimento intelectual. Em especial, 

registro meus sinceros agradecimentos à Professora Mísia Reesink, cuja orientação ao longo 

desta dissertação foi marcada pela paciência, pelo rigor acadêmico e pelo constante 

encorajamento. 

Minha gratidão estende-se aos amigos Flávio da Cunha Rezende e Caio Gomes, por 

incentivarem minha permanência acadêmica na área de Antropologia e por despertarem em 

mim a atenção e o apreço pelo método nas ciências sociais. 

Esta dissertação não teria sido possível sem o apoio e generosidade de Narelly 

Valença, Claudia Sabrel, Deisy Veloso e de tantas outras pessoas que gentilmente abriram as 

portas de suas casas e congregações para a realização desta pesquisa. Minha eterna dívida de 

gratidão vai aos fiéis da Igreja Yahweh Shammah, Igreja da Família e Assembleia de Deus – 

Templo Central, cuja participação nos cultos foi fundamental para o desenvolvimento deste 

trabalho. 

Por fim, dedico esta dissertação à minha família, especialmente a Francisca Juscizete 

Queiroz de Lima, Francisca Jucidete Queiroz Tavarez, Francisca Julidete Queiroz e Francisca 

Odete Queiroz de Lima (in memoriam), que sempre me apoiaram nos momentos difíceis e 

serviram de inspiração constante pelo exemplo de trabalho, ética e sacrifício. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



 

RESUMO 
 
 

Como os evangélicos definem a fronteira entre fazer artístico e prática religiosa? A 

partir do estudo comparado de três igrejas evangélicas na Região Metropolitana do Recife, eu 

argumento que os grupos artístico-religiosos inseridos dentro das congregações atuam de 

maneira fundamental para definir como uma igreja evangélica adota uma dinâmica específica 

entre arte e religião. Para tanto, selecionei grupos que atuam na música e na dança dessas três 

congregações e analisei como a atuação varia de acordo com o tipo de igreja e liderança. A 

partir da análise abdutiva, eu desenvolvi um modelo tripartite de igreja evangélica na qual as 

igrejas podem ser localizadas, cosmopolitas ou tradicionais, e uma tipologia dos padrões de 

interação AeR. Como resultado, descobri que evangélicos ao invés de serem avessos à arte, a 

transformam para suas atividades religiosas e, por isso, elaboram estratégias de demarcação 

entre Igreja e Mundo para que possam coabitar ambas esferas artística e religiosa. 

 

Palavras-chave: Antropologia da arte; Gell; Evangélicos; Antropologia da Religião; Arte e 

Religião; Região Metropolitana do Recife. 

 
 

  



 

 
ABSTRACT 

 
 

How do evangelicals define the boundary between artistic creation and religious 

practice? Based on a comparative study of three evangelical churches in the Metropolitan 

Region of Recife, I argue that the artistic-religious groups embedded within these 

congregations play a fundamental role in defining how each evangelical church adopts a 

specific dynamic between art and religion. To this end, I selected groups engaged in music 

and dance from these three congregations and analyzed how their performance varies 

according to the type of church and its leadership. Using abductive analysis, I developed a 

tripartite model of evangelical churches, in which churches can be classified as “localized,” 

“cosmopolitan,” or “traditional,” and proposed a typology of patterns of interaction between 

art and religion (AeR). As a result, I found that rather than being averse to art, evangelicals 

transform it for their religious activities and thus develop strategies to demarcate between 

“Church” and “World” so they can coexist within both artistic and religious spheres. 

 

Keywords: Anthropology of Art; Gell; Evangelicals; Anthropology of Religion; Art and 

Religion; Metropolitan Region of Recife. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

  



 

LISTA DE FIGURAS 
 
 

Figura 1 – Diagrama de Venn da pesquisa…………………………………………………….2 

Figura 2 – Região Metropolitana do Recife com localização das igrejas……………………..6 

Figura 3 – Processo recursivo da análise abdutiva…………………………………………….9 

Figura 4 – Divisão de trabalho metodológico nas ciências sociais…………………………..35 

Figura 5 – Mapa do bairro do Arruda………………………………………………………..48 

Figura 6 – Mediação Social no nexo da arte gospel………………………………………….50 

Figura 7 – Fachada da 1ª Igreja Batista da Bomba do Hemetério……………………………53 

Figura 8 – Igreja Yahweh Shammah atual…………………………………………………...54 

Figura 9 – Nely cantando com ministério Tangedor…………………………………………62 

Figura 10 – Apresentação do ministério Tangedor…………………………………………..64 

Figura 11 – Dança profética do ministério Ágape……………………………………………66 

Figura 12 – Apresentação do ministério Epêneto……………………………………………68 

Figura 13 – Apresentação do ministério Arca de Javé……………………………………….70 

Figura 14 – Mapa do bairro de Jardim São Paulo……………………………………………78 

Figura 15 – Fachada da Igreja da Família……………………………………………………80 

Figura 16 – Bispo Paulo Ortêncio Filho……………………………………………………...81 

Figura 17 – Estrutura REDE da Igreja da Família…...………………………………………82 

Figura 18 – Performance do Ministério Topo………………………………………………..87 

Figura 19 – Apresentação do ministério Freedom…………………………………………...94 

Figura 20 – Mapa do bairro do Santo Amaro……………………………………………….102 

Figura 21 – Entrada para Assembleia de Deus - Templo Central…………………………..108 

Figura 22 – Apresentação da Banda Canaã…………………………………………………110 

Figura 23 – Hierarquia da Banda Canaã……………………………………………………112 

Figura 24 – Continuum Marcial x Worship…………………………………………………114 

Figura 25 – Modelo tripartite das igrejas evangélicas………………………………………122 

 
 

  



 

LISTA DE QUADROS 
 
 

Quadro I – Desenho de Pesquisa………………………………………………………………5 

Quadro II – Categorias analíticas da análise abdutiva………………………………………...9 

Quadro III – Características das igrejas……………………………………………………...11 

Quadro IV – Tipologia dos grupos artísticos por expressão artística e igreja………………..12 

Quadro V – Tipologia dos modelos de ocupação da esfera pública………………………….24 

Quadro VI – Nexo da Arte Gospel…………………………………………………………...50 

Quadro VII – Drama social da Igreja Yahweh Shammah……………………………………55 

Quadro VIII – Drama social da Igreja da Família……………………………………………84 

Quadro IX – Tipologia dos padrões de interação AeR……………………………………...128 

 

 

 
 

 

  



 

 
SUMÁRIO 

 
1. INTRODUÇÃO……………………………………………………………………………​1 

1.1 ESTRATÉGIA METODOLÓGICA……………………………………………………….​4 

1.2 CARACTERÍSTICAS SOCIOECONÔMICAS DOS CASOS…………………………...​9 

1.3 REFLEXIVIDADE NO CAMPO………………………………………………………..​12 

2. ARCABOUÇO TEÓRICO: EVANGÉLICOS E A ANTROPOLOGIA DA ARTE…​18 

2.1 QUEM É O EVANGÉLICO?.............................................................................................​18 

2.2  EVANGÉLICOS SOB O OLHAR ANTROPOLÓGICO……………………………….​21 

2.3 CONCEITO EMPÍRICO DE RELIGIÃO……………………………………………….​27 

2.4 ANTROPOLOGIA DA ARTE E O PARADIGMA GELLIANO……………………….​30 

2.5 MÚSICA E DANÇA……………………………………………………………………..​39 

3. O LOUVOR CANTADO E A DANÇA SAGRADA: IGREJA EVANGÉLICA 

MINISTÉRIO YAHWEH SHAMMAH…………………………………………………...​47 

3.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO………………………………...​47 

3.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO……………………………………………...​48 

3.3 RAMANAH……………………………………………………………………………...​57 

3.4 TANGEDOR……………………………………………………………………………..​60 

3.5 EPÊNETO E ARCA DE JAVÉ…………………………………………………………..​65 

3.6 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: RAMANAH E EPÊNETO………………...​72 

4. DE RECIFE PARA O MUNDO: IGREJA DA FAMÍLIA…………………………….​77 

4.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO………………………………...​77 

4.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO……………………………………………...​78 

4.3 MINISTÉRIO TOPO…………………………………………………………………….​85 

4.4 MINISTÉRIO FREEDOM……………………………………………………………….​90 

4.5 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: O TOPO E O FREEDOM…………………​95 

5. ARTE E RELIGIÃO À LUZ DA TRADIÇÃO: IGREJA ASSEMBLEIA DE DEUS - 

TEMPLO CENTRAL……………………………………………………………………..​101 

5.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO, GEOGRÁFICO E HISTÓRICO………………..​101 

  



 

5.2  RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO……………………………………………​105 

5.3 BANDA CANAÃ……………………………………………………………………….​112 

5.4 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: CANAÃ………………………………….​117 

6. ANÁLISE ABDUTIVA: O MODELO TRIPARTITE E A TIPOLOGIA DOS 

PADRÕES AeR…………………………………………………………………………….​122 

6.1 MODELO TRIPARTITE DAS IGREJAS EVANGÉLICAS…………………………...​122 

6.2 TIPOLOGIA DOS PADRÕES AeR……………………………………………………​127 

6.3 ARTE GOSPEL COMO FORMA SENSORIAL……………………………………....​132 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………………………..​136 

Referências………………………………………………………………………………………..​140 

 
 

  



1 

1.​ INTRODUÇÃO 
Como os evangélicos definem as fronteiras entre o fazer artístico e a prática religiosa? 

Esta dissertação vai na direção de suprir uma lacuna nas pesquisas sobre religião comparada 

que, historicamente, trataram os evangélicos como grupo nativo secundário e, 

consequentemente, produziu análises ora refratárias, ora ultra compreensivas sobre os 

mesmos (Reesink e Braz, 2019). Para tanto, será analisada a imbricação entre os mundos 

artístico e religioso em três igrejas evangélicas da Região Metropolitana do Recife. Estamos 

interessados em estudar como os grupos artístico-religiosos que existem dentro das 

congregações conseguem navegar pelas linhas tênues que separam Mundo e Igreja, com a 

expectativa de que esse conhecimento revele as estratégias de delimitação das arenas artística 

e religiosa por parte de igrejas evangélicas. 

O argumento desta dissertação é de que os grupos artístico-religioso mediam a relação 

entre liberdade artística e prática religiosa de maneira a permitir que os crentes naveguem 

entre as duas esferas. O processo de mediação é determinado pelo modelo de igreja 

evangélica que as congregações observam. Este trabalho identificou ao menos três eixos: 

globalidade, localidade e tradicional. Essas categorias são construídas ao longo de dramas 

sociais nas igrejas que decidem o tipo de postura da congregação para com o Mundo. Essas 

posturas também influenciam nos padrões de interação que as igrejas evangélicas adotam em 

relação a arte e religião. Igrejas que conferem mais autonomia para os grupos, cujas 

performances tendem a ser aceitas pelo público fiel, desenvolvem um padrão de interação de 

arte e religião distinto de igrejas que controlam mais os grupos artístico-religiosos ou que são 

mais fechadas para inovação artística. Este argumento tem fortes implicações acerca de 

formas alternativas de inserção das igrejas evangélicas na arena pública, para além da via 

político-eleitoral, demonstrando o papel da arte gospel como forma sensorial que diversifica a 

mensagem religiosa por meio da música e dança e altera o significado por trás do crente 

evangélico neste momento pluripentecostal que vivemos na atualidade.  

Quando pensamos em evangélicos, é comum virem à cabeça estereótipos como 

crentes de terno, sermões dogmáticos em praças públicas e outros exemplos caricatos. É 

pouco provável que a ideia de arte, em suas diversas expressões, seja tratada como um fator 

importante na vida dos evangélicos, pois a arte traz consigo um elemento humanista que 

pouco dialoga com experiências religiosas, uma vez que, na experiência artística, o humano 

se torna o motor da criação, não Deus. É ainda mais contraditório afirmar que a comunidade 

evangélica possa nutrir uma relação sinérgica com a arte, de troca e diálogo, e que essa 

 



2 

relação paute um conjunto de dimensões da vivência evangélica, como socialização, 

espacialidade e pertencimento. Pensar os evangélicos no contexto da cultura contemporânea, 

com a expansão das tecnologias de informação e comunicação, ou ainda no contexto da 

diversificação de expressões culturais, pode causar uma dissonância cognitiva na maioria dos 

leitores. 

A presente dissertação tem o propósito de explorar justamente essa dissonância, a 

partir do estudo de caso de três igrejas evangélicas da Região Metropolitana do Recife. Para 

tanto, são necessárias duas prerrogativas. Primeiramente, o estudo busca responder a 

questionamentos empíricos sobre como agentes evangélicos definem a fronteira entre os 

fazeres artístico e religioso. Em segundo lugar, e na minha opinião de muito maior 

consequência, esta dissertação contribui para uma agenda de pesquisa que está se enraizando 

no Brasil, e que constitui hoje um campo inter temático fértil na Antropologia. A agenda de 

pesquisa a que me refiro trata do estudo de Arte e Religião, doravante AeR. As duas 

prerrogativas dialogam na medida em que a análise dos evangélicos e sua relação com a arte 

garante que a agenda de pesquisa seja promovida, ao mesmo passo que oferece a este estudo 

as ferramentas necessárias para responder aos questionamentos teóricos sobre evangélicos e 

arte. O diagrama de Venn na figura 1 representa a atenção que esta dissertação deve dispensar 

à intersecção entre os dois subcampos da Antropologia da Arte e da Religião que formam 

AeR. 

Figura 1 - Diagrama de Venn da pesquisa 

                
                                      Fonte: Elaborado pelo autor. 

 

Se, por um lado, nessa nova agenda de pesquisa, encontramos ferramentas teóricas 

como a abordagem materialista e a teoria do nexo da arte de Gell, além de outros construtos 

 



3 

que nos auxiliarão a compreender as expressões artísticas e as congregações in loco, por 

outro lado, no campo empírico, o estudo busca explorar como os evangélicos lidam com arte 

e religião. As duas dimensões se complementam na medida em que a teoria direciona a 

análise etnográfica para terrenos mais frutíferos, enquanto o campo adensa a teoria a partir de 

observações relevantes que desafiam o conhecimento convencional. 

Como em qualquer esforço inter temático, há desafios para esta pesquisa. 

Primeiramente, os cânones teóricos utilizados para embasar o argumento de pesquisa vêm de 

duas direções distintas: especificamente os campos materialista e simbólico, que oferecem 

perspectivas complementares sobre como arte e religião podem interagir no contexto 

evangélico. A Teoria do Nexo da Arte de Gell, o fazer-dizer de Setenta e os Dramas Sociais 

de Turner possuem conceitos cruciais para dar sentido ao que é observado nas igrejas, em 

especial aos grupos artístico-religiosos e seus processos de mediação entre arte e público 

evangélico. Em segundo lugar, as conclusões do estudo dependem da interação entre religião 

e arte para formar o resultado observado, e não da atuação de causas puras, vindas 

exclusivamente da arte ou da religião. Essa multicausalidade favorece abordagens ecléticas, 

com o uso de diferentes teorias capazes de identificar os mecanismos que conectam as duas 

categorias. No entanto, com a multicausalidade, o estudo perde parcimônia e se torna mais 

complexo. Por fim, a inter-tematicidade muitas vezes implica em escolhas difíceis, 

especialmente ao definir quais grupos religiosos e de expressão artística serão contemplados 

para observar o tipo de interação entre categorias. A decisão de privilegiar a análise de igrejas 

evangélicas e restringir o componente artístico à dança e à música não esgota o potencial da 

pesquisa, que pode ter implicações para outras configurações artístico-religiosas. 

Foram realizadas pesquisas de campo em três situações etnográficas em que AeR se 

imbricam, trazendo à tona as dimensões de contato e contágio que interessam a este trabalho. 

Entre maio de 2023 e junho de 2024, participei dos cultos de jovens das Igrejas Assembleia 

de Deus - Cruz Cabugá, Igreja da Família - Jardim São Paulo e Igreja Yahweh Shammah - 

Arruda. Também assisti aos ensaios e apresentações de grupos artístico-religiosos dentro 

dessas congregações. A seleção das três igrejas baseou-se na variação de locais, de acordo 

com parâmetros socioeconômicos na Região Metropolitana do Recife, possibilitando uma 

análise que contempla contextos de renda e composição social distintos. Além da observação 

participante nos cultos, foram realizadas entrevistas com membros de grupos artísticos de 

dança e música das igrejas, com o objetivo de entender, a partir da perspectiva nativa, como a 

fronteira entre fazer artístico e crença religiosa é construída, com ênfase nessas linguagens 

artísticas. 

 



4 

Nesta introdução, apresento a estratégia metodológica da dissertação, incluindo o 

protocolo de pesquisa e a reflexão sobre a experiência de campo. Argumento em favor do 

estudo de caso como método, apresento a análise abdutiva como técnica para análise de 

dados qualitativos capaz de lidar com os dados etnograficamente coletados e especifico nosso 

desenho de pesquisa, justificando por que a dissertação adota uma postura comparada com 

três casos de igrejas evangélicas. O segundo capítulo apresenta o arcabouço conceitual e 

teórico que embasa a dissertação. Além de conceituar evangélicos, religião e arte, optamos 

por uma estratégia teórica tripartite, que inclui a teoria do nexo da arte de Alfred Gell, a 

teoria do drama social de Victor Turner e o conceito de fazer-dizer de Jussara Setenta, com a 

expectativa de que as três escolhas possam se complementar mutuamente. No terceiro 

capítulo, apresento o caso da Igreja Yahweh Shammah, com seus dados etnográficos em 

forma de relato sobre como se deu a entrada em campo, o que foi observado e o que isso 

revela sobre AeR à luz das teorias selecionadas. No quarto capítulo, apresento o caso da 

Igreja da Família, sua conexão com o modelo Hillsong e como os grupos artísticos articulam 

o estilo musical com a mensagem religiosa. No quinto capítulo, apresento o caso da 

Assembleia de Deus, a única congregação que não passou por um processo de drama social. 

No sexto capítulo, realizo uma análise abdutiva na forma de um modelo tripartite de igrejas 

evangélicas e tipologias dos padrões de interação entre arte e religião. Esses produtos são 

capazes de indicar como grupos artístico-religiosos se comportam frente a fatores como o 

modelo de igreja e a estratégia de demarcação entre Igreja e Mundo. No sétimo capítulo, 

exponho as considerações finais do trabalho. 

1.1 ESTRATÉGIA METODOLÓGICA 

Antes de explicar a razão da escolha pelo método do estudo de caso, o quadro I 

sumariza os pontos centrais do nosso desenho de pesquisa. Nossa unidade de análise são as 

igrejas evangélicas na Região Metropolitana do Recife. Acreditamos que, a partir da análise 

dessas unidades, a inter-relação entre arte e religião no contexto evangélico poderá ser melhor 

compreendida. Em razão das limitações de tempo, é virtualmente impossível elaborar uma 

análise de toda a população de igrejas evangélicas na RMR. Por isso, precisamos escolher 

casos que, de alguma maneira, representem essa população. Os casos selecionados são: Igreja 

Assembleia de Deus, no bairro de Santo Amaro; Igreja da Família, no bairro de Jardim São 

Paulo; e Igreja Yahweh Shammah, no bairro do Arruda1. De acordo com Gerring (2006), as 

1 As três igrejas analisadas são as sedes e podemos pressupor que as igrejas filiais, também chamadas de igrejas 
filhas, se comportam de maneira similar. 

 



5 

razões para a seleção dos casos devem objetivar algum tipo de representatividade em relação 

ao universo total de casos, ou seja, as três igrejas selecionadas devem compartilhar algo com 

a população de igrejas evangélicas do país. Como a figura 2 revela, as igrejas selecionadas 

localizam-se nos bairros do Arruda, Jardim São Paulo e Santo Amaro, respectivamente, em 

ordem numérica. Os parâmetros por trás da escolha dos casos envolvem localização, 

características socioeconômicas e tamanho da congregação. Nas descrições detalhadas das 

congregações, mais adiante, ficará claro como os casos satisfazem a exigência mínima de 

representatividade. 

Quadro I - Desenho de Pesquisa 

Unidade de Análise  Igrejas evangélicas na Região Metropolitana 
do Recife 

Casos Igrejas Assembleia de Deus - Cruz Cabugá, 

Igreja da Família - Jardim São Paulo e 

Igreja Yahweh Shammah - Arruda 

Período 2023 (maio) - 2024 (junho) 

Técnica de Coleta Etnografia (observação participante em 
atividades dos grupos artísticos; entrevistas 
com participantes dos grupos) 

Técnica de Análise  Análise abdutiva (Teoria Fundamentada) 

Tipo de Análise  Descritiva 
Fonte: elaborado pelo autor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

Figura 2 - Região Metropolitana do Recife com localização das igrejas 

                                     
Fonte: elaborado pelo autor a partir dos dados extraídos da plataforma ESIG Informações Geográficas do 

Recife. 

De acordo com Mitchell (1983), estudo de caso é a investigação de uma série de 

circunstâncias relacionadas entre si, com a finalidade de descobrir algum princípio da teoria 

em operação. Seguindo os três critérios para definição da estratégia metodológica de Yin 

(2014), a saber: a) o tipo de pergunta de pesquisa; b) o controle que o pesquisador tem sobre 

os eventos analisados; e c) o foco sincrônico ou diacrônico/histórico, optamos pelo método de 

estudo de caso porque a pergunta de pesquisa é como os evangélicos constroem as fronteiras 

entre fazer artístico e prática religiosa em suas congregações, porque não temos nenhum 

controle experimental sobre o comportamento desses agentes, e porque nosso foco é no 

presente, apesar da bagagem histórica que as igrejas e os agentes carregam. 

Há três vantagens em escolher o estudo de caso. Como Gerring enfatiza (2006), 

estudos de caso são excelentes quando os pesquisadores buscam: i) gerar uma nova teoria ou 

ideia sobre determinado fenômeno; ii) encontrar mecanismos que expliquem por que 

determinado fenômeno opera de certa maneira; iii) tratar de problemas relevantes de largo 

escopo. Nossa pesquisa satisfaz esses três quesitos, pois estamos tratando de uma análise da 

interseção entre arte e religião, previamente inexplorada sob a luz da teoria do nexo da arte de 

Gell e demais categorias analíticas relevantes, buscando os mecanismos que compõem o 

comportamento do ator evangélico em expressões artísticas que, à primeira vista, não 

 



7 

condizem com o ethos pentecostal — tudo isso frente a um contexto de ascensão política e 

cultural evangélica. 

O método de estudo de caso também tem suas desvantagens, que se fazem sentir na 

dissertação. Não é prudente realizar generalizações a partir de estudos de caso2, o que 

significa que a análise das três igrejas evangélicas não valida qualquer argumentação geral 

sobre toda a população de igrejas evangélicas na Região Metropolitana do Recife3. Também 

não é prudente falar em causa e efeito, pois o foco do estudo de caso não está em descobrir 

causalidade4, mas sim em explorar novas avenidas teóricas e empíricas por meio da descrição 

dos casos. Por ser um estudo antropológico, em que a descrição da alteridade está na base da 

produção de conhecimento na disciplina, também adotamos uma análise descritiva, 

objetivando caracterizar as relações de interesse, suas nuances e contradições, porém sem 

estabelecer causa e efeito entre elas. Acreditamos que as vantagens são superiores, pois com 

o método de estudo de caso podemos descobrir quais mecanismos estão por trás do 

comportamento dos evangélicos e por que eles desenvolvem estratégias não combativas para 

com a arte dentro de suas congregações. 

Sobre a etnografia, um método ainda muito caro à antropologia e a esta pesquisa e, 

para muitos, indissociável da pesquisa antropológica (Peirano, 1995), longe de haver uma 

oposição ao estudo de caso, há uma complementaridade. Como a pesquisa metodológica de 

Platt (1992)5 revela, o estudo de caso surge a partir da escolha da observação-participante 

como técnica de coleta de dados6, ou seja, estudo de caso tem uma proposta pragmática de 

analisar os dados coletados na pesquisa de campo sem um comprometimento ideológico com 

determinada técnica, mas sim como estratégia de pesquisa. Etnografia e estudo de caso se 

complementam porque a imersão no campo empírico garante ao pesquisador acesso às 

observações, enquanto o estudo de caso oferece o ferramental teórico para lidar com os dados 

coletados e, consequentemente, produzir uma análise empírica e teoricamente fundamentada. 

6 Apesar de reconhecer que a etnografia pode significar muito mais do que uma mera técnica de coleta de dados, 
a exemplo de Wolcott (1999) que sugere uma relevância extra acadêmica da própria, é importante deixar claro a 
escolha metodológica da dissertação para que outros pesquisadores entendam como as conclusões do trabalho 
foram atingidas. 

5 As observações da autora são feitas no contexto da escola sociológica de Chicago. 

4 Argumentos causais geralmente se restringem a pesquisas quantitativas em função do número de caso 
(large-N) e técnicas de análise que permitem mensurar efeito causal entre variáveis. Estudos de caso são 
descritivos e qualitativos, e por isso se prestam melhor para descoberta de mecanismos causais e construção de 
novas teorias (Gerring, 2006). 

3 Outro fator importante de se levar em consideração é que, apesar da história das congregações, que acumulam, 
cada uma, várias décadas de existência, as igrejas evangélicas tendem a ser personalizadas nas figuras de 
pastores com leituras próprias do texto bíblico (Mariz, 1994), o que incentiva a balcanização da religião, o que 
dificulta qualquer generalização sobre a análise de uma igreja específica. 

2 A razão disso é porque estudos de caso envolvem um número reduzido de casos selecionados e o pesquisador 
geralmente não tem controle estatístico ou experimental sobre parâmetros dos casos (Yin, 2014). 

 



8 

Além disso, durante a pesquisa, mobilizamos o que Carole McGranahan (2018) chama de 

“sensibilidade etnográfica”, isto é, mesmo sem realizar a etnografia convencional de passar 

longo período de tempo com os nativos, a postura do pesquisador foi no sentido de 

compreender as complexidades, contradições e expectativas dos grupos analisados. 

Decidimos distinguir as fases de coleta e análise de dados por dois motivos. 

Primeiramente, pela transparência do desenho de pesquisa e das escolhas metodológicas 

realizadas, em um momento em que debates sobre replicação e etnografia ganham forma 

(Murphy et al., 2021). Em segundo lugar, será durante a análise que as teorias do nexo da 

arte, da corporalidade e do drama social serão mobilizadas para confrontar os dados 

coletados. Enquanto a etnografia é indispensável para obter as observações sobre como 

agentes evangélicos se comportam num ambiente interstício entre arte e religião, vamos 

precisar de outros recursos metodológicos para conduzir a análise. Em veia similar a 

Charmaz e Mitchell (2001), argumentamos que a recursividade entre coleta e análise de 

dados na pesquisa etnográfica pode se beneficiar da análise abdutiva da teoria fundamentada, 

também conhecida por grounded theory7. 

Teoria fundamentada é uma técnica de análise de dados criada por Barney Glaser e 

Anselm Strauss com o objetivo de sistematizar os procedimentos para análise de dados 

qualitativos. Uma variante dessa técnica é a análise abdutiva que, segundo Tavory e 

Timmermans (2014), se baseia na lógica de abdução, na qual a geração de teorias e conceitos 

requer um movimento recursivo entre teoria e campo empírico. A análise abdutiva segue a 

tradição inferencial de Charles S. Peirce8, que propôs a noção de abdução como o momento, 

na produção de conhecimento, em que o pesquisador não consegue explicar a realidade a 

partir dos conceitos e teorias em mão, precisando se distanciar delas para criar novas 

ferramentas analíticas que irão lhe auxiliar na explicação da realidade (Tavory e 

Timmermans, 2014). A análise abdutiva permite que as categorias analíticas advindas do 

nosso marco teórico sejam postas dentro de um processo recursivo junto às observações 

coletadas na etnografia. A figura 2 representa esse processo recursivo possibilitado pela 

análise abdutiva. Nossa expectativa é de que, justapostas umas às outras, teoria e dados 

empíricos possam dialogar num processo de ajuste duplo em que uma contribua para o 

8 Existem três tradições inferenciais: dedução; indução; abdução. Cada tradição tem suas forças e fraquezas. 
(Tavory e Timmermans, 2014). A etnografia sempre esteve mais associada à uma tradição indutiva o que é  
problemática haja vista o referencial teórico mobilizado para esta dissertação. 

7 O conceito de abdução, além de servir como ferramenta para análise de dados qualitativos, também inspirou a 
teoria do nexo da arte e como objetos de arte adquirem agência (Gell, 1998). 

 



9 

sucesso da outra. O quadro II especifica quais categorias vão guiar a análise dos dados 

etnográficos coletados para a pesquisa. 

Figura 3 - Processo recursivo da análise abdutiva 

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

Quadro II - Categorias analíticas da análise abdutiva 

Teoria do nexo da arte Teoria da corporalidade Teoria do drama social 

índice, artista, público e 
mediações sociais entre 
categorias. 

Fazer-dizer e os modos de 
enunciação das danças 
gospel. 

Os processos de ruptura, 
crise, ação redressiva e 
conciliação/cisma entre 
grupos envolvidos no drama 
social. 

Fonte: Elaborado pelo autor. 

1.2 CARACTERÍSTICAS SOCIOECONÔMICAS DOS CASOS 

As três igrejas evangélicas selecionadas para análise variam de acordo com nível de 

afluência, tamanho da congregação e localização. O tratamento dado à arte nas congregações 

será apresentado no próximo capítulo. No quadro III, demonstramos as principais 

características dessas igrejas. A variação desses parâmetros visa satisfazer o critério de 

representatividade mencionado previamente. Sobre o parâmetro do nível de afluência9, foi 

realizada uma classificação discricionária {1; 2; 3}, em que 1 significa alto nível de afluência 

por parte da congregação e seus membros, e 3 significa o contrário. O tamanho da 

congregação refere-se à quantidade estimada de membros da igreja que participam de suas 

9 Para esse indicador, o correto seria realizar um survey a partir de uma amostra composta pelos membros da 
igreja. No entanto, pela sensibilidade da informação, e nossa entrada no campo ter sido feita com interesse 
central pela relação entre arte e religião, optamos por não seguir esse caminho para não aumentar a resistência 
dos membros da igreja para a pesquisa. Os dados foram obtidos através de entrevistas com membros e 
observação do próprio pesquisador.  

 



10 

atividades com alguma regularidade10. O terceiro parâmetro é a localização, que indica a zona 

político-administrativa do bairro, a fim de evitar que os casos fiquem concentrados em uma 

região específica da RMR. 

A Igreja Assembleia de Deus – Templo Central, localizada no bairro de Santo Amaro, 

na 1ª região político-administrativa da cidade do Recife, funciona como matriz para as 

demais igrejas filhas no estado de Pernambuco. O Templo Central ocupa todo um quarteirão 

de um bairro tradicional do centro de Recife. Além disso, o complexo possui verticalidade, 

com um edifício em seu meio que se estende por mais de cinco andares. As diversas salas do 

complexo abrigam cultos, reuniões, encontros e atividades para os mais de dez mil membros 

da igreja11. Isso não significa que, na congregação, não existam pessoas em situação de 

vulnerabilidade social; pelo contrário, a tendência é que, quanto maior o número de membros, 

mais representativa da população em geral a congregação se torne. Ou seja, o nível de 

afluência não inibe a existência de pessoas em situação de vulnerabilidade social; porém, o 

Templo Central da Assembleia de Deus exibe amplos recursos em comparação às outras 

igrejas analisadas. 

A Igreja da Família, localizada no bairro de Jardim São Paulo, está classificada como 

2 no nível de afluência. A maioria das pessoas na congregação é de posição socioeconômica 

média, o que faz sentido considerando que o bairro faz parte da zona sudoeste da cidade do 

Recife. Sua estrutura, que comporta sete mil membros, apesar de não se estender por todo um 

quarteirão, conta com dezenas de salas, incluindo um espaço alternativo para o culto, com 

telão para que os membros visitantes assistam ao vivo. É interessante notar que, apesar de 

não possuir os amplos recursos da Assembleia de Deus, a Igreja da Família demonstra ter 

uma proposta de expansão a partir do rejuvenescimento da liderança e da racionalização dos 

grupos, incluindo os de natureza artística. 

Por fim, a Igreja Yahweh Shammah, localizada no bairro do Arruda, zona norte de 

Recife, ocupa a posição 3 no nível de afluência. Isso se deve à própria história da 

congregação, que, antes de romper com a Convenção Batista Brasileira, ocupava uma igreja 

na Bomba do Hemetério, bairro vizinho ao Arruda. No próximo capítulo, a trajetória da 

Yahweh Shammah será detalhada a fim de demonstrar como, em comparação às demais 

igrejas, ela é a que possui maior ênfase em uma proposta de igreja comunitária. Sua sede, em 

um galpão, abriga cerca de mil membros que, nos dias de culto, vão e voltam a pé por 

11 Segundo um dos entrevistados, a Assembleia de Deus, em Pernambuco, possui mais de dois milhões de 
aderentes.  

10 Os dados para esse parâmetro foram obtidos através de entrevista com membros experientes das respectivas 
igrejas.  

 



11 

morarem próximos à igreja. Durante as visitas aos cultos, pude também observar que os 

membros da Yahweh Shammah tendem a ser negros, possuindo um perfil afro-descendente 

muito mais acentuado do que o das duas outras igrejas12.  

Quadro III - Características das igrejas 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
                          

                     Fonte: elaborado pelo autor.  

Os casos selecionados satisfazem o critério de representatividade em relação à 

população de igrejas evangélicas em Recife, a partir da variação nos parâmetros indicados 

nesta dissertação. Isso significa que o estudo de caso pode contribuir para uma compreensão 

aprofundada de como igrejas evangélicas lidam com a arte e dos limites e possibilidades que 

os membros exploram no limiar da fé. Para tanto, a análise do estudo de caso precisa se 

estender aos grupos artísticos, que servem de mediadores entre os aderentes e a igreja. Apesar 

de os grupos artísticos possuírem certo grau de autonomia, todos estão ligados às igrejas por 

meio de responsabilidades durante os cultos e respondem diretamente aos líderes, sejam eles 

diáconos ou os próprios pastores, apóstolos e bispos. Além disso, os grupos possuem uma 

hierarquia que separa o baixo clero, composto por iniciantes, da cúpula, formada por 

membros com mais experiência e que, por consequência, desempenham papeis de liderança. 

Assim como no caso das igrejas, é impraticável analisar todos os grupos artísticos, pois são 

dezenas de grupos em cada congregação. Por isso, os grupos artísticos analisados foram 

selecionados por sua importância dentro da congregação e relevância teórica13. O quadro IV 

apresenta uma tipologia dos grupos artísticos abordados na pesquisa. 

 

13 Em razão do enfoque desta dissertação se concentrar na interação entre arte e religião nas igrejas evangélicas, 
foram selecionados grupos em que essa intersecção é relevante, a exemplo dos grupos voltados para a 
juventude. 

12 Seguindo a lógica dos dados do IBGE (2023), podemos supor que essa parte da população está numa situação 
de maior vulnerabilidade social, justificando o nível de afluência da igreja Yahweh Shammah. 

 

Igreja/Parâmetros Nível de 
afluência 

Tamanho da 
congregação 

Localização 

Igreja Yahweh 
Shammah - 

Arruda 

3 < 1000 
membros 

Norte 

Igreja da Família - 
Jardim São Paulo 

2 ≥ 7000 
membros 

Sudoeste 

Igreja Assembleia 
de Deus - Santo 

Amaro 

1 ≥ 10.000 
membros 

Centro 



12 

Quadro IV - Tipologia dos grupos artísticos por expressão artística e igreja 

Expressão 
artística/Igreja 

Igreja Assembleia 
de Deus - Templo 
Central14 

Igreja da Família Igreja Yahweh 
Shammah 

Música Banda Canaã. Ministério Topo. Ministérios 
Ramanah; Tangedor. 

Dança - Ministério Freedom. Ministérios Arca de 
Javé; Epêneto. 

Fonte: Elaborado pelo autor. 

Antes de prosseguir para o próximo capítulo, cabe justificar por que a estratégia 

metodológica da dissertação optou pela comparação de casos individuais de congregações 

evangélicas ao invés de conduzir a análise de uma única congregação evangélica. Como 

Bernard (2006) demonstra, a disciplina se beneficia quando encontramos maneiras de 

maximizar a validade dos dados e o alcance das conclusões que formulamos a partir deles. A 

presente dissertação lançou mão da comparação de igrejas evangélicas por considerar 

necessário expandir o escopo da análise para além de um contexto específico, permitindo 

identificar interações distintas entre arte e religião e, consequentemente, produzir uma 

compreensão mais holística do fenômeno. A proposta de uma análise abdutiva requer diálogo 

entre as bases teórica e empírica, e a escolha de analisar três igrejas facilita esse diálogo, na 

medida em que são três situações em que as categorias teóricas entram em ação15. Essa 

estratégia compartilha similaridades com o conceito de comparação densa de Niewöhner e 

Scheffer (2010), que se refere à capacidade que a comparação possui de aprofundar a análise 

etnográfica em diferentes dimensões. Nossa expectativa é que o conhecimento aqui 

produzido seja simultaneamente sensível às especificidades de cada contexto e capaz de 

identificar padrões ao longo dos casos. 

1.3 REFLEXIVIDADE NO CAMPO 

A entrada no campo foi mediada por informantes que atuaram como anfitriões para 

suas respectivas congregações. Em todas as igrejas analisadas, havia um elemento de 

desconfiança diante da presença de um pesquisador que não fazia parte da igreja. Essa 

15 Há um mutualismo entre o estudo etnográfico das três igrejas evangélicas e a análise abdutiva, uma vez que 
abdução permite abduzir das questões concretas sobre como sujeitos crentes fazem arte sem abandonar o credo 
religioso para formar um frame analítico que abarca os três contextos diferentes, porém esse frame se torna 
localizado e não vira uma mera abstração teórica, uma vez sua formação advém do próprio contexto social e das 
observações que eu, enquanto pesquisador, formulei sobre. 

14 Para a Assembleia de Deus, o quadrante de dança está vazio porque não foi identificado nenhum grupo oficial 
de dança, em razão da postura conservadora da igreja, algo que será abordado no próximo capítulo. 

 



13 

desconfiança se manifestava de diferentes maneiras, desde indiretas durante os louvores nos 

cultos até ghosting de pessoas específicas dentro da igreja, que não se sentiam confortáveis 

em falar sobre suas experiências e simplesmente ignoravam as mensagens. A desconfiança 

também era percebida quando, ao sentar em um assento, os demais participantes escolhiam 

outros lugares, diferenciando quem realmente fazia parte da igreja de quem era visitante. Na 

Igreja Yahweh Shammah, por exemplo, os jovens sentavam juntos, formando grandes blocos 

e deixando de fora quem não fazia parte do grupo. Assim, foi comum durante a pesquisa, nos 

cultos, sentar em uma posição intermediária, muitas vezes sem ninguém ao lado. Em igrejas 

de maior porte, onde os cultos frequentemente lotam, essa diferenciação em relação a quem é 

de fora ocorre por meio das chamadas, ao final do culto, para que os visitantes se levantem e 

sejam convidados a se converter. 

Para lidar com a desconfiança, cultivei uma boa relação com os informantes para que 

eles funcionassem como intermediários entre os grupos e membros da igreja e o pesquisador. 

Todos os informantes ocupavam alguma posição de prestígio e presenciaram mudanças 

fundamentais na forma como a igreja atua. Narelly foi minha informante na Igreja Yahweh 

Shammah e, tendo entrado na igreja antes de sua independência da congregação batista, 

presenciou as principais mudanças que transformaram a Yahweh Shammah no que é hoje. Foi 

a partir de Narelly que pude participar dos cultos e ter contato direto com os demais grupos 

artístico-religiosos, pois todos os líderes a conheciam; houve, portanto, uma chancela por 

parte dela para que a pesquisa pudesse acontecer de forma fluida, mesmo sem um 

pesquisador oriundo da comunidade da Bomba do Hemetério ou sem história prévia com a 

igreja. Conheci Narelly por meio do teatro, pois além de participar do grupo de louvor 

Ramanah16, ela também atua como atriz em Recife. A conexão foi feita através de uma colega 

em comum, também atriz, que, ao saber da minha pesquisa sobre arte e religião, sugeriu o 

nome de Narelly por ser justamente uma pessoa que vive em dois mundos, o evangélico e o 

artístico, de maneira sinergética, sem que um subsuma o outro em sua vivência. Ou seja, ela 

não é menos evangélica por ser mais artística. 

O contato com Narelly também permitiu que eu estabelecesse relações com outros 

membros da igreja, inclusive em um nível mais informal. É comum que os membros se 

reúnam em saídas pós-culto para jantar, uma prática frequente nas igrejas evangélicas, e que 

permite conhecer e conversar com os membros em um contexto não religioso. Nessas saídas, 

16 No conceito nativo, o louvor é entendido como música, a banda gospel que canta para louvar, mas o ato de 
louvar não é exclusivo da música. Não à toa, outras expressões artísticas são geradas dentro da igreja, a exemplo 
da dança, a fim de expandir esse louvor. 

 



14 

pude observar os membros interagindo de maneira lúdica, com vínculos que não se esgotam 

na igreja; ao contrário, por muitos serem vizinhos, foi comum observar relações de amigos de 

infância que se estendem na igreja, mas que não necessariamente surgiram lá. Essa 

organicidade facilitou muito o trânsito em campo, pois conquistar a confiança de um membro 

ajudava em conversas com outros membros, já que todos se conheciam e compartilhavam as 

experiências que tinham com a pesquisa, o que eu perguntava e como abordava determinados 

temas. Não foi surpreendente perceber a desconfiança desaparecer gradualmente, e nos 

últimos meses de pesquisa de campo, minha presença já era algo comum; pois mesmo sem 

ser membro da igreja, fui me tornando uma pessoa conhecida em uma comunidade que 

extrapolava as quatro paredes do templo. 

Na Igreja da Família, Cláudia foi a informante que abriu as portas para minha entrada 

em campo. Assim como Narelly, ela também participa de teatro em Recife, atuando no grupo 

Cobogó das Artes, no qual eu já fui aluno. Cláudia também presenciou as principais 

mudanças da congregação. Contudo, a diferença entre a Yahweh Shammah e a Igreja da 

Família gira em torno da escala: o tamanho das igrejas faz com que as relações na Igreja da 

Família não sejam pautadas por um senso de comunidade que precede a igreja. Devido ao 

grande número de frequentadores, foi comum observar a formação de grupos de crentes que 

entravam e saíam juntos, mas que não necessariamente tinham uma relação prévia. Refletindo 

sobre isso, percebi que a Igreja da Família está adotando uma linguagem cosmopolita comum 

à estratégia HillSong17, o que influencia a maneira como as relações se estruturam; ou seja, 

relações locais se tornam difíceis de serem mantidas quando expostas a forças centrífugas 

como no modelo HillSong, que privilegia extensão ao invés de intensão. No entanto, devo 

dizer que, para minha entrada em campo, essas relações na Igreja da Família acabaram 

ajudando, já que o "estranho", aquele que não faz parte da igreja ou da comunidade, deixa de 

ser tão incomum. Como pesquisador externo, foi menos intimidador entrar em uma igreja 

voltada à expansão e que colhe e replanta os frutos da globalização evangélica, adotando um 

modelo estrangeiro para promover sua congregação, o que influencia comportamentos como 

o uso de celular e a vestimenta. Nas minhas primeiras visitas, fiquei menos tenso ao ver 

vários jovens de celular, roupa informal e se relacionando com o culto de maneira não 

17 Essa estratégia será melhor apresentada e discutida durante o quarto capítulo da dissertação. 

 



15 

tradicional18, o que estimulou mais perguntas sobre como a Igreja da Família opera de forma 

diferente das igrejas convencionais. 

Como minha entrada na Yahweh Shammah antecedeu a entrada na Igreja da Família, 

fiz as visitas de campo com a expectativa de encontrar vínculos locais fortes, um senso de 

comunidade similar ao da Yahweh Shammah; porém, a ausência desses vínculos na Igreja da 

Família não significa que haja um vazio ou que as relações entre membros não sejam 

genuínas. A presença da tecnologia, inclusive no altar durante os louvores, os jogos de luzes e 

o teor elétrico das músicas gospel sugerem que as relações não são estruturadas por uma 

comunidade da qual todos fazem parte, mas sim por uma crença global compartilhada de que 

Deus está presente nos momentos de glorificação, e que os meios tecnológicos apenas 

acentuam essa glorificação. Se na Yahweh Shammah observei autocontrole por parte dos 

membros, evitando se exceder, gritar alto ou utilizar a tecnologia de forma intensa no culto, 

na Igreja da Família o modelo HillSong permitia um relaxamento desse controle, favorecendo 

uma juventude evangélica mais próxima da "modernidade" e mais acolhedora ao "estranho", 

mesmo que esse acolhimento não se dê por vias pessoais, como na Yahweh Shammah, em 

que a comunidade faz essa recepção. 

Em contraste com as experiências comunitária e cosmopolita, minha vivência na 

Assembleia de Deus resultou em uma experiência que difere em grande medida das duas 

congregações anteriores. Não só a escala da AD é muito maior em comparação às demais, 

como também a teologia da AD é diferente, enfatizando preceitos dogmáticos do cristianismo 

na forma como os membros se relacionam entre si e com o mundo ao redor. Minha 

informante foi Deisy, estudante de música da UFPE e assembleiana. Ela foi responsável por 

preparar o terreno para minha entrada, informando-me sobre quais grupos artístico-religiosos 

eram mais atuantes, as lideranças e comportamentos culturais da AD. Foi um choque 

descobrir, na minha primeira visita de campo, que Deisy havia saído abruptamente da banda 

Canaã. Pelos cochichos do maestro Ramos, entendi que ela estava se sentindo muito 

pressionada na posição de pianista, pois a banda, assim como a AD e demais grupos 

artístico-religiosos, opera com a ética da excelência, buscando dar o máximo para a 

glorificação do nome de Cristo, e essa ética é perseguida a ponto de criar pressão psicológica 

em muitos membros que precisam equilibrar vida profissional e religiosa. A saída de Deisy 

18 O trabalho de campo com evangélicos requer a desconstrução de certas preconcepções sobre como o crente se 
comporta. No início da pesquisa, estava certo de que encontraria um grupo relativamente homogêneo, com 
atitudes conservadoras e com um tratamento “travado” da arte, como se não quisessem explorar todo seu 
potencial por receio de estarem pecando. O que eu descobri foi o oposto, os evangélicos arriscam na arte e criam 
uma expressão única que desafia as pré concepções iniciais sobre eles. 

 



16 

revelou um aspecto crucial da experiência na AD: envolve a solidariedade orgânica de seus 

membros, no sentido durkheimiano do termo; isto é, os crentes assembleianos atuam de 

maneira interdependente em prol da congregação e sofrem pressão para manter a coesão. 

Quem não se adequa a esse modelo se vê pressionado a "correr atrás" ou sair, como foi o caso 

da informante. 

Se na Yahweh Shammah eu senti desconfiança por entrar sem fazer parte da 

comunidade, e na Igreja da Família essa desconfiança foi diluída pelo modelo cosmopolita, 

que não particulariza o "estranho", na Assembleia de Deus a desconfiança é reforçada por 

uma sensação de deslocamento, como se o tamanho do templo, o número de pessoas que 

circulam e que participam ou não da Banda Canaã, realizando diferentes atividades não 

relacionadas ao louvor, me transportasse para um lugar desconhecido, ao qual não pertenço. 

É uma sensação semelhante a andar por um shopping center, porém sem o consumismo, 

apenas aquela massa que é simultaneamente homogênea e heterogênea. Durante as visitas, 

sentei em uma bancada em frente à Banda Canaã nos ensaios; no entanto, essa curta distância 

parecia muito maior do que realmente era. A formalidade, a arquitetura imponente da sala do 

culto principal da AD e a estrutura hierárquica do grupo, centrada na figura do maestro, 

criavam uma sensação de alienação, em que cada um estava ali não como membro de uma 

comunidade ou parte de um movimento global, mas como peça de uma engrenagem 

assembleiana. Quando os cultos acabavam, raramente observava membros saindo juntos. 

Senti essa alienação, um sentimento semelhante ao que tive em experiências prévias em 

missas da Igreja Católica, nas quais os rituais têm precedência sobre experiências 

espontâneas. 

A escolha por um método comparado implica que, apesar de o estudo se beneficiar de 

diferentes experiências de campo, a intensidade dessas experiências não foi tão profunda a 

ponto de elicitar diários de como o campo afetou o pesquisador. De fato, houve um choque, 

natural na pesquisa de campo, mas também houve adaptação e reconhecimento de que os 

evangélicos, em suas respectivas congregações, têm maneiras próprias de lidar com aspectos 

mais opressivos de suas igrejas. Nas saídas pós-culto na Yahweh Shammah, era comum que 

as conversas girassem em torno de fofocas — o que “fulano” está fazendo, onde esteve etc. 

— e é nesse momento de informalidade que os membros conseguem equilibrar as pressões 

comunitárias da congregação. Na Igreja da Família, a força centrífuga do modelo cosmopolita 

 



17 

é controlada pelas células19, microgrupos que se reúnem periodicamente para discutir temas 

bíblicos e compartilhar informações sobre a vida pessoal e profissional, ancorando os 

membros em uma realidade mais local, apesar do direcionamento global que a igreja adota. 

Por fim, na Assembleia de Deus, pude indagar um dos membros sobre o distanciamento que 

senti e, de fato, ele concordou que, na matriz da AD, relações mais pessoais não são comuns; 

porém, nas igrejas filhas — das quais a AD possui muitas —, os membros conseguem formar 

vínculos de aproximação e amizade e, paralelamente, servir ao templo central, tornando o 

problema da alienação algo menos saliente para seus membros. Se os membros encontraram 

soluções para esses aparentes problemas, este pesquisador teve a paciência e determinação 

para conviver com a ocasional desconfiança e o sentimento de inaptidão diante de um mundo 

diferente daquele ao qual estava acostumado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

19 Digo centrífuga em razão do incentivo que o modelo cosmopolita cria para que as realidades locais da igreja 
ganhem dimensões globais na medida em que a igreja passa adotar uma postura ritualística e estética muito mais 
alinhada ao padrão HillSong. 

 



18 

2.​ ARCABOUÇO TEÓRICO: EVANGÉLICOS E A ANTROPOLOGIA DA ARTE 

Este capítulo visa apresentar as ondas de pentecostalismo e como a noção de 

evangélico foi se alterando ao longo do tempo. Também apresentamos como o evangélico 

enquanto nativo foi tratado pela antropologia e a importância de explorar outras vias pelas 

quais os evangélicos acessam a arena pública. Introduzimos o dilema que muitos evangélicos 

enfrentam acerca do fazer artístico e prática religiosa e como a resposta a este dilema informa 

o tipo de relação que a igreja evangélica vai adotar sobre arte e religião. Expomos a 

conceitualização de religião de acordo com a Teoria da Cognição Ótima e a Teoria dos 

Módulos Religiosos. Apresentamos a teoria do nexo da arte de Alfred Gell, a teoria do 

fazer-dizer de Jussara Setenta e a teoria do drama social de Turner, e como o trio se encaixa 

na nossa estratégia comparada. Por fim, introduzimos o referencial teórico que embasa o 

estudo das expressões artísticas da música e da dança e como elas interagem com as teorias 

cognitivistas da religião utilizadas nesta pesquisa. 

2.1 QUEM É O EVANGÉLICO? 

Conceitualmente, esta dissertação opta por utilizar a definição de pentecostal20 de 

acordo com Joel Robbins (2015), que estabelece dois critérios para caracterizar esse setor do 

protestantismo: a) presença do Espírito Santo; b) experiências extáticas. Esses dois critérios 

são relacionais e têm origem na própria história do pentecostalismo como uma tradição 

religiosa do século XVIII, a partir do movimento de revivalismo cristão anglo-americano 

com ênfase na conversão dos seus aderentes (Robbins, 2015). A crença em um segundo 

pentecostes, a vinda iminente de Cristo para a Terra, estimulou a criação de uma liturgia 

espontânea, fruto da interação direta entre crentes e o Espírito Santo (Anderson, 2004; 

Anderson, 1979). Essa escolha conceitual também está fundamentada no método comparativo 

adotado por esta dissertação, que exige categorias com atributos abrangentes capazes de 

dialogar com as diferentes experiências evangélicas. 

É importante destacar que o movimento evangélico é hoje o principal responsável 

pelo crescimento do cristianismo em nível global, conseguindo se propagar nas mais 

diferentes culturas, sobretudo no Sul Global (Anderson e Hollenweger, 1999). Essa 

característica levou Robert Anderson (1979) a afirmar que o movimento pentecostal, em sua 

20 Apesar de existirem outras definições, a de Robbins cumpre o papel de estabelecer uma lógica interna 
mínima, cujas características distinguem a religião evangélica das demais religiões, mesmo que existam outros 
fatores que também fazem parte da vivência evangélica, a exemplo da glossolalia (Dayton, 1987). 

 



19 

fase inicial, era um movimento dos deserdados21, que surgiu como protesto contra a ordem 

social. Há um descolamento do pentecostalismo do Ocidente para o resto do mundo, 

prometendo experiência religiosa extática no lugar do dogma católico (Anderson, 2004). No 

núcleo do pentecostalismo, jaz uma busca por comunidade, por recriar os laços familiares 

rurais do passado (Anderson e Hollenweger, 1999). Esse foco em preenchimento está 

alinhado com a liturgia espontânea, que cria uma atmosfera de adoração propícia a um 

sentimento coletivo de pertencimento (Anderson e Hollenweger, 1999). 

A crença em um Espírito Santo atuante, na imanência do divino através de oração, 

louvor e adoração, expressa a preocupação central dos evangélicos em propor uma realidade 

vivida da fé, na qual os aderentes em serviço de Deus estão organicamente constituídos no 

corpo de Cristo, por um Espírito Santo que habita em seu íntimo. A teologia é performática, 

ao invés de ser contemplada ou passivamente seguida em rituais ou liturgias. Na mentalidade 

pentecostal, ação e expressão são tão importantes quanto reflexão, sendo a religião algo que 

deve ser praticado (Anderson, 2004). Isso claramente contrasta com a posição católica 

brasileira de “acreditar sem pertencer” (Davie, 1994). No pentecostalismo, a promessa de 

liberdade no Espírito Santo foi rapidamente assimilada por cristãos frustrados com uma 

liturgia racionalista22, que desejavam uma interação com o divino mais imediata (Anderson e 

Hollenweger, 1999). 

Com o surgimento do neopentecostalismo, a partir da década de 1980, o movimento 

sofre uma balcanização, com diversos paradigmas e denominações criadas em razão da 

indigenização do pentecostalismo (Anderson, 2004). No passado, as classes médias resistiam 

à conversão pentecostal devido à ênfase dada à moralidade tradicional, crenças sectárias e 

ascéticas, bem como ao apelo da salvação, que tinha um direcionamento muito maior para os 

pobres (Mariano e Ori, 2011). Recentemente, a teologia dinâmica e contextual dos 

neopentecostais, que une os mundos físico e espiritual por meio de uma abordagem 

subjetivante do cristianismo, atraiu mais e mais aderentes de todas as classes sociais, com a 

promessa de preencher o vazio existencial da modernidade com a catarse da experiência 

extática evangélica (Anderson, 2004; Anderson, 1979). 

22 Segundo Badcock (1997), a lógica racionalista da estrutura eclesiástica ocidental, definida por cargos 
ministeriais, os sacramentos e a Palavra acabaram por alienar religiosos de outros contextos não-europeus. 

21 Na sua origem americana, a depressão econômica de 1929 foi indispensável para o crescimento pentecostal 
(Anderson e Hollenweger, 1999).O descontentamento social para com as falhas da modernidade incentivou 
muitos cristãos a procurar um caminho para a retirada do plano social e política em favor da entrega ao poder do 
Espírito Santo, cuja promessa de um segundo reino de Deus na terra justificava essa aquiescência (Anderson e 
Hollenweger, 1999). 

 



20 

No Brasil, o pentecostalismo chegou em 1910, anos após o Reavivamento da Rua 

Azusa e, embora de início fosse anti-majoritário, ondas de pentecostalismo foram 

transformando a religião em uma fé de massas, de caráter transversal, alcançando desde os 

mais pobres até as classes mais abastadas, negros e brancos (Freston, 1995). Na primeira 

onda, que ocorre com a chegada da Congregação Cristã e das Assembleias de Deus no 

começo do século XX, encontramos o reflexo da expansão internacional do movimento para 

além das suas origens americanas (Freston, 1995). Na segunda onda, nas décadas de 1950 e 

1960, várias congregações pentecostais foram criadas em São Paulo num contexto de maior 

dinamismo social, com a presença ativa de mulheres e ações extra-templo (Freston, 1995). A 

terceira onda, iniciada na década de 1980, também conhecida como neopentecostalismo, no 

Rio de Janeiro, é responsável por aumentar a variedade litúrgica e estética para seus 

membros, num contexto de crescente violência e falha do modelo econômico nas grandes 

metrópoles do país (Freston, 1995). O sucesso do pentecostalismo no Brasil é fruto de uma 

doutrina versátil e binária, que separa a realidade entre Igreja e Mundo, entre sagrado e 

profano, e estabelece as revelações bíblicas como maneira de se conectar diretamente com 

Deus (Freston, 1995). 

Roberta Campos (1995) enfatiza que três conceitos são utilizados para entender o 

movimento de renovação no pentecostalismo: neopentecostalismo, pentecostalismo 

autônomo e pentecostalismo ou agência de cura divina. Esses três conceitos dialogam 

sobretudo com as igrejas de segunda e terceira onda e se contrastam com as igrejas de 

primeira onda, vistas como representantes do pentecostalismo clássico (Campos, 1995). Isso, 

porém, não significa que as igrejas de segunda e terceira onda não possuam diferenças 

fundamentais. Pelo contrário, é nas igrejas da terceira onda que se observam rupturas visíveis 

com o pentecostalismo clássico, a partir de um deslocamento teológico que não ocorre nas 

igrejas de segunda onda (Campos, 1995). Mariano (1995) inclusive acentua que é na terceira 

onda que observamos a verdadeira expressão do neopentecostalismo, com as igrejas de 

primeira e segunda onda compartilhando um núcleo teológico comum, próximo do 

pentecostalismo clássico. 

Sobre a agência de cura divina, este conceito elaborado por Mendonça (1989) 

refere-se à ênfase dada por determinadas denominações ao poder de cura do Espírito Santo. 

Essas igrejas acabam se tornando uma agência de prestação de serviços, mediante 

contribuição daqueles que desejam receber uma benção (Campos, 1995). O foco não é a 

criação de uma comunidade, mas sim de clientes livres de qualquer âncora ético-religiosa 

(Campos, 1995). Já o conceito de pentecostalismo autônomo, elaborado por Bittencourt Filho 

 



21 

(1991), e o neopentecostalismo são usados como sinônimos, pois referem-se às 

denominações dissidentes do pentecostalismo tradicional surgidas a partir da década de 1950 

(Campos, 1995). Com o pentecostalismo autônomo, Bittencourt Filho (1991) quis distinguir 

as igrejas evangélicas surgidas recentemente das igrejas fundadas pelos pentecostais 

tradicionais (Campos, 1995). Os dois conceitos, porém, apresentam problemas, como 

apontou Ricardo Mariano (1995): especificamente, o problema da generalização da ideia de 

agência e clientela para o que seriam as igrejas neopentecostais e o problema da ideia de que 

as igrejas neopentecostais são dissidentes das igrejas tradicionais (Campos, 1995). 

Essas características da religião evangélica refletem muito o modo de religiosidade 

imagístico descrito por Whitehouse (2000), pois envolvem o lado espontâneo da religião, as 

revelações e reflexões pessoais responsáveis por crenças e práticas religiosas complexas que, 

em contraste ao polo doutrinário, elicitam alto estímulo emocional. Em uma religião 

imagística, a mensagem religiosa tende a ser transmitida organicamente, de baixo para cima, 

ao invés de uma transmissão hierárquica que privilegia rotinização e disciplina de seus 

aderentes (Whitehouse, 2000). Na tradição imagística, o indivíduo e sua relação íntima com o 

sagrado são o ponto central da religião, já que é a partir dessa relação que o aderente inicia 

um processo interno de ruminação espiritual responsável por sua fé e comportamento 

religioso. Por isso, no pentecostalismo, o papel desempenhado pelo “baixo clero” das 

congregações é tão importante (Anderson, 1979). São as células, os grupos que compõem a 

vida da igreja, que decidem sobre o rumo que a religião vai tomar. 

Como veremos na análise etnográfica das três igrejas, a estratégia artística empregada 

pelas congregações evangélicas consegue expressar a teologia performática de maneira a 

seduzir ainda mais aderentes, das mais diversas classes sociais. A arte, para muitas igrejas 

evangélicas, vai mediar a tensão entre a modernidade secular em que muitos cristãos, 

sobretudo jovens, vivem, e a tradição religiosa. 

2.2  EVANGÉLICOS SOB O OLHAR ANTROPOLÓGICO  

Quando falamos de Antropologia, poucos subcampos demonstram tamanha solidez 

quanto a Antropologia da Religião. De James Frazer a Pascal Boyer, este subcampo apresenta 

forte capilaridade com áreas de pesquisa adjacentes. Se, como James W. Fernandez elabora, o 

objetivo da Antropologia é encontrar o estranho no familiar e o familiar no estranho, faz todo 

sentido explorar o caso de evangélicos que se comportam de maneira “estranha”. Esse 

“estranho” a que me refiro vem do mesmo lugar de ceticismo comentado no início, no que 

diz respeito à relação entre evangélicos e arte, e como isso contradiz uma visão estereotipada 

 



22 

dessa comunidade. No entanto, essa “estranheza” não figurou no topo da agenda de pesquisa 

da Antropologia da Religião no Brasil. Pesquisadores naturalmente formaram uma agenda 

cuja prioridade central era entender o fenômeno dos neopentecostais na vida pública. Em 

termos mais elaborados, os pesquisadores se concentraram em entender a atuação política dos 

evangélicos frente à onda de conservadorismo que culminou na eleição de Jair Bolsonaro 

(Almeida, 2019). 

Historicamente, a atenção dos antropólogos aos efeitos deletérios do pentecostalismo 

sobre a política não é uma novidade. Desde a década de 1970, a literatura trata da associação 

entre a agenda moralista dos parlamentares pentecostais com o movimento conservador 

“Moral Majority” nos Estados Unidos (Machado, 2015). Nesse primeiro momento, a 

literatura identificou o emocionalismo e o distanciamento da política como fatores centrais 

para descrever o comportamento dos evangélicos (Pierucci, 1989). Na década de 1980, a 

literatura toma um novo rumo ao questionar se a doutrina pentecostal fomenta ação política 

somente no campo conservador (Freston, 1992), tendo como referencial a nova direita 

brasileira cristã e a politização dos pentecostais, haja vista o crescimento de sua representação 

no parlamento (Machado, 2015). Com a redemocratização, o surgimento de novos atores na 

esfera pública significou a inclusão de discursos que muitas vezes fazem oposição a essa 

esfera aberta, algo evidente por parte de alguns evangélicos neopentecostais que adotam a 

teologia da guerra ao mal, na qual a fronteira entre secular e religioso, fundamental para o 

Estado laico, é desafiada a favor de uma associação rigorosa entre representação política e 

valores cristãos (Machado, 2015). 

Roberta Campos (1995) propõe ainda duas linhas de reflexão sobre os evangélicos: 

religião-sociedade e religião-indivíduo. Essas duas linhas são influenciadas pelo trabalho de 

Hoffnagel (1978), que argumenta que a relação entre pentecostalismo e mudança social opera 

nos níveis individual e social, sobretudo quando uma igreja evangélica pode significar um 

sistema de controle social e que mantém os valores tradicionais em nível estrutural. Para o 

indivíduo, porém, a ética do pentecostalismo pode funcionar como agente de transformação 

do comportamento individual; ou seja, as igrejas evangélicas podem ser uma religião de 

ruptura ou de reforço, a depender das variáveis analisadas. Na primeira linha, relações 

macrossociológicas são realizadas para explicar a expansão do pentecostalismo, a exemplo de 

Rolim (1985), que compara os movimentos operário e evangélico, enfatizando o poder do 

segundo em prover uma nova conduta baseada em princípios para uma massa brasileira 

acostumada com uma tradição devocional católica (Roberta Campos, 1995). No entanto, essa 

conduta não visa à consciência sobre a situação de classe social dos crentes. Já Brandão 

 



23 

(1986) relacionou o pentecostalismo com a cultura popular, sendo o primeiro uma expressão 

da segunda e, consequentemente, uma forma compreendida na lógica do oprimido e da luta 

de classes (Roberta Campos, 1995). Na segunda linha, os estudos tentam identificar as 

vantagens do pentecostalismo segundo o ponto de vista dos indivíduos, não recorrendo a 

perspectivas macro, mas sim a razões mais antropológicas, como a cura, a ascensão social e 

financeira, e o poder (Roberta Campos, 1995). 

Um ponto em comum nas pesquisas de Antropologia da Religião era que, 

moralmente, os evangélicos estavam em um momento de ascensão na arena pública, em que 

cidadania, política e virtuosismo religioso se imbricam no mesmo processo de constituição do 

crente-cidadão (Mauricio Junior, 2019). Esses indivíduos, por sua vez, carregam consigo um 

código moral que enfatiza o peso do confronto e o estabelecimento de controvérsias 

(Mauricio Junior, 2019). No nível do poder político, a ascensão dos evangélicos era traduzida 

na consolidação da bancada evangélica no Congresso Nacional, também conhecida como 

Frente Parlamentar Evangélica (DIP, 2016). Essa configuração de fatores, no nível moral e 

político dos evangélicos, levou a um modelo de ocupação da esfera pública caracterizado pela 

adoção de uma estratégia de representação eleitoral autônoma, com fortes traços de 

corporativismo (Burity, 2018). Além disso, esse modelo de ocupação resultava em uma 

dicotomização do espaço público, produzida por um comportamento agonístico de membros 

que viam na política o desafio moral de enfrentar os adversários não cristãos, numa aplicação 

da estética do confronto, em que crentes deveriam estar preparados discursivamente para se 

posicionar contra os inimigos da moral (Burity, 2018; Mauricio Junior, 2019). 

Esta é a tese da predisposição ao conflito, defendida por autores como Joanildo 

Burity, segundo a qual grupos evangélicos, historicamente excluídos da esfera pública, 

desenvolveram uma atitude hegemônica em que suas estratégias de ocupação da esfera 

pública são excludentes em relação aos demais grupos. Consequentemente, falar de 

evangélicos e cultura parece um contrassenso, no sentido de que, diferente de outros grupos 

religiosos, como os de matriz afro-descendente, o modelo de ocupação da esfera pública pela 

via da culturalização não é o preferido da comunidade evangélica. No quadro V, expomos a 

tipologia dos modelos de ocupação da esfera pública, de acordo com Burity (2018). Os eixos 

que sustentam essa tipologia são política e vocação hegemônica, isto é, envolvimento direto 

com o sistema político e presença de uma cosmovisão que abarque o maior número de 

pessoas possível. No primeiro quadrante, encontramos a via político-eleitoral dos 

evangélicos; no segundo, abaixo, a via hierárquico-eclesiástica representa o modelo católico, 

de caráter não político com vocação hegemônica; à direita superior, o terceiro quadrante 

 



24 

representa a via de incidência público-ecumênica, com uma proposta transdenominacional 

que tem caráter político, porém não hegemônico; por fim, o quarto quadrante representa a via 

da culturalização, de caráter não político e sem vocação hegemônica, comum às religiões de 

matriz afro-descendente23. 

Quadro V - Tipologia dos modelos de ocupação da esfera pública  

Política/Vocação 
Hegemônica 

Vocação Hegemônica Não vocação Hegemônica 

Política via político-eleitoral via de incidência público-ecumênica 

Não político via hierárquico-eclesiastico via de culturalização 

Fonte: Elaborado pelo autor a partir de Burity (2018). 

Nos termos da filósofa Nancy Fraser (1997), o campo de reconhecimento dos 

evangélicos associado às questões de identidade sugere ser, à primeira vista, algo monolítico, 

a ponto de a articulação de uma política de identidade, a reivindicação de uma cidadania 

religiosa e a patrimonialização de espaços e práticas não serem os principais esforços dos 

grupos evangélicos (Burity, 2018). Considerando seus objetivos estratégicos, seria muito 

mais benéfico que os evangélicos adotassem uma estratégia puramente eleitoral, deixando 

cultura e arte como plataformas secundárias. Como Ricardo Mariano e Ari Oro (2011) 

argumentam, política e religião adquirem uma instrumentalização recíproca “desde a década 

de 80, quando pentecostais conseguiram alta visibilidade pública, crescente legitimidade 

social, espaço expressivo no rádio e na TV, e significância na política partidária, radicalmente 

mudando o cenário nacional com sua miríade de congregações e templos” (tradução livre). 

Ainda sobre essa instrumentalização recíproca, podemos explicar sua origem como 

uma reação à hegemonia católica. Como Sylvestre (1986) destaca, “Líderes e congressistas 

pentecostais justificaram sua penetração na política partidária argumentando que estavam 

defendendo sua própria liberdade religiosa, prevenindo a Igreja Católica de voltar a ser a 

religião oficial do Estado, e se opondo a grupos adversários como homossexuais, feministas, 

cultos afro-brasileiros e outros”. Ou seja, a relação entre política e evangélicos teve desde 

seus primórdios uma natureza negativa, isto é, a ação política dos crentes sempre foi no 

sentido de barrar certas pautas de entrar ou prosseguir na agenda política. 

23 Os quadrantes desta tipologia são tipos ideais que representam modelos “puros” de ocupação da esfera 
pública. No mundo empírico, esses tipos se cruzam de modo a tornar expressões culturais políticas e atos 
políticos culturais. Esta dissertação não ignora estas amálgamas, porém, do ponto de vista teórico, é útil pensar 
que há um estereótipo do evangélico que não caminha pela via da culturalização, uma imagem que pretendemos 
contestar empiricamente.  

 



25 

E, no entanto, como esta pesquisa irá demonstrar, evangélicos adotam uma estratégia 

oblíqua, para além da via política, em que estão empenhados em se posicionar culturalmente, 

desenvolvendo uma tática de sobrevivência sem a subalternidade que grupos de matriz 

afro-descendente sofreram. Essa tática é simbolizada por uma diversidade cultural e religiosa 

que resulta numa identidade plural e única, desafiando a ideia de evangélicos como um grupo 

somente interessado no poder político. A razão por trás dessa diversidade cultural se encontra 

no próprio seio do pentecostalismo que, como Suurmond (1994) define, são a Palavra e o 

Espírito em ação, a combinação criativa entre ordem e espontaneidade. 

É por essa razão que a pesquisa traz a Arte como importante categoria a ser 

considerada no estudo sobre evangélicos. Da mesma maneira que o conceito de Poder se 

tornou central para entender a ascensão eleitoral dos evangélicos, a arte também é importante 

para explicar as estratégias de inserção cultural dessa comunidade. Tal posição ficou 

cristalizada com o lançamento do livro “Arte e Religião: passagens, cruzamentos, embates” 

(2021), organizado por Emerson Giumbelli e Fernanda Peixoto, que teve o papel de não 

apenas reunir, em um só volume, vários autores com anos de experiência em pesquisa sobre 

AeR, a exemplo de Christina Vital da Cunha e Jorge Scola Gomes, entre outros, mas de criar 

um marco para esse tipo de pesquisa inter temática. Partindo de controvérsias públicas 

envolvendo apresentações artísticas que geraram reações por parte de grupos religiosos 

neopentecostais, o livro reforça o entendimento canônico de que arte e religião vivem em 

estado de conflito. Na medida em que a arte seria uma expressão da modernidade, reforçando 

noções de individualidade, a religião representaria noções de tradição, sacralidade de 

determinados assuntos e, enfim, regulação sobre o que as coletividades deveriam fazer. Sobre 

esse conflito, podemos caracterizá-lo como o “dilema moral da liberdade artística versus 

crença religiosa”. Esse dilema existe porque agentes sociais não podem simultaneamente 

perseguir seus desejos artísticos e manter suas crenças religiosas sem esperar que, em algum 

momento, esses dois objetivos se tornem acrimoniosos. Esse dilema será esmiuçado durante a 

análise etnográfica. 

Teoricamente, esse entendimento canônico tem respaldo na literatura. Na concepção 

de modernidade de Bruno Latour (1994), arte e religião configuram zonas ontologicamente 

distintas, repositórios de práticas purificadoras que separam os atributos de ambas em 

territórios separados. Uma série de artigos científicos corrobora essa interpretação, tratando 

desde a satirização da mensagem religiosa em programas de comédia até a condenação de 

bens artísticos por líderes religiosos (Guimarães, 2018; Richardson, 2017). Contudo, a tese da 

predisposição ao conflito inerente nas relações entre AeR, que fundamenta o dilema citado 

 



26 

acima, é melhor articulada por Joanildo Burity (2018). Historicamente, os grupos evangélicos 

foram excluídos não apenas da esfera pública, dominada pelos católicos, mas também da 

esfera cultural, partilhada pelo sincretismo cultural e religioso que empoderou religiões 

minoritárias, a exemplo das de matriz afro-descendente. Consequentemente, os evangélicos 

desenvolveram uma atitude hegemônica na qual suas estratégias de ocupação da esfera 

pública se tornaram exclusivas em relação aos demais grupos. 

O que esta dissertação pretende compreender é como os evangélicos lidam com esse 

dilema, as estratégias que empregam para encontrar um equilíbrio entre o fazer artístico e a 

prática religiosa, as diversas operações discursivas que formam a fronteira entre Arte e 

Religião, e como os elementos dessas duas categorias são transformados para que, juntos, 

formem um binômio crucial para a identidade evangélica. Consequentemente, este trabalho 

busca satisfazer as demandas das ordens empírica e teórica, no sentido de que, 

empiricamente, irá contribuir para a elucidação do comportamento artístico de grupos 

evangélicos a despeito dos dilemas morais enfrentados durante o fazer artístico, a partir da 

análise de situações etnográficas em que há imbricação entre AeR, e, teoricamente, este 

trabalho almeja analisar os “contatos e contágios entre religião e arte” (Giumbelli e Peixoto, 

2021), lançando mão de um arcabouço teórico capaz de tal análise, a fim de explorar os 

intercâmbios entre as duas categorias. 

Para fins de hipótese, é razoável estabelecer que os evangélicos constituem um grupo 

de atores ressentidos pela falta de presença no espaço público, que historicamente lhes foi 

negada, altamente desconfiados de pautas progressistas de grupos minoritários e que, por 

isso, adotam agendas auto imunizantes que visam excluir quaisquer vozes dissidentes do 

cenário político-institucional (Burity, 2018). Para o que nos importa aqui, podemos inferir 

que essa orientação isolacionista tem repercussões quando se trata das relações AeR. Uma 

vez que os evangélicos possuem um comportamento homogeneizante, o seu tratamento das 

expressões artísticas tende a refletir essa atitude e, portanto, impor limites ao fazer artístico 

que acaba entrando em conflito com as crenças religiosas. Nas palavras de muitos pastores, a 

palavra de Deus é absoluta. Arte e noções de individualidade são, no máximo, secundárias. 

Por isso, a análise etnográfica será fundamental para descobrir se, como resposta ao dilema 

moral, os evangélicos ignoram questões artísticas em favor da religião ou se, ao contrário da 

expectativa, pretensões artísticas conseguem ficar no mesmo nível da religião. 

 



27 

2.3 CONCEITO EMPÍRICO DE RELIGIÃO 

Em razão de esta dissertação escolher uma análise etnográfica de três casos, é 

necessário estabelecer uma base conceitual sólida para a comparação. Quando falamos em 

evangélicos ou prática religiosa, utilizamos a abordagem cognitiva para a categoria de 

religião, que a trata como um modo de conhecimento (Velho, 2010), oferecendo a 

possibilidade de trabalhá-la comparativamente. A partir de um modelo de humanidade 

racional, em que a estrutura cerebral ganha importância ao determinar como a informação 

religiosa será processada (Whitehouse, 2004), podemos entender como as práticas dos 

evangélicos das três igrejas selecionadas, longe de dizerem respeito apenas ao contexto 

específico em que se inserem, iluminam nossa compreensão da experiência evangélica no 

Brasil. 

Para tanto, a Teoria dos Módulos de Religiosidade de Harvey Whitehouse (2004) é 

indispensável, pois oferece um modelo de aquisição e transmissão de informações religiosas 

aplicável à presente pesquisa. É mister destacar que, nesta dissertação, utilizo esta teoria de 

forma mais flexível, sobretudo em razão do escopo de pesquisa ser melhor servido por um 

diálogo com outras tradições intelectuais dentro da Antropologia Cultural e Social, a fim de 

adquirir uma maior compreensão da experiência evangélica nas congregações etnografadas. 

Destarte, eu não sigo a tendência evolucionária que Harvey Whitehouse24 demonstra.  

Sobre a Teoria dos Módulos Religiosos, Whitehouse utiliza a distinção entre discursos 

teologicamente corretos e pensamento intuitivo religioso (Barrett, 1999) para diferenciar 

religiões quanto aos custos cognitivos acarretados por suas ideias e rituais. Anteriormente a 

Whitehouse (2004), Pascal Boyer (2001) desenvolveu a Teoria da Cognição Ótima25, cujo 

principal mérito foi introduzir uma leitura evolucionária sobre a origem da religião. Segundo 

Boyer (2001), práticas religiosas são uma ferramenta adaptativa que os seres humanos 

desenvolveram para maximizar aspectos da sua sobrevivência, como acasalamento, busca por 

alimentos ou desvio de riscos. Essas práticas são caracterizadas pela suspensão da busca 

intencional, associada ao neocórtex, e por uma elevação do sistema límbico ao promover 

mecanismos intuitivos de pensar (Boyer, 2001). 

25 Whitehouse enfatiza que longe da Teoria dos Módulos da Religiosidade refutar a Teoria da Cognição Ótima, 
na verdade se trata de uma complementação. 

24 Este autor é um dos principais expoentes da Antropologia Cognitiva, um subcampo dentro da disciplina que é 
atravessada por múltiplas tradições intelectuais, dentre delas a Antropologia Evolucionária, que aqui reconheço 
como mais uma atitude teórica e intelectual do que um subcampo, atitude esta que enfatiza a integração dos 
métodos etnográficos com ecologia comportamental humana (Gibson e Lawson, 2015). Quero deixar esta 
especificação clara em razão do próprio Whitehouse ser aderente desta atitude, como demonstrado em 
Inheritance: The Evolutionary Origins of the Modern World, publicada em 2024, onde o autor expande sua 
Teoria dos Módulos Religiosos para uma explicação evolucionária sobre a humanidade. 

 



28 

Para Boyer (2001), crenças religiosas se difundem justamente por serem 

minimamente contraintuitivas, isto é, coisas ordinárias que têm sua premissa ontológica 

violada de modo a chamar atenção com baixo custo para a memória humana. Espíritos são 

exemplos clássicos desse tipo de conceito, pois são como pessoas normais, exceto por 

possuírem alguma propriedade distinta que as torna anormais. Por serem humanos 

predispostos a detectar intervenção em situações aleatórias (agent detection bias), conceitos 

religiosos como espíritos e fantasmas acabam surgindo por serem cognitivamente ótimos. No 

entanto, como Whitehouse (2004) ressalta, práticas religiosas também podem ser 

maximamente contraintuitivas, ou seja, religiões cujo custo para a memória é muito alto e, 

portanto, desafiam a explicação de Boyer. 

Partindo do pressuposto de que humanos compartilham um hardware mental em que a 

memória se subdivide em explícita e implícita, a informação religiosa pode ser processada de 

maneira emocional ou racional. Whitehouse (2004) conecta esses tipos de memória com 

diferentes estratégias de aprendizado que podem ter um caráter repetitivo ou revelatório, e 

que geram repercussões na maneira como as religiões são transmitidas, especialmente os 

conceitos e práticas complexas. A memória implícita, mais próxima do sistema intuitivo 

cerebral, resgata informações emotivas, enquanto a memória explícita requer aprendizado e 

reflexão crítica de longo prazo para armazenamento da informação. Ambas as memórias 

geram uma bifurcação da transmissão religiosa em dois polos: doutrinário e imagístico26 

(Whitehouse, 2005). 

O polo doutrinário se refere às crenças e práticas de alta frequência, cuja absorção 

depende da rotinização dos princípios religiosos (Whitehouse, 2004). As principais religiões 

do mundo operam nesse polo, pois a única maneira de difundir conceitos complexos em larga 

escala é a partir de uma estrutura hierárquica e centralizada, que transmite repetitivamente 

mensagens religiosas para seus membros (Whitehouse, 2004). A rotinização, mais do que 

inibir que os praticantes pensem criticamente sobre a mensagem, torna possível a impressão 

da doutrina em suas mentes, facilitando possíveis conexões entre ela e o dia a dia dos 

membros. Dessa forma, conceitos religiosos complexos que, do ponto de vista cognitivo, são 

exigentes, podem ser resgatados pela memória implícita a baixo custo após a repetição 

(Whitehouse, 2004). Sob condição de rotinização, crentes podem aprender conceitos 

religiosos complexos sem precisar alocar altos recursos cognitivos. 

26 É importante ressaltar que esses polos atuam como tipo ideais à la Max Weber (2005), ou seja, embora sirvam 
como referências em razão de possuírem atributos puros, a realidade é mais convoluta e podemos esperar uma 
mistura de modos imagísticos e doutrinários no mundo real. 

 



29 

O polo imagístico envolve o lado espontâneo da religião, as revelações e reflexões 

pessoais responsáveis por crenças e práticas religiosas complexas que, diferentemente do 

polo doutrinário, não ocorrem com frequência, mas elicitam alto estímulo emocional 

(Whitehouse, 2005). Ao invés de a mensagem religiosa ser transmitida de cima para baixo a 

partir de uma estrutura hierárquica responsável pela rotinização, a tradição imagística 

depende de rituais com forte efeito sobre o praticante, a ponto de iniciar nele um processo 

interno de ruminação em que ele vai refletir sobre o evento de maneira visceral (Whitehouse, 

2002). Muitas vezes impressionantes, esses eventos forçam os membros a uma posição de 

dissonância cognitiva, rejeitando o que acreditavam ser racional em favor da mensagem 

religiosa complexa (Whitehouse, 2002). Novamente, o que parece ser custoso cognitivamente 

se torna acessível para os seres humanos. 

A Teoria dos Módulos Religiosos não só preenche o espaço vazio deixado pela Teoria 

da Cognição Ótima no que tange fenômenos religiosos de maior complexidade, como 

também ilumina aspectos da evolução humana que fogem à explicação intuitiva. Em primeiro 

lugar, vale destacar que os modos doutrinário e imagístico têm implicação direta na maneira 

como os humanos cooperam e interagem entre si (Whitehouse, 2004). Diferente do módulo 

doutrinário, a tradição imagística tende a se concentrar em pequenos grupos com alta coesão 

interna (Whitehouse, 2004). Em termos coercitivos, a estratégia dos seres humanos no 

módulo imagístico tende a ser mais transacional, com lealdade sendo obtida através de 

estratégias convencionais de conflito entre grupos (Whitehouse, 2004). Isso ocorre porque, 

antes da formação do módulo doutrinário, identidades grupais eram formadas diretamente das 

experiências compartilhadas entre membros (Whitehouse, 2004). O uso da memória implícita 

significou alto grau de afeto entre membros, o que contribuiu para um forte senso de lealdade 

grupal e antagonização com grupos de fora (Whitehouse, 2004). 

Com a introdução de rituais rotinizados, as identidades grupais passam a se basear em 

memória explícita, com procedimentos ritualísticos generalizáveis a um grande número de 

pessoas, incluindo aqueles que nunca se conheceram (Whitehouse, 2002). Caracterizados por 

alta frequência e baixo estímulo emocional, a tradição doutrinária troca coesão interna em 

favor de uma mensagem religiosa de maior escopo (Whitehouse, 2002). Isso anuncia a 

substituição de relações sociais particularistas por concepções universalistas do mundo social, 

com a estratégia transacional da tradição imagística dando lugar a formas mais 

transcendentais de interação (Whitehouse, 2002). Exemplo clássico é a transferência de 

cargos religiosos que, com a tradição doutrinária, se torna mais previsível e ordenada, não 

dependendo das lealdades horizontais entre membros para se concretizar. 

 



30 

Para a finalidade desta dissertação, podemos identificar os dois módulos de 

religiosidade operando nas três igrejas pentecostais selecionadas. A depender do módulo 

dominante, o perfil da igreja e seu tratamento para com a arte também serão afetados. Igrejas 

mais orientadas para o polo doutrinário tendem a usar a arte de maneira controlada, sempre 

preservando a tradição da congregação. Por outro lado, igrejas associadas ao polo imagístico 

são mais tolerantes ao acessar o potencial extático da arte. Na seção de descrição dos casos, 

farei uma análise do perfil das igrejas e de como, considerando o módulo de religiosidade 

atuante, música e dança são organizadas de maneira mais conservadora ou liberal. Para o 

evangélico, fazer parte de uma congregação de um desses módulos influenciará seu 

comportamento, inclusive nas atividades artísticas da igreja, que operam como ambientes 

cognitivos, servindo de filtro para ações intuitivas ou rotineiras. 

2.4 ANTROPOLOGIA DA ARTE E O PARADIGMA GELLIANO 

O estudo antropológico da arte, ou a antropologia da arte, é um subcampo cuja gênese 

remonta ao início da antropologia enquanto disciplina, a exemplo dos trabalhos de Frazer, 

Tylor, Malinowski e Mauss, em que observamos os primeiros esforços para uma 

familiarização da arte e relativização do conceito de “pessoa” (Gell, 2018). Tanto a discussão 

acerca do animismo quanto a dádiva da kula abordaram, em essência, a questão da 

sensibilização das coisas inanimadas (Gell, 2018). Ou seja, a antropologia da arte sempre 

dependeu da cultura material para promover sua agenda de pesquisa. 

Não é surpresa, portanto, que o subcampo tenha sido prejudicado pelo escanteamento 

da cultura material na disciplina. Como Howard Morphy (2002) pontua, “não é que objetos 

de arte foram estudados como outra coisa, a exemplo de máscaras, como artefatos estéticos, 

ou insígnia real, ou ainda como porretes ou escudos; pela maior parte do século XX, pelo 

menos, os objetos raramente eram estudados.” (tradução livre). Segundo Morphy (2002), essa 

tensão entre antropologia e arte se deve a dois fatores: 1) problema da definição; 2) 

marginalização da cultura material devido à sua associação com o evolucionismo clássico. 

Portanto, havia questões conceituais e políticas que dificultavam o avanço da antropologia da 

arte dentro da disciplina. 

A partir das décadas de 1960 e 1970, o estudo da arte volta a figurar no discurso 

antropológico, influenciado pela arqueologia cultural (Ucko, 1969) e pela antropologia 

simbólica27 (Fernandez, 1972). Antes de prosseguir com essa revisão da antropologia da arte, 

27  Essa influência da antropologia simbólica não apenas reabriu as portas para o estudo da arte, como 
aproximou os sub-campos da antropologia da arte e antropologia da religião na medida em que o foco de análise 

 



31 

é importante trazer o nome de Alfred Gell, cujo impacto no estudo antropológico da arte é 

comparável ao de Boas na antropologia cultural ou Radcliffe-Brown na antropologia social 

britânica. Ele é considerado um divisor de águas, transformando a antropologia da arte numa 

antropologia da agência dos objetos (Eck, 2015). Gell é responsável por reavivar o debate 

sobre a relação entre antropologia e arte moderna, assumindo uma posição agonística 

“anti-arte” (Lagrou, 2003). No entanto, Gell não surge do nada; pelo contrário, ele aparece 

em reação à influência da antropologia simbólica no estudo da arte, a mesma influência que 

trouxe a arte de volta para a antropologia. 

Seis nomes formaram o cânone da antropologia da arte pré-Gell: Coote, Hanson, 

Kaeppler, Morphy, Richard e Sally Price (Gell, 1998). Segundo Layton (2003), esses autores 

estavam preocupados em definir os atributos estéticos de cada cultura e em chegar à definição 

de arte. Conceitualmente, Morphy (2002) foi o mais bem-sucedido nesse último quesito, ao 

admitir que o grande problema da definição de arte é o fato de ela se tratar de uma “accepting 

category”, isto é, uma categoria que não possui critério mínimo de funcionalidade que barre a 

inclusão de fenômenos na categoria. Em razão disso, Morphy (2002) sugere uma definição 

politética da arte28: objetos que têm propriedades semânticas e/ou estéticas e que são usados 

para fins de apresentação ou representação. 

A definição de arte segundo Morphy (2002) tem respaldo fora das discussões 

antropológicas. No mundo da crítica de arte, Arthur Danto (2013) também enfrentou esse 

problema da definição, não se conformando com a tentativa platônica de definir arte como 

imitação, nem com a definição kantiana, muito dependente do seu conceito triádico de 

estética (beleza, prazer e taste). Em direção a uma definição fechada do conceito de arte29, 

Danto (2013) sinaliza a importância da identificação das propriedades invisíveis incorporadas 

em um objeto. Na medida em que essas propriedades se fazem presentes, um objeto pode ser 

considerado artístico30. Arte, portanto, seria um significado incorporado (embodied meaning). 

Tanto a definição de arte segundo Morphy quanto a definição de Danto se baseiam 

fortemente numa concepção simbólica de arte. Não à toa, palavras-chave como 

representação, significado e semântica figuram nas conceitualizações de ambos os autores. 

30 A conceitualização de Danto está intimamente relacionada com seu argumento prévio sobre o Fim da Arte 
(Danto, 1998), quando postula que no momento em que arte e realidade se tornam indiscerníveis, o fim da arte 
chegaria. Quando Danto traz a noção de propriedade invisível, invocando a ideia do onírico, isso significa que a 
arte sempre estará distante da realidade e, portanto, nunca chegará ao seu fim (Danto, 2013). 

29 Muitos filósofos da estética preferem trabalhar com um conceito aberto, uma vez que, para eles, arte é algo 
indefinível (Danto, 2013). 

28 Inspirada na teoria dos conjuntos (sets theory). 

migrou dos significados para os simbolos, como eles eram organizados e imbuídos de significado (Morphy, 
2002). 

 



32 

Estabelecer essa concepção é crucial, pois será seu refutamento pelas mãos de Alfred Gell 

que resultará no subcampo da antropologia da arte como conhecemos hoje. No cerne da sua 

crítica aos modelos de significado sociolinguístico está o que Gell (1999) chama de 

embedding problem: como sistemas semióticos estão imbuídos na prática social? 

Pesquisadores que trabalham com uma perspectiva simbólica devem provar que objetos de 

arte possuem significado, algo que, como o próprio Gell (1999) aponta, não é feito. Arte 

como significado ou texto, nas linhas geertzianas, parte de um pressuposto. 

No campo da probabilidade estatística, utiliza-se muito o conceito de pressuposto 

forte versus fraco (strong vs. weak assumptions), sobretudo na amostragem, para explicar 

diferenças de modelos no que tange sua validade (Navarro et al., 2012). Modelos com 

pressupostos fortes são aqueles em que há restrição para determinados casos, 

consequentemente prejudicando a validade do modelo (Navarro et al., 2012). Já modelos com 

pressupostos fracos não possuem restrição e, por isso, tendem a possuir maior validade 

(Navarro et al., 2012). O modelo de definição simbólica da arte se baseia em um pressuposto 

forte, pois é voltado para objetos de arte com significado. Em outras palavras: sem 

interpretação, sem arte. 

Gell, na tentativa de refutar esse pressuposto, pontua que a razão por trás dessa 

insistência no simbolismo dos objetos de arte se deve a uma herança reacionária do que 

entendemos por arte, fruto de uma tradição burguesa de consumo e produção de objetos que, 

por sua vez, gera uma lógica dualista entre arte e não-arte (Gell, 2022). Como Lydia Goehr 

(2007) explica, através do conceito de “musical work”, a criação da ideia de fine art no 

período romântico europeu fez parte de um projeto modernista de sociedade responsável pela 

distinção entre arte e trabalho laboral. Para Gell, os interpretativistas insistem no mesmo 

projeto ao depender de um critério semiótico arbitrário, o que se conhece por estética. 

Essa acusação é elaborada no artigo sobre a Rede de Vogel (Gell, 2022), e o dilema 

que muitos pesquisadores enfrentaram, incluindo Danto, sobre a rede de armadilha Zande se 

tratar ou não de um objeto de arte. Por se tratar de um trabalho não ocidental, seria muito 

incômodo descartar o objeto Zande por ele não estar fundamentado em um referencial 

interpretativo histórico (provavelmente europeu) (Gell, 2022). A saída para esse dilema seria 

assumir que existem afinidades interpretativas ou simbólicas subjacentes às verdadeiras obras 

de arte, produzidas em tradições culturais diferentes (Gell, 2022). A interpretabilidade seria o 

critério que distingue entre objetos funcionais, a exemplo de um mero instrumento de caça, e 

artefatos significativos, como uma obra de arte (Gell, 2022). 

 



33 

Gell vai contra esse critério arbitrário e, para tanto, desenvolve um arcabouço 

conceitual no sentido de substituir as limitações do modelo simbólico31. Seu arcabouço tem 

um forte lastro metodológico, invocando a noção de ateísmo metodológico de Peter Berger 

(Gell, 1999), no qual a arte deve ser tratada como um fenômeno social comum: “Da mesma 

maneira que a antropologia da religião começa com a negação, implícita ou explícita, dos 

argumentos que a religião faz sobre seus aderentes, a antropologia da arte deve começar com 

a negação dos argumentos que objetos de arte fazem sobre as pessoas encantadas com seu 

feitiço” (Gell, 1999). 

O culto da arte, como Gell (1999) define aqueles que dão tratamento quase religioso à 

arte, promove um esteticismo universal incapaz de tratar comparativamente, de maneira 

satisfatória, objetos de arte ocidentais e não ocidentais. Ao tratar a arte como uma tecnologia 

do encantamento, cujos processos técnicos encantam o mundo, Gell (1999) desconstrói a 

ideia abstrata de estética que magicamente distingue o que é arte. O grande empecilho reside 

na impossibilidade de, antropologicamente, abstrair propriedades estéticas ou simbólicas dos 

processos sociais (Gell, 2018). 

Antes de esmiuçar o arcabouço proposto por Gell, é importante localizá-lo dentro da 

tradição da antropologia social britânica. Apesar de sua escrita nunca colocá-lo em parceria 

ou oposição direta a algum grande antropólogo (Alves, 2008), Gell compartilha uma 

importante característica com figuras como Tylor, Frazer, Malinowski, Radcliffe-Brown, 

Edmund Leach e Evans-Pritchard: o comprometimento dual com campo e teoria para explicar 

problemas do mundo real. Além disso, diferente das demais tradições — francesa, culturalista 

e hiperconstrutivista —, a escola social britânica tende a se posicionar muito mais ao lado dos 

estudos nomotéticos do que ideográficos32. 

Acerca dos termos nomotético e ideográfico, é importante esclarecer que se tratam de 

duas compreensões sobre a pesquisa científica. Estudos nomotéticos são definidos pela busca 

por padrões nas relações entre variáveis, justificadas por um determinado nível de abstração 

capaz de permitir análise entre diferentes casos (Sil, 2000). Já estudos ideográficos são 

caracterizados por configurações históricas únicas que tentam incorporar significados 

subjetivos de atores e suas ações para contextos sociais ou históricos particulares (Sil, 2000). 

32 Tim Ingold (2008) desenvolve essa característica da escola social britânica, resgatando um dos seus principais 
fundadores, Radcliffe-Brown, que estabeleceu a distinção entre etnografia e antropologia, afirmando que o 
último está muito mais associado à pesquisa nomotética e ao esforço por generalizações e teorias. Como o 
próprio Radcliffe-Brown (1952) pontua, “sociologia comparada, da qual a antropologia social faz parte, é o 
estudo teórico e nomotético cujo objetivo é gerar generalizações aceitáveis”(tradução livre). 

31 Dentro da antropologia, duas correntes teóricas se destacam na reflexão sobre simbolismo: abordagem 
formalista capitaneada pelo Lévi-Strauss e abordagem interpretativa liderada por Geertz (Foster, 1994). Gell não 
se satisfaz com nenhum dos dois. 

 



34 

A dicotomia nomotético-ideográfico repousa sobre uma diferença básica de como 

categorias ou conceitos, formados por pesquisadores, se relacionam com o fenômeno 

empírico concreto (Sil, 2000). Pesquisadores que adotam a via nomotética enfatizam que as 

relações entre variáveis observadas em um determinado contexto podem ser extrapoladas, 

ceteris paribus, para outros contextos. Já pesquisadores da via ideográfica insistem que as 

interações entre variáveis representam uma combinação de ações particular a um contexto 

social ou histórico específico, cujo significado não se mantém em outros contextos e que, 

portanto, não pode ser extrapolado para dentro de um modelo geral33. 

Essa distinção entre tipos de pesquisa nas ciências sociais se mostra relevante quando 

a dissertação adota uma abordagem comparativa, que tende a alienar o tipo ideográfico mais 

puro. No entanto, vale destacar a diversidade de maneiras como podemos combinar 

inquéritos nomotéticos e ideográficos para responder a uma pergunta de pesquisa. Sil (2000) 

argumenta em favor de uma divisão de trabalho inclusiva dentro das ciências sociais, em que 

os pesquisadores têm consciência metodológica dos trade-offs que cada ferramenta analítica 

implica. Na medida em que cada escolha metodológica tem seus pontos positivos e negativos, 

podemos pensar num continuum que se estende desde estudos ideográficos puros, sem 

nenhum compromisso com generalidade, até estudos nomotéticos puros, sem nenhuma 

sensibilidade para os nuances particulares dos casos. A figura 4 representa esse continuum. A 

partir dos eixos de generalidade e particularidade, os tipos de estudo se distribuem formando 

um ecossistema metodológico diverso à disposição de pesquisadores das mais variadas 

orientações. Para fins deste estudo, três possibilidades de desenho esboçam como a distinção 

toma forma nas ciências sociais: modelos formais, interpretação hiperconstrutivista e 

narrativas de médio alcance34. 

 

 

 

 

 

 

 

34 Como a maioria dos conceitos em ciências sociais, esses desenhos de pesquisa são tipos ideais que 
dificilmente podem ser replicados na prática da maneira pura, porém na busca pelo o que esses desenhos 
representam, os pesquisadores podem tomar posturas de pesquisa diametralmente opostas. 

33 Contudo, é necessário enfatizar que a dicotomia não é absoluta nem mutuamente exclusiva e não se resume à 
distinção entre pesquisa qualitativa vs. quantitativa. 

 



35 

Figura 4 - Divisão de trabalho metodológico nas ciências sociais 

 
Fonte: Elaborado pelo autor a partir das reflexões de Sil (2000). 

Em razão de esta pesquisa considerar indispensável o elemento etnográfico da 

alteridade e o conhecimento em profundidade que é obtido por meio da pesquisa de campo35, 

os modelos formais não satisfazem o escopo deste estudo, pois qualquer conexão causal que 

seja feita tende a se tornar estéril caso os mecanismos causais não sejam explorados—isto é, 

as motivações e escolhas dos atores, bem como componentes estruturais que, mesmo não 

podendo ser diretamente observados, são fundamentais para explicar o comportamento das 

igrejas evangélicas no que toca à relação entre arte e religião. 

Simultaneamente, a pesquisa não abandona a busca por generalidade, isto é, a 

tentativa de formar conhecimento para além dos casos analisados; consequentemente, a 

interpretação hiperconstrutivista também não é satisfatória, por se tratar de uma abordagem 

sem pretensão de inferir conhecimento para além dos casos36. Restam-nos as narrativas de 

médio alcance, que representam um meio-termo entre os tipos nomotético e ideográfico e, 

portanto, contemplam tanto a generalidade quanto a particularidade. A presente dissertação se 

encaixa nas narrativas de médio alcance por comprometer-se com a comparação de três 

igrejas evangélicas, ao passo que não ignora os dados etnograficamente coletados. Embora 

36 Epistemologicamente, o conhecimento gerado pela interpretação é diferente do conhecido gerado pela 
explicação causal. Na interpretação, o objetivo é imbuir o significado de atores a contextos sociais (Geertz, 
1973). Na explicação, a intenção é analisar de maneira observacional ou experimental como um determinado 
resultado é gerado por causas com precedência temporal e intencionalidade causal (King, Keohane e Verba, 
1994). 

35 Afirmar que a alteridade é um elemento fundamental para uma explicação antropológica não significa que ela 
seja suficiente ou mesmo o único elemento que qualifica sua explicação. Nas linhas de Wentzer e Mattingly 
(2018), argumentamos que o “humano” carrega consigo não apenas a alteridade como a comunalidade que 
vincula os indivíduos para uma determinada coletividade que serve de base ética e ontológica. Essa 
comunalidade é tão importante quanto a alteridade. Para não alienar nem uma nem outra, as narrativas de médio 
alcance com método comparado de estudos de caso me parece a estratégia mais adequada. 

 



36 

esse meio-termo possa desagradar ambos os polos, há vantagens comparativas em tentar 

integrar os dois tipos de pesquisa, pois o trabalho não ficará preso ao contexto específico, 

nem será insensível a ele—princípio defendido por Merton (1968) ao argumentar em favor da 

teoria de médio alcance. 

A teoria da antropologia da arte de Gell também é conhecida como teoria do nexo da 

arte, por se referir às redes de relações sociais nas quais objetos de arte participam (Eck, 

2015), e corresponde a uma teoria de médio alcance. Ao se afastar do modelo simbólico, Gell 

elege as relações sociais como fator de maior relevância para definir o objeto de arte. Do 

ponto de vista antropológico, qualquer coisa pode ser um objeto de arte, se o contexto 

relacional assim o habilitar (Gell, 2018). Por trás desse contexto relacional, encontramos as 

intencionalidades complexas que encarnam os objetos de arte e que vão permitir que eles 

adquiram agência social37 (Gell, 1998; 2022). Para Gell (1998), objetos de arte possuem 

agência quando são capazes de causar eventos através de suas ações, distinguindo-se dos 

meros acontecimentos do mundo físico38. Essa agência, no entanto, é relacional, significando 

que os objetos não podem ser agentes autossuficientes, só adquirindo sua agência no contexto 

da interação das relações sociais—ou seja, objetos de arte possuem agência de segunda classe 

(Gell, 1998). 

Mesmo possuindo uma agência secundária, Gell consegue introduzir a noção de que 

artefatos artísticos são algo superior à ideia instrumental de uso que normalmente existe em 

um mero objeto, sendo incorporações objetivas da vontade ou poder de usá-los como tal 

(Gell, 1998). Com base nessa conceitualização, Gell (1998) apresenta quatro ferramentas 

analíticas que contribuem para a compreensão de como objetos de arte adquirem agência 

social: i) índice; ii) artista/manufaturador; iii) recipiente/público; iv) protótipo. Cada 

ferramenta opera uma nuance do arcabouço gelliano, sendo tributária da teoria da abdução de 

Charles Peirce39. É irônico que Peirce seja muito associado à teoria semiótica, uma vez que a 

abdução serve para explicar como signos, por meio das regras de significação, podem ter 

significado (Gell, 1998). Como o próprio Gell (1998) afirma: “nenhuma pessoa racional pode 

supor que relações artísticas entre pessoas e objetos não envolvem alguma forma de semiose” 

39 Segundo Holland (1986), abdução nada mais é do que a indução à serviço da explicação. Trata-se de um 
princípio indispensável de inferência, capaz de restringir o número de explicações compatíveis com um 
determinado evento. 

38 Em Gell (1999), ações são para o mundo social o que acontecimentos (happenings) são para o mundo físico. 
No entanto, não há agência nos acontecimentos.  

37 Para a antropologia, o extenso debate filosófico em torno do conceito de agência (ver Harry Frankfurt, 1971) é 
secundário. 

 



37 

(tradução livre). Mais do que evitar alguma contaminação com a antropologia simbólica, Gell 

parece ainda mais hostil ao uso de modelos linguísticos40. 

O conceito de índice também vem da teoria semiótica de Peirce, sendo entendido 

como um signo natural, uma entidade que permite ao observador realizar inferências sobre as 

intenções e capacidades de outra pessoa. Assim, estamos diante de uma situação artística 

quando o índice material (a coisa física, visível) possibilita uma operação cognitiva 

particular, intitulada de abdução da agência (Gell, 1998). Índices que não permitem essa 

operação também existem, como fogo, fumaça ou órbitas planetárias, mas não são relevantes 

para a teoria gelliana (Gell, 1998). Note que as relações sociais, o nexo da arte, são cruciais 

para a operação abdutiva que garante agência ao índice, pois é graças a elas que, ao usar e 

causar o índice, ele é imbuído de intencionalidades complexas (Gell, 1998). Nessa primeira 

ferramenta analítica, já se encontra a grande inovação de Gell em relação à antropologia da 

arte anterior: o que define um objeto de arte não é nenhuma característica a priori, como 

estética ou referencial histórico, mas sim o processo de abdução da agência que opera sobre o 

índice (Gell, 1998). Como Daniel Miller pontua (2005), a teoria de Gell é uma teoria da 

intencionalidade inferida, pois o autor deve olhar através do objeto para a agência humana 

imbuída, inferindo a agência que os objetos contêm. 

A segunda ferramenta analítica é crucial para entender a origem do processo de 

abdução da agência. Todo objeto de arte tem seu ato de manufatura—quando é feito, 

idealizado ou construído (Gell, 1998). Desde sua origem, o objeto incentiva uma abdução que 

especifica a identidade de quem o fez (Gell, 1998). Em uma relação agente-paciente, o artista 

é o agente e o objeto manufaturado é o paciente; a intencionalidade do primeiro é repassada 

para o último, por meio da abdução de agência (Gell, 1998). A terceira ferramenta analítica 

reforça a natureza relacional dos índices: coisas apenas adquirem agência quando são feitas 

por alguém e para alguém41. Um índice não apenas indexa suas origens na atividade do 

artista/manufaturador, como também indexa seu público-alvo, num segundo processo de 

abdução da agência (Gell, 1998). Por fim, o protótipo é uma ferramenta criada para 

identificar uma entidade representada pelo índice (Gell, 1998). Apesar de nem todos os 

objetos de arte possuírem protótipos ou representarem algo, o processo abdutivo também é 

responsável por conectar os índices a seus protótipos (Gell, 1998). 

41 Gell (1998) cita as conchas kula de Mauss como exemplo disso. 

40 Sobre Levi-Strauss, importante proponente da linguística saussuriana, Gell (1999) sublinha: “”Levi Strauss 
consegue como um mágico através da manipulação de dados tornar o que é aparentemente arbitrário em algo 
muito ordenado” (tradução livre). Ao mesmo tempo em que há uma admiração, em razão da escola 
antropológica da qual Gell faz parte, fica clara sua oposição à estratégia linguística.  

 



38 

As quatro ferramentas analíticas da teoria antropológica da arte de Gell são 

relacionais, operando dentro do nexo da arte, podendo atuar como agente ou paciente, ou até 

ambos, simultaneamente (Chua e Elliott, 2015). Do arcabouço gelliano, pode-se desenvolver 

a seguinte função: f (Oar) = Msr, em que o objeto de arte (Oar) é função da matriz 

socio-relacional (Msr) em que está imerso. Qualquer coisa pode ser um agente e qualquer 

pessoa pode ser uma coisa; o foco não está mais na essência, mas sim na agência, no que as 

pessoas fazem em relação umas às outras (Chua e Elliott, 2015). A indeterminância e 

elasticidade do arcabouço de Gell é o que torna sua proposta teórica tão atrativa, pois é 

aplicável a quaisquer fenômenos envolvendo mediação performativa ou artefactual da 

agência social (Chua e Elliott, 2015). 

Esta revisão da teoria do nexo da arte de Gell não faz jus aos desenvolvimentos mais 

recentes que ela vem recebendo. Desde sua publicação, Chua e Elliott (2015) sugerem três 

modos de engajamento com o trabalho de Gell: a) análises críticas aos aspectos teóricos e 

etnográficos; b) tentativas de expandir o arcabouço para outros subcampos; c) aplicações de 

aspectos da teoria para diferentes configurações históricas e culturais. Sobre os críticos de 

Gell, Alves (2008) resume bem o mal-estar sentido por muitos antropólogos pré-gellianos: “É 

um pouco preocupante a maneira como Gell coloca seu foco no objeto, tratando arte como 

algo pré-estabelecido e quase nos levando de volta a um período de comparações positivistas 

entre elementos descontextualizados” (tradução livre). Para boa parte da antropologia da arte 

satisfeita com o modelo simbólico, a proposta de Gell de colocar artefatos religiosos no 

mesmo pedestal que trabalhos de arte contemporânea soou como uma ameaça de se desfazer 

do santo graal da antropologia: o contexto (Chua e Elliott, 2015). Ao propor uma teoria que 

transcende o particular, Gell refuta o perigo paralisante do hiper-particularismo que mina 

qualquer tentativa de comparação (Keane, 2008). 

O objetivo desta seção não é adjudicar quem está com a razão, mas descrever o 

desenvolvimento da antropologia da arte, desde a sua concepção até a agenda de pesquisa 

mais recente. As ferramentas analíticas, seja estética, índice ou abdução, devem auxiliar a 

pesquisa sobre a relação entre arte e religião no contexto pentecostal. Mais importante, a 

pesquisa adquire um lastro teórico mais amplo, acompanhando a virada material que reflete a 

antropologia da arte pós-Gell (Chua e Elliott, 2015). Essa virada tem um projeto ontológico 

próprio, seguindo os trabalhos de Ingold (2000) e Latour (1993), com ênfase na agência das 

coisas, incluindo arte. A seguir, buscamos compreender como a antropologia da arte e a 

virada material podem nos ajudar a lidar com as expressões artísticas da música e da dança, 

cruciais para explicar o tratamento da arte por parte dos evangélicos. 

 



39 

2.5 MÚSICA E DANÇA 

Apesar da existência de uma antropologia da arte, as linguagens artísticas — 

nomeadamente, música e dança — possuem reflexões concentradas a ponto de podermos 

falar em uma antropologia da música e da dança. Embora haja um nexo temático com a 

antropologia da arte, essas áreas específicas se desenvolveram de maneira peculiar, 

adquirindo cânones próprios. Não é suficiente aplicar o arcabouço de Gell sem antes discutir 

as especificidades do estudo antropológico da dança e da música, pois aspectos desses 

subcampos revelam limitações na postura anti-simbólica da teoria gelliana e a possibilidade 

de complementá-la. 

Assim como a arte em geral, música e dança foram tratadas de maneira periférica pelo 

cânone antropológico. Isso se deveu ao privilégio conferido aos fenômenos sociais de 

natureza escrita, linear e referencial (Seeger, 2002). O fato de música e dança não serem 

processos verbais nem materiais relegou seu estudo a análises de rituais religiosos (Seeger, 

2002). A massa de estudos sobre religião, música e dança vem a formar a etnomusicologia e a 

etnocoreografia, com forte afinidade à escola antropológica simbólica, com ênfase em 

descrições e classificações (Seeger, 2002). Esse é o principal motivo pelo qual a abordagem 

gelliana do nexo da arte não será adotada sem antes reconhecer alternativas teóricas que 

podem contribuir para o seu fortalecimento. Mesmo não se tratando de artefatos materiais 

genuínos, a teoria de Gell é aplicável em função do foco central de análise ser as 

intencionalidades imbuídas nos objetos, e não sua tangibilidade (Born, 2013). 

Antes de apresentar o referencial teórico que acompanha tanto a antropologia da 

música quanto a da dança, adotamos a conceitualização de Born (2013), segundo a qual 

música (e dança) são mídias não artefatuais de caráter plural, que medeiam a relação entre 

músicos e partituras, sujeitos dançantes e coreografias, e que são multitextuais, ou seja, a 

mediação social que essas mídias produzem pode ser simultaneamente social e simbólica. O 

tratamento da dança e da música na antropologia começou a mudar a partir do enfoque 

performático e processual na disciplina, movimento este de cunho fenomenológico e 

construtivista que, embora contraste com a teoria de Gell, foi fundamental para colocar o 

corpo humano e a performance em um patamar de análise diferenciado, no qual modos não 

estruturais de experiência, como dança e música, adquirem primazia de pesquisa (Ortner, 

1984; Seeger, 2003). 

No caso da dança, os primeiros estudos antropológicos sobre o fenômeno vieram da 

escola cultural americana, com influência de Franz Boas, cuja insistência empírica moldou o 

 



40 

subcampo da etnologia da dança e sua principal expoente, Gertrude Kurath (Camargo, 2011). 

Como a própria autora afirma, o programa de pesquisa da etnologia da dança é orientado para 

a análise da relação entre dançarinos e espaço, o estilo de movimento do corpo e a estrutura 

da dança (Kurath, 1960). O cerne do estudo boasiano da dança envolveu encontrar o nexo 

entre dança e seu contexto cultural, lançando mão do método etnográfico sem depender de 

teorias generalistas (Camargo, 2011). No Brasil, a antropologia da dança se configurou, 

inicialmente, de maneira dispersa, muito mais comprometida com uma análise folclórica da 

dança42 (fruto da visão totalizante das comunidades etnografadas) do que pelo 

reconhecimento de que a dança é um objeto de análise legítimo para a antropologia (Guilhon 

e Acselrad, 2019). Esse estágio inicial foi importante por “representar um primeiro esforço 

em direção ao mapeamento das culturas populares, constituindo um acervo etnográfico de 

valor inestimável sobre nossas danças” (Guilhon e Acselrad, 2019). Depois disso, 

investigações etnográficas mais aprofundadas foram feitas, abordando movimentos dançantes 

específicos como candomblé, samba, festas, bailados e outras expressões de dança nacional 

(Guilhon e Acselrad, 2019). Hoje, a antropologia da dança opera em alinhamento com uma 

antropologia do corpo, de orientação performática, com uma proposta inter temática e 

preocupação especial com ontologias, arranjos humanos e não humanos e suas 

cosmopolíticas (Garrabé e Acselrad, 2020). 

Já no contexto da música, a antropologia sempre caminhou na direção de 

“culturalizar” a música, isto é, substituindo uma concepção asséptica de música como mera 

organização sonora em favor de uma ideia interativa de música e suas conexões com outras 

formas de cultura expressiva, o que naturalmente favorece um enfoque antropológico (Pinto, 

2001). Guido Adler (Mugglestone, 1981) foi o primeiro a cunhar uma definição de 

etnomusicologia, entendida como um subcampo da musicologia ocupado com a comparação 

sistemática entre produções totais de povos culturais distintos, com finalidade etnográfica e 

de classificação segundo suas características. Em 1964, o subcampo da etnomusicologia 

passou por uma transformação significativa com a publicação de The Anthropology of 

Music, de Allan P. Merriam (Pinto, 2001). Para Merriam (1964), a música pode ser definida 

como um fenômeno humano que apenas existe em termos de interação social entre 

produtores e receptores, algo muito próximo da definição relacional de arte segundo Gell. 

42 É possível estabelecer ligação direta entre estudos folclóricos brasileiros, encabeçados de primeira viagem por 
Mário de Andrade e a antropologia cultural de Boas, em razão da relação estreita entre Andrade e o contexto 
intelectual europeu (Cavalcanti, 2012).  

 



41 

Merriam direciona a etnomusicologia, afastando-a do caminho voltado para a 

investigação das estruturas de som e configurações musicais, para um caminho orientado para 

a análise do contexto antropológico e cultural que circunscreve o fazer musical. Essa 

orientação de Merriam em estudar música como cultura reflete o dilema da etnomusicologia, 

que envolve basicamente a tensão entre abordagens sonora e comportamental/cultural no 

subcampo (Bastos, 2014). Quando antropólogos afirmam que os meios culturais condicionam 

a música produzida pelos indivíduos e grupos, isto é, apontam para um problema empírico 

que requer o crivo da pesquisa de campo para comprovar a existência de nexo causal entre 

cultura e som (Bastos, 2014). Tal predisposição em aproximar método etnográfico dos 

contextos culturais da música se expressa na definição singela de Jeff Titon (1992), para 

quem a etnomusicologia é “o estudo de como as pessoas fazem música” (tradução livre). 

Assim como a dança, o estudo antropológico da música também é fortemente 

influenciado pela virada performática (Pinto, 2001). Partindo da compreensão de que 

performance é um fenômeno total, que marca todas as atividades humanas dentro do contexto 

cultural no qual estão inseridas, a antropologia da música se torna mais processual, capaz de 

acomodar dentro de si um conceito amplo de música, que extrapola os limites da concepção 

de música como um produto (Pinto, 2001). As análises das performances musicais passam a 

envolver as atividades musicais — bem como suas ramificações dentro dos grupos sociais — 

numa lógica processual em que esferas musicais e não musicais ganham paridade (Pinto, 

2001). Com essas mudanças, a antropologia da música procura estudar o fenômeno de 

maneira não compartimentalizada, permitindo que suas reflexões atravessem as fronteiras dos 

eventos musicais, rumo a perspectivas inter temáticas e porosas (Pinto, 2001). 

Apesar de ambos os ferramentais teóricos do estudo da dança e da música 

compartilharem uma concepção relacional da realidade social — de que os fenômenos 

artísticos adquirem relevância a partir dos contextos nos quais se inserem, e isso ser, como já 

vimos, um pilar da teoria gelliana da arte —, tanto a antropologia da dança quanto a 

antropologia da música acabam por mobilizar uma perspectiva simbólica da vida social, seja 

por meio das reflexões sobre corporalidade ou performance. Balancear os aspectos 

simbólicos e sociais se mostra fundamental para esta dissertação, pois o comportamento das 

igrejas evangélicas estudadas também sugere uma coexistência desses dois planos. 

A respeito da corporalidade, a abordagem fenomenológica de Cjordas (1990) 

direciona o olhar do antropólogo para o corpo, não como objeto de estudo em relação ao 

contexto cultural, mas como base existencial desse contexto. O foco da análise corporal está 

na percepção: como objetos são subjetivados e sujeitos objetivados, quais processos de 

 



42 

percepção preponderam acerca dos objetos culturais (Cjordas, 1990). Trata-se de uma 

abordagem que advoga a superação de dualismos ontológicos que, no passado, pautaram a 

teoria antropológica, a exemplo de corpo e mente, sujeito e objeto43 (Cjordas, 1990). O corpo 

passa a ser tratado como um campo de ocorrência de proposições e reflexões críticas, em 

fluxo constante (Setenta, 2012). Ao propor um tratamento maussiano ao corpo, tentando 

compreendê-lo em sua totalidade, como meio e finalidade social, novas avenidas de análise 

se abrem com o objetivo de acessar uma “linguística” do corpo (Almeida, 2004). 

Na literatura da antropologia da dança, essa nova atenção para a corporalidade foi 

acolhida na medida em que o corpo passou a ser tratado como o ambiente da dança, um 

território de possibilidades para a interação entre informações inatas e adquiridas, resultando 

em um modo particular de organização do corpo (Britto e Jacques, 2008). Tal imbricação 

justificou o cunho da expressão “fazer-dizer”44, de Jussara Setenta (2008), que via a dança 

como o encontro de informações distintas, não apenas movimentos físicos. Os processos de 

feitura de uma dança carregam em si modos de enunciação, verdadeiros textos em 

movimento que articulam ideias escritas, verbais e performáticas para organizar o corpo e, 

consequentemente, transformá-lo (Setenta, 2012). Esse estado transitório do corpo submetido 

à dança propicia o que Setenta (2008) chama de falas da dança, o processo pelo qual os 

corpos, em seus fazeres dançantes, estão implicados e comprometidos com as relações que 

estabelecem com o ambiente e, por isso, não se limitam à dimensão performática. O corpo 

dançante é, simultaneamente, um modo de fazer e dizer, pois a dança cria sua própria fala no 

momento da feitura, de acordo com o que está sendo comunicado; por isso acaba por produzir 

significado (Setenta, 2008). 

Uma análise da dança nos termos de Setenta (2008) revela uma linguagem que pode 

ser pensada em termos produtivos, não apenas reprodutivos, cuja comunicação vai além da 

mera transmissão de informação, manifestando, no ato da dança, uma fala que reconhece a 

intenção45 por trás da fala do outro sujeito dançante. A linguagem também adquire 

característica performática, uma vez que, ao enunciar a dança no presente46, de forma 

46 Setenta (2008) distingue dois modos de enunciação, o performático e o constativo. No primeiro modo, o 
fazer-dizer da dança implica que a linguagem é construída no momento da dança, por isso o termo “verbo no 

45 De acordo com Setenta (2008), a intenção do sujeito deve ser ilocucionária, isto é,a intenção do dançante deve 
ser reconhecida e acolhida pelo ouvinte como tal, não bastando apenas esboçar a intenção de maneira unilateral.  

44 Como Setenta explica, duas bases teóricas sustentam o conceito “fazer-dizer”: i) Austin (1990) e a ideia de 
linguagem como forma de ação; ii) Butler (1997) e a noção de performatividade e como o conteúdo político dos 
discursos se constroi através do corpo. 

43 Esse desenvolvimento é reflexo de uma tensão maior na sociedade ocidental em compreender as premissas 
que pautam a relação entre indivíduo e sociedade. Na medida em que subjetividade e o sujeito se tornam 
questionáveis enquanto conceitos, o corpo passa a adquirir centralidade na antropologia (Almeida, 2004). 

 



43 

autêntica e particular, as ações corporais podem privilegiar ideais que acabam transformando 

o corpo dançante. Por meio da abordagem corpomídia, Setenta evita tratar o corpo como 

caixa-preta e favorece uma concepção de permeabilidade do corpo, que é coautor tanto de si 

mesmo quanto do ambiente em que se insere (Setenta, 2008). 

Apesar da orientação semiótica de Setenta, bem como da literatura sobre 

corporalidade, é justamente a noção de que o corpo dançante realiza ações mediadoras em 

relação a si e ao mundo que a aproxima da teoria do nexo da arte de Gell. O conceito de 

fazer-dizer e sua preocupação relacional em entender como corpo e ambiente interagem para 

produzir modos de enunciação distintos, ao invés de ser um obstáculo ao arcabouço de Gell, 

na verdade o complementa. Para o estudo dos evangélicos, o conceito de Setenta será útil 

para elucidar como, através da dança gospel, os corpos dos crentes são organizados, e quais 

ideias são articuladas aos movimentos para formar o fazer-dizer das danças neopentecostais. 

Além da abordagem corporal, outra corrente teórica que influencia as análises 

antropológicas de dança e música é a abordagem performática. Assim como a corporalidade, 

estudos de performance têm suas origens na antropologia simbólica47, sobretudo com a 

agenda de pesquisa capitaneada por Victor Turner (1969) sobre rituais no contexto tribal do 

povo Ndembu. Para Turner (1974), rituais possuem status ontológico, responsável por gerar e 

transformar relações sociais. Avançando o trabalho comparativo feito por Van Gennep (1909) 

sobre ritos de passagem, Turner propõe pensar rituais como processos sociais por meio dos 

quais indivíduos resolvem crises coletivas. Rituais são performativos na medida em que 

performances podem ser definidas como atividades nas quais os participantes tentam 

influenciar outros, utilizando scripts ou rotinas direcionadas a uma determinada audiência, 

resultando em uma encenação de papéis sociais pelos participantes (Schechner, 2002). Assim, 

performances são rituais em ação (Turner, 1986). 

Na pesquisa de Turner (1969), rituais servem para suspender as normas estruturais de 

uma sociedade, funcionando como espaço liminar para agentes sociais se distanciarem de 

suas posições sociais, abraçando arranjos sociais alternativos que contribuem para uma 

espécie de adaptação cultural, pois novas ideias e comportamentos passam a ser aceitos. Na 

liminaridade, a ação simbólica anti-estrutural do ritual converge para uma modalidade 

chamada communitas, caracterizada por liberdade e espontaneidade, contrastando com a 

47 Antropologia simbólica e performática possuem afinidade em razão de compartilharem em um enfoque 
fenomenológico, centrado nas experiências. Pesquisadores dessa escola se interessam por performance porque 
sua análise garante acesso à profundidade da vida social, incluindo o nível dos símbolos e significados (Turner, 
1982).  

presente”. No segundo modo, a linguagem já vem pronta para ser usada em qualquer contexto ou tema e, por 
isso, não tem tanto a dizer em comparação ao modo performático. 

 



44 

modalidade estrutural, mais associada a obrigações e constrangimentos (Turner, 1974). A 

partir desse arcabouço conceitual, Turner (1986) identifica um conjunto de gêneros culturais 

de performance que, tanto nas sociedades tradicionais quanto na moderna, servem para trazer 

a liminaridade e a modalidade communitas para a vida social e, consequentemente, permitir 

que novas regras sejam engendradas mediante a suspensão de regras prévias. 

O gênero de performance que nos interessa é a arte, e Turner (1974) aprofundou o 

tema em sua teoria do drama social48, num momento em que migra seu foco de pesquisa para 

gêneros pós-industriais que empregam processos liminoides análogos aos processos liminares 

do passado. Arte seria uma forma de ação simbólica que opera de maneira insidiosa, usando o 

prazer para capturar a audiência sem necessitar de regras externas (Turner, 1974). O conceito 

de drama social é relevante por oferecer uma visão processual de determinada performance, 

que pode ser destrinchada em quatro fases: i) violação das relações sociais; ii) crise das 

relações sociais; iii) ação redressiva — mecanismos ajustivos para lidar com a crise; iv) 

reconciliação ou cisma das relações sociais (Turner, 1974). A descrição do drama social de 

uma performance pode revelar como os níveis de estrutura se organizam e por onde espaços 

de liminaridade podem surgir e ser explorados por grupos e indivíduos (Turner, 1982). 

Argumento que uma análise do drama social das performances artísticas nas igrejas 

evangélicas pode contribuir para a compreensão de como expressões artísticas — como 

música e dança — podem adquirir contornos inesperados em um contexto no qual a estrutura 

evangélica, apesar de rígida, oferece oportunidades para que grupos dentro das congregações 

redefinam as fronteiras do espaço liminar evangélico. Similar à abordagem corporal de 

Setenta, a teoria de Turner será utilizada para complementar o arcabouço de Gell. Para deixar 

claras as razões por trás dessa escolha, vale retomar o já mencionado embedding problem da 

antropologia simbólica: toda explicação simbólica sofre do ônus de explicar como o 

simbolismo está imbuído na prática social. Outra questão importante envolve a opacidade 

teórica da abordagem performática, pois tudo pode ser estudado como performance, não 

havendo critério para regular o que é ou não uma performance (Schechner, 2002). A teoria de 

Gell evita esse problema ao definir de maneira incisiva seu foco de análise, inserindo-se 

numa tradição nomotética das ciências sociais. 

48 É importante ressaltar que, apesar da teoria do drama social ser o marco do estudo de Turner sobre 
performance, a teoria em si não esgota o enfoque performático (Langdon, 1996). Ao optar pelo uso das teorias 
de Setenta e Turner, fazemos a escolha consciente por conceitos-chave que podem nos ajudar a explicar o objeto 
de análise da dissertação, reconhecendo que cada uma das abordagens pode servir de referencial teórico por si 
só. 

 



45 

Os conceitos advindos das teorias da arte — mediações sociais gellianas, fazer-dizer e 

os modos de enunciação, e os processos do drama social — interagem com as teorias 

cognitivistas da religião de Boyer e Whitehouse de maneira consoante, uma vez que todas 

partem do protagonismo de agentes sociais que realizam a mudança social (ou pressionam 

pelo status quo) em seus contextos. Essa observância da agência é um dos fatores 

fundamentais que diferenciam a teoria cognitivista da religião, pois o foco jaz nos indivíduos: 

como eles lidam com a fé e as consequências estruturais do comportamento religioso. 

Seguindo a lógica de Boyer, na qual religião tende a ser uma crença cognitivamente ótima, 

isto é, minimamente contraintuitiva e, consequentemente, menos onerosa para a memória dos 

crentes, a arte em suas mais variadas expressões se faz presente através dos próprios agentes 

em sua relação com a fé, seja como condição prévia à religião (pagodeiros que se tornam 

crentes) ou como uma atitude posterior à adoção da crença (pastores que passam a aceitar 

dança na igreja). Independentemente de como a arte entra na religião, sua presença resulta em 

tornar a crença religiosa ainda menos contraintuitiva em razão da forma como a fé é ativada 

pela arte num culto religioso. Seja a música ou a dança, os sentidos cinestésicos são 

estimulados durante uma apresentação artística no culto, e o sentido de uma presença divina 

do Espírito Santo se torna muito mais palpável para os crentes. 

No entanto, como Whitehouse (2004) enfatizou, existem crenças religiosas que não 

seguem a lógica de Boyer, que na realidade são maximamente contraintuitivas, e que fazem 

parte do polo doutrinário de religiosidade. Para nosso caso de pesquisa, a Assembleia de 

Deus seria a igreja mais próxima desse módulo. Como descreveremos no capítulo a seguir, na 

AD a expressão artística é contida e existem outros caminhos para reforçar cognitivamente a 

crença do indivíduo assembleiano, como a rotinização dos cultos, que seguem um padrão 

com uma ética de combate mais acentuada, contribuindo para uma crença religiosa 

cognitivamente menos onerosa. Essa rotinização também se faz presente na música da AD, 

cuja banda está mais associada ao modelo marcial do que ao modelo worship de música 

gospel, ou seja, é um estilo hierarquizado em instrumentos de madeira, metal e percussão, 

com um maestro coordenando sua execução. Isso significa que o módulo de religiosidade 

também impacta no modo como a arte vai se desenvolver nas congregações. Nas Igrejas da 

Família e Yahweh Shammah, mais próximas do polo imagístico, a dança e a música vão 

adquirir novos contornos impensáveis no contexto assembleiano, pois este polo, caracterizado 

pela espontaneidade das relações religiosas, permite que o potencial cinestésico da arte seja 

mais explorado pelos crentes, que experimentam novos timbres, estilos musicais e 

movimentos corporais. 

 



46 

Essa interação entre módulo de religiosidade e arte dentro das igrejas evangélicas 

analisadas é dinâmica e suscetível a mudanças na medida em que as congregações alteram 

suas composições. Para entender essa mudança, a teoria do drama social será indispensável, 

pois permitirá, caso a caso, compreender por que uma determinada igreja tinha uma postura 

em um momento x, que mudou em um momento y49. A razão dessas mudanças reside na ação 

redressiva que sucede a crise nas relações sociais da congregação e que explica por que certas 

igrejas se tornaram mais imagísticas e alteraram sua forma de lidar com a arte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

49 A ausência de drama social, isto é, o status quo das relações, que observamos no caso da Assembleia de Deus, 
também importa para este estudo, pois a não-crise cristaliza a estrutura social vigente, permitindo a 
compreensão de como as relações sociais são ordenadas. 

 



47 

3.​ O LOUVOR CANTADO E A DANÇA SAGRADA: IGREJA EVANGÉLICA 

MINISTÉRIO YAHWEH SHAMMAH  

Neste capítulo, vamos apresentar os dados coletados durante a etnografia da Igreja 

Yaweh Shammah, mobilizando os conceitos das teorias do nexo da arte, do drama social e do 

fazer-dizer para análise das informações. Em maio de 2023, comecei a frequentar os cultos da 

igreja com a intenção de observar como expressões artísticas são trabalhadas durante os 

encontros. Como explicado na seção metodológica, identificamos que os cultos jovens são os 

encontros em que a intersecção entre arte e religião se torna mais saliente. Toda semana, eu 

estava presente nos cultos jovens. Foi realizado um mapeamento dos grupos artísticos, 

também chamados de ministérios, para possibilitar entrevistas com seus participantes. A 

coleta de dados se estendeu até junho de 2024. Este capítulo será dividido em: contexto 

socioeconômico e geográfico da igreja, reconhecimento de território, a descrição dos grupos 

artísticos, suas performances, bem como seus conflitos e tensões e, por fim, um relato 

detalhado da performance em culto. 

3.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO 

Como mencionado na introdução, a Igreja Yahweh Shammah fica localizada no bairro 

do Arruda, região norte de Recife. A figura 5 demonstra sua localização atual. No entanto, a 

igreja tem raízes na Bomba do Hemetério, onde ela primeiro surgiu, e isso explica muito 

sobre sua abertura para com a arte, pois a Bomba do Hemetério é conhecida por sua cultura 

boêmia, com diversas agremiações como Maracatu Nação Elefante, a Tribo Nação Canindé 

do Recife, a Troça Mista Abanadores do Arruda, o Grêmio Recreativo Escola Gigante do 

Samba e o Clube Carnavalesco Misto Reisado Imperial e Orquestra Popular da Bomba do 

Hemetério (PREFEITURA DO RECIFE, 2009). A tradição carnavalesca que caracteriza a 

Bomba do Hemetério como polo cultural na RMR influenciou a Igreja Yahweh Shammah, 

cuja grande parte dos membros ainda mora no Bomba e, por isso, tem predisposição à arte, 

sobretudo dança e música (Pereira, 2015). 

Ao longo do campo, pude observar que, de todas as igrejas visitadas, o perfil do crente 

da Yahweh Shammah era mais negro e mais socioeconomicamente vulnerável, isto é, os 

membros da igreja eram mais pobres e socialmente vulneráveis. Não à toa, a igreja também 

realiza trabalho de assistência social, com distribuição de cestas básicas pelas comunidades 

adjacentes à igreja. Ao atender aos cultos, a maioria dos membros chegava a pé das suas 

casas, que ficavam próximas à igreja. A Yahweh Shammah também possui um número 

 



48 

reduzido de membros, comparado às outras duas igrejas analisadas, uma vez que menos de 

1000 membros estão vinculados à sede, de acordo com Clayton, filho do Pastor Clóvis, hoje 

elevado à posição de Apóstolo da Yahweh Shammah. Essa configuração de número reduzido 

de participantes com baixa renda em um bairro caracterizado por uma tradição cultural 

singular produziu um senso de comunidade que não encontrei nas outras igrejas. Os membros 

da Yahweh Shammah pertencem àquela comunidade nos planos simbólico e material. Há 

uma localidade promovida pela igreja no Arruda, que costura as relações sociais de seus 

membros com uma intimidade que não foi observada em outros contextos, isso porque os 

membros da Yahweh Shammah compartilham uma herança cultural e fazem parte do mesmo 

meio social e geográfico, se conhecendo desde crianças, brincando nas mesmas ruas da 

Bomba do Hemetério e crescendo indo para a igreja num ato comunitário de religiosidade. 

 

Figura 5  - Mapa do bairro do Arruda 

 
Fonte: extraído do Atlas Metropolitano. A esfera verde indica a localização da igreja. 

 

3.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 

A primeira congregação que visitei foi a Igreja Yahweh Shammah. Ainda na etapa de 

desenvolvimento do projeto de pesquisa, eu tive a oportunidade de conversar com um dos 

membros da igreja, Narelly, que participa ativamente da Rede Jovem. O culto dessa rede 

ocorre todo primeiro domingo e terceiro sábado do mês. Na conversa com Narelly, foi 

possível identificar uma tensão básica entre fazer artístico e prática religiosa, isto é, os cultos 

utilizam a arte de maneira filtrada, de modo a dar primazia aos aspectos sagrados, ao invés 

dos seculares. Tanto os ensaios quanto as apresentações artísticas são direcionadas para a 

 



49 

“glória do Senhor”; a individualidade, que naturalmente se forma através da excelência 

artística, é substituída por uma concentração coletiva em torno do sagrado. 

Uma dicotomia muito presente nos cultos jovens, e que é reflexo dessa abdicação da 

individualidade, é a Igreja vs. Mundo. É comum observar os evangélicos no púlpito, pastores 

ou crentes convidados para guiar o culto, fazerem o exercício de demarcação de territórios. 

De um lado, o lugar de Deus, do sagrado e da Igreja, que chancela o comportamento de seus 

membros de acordo com valores evangélicos. Do outro, o lugar secular representado pelo 

Mundo, que não possui orientação cristocêntrica e, portanto, é sujeito a todo tipo de sanção 

dos evangélicos, a depender do grau de conservadorismo do grupo religioso. 

Igreja e Mundo são categorias nativas, usadas pelos próprios evangélicos nas três 

igrejas analisadas, incluindo a Yahweh Shammah, com o objetivo de ordenar a realidade em 

duas dimensões: uma sagrada e outra profana. Os evangélicos da Yahweh Shammah (e das 

demais congregações) compreendem que arte, música e dança tendem para o Mundo, isto é, 

sua execução não está imediatamente associada à ideia de louvor ao sagrado, e sim ao 

entretenimento e expressão de individualidade, o que um dos crentes entrevistados chamou 

de “oba-oba”. Consequentemente, quando membros da congregação decidem trazer a arte 

para o meio religioso, há um entendimento de que essa arte precisa obedecer a determinadas 

regras para que, apenas assim, seja aceita. Na música, isso ocorre através da seleção criteriosa 

das canções gospel, que enfatizam a relação entre o crente e Deus, sempre ressaltando sua 

grandeza. Na dança, as regras tendem a ser negativas, isto é, não se movimentar de maneira 

sexualizada, não mexer os quadris e controlar o movimento dos braços e pernas para não 

desvirtuar a dança gospel de seu papel principal: glorificar Deus. 

Os conceitos da teoria do nexo da arte se mostram fundamentais para compreender o 

processo de demarcação que as congregações realizam entre Igreja e Mundo. Em especial, os 

conceitos de índice, artista e público são capazes de guiar a análise dos processos de 

mediação social entre arte e religião. O Quadro VI sumariza as unidades analisadas de acordo 

com os conceitos de Gell, que, juntas, formam o nexo da arte gospel aqui analisada. O índice, 

a entidade que possibilita a abdução de agência, toma as formas de música e dança, que são 

as principais expressões artísticas encontradas nos casos analisados. O processo de abdução 

da agência, responsável por definir determinado objeto como arte, é realizado em dois níveis. 

No primeiro nível, o artista ou manufaturador é o responsável por conferir intencionalidade 

ao índice e, na etnografia, tratam-se dos grupos artísticos que trabalham na linha de frente 

para produzir arte para a igreja durante os cultos. No segundo nível, o público também é 

 



50 

responsável pela abdução da agência, pois também confere intencionalidade ao índice. Nos 

três casos, o público se limita à congregação das igrejas. 

Quadro VI - Nexo da Arte Gospel 

Índice Artista Público 

Música; Dança Grupos artísticos das igrejas Congregação  
Fonte: Elaborado pelo autor. 

Cada conceito se relaciona em um processo de mediação social que caracteriza o nexo 

da arte gospel. Na etnografia, foi observado como agentes evangélicos definem a fronteira 

entre o fazer artístico e a prática religiosa. A religião é caracterizada pelo sagrado, aquilo que 

é de Deus e, portanto, puro. O contraste da religião, para os evangélicos, é o Mundo, que 

representa os aspectos seculares da vida humana. Música e dança fazem parte desse Mundo e, 

portanto, seus índices tendem a ser constrangidos pelo público evangélico. Quando as igrejas, 

em suas respectivas trajetórias, decidem integrar expressões artísticas, como música e dança, 

aos cultos, elas decidem trazer o Mundo para a igreja, ou ao menos parte desse Mundo. Isso é 

feito por meio de um processo de mediação entre índice e público, capitaneado pelos artistas, 

os grupos que fazem arte e se mostram abertos a fazer concessões para que religião e arte 

ocupem o mesmo espaço. Essa mediação está representada na forma de um diagrama de Venn 

na Figura 6. Esse processo de mediação é contextual, específico para cada igreja, e desafia a 

tese da predisposição ao conflito das igrejas evangélicas.   

Figura 6 - Mediação Social no nexo da arte gospel 

         
Fonte: Elaborado pelo autor. 

De acordo com a tese da predisposição ao conflito, igrejas evangélicas possuem 

incentivo para adotar uma estratégia de participação na esfera pública caracterizada por 

domínio político-eleitoral e ênfase na confrontação contra os inimigos da igreja. A via 

 



51 

cultural, marcada pelo uso da arte como forma de publicização da religião, seria preterida por 

atores evangélicos em favor da via política. No entanto, uma análise detalhada de igrejas 

evangélicas revela uma complexidade na estrutura organizacional das congregações que 

permite a introdução da via cultural. As três igrejas analisadas possuem cultos jovens ao 

longo do mês, com concentração de atividades artísticas. São cultos em que o perfil e a 

natureza da congregação mudam, de modo a permitir que expressões artísticas como música e 

dança sejam centrais para a Igreja. Os jovens, adolescentes e adultos de até trinta anos são 

mais abertos à arte e estão dispostos a cultuar através dela. Os cultos jovens fazem parte de 

redes, com liderança e planejamento próprios, cuja autonomia transforma o que ocorre nos 

cultos em uma espécie de vanguarda do que é aceitável para a congregação. 

Cabe destacar como o processo de mediação social, conduzido pelos grupos 

artístico-religiosos, varia de acordo com o modo de religiosidade das igrejas evangélicas. 

Como mencionado no início da dissertação, de acordo com Whitehouse, podemos identificar 

dois modos de religiosidade: doutrinário e imagístico. Os dois polos correspondem, 

respectivamente, a características da religião como o ritual rotinizado e o êxtase religioso. 

Apesar das igrejas evangélicas, sobretudo as neopentecostais, se aproximarem muito mais do 

polo imagístico, em razão de rituais espontâneos e marcados pelo alto estímulo emocional, 

nossa análise identificou que o processo de mediação social no qual os artistas demarcam as 

divisas e os territórios entre a Igreja e o Mundo também é sensível aos modos de 

religiosidade. Igrejas pentecostais mais doutrinárias, como a Assembleia de Deus, vão 

trabalhar a arte de maneira diferente de igrejas mais imagísticas, como a Igreja da Família e 

Yahweh Shammah. Por isso, entender as trajetórias e dramas sociais que definem as 

congregações é fundamental para compreender o processo de mediação social que os grupos 

realizam dentro delas. 

No caso da Igreja Yahweh Shammah, cinco redes compõem a agenda durante o mês. 

Além da Rede Jovem, a igreja possui a Rede Homens, Rede Mulher, Rede de Casais e Rede 

Infantil. Fora da matriz, a Igreja Yahweh Shammah também possui igrejas filhas em outros 

bairros da RMR, como Setubal, Água Fria, Nova Descoberta, Janga, Alto do Pascoal, Alto da 

Bondade, e uma recentemente aberta no município de Paulo Afonso, no estado da Bahia. 

Cada congregação terá uma organização de modo a permitir diferentes configurações, 

capazes de favorecer ou não o uso da arte. Isso vai depender do perfil demográfico da igreja e 

da tolerância da liderança em aceitar caminhos heterodoxos para a transmissão da palavra 

divina. 

 



52 

Apesar de a arte não ser algo exclusivo da Rede Jovem, pois todas as Redes têm 

ministérios artísticos próprios, a exemplo do Ministério de Dança Profética Elienay da Rede 

das Mulheres, o fato de a composição de membros da matriz ter a juventude como grupo 

dominante conferiu à Rede Jovem uma relevância maior. A Rede Jovem é a única com 

encontros fixos e mensais, seja para o culto ou para os ensaios. Atualmente, a liderança da 

Rede e da própria Igreja apoia esse direcionamento para jovens, bem como as atividades 

artísticas dos ministérios de música e dança, embora nem sempre tenha sido assim. 

Antes de adotar o nome hebraico, a Igreja Yahweh Shammah era conhecida 

simplesmente como 1ª Igreja Batista da Bomba do Hemetério. Como parte da Convenção 

Batista Brasileira, a igreja deveria seguir um determinado padrão de comportamento, muito 

mais conservador do que se observa hoje. Sob a Convenção, a congregação deveria obedecer 

a dois preceitos teológicos de suma importância para a identidade da igreja como uma 

denominação batista clássica: 1) não aplaudir ou falar em línguas; 2) não acreditar na ação 

direta do Espírito Santo no coração dos crentes. Os dois preceitos estão relacionados, uma 

vez que a crença na ação direta do Espírito Santo implica uma experiência extática maior 

durante os cultos, pois a entidade espiritual estaria agindo sobre os crentes, os fazendo se 

movimentar, gritar e falar em línguas de maneira eufórica. 

Quando o Pastor Clóvis é enviado pela Convenção para liderar a 1ª Igreja Batista da 

Bomba do Hemetério na década de 80, a congregação era composta por cerca de cinquenta 

membros. Aqui se faz necessário enfatizar o conceito de empreendedorismo, uma vez que, ao 

longo das três igrejas analisadas, encontramos pastores e membros da igreja na condição de 

liderança que optam por enveredar a congregação numa direção mais liberal, em que arte e 

religião adotam uma interação simbiótica, ao invés de combativa. Apesar de não ser possível 

se aprofundar nas histórias pessoais de mudança desses empreendedores da fé, cabe lembrar 

que a temática faz parte da teoria social da agência50, utilizada na antropologia para entender 

como a mudança social pode ser atingida no nível individual (Pfeilstetter, 2021). 

No caso da Igreja Yahweh Shammah, o Pastor Clóvis permitiu a expansão e 

consolidação dos ministérios artísticos, além de adotar a prática da glossolalia, o falar em 

línguas. Isso desencadeou um processo de Renovação da Igreja no ano 2000, quando o Pastor 

Clóvis e a liderança decidiram mudar o nome da igreja para Yahweh Shammah, sinalizando 

uma saída da denominação batista tradicional para um polo neopentecostal. A renovação, no 

50 Tanto a teoria social da agência utilizada nos estudos antropológicos do empreendedorismo (Pfeilstetter, 2021) 
como a teoria do nexo da arte de Gell compartilham uma alternativa aos modelos estruturais-funcionalistas a 
partir de teorias centradas no papel da agência.  

 



53 

entanto, não ocorreu sem atritos. Uma parte dos membros da igreja criticou as mudanças, 

formando uma dissidência que denunciou as atitudes do pastor para a Convenção, que alegou 

desvio doutrinário. Nesse momento, a Igreja Yahweh Shammah decide romper com a 

Convenção e se tornar uma congregação independente, neopentecostal com origem na 

denominação batista. 

Após o rompimento, a Convenção entrou com um processo judicial contra o Pastor 

Clóvis a fim de obter o prédio de volta, fazendo com que a congregação tivesse que deixar 

para trás toda uma infraestrutura, principalmente aquela relativa aos ministérios artísticos. A 

figura 7 mostra a fachada da igreja utilizada pela congregação. Uma das informantes relatou 

como, antes da mudança, a igreja possuía um guarda-roupa embutido com uma gama de 

materiais cênicos, incluindo vestimentas, voal e adereços utilizados durante as apresentações. 

Esse material teve que ser deixado para trás. Em 2016, a igreja sai da Bomba do Hemetério, 

brevemente se realoca em uma escola privada no Alto do Pascoal para, enfim, alugar um 

galpão no bairro do Arruda, local onde a matriz da Igreja Yahweh Shammah se encontra até 

hoje, como demonstrado na figura 8. 

Figura 7 - Fachada da 1ª Igreja Batista da Bomba do Hemetério 

 
Fonte: Extraído do Google Maps. 

 

 

 

 



54 

Figura 8 - Igreja Yahweh Shammah atual 

 
Fonte: Extraído do Google Maps. 

Sobre a mudança no direcionamento teológico e de localização, é importante pontuar 

que, quando a igreja e sua liderança optaram por uma ruptura da denominação batista, a 

igreja migrou de uma posição de tradicionalismo para outra de inovação e mudança nos 

comportamentos. Quando a igreja passa a praticar a glossolalia e acreditar na ação direta do 

Espírito Santo, a maneira de lidar com o corpo se transforma. Os movimentos das pernas, 

braços e quadris deixam de ser vistos como escandalosos, e a música gospel ganha novas 

dimensões, sobretudo no que diz respeito à diversidade de instrumentos musicais e ao 

repertório mais próximo do gênero de música secular. Os gritos ininteligíveis do falar em 

línguas se tornam evidência física do Espírito Santo. 

A teoria do drama social é crucial para compreender como a trajetória da Igreja 

Yahweh Shammah influenciou seu tratamento da arte. Como mencionado no primeiro 

capítulo, dramas sociais são uma sequência de interações sociais de um grupo em conflito, 

com potencial para fortalecer ou separar o grupo. Para Turner, essa sequência é composta por 

quatro fases: ruptura, crise, ação redressiva e conciliação ou cisma do grupo. O caso da Igreja 

Yahweh Shammah oferece todos os elementos que caracterizam um drama social. 

Quando o Pastor Clóvis e a liderança decidem em favor da Renovação, isto é, a 

aceitação da glossolalia e da crença na ação direta do Espírito Santo, ocorre uma ruptura das 

relações sociais baseadas nas normas batistas tradicionais. É no momento da ruptura que as 

brechas na estrutura social se abrem e ações liminares de inversão da ordem social ganham 

cada vez mais espaço. Com a ruptura, veio a crise, quando parte da congregação, insatisfeita 

 



55 

com a mudança no direcionamento teológico da igreja, denuncia a liderança para a 

Convenção Batista e torna visíveis para todo o grupo as diferenças fundamentais que dividem 

seus membros. É durante a crise que o conflito, até então subterrâneo, se torna evidente, 

forçando os membros do grupo a tomar atitudes incisivas, injetando dinamismo no processo 

social. 

Em resposta à crise, a liderança da igreja é forçada a elaborar uma ação redressiva a 

fim de solucionar o conflito. Na Yahweh Shammah, isso foi feito por meio da independência 

da igreja, que decide romper sua relação com a Convenção Batista, tornando-se uma 

congregação neopentecostal independente. No momento da ação redressiva, a ideia de 

liminaridade é capitalizada pelos membros, que estão livres para violar as normas da ordem 

social. É um momento de transição em que novas ideias e comportamentos circulam sem a 

sanção antes esperada. A ação redressiva da Yahweh Shammah gerou o cisma das relações 

sociais do grupo, ou seja, a congregação se separou em razão da independência da igreja. Os 

membros insatisfeitos com a mudança teológica eventualmente conseguem tomar a igreja, 

que continua sendo uma igreja batista tradicional na Bomba do Hemetério, e a Yahweh 

Shammah se muda para outro bairro com uma congregação ideologicamente homogênea, que 

aceita a nova doutrina e suas implicações para outras áreas, incluindo arte. No quadro VII, as 

fases do drama social são destrinchadas. 

Quadro VII - Drama social da Igreja Yahweh Shammah 

Ruptura Crise Ação Redressiva Cisma 

Renovação 
Teológica 
(glossolalia e ação 
direta do Espírito 
Santo) 

Denúncia contra 
liderança por parte 
da congregação à 
Convenção Batista 

Independência da 
igreja em relação à 
Convenção Batista 

Expansão e consolidação da 

nova doutrina teológica 

Fonte: Elaborado pelo autor. 
O drama social da Yahweh Shammah mostra como uma congregação migrou seu 

modo de religiosidade do polo doutrinário para o polo imagístico. Antes de romper com a 

Convenção Batista, a igreja possuía rituais tradicionais e o Mundo, incluindo a arte, era 

excluído da prática religiosa. Quando a igreja se torna independente, a fronteira entre arte e 

religião se torna mais flexível, permitindo o intercâmbio entre fazer artístico e prática 

religiosa. O modo de religiosidade repercute na maneira como os grupos lidam com a arte. 

Tanto a música quanto a dança se tornaram mais livres, pois os grupos artístico-religiosos 

adquiriram liberdade de criação, podendo redimensionar o forte apelo emocional da nova 

doutrina para áreas artísticas, remarcando os territórios da Igreja e do Mundo. Não apenas a 

 



56 

arte, mas também os costumes se tornaram mais liberais: calças jeans e shorts foram 

permitidos, assim como barbas e cabelos pintados. É a partir desse background que podemos 

melhor entender os grupos artísticos dentro das congregações. 

A orientação em direção ao polo imagístico, no entanto, não significou um 

rompimento da Yahweh Shammah com suas raízes na Bomba do Hemetério, muito menos, 

como veremos adiante, uma total abertura da congregação em relação às suas tradições. A 

Renovação Teológica atualizou a igreja sem alienar grande parte dos fiéis, que permaneceram 

nela. Isso sugere que a Yahweh Shammah segue um modelo de igreja local, no sentido dado 

por Appadurai (1996), em que localidade se refere a um fenômeno relacional entre sujeitos 

em determinado território. Ao invés de adotar o padrão de igrejas globais, a atitude da 

Yahweh Shammah é fomentar o crescimento da congregação através de laços locais entre a 

igreja e suas vizinhanças. Esse fomento pode ser observado em ações sociais da igreja fora 

das quatro paredes, como distribuição de alimentos, apoio e resgate de indivíduos em 

situação de vulnerabilidade nas ruas da Bomba e bairros adjacentes, muitas vezes 

acompanhadas e/ou compostas por grupos artístico-religiosos que se utilizam do louvor 

pop-rock, do pagode e da dança gospel para alcançar essas pessoas. As ações sociais da igreja 

constituem uma verdadeira produção de localidade51, uma vez que elas são responsáveis por 

criar uma conexão entre os membros da congregação e a comunidade local. 

Esse modelo de igreja local pode ser atribuído ao fato de a liderança e grande parte 

dos membros fazerem parte de uma comunidade com fronteiras culturais identificáveis, como 

é o caso da Bomba do Hemetério. Esses membros têm incentivos para perpetuar suas 

conexões com territórios que foram tradicionalmente ocupados por eles e usam sua agência 

para manter essa ligação, ao invés de adotar um modelo alternativo que dispense a localidade. 

Com o cisma que ocorreu, a perda do prédio original e o fato de a igreja ter sido forçada a 

“recomeçar” seus esforços organizacionais, a Yahweh Shammah encontra nas comunidades 

da zona norte de Recife um caminho para crescer, adquirir mais fiéis e expandir. Para tanto, a 

congregação adota uma estratégia de crescimento local, em que seu escopo se restringe muito 

mais às comunidades ao seu redor. Os grupos artístico-religiosos operam dentro desse modelo 

de igreja local, reforçando os pontos de conexão entre a congregação e as comunidades. No 

entanto, por se tratar de um processo relacional, os artistas terão agência para influenciar o 

direcionamento do grupo e da própria igreja.      

51 Como Appadurai (1996) observou, a antropologia documentou com afinco os casos de produção de localidade 
espacial de comunidades tradicionais, mas raramente esses casos eram enquadrados como uma instância da vida 
social e que ganha saliência num contexto de globalização e fragmentação das formações sociais. 

 



57 

3.3 RAMANAH 

Chegando meia hora antes do culto das 19h, num domingo à noite, é possível 

encontrar membros do ministério Ramanah organizando seus instrumentos no altar da igreja. 

Junto com os três vocalistas que cantam, a banda é composta por baterista, baixista, 

guitarrista, violonista e tecladista. Essa composição é o mínimo necessário para o louvor, o 

momento em que a música lidera o culto. Entre orações e testes com instrumentos, a igreja 

vai acomodando mais e mais crentes, sobretudo jovens que vão se sentando em grupos 

esporádicos nas cadeiras de plástico bistrô brancas, formando ilhas que, aos poucos, se 

conectam em fileiras cheias. Boa parte se ajoelha na frente do assento e ora individualmente. 

Como todo começo de culto, a liderança dá uma palavra de boas vindas antes de começar o 

louvor, seja o pastor, o diácono ou membro de maior experiência responsável pelas boas 

vindas, solicitando que todos se levantem das cadeiras para orar. As figuras 8 exemplifica 

como o louvor funciona nos cultos jovens. 

Figura 8 - Louvor do ministério Ramanah 

 
Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah. 

Após a oração, a liderança sai do altar e o ministério de música passa a conduzir o 

louvor. Vestidos de calça jeans e camisa social, é perceptível a preocupação estética da igreja 

durante o culto, demonstrando informalidade para a congregação. A iluminação artificial, na 

forma de mini-holofotes, transforma o altar em um palco para uma performance sagrada. As 

luzes vermelha e verde se misturam com a fumaça lançada pelos hazers, enquanto o datashow 

 



58 

projeta as letras das músicas de Rafael Faleiro, Gabriela Rocha e outros cantores gospel ao 

fundo do palco. De pé, os evangélicos aplaudem e cantam juntos. 

“Porque Dele e por Ele, 

Para Ele são todas as coisas 

Porque Dele e por Ele 

Para Ele são todas as coisas 

A Ele a Glória (x3) 

Para sempre, Amém.” (Gabriela Rocha) 

No final, Jefferson, um dos vocalistas e líderes do Ramanah, pontua que “às vezes, 

usamos uma muleta para adorar o Senhor, o datashow é uma delas. Algumas pessoas só 

cantam e adoram com as letras aparecendo atrás. Mas você não precisa de instrumento, 

datashow, celular ou qualquer muleta para adorar o Senhor”. 

Esse comentário é bastante lúcido por sugerir uma instrumentalização recíproca que 

ocorre durante o louvor entre a música e a adoração ao divino e que, consequentemente, faz 

parte da estratégia de demarcação dos territórios da Igreja e do Mundo. Assim como Mariano 

e Oro (2011) argumentam para religião e política, religião e arte também mostram a mesma 

instrumentalização recíproca na medida em que a música, voltada para a transmissão da 

mensagem cristocêntrica, impulsiona a religião que, por sua vez, se torna mais tolerante com 

outras formas de adoração, incluindo a música durante o louvor. Evangélicos como Jefferson 

não enxergam a música como uma finalidade em si, ela é, na verdade, uma muleta que pode 

ser usada pela religião. No entanto, ao usar essa muleta, a religião se transforma em um 

fenômeno mais plural, capaz de ver na arte uma ponte para a promoção da Igreja, em vez de 

apenas percebê-la como parte de um Mundo secular, não aderente aos valores cristãos. 

O ministério Ramanah prossegue com a música do cantor gospel Adhemar de 

Campos. Aos gritos de aleluia, o louvor antecede o momento de dízimos e ofertas, sempre 

acompanhado da leitura de uma passagem da Bíblia para chancelar a prática. Nesse 

momento, os evangélicos aproveitam para ir ao pátio, comprar algo na loja ou na cantina da 

igreja, e os membros do ministério Ramanah descansam. Apenas alguns músicos, geralmente 

com violão e teclado, continuam tocando enquanto os diáconos passam com envelopes, 

esperando a contribuição dos crentes na forma de dízimos. Com o culto se encaminhando 

para o fim, a Pastora Marta, uma das lideranças da igreja responsável pela Rede Jovem, 

chama os membros para orar ao som do ministério Ramanah. A oração musical do grupo, na 

forma de letras de canções gospel, adquire patamar semelhante à palavra do Senhor. O 

louvor, longe de ser algo que pontua a liturgia da Yahweh Shammah de modo a separar os 

 



59 

momentos lúdicos dos mais sérios, é o fator definidor da liturgia, pois possibilita que a 

mensagem sagrada seja transmitida na forma de músicas com alto apelo emocional, 

envolvendo o indivíduo evangélico com o sagrado de maneira íntima. A liturgia imagística 

vai se fundamentar no uso da arte, especificamente da música, para possibilitar a experiência 

extática dos membros da igreja. 

Uma vez estabelecida a observação de que arte e religião adquirem uma relação de 

instrumentalização recíproca, em que ambas se cruzam dialeticamente para produzir uma 

liturgia musicada, porém mantendo a primazia da palavra divina, cabe considerar como os 

indivíduos evangélicos interagem com o sagrado. Famosamente, Durkheim (1912) 

argumentou que a religião era expressão do social e do coletivo, apesar de a fé ser 

comumente associada à individualidade. No entanto, durante a conversa que tive com a 

Pastora Marta, ela observou que, durante o louvor, os evangélicos se tornam “templos vivos”, 

isto é, o crente que dança e canta, que usa a expressão artística para louvar o sagrado, acaba 

expressando seu vínculo íntimo com a fé, e a religião deixa de ser algo para uma massa de 

pessoas, transformando-se em uma expressão personalizada da relação entre o evangélico e 

sua fé. Isso não desmente as conclusões de Durkheim acerca da religião como fenômeno 

coletivo, que regulamenta toda uma comunidade moral a partir de regras e valores, porém o 

advento da arte na vida religiosa expõe como, apesar de constrangida, a individualidade dos 

evangélicos também influencia como a religião vai funcionar, seus rituais, práticas e o que 

deve ou não ser aceito. 

Quando os evangélicos se tornam templos vivos por meio de orações musicais ou 

pantomimas decorrentes dos louvores, a igreja ou o espaço sagrado onde ocorre o culto passa 

a habitar o próprio íntimo dos evangélicos. A igreja, a casa onde o Espírito Santo anda, entra 

nos corações dos crentes através da música do louvor. Essa virada ontológica, em que 

aspectos sagrados (igreja e Espírito Santo) e não sagrados (música, movimentos corporais) se 

cruzam, implica a criação de uma configuração que é, simultaneamente, física e simbólica, 

sagrada e profana, coletiva e individual. A espacialidade transcendental na Yahweh Shammah 

é possível porque os artistas, no caso do louvor, o Ministério Ramanah, conferem à própria 

igreja e ao Espírito Santo uma agência de segunda ordem. Eles deixam de ser exclusivos do 

domínio sagrado para transitar no culto e nos próprios crentes, que exprimem êxtase religioso 

como resultado desse trânsito. Como Jefferson pontua, ao finalizar a canção, “não existe mais 

um véu que nos separa da sala do Senhor”. O louvor é responsável por suspender as divisas 

entre a Igreja e o Mundo, que encontram refúgio nos corpos dos agentes evangélicos que, por 

sua vez, se relacionam com a fé de maneira pessoal e customizada. Essa mesma espacialidade 

 



60 

transcendental trazida pelo louvor é responsável por transformar o altar em palco, pois as 

relações de adoração e fé são performatizadas a ponto de tornar os membros do ministério em 

artistas, e os evangélicos da igreja em público que interage de modo a atualizar os scripts 

normativos em torno da arte e religião. 

O argumento do templo vivo explica como os artistas do Ramanah respondem ao 

“dilema moral da liberdade artística versus crença religiosa”, uma vez que a imbricação do 

Mundo e da Igreja significa que louvar o sagrado através da música é evidência da devoção 

íntima para com Deus. Ou seja, é possível que os artistas façam arte e explorem diferentes 

caminhos para isso, pois essa liberdade artística está contemplada dentro da crença religiosa. 

A mediação que o Ramanah faz entre música e público garante que qualquer oposição entre 

arte e religião que possa existir no âmago dos artistas seja minimizada em favor de uma 

concepção sinergética, em que “faço música para adorar o Senhor, adoro o Senhor através da 

música”. 

Ao fim do culto, a pastora e o diácono sobem ao altar e falam sobre as próximas 

atividades da igreja, disponibilizando a agenda para a semana e solicitando aos crentes que 

compareçam. Gradualmente, os evangélicos vão saindo para o pátio. O ministério Ramanah 

permanece no altar. De mãos dadas, os membros da banda oram, agradecendo pelo sucesso 

do louvor. Puxando uma cadeira, converso com eles sobre a relação individual com a arte e 

com o ministério. Com cerca de 20 integrantes, o ministério Ramanah fica responsável pelo 

louvor na Rede Jovem. Além dele, outros ministérios operam em dias e redes diferentes. Não 

há nenhum processo institucionalizado de recrutamento para futuros integrantes. Membros da 

igreja com aptidão musical são direcionados para os ministérios a partir da recomendação das 

lideranças, porém não há escola interna de música. Sobre a profissionalização dos 

participantes, nenhum trabalha primariamente com música. Consequentemente, o 

aperfeiçoamento dos artistas se dá através de cursos realizados pelo ministério e dos ensaios 

nos quais a banda treina seu repertório para o dia do louvor. Isso revela como o ministério 

Ramanah, operando no limiar entre arte e religião, Igreja e Mundo, assume uma posição 

amadora, em que arte e música são instrumentos ou muletas a serem utilizados para promover 

a palavra sagrada. Essa atitude muda quando se observa outros ministérios da Igreja Yahweh 

Shammah, a exemplo do Ministério Tangedor. 

3.4 TANGEDOR 

Parte do drama social da Igreja Yahweh Shammah, sua ruptura com a Convenção 

Batista e a ação redressiva em direção a se tornar uma congregação independente, foi a 

 



61 

mudança de bairro, da Bomba do Hemetério para o Arruda. No entanto, a composição de 

membros da igreja ainda é formada por moradores da Bomba. Como já mencionado, o fato de 

a Bomba do Hemetério ser um bairro boêmio, com várias agremiações carnavalescas e onde, 

em cada esquina, há um pagode, implica em uma grande quantidade de pagodeiros que não 

estão blindados às tentativas de evangelização. Pelo contrário, muitos aceitam Cristo e 

deixam os cavacos de lado. Como Henrique, hoje pastor de sua própria igreja independente e 

líder do Ministério Internacional da Misericórdia (MIM), ONG no bairro do Jordão que une 

evangelização com trabalho social de distribuição de alimentos e aulas, e que foi membro do 

ministério Ramanah e fundador do ministério Tangedor, ressalta, os novos crentes e 

ex-pagodeiros enfrentaram um problema de conciliação. Muitos, quando entravam na igreja, 

ficavam sentados. Era comum que os membros lidassem com uma espécie de depressão, pois 

não se acostumavam com as músicas clássicas da orquestra52. Em razão disso, muitos 

pagodeiros que se converteram passaram a não frequentar os cultos e a se distanciar da igreja. 

Como forma de solucionar o problema da fuga dos novos convertidos, o Pastor Clóvis 

sugeriu a criação de um ministério de louvor de pagode53, especificamente 16 anos atrás, logo 

depois da independência da congregação. Não se deve subestimar a inovação por trás desse 

ato, pois, como Henrique bem lembra, a fé protestante é exclusivista, destacando que, 

segundo o protestantismo, “eu sou o Senhor e não há outro”. Mesmo após a cisão com o 

grupo insatisfeito com a liderança do Pastor Clóvis, boa parte dos membros da igreja era 

composta por conservadores tradicionais, que viam tudo como pecado, coisa do diabo, e 

rejeitavam qualquer contato entre Mundo e Igreja. Consequentemente, havia oposição em 

trazer o pagode para dentro da igreja para ser usado no louvor. Henrique e outros pagodeiros 

convertidos solicitaram a ajuda de Nely, uma anciã de 84 anos da igreja que fazia parte da 

congregação desde seus primórdios e que, na época, por questões de saúde e idade, estava 

sendo escanteada dos outros ministérios de louvor. Reconhecendo a importância da primeira 

impressão, o grupo Tangedor colocou Nely como vocalista ao som de chorinho e swingueira 

durante o ofertório, parte da Eucaristia, que contava com a presença da maioria da 

congregação. Em especial, a canção “Te agradeço”, da banda gospel Diante do Trono, foi 

utilizada para gerar empatia pelo novo ministério. A figura 9 demonstra Nely em atividade de 

evangelização juntamente com membros do Tangedor. 

53 Pagode se trata das reuniões para tocar samba, o ritmo e arranjo musical, por isso o verbo “pagodear”. Em 
razão da ênfase no nexo da arte, preferimos usar o termo pagode ao invés de samba, pelo fato do primeiro 
sugerir o ato coletivo de tocar o estilo musical do samba. 

52 Fora da Rede Jovem, o estilo musical das canções tocadas pelos demais ministérios tendem a ser mais 
orquestrais ou clássicos. Crentes acostumados com uma sonoridade mais energética podem não se acostumar, 
migrando para outras bandas/redes ou até mesmo criando novos ministérios, como é o caso do Tangedor.  

 



62 

“Senhor eu Te peço 

Que o Senhor mostre, ó Deus, nessa hora onde nós estaríamos meu Deus 

Onde nós estaríamos se não fosse o Senhor 

Te agradecemos meu Deus 

Por tudo o que Tens feito 

Por tudo que Vais fazer 

Por Tuas promessas e tudo que És 

Eu quero Te agradecer 

Com todo meu ser” (Diante do Trono) 

Figura 9 - Nely cantando com ministério Tangedor 

  
Fonte: Extraída das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah 

O elo entre irmãos que conhecem pagode e irmãos respeitados por toda a igreja, com 

ampla reputação, foi a base para sustentar o ministério Tangedor frente às críticas de que o 

Mundo estava sendo trazido para a Igreja. Como resposta, os membros do Tangedor lembram 

a passagem da Bíblia, Atos 10:15-39: “não chame de impuro o que Deus purificou” ou, na 

forma de questionamento, “por que você está tornando impuro o que Deus tornou puro?”. 

Para membros do Tangedor, a música, em suas mais diversas expressões, é criação de Deus e 

possui poder missionário e evangelizador, então usar arranjos musicais alternativos como o 

 



63 

pagode para propagar e louvar a palavra de Deus é algo válido. Além disso, como Henrique 

bem lembra, a música é constantemente subvertida na igreja, e os limites entre o que é música 

válida ou não são constantemente desafiados pelos próprios evangélicos. Igrejas não são 

franquias que operam de acordo com um modelo pré-estabelecido; são plásticas, são mais do 

que as quatro paredes que definem o templo, são o “corpo de Cristo onde elas estiverem e, 

portanto, vão ser igrejas da sua forma”. 

É crucial ressaltar a diferença de estratégia para lidar com a arte entre Ramanah e 

Tangedor. Como foi previamente descrito, os membros do Ramanah tomam uma atitude 

instrumentalizadora em relação à música: ela é uma muleta para a adoração do Senhor. No 

entanto, o Tangedor segue em uma direção diferente, de conciliação entre Mundo e Igreja. 

Para o “dilema da liberdade artística versus crença religiosa”, isso significa que os artistas 

crentes articulam a arte em termos benéficos para a religião, a ponto de anular qualquer 

oposição natural entre as duas categorias. “Se Deus criou música e o pagode, por que é coisa 

do diabo?”. Numa sexta-feira à noite, no Parque da Jaqueira, pude conversar com membros 

atuais do Tangedor com maior profundidade, a fim de entender por que a perspectiva desses 

evangélicos sobre a música é muito mais harmoniosa do que a de outros. 

Josiel, o atual líder do grupo, contou como entrou nas rodas de pagode. Desde 

pequeno, frequentava as ruas da Bomba do Hemetério e começou a aprender a tocar samba. 

Já adolescente, ganhou da avó um pandeiro de plástico e logo formou uma banda de samba 

com os colegas. Segundo Josiel, no pagode, vivia uma vida pregressa com muitos problemas 

conjugais e, quando ele aceita o convite de entrar para a igreja, deixa essa vida boêmia de 

lado para se converter. Três anos após sua conversão, em 2011, o ministério Tangedor é 

criado. 

A história de Wellington é similar. Morava na Mangabeira, um bairro vizinho à 

Bomba do Hemetério. Todas as noites, ia dormir com o som dos pagodes da vizinhança, até 

comprar seu cavaquinho por trinta reais e se juntar ao pagode. Apesar de seu tutor Juninho 

Formiga, membro da banda de samba Pura Paixão, aconselhá-lo a aprender partitura, nunca 

quis ir para o lado da teoria54. Quando aceita Jesus, igual a Josiel, ele deixa o cavaquinho de 

lado, porém passa a sofrer de abstinência, com saudade do pagode. Wellington explica como 

não achava que tocar em si era mal, mas podia ser um pecado, pois as batidas da música 

podiam estar associadas a entidades africanas. “Minha expectativa de música na igreja jamais 

54 Esse aprendizado intuitivo da música se faz presente em todos os ministérios de louvor da Yahweh Shammah, 
e no Tangedor não é diferente, ou seja, apesar de muitos terem envolvimento pessoal com música, muitos não se 
profissionalizam a ponto de trabalhar primariamente com música ou de aprender os aspectos teóricos da música. 

 



64 

caberia um samba ou pagode. Você tocar um cavaco na igreja era impensável“. Sua 

percepção mudou quando o Pastor Clóvis, numa visita domiciliar, pediu para tocar seu 

cavaco enquanto os visitantes cantavam “Só O Poder de Deus”, da banda gospel Vencedores 

por Cristo. Naquele momento, Wellington percebeu como o pagode tinha tanto espaço na 

igreja quanto o padrão musical tradicional definido pelo pop lento. 

Vitor, outro membro do Tangedor, reconhece que, se o Pastor Clóvis dissesse que o 

cavaquinho não era permitido na igreja, muitos pagodeiros convertidos não estariam mais 

frequentando os cultos. “A gente não entra crente, é um processo, uma continuidade”. Os 

pagodeiros não esquecem suas raízes quando entram na igreja e, com a criação do Tangedor, 

nem precisavam. “O ministério Tangedor é uma família. Bastante inclusivo. O chamado é 

atrair pessoas para o amor de Deus”. Com vinte membros, as atividades do ministério vão 

além dos louvores nos cultos, fazendo parte do projeto social de evangelização que vai às 

ruas e praças converter pessoas em condição de vulnerabilidade social. 

Composto por reco, pandeiro, cuíca, surdo, repique, tamborim e violão, o pagode do 

Tangedor é organizado para evitar “escandalização dos crentes”. Apesar de ser um ministério 

consolidado, com pastor e diácono próprios, no começo sofreu críticas de evangélicos que 

acusavam o grupo de estar trazendo o Mundo para a Igreja. Isso exigiu que os membros do 

Tangedor tivessem consciência litúrgica ao tocar pagode, ou seja, montar um repertório 

musical que convertesse as músicas tradicionais gospel para o pagode, de modo a conciliar o 

ritmo swingado, a melodia e a harmonia do pagode com a palavra sagrada. O grupo também 

teve que se vestir de maneira mais formal, de modo a contrabalancear a informalidade do 

pagode gospel, como mostra a figura 10. 

Figura 10 - Apresentação do ministério Tangedor 

 
Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah. 

 



65 

A estratégia de conciliar pagode com música gospel é justificada teologicamente pelos 

membros do Tangedor. Eles citam 1 Samuel 16, 14-23, e como o personagem bíblico Saul 

deixou de ser atormentado por espíritos quando ouviu Davi tocar sua harpa55. Dessa história, 

eles concluem que a música é uma criação divina e, quando se tenta proibir determinada 

música, isso revela o homem (parte do Mundo) tentando colocar limites no que é de Deus. 

Outro pilar que sustenta a estratégia do Tangedor é a intenção dos artistas. Vitor conta que “o 

homem vê a aparência, Deus vê o coração. Não é o homem com cavaquinho ou guitarra, é o 

que ele faz para Deus”. Os pagodeiros convertidos reconhecem que, quando tocam o samba 

na igreja, a pergunta maior não é como tocar, mas sim para quem tocar. A intenção do artista 

em louvar o sagrado através do samba confere maior liberdade para que ele explore arranjos 

musicais alternativos. Para o Tangedor, não há uma oposição rígida entre Mundo e Igreja no 

que diz respeito à música, pois esta tem origem indexada no plano divino. Portanto, o 

Tangedor adota uma estratégia de conciliação entre arte e religião como expressão dual da 

palavra de Deus, em que as duas categorias operam como pares para uma mesma finalidade, 

em vez de mero instrumento a ser usado para promoção da outra. 

3.5 EPÊNETO E ARCA DE JAVÉ 

As mesmas estratégias para lidar com Mundo e Igreja observadas nos ministérios 

Ramanah e Tangedor se fazem presentes no contexto da dança gospel na Igreja Yahweh 

Shammah. O que muda são as formas de preparação corporal e as regras acerca do processo 

de organização artística, que variam de acordo com os ministérios de dança, cujos membros 

elaboram maneiras singulares de relacionar a prática religiosa com o fazer artístico. Em 

especial, interessam-nos os modos de enunciação que os grupos desenvolvem para chancelar 

o fazer-dizer dos corpos, as ideias-movimentos que são privilegiados nas danças. Para tanto, 

além da observação de ensaios e performances dos ministérios de dança Epêneto e Arca de 

Javé, conversei longamente com seus participantes. Esses grupos, porém, não esgotam as 

modalidades de dança em uma igreja evangélica. 

Durante os cultos, é comum identificar a união do louvor com algum tipo de dança. 

Logo à frente do altar-palco, um grupo de cinco a dez crentes se organiza com tecido voal em 

mãos e, quando necessário, outros itens cênicos como bandeiras (do Brasil e de Israel), para 

serem usados na dança. Assim que a canção chega ao seu refrão, os crentes começam a 

movimentar o corpo de maneira não coreografada. Isso é conhecido como dança profética, 

55 Essa passagem bíblica influenciou o epíteto do Tangedor: “Tocamos e o maligno sai!”. 

 



66 

um tipo de dança gospel centrada em gestos em que o corpo dançante fica parado enquanto os 

braços são usados para pantomima, com a intenção de representar algum aspecto central por 

trás da música no louvor. Se a música, em algum momento, fala de fogo, a dança profética 

implica na movimentação dos braços para imitar uma grande chama. Na Yahweh Shammah, 

o grupo responsável pela dança profética é o ministério Ágape, que chegou a ter cerca de 119 

membros. Esse ministério não foi analisado porque a dança profética se encaixa no que 

Setenta chamou de modo constativo de enunciação, quando o corpo dançante simplesmente 

relata sua intenção sem elaboração ou ideia basilar. É um tipo de dança com linguagem já 

pronta e pouco sensível ao contexto no qual se insere. O mesmo ministério de dança profética 

pode ser identificado na Igreja da Família ou na Assembleia de Deus. A figura 11 mostra uma 

apresentação do Ágape e sua dança profética.  

Figura 11 - Dança profética do ministério Ágape 

 
Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah. 

O que nos interessa é o modo performativo de enunciação, quando a linguagem da 

dança muda de acordo com o resultado do encontro entre corpo e ambiente, bem como as 

 



67 

informações e experiências formadas a partir disso. Os ministérios de dança Epêneto e Arca 

de Javé enunciam suas danças performaticamente na medida em que trabalham com 

coreografias e são orientados por ideias sobre como movimentar o corpo. São esses 

enunciados que tornam as estratégias de territorialização dos espaços da Igreja e do Mundo 

distintas, alternando da instrumentalização recíproca à conciliação. Semelhante ao caso dos 

ministérios de louvor, as ideias que sustentam a dança na igreja são exemplos de 

empreendedorismo, pois determinados agentes inovaram ao introduzir novas maneiras de 

pensar o corpo na igreja, mudando, consequentemente, a forma como os evangélicos 

enxergavam a divisão entre Mundo e Igreja. 

No caso do ministério Epêneto, a filha do Pastor Clóvis e hoje pastora da igreja filha 

no bairro do Setúbal, Elaine, foi quem criou o grupo, originalmente com cinco membros 

interessados em introduzir coreografia como alternativa à dança profética. Para tanto, os 

participantes ingressaram em workshops de dança e balé para melhorar suas habilidades e 

aprender técnicas de movimentação corporal. Esse contato com a dança secular, sobretudo a 

dança contemporânea, imprimiu no Epêneto a proposta de trazer uma dança mais dinâmica e 

elaborada para os cultos da Rede Jovem. Para Igor, uma das lideranças atuais do ministério, 

“dançar não é só movimentar o corpo, é liberar o que está dentro de você”. Da mesma forma 

que se pode louvar a palavra sagrada por meio da música, é possível glorificar Deus através 

da dança. Para dançar a palavra de Deus, os membros do ministério trabalham em cooperação 

com os grupos de música, para saber quais canções serão utilizadas. Depois da leitura da 

canção, os membros procuram referências bíblicas para compreender as raízes teológicas da 

música. A partir daí, inicia-se um processo de transposição, em que o locus de ação dos 

membros migra da Bíblia para o corpo. A coreografia é construída para refletir o que está no 

texto da música e da Bíblia. “Se a música fala de arca, vamos tentar fazer uma arca corporal; 

se fala de um castelo, vamos criar um castelo”. 

Dançar na igreja também implica uma regra fundamental, como Tamiris, outra 

liderança do Epêneto, bem lembra: a dança gospel não deve sensualizar o corpo, ou seja, o 

crente dançante não deve mexer muito os ombros ou quadris. “Para dançar [na igreja], não é 

só jogar os braços ou balançar o quadril, mas sim ministrar a palavra”. Assim como o louvor 

do Ramanah, percebe-se como a dança contemporânea gospel do Epêneto coloca a primazia 

na palavra. A dança e o corpo são instrumentalizados para sua promoção no culto. Até no 

momento de construção da coreografia, a preparação espiritual toma a dianteira para imbuir 

na mente dos crentes dançantes que a adoração ao Senhor é o foco da atividade. “Lá fora é 

um show, a gente não é um show”. O compromisso do grupo é com Deus, e não com o 

 



68 

espetáculo. “O Senhor não vai se preocupar se um movimento foi errado, o importante é a 

adoração ao Senhor”. 

A fronteira entre Igreja e Mundo no ministério Epêneto é ainda mais regulada pela 

prática de “fechar as brechas”, uma postura incentivada pela liderança do grupo no sentido de 

andar em unidade para as coisas fluírem. Isso implica que discussões sobre a qualidade das 

apresentações ou discordâncias sobre como montar a coreografia são desencorajadas para que 

“o mal não entre no ministério”. Segundo Tamiris, os membros aprendem que “não é só um 

grupo, é um ministério que quer levar a palavra, que tem um pensamento e um propósito”. 

Esse comentário revela o cuidado que os membros têm em não permitir que o Mundo entre 

na Igreja, mesmo se tratando de uma atividade artística bastante associada ao primeiro. Ao 

contrário da dança secular, a dança do Epêneto procura evitar ao máximo a sensualização do 

corpo, evitando que o corpo seja usado para chamar atenção para “coisas que não são de 

Deus”. Essa postura vigilante extrapola o âmbito estrito da dança e afeta outras questões 

estéticas do Epêneto, como vestimenta. Todos os membros recebem uma camisa social como 

uniforme e, nas apresentações, usam calças legging para dança, como mostra a figura 12. Os 

comportamentos dos participantes fora da igreja, inclusive nas redes sociais, também são 

avaliados pela liderança a fim de “criar juízo nos jovens”. Em suma, Tamiris comenta: “não 

estamos ali para julgar, mas somos cristãos. Não podemos deixar que o Mundo entre na Igreja 

e chame atenção para algo além do Senhor”. 

Figura 12 - Apresentação do ministério Epêneto 

 
Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah. 

 



69 

A instrumentalização da dança pelo ministério Epêneto se equilibra numa linha tênue, 

separada por dois lados: de um, a vontade da congregação em promover a palavra sagrada por 

meio da adoração ao Senhor, seja pelo louvor ou pela dança gospel; de outro, o desejo de 

membros da igreja em “pular, dançar e ser livre para adorar o Senhor” à sua maneira. Apesar 

da reação negativa de membros mais conservadores da congregação, que compartilham da 

ideia de que “na igreja, o correto é sentar, se levantar, ouvir a palavra e pronto”, o Epêneto 

expande as fronteiras do que é possível, misturando crentes homens e mulheres para dançar. 

Igor aponta como “ainda tem muito machismo, a ideia de que homem não pode tá rebolando, 

porque muitos ainda associam dança com sensualização do corpo”. Ao promover a noção de 

que a dança é instrumento para adoração do Senhor, consegue simultaneamente alterar o que 

se entende por Mundo e Igreja, mas também manter a divisão entre essas duas categorias. 

O caso da Arca de Javé funciona de forma similar ao ministério Tangedor, sobretudo 

no que diz respeito à porosidade da divisa entre Mundo e Igreja. A intenção original do grupo 

era criar um ministério de dança urbana na igreja que fosse capaz de trazer a palavra sagrada 

por meio do hip hop. Esse estilo nada mais é que uma batalha dançante de passos entre 

pessoas. Na sua forma secular, os passos são acompanhados por gestos obscenos com a 

intenção de humilhar os oponentes. O ministério Arca de Javé usa a base do hip hop, mas 

rejeita seu lado secular, para não escandalizar o nome de Deus. Como Geovane, a liderança 

atual da Arca de Javé, ressalta: “O nosso maior medo era ser mal visto, não como baderna, 

mas como pessoa que, ao entrar no grupo, se torna corrompida”. Assim como o Tangedor, a 

Arca de Javé passou por seu próprio drama social até ser aceita na congregação. Geovane 

conta como a existência de um grupo de hip hop prévio, numa igreja neopentecostal em 

Jaboatão dos Guararapes, foi crucial, pois os membros, muitos jovens de 18 a 20 anos, foram 

aprender com essa igreja, criando uma rede de apoio interdenominacional. 

Até ser aceita como ministério da igreja, podendo se apresentar nos cultos, a Arca de 

Javé passou por um processo de “banho-maria”. “Demorou quase dez anos para a igreja 

aceitar”, conta Geovane. O grupo foi designado, de início, para missões de evangelização nas 

ruas e praças da cidade, como forma de atrair pessoas interessadas em se converter para 

Cristo. Depois, as apresentações do grupo foram permitidas na Rede Jovem, dividindo espaço 

com o Epêneto. Finalmente, o ministério foi reconhecido por toda congregação, podendo se 

apresentar em outras redes e igrejas filhas. Da sua formação até a consolidação, foi um 

processo de vinte anos que viu sua liderança mudar, pois muitos saíram da igreja, mas sem 

 



70 

que se perdessem as ideias-base que servem de fundamento para a dança do ministério. O 

grupo ensaia todos os sábados à tarde, com a mesma preocupação do Epêneto: não 

sensualizar o corpo. “Quando você dança, a primeira coisa que a gente pergunta é se isso é 

Deus, porque quando mexe com o corpo, traz o olhar”. 

Para evitar esse problema, todos os membros da Arca de Javé devem assumir uma 

postura diferente com o corpo. Geovane descreve como os membros “são mais resguardados, 

vestindo roupas que não mostram a pele”. Isso significa o uso de calças que cobrem toda a 

perna e camisas sociais pretas ou brancas, como mostra a figura 13. Outra dimensão da 

postura diante do corpo é a intenção do membro que participa do grupo. “É muito comum 

alguns jovens quererem entrar no grupo para aprender a dar mortal, fazer break ou estrelinha, 

ou porque gostam da roupa, mas a gente tem que filtrar isso”. Para Geovane, os membros 

entendem que a intenção da Arca de Javé é transmitir a glória e presença de Deus através do 

hip hop. Até aí, a relação entre religião e arte para esse ministério não é tão diferente da 

relação observada no Epêneto ou Ramanah, de instrumentalização recíproca. 

Figura 13 - Apresentação do ministério Arca de Javé 

Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja Yahweh Shammah. 

 



71 

O que aproxima a estratégia da Arca de Javé do modelo de conciliação observado no 

Tangedor é o trabalho estético que vem sendo conduzido pela nova liderança do grupo no 

sentido de “chamar a atenção dos crentes, sem distraí-los do louvor”. Para tanto, Geovane, 

que também é educador físico, trouxe elementos da ginástica com o objetivo de embelezar a 

dança. A locomoção dos braços, quadril e pernas ganha liberdade para interagir com o louvor 

de maneira que o Epêneto não consegue, pois seu cuidado em proteger a primazia da palavra 

é tão grande que o aspecto artístico fica em segundo plano. Na Arca de Javé, observa-se uma 

conciliação entre criatividade artística e a palavra de Deus. “Não chame de impuro o que 

Deus fez, nem tudo é demoníaco”, ressalta Geovane ao lembrar que dança é algo que se faz 

para adorar Deus, sempre almejando a excelência. Isso sugere a existência de uma ética em 

determinados grupos artístico-religiosos, em que se concilia arte e religião justamente para 

garantir que a apresentação artística seja a melhor possível, o que deve agradar a Deus. 

É importante discutir a razão pela qual tanto o ministério Tangedor quanto a Arca de 

Javé adotaram uma estratégia de conciliação entre Mundo e Igreja, enquanto Ramanah e 

Epêneto optaram pela via da instrumentalização recíproca da arte e religião em seu modus 

operandi. Primeiramente, cabe destacar que o pagode e o hip hop são expressões artísticas 

que indexam os artistas que as praticam historicamente em uma comunidade com cor e 

cultura específicas. Ambas as expressões encontram seus expoentes na cultura negra, seja 

brasileira ou americana, e carregam significados que vão além do aspecto étnico. Essa 

indexação faz com que os membros desses ministérios sejam mais sensíveis ao lado não 

sagrado da apresentação, pois reconhecem que a música e a dança que produzem têm cor e 

uma origem étnica e cultural que precisa ser respeitada para ser introduzida no contexto 

neopentecostal. Nas entrevistas, foi notável como os membros desses ministérios tendem a 

ser mais tolerantes com o Mundo e mais abertos à possibilidade de troca, , sem que isso se 

deva a características étnicas ou raciais individuais, mas sim ao reconhecimento do peso 

cultural dessas práticas. 

Em segundo lugar, as trajetórias de institucionalização dos dois ministérios são 

semelhantes, na medida em que ambos passaram por seus dramas sociais, passando por 

etapas até serem aceitos pela congregação. Especificamente, as duas emergiram como 

radicais além da conta, escandalizando os crentes, foram designadas para missões de 

evangelização fora da igreja e, finalmente, foram aceitas como ministérios aptos a se 

apresentarem durante os cultos. Os dramas sociais desses ministérios reforçaram que pagode 

e hip hop fazem parte do Mundo e que, para trazê-los para a Igreja, é muito mais inteligente 

conciliar seus aspectos de maneira não combativa ao invés de tentar instrumentalizar a arte. 

 



72 

Como resultado, essa estratégia garante que os membros tenham mais liberdade para pensar 

aspectos estéticos, relaxando mais a fronteira entre Mundo e Igreja. 

3.6 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: RAMANAH E EPÊNETO  

No dia 1º de julho de 2023, sábado à noite, estava conversando com Narelly por 

telefone sobre a possibilidade de visitar a Igreja numa noite de culto com apresentações dos 

grupos artístico-religiosos. Lembrei-me do primeiro contato virtual que tivemos, semanas 

antes, por videochamada, ocasião em que Narelly falou um pouco sobre a congregação, sobre 

como é ser artista e evangélica simultaneamente e sobre os desafios no manejo desses dois 

mundos com demandas específicas. Narelly havia explicado como a principal diferença do 

artista cristão, em relação aos artistas do mundo externo à igreja, é o fato da glória da 

apresentação não ser direcionada aos próprios artistas, mas sim a Deus. Ou seja, se em uma 

apresentação teatral – na qual Narelly é bem familiarizada enquanto atriz do Núcleo de 

Pesquisa em Teatro para Infância e Juventude (NUPETI) – ao final os artistas cumprimentam 

a plateia e são aplaudidos pelos espectadores, na igreja tanto os fiéis quanto os artistas 

direcionam glória para a figura sagrada, por entenderem que a finalidade do culto é o louvor 

ao divino, e não ao Homem, que na linguagem evangélica assume contornos de exterioridade, 

mundanidade e horizontalidade. 

Depois dessa primeira conversa, fiquei intrigado para observar essa dinâmica em 

escala coletiva. Como os antropólogos bem sabem, há uma diferença entre ouvir sobre 

determinado fenômeno e observá-lo diretamente. Enfrentei certa dificuldade inicial em 

entender a estrutura dos cultos da Igreja Yahweh Shammah. Eu sabia que a igreja tinha cultos 

em alguns dias da semana e, obviamente, na manhã de domingo — sobretudo no 1º domingo 

do mês, quando tradicionalmente ocorre a Santa Ceia. Mas Narelly me explicou sobre as 

redes que operam dentro da igreja, organizando os dias da semana em cultos específicos, com 

prioridades e práticas ritualísticas diferentes. Visitar, por exemplo, a igreja em uma 

quinta-feira, quando ocorre o culto das mulheres, implica observar um perfil de membro 

diferente, com grupos artístico-religiosos também diferenciados. 

Por outro lado, no primeiro sábado do mês, a Rede Jovem se reúne para reunir 

adolescentes e jovens adultos com o propósito expresso de louvar a Deus de maneira 

descontraída. Ao contrário de outros cultos, o culto jovem da Yahweh Shammah era 

composto de jovens, por jovens e para jovens. Como já explicado na metodologia, o foco em 

redes jovens é outra maneira de controlar a diversidade observada nos casos analisados. Meu 

desejo era visitar o primeiro culto jovem do mês de julho acompanhado de Narelly, que 

 



73 

atuaria como guia dentro da congregação, me apresentando ao pastor, aos líderes dos grupos 

de música e dança e abrindo as portas do campo para que eu, enquanto pesquisador, 

transitasse da melhor maneira possível e respeitasse os fiéis e os objetivos da pesquisa. Às 

19h daquele sábado, obtive a confirmação do culto jovem por Narelly, mas, para meu susto, 

ele já tinha sido iniciado. 

Rapidamente me preparei, chamei um Uber e fui até a igreja localizada no Arruda. 

Pouco familiarizado com a zona norte, me surpreendi ao ver que a igreja era, essencialmente, 

um galpão adaptado. Após passar pelo primeiro portão de ferro, alguns membros estavam na 

cantina do lado de fora da igreja. Já se podia ouvir o louvor vindo por detrás de uma porta de 

vidro, guardada por “irmãos” que davam boas-vindas aos visitantes. Com uma calça de 

moletom cinza e uma blusa de lã azul, não faria muito sentido tentar fingir ser nativo para me 

misturar entre os fiéis, e, de todo modo, essa tentativa seria fútil, pois ficou aparente desde a 

primeira visita que os membros da igreja eram da própria redondeza. Com exceção dos cultos 

de domingo pela manhã, que atraem muitos idosos — membros anciãos da igreja que chegam 

de carro — no culto jovem o comum era muitos fiéis se locomoverem a pé, vindos das 

redondezas. Rapidamente perguntei por Narelly, informando aos membros que fui convidado 

por ela. Eles me apontaram uma jovem no palco, que não reconheci de primeira vista devido 

à forte iluminação acompanhada por focos de luz colorida. 

Havia entrado não apenas no meu primeiro campo empírico desta dissertação, mas 

também na primeira igreja evangélica em anos lúcidos e, retomando as considerações iniciais 

feitas na introdução, é um choque para qualquer pessoa com preconcepções sobre como 

funciona um culto evangélico entrar naquele ambiente e se deparar, não com gritos de ordem, 

senhoras de vestido longo ou ambiente branco asséptico, mas jovens de roupa curta, cabelos 

longos ou black, alguns tatuados, todos de pé em um louvor animado, mais até do que alguns 

shows de música popular brasileira que já assisti. Em outras palavras, deparei-me com um 

culto evangélico de jovens energéticos e heterogêneos, em um espaço policromático, que, 

apesar de manter paredes brancas, seguindo um padrão estético de igreja, possuía toda uma 

iluminação preparada para o culto jovem, com a intenção de alterar o ambiente cenográfico 

do louvor, transformando sua visualidade para comunicar jovialidade e descontração. 

Em termos sonoros, o grupo Ramanah estava no palco e, já me aproximando das 

primeiras cadeiras à frente, identifiquei uma das cantoras como Narelly. Ela estava 

acompanhada por outra vocalista e Jefferson, líder do grupo que também cantava durante o 

louvor. A letra da música, que misturava gospel com rock, declarava devoção total ao Senhor 

e era acompanhada por baixista, guitarrista e baterista que tocavam animadamente, de modo 

 



74 

nada litúrgico. Os membros da plateia cantavam por meio do PowerPoint da letra, controlado 

por outro membro do grupo, que ficava nos bastidores, ao redor do palco, com um tablet em 

mãos, enquanto ajustava a sonoridade dos instrumentos, os jogos de luzes e o fluxo das letras. 

O Ramanah não era um grupo complexo com dezenas de membros; logo no primeiro 

contato ficou evidente a sobreposição de tarefas dos que desempenhavam funções artísticas e 

de gestão. Fiquei observando essas nuances em pé, junto aos demais membros, mas acabei 

chamando atenção — que não queria — ao ser guiado para a primeira fileira, geralmente 

reservada a convidados ou pastores. No entanto, os olhares curiosos se dispersaram logo 

diante do som do Ramanah e do jogo de luzes, que criava um ambiente de descontração e 

intimidade que eu não esperava encontrar numa igreja evangélica. Era uma experiência como 

as que costumava viver em espetáculos musicais ou cênicos e, à sua maneira, aquilo também 

era um espetáculo — porém, sem contornos seculares: um espetáculo de louvor a Deus, feito 

por jovens que não precisavam negar a juventude para louvar, nem a fé para fazer arte. 

Depois do louvor, o diácono foi ao palco e subiu ao púlpito para falar da agenda da 

igreja na próxima semana, convidando os presentes a comparecer aos próximos cultos. Os 

participantes do grupo Ramanah deixaram seus instrumentos nos suportes e sentaram-se à 

frente. Cumprimentei Narelly, que ficou surpresa com minha presença e logo comentou com 

os colegas: “ele veio estudar a gente”. Me preocupei com o comentário, pois, ingenuamente, 

acreditei que fosse possível, nesse contexto etnográfico, vir como simples curioso, sem trazer 

o peso do status de pesquisador, que, como observei em campo, alerta os nativos, 

deixando-os inquietos sobre o que dizem, como dizem e se comportam. Para lidar com essa 

questão, tratei de tranquilizar os membros, explicando sobre a pesquisa e deixando claro seu 

tom exploratório, pontuando que não vim com intenção de criticar negativamente o trabalho 

da igreja. Enquanto me apresentava e falava o porquê de estar ali, outro grupo de crentes se 

organizava à nossa frente. 

Depois do diácono finalizar os comunicados, o grupo Ramanah voltou ao palco. 

Ainda havia repertório para apresentar, e eram apenas 20h30. Porém, eles só prepararam os 

instrumentos e o próximo set de músicas para o louvor. A poucos metros de mim, o grupo 

Epêneto se preparava para sua apresentação. Com roupas pretas, os integrantes se alinharam 

em fileiras. Uma música começou a tocar, dando início à dança coreografada do grupo. Os 

passos e movimentos de braço eram sincronizados e sugeriam forte interdependência dos 

membros, que realizavam suas ações segundo as de outros membros. Isso aponta para todo 

um planejamento que antecede o culto, pois eles precisavam se preparar, muitas vezes ao 

longo de semanas, para a performance. Fiquei intrigado sobretudo com a ausência da 

 



75 

sensualidade que se espera em muitas danças. No contexto pernambucano, o cenário cultural 

é repleto de exemplos de danças com alto apelo sensual, seja brega funk, forró ou frevo. Usar 

o corpo para dançar comumente nos remete a movimentos de quadris e um corpo 

parcialmente à mostra, algo associado ao mundo secular, não ao sagrado. O grupo Epêneto, 

porém, realizou uma espécie de “limpeza cinestésica”, em que o gingado, o ato de 

movimentar os quadris e mesmo a visibilidade da pele são regulados para evitar 

“provocação”. 

Nessa “limpeza”, observei que os integrantes do grupo vestiam uniforme que não 

diferenciava homens e mulheres, tornando os participantes mais homogêneos. Com calças 

jeans e camisa social, apenas os braços e o rosto ficavam à mostra. A dança também se 

tornava mais estática: não observei rebolado nem contração dos quadris. Os movimentos se 

restringiam mais a pernas e braços; o tronco do dançarino evangélico pouco se flexionava 

durante a apresentação. Quando o grupo se organizou em uma pose final, os presentes, 

incluindo eu, aplaudiram a performance. Jefferson, líder do Ramanah, do púlpito, também 

aplaudiu e pediu glória ao Senhor. Novamente, observei esse exercício de desvincular a glória 

individual do artista da glória do espetáculo, destinada ao divino. Enquanto o Epêneto voltava 

aos assentos e o Ramanah retomava o louvor, pensei comigo mesmo no desafio psicológico 

enfrentado pelo artista evangélico ao controlar seu ego: buscar excelência, fazer o melhor, e 

ao mesmo tempo abster-se dos louros da performance. 

Essa atitude corresponde ao que ouvi de outros membros da Yaweh Shammah acerca 

da sua definição de arte. Os próprios crentes antecediam suas respostas com definições 

próprias de religião, fé e Deus. Eles primeiro definiam a prática religiosa com uma totalidade 

imensurável, que sobrepõe estados específicos de ser e a materialidade do mundo terreno. 

Deus e a fé Nele é para os crentes a base, alicerce sobre o qual os crentes podem seguir em 

frente, enfrentar desafios e superá-los em Seu nome. Muitos responderam que Deus é tudo, 

outros explicaram que Ele é a vida, a razão da existência. Consequentemente, muitos 

aproveitaram essa definição ontológica do Divino para definir a arte como o trabalho de 

Deus. Para os crentes que conduzem o louvor do Rammanah e Tangedor, para os corpos 

dançantes do Epêneto e Arca de Javé, a arte que esses grupos artístico-religiosos produzem 

são epifenômeno da existência de Deus. A arte para estes evangélicos é definida como a 

extensão da divindade, a expressão de Deus no Mundo.  

Às 21h30, o diácono subiu mais uma vez ao púlpito para dar as palavras finais e 

liberar os fiéis para suas casas. Narelly perguntou aos amigos do Ramanah ao seu lado para 

onde iriam depois; estavam em dúvida entre hambúrguer ou comida regional. Ela me 

 



76 

convidou para participar do afterparty, as atividades de socialização pós-culto, e aceitei 

prontamente. Como era meu primeiro dia na igreja, Narelly aproveitou o fim do culto para 

me apresentar aos líderes dos grupos artístico-religiosos que estavam presentes, ao diácono e 

aos próprios membros do Ramanah. O grupo se reuniu no palco, realizou uma oração 

agradecendo o sucesso da noite de louvor. Alguns que não puderam ficar para depois saíram 

em seus carros ou pediram transporte por aplicativo. Eu e um grupo de dez membros 

despedimo-nos dos que ficaram na cantina e dos obreiros que iriam fechar a igreja, e 

seguimos a pé do Arruda para a Bomba do Hemetério. A caminhada, de uns dez minutos, foi 

marcada por conversas nas quais pude explicar melhor meu projeto enquanto seguíamos para 

uma hamburgueria próxima à casa de Narelly e dos demais membros. No fim, descobri que 

todos eram vizinhos desde crianças. 

Enquanto comia meu lanche, cercado por risadas e conversas paralelas na mesa da 

hamburgueria, fiquei pensando em como aquela noite mudou minha concepção sobre 

evangélicos, como a arte pode mediar entre o mundo secular e o espaço sagrado da igreja, e 

como grupos artístico-religiosos como Ramanah e Epêneto adaptam suas práticas para 

garantir que essa mediação seja feita de modo a manter tanto a qualidade artística quanto a 

sacralidade religiosa. Outro aspecto marcante em minha percepção sobre a Igreja Yahweh 

Shammah foi a importância da comunidade e dos laços locais para seu funcionamento. O fato 

de a igreja ser local, frequentada por membros que se conhecem desde a infância, vivem no 

mesmo bairro, frequentam os mesmos restaurantes, supermercados, e compartilham uma vida 

social dentro e fora da igreja, significa que a congregação se torna muito mais um reflexo do 

que ocorre na própria comunidade. A multiculturalidade observada naquela noite — da dança 

contemporânea ao rock gospel alternativo — reflete a diversidade da zona norte do Recife. 

Os grupos artístico-religiosos, verdadeiros mediadores da relação entre arte e religião, 

esbanjam essa diversidade em suas referências artísticas e maneiras de se organizar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

4.​ DE RECIFE PARA O MUNDO: IGREJA DA FAMÍLIA 

O presente capítulo tem o propósito de apresentar minha experiência de campo na 

Igreja da Família durante o período de junho de 2023 a janeiro de 2024. Primeiramente, faço 

uma breve apresentação do contexto socioeconômico e geográfico da congregação, para 

depois descrever minha imersão no campo, onde aproveito para demonstrar o drama social 

que ocorreu na igreja e como as mudanças influenciaram a dinâmica AeR. Por fim, faço uma 

descrição dos ministérios Topo e Freedom seguido por um comentário acerca da performance 

em culto, explicando como os grupos se organizam e se tensionam à medida que promovem o 

modelo de globalidade da igreja. 

4.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO 

A Igreja da Família está localizada no bairro de Jardim São Paulo, na região sudoeste 

da cidade do Recife, conforme ilustrado na Figura 14. Trata-se de uma congregação em 

expansão, cujo prédio já ocupa quase um quarteirão inteiro. Durante minhas visitas, 

realizadas logo após a entrada em campo na Igreja Yahweh Shammah, constatei que o 

número de membros era significativamente maior. Segundo líderes de ministérios e células 

com quem conversei, a igreja sede recebe cerca de sete mil fiéis, o que evidencia seu porte 

expressivo em comparação à Yahweh Shammah. 

Quanto ao perfil dos membros, é relevante destacar que a Igreja da Família apresenta 

uma composição predominantemente branca e de melhor condição socioeconômica. É 

comum observar muitos participantes chegando de carro ou moto. Muitos desses fiéis não são 

residentes nativos de Jardim São Paulo; ao contrário, moram em bairros adjacentes da zona 

sul do Recife e frequentam a igreja nos cultos. Como consequência, o senso de comunidade 

que observei na Yahweh Shammah não se manifestava de modo tão marcante na Igreja da 

Família. 

No entanto, observei outro aspecto distintivo, ausente na congregação do Arruda. Os 

padrões de comportamento dos membros e da própria organização eclesial indicam uma 

internacionalização de costumes e práticas, evidenciando um senso cosmopolita alinhado ao 

modelo Worship promovido pela Igreja Hillsong. As vestimentas apresentavam maior 

diversidade de cores, inclusive o preto, e era comum ver mulheres usando saias ou shorts nos 

cultos. Segundo Aguiar (2020), “a expressão worship possui múltiplos sentidos que se 

referem, a um só tempo, a um estilo musical, a uma estética de culto e a uma “cultura” de 

 



78 

adoração.” Ou seja, o modelo Worship não se restringe à música que os crentes da Igreja da 

Família tocam, mas também em como a adoração se estrutura materialmente.  

O pudor — que eu esperava encontrar, e observei parcialmente, na Yahweh Shammah 

— não era predominante na Igreja da Família. O que se delineava era uma proposta de 

cristianismo significativamente mais liberal, jovem e aberta ao mundo contemporâneo. Em 

minha avaliação, esse tipo de prática religiosa mais aberta dialoga com o perfil do público da 

Igreja da Família, composto por integrantes da classe média recifense que buscam 

posicionamentos morais e espirituais, mas que não desejam alterar fundamentalmente sua 

forma de agir ou de se vestir. 

Figura 14 - Mapa do bairro de Jardim São Paulo 

 
Fonte: Extraído do  Atlas Metropolitano. A esfera verde indica a localização da igreja. 

4.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 

Antes de discutir as nuances da Igreja da Família, um prefácio sobre a Igreja Yaweh 

Shammah é necessário para contextualizar as diferenças que observei neste segundo campo. 

Nas visitas à igreja no Arruda, e nas conversas com seus membros, pude observar que, em 

muitos aspectos, a congregação caminha para uma liberalização de suas práticas religiosas, 

incorporando elementos do mundo, como a arte, em sua liturgia. Todavia, a liderança da 

Yahweh Shammah optou por frear esse processo de liberalização por meio da manutenção de 

uma estética eclesiástica tradicional. As paredes permanecem brancas e, embora haja 

tolerância quanto a vestimentas mais descontraídas, tatuagens e barbas, ainda existe um 

monitoramento dos discipulados para que não se desviem do caminho cristão. 

 



79 

Clayton, filho do pastor Clóvis, que também exerce o papel de pastor na congregação 

e, ao que tudo indica, é um dos herdeiros da liderança, destaca que, apesar da abertura 

experimentada pela comunidade, sempre houve o cuidado de distinguir liberdade de 

libertinagem. Ou seja, uma igreja mais viva e dinâmica, que busca aproximação com o 

Espírito Santo através da liberdade no culto, não implica a abolição da liturgia, das escalas ou 

das regras. “Não é bagunça”. O processo orgânico de abertura vivenciado pela Yahweh 

Shammah, longe de representar uma abdicação de identidade em favor de um modelo 

estrangeiro, significou a tentativa de manter uma identidade própria, capaz de acomodar 

elementos tanto tradicionais quanto inovadores da experiência neopentecostal. O controle que 

a Igreja Yaweh Shammah exerce sobre a abertura da congregação para com o mundo é 

importante para explicar o modelo atualmente adotado pela igreja. Isso são escolhas que 

advém de trajetórias específicas de cada igreja. Consequentemente, assim como apresentamos 

a historia e drama social da Yaweh Shammah, faremos o mesmo para a Igreja da Família. 

Detalhar sua trajetória e compreender o drama social por ela vivido é crucial para entender a 

adoção do modelo de igreja vigente, mais alinhado com uma ideia de globalidade.  

Inicialmente, a segunda igreja que visitei se chamava Igreja Batista do Jardim São 

Paulo, fundada há 56 anos, em 1968. Sempre localizada no mesmo endereço no bairro de 

Jardim São Paulo, a congregação expandiu-se gradualmente até ocupar todo o quarteirão da 

rua, com entradas pela Rua Professora Zênia Guerra e Rua Bragança, próximo à Praça Jardim 

São Paulo. A Figura 14 apresenta a fachada da igreja. A liderança, sob o pastorado de Paulo 

Ortêncio, seguiu as doutrinas da Convenção Batista enquanto expandia a igreja matriz por 

meio da criação de congregações filhas em Pernambuco e na Paraíba56. Jéssica, uma das 

membros, ressalta que “nunca foi uma igreja batista tradicional”, ainda que tenha passado por 

um processo de liberalização nos últimos anos. Em termos teológicos, isso significou que, a 

partir dos anos 2000, a liderança se afastou da visão presbiteriana — segundo a qual Deus 

teria silenciado após falar com os apóstolos — e adotou uma posição neopentecostal, 

reconhecendo que Deus ainda fala através do Espírito Santo. Assim como a Yahweh 

Shammah, a Igreja da Família adotou a glossolalia e passou por um processo de Renovação 

Teológica, o que repercutiu tanto na forma como os cultos passaram a ser ministrados quanto 

no papel da arte dentro da igreja, inclusive com a expansão dos ministérios de louvor e a 

introdução da dança. 

56 Atualmente, a Igreja da Família tem cerca de vinte igrejas filhas. O número, porém, não é exato em razão de 
processos de separação em que algumas igrejas filhas querem independência e estão negociando com a liderança 
da matriz para tanto.  

 



80 

Figura 15 - Fachada da Igreja da Família 

 

Fonte: Extraído do Google Maps. 

Contudo, ao contrário do que ocorreu na Yahweh Shammah, a crise não se 

caracterizou pela formação de grupos antagonistas. O problema central localizava-se na 

liderança, uma vez que o Pastor Paulo Ortêncio, já avançado em idade, não conseguia lidar 

adequadamente com o processo de atualização pelo qual a igreja passava. Débora, membro 

responsável pelo grupo de dança, aponta que o Pastor Ortêncio, juntamente com outras 

lideranças mais antigas, adotava posturas conservadoras e, por vezes, machistas, o que 

dificultava o desenvolvimento dos ministérios.  

Um exemplo emblemático diz respeito à participação de homens no ministério de 

dança. O pastor se opôs a essa possibilidade, pois considerava que “menino dançando é uma 

frescura”. Este é apenas um dos vários episódios que contribuíram para a alienação de 

membros mais jovens e para a necessidade de renovação na liderança. Em vez de buscar um 

equilíbrio entre tradição e inovação, tornou-se necessária a escolha por uma alternativa que 

alterasse fundamentalmente a identidade da igreja. 

A ação redressiva que solucionou a crise pela qual a igreja passava foi a ascensão de 

Paulo Ortêncio Filho, primogênito de Paulo Ortêncio, que assumiu a liderança e passou a 

implementar medidas ainda mais consistentes visando à atualização da congregação. A 

Figura 16 ilustra o novo líder da igreja durante um culto. 

 

 

 



81 

Figura 16 - Bispo Paulo Ortêncio Filho 

 

Fonte: Extraído das redes sociais da Igreja da Família. 

Com aparência jovial, Paulo Ortêncio Filho implementou medidas que alteraram 

significativamente a trajetória da igreja. Destaca-se, em primeiro lugar, o rompimento com a 

Convenção Batista, ocorrido em 2013. Diferentemente da Yahweh Shammah, o terreno da 

igreja era propriedade da família, o que impossibilitava tanto o desvio de recursos quanto 

uma eventual reapropriação por parte de instâncias externas. Isso fez com que as dinâmicas 

de poder nesta igreja sempre fossem endógenas, não havendo preocupação quanto a 

interferências externas, como no caso da Yahweh Shammah57. O reflexo imediato desse 

rompimento foi a mudança do nome da congregação, que passou a se chamar Igreja da 

Família e, assim como a igreja do Arruda, transformou-se em uma igreja neopentecostal 

independente, ainda que de tradição batista. 

Em segundo lugar, o bispo adotou um conjunto de medidas para racionalizar a relação 

entre os fiéis e a liderança, sintetizadas na expressão REDE: Relacionamento, Edificação, 

Discipulado e Envio. O mecanismo central da REDE são as células, que, a partir da reforma 

de Paulo Ortêncio Filho, tornaram-se a linha de frente da relação entre o convertido e a igreja. 

Atualmente, o indivíduo que deseja se converter fornece seus dados aos diáconos, que o 

57 Sem um ator de veto externo na forma da Convenção Batista, a liderança da Igreja da Família, mesmo antes 
do rompimento, esteve numa posição de força, capaz de lidar com críticas sem que isso ameaçasse sua posição. 
Isso explica porque, mesmo durante o processo de abertura, a igreja não correu risco de se partir. 

 



82 

encaminham para uma das dezenas de células — cada uma com sua própria liderança e 

adaptada às realidades dos crentes. 

Com a REDE, a nova liderança da Igreja da Família descentralizou as atividades 

diretamente relacionadas aos fiéis, delegando autoridade às lideranças das células, agora 

responsáveis por acompanhar o processo de discipulado e orientar os membros sob sua 

responsabilidade. Embora os líderes das células respondam aos supervisores, estes aos 

pastores e, por fim, ao bispo, as células se multiplicam organicamente, sem a necessidade de 

envolvimento direto de pastores e bispo em sua criação ou gestão. 

Evidentemente, tal reforma traz consigo certos riscos. Cláudia, uma das integrantes e 

líder de célula, destaca que o ingresso em uma célula é um momento crucial de conexão do 

convertido com a igreja, pois é quando se consolidam mudanças significativas em sua vida 

espiritual. Esse processo exige tempo, paciência e dedicação das lideranças das células, que, 

por motivos idiossincráticos, por vezes negligenciam o acompanhamento daqueles sob seus 

cuidados. Outro ponto a ser destacado é que os desafios associados à liderança de grandes 

contingentes de fiéis não desaparecem; apenas se transformam. Cláudia observa que, ao 

liderar cem crentes, os desafios e soluções diferem daqueles enfrentados ao se liderar mil. A 

Figura 16 ilustra a estrutura da REDE na Igreja da Família, na qual se observa, no topo, o 

bispo e os pastores; no nível intermediário, os supervisores de células — muitas vezes 

diáconos ou pessoas de confiança do Alto Clero — e, na base, as células. 

Figura 17 – Estrutura REDE da Igreja da Família 

 

Fonte: Elaborado pelo autor. 

 



83 

A visão celular introduzida pelo bispo Paulo Ortêncio Filho implicou a adoção do 

modelo Worship da Igreja Hillsong, uma igreja neopentecostal global com sede na Austrália, 

que tem desempenhado um papel importante ao desenvolver um novo modo de “cristianismo 

global”. Esse modelo lança mão de novas tecnologias de mídia e da globalização para 

transformar a experiência do evangélico com o sagrado (Klaver, 2021). Além disso, a própria 

ideia de célula deriva da expressão “grupos de conexão” (tradução livre), introduzida pela 

Hillsong Church. Esses grupos consistem em pequenos núcleos de evangélicos de uma 

determinada congregação que se reúnem periodicamente fora do espaço eclesiástico, 

fortalecendo laços de amizade ao mesmo tempo em que se aprofundam no caminho da 

salvação divina (Rocha, 2021). 

A proposta do modelo Worship fundamenta-se na ideia de inclusividade, na qual 

membros e não-membros devem sentir-se acolhidos, e não isolados. Tal característica atrai 

especialmente o público jovem e de classe média (Koehrsen, 2016). De fato, a Igreja da 

Família não apenas está localizada em um bairro de classe média, Jardim São Paulo, cujos 

domicílios possuem renda média de R$ 1.973, de acordo com o Atlas Metropolitano, mas 

também apresenta um público mais jovem e mais tolerante. Assim como ocorre na Yahweh 

Shammah, é comum ver fiéis tatuados, com barba e cabelos alternativos, vestindo roupas 

menos convencionais e coloridas, além do uso de maquiagem. 

O balanceamento entre “Mundo” e “Igreja”, observado na Yahweh Shammah, não se 

aplica de forma relevante ao contexto da Igreja da Família, pois tais categorias são 

ressignificadas pelo modelo Worship, tornando a oposição entre os dois conceitos difícil de 

elaborar. O drama social vivido pela Igreja da Família resultou em um padrão de 

transformação dos cultos, no qual a hiperperformatização e a mediatização encaminham a 

congregação para um terreno transitório, não muito distinto da experiência da Igreja Hillsong, 

excetuando-se, naturalmente, a diferença de recursos e de impacto global entre as duas. 

A Igreja da Família, assim como muitas igrejas neopentecostais independentes, vem 

adotando o modelo Worship como método de expansão, promovendo transformações radicais 

em seus traços locais em favor de processos de revitalização (Riches & Wagner, 2017). A 

tabela abaixo especifica as fases do drama social da Igreja da Família, culminando com a 

adoção do modelo Worship, com implicações fundamentais para a produção artística no 

contexto eclesiástico.   

 



84 

 

 

Quadro VIII - Drama social da Igreja da Família 

Ruptura Crise Ação Redressiva Conciliação 

Renovação Teológica 
(glossolalia e ação 
direta do Espírito 
Santo) 

Alienação da liderança 
mais velha 

Ascensão de Bispo 
Paulo Ortêncio Filho 

Adoção do modelo 
Worship de Hillsong 

 Fonte: Elaborado pelo autor. 

Mas o que a Igreja Hillsong e seu modelo Worship têm a ver com a maneira pela qual 

congregações como a Igreja da Família se relacionam com a arte? A Igreja Hillsong tornou-se 

popular na década de 1990 ao produzir músicas de louvor com o chamado padrão de 

qualidade Hillsong (Klaver, 2021). Esse padrão envolve a confluência de métodos para a 

produção e distribuição das músicas, visando maximizar seu alcance no mercado gospel 

global. Desde o início, a Hillsong visava ultrapassar as fronteiras de sua localidade e, por 

isso, desenvolveu um sistema em que suas músicas de louvor são produzidas por megabandas 

que tocam e performam um estilo musical jovem e elétrico, com distribuição digital para todo 

o mundo (Klaver, 2021). Esse direcionamento artístico provocou mudanças na liturgia: a 

música Worship passou a exigir pastores e lideranças carismáticas, capazes de atrair grandes 

audiências (Klaver, 2021). A nova liturgia, caracterizada por uma redução do tempo dedicado 

à pregação e uma ênfase maior no louvor, acabou por reforçar ainda mais o modelo Worship. 

Além da música, o espaço do culto também foi modificado, criando uma atmosfera 

semelhante à de um clube, condizente com a abordagem multimídia proposta pela Hillsong 

(Klaver, 2021). 

No caso da Yahweh Shammah, arte e religião interagem para criar um equilíbrio em 

que a expressão artística, no máximo, se equipara à religião. Entretanto, na Igreja da Família, 

que adotou o modelo Worship, essa relação é transformada de tal forma que a arte adquire 

primazia, exercendo grande influência sobre a condução do culto. Musicalmente, o ministério 

Topo, responsável pelo louvor da igreja, foi reformulado para expandir e racionalizar seu 

funcionamento. No que diz respeito ao espaço, é notório como a Igreja da Família 

 



85 

transformou o design do templo, pintando as paredes de cinza, instalando telões, sistemas de 

som e tecnologias voltadas para alimentar os canais digitais da congregação. As redes sociais 

da Igreja da Família também são particularmente ativas, seja no Instagram, seja no canal do 

YouTube, e é comum que, durante o culto, os membros estejam constantemente com o celular 

em mãos. Assim, a separação entre Mundo e Igreja torna-se mais fluida no contexto da Igreja 

da Família. 

4.3 MINISTÉRIO TOPO 

Se a Igreja da Família, como organização, passou por uma reforma a partir da 

liderança de Paulo Ortêncio Filho e da introdução do modelo Worship de louvor, tal 

transformação também foi sentida pelos grupos artístico-religiosos que atuam no limiar entre 

arte e religião. Antes da adoção do modelo Worship, os grupos funcionavam de forma 

semelhante ao que se observa na Yahweh Shammah: havia descentralização, e, embora mais 

abertos ao Mundo e às artes, cada grupo desenvolvia padrões próprios de interação entre arte 

e religião. Em vez da variedade encontrada, por exemplo, no Ramanah e no Tangedor — com 

padrões que variavam entre instrumentalização recíproca e conciliação, tanto na música 

quanto na dança —, essa lógica foi modificada na Igreja da Família. O modelo Worship 

propõe precisamente a padronização do ministério de louvor da igreja. 

Altevir, mesmo não sendo pastor, é líder de célula, pessoa de confiança do Bispo e 

atua na igreja desde os 12 anos. Ele relata como era antes da reforma: “as bandas eram 

difusas, não havia ministério; o formato de tocar as músicas, a preparação espiritual dos 

artistas e a cultura dos grupos eram diferentes.” Altevir ficou responsável por reformar o 

ministério de louvor da igreja, padronizando suas práticas de modo a unificar as distintas 

culturas existentes entre as bandas e estabelecer uma cultura única, denominada padrão de 

qualidade Worship. Segundo tal padrão, toda banda da igreja, independentemente do culto, 

deveria adotar uma estrutura fixa e seguir um cronograma único. 

Antes da reforma conduzida por Altevir, existiam cinco grupos de louvor 

independentes: Topo, Interjovem, Incensários, Família Real e Igreja da Família. Cada grupo 

cultivava uma cultura própria: alguns eram mais espontâneos, outros priorizavam a qualidade 

musical. Havia ainda o problema da disponibilidade de instrumentos, pois certos grupos 

careciam de instrumentistas ou instrumentos suficientes para cumprir suas escalas. “Quando 

tinha violão, faltava violinista, e quando tinha violinista, faltava violão”. Como cada grupo 

era responsável por um culto específico, havia incentivos para a segregação interna ― o 

Topo, por exemplo, responsável pelo louvor dos jovens adultos, raramente interagia com o 

 



86 

Interjovem, direcionado para os adolescentes. Era como se, antes da reforma, o Topo, com 

seus trinta membros, funcionasse como uma ilha particular, com regras próprias. Altevir 

introduziu mudanças para alterar esse quadro. 

A estrutura das bandas passou a contar, obrigatoriamente, com um líder de adoração 

— geralmente o integrante mais experiente na parte vocal, responsável por montar a setlist de 

músicas, conduzir a ministração e trazer a palavra nas intermissões do louvor. Além do líder 

de adoração, a banda é composta por guitarrista, baixista, tecladista, baterista e de três a 

quatro vocalistas. Dependendo da disponibilidade de músicos e das músicas a serem 

executadas, pode haver instrumentos adicionais, como violão ou saxofone. Ao final de cada 

mês, todos os músicos devem preencher um formulário online, disponibilizado em um grupo 

único no WhatsApp para membros da banda, detalhando os dias disponíveis para escala. Isso 

garante rotatividade entre os participantes, que frequentemente tocam em cultos e bandas 

diferentes do habitual. Esse sistema incentiva a diplomacia interna e evita a formação de 

grupos isolados dentro do ministério. Altevir relata que, antes da padronização, era comum 

que músicos de bandas diferentes não mantivessem contato uns com os outros, situação que 

foi superada após a reforma. 

Atualmente, o ministério de louvor da Igreja da Família reúne noventa músicos, 

distribuídos em cinco bandas que se revezam nas programações regulares de sexta-feira 

(Culto da Unção), sábado (Culto Jovem Let’s Go e Deep) e domingo (cultos das 10h, 16h e 

19h). O ministério também marca presença em cultos realizados mensalmente, em datas 

previamente acordadas com a liderança, como o Culto dos Homens, das Mulheres, de Casais 

e dos Alicerces, além de participar nos cultos das igrejas filhas quando requisitado. Ao 

contrário do que ocorre nos ministérios da Yahweh Shammah, onde cada banda segue um 

cronograma e cultura próprios, na Igreja da Família a padronização resultou na unificação 

organizacional de todas as bandas. O ministério Topo é uma das bandas de louvor voltadas 

para adolescentes e jovens adultos58, atuando aos sábados. A Figura 18 mostra uma 

performance do grupo. 

 

 

 

 

 

58 Topo Deep (jovens adultos) e Topo Let’s Go (crianças e adolescentes).   

 



87 

Figura 18 - Performance do Ministério Topo 

 
Fonte: Extraída das redes sociais da Igreja da Família. 

Com ensaios realizados aos sábados pela manhã, o ministério Topo enfrenta uma série 

de desafios musicais: a escolha do repertório gospel, a facilidade de execução das músicas 

para a banda, a harmonização das vozes e o entrosamento entre os membros. Pedro, jovem de 

vinte anos que lidera o grupo Topo, destaca que há dois tipos predominantes de música 

gospel: a contemplativa e a voltada para a autoajuda. O ministério atua sob a orientação de 

executar apenas canções cristocêntricas, ou seja, não são permitidas músicas que enfoquem 

os próprios artistas. Nesse contexto, o papel do líder de louvor, geralmente desempenhado 

por Pedro nos cultos jovens, torna-se essencial para filtrar quais músicas gospel são incluídas 

no repertório do grupo. 

Outro desafio relevante está relacionado à facilidade de execução das músicas 

selecionadas, já que, conforme observa Daniel, integrante do ministério, a maioria dos 

membros não sabe ler partitura; o conhecimento musical predominante é intuitivo. Para 

superar tal obstáculo, os ensaios buscam nivelar o desenvolvimento musical de todos os 

participantes a um mínimo de proficiência para o repertório proposto. Outra medida 

introduzida pela liderança foi a criação, há três anos, de um processo seletivo em três etapas: 

1) triagem inicial; 2) acompanhamento dos ensaios e atividades nas redes sociais; 3) inclusão 

do membro nas escalas de apresentações com o grupo. 

No que se refere à harmonização vocal, o Topo enfrenta o desafio de equilibrar as 

vozes para cada música, dividindo corretamente entre base e divisão — que correspondem, 

respectivamente, aos elementos de harmonia e melodia. A base acompanha a melodia da 

canção, enquanto a divisão emprega harmonias complementares para ornamentar a estrutura 

 



88 

básica. Pedro explica que a banda utiliza uma estratégia de duas vozes para a base e duas para 

a divisão, executada durante as apresentações. Esse desafio ilustra a tensão entre os aspectos 

instrumental e vocal da música gospel, já que a base se relaciona com acordes e notas 

simultâneas, enquanto a divisão refere-se ao ritmo e ao tempo. Em composições gospel, 

melodia e harmonia atuam em conjunto: a melodia, responsável pela linha de voz, deve ser 

organizada em notas agradáveis ao ouvinte, e os acordes formam a base harmônica que 

sustenta a melodia. Durante os ensaios, vocalistas e instrumentistas buscam aprimorar 

aspectos técnicos de timbre, regulagem e efeitos, com o objetivo de tornar a performance 

mais fluida. 

Além da dimensão musical, é fundamental fomentar o entrosamento entre os 

membros, facilitando a execução coletiva. Como Geyse, uma das vocalistas, destaca: “O 

entrosamento das pessoas é importante para identificar as defasagens de membros 

específicos, além de possibilitar a marcação do tempo da música.” A unificação das bandas 

de louvor fortaleceu a comunicação e a cooperação entre os subgrupos, reduzindo conflitos e 

disputas por datas específicas. Contudo, havia a preocupação de que a mistura de pessoas 

desconhecidas, de diferentes idades e fases da vida, pudesse criar resistências, anulando a 

organicidade dos laços pré-existentes nas antigas bandas — nas quais o rapport era 

naturalmente maior. Como resposta, a liderança do ministério passou a promover 

consagrações fora da escala e coffee breaks como momentos estratégicos para fomentar o 

entrosamento e fortalecer vínculos. 

É importante notar que, durante as entrevistas com os membros do Topo, muitos 

relataram experiências prévias na Assembleia de Deus, onde tiveram seu primeiro contato 

com a música gospel — caso do próprio Altevir. Embora uma análise mais detalhada sobre a 

Assembleia de Deus seja feita posteriormente, cabe aqui ressaltar como as práticas do Topo 

se diferenciam das vivenciadas anteriormente nesse contexto. O divisor de águas entre o 

ministério de louvor da Igreja da Família e a Assembleia de Deus (assim como a própria 

Yahweh Shammah) é o modelo Worship. Segundo Daniel, a performance Worship depende 

fortemente de recursos como delays, reverbs, modulações e coros. O foco, como o próprio 

termo em inglês sugere, é a adoração — e não apenas a substância musical. “É como se fosse 

uma baladinha pop-rock”, aponta Daniel. Antes da reforma conduzida por Altevir, 

predominavam bandas com estilos musicais mais próximos ao da Assembleia de Deus, com 

arranjos elaborados. A reforma, assim, estabeleceu o estilo pop-rock Worship como o padrão 

do ministério de louvor: “Não dá tanto trabalho, a introdução é fácil, e muitos brincam que no 

worship só existem quatro notas”. 

 



89 

Quanto à mediação entre Mundo e Igreja, a reação de parte da comunidade ao 

ministério Topo foi semelhante à observada na Yahweh Shammah: houve críticas sobre a 

incorporação do “mundo” à igreja. Geyse observa: “Irmãos mais antigos, idosos, não gostam 

do novo tipo de louvor, que é barulheira e não adoração.” Para os entrevistados, cada igreja 

possui sua própria visão e doutrina, e na Igreja da Família não é diferente. Eles enfatizam, 

contudo, a preocupação em selecionar músicas que, embora adotem o estilo pop-rock, sejam 

coerentes com a palavra sagrada. Músicas gospel de caráter egocêntrico, voltadas mais ao 

artista do que a Deus, não são escolhidas, e busca-se priorizar letras de fácil compreensão, 

pouco poéticas e adequadas ao momento devocional de cada culto: 

“Não quero nada além de Ti 

És mais que tudo que eu sonhei 

Tudo que achei que eu queria 

É bem menor que Te conhecer 

Agora sou Teu e Tu és meu 

És o tesouro que encontrei 

Eu vou ficar pra todo sempre 

No prazer do Teu olhar 

Quero Jesus” (Central 3) 

A abertura que o ministério Topo apresenta para transitar entre os domínios do Mundo 

e da Igreja é ainda mais acentuada do que aquele observado na Yahweh Shammah, onde se 

torna necessário negociar e delimitar o espaço da arte, instrumentalizando-a ou conciliando-a 

com a religião. Na Igreja da Família, em razão do modelo Worship, o território 

artístico-religioso torna-se transitório, permitindo a transformação dessas categorias em 

co-atores de uma experiência que emula um cristianismo global, no qual tecnologia, louvor 

contemporâneo e liderança reformista formam uma espécie de “santa trindade” desse novo 

neopentecostalismo. Nessa configuração, a palavra sagrada divide o protagonismo com a 

dimensão estética, que ganha destaque à medida que a liderança busca reter os jovens 

evangélicos e consolidar o modelo Worship. Essa dinâmica também soluciona, em parte, o 

“dilema moral entre liberdade artística e crença religiosa”, uma vez que as práticas e liturgias 

sagradas são transformadas a ponto de incorporar elementos tradicionalmente considerados 

profanos. 

Nas palavras de Altevir, ao ser questionado sobre a aplicação da Palavra nos cultos e 

no louvor, ele ressalta: “Embora a igreja deva estar alinhada à Palavra, ela também precisa 

confrontá-la, promovendo assim um crescimento em Deus”. Essa perspectiva exemplifica o 

 



90 

padrão transformacional identificado no ministério Topo, em que Mundo e Igreja deixam de 

ser forças fundamentalmente opostas e passam a ser compreendidas como verdades 

coexistentes em um mundo em constante transformação. Para garantir a sobrevivência e a 

relevância da igreja, é necessário adaptar-se, o que inclui lançar mão de categorias 

tradicionalmente vistas como opostas. 

Esse padrão interacional transformacional se distingue do padrão de conciliação na 

medida em que, neste caso, o lugar do Mundo e da Igreja se desloca para um espaço 

transitório, onde ambas as categorias atuam como co-atores na experiência evangélica. Em 

vez de as categorias possuírem um eixo fixo para justificar a abertura — como a noção de 

que a arte seria uma criação de Deus e, portanto, válida nos cultos —, a abertura para o 

Mundo, na Igreja da Família, encontra uma justificativa secular robusta: atrair e reter jovens 

evangélicos59. O modelo Worship, em sua proposta de atualização da igreja, exige da 

liderança o reconhecimento de que a entrada, ainda que parcial, do Mundo é indispensável 

para a efetivação dessa visão de igreja. 

4.4 MINISTÉRIO FREEDOM  

É correto afirmar que o modelo Worship, adotado pela Igreja da Família, transformou 

o ministério de louvor em uma organização mais racional e funcional, orientada para servir os 

objetivos da congregação. Esse padrão transformacional também redefiniu a maneira como a 

igreja demarca os limites entre Igreja e Mundo, caminhando para uma visão coautoral, na 

qual arte e religião atuam simultaneamente para criar uma experiência neopentecostal 

conectada ao modelo de cristianismo global proposto pelo Worship. A reforma implementada 

no grupo proporcionou um alinhamento artístico com a proposta de louvor da Hillsong, 

associada ao pop-rock gospel, ao mesmo tempo que incentivou a formação de uma cultura 

única para todas as bandas da congregação, evitando defasagens entre os grupos. No entanto, 

a análise do grupo de dança gospel revela o reverso desse padrão de qualidade Worship: 

quando a igreja concentra seus esforços em um modelo específico de louvor, outras 

expressões artísticas, embora presentes, tendem a ser ofuscadas pelo protagonismo do 

ministério de louvor. Tal é o caso do Ministério Freedom. 

Com apenas oito membros, o ministério de dança do culto jovem tem dez vezes 

menos integrantes do que o ministério Topo60. O engajamento nas redes sociais de ambos os 

60 Dois outros grupos de dança existem na Igreja da Família, porém com o mesmo problema de grupo pequeno e 
falta de apoio institucional para crescimento. 

59 Note que esse é um motivo de caráter organizacional, distinto da justificativa religiosa, de promover a palavra 
sagrada. 

 



91 

grupos evidencia ainda mais essa disparidade: com apenas 52 seguidores no Instagram e 

poucas postagens, o Ministério Freedom pouco se assemelha a um grupo com mais de dez 

anos de atuação na Igreja da Família. Composto majoritariamente por mulheres, o grupo 

experimentou notável evolução após a mudança na liderança da igreja. Conforme relata 

Débora, líder do ministério, o grande desafio sempre foi demonstrar aos crentes que os 

dançarinos atuam sob inspiração divina. Sob a liderança de Paulo Ortêncio Pai, o grupo 

enfrentava uma visão conservadora que restringia a dança, associando-a à necessidade de 

preservar a decência na igreja e evitar a sensualização dos corpos cristãos. Débora reconhece 

a diferença trazida pelo novo bispo: “O Bispo Paulo Ortêncio Filho deixou o Espírito Santo 

fluir”. Com o modelo Worship, o ministério Freedom passou a poder se apresentar à frente ou 

à lateral do púlpito, compondo, junto do louvor, a performance artística do culto. 

Quanto aos objetivos e à atuação do grupo, há muitas semelhanças em relação aos 

grupos Epêneto e Arca de Javé, da Igreja Yahweh Shammah. O ministério Freedom busca 

ressaltar a dança como elemento essencial do culto, permitindo que o ato de dançar seja visto 

como forma legítima de oração e louvor a Deus. Como destaca Débora: “A depender da 

situação, só podemos chorar e conversar com Deus através da dança. O Senhor não se limita 

apenas à Palavra ou ao louvor, Ele fala também através da dança.” Preocupado também em 

evitar escândalos junto ao público, o grupo escolhe roupas neutras e realiza ensaios, às 

quartas-feiras e antes dos cultos, para garantir a adequação das apresentações. Entretanto, 

permanece a questão: por que o Ministério Freedom é tão menor em comparação ao 

ministério de louvor, e quais são as implicações disso para a expressão artística do grupo e 

para a estratégia de demarcação entre Igreja e Mundo? 

Como mencionado anteriormente, o modelo Worship concentrou os esforços 

congregacionais no ministério de louvor, que passou por profunda transformação 

organizacional. Em contrapartida, o ministério Freedom não foi alvo de iniciativas 

institucionais voltadas à transformação ou à reforma, embora tenha havido uma abertura com 

a nova liderança pastoral. Esse panorama revela um risco inerente ao modelo Worship: ao 

padronizar a estratégia cultural da congregação, inibe-se a emergência de expressões 

artísticas alternativas. Ao priorizar o louvor, estabelece-se, inadvertidamente, uma relação de 

antibiose entre os grupos de louvor e de dança, impedindo que o segundo se desenvolva 

plenamente, uma vez que o primeiro ocupa a maior parte da agenda institucional da igreja. 

Essa relação antibiótica molda o padrão de interação entre arte e religião no ministério 

Freedom, que, devido à inanição organizacional, não consegue efetivar plenamente modelos 

de instrumentalização, conciliação ou transformação artística. 

 



92 

No padrão de antibiose, o Freedom não se desenvolve justamente porque o Ministério 

Topo concentra grande parte dos recursos e da atenção da liderança. Nesse contexto, as 

categorias Mundo e Igreja não são demarcadas de maneira elaborada pelos membros, 

resultando numa mistura instável de atitudes e numa experiência que demanda 

amadurecimento. Durante as conversas, foi comum ouvir que “o corpo é um instrumento 

usado por Deus durante a dança”, mas também que “a dança pode expressar o que está nos 

corações”. Tal postura parece situar o Freedom num meio-termo entre as propostas do 

Epêneto e da Arca de Javé, sem definir com clareza se a dança coloca a Igreja acima do 

Mundo ou concede certo protagonismo ao Mundo perante a Igreja. Essa hesitação dos 

membros evidencia o custo do modelo Worship no que diz respeito à diversidade de 

expressões artísticas. 

Mas seria correto afirmar que o padrão de antibiose do Freedom anula toda 

intencionalidade artística, impedindo que haja agência? Pelo contrário: justamente porque 

não é alvo de grande atenção da liderança, a relação entre Igreja e Mundo no Freedom pode 

ser transformada “de baixo para cima” pelos próprios integrantes, que têm maior liberdade 

para inovar, ainda que careçam de apoio institucional para o crescimento do ministério. 

Diferentemente do padrão transformacional top-down observado no Topo, em que a reforma 

partiu da liderança, no Freedom foram as próprias líderes que mudaram sua abordagem, 

optando por um tratamento mais livre e espontâneo do corpo. Nos termos de Setenta, o 

padrão transformacional do Freedom permitiu uma transição de um modo constantivo para 

um modo performativo de atuação. No entanto, essa passagem não resultou, como nos 

ministérios Epêneto e Arca de Javé, em uma dança mais coreografada, capaz de oferecer, por 

meio da performance, uma proposta clara de arranjo entre Mundo e Igreja. 

Vale lembrar que os ministérios de dança da Yahweh Shammah transformaram seus 

enunciados performativos à medida que passaram a sistematizar ideias sobre corpo e 

movimento. Sem tal construção conceitual, a dança acaba condenada ao modo constantivo, 

isto é, à mera reprodução de movimentos desprovidos de intenção comunicativa. Na 

entrevista com a liderança do Freedom, foi possível identificar um primeiro momento em que 

o grupo, preso à lógica da coreografia ensaiada, não ultrapassava o patamar performativo — 

ficava restrito ao modo descritivo. Um exemplo disso era a técnica de espelhamento utilizada 

nos primórdios do grupo sob o modelo Worship: como explica Débora, “a técnica consiste em 

os membros imitarem os movimentos do líder da dança”. Na ausência de dedicação 

institucional ao grupo, muito do ônus da preparação recaía sobre poucos integrantes, que 

 



93 

decoravam movimentos para os demais apenas reproduzirem durante a apresentação, o que 

resultava em uma coreografia vazia de significado coletivo. 

Outra característica da fase constantiva do Freedom era a subserviência da dança à 

letra e à melodia do louvor. Débora relata que “incomodava dançar mais pela melodia do que 

por nós mesmas”, pois os movimentos eram concebidos para acompanhar a música e se 

submetiam ao planejamento do líder da dança, sem autonomia criativa. Assim, tanto o 

espelhamento quanto a subserviência à música acabavam por anular o potencial de agência 

do grupo artístico. Isso gera duas implicações: i) conceber movimentos corporais com 

finalidade estética não implica necessariamente uma performance comunicativa; ii) uma 

dança verdadeiramente performativa exige atores capazes de contextualizar o movimento 

tanto para as características do grupo quanto do espaço. Quando a coreografia não nasce de 

uma dinâmica coletiva ou perpassa por uma adesão orgânica dos membros, ela perde potência 

expressiva. 

Frustradas com a falta de apoio institucional, as lideranças do Freedom optaram pelo 

abandono da coreografia formal — distinta do que se observa no Epêneto ou na Arca de Javé 

— em favor de uma dança espontânea, onde “o Senhor direciona os corpos sem limitação de 

espaço ou lugar”. É importante frisar que essa liberdade não aboliu por completo a técnica: 

Débora esclarece que, apesar do improviso, os movimentos partem de três bases corporais 

principais — central (ajoelhando-se, para depois erguer-se), superior (dança em pé) e inferior 

(iniciando no chão e gradualmente se levantando). Na dança espontânea, cada integrante tem 

maior discricionariedade para ouvir e seguir o direcionamento do Espírito no momento. Essa 

liberdade torna a dança do Freedom mais performativa, com maior poder expressivo, sem se 

restringir a uma coreografia fixa ou à liderança individual. A Figura 19 ilustra uma 

apresentação do grupo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 

Figura 19 - Apresentação do ministério Freedom 

 
Fonte: Extraída das redes sociais da Igreja da Família. 

Com a adoção da dança espontânea, o grupo também adquiriu autoconfiança para 

perceber sua apresentação como algo independente do louvor. Após o culto jovem, ouvi de 

uma das integrantes que “a nossa dança é essencial para o culto, assim como o louvor e a 

palavra”. Para Jéssica, outra líder do Freedom, enquanto “os passos eram espelhados e 

criados a partir da música, na dança espontânea, o dançar é para Deus, quase como uma 

intersecção entre canção e dança, em que não sabemos o que faremos com braços, pernas e 

mãos”. Há riscos inerentes a essa proposta: Débora revelou que já houve situações em que 

“meninas diziam que dançavam com os corpos (de maneira instintiva), mas, ao chegarem à 

frente do púlpito, travavam”. Por isso, o grupo mantém os ensaios todas as quartas-feiras e 

antes dos cultos. 

Quando questionadas sobre a diferença entre os ministérios Topo e Freedom na Igreja 

da Família, ambas destacaram que “a agenda da igreja exige muitos membros para dar conta 

de tudo e, por ser uma igreja grande e as pessoas olharem, nosso intuito é mostrar o Senhor 

pela dança”. 

É possível que, no futuro, o ministério Freedom consiga mediar mais efetivamente a 

relação entre dança e público, oferecendo uma estratégia clara de demarcação entre Mundo e 

Igreja. Até o momento da análise, o grupo serve como um alerta sobre o que pode ocorrer 

com expressões artísticas quando inseridas em modelos de adoração voltados para grandes 

 



95 

plateias. O grupo possui membros com desejo de promover essa mediação por meio da dança, 

mas não consegue avançar, justamente porque a congregação concentra todos os seus 

recursos e atenção no ministério de louvor. O resultado disso é a configuração de um padrão 

de antibiose, no qual a religião, representada por sua liderança, impede que o grupo artístico 

se desenvolva e conquiste protagonismo no culto. 

É irônico perceber que a Yahweh Shammah, mesmo com menos recursos e membros, 

alcançou maior sucesso em seus ministérios de dança, promovendo diversidade estética e 

propostas variadas de mediação entre Mundo e Igreja. O diferencial reside justamente no 

modo como a liderança estimula — ou, no caso da Igreja da Família, inibe — que grupos 

artísticos se desenvolvam além do modelo de igreja atualmente adotado.  

4.5 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: O TOPO E O FREEDOM 

Era o primeiro sábado de novembro de 2023, dia 4, quando cheguei de Uber às 19h 

para o culto do Topo, o ministério de jovens da Igreja da Família que se reúne todos os 

sábados do mês. Já havia visitado a igreja algumas vezes e sempre considerei Jardim São 

Paulo um bairro agradável, com uma mistura equilibrada de residências e estabelecimentos 

comerciais. Nota-se uma cultura de ocupação das ruas: em ambas as entradas da igreja, o 

movimento era visível, com fiéis chegando e pedestres caminhando em direção à Praça de 

Jardim São Paulo. 

Em termos etnográficos, é impossível não contrastar minha experiência em Jardim 

São Paulo com aquelas vividas no Arruda e, por extensão, na Bomba do Hemetério. Ambas 

possuem uma cultura residencial forte e, ao caminhar pelas ruas próximas às igrejas, 

observam-se muitas casas e prédios do tipo “prédio-caixão”, em contraste ao processo de 

verticalização predominante em Recife. Associada às casas, há a presença das pessoas que, 

como mencionei, ocupam as ruas, seja sentando-se em cadeiras à frente das residências ou 

jantando em bares e lanchonetes locais. A grande diferença entre esses campos que analisei 

está no fato de estarem inseridos em zonas da Região Metropolitana do Recife com realidades 

socioeconômicas discrepantes. Embora a zona norte contenha bairros bastante valorizados no 

mercado imobiliário, como Casa Forte, Graças e Madalena, os bairros do Arruda e Bomba do 

Hemetério enfrentam sérios desafios socioeconômicos devido à falta de planejamento urbano, 

ocupação irregular e vulnerabilidade social. Já em Jardim São Paulo, nota-se uma 

infraestrutura urbana mais consolidada e uma classe média que, até o momento, tem 

conseguido resistir à pressão de valorização do mercado imobiliário. 

 



96 

Compreender o perfil do evangélico que frequenta as igrejas é fundamental para 

entender como os grupos artístico-religiosos Topo e Freedom desenvolvem suas atividades 

durante o culto. Enquanto na Igreja Yahweh Shammah se percebe uma comunidade muito 

ativa, que estrutura as ações eclesiásticas, na Igreja da Família a comunidade local é 

substituída por uma estrutura de gestão chamada REDE, em que células funcionam como 

intermediárias entre a igreja e os fiéis. Os líderes das células têm autoridade para orientar os 

participantes, e esses líderes respondem aos pastores, cuja liderança, em última instância, se 

reporta ao Bispo, autoridade máxima da Igreja da Família. Sob uma ótica durkheimiana, 

enquanto na Igreja Yahweh Shammah se observa uma solidariedade mecânica, baseada em 

laços pessoais, na Igreja da Família predomina uma solidariedade orgânica, marcada por uma 

divisão do trabalho mais complexa. Apesar da palavra final pertencer ao Bispo, os pastores e 

demais lideranças, como os líderes do Topo, têm poder significativo para influenciar a 

organização dos ministérios. 

Minha informante Cláudia não participa dos grupos de dança nem de louvor, mas 

facilitou minha entrada na igreja, à semelhança de Narelly. Meu primeiro contato foi em 

junho e, em agosto, passei a frequentar semanalmente os cultos do Topo e a conversar com as 

lideranças dos grupos. Ao ingressar novamente na igreja, fui recepcionado por cinco jovens 

que me deram boas-vindas. Subi as escadas até a sala de culto e, na porta, outros cinco jovens 

faziam o mesmo. A intenção, naquela noite, assim como nas anteriores, era clara: os jovens 

recepcionistas eram alegres e enérgicos, não estavam ali para apenas mais um culto, mas para 

o culto do Topo. A Igreja da Família busca transmitir a ideia de que modernidade e fé podem, 

sim, caminhar juntas. Se, no caso da Igreja Yahweh Shammah, o padrão estético de igreja 

permanece, na Igreja da Família as paredes brancas deram lugar ao cinza, em alinhamento 

com a estética da Hillsong. O palco é customizado com um grande telão, que exibe as letras 

das músicas e informes sobre as atividades da igreja, além de abrigar uma banda 

consideravelmente maior do que a do Ramanah, com múltiplos instrumentistas e vocalistas. 

Enquanto me acomodava, observei cerca de uma centena de jovens gravando com seus 

celulares, compartilhando imagens e vídeos nas redes sociais, especialmente nos stories e 

publicações. 

Uma fraca luz branca iluminava as laterais do salão; sentei-me nas últimas cadeiras 

para observar os membros que se aglomeravam na parte da frente, próximos ao palco. Não 

demorou para as primeiras batidas de bateria ecoarem, acompanhadas por um jogo de luzes 

coloridas. As luzes brancas foram apagadas e os holofotes acesos; a fumaça do hazer 

começou a atravessar o palco e a cobrir até mesmo os artistas. Esses elementos visuais não 

 



97 

me eram inéditos, mas a escala era muito superior ao que observei na Yahweh Shammah: 

havia uma disposição muito maior na Igreja da Família para potencializar os elementos 

espetaculares associados ao universo secular. Os jovens fiéis não eram tímidos; com seus 

celulares, filmavam, faziam stories, interagiam entre si e cantavam juntos. O louvor do Topo 

era elétrico, conduzindo os fiéis a um estado de êxtase religioso, em alinhamento com o 

modelo Worship de igreja, mais orientado para a performance e para proporcionar uma 

experiência em que os participantes, por meio do louvor, dialogam diretamente com o 

sagrado. No culto Topo, todos pareciam ativos; ninguém aguardava passivamente pelo 

Espírito Santo, mas tentava ir até Ele, seja com os braços estendidos, gritos de fé ou o próprio 

fazer artístico dos grupos de música e dança gospel. 

Sobre o palco, havia uma pequena sala visível, onde estavam concentrados os 

equipamentos de sonoplastia, iluminação, computador para o telão e outros elementos 

técnicos. Tratava-se de uma espécie de centro de operações, em que toda a parte técnica da 

apresentação era controlada por editores, designers, cenógrafos e técnicos de som. 

Observava-se um profissionalismo na realização do culto jovem da Igreja da Família muito 

superior ao da Igreja Yahweh Shammah, explicado não apenas pela diferença de recursos, 

mas sobretudo pela divergência nas normas e diretrizes de organização. A adoção do modelo 

Worship implica a criação de um aparato destinado a transmitir a ideia de que a Igreja da 

Família é a casa de todos, não apenas de uma comunidade restrita de evangélicos. Ao meu 

redor, via jovens de perfis variados: alguns em trajes mais formais, outros mais informais, 

alguns mais expressivos, outros mais contemplativos. Era nítido o desejo da igreja de 

expandir, de ser mais que uma igreja de bairro ou de cidade, almejando consolidar-se como 

uma igreja global, atraindo comunidades numerosas, sobretudo jovens interessados em se 

conectar com o sagrado sem abrir mão do mundo moderno — seja pelo uso de celulares, seja 

pela música pop. 

Durante o louvor do Topo, avistei Débora, líder do grupo Freedom, junto a outras fiéis 

portando voais nas mãos. Postando-se à frente do palco, iniciaram uma dança complementar 

ao louvor. Diferentemente do que observei nos grupos Epêneto ou Arca de Javé, o foco do 

culto nunca recai sobre a dança gospel promovida pelo Freedom: a dança parece apenas 

complementar visualmente o espetáculo do Topo. No alto, jogos de luzes coloridas; no palco, 

uma banda acompanhada de holofotes e fumaça; ao nível da plateia, o grupo de dança 

movimenta-se espontaneamente, sem uma coreografia fixa. O detalhe que mais me chamou 

atenção foi o fato de Débora liderar os movimentos, enquanto as outras integrantes a 

 



98 

acompanhavam, reduzindo os riscos de descompasso entre membros com níveis distintos de 

experiência em dança. 

Essa aversão ao risco, e impulso por padronização também influencia a maneira como 

os evangélicos da Igreja da Família enxergam a arte. Ao questionar como os membros do 

Topo definiam a prática artística, ao contrário do que ouvi na Yaweh Shammah, de que arte 

faz parte do grande esquema divino, aqui pude observar uma cisão mais clara entre arte e 

religião. Muitos crentes comentaram como diferente da religião, da fé em Deus, que envolve 

uma deferência ao divino (eles não usaram a palavra submissão), a arte é sobre liberdade, 

uma forma de auto expressão. Na Igreja da Família, ouvi dos seus membros uma definição de 

arte que mais se assemelha ao que podemos encontrar na definição moderna sobre a mesma, 

de que enquanto arte serve para expressar a individualidade do artista, a religião se volta para 

conectar esses indivíduos a uma comunidade. Muitos definiram a arte como liberdade, o ato 

de deixar ser você mesmo.  

Não à toa, o modelo Worship é tão bem sucedido na Igreja da Família, pois este 

modelo permite e potencializa que os evangélicos cantem e dancem com o louvor, dentro de 

um contexto religioso, porém com um grau de liberdade que outras congregações não 

permitiriam. Não há o epifenomenalismo da Yaweh Shammah, na Igreja da Família, os 

evangélicos compreendem a arte como distinta da religião, reconhecendo seu potencial para 

expressão individual dos seus membros. Decorre-se disso que o principal desafio que os 

crentes desta igreja enfrentam é como acomodar a individualidade impulsionada pela prática 

artística e a padronização do modelo Worship que limita esta individualidade para obter uma 

experiência religiosa simplificada e eficiente, capaz de atrair e reter jovens ao longo de um 

continuum cultural amplo, que se estende da Oceania até as Américas.    

Após a apresentação, o culto prosseguiu com os sermões. A cada mês, o culto do Topo 

adota um tema específico, reforçado tanto pelos sermões quanto pelas apresentações 

artísticas, em que o grupo de louvor busca inserir músicas que dialoguem com a temática do 

período. A mensagem do mês de outubro foi “Identidade”, e o sermão destacou a dificuldade 

de ser cristão nos dias de hoje, bem como a importância da autoafirmação e do 

posicionamento. Em um primeiro momento, estranhei o conteúdo do sermão, pois não 

associava a Igreja da Família à teologia de combate, centrada na assertividade cristã; contudo, 

o discurso do pastor não identificava um inimigo comum — não se tratava de marxismo 

cultural, pautas feministas ou religiões de matriz afro-descendente—, mas apresentava a 

ameaça ao cristão de forma tácita. Ainda assim, havia o esforço de evitar mensagens de medo 

 



99 

ou antagonismo, priorizando o discurso de autoajuda, estimulando os fiéis a serem capazes de 

enfrentar “esse mundo tão confuso” por meio da observância dos preceitos divinos. 

Geralmente, os sermões têm duração aproximada de meia hora, sendo antecedidos e 

sucedidos pelo louvor. Mas, naquela noite, o sermão se estendeu por quase uma hora. Entre 

os elementos visuais do palco, já descritos, um detalhe foi acrescentado ao longo do sermão, 

modificando o contexto do tema “Identidade”: alguns membros adentraram o palco e 

afixaram uma bandeira no fundo, cujas cores branca e azul, com a estrela de Davi, 

destacavam-se sobre o fundo preto do palco. A bandeira de Israel tornou-se o ponto central 

do sermão em instantes. O pastor pediu para que todos os fiéis se ajoelhassem, enquanto ele 

próprio, de joelhos, erguia uma mão aos céus e segurava o microfone com a outra, clamando 

a Deus pela proteção de seus “filhos originais”. O sermão sobre identidade adquiriu outra 

dimensão com a presença de Israel no culto, especialmente considerando o recente ataque de 

7 de outubro por militantes do Hamas e a complexidade do cenário geopolítico subsequente. 

Automaticamente, todos os fiéis seguiram a orientação do pastor e se ajoelharam; permaneci 

em pé, tentando processar aquele ato que, sob a vivência de campo, me pareceu 

profundamente político, embora realizado sob a égide da fé e da religião. 

O louvor continuou; o grupo Freedom voltou a dançar algumas vezes e, por volta das 

21h30, o pastor fez as considerações finais. A bandeira permaneceu exposta no palco. Refleti 

sobre o porquê de uma igreja tão jovem e sintonizada com o mundo moderno insistir em 

defender Israel como se fosse o herdeiro legítimo da Terra Prometida. Estou familiarizado 

com o argumento de Spector (2009) sobre o sionismo cristão e a importância do povo judeu 

na teologia cristã, sobretudo em seus aspectos apocalípticos, mas pergunto-me por que o 

modelo cosmopolita não foi capaz de suprimir esse elemento tradicional da teologia da Igreja 

da Família. Ao sair, novamente recepcionado por membros na porta, considerei que, embora 

minha pesquisa de campo revele uma grande diversidade entre igrejas evangélicas, há algo 

que as une a despeito das diferenças teológicas e ritualísticas — questão que me remeteu ao 

próprio tema do culto naquela noite. A identidade evangélica mostra-se indispensável para 

explicar por que tanto uma igreja nos moldes da Hillsong quanto uma tradicional Assembleia 

de Deus mantêm uma atitude favorável a Israel. Sob essa ótica, judeus e evangélicos 

constituem um mesmo in-group, com hierarquia interna, sendo os judeus considerados os 

escolhidos. 

Aguardei meu Uber do lado de fora da igreja, refletindo. Como de praxe, o templo foi 

esvaziando; alguns membros saíam de carro, outros esperavam por aplicativos, enquanto 

grupos de jovens seguiam para pizzarias ou suas casas. Eram, em sua maioria, universitários. 

 



100 

Não acredito que todos fossem indiferentes ao que ocorria em Gaza naquele momento, 

mesmo no início do conflito, ainda que já marcado pela tragédia. Eis o poder da identidade: 

criar uma moralidade própria, capaz de gerar conformidade mesmo diante da capacidade 

crítica dos indivíduos. Também percebi o quanto tal identidade se mostra flexível às 

diferenças, pois mesmo na Igreja da Família, cuja separação entre Mundo e Igreja difere 

daquela da Yahweh Shammah ou da Assembleia de Deus, a identidade permanece unindo as 

três congregações. A relação entre arte e religião varia ao ponto de produzir dinâmicas únicas 

de demarcação em cada igreja, mas a identidade evangélica, em essência, não se altera 

significativamente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 

5.​ ARTE E RELIGIÃO À LUZ DA TRADIÇÃO: IGREJA ASSEMBLEIA DE DEUS 
- TEMPLO CENTRAL  

Neste capítulo, apresento minha experiência de campo na Assembleia de Deus – 

Templo Central, realizada entre agosto de 2023 e fevereiro de 2024. O caso da AD – Templo 

Central é emblemático por se tratar de uma congregação pentecostal clássica de grande porte, 

em contraste com as congregações previamente analisadas, de pequeno e médio porte, e de  

linhagem teológica batista. Primeiramente, descrevo objetivamente o contexto 

socioeconômico, geográfico e histórico da AD, o que se revela particularmente relevante 

dada a magnitude da congregação em termos de recursos humanos e financeiros. Em um 

segundo momento, explico minha imersão em campo, enfatizando como o contexto 

assembleiano altera fundamentalmente a relação entre arte e religião (AeR), quando 

comparado aos casos anteriores. Por fim, apresento o trabalho da banda Canaã e as 

características que a tornam um grupo singular na dinâmica AeR, especialmente no que tange 

à relação entre Igreja e Mundo. 

5.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO, GEOGRÁFICO E HISTÓRICO  

O Templo Central da Assembleia de Deus está localizado no bairro de Santo Amaro, 

no centro da cidade do Recife, como mostra a Figura 20. Das três igrejas analisadas, é, sem 

dúvida, a mais imponente, ocupando todo um quarteirão, com prédios verticalizados que 

compõem o complexo religioso. Segundo membros entrevistados para esta pesquisa, mais de 

dez mil pessoas frequentam os cultos da Assembleia de Deus. Confesso que é difícil definir 

um perfil único para o crente assembleiano, pois, dada a magnitude da AD, observei fiéis dos 

mais diversos perfis, abrangendo desde pessoas em situação de vulnerabilidade 

socioeconômica até membros da classe média, que estacionam seus carros no estacionamento 

da igreja. Isso não surpreende quando consideramos o projeto hegemônico da AD de 

evangelizar amplos segmentos da população, sem estigmatizar os grupos mais vulneráveis. 

Não por acaso, identifiquei, nos cultos, um equilíbrio entre aspectos presentes tanto na 

Yahweh Shammah quanto na Igreja da Família. 

A aparente heterogeneidade, contudo, tende a ser diluída na AD por um padrão de 

comportamento tradicional, que enfatiza o alinhamento dos membros à doutrina da igreja. 

Espera-se dos assembleianos obediência a certos preceitos, como corte de cabelo e barba, uso 

de roupas formais — como ternos para os homens e vestidos longos para as mulheres —, 

além da proibição de tatuagens. Minha impressão principal sobre a composição dos membros 

é que toda a diversidade — resultado da postura hegemônica da congregação em acolher 

 



102 

variados grupos — passa por um processo de homogeneização, que por sua vez reforça o 

próprio ethos assembleiano. Há uma expectativa de disciplinamento, adesão às regras e 

observância à tradição, algo muito mais marcado na AD do que nas outras igrejas analisadas. 

Se os membros da Yahweh Shammah demonstram um senso comunitário que fundamenta as 

relações religiosas, e os da Igreja da Família compartilham um senso cosmopolita decorrente 

do modelo Worship, os assembleianos são orientados por um forte senso de tradição, 

reforçado pela estrutura organizacional da igreja. 

Figura 20 - Mapa do bairro do Santo Amaro 

 
Fonte: extraído do Atlas Metropolitano. 

Das três congregações estudadas nesta dissertação, a Assembleia de Deus – Templo 

Central (AD – Templo Central) foi a única que se enquadra no que Mariano (1999) 

denominou de pentecostalismo clássico61. Em consonância com Freston (1993), o 

pentecostalismo clássico é o produto do pentecostalismo inicial, que permaneceu 

relativamente inalterado até a década de 1950, sendo caracterizado por seu pioneirismo 

histórico. Juntamente com a Congregação Cristã do Brasil (CCB), a AD é uma igreja 

pentecostal clássica que, mesmo após décadas de existência, preserva uma postura sectária e 

ascética (Mariano, 1999; Braz, 2016). Segundo Silva (2013), igrejas pentecostais clássicas 

compartilham cinco características fundamentais: 1) glossolalia; 2) crença na volta iminente 

61 O fato da AD ser uma igreja pentecostal clássica não significa que ela ficou alheia às mudanças, incluindo 
dentro do próprio movimento pentecostal a exemplo do neopentecostalismo. Vemos tecnologia, comunicação, 
consumismo e arte dentro da AD, ou seja, vemos o mundo operando nela. No entanto, essa operação é muito 
mais tímida e contida comparada à uma Igreja Universal ou mesmo Assembleia de Deus Vitória em Cristo de 
Silas Malafaia. A AD é uma igreja que se adapta aos tempos pós-indústria sem se tornar uma igreja 
pós-industrial. O tratamento da mídia demonstra isso, ora que por décadas foi demonizada, mas agora passa a 
ser vista pelos assembleianos como potente instrumento de evangelização (Santos, 2021). 

 



103 

de Cristo; 3) salvação como meio para a vida eterna; 4) comportamento sectário; 5) ascetismo 

e rejeição do mundo externo. Esta última característica é especialmente relevante, pois, ao 

contrário dos casos anteriores, nos quais a relação com o mundo externo se flexibilizou a 

ponto de ser vista como benéfica para a fé, os assembleianos mantêm uma postura de 

apartação, entendendo o mundo como oposto à salvação. 

Embora compartilhe com a CCB o status de matriz histórica do movimento 

pentecostal, a AD é considerada um verdadeiro símbolo da identidade evangélica, 

representando sozinha cerca de 50% do pentecostalismo brasileiro (Santos, 2024). Enquanto 

as igrejas neopentecostais dominam o espaço midiático com novas interpretações teológicas, 

a AD é, em termos de fiéis e cobertura territorial, a matriarca dos evangélicos brasileiros, 

estando presente de norte a sul, de leste a oeste do país (Santos, 2024). O motivo de sua 

expansão nacional, de acordo com Fajardo (2015), reside em suas dinâmicas litúrgicas e em 

seu modelo de governo descentralizado, no qual “o modelo fluido de multiplicação das ADs, 

baseado na descentralização e consequente esgarçamento institucional aliado ao modelo 

acelerado de surgimento dos bairros periféricos das cidades, contribuiu para o 

desenvolvimento das ADs” (Fajardo, 2015; Santos, 2024). O processo de esgarçamento 

institucional da AD, conforme Santos (2024), decorre da regionalização e autonomização das 

igrejas assembleianas, que adquirem características próprias e se tornam aptas a expandir-se e 

adaptar-se por todo o vasto e diverso território brasileiro. 

A descentralização do poder na AD, responsável por sua expansão, não implica 

ausência de fluxos centralizadores. A AD é composta por pastores-presidentes que, em seus 

respectivos territórios religiosos, centralizam o poder, ainda que não possam reivindicar o 

monopólio total (Santos, 2024). Como Alencar (2013) explica, em todos os estados do Brasil 

existem, no mínimo, três convenções e/ou Ministérios Corporativos Oficiais: um ligado à 

Convenção Geral das Assembleias de Deus no Brasil (CGADB), outro à Convenção Nacional 

das Assembleias de Deus no Brasil (CONAMAD) e, por fim, um grande número de 

Ministérios autônomos. A própria CONAMAD, conhecida como AD Madureira, resultou de 

uma cisão histórica com a CGADB, refletindo o processo de descentralização e expansão da 

identidade assembleiana. Assim, quando um membro se indispõe com o pastor-presidente ou 

não consegue assumir um ministério, pode migrar para outro sem abandonar sua identidade 

assembleiana (Alencar, 2013). Os ministérios nascem, desaparecem e se proliferam a partir 

de disputas internas (Alencar, 2013). 

Como consequência desse processo de descentralização aliado a fluxos 

centralizadores, a AD consegue ser eminentemente brasileira: “é moderna, mas conservadora; 

 



104 

presente, mas invisível; imensa, mas insignificante; única, mas diversificada; plural, mas 

sectária; rica, mas injusta; passiva, mas festiva; feminina, mas machista; urbana, mas 

periférica; mística, mas secular; carismática, mas racionalizada; fenomenológica, mas 

burocrática; comunitária, mas hierarquizada; barulhenta, mas calada; omissa, mas vibrante; 

sofredora, mas feliz” (Alencar, 2013). Essas contradições, que também definem o Brasil, 

compõem parte essencial da identidade assembleiana. Alencar (2013) argumenta, assim, que 

se deve falar em “assembleianismos”62, reconhecendo a complexidade e pluralidade do 

fenômeno (Alencar, 2013; Santos, 2024). Dessa forma, a AD, ao contrário dos exemplos 

anteriores, ultrapassa o âmbito de ministérios ou igrejas locais: ela se constitui como um 

fenômeno religioso multigeracional, interagindo ativamente com as transformações sociais e 

ajustando-se para permitir o crescimento de sua identidade institucional (Santos, 2024). 

Outro aspecto fundamental acerca da AD, relevante como prefácio para a análise de 

uma congregação assembleiana, é a posse de um ethos sueco-nordestino, expressão de 

Freston (1993) para designar a combinação cultural que a distingue de outras igrejas 

pentecostais. Trata-se de uma síntese entre o ímpeto missionário dos pioneiros vindos da 

Europa e o coronelismo das áreas rurais do Norte e Nordeste, que foram os primeiros redutos 

da AD. Essa fusão, entre a disciplina sueca e o coronelismo nordestino, foi decisiva para 

estruturar um ethos capaz de conciliar governança oligárquica, disciplina rígida e a formação 

de uma ampla rede composta por igrejas-mães e congregações dependentes, as quais, apesar 

da diversidade, mantêm unidade teológica (Freston, 1993; Santos, 2024). É esse ethos que 

sustenta os fluxos centralizadores, na figura do pastor-presidente que, como um coronel, 

controla pastores e obreiros, exercendo autoridade final (Santos, 2024). 

No contexto pernambucano, esse quadro histórico se aplica integralmente. A primeira 

AD do estado surgiu em 1916, apenas dois anos após a chegada do casal de missionários Joel 

e Signe Carlson, que lideraram a igreja até 1937 (Freitas, 2020). O primeiro grande conflito 

documentado na AD em Pernambuco ocorreu em 1951, quando o então pastor-presidente foi 

acusado de adultério, provocando um rompimento que levou à formação da IPAD – Igreja 

Pentecostal Assembleia de Deus, a primeira cisão da AD no estado. Outras divisões 

ocorreram, como nas ADs de Abreu e Lima e Grande Recife (Freitas, 2020). A Igreja 

Evangélica Assembleia de Deus em Pernambuco (IEADPE), entretanto, sempre resistiu às 

tentativas de autonomia congregacional, mantendo práticas ritualísticas canônicas, como o 

cálice coletivo na Santa Ceia e as cores azul e branco como oficiais (Freitas, 2020). Esse 

62 Alencar (2013) sugere uma tipologia formada por quatro tipos ideais fundamentais para a dinâmica religiosa 
da AD: 1) Rural; 2) Urbano; 3) Autônomo e 4) Difuso. 

 



105 

"jogo de corda", longe de denotar apenas instabilidade política interna, ilustra a plasticidade 

da AD em Pernambuco: apesar de conflitos por controle territorial, a IEADPE conta com 

cerca de um milhão de membros, enquanto a AD de Abreu e Lima possui duzentos mil, além 

dos demais ministérios que reivindicam autonomia. Assim, a AD – Templo Central, foco 

desta análise, representa a igreja de maior relevância em termos de recursos e número de 

fiéis, figurando como a grande protagonista desta dissertação. 

5.2  RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 
A análise da Igreja Evangélica Assembleia de Deus em Pernambuco (doravante, AD) 

é fundamental para este estudo, pois oferece uma linha de base (baseline) da relação entre 

arte e religião em igrejas evangélicas tradicionais. Diferentemente da Yahweh Shammah ou 

da Igreja da Família, que são congregações independentes de linhagem batista, a Assembleia 

de Deus é a primeira denominação evangélica pentecostal fundada no Brasil, em Belém do 

Pará, em 1910, por dois missionários suecos oriundos dos Estados Unidos (Morgan & 

Pereira, 2019). A AD é atualmente a maior igreja evangélica em número de adeptos, 

ultrapassando doze milhões no país; em um mercado religioso cada vez mais plural e 

caracterizado pela emergência de igrejas sincréticas, a AD representa uma rocha da tradição 

diante da correnteza de destradicionalização que marca o cenário evangélico nacional 

(Fonseca, 2019). 

No âmbito político, a expressiva quantidade de membros fez do posicionamento da 

AD um fator central na orientação política dos evangélicos brasileiros. Nos anos 1980, a AD 

mudou seu slogan de “crente não mexe com política” para “irmão vota em irmão”, 

consolidando sua entrada no campo político e garantindo representação parlamentar (Feitoza, 

2019). A politização da AD, contudo, não veio sem custos: a nacionalização da denominação, 

do Norte e Nordeste ao Sul e Sudeste, implicou a manutenção de uma mentalidade patriarcal 

e pré-industrial, favorecendo a consolidação de uma liderança oligárquica expressa na figura 

do pastor-presidente, que estabelece relações clientelistas entre diferentes congregações para 

assegurar-se no poder (Feitoza, 2019). Em Pernambuco, essa dinâmica é cristalizada pela 

longeva liderança do Pastor Ailton José Alves, que dirige a denominação desde 1998, 

abrangendo o Recife até Afrânio63. 

63 A manutenção de poder da liderança não é algo incomum nas três igrejas analisadas, porém, no caso da AD, o 
mero tamanho de aderentes, com mais de dois milhões no estado de Pernambuco, e o número de igrejas filhas, 
só em Recife, mais de mil igrejas, sugere que a liderança precisa acomodar uma pletora de interesses para se 
perpetuar na posição. Isso não se observa tanto nas duas outras igrejas em razão do tamanho delas serem 
menores e haver laços de família que explicam a origem das lideranças atuais.  

 



106 

Como representante da primeira onda do pentecostalismo no Brasil, a AD se 

apresentou como alternativa ao protestantismo de missão — presbiteriano e anglicano —, 

caracterizado por uma liturgia mais tradicional (Case, 2019). Em contraste, a liturgia da AD 

foi marcada, desde o início, pela crença na presença ativa do Espírito Santo, resultando em 

práticas mais emocionais, estáticas e menos estruturadas. O que distingue o pentecostalismo 

assembleiano das igrejas neopentecostais, como a Yahweh Shammah e a Igreja da Família, é 

justamente a postura mais conservadora, com ênfase na experiência espiritual clássica, em 

detrimento da abertura ao Mundo e da mediatização da experiência religiosa. Nas visitas 

realizadas após minhas incursões nas outras duas igrejas, chamou-me a atenção a manutenção 

de práticas como a separação espacial por gênero (homens de um lado, mulheres de outro), o 

uso de roupas formais — terno, blazer, gravata, camisa social para homens e saia longa para 

mulheres — e a ausência de barbas entre os homens. Nesses aspectos, as igrejas 

neopentecostais nunca compartilharam tais regras ou, quando o fizeram, estas foram 

abandonadas pelas novas lideranças. Isso não quer dizer que a AD não tenha o que Ioan 

Lewis (2003) chamou de recrudescimento místico, especificamente na forma da glossolalia, 

porém no que tange AeR, o êxtase religioso é circunscrito não abarca a experiência 

artístico-religiosa, ficando circunscrita à experiência religiosa pura, de forma tradicional. 

Importante ressaltar que a AD não é homogênea; sua cultura é definida tanto por 

convergências quanto por divergências. A identidade assembleiana resulta de uma herança 

histórica compartilhada que mescla valores tradicionais e modernos, refletindo fissuras entre 

ADs urbanas e rurais (Rodrigues da Costa, 2021). Elemento central dessa identidade é a 

musicalidade — presente tanto na adoração durante os cultos quanto nas festas e eventos 

promovidos pelas igrejas. A espinha dorsal da música assembleiana é a Harpa Cristã, um 

hinário com 640 hinos gospel que são reproduzidos pelas ADs em todo o território nacional, 

com letras cristocêntricas que enfatizam o ascetismo evangélico (Rodrigues da Costa, 2021). 

A Harpa Cristã é fundamental para a transmissão dos conceitos centrais de fé e vida cristã, 

especialmente junto à juventude, que muitas vezes tem seu primeiro contato com o divino por 

meio desses hinos executados por bandas locais (De Azevedo Greenwood, 2019). 

No caso da Assembleia de Deus – Templo Central, matriz da AD em Pernambuco, a 

escolha por esta congregação não visa esmiuçar as nuances da identidade assembleiana — 

reconhecidamente marcada por grande variação intraorganizacional —, mas oferecer um 

estudo de caso em que as relações entre arte e religião permanecem tradicionais. Embora a 

AD não seja a única denominação a adotar essa postura, sua expressividade no estado 

justifica sua seleção nesta pesquisa. Além disso, do ponto de vista da complexidade 

 



107 

organizacional64, a AD se destaca frente à Yahweh Shammah e à Igreja da Família: é uma 

estrutura consolidada, com mais recursos disponíveis para a liderança e um modelo de 

inserção próprio, contrastando diretamente com a proposta Worship, ainda que, como a 

análise demonstrará, a AD esteja também em processo de adaptação. 

Localizada na Avenida Cruz Cabugá, no centro do Recife, a sede da AD tornou-se 

ponto de referência na cidade. A experiência de campo se destacou pelo aparente 

distanciamento entre os membros. Nas demais igrejas, era comum observar a chegada gradual 

de grupos de fiéis, conversando nos arredores e cultivando um senso de comunidade que 

transcende o culto. Na AD, essa comunhão foi menos perceptível: os membros chegavam 

sozinhos ou em duplas, circulando de forma isolada pelo complexo e limitando-se a 

cumprimentar outros com o tradicional “paz do Senhor”. Observou-se maior espontaneidade, 

nos termos de Whitehouse, apenas nos momentos que antecedem os ensaios do grupo 

musical, quando a hierarquização era temporariamente relaxada. Um elemento que contribui 

para esse distanciamento é a configuração espacial do complexo: como a Figura 21 sugere, 

ele é composto por vários prédios verticais, distribuindo as atividades administrativas e 

eclesiásticas — contabilidade, ensino, discipulado e ensaios de bandas — em um espaço 

capaz de receber mais de dez mil membros. 

Outra característica marcante do culto da AD é a chamada “teologia de combate”, 

evidenciada nas pregações. Foi a única congregação em que testemunhei temas como 

ideologia de gênero, comunismo e socialismo sendo abordados de forma pejorativa, com tom 

de enfrentamento. O pastor do culto jovem, homem branco de aproximadamente cinquenta 

anos, afirmou em tom ofensivo: “Temos que enfrentar os inimigos de Deus, eles vão cair 

pelas mãos dos pequenos Davis guiados por Deus”. O sermão posiciona os evangélicos em 

confronto com “pautas contrárias a Deus” e enfatiza que “a mocidade — os soldados de 

Cristo — vai continuar defendendo a palavra”. 

 

 

 

 

 

 

 

64 Número de membros e tamanho da sede, por exemplo.   

 



108 

Figura 21 - Entrada para Assembleia de Deus - Templo Central 

  
Foto: Extraída do Google Maps. 

Nos cultos jovens, realizados todos os sábados às 19h, tanto o louvor quanto a 

pregação seguem um formato distintamente tradicional. Após utilizar o elevador do prédio 

para acessar o andar do culto jovem, deparei-me com um salão austero65, de piso de cerâmica 

cinza e paredes brancas. No altar, havia o púlpito e cadeiras reservadas para os pastores, além 

de um espaço dedicado para quem conduz o louvor. A banda posiciona-se abaixo do altar e, 

mesmo contando com a maior diversidade instrumental observada até aqui, não ocupa o 

centro das atenções do culto. Em conversas com membros de outras igrejas, a frase “a glória 

é de Deus, não nossa” era recorrente. Na AD, isso não chega a ser um desafio, pois a lógica 

do culto privilegia o “mais sermão, menos louvor”. A ausência de luzes, hazer e grupo de 

dança apenas reforça a falta de elementos visuais chamativos que, para quem não pertence à 

congregação, poderiam ser confundidos com ostentação. Nos cultos jovens da AD, onde 

predominam cabeças grisalhas em vez de cabelos pretos, nota-se uma diferença marcante em 

relação às igrejas anteriormente analisadas, pois não há um protagonismo jovem. Na AD, 

tanto o culto quanto as lideranças refletem o posicionamento tradicional da congregação. 

A configuração da AD — marcada pela presença de discursos politizados nos sermões 

e pela ausência de brilho nas apresentações artísticas — reforça a tese da predisposição ao 

conflito entre arte e religião em determinadas igrejas evangélicas. O fato da banda não ocupar 

o altar, a infraestrutura musical ser visualmente secundária, e o foco recair sobre sermões 

com elevada carga política, contribuem para uma inserção pública da AD que relega a cultura 

e a arte a papéis secundários. Em contraste com as igrejas previamente analisadas, nas quais 

se observa simbiose entre componentes religiosos e artísticos por meio de estratégias de 

demarcação entre Mundo e Igreja — permitindo intercâmbio entre ambas as categorias —, na 

65 Essa austeridade não significa ausência de estrutura tecnológica, pelo contrário. A AD foi a congregação mais 
avançada nesses termos, com sistema de som acusticamente adequado, telões e câmeras de vídeo robóticas. 

 



109 

AD essas categorias permanecem cristalizadas, e as expressões artísticas presentes nos cultos 

não têm qualquer pretensão de deslocar tais fronteiras. Não por acaso, a AD se identifica 

fortemente com o polo doutrinário da religiosidade66, em que o apelo emocional é 

minimizado em favor da centralidade da mensagem religiosa, e em que concepções religiosas 

e artísticas tendem a adquirir uma dimensão mais universal e menos particularista, 

diferentemente das demais igrejas estudadas, mais associadas ao polo imagético. 

Mas o que essa configuração implica para os grupos artísticos que atuam nos cultos da 

AD? O Templo Central conta atualmente com nove grupos ativos responsáveis pelo louvor 

em diferentes cultos e dias da semana: Banda Canaã, Orquestra Doce Harmonia, Coral 

Jovem, União dos Adolescentes, Coral Filadélfia, Grupo das Irmãs Monte das Oliveiras, 

Grupo das Crianças e Grupo de Casais. Considerando o enfoque deste trabalho nos cultos 

jovens, onde se imaginaria que a interação entre arte e religião fosse mais evidente, optou-se 

pela análise da Banda Canaã. Com cerca de oitenta membros, esse grupo é responsável pelo 

louvor dos cultos jovens. Acompanhei os ensaios realizados às terças e sextas-feiras, às 19h, 

e dialoguei com membros e lideranças para compreender a dinâmica do grupo no contexto da 

AD e sua percepção sobre a posição tradicional da congregação quanto às categorias de 

Mundo e Igreja. 

Desde o início, ficou evidente para mim que a proposta assembleiana é a mais rígida e 

conservadora dentre as alternativas das igrejas evangélicas, incluindo as neopentecostais. 

Essa rigidez se manifesta de forma clara no modo como a Banda Canaã opera, aspecto 

ilustrado na Figura 22. Primeiramente, vale destacar que a estrutura da Banda Canaã difere 

significativamente dos ministérios de louvor como Ramanah e Topo, que se aproximam do 

modelo Worship. O repertório musical e os instrumentos adotados na Banda Canaã são mais 

próximos de um modelo marcial, com naipes de madeiras (flautas, clarinetes, saxofones), 

metais (trompetes, trombones, tubas, trompas, etc.) e percussão (baterias, tímpanos e 

percussão miúda), formando uma base harmônica robusta67. Exige-se que todos os integrantes 

saibam ler partitura desde o início: os ensaios não são espaços de aprendizado. Antes de 

integrar a banda, os candidatos passam por um exame de aptidão, no qual devem reproduzir 

escalas musicais de acordo com seu instrumento; em caso de reprovação, retornam para as 

67 Segundo os entrevistados, o que distingue a banda Canaã de uma orquestra é a ausência do naipe de cordas 
(violino, viola, violoncelo) e o coro (acompanhamento vocal). 

66 É importante frisar que essas observações se referem à AD no contexto AeR, onde o êxtase religioso é 
circunscrito pela experiência artístico-religiosa. A AD como uma totalidade pode apresentar maior afinidade 
com o polo imagístico, considerando sobretudo a glossolalia presente em cultos. No entanto, no tocante à AeR, a 
congregação assembleiana utiliza práticas muito mais rotinizadas, que colocam doutrina acima da 
espontaneidade religiosa.  

 



110 

escolas de música oferecidas gratuitamente pela própria igreja68 — parte do abrangente 

programa de ensino musical da AD em âmbito nacional (Costa, 2021). Aproximadamente 

20% dos que prestam o exame para ingressar na Banda Canaã são reprovados.  

 

Figura 22 - Apresentação da Banda Canaã

 

 
Fonte: Extraída das redes sociais da AD - Templo Central. 

Em segundo lugar, a Banda Canaã não possui função para vocalista, sendo esperado 

que as músicas executadas — todas extraídas da Harpa Cristã — sejam cantadas pelos fiéis 

no culto ou por convidados, normalmente pastores designados para o momento do louvor. A 

transformação do altar em palco, típica do modelo Worship, não se verifica na AD, 

justamente porque a ênfase performativa daquele modelo cede lugar a uma ritualística voltada 

para uma relação mais tradicional entre os evangélicos e o Espírito Santo, sem mediação 

direta pelo grupo de louvor. Fica evidente que o foco da banda está na música instrumental 

em si — nos compassos, nos tons e nos arranjos —, e não na letra da canção. Isso influencia 

nitidamente o tipo de experiência religiosa-artística proporcionada pelo culto assembleiano, 

em que a performance da banda não assume o protagonismo na condução da adoração. 

Em terceiro lugar, além da ausência de vocalistas, a Banda Canaã tampouco prioriza 

instrumentos elétricos, considerados subversivos, como guitarra ou baixo. Embora esses 

instrumentos estejam disponíveis, a concepção estética musical do grupo orienta-se muito 

68 Muitos membros da Banda Canaã fazem parte do Conservatório Pernambucano, ou são discentes do curso de 
Música na universidade federal, ou seja, recebem treinamento formal em música para além do ambiente da 
igreja. 

 



111 

mais pelo clássico do que pelo moderno, privilegiando uma maior complexidade e equilíbrio 

entre os elementos melódicos69. 

Em quarto lugar, a postura rígida da Banda Canaã está refletida em sua estrutura 

hierárquica. Diferentemente dos demais grupos analisados, cujas estruturas são mais flexíveis 

e abertas à participação dos membros — como na Igreja da Família, que adota a visão celular 

no recrutamento para seus grupos artístico-religiosos —, na AD a hierarquia é estritamente 

pré-estabelecida. Conforme ilustrado na Figura 23, no topo do processo decisório está o 

maestro, profissional de música contratado pela igreja para coordenar as atividades da banda 

e exercer a regência. Abaixo dele encontram-se os assistentes, que podem, quando necessário, 

coordenar a banda e assessorar os integrantes em tarefas específicas. Em seguida, os chefes 

de naipe desempenham a função de coordenação de seus respectivos grupos de instrumentos 

— madeiras, metais e percussão — respondendo diretamente ao maestro e aos assistentes. 

Para otimizar a gestão dos naipes, foram também criadas as funções de subchefe, 

responsáveis por cada tipo de instrumento dentro do naipe70 (por exemplo, um subchefe para 

flautas e outro para clarinetes no naipe de madeiras). Por fim, os demais membros da banda 

devem obedecer às orientações do maestro, dos assistentes, dos chefes e subchefes de naipe. 

A disciplina é uma condição fundamental para participação e permanência no grupo. 

Os assistentes realizam chamadas para identificar os membros ausentes ou atrasados e, caso 

as faltas se tornem recorrentes, o integrante é chamado pelo maestro e afastado 

temporariamente da banda, sendo readmitido apenas quando se comprometer com a 

assiduidade exigida.       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

70 Chefes e sub-chefes de naipe também são responsáveis por pegar os instrumentos musicais que ficam 
guardadosna igreja, seja para ensaios ou apresentações. 

69 A harmonia se trata do conjunto de sons tocados simultaneamente, enquanto a melodia se trata do conjunto de 
sons tocados sucessivamente. A flauta ou saxofone é um instrumento melódico assim como o piano e o baixo 
são instrumentos harmônicos. 

 



112 

Figura 23 - Hierarquia da Banda Canaã 

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

5.3 BANDA CANAÃ 

O fato de a interação entre arte e religião ter permanecido tradicional na AD significa 

que a congregação assembleiana não vivenciou nenhum drama social relacionado à maneira 

de lidar com o culto e o louvor? Na verdade, a AD também passou por uma grande mudança, 

mas, diferentemente dos casos observados na Yahweh Shammah e na Igreja da Família — 

onde houve liberalização da congregação, seja por meio de cismas ou conciliações internas 

—, a transformação ocorrida na Assembleia de Deus serviu para solidificar a relação 

tradicional entre arte e religião. Ou seja, não houve, propriamente, um drama social na 

Assembleia de Deus, mas sim uma cristalização das relações vigentes. 

Essa cristalização se materializa com a criação e a distribuição da Rede Brasil, 

emissora de televisão fundada pela AD em 2010 com o objetivo de transmitir conteúdos 

evangélicos — como cerimônias, convenções e programas cristãos — em resposta ao avanço 

tecnológico e à necessidade de adaptação da igreja aos novos meios de comunicação, visando 

à difusão de seu discurso religioso (Silva & Nalini, 2016). Essa resposta foi, inclusive, 

estimulada pela agilidade com que igrejas neopentecostais se adaptam e se engajam com as 

tecnologias da informação (Moraes et al., 2017). 

 



113 

Com a Rede Brasil, as igrejas-mãe, ou seja, as sedes estaduais, passam a assumir uma 

relevância ainda maior em relação às milhares de igrejas-filhas, funcionando como referência 

tanto na condução do culto quanto na organização dos espaços e na atuação das bandas de 

louvor. Em Pernambuco, esse processo de midiatização da AD – Templo Central ocorre 

desde 2012, quando o canal 14 passa a veicular a programação da igreja-mãe, incluindo as 

apresentações da Banda Canaã71. A visibilidade conquistada pela igreja e pelo grupo musical 

levou a uma profissionalização da banda, criada em 1994 no contexto de fanfarra72 — 

apresentações e desfiles em rua. A partir dessa mudança, a Banda Canaã passou a ser liderada 

por um maestro, adotou um processo de admissão mais rigoroso e desenvolveu um repertório 

sinfônico para execução dos hinos da Harpa Cristã. 

Simultaneamente, a midiatização da AD gerou uma descentralização das atividades da 

banda, que não precisava mais viajar por todo o estado de Pernambuco, já que suas 

apresentações se tornaram acessíveis via televisão. O processo de midiatização, ao 

impulsionar a profissionalização da Banda Canaã e descentralizar suas funções, deslocou o 

grupo de uma posição exclusivamente marcial para uma posição de maior equilíbrio. Na 

Figura 24, é possível visualizar esse processo como um continuum com dois pólos: de um 

lado, o pólo marcial, representado pela primeira fase da Banda Canaã como fanfarra; de 

outro, o pólo Worship, mais orientado para a performance, com uma composição estética que 

extrapola a música propriamente dita. No polo Worship, a música é caracterizada por poucas 

notas repetitivas até o final da performance e acompanhamento de teclado em pedal, 

semelhante ao som de string. Já no polo marcial, contando com naipes e proposta sinfônica, 

não há limitação do número de notas musicais. 

A transformação vivida pela congregação e, consequentemente, pela banda, fez com 

que o grupo caminhasse para um relaxamento das práticas marciais, mantendo-se, porém, 

distante do polo Worship. À direita da AD – Templo Central neste continuum, encontramos a 

Yahweh Shammah e a Igreja da Família, representando congregações nitidamente alinhadas 

ao modelo Worship.   

 

 

 

72 Segundo as entrevistas, a Banda Canaã surgiu no bairro de Casa Amarela, com o nome original de Orquestra 
Missionária, há 87 anos atrás. A banda foi acompanhando a sede, de Casa Amarela para a Encruzilhada e, por 
fim, a Av. Cruz Cabugá no centro de Recife. 

71 O fato da rede social Instagram ser fechada para o público assembleiano, que precisa solicitar entrada para 
seguir o grupo, sugere que a midiatização da AD é limitada quando comparada às outras congregações 
analisadas. 

 



114 

Figura 24 - Continuum Marcial x Worship  

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

Note-se que, diferentemente das outras igrejas, não houve na AD um drama social 

marcado por ruptura, crise e ajustes subsequentes. A distribuição dos cultos pela Rede Brasil 

integra uma estratégia deliberada da congregação de utilizar os meios de comunicação a seu 

favor. Por esse motivo, a mudança, em vez de ser interpretada como drama social que alterou 

fundamentalmente o funcionamento da igreja, pode ser vista como um contraponto ao 

modelo Worship associado a um cristianismo globalizado. A AD, com seu enorme alcance73 e 

identidade cultural própria, tem incentivos para formular um modelo singular de cristianismo; 

é, por essência, global, porém, pelas retóricas pastorais, orienta-se muito mais pelo viés 

político do que artístico ou midiático. Isso não significa que a AD não use as tecnologias de 

informação e comunicação (TICs) a seu favor – e a Rede Brasil é exemplo disso. O modelo 

assembleiano, ao que tudo indica, rejeita a priorização do caminho cultural, reforçando a tese 

de predisposição ao conflito, secundarizando o papel da arte e cultura como pontes entre 

Igreja e Mundo. Na AD, o “dilema moral da liberdade artística versus a crença religiosa” é 

solucionado à moda tradicional: aparta-se Mundo e Igreja, limitando-se o papel da arte diante 

das doutrinas assembleianas. 

O que o centrismo da AD significa para a Banda Canaã não é tanto uma maior 

liberdade no repertório ou na escolha de instrumentos. Em vez disso, esse centrismo aponta 

para uma via de profissionalização que distancia o grupo de suas raízes marciais – embora a 

herança dos múltiplos naipes, incluindo a percussão, permaneça, tal estrutura estava antes 

muito mais relacionada à ocupação das ruas, marchas e desfiles, que sempre foram, e ainda 

são (em menor grau), práticas tradicionais da AD. Com a consolidação da Rede Brasil, a 

Banda Canaã deixou de ser obrigada a participar dessas apresentações “braçais”, podendo se 

dedicar à execução de partituras complexas e refinar o trabalho musical. Indiretamente, isso 

acarreta certa liberalização interna do grupo. Antes da mudança, Diego, um dos membros, 

73 Existem cerca de trezentas mil congregações assembleianas em todo o mundo.  
 

 



115 

relata que a bateria não estava disponível para o grupo nem para a igreja como um todo, pois 

instrumentos como bateria, guitarra e baixo eram vistos como subversivos pelos crentes 

assembleianos. A intermediação de um maestro evangélico e membro da AD foi 

determinante para convencer o pastor-presidente da necessidade desses instrumentos para o 

pleno funcionamento da banda. 

No limite, a transformação gerada pela Rede Brasil resultou na formação de uma ética 

específica para os músicos da Banda Canaã, marcada por uma responsabilidade dual: artística 

e transcendental. Podemos chamá-la de ética do artista assembleiano, que exige do músico 

duas obrigações entrelaçadas: tocar com excelência e comportar-se como um “músico 

cristão”. Diferente de outros grupos de louvor, onde a ética da excelência visa fornecer o 

melhor à igreja e a Deus, a ética assembleiana reforça a manutenção da separação entre Igreja 

e Mundo, perpetuando uma posição tradicional e conservadora. Nessa perspectiva, trata-se de 

uma ética que transforma os músicos da Banda Canaã em agentes reprodutores de uma 

identidade assembleiana marcada por uma noção exclusivista e binária de Igreja e Mundo. 

Na ética do artista assembleiano, vigora uma lógica binária: músicos são separados 

entre aqueles “com casa na rocha” e “com casa na areia”. Os que não seguem uma vida cristã 

são vistos como construindo seu caminho em areia, enquanto os músicos cristãos constroem 

em pedra, resistindo às tempestades do mundo. Ser músico cristão, nesse contexto, exige 

transitar “no caminho de Deus”, restringindo-se ao repertório cristão e evitando contextos 

seculares, tais como boates ou casas de show. Essa conduta decorre da compreensão de que, 

ao converter-se na AD, o crente renasce para uma ética própria, que inclui regras precisas 

sobre o que deve ou não fazer. 

Teologicamente, essa exigência de conduta foi justificada pelo Maestro Ramos ao 

citar as histórias de Sansão, Jonas e Adão – homens incumbidos de uma missão divina, mas 

que desviaram dos planos de Deus. O mesmo valeria para os músicos, que “devem andar no 

caminho do que Deus quer, e que é da natureza da carne nos levar para os caminhos que Deus 

não quer que a gente vá”. Para o maestro, os assembleianos “não são alienados coisa 

nenhuma; temos liberdade para escolher entre as coisas de Deus e as coisas do Mundo. Só 

compreende isso quem tem uma vida espiritual”. A ética assembleiana estimula uma 

autovigilância espiritual – de modo que os músicos avaliem suas atitudes, escolhas 

profissionais, músicas apreciadas, e saibam constantemente distinguir aquilo que pertence à 

Igreja daquilo inerente ao Mundo. Outro aspecto relevante é a relação com a tecnologia. 

Diferentemente de outras congregações analisadas, o uso do celular na AD é fortemente 

desencorajado: “Cuidado com o celular, não pense que Deus não está vendo”, alerta o 

 



116 

Maestro. Para garantir um culto santo e que agrade a Deus, o crente deve estar 

cognitivamente concentrado no divino, e o celular é percebido como ferramenta de distração, 

capaz de afastar mentalmente o fiel mesmo quando ele se faz fisicamente presente. 

Essa ética assembleiana possui, então, um lado transcendental – relativo à 

espiritualidade e à separação entre o sagrado e o mundo profano – e um lado artístico, voltado 

à excelência na performance musical. “Viemos aqui dos nossos afazeres para glorificar o 

nome de Deus. Se cada um vier com esse propósito, viraremos uma tocha, uma verdadeira 

fogueira do Espírito Santo (...). Saíamos melhores do que entramos.” Os músicos são 

incentivados a “dar o melhor artisticamente ao serviço de Deus” e a excelência é vista como 

um chamado divino. “A gente soa a camisa porque a gente quer fazer o melhor (...). 

Lembrem-se, o Reino de Deus é tomado à força, tudo tem que ter esforço”, reforça o Maestro 

Ramos. 

Portanto, essa ética dual predispõe os membros da Banda Canaã à vigilância 

constante, tanto dentro quanto fora da igreja: vigilância em relação ao Mundo – evitando 

misturas com o que não é de Cristo – e vigilância nas atividades artísticas, na busca por 

excelência. Essa dupla responsabilidade também está na raiz das principais tensões 

enfrentadas pelo grupo. 

Em primeiro lugar, músicos profissionais muitas vezes não podem limitar sua 

atividade a eventos cristãos, o que gera conflitos com a liderança, que desaprova a “mistura 

com o Mundo”74. Em segundo, a exigência de compromisso e concentração para participar do 

grupo pode ser excessiva para uma atividade não remunerada e de alta assiduidade. Durante 

os ensaios, era frequente a cobrança do maestro quanto à participação: “Pode contar comigo 

no ensaio, Maestro, mas no dia da banda, não aparece”, ironiza, reforçando o controle (“quem 

não veio, a direção vai estar observando”). Cerca de 30% dos membros têm problemas de 

frequência, seja por distância, transporte, ou questões pessoais. Em terceiro lugar, a busca 

constante por excelência pode gerar uma pressão emocionalmente nociva. 

Sobre essa última tensão, é elucidativo que minha primeira visita ao campo tenha 

coincidido com o afastamento de uma informante fundamental, excluída por conflitos com o 

maestro. Sussurros e conversas paralelas indicavam um desentendimento que levou a 

lágrimas. Ainda naquela ocasião, o Maestro comentou: “Conhecemos músicos noviços que 

74 É importante mencionar que quando um crente entra para a AD, ou seja, se converte, ele é orientado por um 
discipulado que vai pegar o contato do crente e direcioná-lo para aulas sobre bíblia, doutrina e costumes da 
igreja. Apesar de não haver a mesma organicidade observada no movimento celular da Igreja da Família, os 
discipulados ganham conhecimento sobre a vida particular do crente e há um monitoramento do que eles fazem, 
onde se empregam, para onde vão nas horas de lazer. 

 



117 

entram, mas não participam, não estudam, e acabam se tornando músicos inseguros, 

sensíveis, que precisam de alguém ali do lado conduzindo. Às vezes, é melhor deixar a 

pessoa naquele canto, ao invés de ajudar”. Outros entrevistados confirmaram as tensões entre 

a busca por excelência e as limitações pessoais dos membros. 

Podemos, assim, concluir que a ética do artista assembleiano não apenas contribui 

para a manutenção das categorias Igreja e Mundo em polos apartados, mas também é 

responsável por gerar fissuras no envolvimento dos crentes com o grupo musical. A mudança 

promovida pela Rede Brasil impulsionou a transformação da Banda Canaã em um grupo 

musical distintamente assembleiano, com repertório bem mais complexo do que o observado 

no modelo Worship. A AD optou por manter Igreja e Mundo separados, em harmonia com 

sua lógica exclusivista e binária, preterindo a via cultural em favor da inserção 

político-eleitoral na arena pública. 

5.4 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: CANAÃ 

Desde agosto de 2023, passei a frequentar os cultos jovens da Assembleia de Deus – 

Templo Central, que ocorrem aos sábados, às 19 horas. Passei a alternar minhas visitas entre 

a AD, a Igreja da Família e a Yahweh Shammah ao longo do mês. Diferentemente das duas 

igrejas anteriores, de linhagem batista, porte pequeno ou médio e perfil neopentecostal, a AD 

representa uma igreja tradicional de grande porte, com uma ritualística altamente rotinizada, 

ainda que apresente momentos de espontaneidade, especialmente nas manifestações de 

glossolalia comuns durante os cultos. 

Durante minhas visitas, chamou-me atenção a predominância de “cabeças grisalhas”, 

com homens e mulheres de todas as idades, da adolescência à terceira idade, participando do 

culto de modo indistinguível do que ocorre nos demais dias da semana. Ao contrário dos 

outros casos, a juventude não assume protagonismo e os grupos artístico-religiosos são 

estruturados de tal forma que a dinâmica entre arte e religião (AeR) não varia 

significativamente. Isso ocorre porque o dilema enfrentado pelos artistas cristãos, entre 

excelência artística e observância religiosa, é solucionado pelos caminhos tradicionais: há 

uma separação clara entre Mundo e Igreja. Consequentemente, um grupo assembleiano como 

a Banda Canaã não tem a função de mediação social entre música e fiéis, pois suas atividades 

refletem a estrutura hierárquica da igreja. 

Essa estrutura tornava-se evidente durante os cultos. Em primeiro lugar, a banda 

nunca se apresenta sobre o palco, espaço exclusivo para os assentos acolchoados dos pastores 

e o púlpito. Em segundo lugar, os músicos são conduzidos pelo maestro, que lidera a banda 

 



118 

de costas para a plateia, gerando distanciamento entre grupo e fiéis. Diferentemente dos 

grupos analisados até aqui, o Canaã não performa diretamente para a congregação, atuando 

sob limitações físicas e simbólicas que impedem o grupo de adquirir protagonismo no culto. 

Na AD, não é o louvor que separa os sermões, mas os sermões que são intercalados pelo 

louvor. Em terceiro lugar, a própria configuração do grupo, com subdivisão em fileiras por 

naipes instrumentais, elimina a organicidade observada nos grupos das outras igrejas – todos 

os músicos sentam-se ordenadamente, tocando sob a coordenação vertical do maestro. 

Na Igreja da Família e na Yahweh Shammah, os músicos se posicionam de modo 

espontâneo75: vocalistas à frente, cordas ao lado, bateria ao fundo – uma disposição típica de 

uma banda pop na qual a liberdade de movimento do vocalista tem a intenção de gerar uma 

conexão direta com o público. A Banda Canaã, por sua vez, é tecnicamente uma banda, pois 

reúne diferentes instrumentos, incluindo teclado e contrabaixo, promovendo uma sonoridade 

multi-instrumental única; mas está mais próxima do modelo orquestral, tanto pelo repertório 

formal quanto pela disposição dos músicos. Todas as músicas tocadas pela Canaã são 

extraídas da Harpa Cristã, apresentando caráter menos enérgico e mais contemplativo em 

comparação às executadas nas outras igrejas. No campo da performance, observei 

cuidadosamente os maneirismos dos músicos: variavam conforme o contexto, com alguns 

mais alegres, outros sérios, muitos lidando com cansaço do trabalho aos sábados, somado ao 

compromisso noturno com a banda. Contudo, foi marcante para mim a rigidez dos corpos 

assembleianos; a ausência de grupo de dança se tornava óbvia pelo comportamento dos 

músicos. Nos momentos máximos, era possível notar apenas leves sorrisos. 

Perguntei-me se essa rigidez seria fruto exclusivo da tradição pentecostal, e até que 

ponto o comportamento do grupo artístico seria apenas reflexo do posicionamento teológico 

da AD. Mais do que nos outros grupos analisados, decidi que deveria observar a origem 

dessas performances: os ensaios. Minha informante, Deisy, facilitou meu acesso à AD, 

fornecendo detalhes sobre datas, horários do culto jovem e o funcionamento geral do grupo 

Canaã. Em igrejas grandes, isso se traduz em vantagem para o pesquisador: em um único 

culto jovem, no complexo religioso, havia mais de trezentos fiéis, o que me permitiu passar 

despercebido na plateia – exceto pela barba, que destoava do padrão assembleiano. Com o 

bloco de anotações e roupas discretas, minha presença não foi percebida por artistas ou 

75 A disposição de bandas pop, com vocalista na frente, guitarrista e baixista nas laterais e baterista no fundo é 
fruto de uma evolução na performance da música pop para equilibrar demandas por melhor sonoridade, 
visualidade e conexão com o público. Ou seja, quando falo em espontaneidade, não quero dizer que a disposição 
é aleatória, mas sim que artistas de uma banda pop interagem em palco, são mais livres para a apresentação. 

 



119 

lideranças. Para os ensaios, no entanto, o cenário era diferente. Todas as sextas, às 19h, o 

grupo realizava seus ensaios para as apresentações semanais. 

Na manhã de uma sexta-feira, consultei Deisy sobre a melhor hora para falar com a 

liderança. Recebi a notícia de que ela não fazia mais parte do grupo, mas me assegurou que 

eu deveria procurar o maestro e Diego para apresentar meu projeto e solicitar autorização. 

Estava ansioso para observar a interação do grupo num ambiente fechado, ausente da 

presença do público. Queria entender as razões da saída de Deisy, como se davam as relações 

entre os músicos e se a rigidez observada no culto estaria presente no ambiente do ensaio. 

Às 18h30, já havia adentrado o complexo da AD e esperava no pátio pela chegada dos 

outros membros. Vi pessoas de diferentes perfis: adolescentes no celular, pais com filhos, 

idosos lendo a Bíblia. A exemplo do culto, o grupo Canaã não era composto majoritariamente 

por jovens. Na porta do salão onde ocorrem os ensaios, fui abordado pelo técnico de som. 

Expliquei o projeto, fui autorizado a aguardar junto com os integrantes pela chegada do 

Maestro Ramos, que teria a palavra final sobre minha permanência. 

Dentro do salão, notei novamente o espaço organizado em fileiras de cadeiras para 

cada naipe, dispostas em plataformas para equilibrar a projeção sonora. Ficava claro que o 

grupo artístico-religioso era apenas uma entre várias dimensões da experiência na AD, jamais 

conquistando protagonismo pleno. Sentei-me entre os fiéis; a sala ia enchendo, mas não senti 

o calor, as conversas e camaradagem vistas nos ensaios de outros grupos. Apenas pequenos 

grupos conversavam discretamente; risos e brincadeiras eram raros. A maioria chegava, 

cumprimentava com um “glória do Senhor”, afinava o instrumento em silêncio e aguardava o 

maestro. Não se tratava de falta de satisfação ou alegria, mas de um comportamento mais 

sério e reservado, reflexo tanto da teologia ascética quanto dos incentivos da estrutura 

hierárquica. 

Essa disciplina era sintetizada na figura do Maestro Ramos — homem alto, cabelos 

grisalhos, voz autoritária — que não apenas dirigia o ensaio, mas também coordenava quem 

entrava, quem saía e o comportamento dos músicos fora da igreja. Quando Ramos chegou, 

pontualmente às 19h, a postura dos músicos tornou-se ainda mais rígida. Após cochichar com 

Rosy sobre a situação de Deisy (“Não vamos tirá-la do grupo, ela está apenas afastada”), 

começou a distribuir ordens: solicitou que buscassem partituras e reforçou a necessidade do 

ensaio para corrigir os "grandes erros" do domingo anterior. 

Logo todos estavam com suas partituras e instrumentos prontos. Esperei para me 

apresentar ao final, ao notar a intensidade do trabalho do maestro desde sua chegada. Ele 

iniciou o ensaio com uma oração e enfatizou: “O que aconteceu domingo passado não pode 

 



120 

se repetir”. Aparentemente, a banda perdera o ritmo durante uma música; embora 

conseguissem concluir a apresentação, a falha foi notável para ouvidos treinados. “Só vamos 

para o culto se eu achar que vocês têm condições”, declarou, em tom seco, típico de ambiente 

profissional, não de um ensaio não-remunerado. Tal ênfase na excelência era constante: 

“Lembrem-se: não estamos tocando para homens, estamos tocando para Deus”. O assistente 

do maestro levava um caderno de observações e lista de presença — assiduidade era critério 

básico de permanência. 

Esse compromisso, porém, cobra seu preço. Espera-se do artista assembleiano que 

frequente os cultos, participe com excelência, siga as recomendações quanto à aparência, 

trabalho, convivência e lazer, tudo isso enquanto concilia trabalho, estudos e família. Quando 

a pressão aumenta, é natural que situações como a de Deisy se repitam. Sobrecarregada com 

responsabilidades externas e a obrigação de alcançar o nível de excelência demandado, ela 

acabou afastada do grupo. Ao longo do ensaio, não faltaram indiretas: “Às vezes, quando a 

gente vê alguém e tenta melhorar, a pessoa não consegue, não tem o preparo para se levantar, 

então é melhor deixar no canto mesmo”. 

Na Assembleia de Deus, a ‘ética da excelência do artista evangélico’ compartilhada 

entre crentes desta congregação nos oferece uma definição própria de arte. Se na Yaweh 

Shammah, os crentes defendiam a arte como epifenômeno da prática religiosa, e na Igreja da 

Família, arte e religião se tratavam de zonas distintas, na Assembleia de Deus, a arte adquire 

uma qualidade teleológica, isto é, ela é feita com a finalidade de exaltar Deus. 

Consequentemente, todos os trabalhos artísticos devem ser executados mirando seu mais alto 

potencial. Os membros da Banda Canaã revelaram que eles veem a arte como resultado de 

vontade divina, destarte, há um esforço declarado em manter essa finalidade “pura”, 

sobretudo através de sugestões de que os membros da banda não devem praticar sua arte em 

contextos seculares, fora do círculo evangélico. Muitos membros, inclusive aqueles que não 

podem aderir a essas sugestões por razões práticas, internalizam essa definição de arte como 

elemento que distingue o artista assembleiano dos demais. A ‘arte para Deus’ é diferente de 

‘arte no louvor’, pois na Assembleia de Deus, os crentes compreendem que a arte é um 

resultado da prática religiosa, e não apenas parte secundária dela ou mesmo algo com 

autonomia. 

Com o encerramento do ensaio, os integrantes guardaram instrumentos, recolheram 

partituras e se despediram. Maestro Ramos finalizou com uma oração e lembrou a agenda do 

grupo para o próximo encontro. Ao final, aproximei-me do maestro, apresentei o projeto e 

expliquei o foco da pesquisa sobre a relação entre arte e religião em igrejas evangélicas, 

 



121 

ressaltando a diversidade dessas relações. Informei que já havia visitado duas outras igrejas e 

que a AD seria fundamental para ampliar minha compreensão. De olhar penetrante, o 

primeiro comentário do maestro foi: “O que você descobriu até agora?”. Surpreso pela 

incisividade da pergunta, respondi de forma diplomática, ao que ele sorriu e permitiu minha 

presença nos ensaios. Depois, procurei Diego e outros contatos para auxiliar nas entrevistas. 

Já próximo das 22h, enquanto cruzava o complexo rumo à saída e aguardava meu transporte, 

lembrei do personagem Terrence Fletcher no filme Whiplash: Maestro Ramos possuía aura 

similar de autoridade e disciplina, que dava o tom à Banda Canaã. Se havia menos 

espontaneidade nos termos de Harvey Whitehouse do que outros grupos, isso era em função 

da maneira como o grupo era organizado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

6.​ ANÁLISE ABDUTIVA: O MODELO TRIPARTITE E A TIPOLOGIA DOS 

PADRÕES AeR 

Nesse capítulo, apresentaremos os produtos da análise abdutiva: o modelo tripartite 

de igrejas evangélicas e a tipologia dos padrões de interação AeR. Essas ferramentas são 

importantes para fazer sentido dos dados coletados, compreendendo que as variações 

observadas para cada caso de igreja e grupo artístico-religioso podem informar teorias sobre 

como arte e religião interagem. Essas teorias satisfazem os critérios da teoria do meio alcance 

de Merton uma vez que integram aspectos micro e macro da pesquisa, oferecendo uma 

explanação representativa do ocorre em campo, sem perder de vista a importância da teoria 

para o enquadramento do fenômeno estudado. Depois, argumentamos que a arte observada 

nas igrejas evangélicas atuam como formas sensoriais nos moldes da teoria materialista de 

Birgit Meyer (2005; 2009). 

6.1 MODELO TRIPARTITE DAS IGREJAS EVANGÉLICAS 

Nos capítulos anteriores, descobrimos que, ao longo das suas trajetórias, as três igrejas 

analisadas adotaram modelos que representam formas que cada congregação desenvolve para 

se inserir no mercado religioso. Os modelos de igreja possuem implicações para a relação 

entre arte e religião, uma vez que, a depender do modelo, a igreja pode tomar uma atitude 

mais liberal ou conservadora em relação à produção de arte. Os modelos também representam 

modos de cristianismo que se adaptam ao contexto e intenções das congregações específicas. 

Os modelos de igreja ordenam as categorias nativas de Mundo e Igreja, utilizadas pelos 

artistas das igrejas para navegar as fronteiras do que é ou não permitido fazer, como conduzir 

o louvor, que movimentos utilizar na dança. Por fim, os modelos de igreja contém também 

estratégias de demarcação para lidar com essas categorias, resultando em padrões de 

interação que variam de acordo com a mediação que os grupos artístico-religiosos realizam 

entre os índices – música e dança – e o público - membros da igreja. 

Primeiro, é importante identificar as diferenças entre os modelos de igreja observados. 

Os modelos Localizado, Cosmopolita e Tradicional correspondem a modos de cristianismo 

numa região metropolitana em crescimento cujas mudanças afetam diretamente os territórios 

onde as congregações se encontram. No modelo Localizado da Igreja Yahweh Shammah, a 

herança que a congregação possui com o bairro da Bomba do Hemetério influenciou a 

liderança e membros a adotarem práticas de produção de localidade, caracterizada por ações 

sociais na Bomba e bairros adjacentes, em que foco da igreja está em fomentar uma conexão 

entre congregação e comunidades ao seu redor. No modelo Cosmopolita da Igreja da Família, 

 



123 

um padrão de qualidade advindo da Igreja Hillsong é importado no sentido de racionalizar as 

atividades da congregação, fazendo com que a igreja se conecte com um modo de 

cristianismo global marcado por liberalização e midiatização dos cultos. No modelo 

Tradicional, a Assembleia de Deus - Templo Central nutre uma estratégia de manutenção das 

tradições religiosas formadas ao longo das décadas com uma proposta de cristianismo 

singular, muito mais fechado para o mundo externo e com afinidade para o projeto de poder 

das lideranças interessadas em explorar a via político-eleitoral de inserção na esfera pública. 

É importante enfatizar que os modelos de igreja são criações humanas, e que como a 

análise etnográfica demonstrou, as lideranças das congregações exerceram agência no sentido 

de direcionar a igreja para um caminho específico, e qual modelo de igreja adotar. Por isso a 

importância dos dramas sociais, porque através deles descobrimos como as igrejas 

negociaram para estar onde estão hoje. Os modelos são usados para simplificar a realidade, e 

consequentemente parecem mecânicos, porém não se deve esquecer que os processos de 

formação dos modelos de igreja são vivos e repletos de conflito nos mais diversos níveis, 

desde demandas por instrumentos musicais novos vistos como subversivos até uma cisma 

entre membros em reação à mudanças.  É nessa organicidade que encontramos o mecanismo 

que conecta os modelos de igreja com os padrões de interação entre arte e religião: as 

pessoas. Mais especificamente, os membros da igreja, sejam a liderança, os fiéis ou grupos 

artístico-religiosos que optam por leituras distintas do cristianismo. A Assembleia de Deus 

faz uma leitura singular do cristianismo mantendo a visão binária e exclusivista que a igreja 

possui desde os seus primórdios. A Igreja da Família adota um modo de cristianismo global, 

em afinidade com a Igreja Hillsong, empregando midiatização e liberalização do culto para 

tanto. A Igreja Yahweh Shammah se envereda para um modo de cristianismo local, mais 

orientado para comunidades e territórios ao redor da igreja, gerando uma troca entre os dois 

que produz um senso de pertencimento da congregação muito mais fundamentado nas 

fronteiras dos bairros e zonas da cidade.   

A partir da análise abdutiva, em que as teorias selecionadas para esta pesquisa são 

confrontadas com a análise etnográfica realizada, podemos formular um modelo capaz de  

identificar três componentes que estão no âmago das igrejas evangélicas. Esses componentes 

atuam como eixos para as congregações, servindo para melhor entender em que posição uma 

determinada igreja se encontra. Os eixos formam um modelo tripartite das igrejas 

evangélicas, informando qual modelo de igreja uma congregação mais se aproxima e o modo 

de cristianismo decorrente dessa aproximação. Como a figura 25 sugere, os eixos da 

Tradição, Cosmopolita e Localidade representam, respectivamente, os modelos Tradicional, 

 



124 

Cosmopolita e Localizado. No eixo da Tradição, o foco na manutenção do status quo, na 

conservação de normas rígidas no que diz respeito ao culto, o comportamento individual e de 

grupos artístico-religiosos definem o modelo assembleiano e de outras igrejas evangélicas de 

cunho conservador. No eixo Cosmopolita, o foco está na difusão do padrão de qualidade da 

Igreja Hillsong, ancorado num modelo Worship que informa como os cultos devem ser 

transformados para tornar a experiência religiosa mais atrativa, principalmente para grupos 

mais jovens, por meio da midiatização e relaxamento de normas prévias. No eixo Localizado, 

o foco jaz na produção da localidade pelas mãos da igreja que toma iniciativas para costurar e 

manter relações com as comunidades locais ao redor da congregação, nutrindo um senso de 

pertencimento muito mais territorializado do que no modelo Cosmopolita. 

Figura 25 - Modelo tripartite das igrejas evangélicas 

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

Ainda na figura 25, podemos ver que os eixos do modelo se conectam para formar 

modos de religião de acordo com a observância às normas religiosas tradicionais, o vínculo 

da religião a uma comunidade ou território específico e abrangência religiosa para múltiplas 

comunidades ou territórios. É importante destacar que os eixos identificados são tipos ideais 

que, na prática, dificilmente podem ser observados sozinhos. Uma igreja cosmopolita, que 

abraça a mudança e transformação das suas normas e costumes religiosos, possui uma 

doutrina minimamente observada que remete à igreja ao seu passado tradicional. De forma 

similar, uma igreja local que mantém suas tradições é obrigada a dialogar com outras 

comunidades e territórios, mesmo que esse diálogo seja na forma de exclusão e 

distanciamento, pois as igrejas vivem cada vez mais em sociedades abertas que exigem das 

 



125 

igrejas um posicionamento em relação à mudança de padrões. Ou seja, nenhum eixo pode ser 

observado em um estado puro, alheio aos outros eixos que compõem o modelo. 

Acerca dos modos de religião, quando os eixos de Localidade e Tradição se 

encontram, temos em nossas mãos o modo de religião homogênea de baixa abrangência, isto 

é, a igreja mantém observância às normas religiosas tradicionais, às alterando marginalmente 

ao longo do tempo, e concentra suas atividades numa área geograficamente limitada, num 

território cujos laços sociais continuam a ter um alto grau de pessoalidade e familiaridade. Na 

conexão entre os eixos Cosmopolita e Tradição, a igreja adota um modo de religião 

homogênea de alta abrangência, em que a observância às normas tradicionais adquire uma 

proporção para além de um território ou comunidade, e os laços sociais que unem os 

membros passam a ter um grau elevado de impessoalidade, sendo governados pela relação 

vertical entre fieis e igreja, e não a relação horizontal fieis-fieis76. Na terceira conexão, os 

eixos Cosmopolita e Localidade formam o modo de religião dual, em que a igreja está presa 

na busca por mudança de suas normas, e a manutenção do vínculo comunitário. A dualidade 

representa um estágio interstício no qual a igreja, em razão da sua expansão para novos 

territórios, abraça mudança limitada para alguma de suas normas, simultaneamente, ela não 

deseja alienar o território ou comunidade original e, portanto, busca equilibrar as duas 

orientações. Nesse interstício, podemos encontrar um verdadeiro laboratório religioso, pois 

cada igreja vai adotar um conjunto específico de normas que variam de acordo com o 

território a qual está vinculada. Certamente, é na terceira conexão que encontramos a maioria 

das igrejas independentes, frutos da 3ª onda neopentecostal.    

Cada uma das igrejas selecionadas possui um eixo que é mais saliente, que pode ser 

identificado com maior facilidade durante os cultos. Na Assembleia de Deus - Templo 

Central, o eixo da Tradição é mais palpável, enquanto Igreja da Família fica próxima ao eixo 

Cosmopolita; já Yahweh Shammah fica mais próxima ao eixo da Localidade. No entanto, de 

acordo com o modelo tripartite de igrejas, a AD é identificável com o modo de religião 

homogênea de alta abrangência, justamente pelo grande número de fieis e pela postura 

conservadora que mantém mesmo comparada a outras igrejas evangélicas. Ambas Igreja da 

Família e Yahweh Shammah tem modo de religião dual, porém suas orientações são 

diferentes. A Igreja da Família está muito mais próxima do eixo Cosmopolita e, 

consequentemente, os laços com Jardim São Paulo deixam de ser mais intensos na medida 

em que a congregação almeja a globalidade que a HillSong possui. A Igreja Yahweh 

76 A mudança que se espera do eixo Cosmopolita vem na forma da adoção de normas religiosas doutrinárias, 
mais associadas à rotinização de rituais religiosos ao invés da espontaneidade da prática religiosa. 

 



126 

Shammah também enfrenta a dualidade, porém está mais inclinada ao eixo da Localidade. É 

uma igreja com filiais, inclusive em outro estado, porém as relações comunitárias do 

território original são vitais para a igreja, e não à toa as mudanças são muito mais 

controladas. 

Não investigamos uma igreja homogênea de baixa abrangência. No entanto, é 

provável que igrejas filhas da AD estejam refletidas nessa conexão, bem como outras igrejas 

de orientação doutrinária, localizadas em um território singular. O modelo tripartite, apesar de 

ser pensado para o contexto evangélico, também pode ser aplicado para outras religiões, a 

exemplo dos terreiros de candomblé e mesquitas muçulmanas que também podem variar de 

acordo com os eixos do modelo. Outro aspecto do modelo que é digno de reflexão é a 

ausência dos fatores, quando as relações não são religiosas, ou são religiosas emergentes, ou 

seja, são as religiões dos primeiros profetas, dos xamãs, dos movimentos revivalistas que 

estão no centro da gênese religiosa.  

 Isso tem importantes implicações para as relações entre arte e religião. Como 

discutimos anteriormente, o modelo de igreja influencia os padrões de interação que a 

congregação vai assumir em relação à arte. Uma igreja assembleiana, que adota o modelo 

Tradicional, terá dificuldades em permitir abertura da arte para além de um papel secundário 

ao sermão. Já uma igreja voltada para um modo de cristianismo global a exemplo da Igreja da 

Família tem incentivos para transformar o papel da arte, que passa a assumir centralidade no 

culto por meio do louvor. Por fim, uma igreja que adota o modelo de Localidade como é o 

caso da Yahweh Shammah vai permitir uma abertura do culto em relação à arte, introduzindo 

inovações que reflitam as características das comunidades ao redor, ou seja, são igrejas 

camaleões que vão mudar de acordo com o espaço onde se localizam.  

Enquanto o modelo assembleiano reforça a tese de predisposição ao conflito, em que 

Mundo e Igreja estão em posições antagônicas e, portanto, não há mudanças significativas na 

maneira de tratar arte e cultura como uma via para inserção da congregação na esfera pública, 

nos modelos Cosmopolita e Localizado das igrejas neopentecostais, Igreja da Família e Igreja 

Yahweh Shammah, essa via da culturalização parece ser a principal estratégia da igreja para 

sua publicização. Não obstante os esforços da Banda Canaã em mediar a música para a 

congregação, a ética do artista assembleiano apenas reforça um padrão de interação 

tradicional que mantém apartado o Mundo da Igreja. Nas igrejas neopentecostais, por razões 

específicas de cada congregação, as lideranças decidiram por uma abertura da igreja, em que 

as categorias Mundo e Igreja podem ser demarcadas de modo a propiciar um intercâmbio. 

 



127 

Essa abertura gerou diferentes padrões de interação entre religião e arte, bastante 

influenciados pelos processos de mediação que os grupos artístico-religiosos realizaram.  

6.2 TIPOLOGIA DOS PADRÕES AeR 

A mediação feita pelos grupos artístico-religiosos tiveram diferentes resultados em 

razão do fato de que a conexão entre público e índice foi diferente de grupo para grupo. Essas 

diferenças giram em torno da aceitação do público para com a arte e a autonomia que o grupo 

possuía para trazer essa arte. É uma via de mão dupla, pois um grupo sem autonomia artística 

não pode gerar uma maior aceitação do público, ou seja, a liberdade para o grupo agir sobre a 

arte é fundamental para entender porque determinados grupos possuem um tipo de padrão de 

interação enquanto outros não. Autonomia para ação também significa que os recursos 

adequados estão sendo alocados para determinado grupo, ou seja, que o mesmo tem uma base 

material adequada para agir com liberdade nas atividades artísticas. Como vimos no capítulo 

anterior, essa autonomia não é simplesmente conferida ao grupo, antes, há uma liderança e 

todo um modelo de igreja por trás que vai conferir o grau de autonomia variado para cada 

grupo. Grupos que não possuem aceitação, mas tem autonomia para agir precisam encontrar 

maneiras de negociar suas apresentações para que sejam aceitos pela congregação.  

A partir desses dois eixos, autonomia de grupo e aceitação do público, podemos 

formar uma tipologia dos padrões de interação AeR. Como o quadro IX demonstra, existem 

quatro padrões de interação extraídos dos estudos de caso da Igreja da Família e Yahweh 

Shammah. Não é mera coincidência o fato dessas congregações serem de linhagem batista e 

terem uma orientação neopentecostal, uma vez que se tratam de duas características que 

enfatizam a experiência extática ainda mais que uma igreja pentecostal tradicional, e tendem 

a ser mais abertas à experiências de culto alternativas. Abaixo de cada padrão, podemos 

identificar os grupos artístico-religiosos associados com cada um. A Banda Canaã poderia 

entrar nessa tipologia, se não fosse o fato da mediação que ela realiza entre índice e público 

estacionasse as categorias Mundo e Igreja, por meio da ética do artista assembleiano que 

defende uma excelência artística acompanhada de exclusivismo perante o mundo externo, 

questões que fecham espaço para interação entre arte e religião para além das fronteiras 

tradicionais, em que arte ao invés de atuar com protagonismo, se mantém como mero 

coadjuvante na experiência de culto.  

 

 

 

 



128 

Quadro IX - Tipologia dos padrões de interação AeR 

Autonomia do grupo/ 
Aceitação do público 

Aceitação do público N aceitação do público 

Autonomia Transformacional 
(Ministério Topo) 

Conciliação 
(Ministérios Tangedor; Arca 
de Javé) 

N autonomia Instrumentalização recíproca 
(Ministérios Ramanah; 
Epêneto) 

Antibiose 
(Ministério Freedom) 

 Fonte: Elaborado pelo autor. 

Ainda de acordo com o quadro IX, o padrão transformacional, encontrado no primeiro 

quadrante, representa autonomia e aceitação do público, algo que o Ministério Topo 

experienciou quando o modelo Worship foi adotado na Igreja e nova liderança apoiou a 

racionalização do grupo de louvor no sentido de padronizar as atividades do grupo. Como 

consequência, a demarcação entre Mundo e Igreja foi transformada em um terreno transiente 

em que as duas categorias se cruzam, atuando como co-autores da experiência evangélica. No 

quadrante inferior à esquerda, a não-autonomia com a aceitação do público representa o 

padrão de interação da instrumentalização recíproca, comum nos ministérios Ramanah e 

Epêneto. Nesses grupos da Yahweh Shammah, a falta de autonomia é observada quando os 

grupos precisam se regular suas atividades artísticas“fechando as brechas” e convencendo o 

público de que a adoração do senhor pode ser feita através da música. Nesse padrão, a arte é 

tratada como uma muleta a ser usada pela religião e não adquire o mesmo protagonismo do 

padrão transformacional. A falta de autonomia desses grupos pode ser atribuída a fatores 

como o esforço que os mesmos grupos possuem em reduzir riscos de transgressão para não 

escandalizar o público e a ausência de amplos recursos para os grupos trabalharem.  

No quadrante superior à direita, o padrão de conciliação é resultado da autonomia com 

a não aceitação do público. Esse padrão, observado nos grupos Tangedor e Arca de Javé, é 

reservado para os grupos que agem com liberdade artística em face à uma rejeição de parte ou 

todo o público. No caso dos dois ministérios sob este padrão, fica evidente que ambos 

mobilizam uma expressão artística, o pagode ou hip hop, muito cara para seus membros, mas 

que é subversiva para parte ou toda a congregação. Nesse sentido, esses grupos precisam 

negociar a demarcação do Mundo e da Igreja no sentido de garantir seu espaço. Essa 

negociação é feita por meio de concessões que os grupos fazem como no caso do Tangedor, 

uso de roupas formais, ou da Arca de Javé, exclusão dos elementos de humilhação dos 

oponentes associados ao hip hop secular. Em troca, eles podem usar trabalhar em cima das 

 



129 

expressões artísticas, ganhando autonomia para adicionar elementos estéticos ou converter 

ritmos musicais não-convencionais para a adoração de Deus. Isso resulta numa conciliação 

do Mundo e Igreja, em que o primeiro pode ser empregado para a expressão dual de adorar o 

senhor e expressar sua arte.  

No último quadrante, o padrão de antibiose é caracterizado pela falta de autonomia e 

rejeição do público, algo observado no Ministério Freedom da Igreja da Família. Antibiose 

ocorre quando uma congregação concentra seus recursos em uma determinada atividade a 

ponto de obscurecer as demais e, como consequência, essas atividades não conseguem ter 

uma vida própria, não se tornando uma parte importante do culto. No caso do Freedom, a 

dominância do grupo Topo, sendo o carro-chefe da congregação no seu modelo de igreja 

Worship, escanteia o grupo de dança, que não recebe o devido apoio da liderança, se 

limitando a um papel secundário. Nesse contexto, a mediação realizada pelo Freedom vem no 

sentido de tentar corrigir essa falta de autonomia, introduzindo a dança espontânea a fim de 

dar mais liberdade para seus membros. Esse esforço do grupo, no entanto, não alterou a 

percepção do público de que a atuação na dança vem mais para apoiar o Topo do que para ser 

uma expressão por si só. Em termos de demarcação entre Mundo e Igreja, o padrão de 

antibiose não consegue negociar um intercâmbio coerente entre as categorias. É importante 

ressaltar que esses eixos de autonomia e aceitação do público não são fixos, e a agência dos 

grupos artístico-religiosos e das lideranças podem ser usados para deslocar um ministério de 

um quadrante para outro. A inanição que o Freedom sofre hoje em virtude da falta de apoio 

institucional pode ser substituída por uma outra relação capaz de alterar o padrão de interação 

entre arte e religião. 

Esta tipologia também oferece uma avenida para compreensão sobre como os próprios 

evangélicos definem a fronteira entre fazer artístico e prática religiosa. Os grupos 

artístico-religiosos adotam estratégias de demarcação entre Igreja e Mundo que se tornam 

padrões de interação AeR em suas respectivas congregações ao longo do tempo. Através dos 

dados etnográficos coletados, podemos observar como essas demarcações são contenciosas, 

como elas dependem do protagonismo de lideranças e da composição de grupos dentro das 

igrejas. Aqui podemos perceber como existe uma conexão da perspectiva macro das igrejas 

com a experiência micro dos evangélicos que estão nos cultos e ensaios para performances. 

Ambas dimensões são inter relacionadas, uma vez que as escolhas das lideranças são 

sensíveis aos anseios dos crentes, e a experiência destes crentes é fundamentalmente moldada 

pelas ações das lideranças, seja da igreja em geral ou mesmo grupos artístico-religiosos, que 

estruturam a experiência religiosa do culto.  

 



130 

No caso da Igreja Yaweh Shammah, podemos observar que os grupos Ramanah e 

Epêneto instrumentalizam o corpo para adequá-lo à Palavra. Determinados movimentos de 

quadril e braço são restringidos durante as danças contemporâneas do grupo, e o potencial 

musical é canalizado para estritamente para o louvor, criando uma relação de 

instrumentalização recíproca entre prática religiosa e fazer artístico que resolve o dilema dos 

artistas evangélicos ao estabelecer um quid pro quo entre ambas esferas que resulta na 

aceitação de performance pelos fiéis, porém na ausência de autonomia do grupo para explorar 

sua arte de maneira mais transgressiva. Em contraste, grupos como Tangedor e Arca de Javé, 

dentro da Yaweh Shammah, adotam uma postura de conciliação entre as duas as esferas, 

conferindo equivalência ao fazer artístico do pagode ou hip hop perante à prática religiosa. 

Não há necessidade de troca recíproca como nos grupos previamente citados porque, nesse 

caso, a dança e louvor adquirem conotações divinas. O louvor do Tangedor é uma criação de 

Deus, assim como é a dança da Arca de Javé, destarte, a performance se torna um ato de 

expressão da vontade divina. O dilema é resolvido através desta asserção ontológica, que 

deposita as esferas em uma zona comum, enfatizando não a troca ou ajuste do artista 

evangélico, mas sim a plenitude do ser evangélico enquanto artista. Essa posição confere 

maior autonomia para que os grupos experimentem com sua expressão artística, porém eles 

ainda sofrem para serem aceitos pelo público de fiéis.  

Sobre a Igreja da Família, observamos a mesma dinâmica no Topo e Freedom, pois as 

ações, e inações, das lideranças levam a padrões de interação que afetam a experiência dos 

crentes no culto. Aqui, o modelo cosmopolita sob a aegis do movimento HillSong incentiva a 

liderança da Igreja a se aproximar do modelo de performance Worship, com ênfase na 

abrangência, simplicidade e eletricidade da performance com o intuito de garantir da 

aderência de um público mais jovem e transversal, isto é, não-localizado em um bairro ou 

comunidade específica. A estratégia que as lideranças da Igreja da Família empregam é 

assimilar seus fieis a uma comunidade global de evangélicos orientados por uma crescente 

hiperperformatização e midiatização da Sociedade da Informação. Para a experiência dos 

evangélicos nos cultos, isso significa maior integração com ferramentas tecnológicas, 

inclusive smartphones, e maior descentralização na interação com outros fiéis. O culto é 

importante, é o momento comunal de diálogo com e reverência ao Divino, porém são nas 

células que a base dos crentes se organizam e se socializam, garantindo que a experiência 

globalizada da Igreja da Família seja internalizada no âmago de cada evangélico.  

Esse modelo confere ao grupo de louvor Topo proeminência, permitindo que ele adote 

um padrão de interação transformacional dentro da congregação. O Topo possui não apenas 

 



131 

autonomia para se auto-organizar, mudar estruturas hierárquicas e alterar a substância das 

performances, como possui também a aceitação dos fiéis da igreja que, desde o nível celular, 

se preparam para aderir àquele modelo de performance alinhado ao Worship. Em razão da 

prioridade das lideranças acerca do modelo Worship de performance, o grupo Freedom não 

consegue se desenvolver num ambiente onde os recursos organizacionais são alocados 

maciçamente para o Topo. Isso resulta num padrão de interação de antibiose, no qual o corpo 

dançante das participantes do Freedom não possuem nem autonomia nem aceitação dos fiéis 

para desenvolver uma coreografia capaz de enunciar assertivas sobre si mesmas. Destarte, 

enquanto no Topo, o dilema do artista evangélico é resolvido por meio do deslocamento da 

interação para uma zona transitória, onde os atores responsáveis pela feitura da experiência 

evangélica se tornam fluídos e não-fixos, onde a arte adquire co-protagonismo perante a 

Palavra durante as performances, para o Freedom, o dilema não recebe uma resposta clara 

devido ao estado subdesenvolvido do grupo diante das prioridades organizacionais da 

congregação, produzindo uma dança constantiva que, segundo as próprias participantes, já foi 

um avanço quando constatado o quadro de que este grupo permanece refém do louvor do 

Topo. Os corpos dançantes do Freedom não são livres da maneira como são os corpos da 

Arca de Javé, muito menos possuem a sofisticação ontológica observada através da estratégia 

de instrumentalização do grupo Epêneto. O modelo cosmopolita incentiva que a congregação 

da Igreja da Família permita que o grupo Freedom seja um grupo malogrado contato que o 

Topo seja bem sucedido em promover uma experiência de culto que duplamente ancorada 

pela Arte e Religião. 

Por fim, na Assembleia de Deus, como já mencionado, não há um padrão de interação 

como nas demais congregações em razão da estaticidade das zonas do fazer artístico e prática 

religiosa. Antes de haver um deslocamento, na Assembleia observamos um enrijecimento 

dessas categorias que permanecem segregadas, garantindo uma experiência de culto no qual o 

Mundo é abolido da Igreja por meio de práticas e pregações contínuas no sentido de purificar 

o artista evangélico. Em contrapartida, este mesmo artista desenvolve uma ética que o premia 

por manter distância do Mundo, inclusive fora da Igreja. Estes artistas são treinados dentro de 

uma estrutura assembleiana com amplos recursos à disposição, com o intuito de garantir uma 

performance de excelência para Deus, porém são recomendados a privilegiar suas habilidades 

para contextos assembleianos, sejam eventos de outros crentes, e evitar performar em 

ambientes seculares onde o Mundo pode atentar contra este artista. Destarte, não foi surpresa 

não encontrar um grupo de dança dentro da Assembleia justamente pelo tratamento rígido 

que é conferido para a fronteira entre Arte e Religião e que, inevitavelmente, é transferido 

 



132 

para os corpos assembleianos, que são muito mais controlados do que corpos das 

congregações de origem batista.  

Esta constatação foi corroborada pelos próprios participantes da Banda Canaã, que 

reconhecem, ao menos na matriz, uma rigidez que serve como referência para as igrejas 

filhas, que por não serem centrais, têm uma flexibilidade de ação maior. Muitos dos 

participantes, inclusive, congregam em ambas as igrejas matriz e filha, e relatam que o senso 

comunal é mais aflorado nas igrejas filhas, situadas nos bairros onde nasceram e que flertam 

com o modelo mais localizado que foi observado na Yaweh Shammah. Contudo, para o 

Templo Central da Assembleia de Deus em Pernambuco, o modelo Tradicional ainda é 

dominante e é incisivo de que o corpo assembleiano deve se distanciar do lamaçal do Mundo, 

incluindo performances artísticas que lançam mão de elementos seculares. Não à toa, apesar 

das mudanças da Banda Canaã, houve apenas um avanço de caráter incremental nas suas 

performances, em direção ao pólo Worship que é mais saliente na Yaweh Shammah e Igreja 

da Família. A performance da Canaã está mais próxima do pólo Marcial por justamente ser 

performada num contexto de maior rigor e disciplina espiritual, onde se espera do corpo 

evangélico uma abstinência em relação aos vícios do Mundo. Esse corpo é preparado para 

experienciar o culto sem que haja forte apelo emocional nas performances, mas sim uma 

deferência à Palavra a ponto de disciplinar este corpo para que sua performance seja a melhor 

possível, isto é, adequada às expectativas das lideranças assembleianas e, consequentemente, 

o limite tradicional se torna aceitável para grande massa dos evangélicos da Assembleia, 

senão gerando desistência de alguns dos membros que preferem trocar o rigor assembleiano 

pela liberdade de uma congregação independente.  

6.3 ARTE GOSPEL COMO FORMA SENSORIAL 

O que encontramos até agora sobre a interação entre arte e religião em igrejas 

evangélicas nos aproxima da abordagem materialista de Birgit Meyer. Seus trabalhos 

serviram para criticar as premissas modernistas em torno do declínio da religião, argumento 

elaborado por figuras como Manuel Castells (1996). Segundo o autor, na era da informação, a 

ascensão de uma sociedade em rede significaria um desprendimento das comunidades 

imaginadas, não mais confinadas a territórios fixos. Nesse mundo, a mídia e as tecnologias 

poderiam forjar conexões entre pessoas, gerando novas arenas públicas em paralelo aos 

estados-nações. Para Castells, a mídia viria no sentido de substituir a religião. Porém, como 

Jeremy Stolow (2005) pontua, houve um avanço disciplinar na medida em que deixamos de 

tratar religião e mídia como entidades separadas para compreender a religião como uma 

 



133 

mídia. Meyer é uma das principais responsáveis por esse deslocamento na medida que suas 

pesquisas se concentram em entender como a religião é capaz de transformar ou mesmo criar 

novas esferas públicas por meio da sua mediação. 

O trabalho de Meyer se baseia filosoficamente nos argumentos de Hent de Vries 

(2001). Para ele, a filosofia moderna sofre ao conceitualizar mídia e religião como campos 

ontológicos distintos. De Vries (2001) defendeu que a religião poderia ser entendida como 

uma prática de mediação para acessar o transcendental, uma tecnologia da representação 

empregada por seres humanos como se fosse intrínseca a nós mesmos. Essa definição 

expandiu a noção de mídia, e Meyer (2009) capitalizou em cima disso ao afirmar que 

“religião não pode ser analisada fora das formas e práticas de mediação que a define” 

(tradução livre). Para Meyer e Moors (2006), o transcendental não é algo que se auto-revela 

para os crentes, e por isso depende de processos de mediação para que essas práticas 

consigam invocar ou mesmo produzir o transcendental de maneira particularizada para cada 

crente. Nesse sentido, a pesquisadora elabora o conceito de formas sensoriais que são modos 

autorizados de organizar e invocar acesso ao transcendental que moldam o conteúdo (crenças, 

doutrinas e símbolos), e as normas religiosas (Meyer, 2009). Essas formas possuem um papel 

central na modulação dos participantes como sujeitos religiosos, envolvendo-os em práticas 

particulares de culto. Formas sensoriais comandam um engajamento sensorial dos seres 

humanos entre si e com o divino, gerando sensibilidades específicas (Meyer, 2009). As 

religiões atuam através de formas sensoriais  que são distintivas e que induzem  padrões 

repetitivos de sentimento e ação, estão sujeitas a contestação e abandono.  

O conceito de forma sensorial está intimamente ligada à noção de formações estéticas, 

que segundo Meyer, atuaria como um contraponto à ideia de comunidade imaginada de 

Anderson (1983). Para ele, preocupado essencialmente com o estado-nação, comunidades 

imaginadas eram entidades que incitavam um senso de pertencimento para seus membros que 

integravam a comunidade mesmo sem se conhecer. Em contraste, a formação estética de 

Meyer (2009) procura escapar de uma ideia de comunidade fixa ao integrar duas questões: a 

estética aristotélica77 e formação de comunidades (community-making). Meyer (2009)  deseja 

entender como as comunidades se formam e como sujeitos passam a compartilhar uma 

imaginação que é materializada através de formações estéticas. Seu foco é muito mais nos 

processos intervenientes que levam a formação de uma comunidade. Para tanto, sua análise 

77 Estética nos textos de Meyer (2009) está conectada com o conceito aristotélico de aisthesis, e diz respeito à 
experiência sensorial total, ao invés da concepção kantiana de estética associada ao belo.     

 



134 

busca compreender como as imaginações saem do nível de representação na mente humana 

para serem materializadas e experienciadas como real (Meyer, 2009). 

O foco da pesquisa de Meyer jaz em entender como as novas mídias têm transformado 

a experiência religiosa, como as tecnologias da informação alteram como as religiões 

vinculam crentes em uma comunidade imaginada que é materialmente realizada. Seja 

cinema, redes sociais, música eletrônica ou câmeras de vídeo, Meyer lidera uma agenda de 

pesquisa que explora a transformação religiosa pelas mãos de novas mídias e tecnologias. 

Assim, essa abordagem é uma das bases da agenda AeR recentemente inaugurada com rigor 

aqui no Brasil. Para muitas religiões, a entrada na indústria cultural e a associação entre fé e 

entretenimento é crucial para a sua sobrevivência no mercado da cultura (Scola, 2017). 

Contudo, essa entrada não ocorre sem riscos, pois os grupos religiosos podem difundir 

formas religiosas não-reguladas que desafiam as autoridades em jogo, alterando expectativas 

em torno do deve ser sagrado e laico (Scola, 2017). 

À luz da definição de Gell (1999) acerca da arte como uma tecnologia do 

encantamento, podemos aplicar os conceitos de formas sensoriais e formações estéticas para 

este estudo. Na nossa pesquisa, observamos como igrejas evangélicas publicizam suas 

mensagens religiosas através da música e dança, instigando uma política alternativa do 

pertencimento, capaz de superar as fronteiras que tradicionalmente separam Mundo e Igreja. 

Em veia similar à Biersdorjer (2002), afirmamos que igrejas evangélicas caminham cada vez 

mais na direção da tecnologia. Isso é evidente no caso da Igreja da Família em que a 

midiatização atua de forma preponderante no seu modelo de igreja. Porém, expandindo a 

nossa definição de mídia, a arte também entra nessa lógica e, como observamos, as igrejas 

evangélicas empregam expressões artísticas como ferramenta de mediação entre os crentes e 

o divino. Nosso foco na arte em igrejas evangélicas também corresponde à ênfase que Meyer 

aloca para o estilo da estética religiosa, algo capaz de liberar o pesquisador do significado e 

representações mentais uma vez que olhamos para para a aparência e os modos de realização 

sem considerá-los a priori como secundários.  

A arte gospel, seja música ou dança, é uma forma sensorial na medida em que se trata 

de um modo autorizado de acesso ao transcendental, uma espécie de porteiro utilizado por 

crentes para transmitir a mensagem religiosa de maneira não-tradicional. Assim como formas 

sensoriais, a arte está submetida a processos de negociação e contestação entre membros de 

determinada igreja que vão decidir o tipo de alcance e sensibilidade da arte gospel. Como 

nossa pesquisa demonstra, os grupos artístico-religiosos dentro das igrejas assumem papel 

fundamental em mediar a relação entre arte e público. Esses grupos são os mecanismos que 

 



135 

explicam por que a mediação religiosa é efetiva, pois são eles responsáveis por moldar as 

normas religiosas perante a cada sujeito crente, servindo como uma linha de frente das 

demandas e aspirações que surgem da base de uma congregação. Sem a atuação desses 

grupos, é provável que a igreja não consiga formular o senso de pertencimento e, como 

consequência, gerar vínculos de pertencimentos que caracterizam as comunidades 

evangélicas.  

Como demonstramos, parte crucial da arte em igrejas evangélicas são os processos de 

demarcação entre Mundo e Igreja, que basicamente definem os padrões de interação AeR, 

refletindo modelos de igrejas evangélicas. Para as formas sensoriais, isso implica que os 

modos de acesso ao transcendental são complexos, possuindo várias camadas capazes de 

interagir para resultar em comunidades distintas. O modelo assembleiano é diferente do 

modelo de globalidade, e essa diferença antes de ser exógena é o produto de escolhas dos 

agentes evangélicos nessas congregações, responsáveis por demarcar o Mundo e a Igreja e, 

com isso, o tipo de comunidade evangélica, ou formação estética. Essa complexidade acerca 

de como formas sensoriais como a arte funcionam é uma das causas por trás da proliferação 

de denominações evangélicas, uma vez que cada forma sensorial contém dentro de si o 

potencial para formar novos públicos mais tradicionais ou liberais, mais doutrinários ou 

imagísticos que, a despeito da diversidade, partem de uma herança cultural comum. A 

agência desempenhada pelos crentes, grupos e a própria arte é uma chave para fazer sentido 

da diversidade evangélica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Esta dissertação demonstrou que a relação entre arte e religião é muito mais complexa 

do que sugere o senso comum acerca do conservadorismo evangélico. “Por que a surpresa? É 

a nossa cultura.” Essa frase da pastora Marta sobre a criação de um grupo de frevo na 

Yahweh Shammah sintetiza o achado central da pesquisa: evangélicos não se veem como 

externos à cultura brasileira, mas como participantes legítimos dela. No início desta pesquisa, 

havia um ceticismo em torno das intenções dos evangélicos para com a arte, no qual por 

várias vezes questionei se a interação AeR seria mais estratégica, visando trazer a juventude 

de volta para a igreja, do que uma expressão autêntica que realmente reflete as crenças dos 

evangélicos. Esse ceticismo se baseia numa concepção antinômica entre religião e esfera 

pública, elaborada com rigor por Max Weber (2005) e reproduzida pelo modelo racional de 

sociedade. Sob a ótica weberiana, as igrejas seriam incompatíveis com a arena pública e suas 

muitas camadas, incluindo a cultural. 

O que a análise comparada das três igrejas procurou mostrar foi como esse ceticismo é 

infundado, uma vez que as congregações dessubstancializam essa antinomia entre religião e 

esfera pública à medida que operam modos de constituir públicos e atuar em espacialidades 

fora da igreja (Scola, 2021). Parte importante dessa esfera pública é a cultura. Clara Mafra 

(2011) sugeriu que setores evangélicos, insatisfeitos com a concepção de cultura apropriada 

pelos católicos e religiões de matriz afro-descendente, estariam produzindo seus próprios 

universalismos parciais, com iniciativas culturais para criar uma comunidade de 

pertencimento autenticamente cristã (Scola, 2021). A pesquisa demonstrou como esse 

universalismo parcial tem abertura para o Mundo, mostrando que evangélicos estão dispostos 

a realizar um intercâmbio no qual a cultura do Mundo é bem-vinda no espaço sagrado da 

Igreja. Obviamente, existem condições para que essa troca se materialize. Como observamos, 

a mediação dos grupos artístico-religiosos é crucial para o tipo de interação que a 

congregação vai ter com a arte, e as lideranças têm papel importante em prosseguir ou vetar 

certos tipos de interação. Por fim, os modelos de igreja predispõem as congregações para 

determinados tipos de interação à luz dos modos de cristianismo que a igreja adota. Como 

resultado dessas condições, observamos diferentes estratégias de demarcação entre Mundo e 

Igreja, revelando uma diversidade em como igrejas evangélicas lidam com cultura e arte. 

Abrir a caixa-preta da relação entre arte e religião na experiência evangélica contribui 

para uma ampliação da compreensão dos evangélicos na esfera pública, para além da tese da 

predisposição ao conflito. Retomando a discussão política feita na introdução desta 

 



137 

dissertação, Burity (2018) define quatro vias de inserção na esfera pública, acentuando a 

preferência dos evangélicos pela via político-eleitoral.   Quando observamos que evangélicos 

empregam arte de maneira reflexiva, a ponto de transformá-la em ferramenta importante para 

o andamento do culto, podemos afirmar que a via político-eleitoral deixa de ser o único 

caminho viável para evangélicos, e que a via da culturalização, ou seja, da produção de arte, 

ganha espaço para ser utilizada por muitas igrejas interessadas em um relaxamento entre as 

linhas que separam Mundo e Igreja. Isso corrobora o argumento do crente-cidadão de 

Maurício Júnior (2019), que afirma que a conduta do evangélico não se restringe a uma 

postura reativa. Pelo contrário, como a dissertação mostrou, os evangélicos são proativos na 

interação entre arte e religião, oferecendo soluções para conflitos inerentes ao “dilema moral 

da liberdade artística versus crença religiosa”. Durante a interação, os evangélicos também 

revelam que seu código moral, tido como binário e excludente, pode ser flexibilizado de 

modo a assemelhar-se ao código pentecostalite identificado por Birgit Meyer (2004) em 

Gana, onde entretenimento e performance convergem para criar uma leveza na maneira como 

evangélicos se inserem na esfera pública. Isso é observado na Igreja da Família e na Yahweh 

Shammah, duas congregações que atuam para tornar a arte o elemento principal na condução 

dos cultos. 

O oposto também pôde ser encontrado na dissertação, como demonstra o caso da 

Assembleia de Deus - Templo Central, em que a liderança opta por manter Mundo e Igreja 

em suas posições tradicionais, perpetuando a arte como uma questão secundária na 

congregação. A mediação do grupo artístico-religioso vem no sentido de reforçar a tradição 

com a ética do artista assembleiano, que prega um distanciamento do Mundo e a 

subserviência do artista em relação à Igreja. Nesse caso, o código moral assembleiano se 

aproxima do termo pentecostaharsh, elaborado por Maurício Júnior (2019), em que o 

confronto e o estabelecimento das controvérsias servem de base para a inserção da AD na 

esfera pública. Se esse código “produz o sentido de um assalto do Estado e/ou da nação pela 

igreja” (Maurício Júnior, 2019), ele não é único. O crente-cidadão é muito mais diverso e 

aberto do que se imagina, e a forma pela qual ele supera a alienação social não se reduz à 

política. O crente-cidadão passa a fazer parte da esfera pública quando mobiliza referências 

musicais seculares para a adoração divina, ou quando aprende uma coreografia para 

apresentação de dança em um culto. 

Esta dissertação também serviu ao combate ao tratamento refratário dos evangélicos 

enquanto nativos, realizado historicamente pelos pesquisas sobre religião, que, à luz da onda 

conservadora que culminou na eleição de Jair Bolsonaro, constituiu uma cegueira 

 



138 

metodológica que dificultou a compreensão dessa comunidade para além de um 

fundamentalismo e conservadorismo tradicionais (Reesink e Braz, 2019). Esta dissertação 

comprovou como o universo evangélico não se resume à política, que a via político-eleitoral 

não é o único caminho seguido pelos crentes, e que os evangélicos, em vez de se colocarem à 

parte da cultura brasileira, como uma força exógena, se enxergam como parte dessa herança 

cultural, reconhecendo seu direito de falar e utilizar essa cultura. A abordagem metodológica 

comparada desta dissertação contribui para demonstrar que os evangélicos não são um 

monólito, que são capazes de explorar outras vias de inserção pública, a exemplo da arte, e 

que determinadas condições influenciam a atitude de uma congregação. Ou seja, há uma 

complexidade por trás dos evangélicos que precisa ser explorada para que possamos teorizar 

e explicar seu comportamento. A antropologia da arte pode ajudar nesse sentido, uma vez que 

a abordagem materialista, que domina esse subcampo, enfatiza os processos de mediação 

entre grupos em torno de uma expressão artística, possibilitando observar os movimentos dos 

evangélicos com maior dinamismo. 

Esta dissertação também contribui para a agenda de pesquisa AeR formulada por 

Giumbelli e Peixoto (2021), na qual a união da antropologia da religião e da arte incentiva 

estudos com o objetivo de explorar a imbricação entre essas duas áreas. A dissertação 

corrobora essa agenda na medida em que analisa os processos de mediação de grupos 

religiosos em torno de expressões artísticas, empregando a teoria da agência de Gell, de 

natureza materialista. O foco da análise se desloca de questões de significado e representação 

para questões de escolha, liderança e grupos. O resultado mostra como religião e arte 

interagem de maneira mais complexa que uma simples oposição, existindo padrões de 

interação que variam de acordo com a configuração analisada. 

Esta dissertação também ofereceu um exemplo de como um estudo pode ser 

comparativo, mobilizando mais de um caso empírico sem ignorar a complexidade existente 

no fenômeno social. Demonstramos como determinados tipos de expressões artísticas são 

tratados do ponto de vista comparado, como dança e música recebem tratamentos distintos a 

depender do contexto em que estão inseridas. O método comparado é essencial para que 

diferentes cruzamentos entre religião e arte sejam analisados, levando a uma compreensão 

mais ampla do fenômeno. A partir da análise abdutiva, fomos capazes de traduzir os dados 

etnográficos coletados em produtos como tipologias e modelos que oferecem uma síntese do 

que foi observado em campo e que podem, em momento posterior, ser submetidos ao crivo 

empírico de outros pesquisadores. Mais importante do que qualquer método ou técnica de 

análise utilizada neste trabalho, a conscientização metodológica é crucial para a disseminação 

 



139 

de pesquisas antropológicas metodologicamente mais robustas, que lancem mão do método 

comparado para investigar AeR e além. 

Este trabalho também possui suas limitações. Primeiramente, nossas conclusões são 

restritas à geografia urbana, uma vez que as congregações analisadas se encontram numa 

região metropolitana. No futuro, seriam bem-vindas pesquisas que demonstrem como a 

dinâmica AeR opera em contextos mais rurais e se podemos observar diferentes modelos de 

igrejas evangélicas para além do modelo tradicional. Em segundo lugar, reconhecemos que, 

embora o método comparado tenha permitido encontrar semelhanças entre os casos, uma 

abordagem mais intensiva poderia explorar com maior afinco questões de gênero, raça e 

classe social presentes nas congregações. Em terceiro lugar, este trabalho não esgota a agenda 

de pesquisa AeR, pois podem existir outras formas de solucionar o “dilema liberdade artística 

versus crença religiosa” em outros contextos religiosos que não o evangélico. Em 

investigações futuras, pode-se comparar como diferentes grupos religiosos de matrizes 

distintas lidam com esses dois mundos à sua maneira. Em quarto lugar, é possível explorar 

também outras expressões artísticas além da música e da dança, a exemplo do teatro, do 

cinema e da pintura, o que exigirá dos artistas religiosos novas estratégias de demarcação. Por 

fim, no contexto da antropologia da religião, em especial dos evangélicos — que continuarão 

a ter proeminência na literatura em razão da sua expansão na sociedade brasileira — estudos 

comparados entre igrejas-matriz e igrejas-filhas têm o potencial de testar não apenas o 

pressuposto de similaridade de ambas, mas podem ser um mecanismo importante no processo 

de balcanização das igrejas evangélicas, uma vez que o grau de autonomia conferido aos 

grupos artístico-religiosos pode influenciar no desmembramento de igrejas-filhas para se 

tornarem congregações independentes. 

Em suma, esta dissertação revelou três contribuições centrais: (1) a desconstrução da 

antinomia entre religião e esfera pública; (2) a identificação de múltiplas vias de inserção 

evangélica na cultura; e (3) a demonstração da eficácia do método comparado para capturar a 

complexidade do fenômeno AeR. Se a pastora Marta nos lembra que evangélicos também são 

agentes ativos da nossa cultura, esta dissertação demonstra que compreender como os 

evangélicos se apropriam, transformam e produzem cultura na forma de arte é fundamental 

para entender não apenas o presente, mas também o futuro da sociedade brasileira. 

 

 

 

 

 



140 

Referências 
AGUIAR, Taylor Pedroso de. A “Cultura” para o Reino: Materialidades e Sentidos da 

Adoração em uma Juventude Evangélica em Porto Alegre. UFRGS, Instituto de Filosofia e 

Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Porto Alegre, 2020. 

ALMEIDA, Miguel Vale de. O corpo na teoria antropológica. Revista de Comunicação e 

Linguagens, 2004. 

ALMEIDA, R. D.. Bolsonaro Presidente: Conservadorismo, Evangelismo e a Crise 

Brasileira. Novos Estudos CEBRAP, 38. 2019. 

ALVES, C. F.. A agência de Gell na antropologia da arte. Horizontes Antropológicos, 

14(29), 315–338, 2008. 

ANDERSON, Allan, An Introduction to Pentecostalism: Global Charismatic Christianity. 

2004. 

ANDERSON, A., & HOLLENWEGER, W. (Eds.). Pentecostals after a Century: Global 

Perspectives on a Movement in Transition. Sheffield Academic Press/Continuum. 1999. 

ANDERSON, B.. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. London: Verso. 1983. 

ANDERSON, R. M.. Vision of the Disinherited: The Making of American Pentecostalism. 

Peabody: Hendrickson. 1979. 

APPADURAI, A.. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis, 

MN: University of Minnesota Press. 1996. 

AUSTIN, J.L.. Quando dizer é fazer: palavras e ação. Tradução de Danilo Marcondes de 

Souza Filho do original How to do things with words. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990. 

BADCOCK, Gary, Light of Truth and Fire of Love: A Theology of the Holy Spirit. 1997. 

BARRETT, Justin L. “Theological Correctness: Cognitive Constraint and the Study OF 

Religion.” Method & Theory in the Study of Religion, vol. 11, no. 4, 1999, pp. 325–39. 

BASTOS, Rafael José de Menezes. Esboço de uma Teoria DA Música: Para Além de uma 

Antropologia SEM Música E DE UMA Musicologia SEM Homem. ACENO - Revista de 

Antropologia do Centro-Oeste, 2014. 

BERNARD, H.R. Research Methods in Anthropology. Qualitative and Quantitative 

Approaches. Altamira Press, Lanham. 2006. 

BIERSDORJER, J. D. “Religion Finds Technology.” New York Times, May 16. 2002. 

BORN G, ed. Music, Sound and Space: Transformations of Public and Private Experience. 

Cambridge University Press; 2013. 

 



141 

BOYER, P. Religion explained: The evolutionary origins of religious thought. Basic Books. 

2001. 

BRAZ, Polyanny Lílian do Amaral. O Corpo Santo: construção e performance do corpo 

religioso das mulheres da Congregação Cristã no Brasil [recurso eletrônico] / Polyanny Lílian 

do Amaral Braz. – Recife : Ed. UFPE, 2016. 

BRITTO, F. D.; JACQUES, P. B. Cenografias e corpografias urbanas: um diálogo sobre as 

relações entre corpo e cidade. Cadernos PPG-AU/FAUFBA, [S. l.], v. 7, n. 2, 2008. 

BURITY, J. A onda conservadora na política brasileira traz o fundamentalismo ao 

poder? In: ALMEIDA, R. de.; TONIOL, R. (orgs.). Conservadorismos, fascismos e 

fundamentalismos: Análises conjunturais. Campinas: EdUnicamp, p. 15–66. 2018. 

BUTLER, Judith. Excitable Speech: a politics of the performative. New York: Routledge, 

1997. 

CAMARGO, G. G. A. . Antropologia da Dança: um campo teórico e metodológico em 

consolidação, no Brasil. In: VI Reunião Científica da ABRACE, Porto Alegre, RS. Anais da 

VI Reunião Científica. Porto Alegre: Associação Brasileira de Pós-Graduação em Artes 

Cênicas - ABRACE, 2011. p. 1-6. 2011. 

CASE, Jay R. “In Praise of Limitations,” in Eric Miller and Ron Morgan, eds, Brazilian 

Evangelicalism and the Hope of Renewal: An Inside and Outside Look. New York: Palgrave 

Macmillan. 2019. 

CASTELLS, Manuel. The Rise of the Network Society, The Information Age: Economy, 

Society and Culture Vol. I. Cambridge, MA; Oxford, UK: Blackwell. 1996. 

PREFEITURA DO RECIFE. Catálogo de agremiações carnavalescas do Recife e região 

metropolitana. Prefeitura do Recife: Recife, 2009. 

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Reconhecimentos: antropologia, folclore e 

cultura popular. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2012. 

CHARMAZ, K. & MITCHELL, R. Grounded theory in ethnography. In Handbook of 

ethnography (pp. 160-174). SAGE Publications Ltd. 2001. 

CHUA, Liana, and Mark ELLIOTT, editors. Distributed Objects: Meaning and Mattering 

after Alfred Gell. 1st ed., Berghahn Books, 2015.  

CSORDAS, Thomas J. Embodiment as a Paradigm for Anthropology. Ethos: Journal of 

the Society for Psychological Anthropology 18 (1):5-47. 1990. 

DANTO, A. C. What art is. New Haven, Yale University Press. 2013. 

DANTO, A.C. The End of Art: A Philosophical Defense. History and Theory, 37: 127-143. 

1998. 

 



142 

DAVIE, Grace. Religion in Britain since 1945. Believing without belonging.(Making 

Contemporary Britain.) Oxford–Cambridge, Mass.: Blackwell, 1994. 

DAYTON, Donald W. Theological Roots of Pentecostalism. Studies in Evangelicalism 5. 

Metuchen, New Jersey: The Scarecrow Press, Inc., 1987. 

DE AZEVEDO GREENWOOD, S. Singing About the Creation in Christian Worship: 

The Creation of a Christian Environmental Consciousness. In: Miller, E., Morgan, R. (eds) 

Brazilian Evangelicalism in the Twenty-First Century. Christianity and Renewal - 

Interdisciplinary Studies. Palgrave Macmillan, Cham. 2019. 

DIP, Andrea. Ascenção da bancada evangélica na política. Agência Pública. 2016. 

FEITOZA, P. Historical Trajectories of Protestantism in Brazil, 1810–1960. In: Miller, E., 

Morgan, R. (eds) Brazilian Evangelicalism in the Twenty-First Century. Christianity and 

Renewal - Interdisciplinary Studies. Palgrave Macmillan, Cham. 2019. 

FERNANDEZ, James. "Fang Representations Under Acculturation." In Africa and the 

West: Intellectual Responses to European Culture, Philip D. Curtin, ed. pp. 3-48. Madison: 

University of Wisconsin Press. 1972. 

FONSECA, A.B. Evangelicals in Brazil: Analysis, Assessment, Challenge. In: Miller, E., 

Morgan, R. (eds) Brazilian Evangelicalism in the Twenty-First Century. Christianity and 

Renewal - Interdisciplinary Studies. Palgrave Macmillan, Cham. 2019. 

FOSTER, Mary Le Cron. “Symbolism: The Foundation of Culture” In Tim. Ingold (ed.) 

Companion Encyclopaedia of Anthropology. London: Routledge. 1994. 

FRANKFURT, Harry G. Freedom of the will and the concept of a person. Journal of 

Philosophy 68 (1):5-20. 1971. 

FRASER, Nancy, "Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da Justiça na Era 

Pós-Socialista" p.252. n: SOUZA, J. (Org.) Democracia hoje. Brasília: Editora Universidade 

de Brasília, 2001. 

FRESTON, P. Evangélicos na Política Brasileira. Religião & Sociedade , Rio de Janeiro, v. 

16, n.1-2, p. 26-44, 1992. 

FRESTON, P. Protestantes e política no Brasil: da Constituinte ao impeachment. Tese de 

 doutorado. Unicamp, Campinas: 1993. 

FRESTON, P. ; Pentecostalism in Brazil: A Brief History. Religion, Lancaster, v. 25, p. 

119-133, 1995. 

GARRABÉ, Laure; ACSELRAD, Maria (org.). Campo de forças: olhares antropológicos 

em dança e performance. Traduções: Giannina Greco, Giselle Guilhon Antunes Camargo, 

Laure Garrabé. Belém: PPGArtes/UFPA, 2020. 

 



143 

GEERTZ, C..A interpretação das culturas. Editora Vozes. 1973. 

GELL, A. Definição do problema: a necessidade de uma antropologia da arte. REVISTA 

POIÉSIS, 10(14), 243-259. 2018. 

GELL, Alfred & Hirsch, Eric (eds.) The Art of Anthropology: Essays and Diagrams. 

Althone Press. 1999. 

GELL, Alfred. Art and Agency : An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press. 

1998. 

GELL, Alfred. A rede de Vogel: armadilhas como obras de arte e obras de arte como 

armadilhas. Arte & Ensaios, 2022. 

GERRING J. Case Study Research: Principles and Practices. Cambridge University Press; 

2006. 

GIBSON, MA, LAWSON, DW. Applying evolutionary anthropology. Evol Anthropol. 

2015. 

GIUMBELLI, Emerson Alessandro; ARÊAS PEIXOTO, Fernanda. (org.). Arte e Religião: 

passagens, cruzamentos, embates. Brasília: ABA Publicações, 2021. 

GOEHR, Lydia. The imaginary museum of musical works: an essay in the philosophy of 

music. New York: Oxford University Press. 1992. 

GUILHON, Giselle; Acselrad, Maria. Antropologia da Dança no Brasil: passos e 

compassos de uma caminhada não-linear. Música e Cultura, nº 11 vol. 1, p. 135-164, 2019. 

WOLCOTT, Harry F.. Ethnography: A Way of Seeing. Walnut Creek, CA: Altamira Press. 

1999. 

HOLLAND, Paul W. “Statistics and Causal Inference.” Journal of the American Statistical 

Association, vol. 81, no. 396, pp. 945–60. 1986. 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 

Demográfico 2022 : população e domicílios : primeiros resultados / IBGE, Coordenação 

Técnica do Censo Demográfico. Rio de Janeiro: IBGE, 2023. 

INGOLD, T. The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and skill. 

London ; New York, Routledge. 2000. 

INGOLD, T. Anthropology is not ethnography. Proceedings of the British Academy, 154, 

69-92. 2008. 

KEANE, W. The evidence of the senses and the materiality of religion. Journal of the 

Royal Anthropological Institute, 14: S110-S127. 2008. 

KING, G., KEOHANE, R. O., & VERBA, S.. Designing social inquiry: Scientific inference 

in qualitative research. Princeton University Press. 1994. 

 



144 

KLAVER, M. Hillsong Church: Expansive Pentecostalism, Media, and the Global City. 

(Palgrave Studies in Lived Religion and Societal Challenges book series (PSLRSC)). 

Palgrave Macmillan. 2021. 

KOEHRSEN, Jens. Middle Class Pentecostalism in Argentina: Inappropriate Spirits. 

Leiden: Brill. 2016. 

KURATH, Gertrude Prokosch. “Panorama of Dance Ethnology.” Current Anthropology, 

vol. 1, no. 3, pp. 233–54, 1960.  

LAGROU, Elsje Maria. Antropologia e Arte: uma relação de amor e ódio. Ilha Revista de 

Antropologia, Florianópolis, v. 5, n. 2, p. 093–113, 2003.  

LANGDON, Esther Jean. Performance e preocupações pós-modernas na antropologia. 

In: TEIXEIRA, João Gabriel L. G. (org). Performance e preocupações pós-modernas em 

Antropologia. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1996. 

LATOUR, Bruno. We have never been modern. Cambridge: Harvard University Press. 

1993. 

LAYTON, R. Art and Agency: A Reassessment. Journal of the Royal Anthropological 

Institute, 9: 447-464, 2003. 

LEWIS, Ioan M, Ecstatic religion: a study of shamanism and spirit possession (1971), New 

York, Routledge, 2003. 

MACHADO, Maria. das D. C.. Religião e Política no Brasil Contemporâneo: uma análise 

dos pentecostais e carismáticos católicos. Religião & Sociedade, 35. 2015. 

MAFRA, Clara. “A arma da cultura" e os "universalismos parciais". Mana. 2011. 

MARIZ, Cecília L. Copying with Poverty: Pentecostals and Christian Base Communities in 

Brazil Philadelphia: Temple University Press. 1994. 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. São 

 Paulo: Edições Loyola, 1999. 

MAURICIO JUNIOR, Cleonardo. Acordamos, somos cidadãos?: os evangélicos e a 

constituição ética de si na relação com o político. REVISTA ANTHROPOLÓGICAS , v. 39, 

p. 99, 2019. 

MCGRANAHAN, C.. Ethnography Beyond Method: The Importance of an Ethnographic 

Sensibility. Sites: A Journal of Social Anthropology and Cultural Studies, 15(1). 2018. 

MERRIAM AP. The Anthropology of Music. Northwestern University Press; 1964. 

MERTON, R. K. Social theory and social structure (Revised and enlarged edition). Free 

Press. 1968. 

 



145 

MEYER, B. Introduction: From Imagined Communities to Aesthetic Formations: 

Religious Mediations, Sensational Forms, and Styles of Binding. In: Meyer, B. (eds) 

Aesthetic Formations. Religion/Culture/Critique. Palgrave Macmillan, New York. 2009. 

MEYER, B. “Praise the Lord”: Popular cinema and pentecostalite style in Ghana's new 

public sphere. American Ethnologist 31 (1), 92-110, 2004. 

MEYER, B. and MOORS, Annelies. Religion, media, and the public sphere. Eds.  Indiana 

University Press, Bloomington/Indianapolis, Indiana, 2006. 

MILLER, DANIEL, editor. Materiality. Duke University Press, 2005. 

MITCHELL, J.C. Case and situation analysis1. The Sociological Review, 31: 187-211. 

1983. 

MORGAN, R.J., Pereira, H.A. Which Evangélicos? Probing the Diversities Within Brazilian 

Protestantism and the Case for a “Middle Way”. In: Miller, E., Morgan, R. (eds) Brazilian 

Evangelicalism in the Twenty-First Century. Christianity and Renewal - Interdisciplinary 

Studies. Palgrave Macmillan, Cham. 2019. 

MORPHY, Howard. The anthropology of art in Ingold, T. (Ed.). Companion Encyclopedia 

of Anthropology: Humanity, Culture and Social Life (2nd ed.). Routledge. 2002. 

MUGGLESTONE, E. Guido Adler's “The Scope, Method, and Aim of Musicology” 

(1885): An English Translation with an Historico-Analytical Commentary. Yearbook for 

Traditional Music, 13, 1 - 21. 1981. 

MURPHY, Alexandra K. and JEROLMACK, Colin and SMITH, DeAnna, Ethnography, 

Data Transparency, and the Information Age. Annual Review of Sociology, Vol. 47, pp. 

41-61, 2021, Vol. 47, pp. 41-61. 2021. 

NAVARRO, D.J., DRY, M.J. and LEE, M.D. Sampling Assumptions in Inductive 

Generalization. Cognitive Science, 36: 187-223. 2012. 

NIEWOHNER, Jorg, and Thomas Scheffer. Thick Comparison : Reviving the Ethnographic 

Aspiration. 1st ed. Leiden ; Brill, Print. 2010. 

ORO, A. P. ; MARIANO, Ricardo . The reciprocal instrumentalization of Religion and 

Politics in Brazil. Annual Review of the Sociology of Religion , v. 2, p. 245-266, 2011. 

ORTNER, Sherry B. “Theory in Anthropology since the Sixties.” Comparative Studies in 

Society and History, vol. 26, no. 1, pp. 126–66. 1984. 

PEIRANO, Mariza A favor da etnografia — Rio de Janeiro : Relume-Dumará, 1995. 

PEREIRA, Edilange Luiz. A Cultura Carnavalesca Da Bomba Do Hemetério Como 

Recurso Econômico: Uma Análise Pós-desenvolvimentista. 2015. 

 



146 

PFEILSTETTER, R. The Anthropology of Entrepreneurship: Cultural History, Global 

Ethnographies, Theorizing Agency (1st ed.). Routledge. 2021. 

PIERUCCI, A F O. Representantes de Deus em brasilia: a bancada evangelica na 

constituinte. Ciencias Sociais Hoje, n. 11, p. 104-32, 1989. 

PINTO, T. de O. Som e música. Questões de uma antropologia sonora . Revista De 

Antropologia, 44(1), 222-286. 2001. 

PLATT, J. (1992). “Case Study” in American Methodological Thought. Current 

Sociology, 40(1), 17-48. 1992. 

RADCLIFFE-BROWN, A. R. Structure and Function in Primitive Society, Essays and 

Addresses. London: Cohen & West. 1952. 

REESINK, Mísia Lins ; BRAZ, P. L. A. . Onde estávamos? A ?cegueira? antropológica, 

questões de gênero e o fundamentalismo cristão-protestante de extrema direita. 2019.  

ROBBINS, Joel. The Anthropology of Global Pentecostalism and Evangelicalism. Edited 

by Simon Coleman and Rosalind I. J. Hackett, NYU Press, 2015. 

ROCHA, C. Global Religious Infrastructures: The Australian Megachurch Hillsong in 

Brazil. Social Compass, 68(2), 245-257. 2021. 

RODRIGUES DA COSTA, O. B. Da harpa cristã ao hip-hop gospel: como a música marca 

a identidade das Assembleias de Deus no Brasil. ACENO, 8 (18): 101-118, 2021. 

RODRIGUES DA COSTA, O. B. Memória e identidades dos fiéis da Assembleia de Deus 

em relação ao urbano e ao campo. Revista Trama Interdisciplinar, 11(2), 123–143, 2021. 

SANTOS, H. J. S. “Alegrei-me quando me disseram: vamos à ciber-casa do Senhor”: a 

 midiatização das Assembleias de Deus em Pernambuco na pandemia. 2021. 

SANTOS, H. J. S. Novas de guerra: o protagonismo religioso da AD - Novas de 

 Paz no cenário político de Pernambuco entre 2013 e 2023. Recife, 2024. 

SCHECHNER, Richard. Performance Studies : an Introduction. London; New York: 

Routledge, 2002. 

SCOLA Gomes, Jorge . Ver, visitar, participar: a produção do bíblico com base em 

telenovelas brasileiras. In: Giumbelli, Emerson; Arêas Peixoto, Fernanda. (Org.). Arte e 

Religião: passagens, cruzamentos, embates. 1ed.Brasília: DF: ABA Publicações, v. 1, p. 

193-234. 2021. 

SCOLA, Jorge . A teledramaturgia bíblica pela TV Record: sentidos e mediações a partir 

da produção da mensagem?. CIENCIAS SOCIALES Y RELIGIÓN (IMPRESSO) , v. 27, p. 

41-71, 2017. 

 



147 

SEEGER, Anthony. Music and Dance in Ingold, T. (Ed.). Companion Encyclopedia of 

Anthropology: Humanity, Culture and Social Life (2nd ed.). Routledge. 2002. 

SETENTA, Jussara Sobreira. O Fazer-Dizer de Corpos: modos de fazer dança e 

performance. 1er ENCUENTRO LATINOAMERICANO de INVESTIGADORES SOBRE 

CUERPOS Y CORPORALIDADES EN LAS CULTURAS, 2012. 

SETENTA, Jussara Sobreira. O fazer-dizer do corpo : dança e performatividade / Jussara 

Sobreira Setenta. - Salvador : EDUFBA, 2008. 

SILVA, Francisco Jean Carlos da. “Pentecostalismo e Pós-pentecostalismo”. Revista 

Inter-Legere, no. 2 dezembro de 2013. 

SPECTOR, Stephen. Evangelicals and Israel: The Story of American Christian Zionism. 

Oxford Academic. New York, 2009. 

STOLOW, J. Religion and/as Media. Theory, Culture & Society, 22(4), 119-145. 2005. 

SUURMOND, Jeannine. “Word and spirit at play : towards a charismatic theology.” 1994. 

SYLVESTRE, Josué. Irmão vota em irmão: os Evangélicos, a Constituinte e a Bíblia. 

Brasília. Pergaminho. 1986. 

TAVORY, Iddo; TIMMERMANS, Stefan. Abductive Analysis: Theorizing Qualitative 

Research. The University of Chicago Press. 2014. 

TITON, Jeff Todd. Worlds of Music : An Introduction to the Music of the World’s Peoples / 

Jeff Todd Titon, General Editor. Second edition. New York: Schirmer Books, 1992.  

TURNER VW, Schechner R. The Anthropology of Performance. 1st ed. PAJ Publications; 

1986. 

TURNER VW. From Ritual to Theatre : The Human Seriousness of Play. Performing Arts 

Journal Publications; 1982. 

TURNER, V. The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. Brunswick and London: 

Aldine Transaction. 1969. 

TURNER, VICTOR. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society. 

Cornell University Press, 1974. 

UCKO, P. J. Ethnography and archaeological interpretation of funerary remains. World 

Archaeology, 1(2), 262–280. 1969. 

Van ECK, Caroline. Art, Agency and Living Presence: From the Animated Image to the 

Excessive Object, Berlin, München, Boston: De Gruyter (A), 2015.  

VAN GENNEP, A. The Rites of Passage. University of Chicago Press, Chicago. 1909. 

VELHO, O. A religião é um modo de conhecimento?. PLURA, Revista De Estudos De 

Religião PLURA, Journal for the Study of Religion, 1(1, Jul-Dez), 3–37, 2010. 

 



148 

VRIES, Hent de. In Media Res: Global Religion, Public Spheres, and the Task of Con 

temporary Religious Studies. In Religion and Media, ed. Hent de Vries and Samuel Weber, 

4–42. Stanford, Calif.: Stanford University Press. 2001. 

WAGNER, T., & Riches, T. (Eds.) The Hillsong Movement Examined: You Call Me Out 

Upon the Waters. (Charis). Palgrave Macmillan. 2017. 

WEBER, Max. A ética protestante e o espiríto do capitalismo. São Paulo: Editora Martin 

Claret, 2005.  

WENTZER, Thomas Schwarz ; MATTINGLY, Cheryl. Toward a New Humanism. An 

approach from philosophical anthropology. Introduction to Special Section. In: HAU: Journal 

of Ethnographic Theory. 2018. 

WHITEHOUSE, H. Arguments and icons : divergent modes of religiosity. Oxford: Oxford 

University Press. 2000. 

WHITEHOUSE, H. Modes of religiosity : a cognitive theory of religious transmission. 

Walnut Creek, CA: AltaMira Press. 2004. 

WHITEHOUSE, H. Mind and Religion : Psychological and Cognitive Foundations of 

Religion. AltaMira Press. 2005. 

WHITEHOUSE, Harvey. “Modes of Religiosity: Towards A Cognitive Explanation OF the 

Sociopolitical Dynamics OF Religion.” Method & Theory in the Study of Religion, vol. 14, 

no. 3/4, pp. 293–315. 2002. 

WHITEHOUSE, Harvey. Inheritance: The Evolutionary Origins of the Modern World. 

Harvard University Press, 2024. 

YIN, Robert K. Case Study Research Design and Methods (5th ed.). Thousand Oaks, CA: 

Sage. 2014. 

 


	1.​INTRODUÇÃO 
	1.1 ESTRATÉGIA METODOLÓGICA 
	1.2 CARACTERÍSTICAS SOCIOECONÔMICAS DOS CASOS 
	1.3 REFLEXIVIDADE NO CAMPO 

	2.​ARCABOUÇO TEÓRICO: EVANGÉLICOS E A ANTROPOLOGIA DA ARTE 
	2.1 QUEM É O EVANGÉLICO? 
	2.2  EVANGÉLICOS SOB O OLHAR ANTROPOLÓGICO  
	2.3 CONCEITO EMPÍRICO DE RELIGIÃO 
	2.4 ANTROPOLOGIA DA ARTE E O PARADIGMA GELLIANO 
	2.5 MÚSICA E DANÇA 

	3.​O LOUVOR CANTADO E A DANÇA SAGRADA: IGREJA EVANGÉLICA MINISTÉRIO YAHWEH SHAMMAH  
	3.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO 
	3.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 
	3.3 RAMANAH 
	3.4 TANGEDOR 
	3.5 EPÊNETO E ARCA DE JAVÉ 
	3.6 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: RAMANAH E EPÊNETO  

	4.​DE RECIFE PARA O MUNDO: IGREJA DA FAMÍLIA 
	4.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO E GEOGRÁFICO 
	4.2 RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 
	4.3 MINISTÉRIO TOPO 
	4.4 MINISTÉRIO FREEDOM  
	4.5 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: O TOPO E O FREEDOM 

	5.​ARTE E RELIGIÃO À LUZ DA TRADIÇÃO: IGREJA ASSEMBLEIA DE DEUS - TEMPLO CENTRAL  
	5.1 CONTEXTO SOCIOECONÔMICO, GEOGRÁFICO E HISTÓRICO  
	5.2  RECONHECIMENTO DO TERRITÓRIO 
	5.3 BANDA CANAÃ 
	5.4 ANATOMIA DE UMA PERFORMANCE: CANAÃ 

	6.​ANÁLISE ABDUTIVA: O MODELO TRIPARTITE E A TIPOLOGIA DOS PADRÕES AeR 
	6.1 MODELO TRIPARTITE DAS IGREJAS EVANGÉLICAS 
	6.2 TIPOLOGIA DOS PADRÕES AeR 
	6.3 ARTE GOSPEL COMO FORMA SENSORIAL 

	7. CONSIDERAÇÕES FINAIS  
	Referências 

