
 

     
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS  
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

 PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 
 
 
 
 
 
 

JAMILLE MARIA CARVALHO BARROS  

 

 

 

 

 

Construir “brechas” e caminhos: experiências sociais e negritude entre pessoas 

educadoras negras do Museu do Homem do Nordeste, Recife - PE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2025  

 



 

JAMILLE MARIA CARVALHO BARROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Construir “brechas” e caminhos: experiências sociais e negritude entre pessoas 

educadoras negras do Museu do Homem do Nordeste, Recife - PE 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Antropologia da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para a obtenção do título de Mestre 

em Antropologia.  

Área de concentração: Antropologia 

 

Orientador: Prof. Dr. Hugo Menezes Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2025  

 



Barros, Jamille Maria Carvalho.
   Construir "brechas" e caminhos: experiências sociais e
negritude entre pessoas educadoras negras do Museu do Homem do
Nordeste, Recife - PE / Jamille Maria Carvalho Barros. - Recife,
2025.
   142f.: il.

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Antropologia, 2025.
   Orientação: Hugo Menezes Neto.
   Inclui referências.

   1. Educadores negros; 2. Mediação; 3. Negritude; 4. Museu do
Homem do Nordeste; 5. Autoinscrição. I. Neto, Hugo Menezes. II.
Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



 

JAMILLE MARIA CARVALHO BARROS 

 

 

 

 

Construir “brechas” e caminhos: experiências sociais e negritude entre pessoas 

educadoras negras do Museu do Homem do Nordeste, Recife - PE 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Antropologia da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para a obtenção do título de Mestre 

em Antropologia.  

Área de concentração: Antropologia 

 

Aprovado em: 22/07/2025 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

Prof. Dr. Hugo Menezes Neto (orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

Profa. Dra. Ana Cláudia Rodrigues (examinadora interna) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

Prof/a. Dr/a. Gleyce Kelly Heitor (examinadora externa) 

Instituto Inhotim  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória de Marizete Ferreira de Carvalho Barros 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

Ao acessar uma dissertação de mestrado, é comum ler, em algum momento introdutório 

ao tema, o relato de quão difícil foi chegar até aqui. Comigo não foi diferente. O período em 

que estive vinculada a esta pesquisa se estendeu de 2022 até 2025. Nestes três anos, morei em 

duas casas e, durante algumas temporadas, em outras quatro; passei por três ambientes de 

trabalho, perdi dois parentes, conheci inúmeros colegas, viajei para algumas cidades, 

frequentei mais bibliotecas do que em toda a minha vida e trabalhei por mais horas seguidas 

do que achei que poderia. 

Diante de tantos giros, tenho entendido esta dissertação como um mapa: ela registra os 

percursos e o tempo que dediquei à elaboração deste caminho. Neste texto-caminho, tive a 

sorte de não precisar percorrê-lo sozinha; em meus percursos, geralmente tive boas 

companhias. A todas as pessoas que estiveram comigo ao longo desses três anos, sou grata. 

Foi a partir do cuidado, da generosidade, do encantamento e dos afetos que trocamos que este 

trabalho foi construído. 

Antes mesmo de mapear, precisamos, por vezes, percorrer nossas trilhas. Agradeço 

especialmente a Marizete, minha mainha, por me dar origem e orientar sobre como seguir, 

lembrando-me de carregar sempre a doçura e o facão para construir meu futuro.   

À tia Angélica, à vovó Ina, ao vovô Vital e a Francisca Alencar, agradeço por serem 

casa quando precisei encontrar conforto. À Inajá Soares e a Priscila Soares, agradeço por toda 

a força, sabedoria, acolhimento e impulso no desenvolver desses trajetos. Ao meu pai, 

Ricardo Barros, e ao meu irmão, Felipe Barros, por serem família e permanência. Às 

amizades e familiares que, em todo este tempo, mesmo sem saberem ao certo o que eu estava 

fazendo, me estimularam a continuar.   

A Caio Galvão, Cris Lenhardt, Pedro Severien, Caio Azevedo, Vinícius Andrade, Cris 

Gouveia e Ana Neves, agradeço por todo o suporte e pelos espaços de segurança que 

construíram; foi também com a ajuda deles que pude desbravar este caminho. A Lara 

Albuquerque e a Dihego Lira, amigos de turma que se transmutaram em índices e parceiros de 

estrada sempre que precisei: muito obrigada! 

Acredito que, neste percurso, tive duas grandes companhias. Uma delas foi meu 

orientador, Hugo Menezes Neto — um grande mestre, daqueles que sabem qual estrada é a 

mais adequada e como devemos estar para passar por ela. Hugo me ensinou que há dias em 

que é necessário tomar um banho de mar antes de começar; noutros, é preciso seguir 

caminhando e cumprir o que foi planejado. Agradeço pelos ensinamentos e, especialmente, 

pela fé que foi colocada em mim.  

 



 

Agradeço também a Ayla Obi, minha companhia mais frequente, por todo o amor — 

que, às vezes, vinha como afago; outras, como marmita para o trabalho, quando eu não tinha 

qualquer condição de produzir meu próprio alimento; e, em tantas outras vezes, me colocando 

diante do computador para escrever. Agradeço também pelo acolhimento em todas as vezes 

em que senti que não conseguiria seguir e, mais ainda, por me lembrar de que rio não corre 

para trás, que amo meu trabalho e devo continuá-lo. 

Agradeço ainda aos professores e professoras do PPGA, que colaboraram com meu 

desenvolvimento no campo da Antropologia, e à CAPES, pelo financiamento desta pesquisa. 

Esse caminho não poderia ser aberto sem aquelas e aqueles que o constroem comigo 

cotidianamente. Este texto-caminho é composto por nossos movimentos; por isso, agradeço 

imensamente a Cleyton Nóbrega, Nathalia Sá, Tássio de Melo, Nayara Passos, Kaiena 

Malaquias, Carla Xavier, Murilo Dayo, Deybson de Oxalá, Marcelo Silveira e Juane Braúna 

— pessoas incríveis, cujas partilhas no trabalho com educação em museus me estimulam a 

seguir criando. 

Agradeço também à minha equipe de trabalho atual: é nas trocas com eles que 

permaneço construindo. Graças ao compromisso e ao cuidado de Whodson Silva, à sapiência 

de Cecília Villanova, à prudência de Felipe Santana, à criatividade de Franci Castro, ao 

pragmatismo de Iasmin Duarte, à fluidez de Silè e ao brilho de Leandro Fera, fico feliz por 

saber que tenho colegas para seguir mapeando percursos comigo.  

Agradeço às águas, que sempre me acolheram, cuidaram e renovaram, e aos orixás e à 

Jurema Sagrada, por me darem caminho e me lembrarem de que eu devo segui-lo.  

 

 

 



 

RESUMO 

 

Este trabalho, desenvolvido em interlocução com pessoas negras que atuam ou já atuaram 

como educadoras do Museu do Homem do Nordeste – Muhne, visa a uma análise a respeito 

das experiências sociais e da negritude. Partimos da compreensão desse museu como um 

dispositivo que colabora com a legitimação do pensamento social e museológico de Gilberto 

Freyre e do trabalho desenvolvido pelas e pelos interlocutores da pesquisa como movimento 

de negociação entre o que está exposto no museu e as ausências que consideram necessário 

evidenciar, a partir das narrativas que constroem. Em contraponto à concepção freyreana 

sobre as relações raciais no Brasil, nos anos de trabalho e pesquisa no Muhne foram 

observadas práticas que visavam ampliar e revisar os discursos em torno dessas relações, bem 

como a abordagem sobre demais marcadores sociais da diferença — atrelados a eixos como 

cultura popular, saberes originários, processos identitários e afins. O Muhne é aqui analisado, 

portanto, a partir de uma dinâmica relacional com as e os agentes que o mobilizam, ativam e 

reinventam através do trabalho de educação. A negritude constitui um elemento importante da 

análise; a pesquisa ampara-se nesse conceito desde seu sentido mais geral — o de qualidade 

ou condição de ser negro, posição social associada a características determinantes, 

fenotípicas, de uma racialidade negra — até o vasto panorama no qual o termo se inscreve, 

em torno de movimentos políticos de valorização da experiência de ser negro e de confronto à 

colonialidade. As relações observadas provocaram o questionamento: o que as oralituras 

negras construídas durante a mediação artístico-cultural evidenciam sobre a prática 

educativo-museal? O trabalho, portanto, evidencia a mediação cultural e infere sobre os 

processos de autoinscrição, escrevivência e negritude enquanto práxis cuja mediação é capaz 

de manifestar. Através de tais apontamentos, busca elaborar sugestões para uma conceituação 

dessas práticas plurais, abarcadas pela mediação cultural. 

 

Palavras-chave: Educadores Negros; Mediação; Negritude; Museu do Homem do Nordeste; 

Autoinscrição 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

This work, developed in dialogue with Black people who currently work or have previously 

worked as educators at the Museu do Homem do Nordeste - Muhne (Museum of the Man of 

the Northeast), aims to analyze social experiences and Blackness. We begin by understanding 

this museum as a device that contributes to legitimizing Gilberto Freyre's social and 

museological thought, while also recognizing the work developed by the research 

interlocutors as a negotiation between what is exhibited in the museum and the absences they 

consider necessary to highlight through the narratives they construct. In contrast to Freyre's 

conception of race relations in Brazil, years of work and research at Muhne have revealed 

practices that sought to expand and revise the narratives surrounding these relations, as well 

as the approach to other social markers of difference – connected to areas such as popular 

culture, Indigenous knowledge, identity processes, and beyond. Muhne is therefore analyzed 

here through a relational dynamic with the agents who mobilize, activate, and reinvent it 

through educational work. Blackness constitutes a key element of the analysis. The research is 

grounded in this concept – from its most general sense, as the quality or condition of being 

Black (a social position tied to determining phenotypic characteristics of Black raciality), to 

the broader scope in which the term is inscribed, encompassing political movements that 

value the Black experience and confront coloniality. The observed relationships led to the 

central question: What do the Black oralitures created during artistic-cultural mediation 

reveal about museum-based educational practice? With emphasis on this reflection, the work 

highlights cultural mediation. It infers the processes of self-inscription, escrevivência 

(life-writing rooted in lived experience), and Blackness as praxis, as manifested through 

mediation. Through these reflections, it seeks to propose ways to conceptualize these plural 

practices encompassed by cultural mediation. 

 

Keywords: Mediation; Blackness; Museu do Homem do Nordeste; Black Educators 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Figura 1 - O Muhne 

Quadro 1 -  O histórico do Muhne nas produções acadêmicas  

Figura 2 - Distribuição dos eixos temáticos 

Figura 3 - Sala de acolhimento 

Figura 4 - Corredor de entrada  

Figura 5 - Quem é o homem do Nordeste? 

Figura 6 - Quem é o homem do Nordeste? 

Figura 7 - Quem é o homem do Nordeste? 

Figura 8 - Quem é o homem do Nordeste? 

Figura 9 - Quem é o homem do Nordeste? 

Figura 10 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático 

indígenas do NE​

Figura 11 -  Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático 

indígenas do NE. ​

Figura 12 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático 

indígenas do NE. ​

Figura 13 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático 

indígenas do NE. ​

Figura 14 - Sala das influências (referências francesas)​

Figura 15 - Sala das influências (referência holandesa)​

Figura 16 - Sala das influências (referência inglesa)​

Figura 17 - Sala das influências (referência estadunidense).​

Figura 18 - Sala das influências (referências indígenas)​

Figura 19 - Sala das influências (referências indígenas)​

Figura 20 - Sala das influências (referência africana)​

Figura 21 - Obra Verde Canavial, eixo temático Produção Açucareira​

Figura 22 - Entrada da sala Casa Grande e Senzala, eixo temático Produção Açucareira​

Figura 23 -  O tacho - Casa Grande e Senzala, eixo temático Produção Açucareira​

Figura 24 - Tortura - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados​

Figura 25 - Tortura - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados​

Figura 26  - O tronco - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados​

 



 

Figura 27 - Cultura popular - Casa Grande e Senzala, eixo temático da cultura popular​

Figura 28 - Capoeira - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados​

Figura 29 - Poder e imponência - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande​

Figura 30 - Jantar e etiqueta - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande​

Figura 31- Senhor e Sinhá - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande​

Figura 32 - Capela - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande​

Figura 33 - Contraste - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande​

Figura 34 - ABC da cana, de Jonathas de Andrade​

Figura 35 - ABC da cana, de Jonathas de Andrade​

Figura 36 - Quilombolas - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados​

Figura 37 - Cacique Xicão Xukuru - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo 

território​

Figura 38 - O Açúcar e o suplício - sala do Navio Negreiro, eixo temático tráfico negreiro​

Figura 39 - O Açúcar e o suplício - sala do Navio Negreiro, eixo temático tráfico negreiro​

Figura 40 - Sala Maracatu Nação Elefante​

Figura 41 - Sala Maracatu Nação Elefante​

Figura 42 - Sala Maracatu Nação Elefante​

Figura 43 - Assentamento de Exu - Entrada do Corredor da Fé, eixo temático Candomblé e 

sincretismo​

Figura 44 - Corredor da Fé​

Figura 45  - Assentamentos e santos sincréticos. Corredor da Fé, eixo temático Candomblé e 

sincretismo​

Figura 46  - Assentamentos e santos sincréticos. Corredor da Fé, eixo temático Candomblé e 

sincretismo​

Figura 47 - O catolicismo popular - Corredor da Fé, eixo temático Catolicismo​

Figura 48 - O catolicismo popular - Corredor da Fé, eixo temático Catolicismo​

Figura 49 - O catolicismo popular - Corredor da Fé, eixo temático Catolicismo​

Figura 50 - O Sertão - sala do Sertão​

Figura 51 - Missa do Vaqueiro - sala do Sertão​

Figura 52 - Sertanejos - sala do Sertão  

Figura  53 -  Sertanejos - sala do Sertão​

Figura 54 - A cana e a mó - saída da exposição 

Figura 55 - O cortejo do afoxé no Muhne 

Figura 56 - Abertura da exposição Memórias da Nação Xambá 

 



 

Figura 57 - Exposição Pra deixar de ser “pra inglês ver” 

Figuras 58, 59, 60 - Exposição Masanganu 

Figura 61 - Abertura da exposição Memórias da Nação Xambá - fala de pai Ivo, 

acompanhado de Hildo Leal.  

Figuras 62 e 63 - O trabalho informal - carrinho de café e cuia de barbear. 

 

 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

Fundaj  

MTST    

Muhne 

Fundação Joaquim Nabuco 

Movimento dos Trabalhadores Sem-Teto 

Museu do Homem do Nordeste 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO: MUSEU, MEDIAÇÃO E NEGRITUDE COMO COORDENADAS 
DO CAMPO.............................................................................................................................13 
1.1 Sair e voltar ao campo: dinâmicas e percursos do fazer pesquisa com nossos afetos........ 21 
2. TRAJETOS CRUZADOS PELA FALA: NARRATIVAS INSTITUCIONAIS E AS 
RELAÇÕES DE NEGRITUDE.............................................................................................27 
2.1 Fazer caminho: o museu como campo de pesquisa............................................................ 27 
2.2 A negritude como elemento de análise das relações museais.............................................34 
2.3 Breve histórico do Museu do Homem do Nordeste............................................................43 
3. O PENSAMENTO SOCIAL E MUSEOLÓGICO DE GILBERTO FREYRE E SUA 
MATERIALIDADE EXPOSITIVA NO MUSEU DO HOMEM DO NORDESTE..........49 
3.1 O museu como um projeto de Nordeste e seu povo............................................................49 
3.2 Territórios plurais, culturais e direitos coletivos: o museu como um referencial social do 
Nordeste.................................................................................................................................... 53 
4 NEGRITUDE COMO PRÁXIS NO FAZER EDUCATIVO........................................... 91 
4.1 Dissolvendo margem e centro: educadores negros em interlocução.................................. 91 
4.2 Pessoas educadoras negras e exposição: mediação nas fronteiras......................................96 
4.2.1 Poder falar e mudar a ordem das coisas......................................................................... 110 
4.3  E o museu com isso? Usos e adequações de processos identitários na manutenção da 
narrativa expositiva................................................................................................................. 116 
4.4 Para não “passar em branco”: Mediação como processo de autoinscrição.......................123 
5. CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................. 132 
5.1 Apontamentos para uma conceituação da mediação cultural........................................... 133 
REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 137 
 

 

 

 

 

 

 



13 

1.​ INTRODUÇÃO: MUSEU, MEDIAÇÃO E NEGRITUDE COMO 
COORDENADAS DO CAMPO 
 

 

Em algum momento entre 2019 e 2020 me deparei com o texto Racismo e sexismo na 

cultura brasileira, de Lélia Gonzalez (1984). O impacto da leitura foi tão grande que 

despertou meu interesse em retomar os estudos sobre negritude e gênero, campos que já me 

estimulavam há anos, mas que, após a conclusão da graduação em Ciências Sociais, passaram 

a ser menos acessados durante minhas pesquisas, embora fossem abordados cotidianamente 

no meu trabalho e nas relações de amizade que cultivo. Também, neste período, passei a me 

interessar mais por arte contemporânea e, especialmente, por produções de artistas 

afrodiaspóricos. Quando, em 2021, acessei virtualmente o trabalho O Barco/The Boat, de 

Grada Kilomba (2021)1, senti a performance como uma mensagem nítida de que era 

necessário retomar os exercícios de pesquisa, memória e comunicação para seguir construindo 

novos caminhos. 

Registro essas duas memórias com um objetivo: o de mapear percursos. Desde a 

conclusão da graduação, em 2018, até a decisão de retornar ao ambiente acadêmico e 

ingressar no mestrado, em 2022, período marcado pelo início da minha vida adulta, estive 

dedicada a entender minha própria identidade. Nesse intervalo, concebi o desejo e a 

necessidade de me dedicar à produção intelectual, especialmente estimulada por grandes 

teóricas, artistas e, em suma, intelectuais negras. 

Foi a partir do estímulo dessas intelectuais que apreendi os universos nos quais estava 

inserida: aqueles atravessados pelos marcadores sociais da diferença como mulher preta, 

lésbica e periférica; e aquele do espaço que ocupava, pois nos quatro anos aqui demarcados 

estive, sobretudo, imersa no ambiente dos museus, meu local de trabalho e campo de 

pesquisa, frequentemente estimulada por suas discussões e, principalmente, por seus agentes. 

Foi com estes, e em especial com minhas e meus colegas de função, pessoas educadoras de 

museus, que ampliei meus interesses e campos de investigação, que aprendi o ofício que 

desenvolvo como educadora e que concebi algumas das reflexões que hoje, junto ao aporte 

teórico de intelectuais que há muito tempo colaboram na minha compreensão de mundo, 

desenvolvo nesta dissertação de mestrado.  

 

1 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=D7vSm5DLgDs . Acesso em 10/05/2025. 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=D7vSm5DLgDs


14 

Ao ingressar no mestrado em Antropologia e cursar a disciplina Museus e Patrimônios 

Culturais, com o professor Hugo Menezes Neto, estabeleci como interesse de pesquisa 

trabalhar com estas e estes colegas que criam, difundem, dinamizam e ampliam as abordagens 

do museu e seus objetos. É a partir do reconhecimento do trabalho que realizam e de suas 

reflexões, considerados fundamentais para a compreensão das relações museais — entre 

memória, poder e construção narrativa —, que a pesquisa é delineada, sob o tema 

“experiências sociais e negritude entre pessoas educadoras negras do Museu do Homem do 

Nordeste (Muhne), Recife - PE”. 

A elaboração do tema desta pesquisa passou a me despertar interesse quando, em 2017, 

atuando como estagiária do Muhne, desenvolvia junto aos colegas de equipe programações 

mensais para o museu e percebia nosso esforço coletivo para o exercício de trabalhar uma 

educação pelas ausências. Naquele momento existia um número significativo de pessoas 

educadoras negras compondo a equipe e a negritude era, portanto, uma pauta recorrente de 

nossas discussões, uma vez que a exposição provocava o tensionamento e nos fazia assumir 

coletivamente o compromisso de atualizar as discussões ali existentes, fazendo dessa uma 

demanda inclusive particular de não colaborar com a propagação de narrativas que 

escantearam e definiram posições de subalternidade a nossas identidades e daqueles que 

também são marcados socialmente enquanto sujeitos dissidentes. 

Unindo o referencial teórico trabalhado ao longo da pesquisa à experiência em campo, 

entendemos que a narrativa expográfica e institucional são basilares para a compreensão do 

museu, mas que os discursos não se encerram nestes. Pondo em foco a ação educativa 

percebemos como narrativas outras são desenvolvidas a partir da interface entre público e 

museu desenvolvida por pessoas educadoras da instituição. A produção discursiva e demais 

trocas estabelecidas a partir da prática educativo museal nos provocou perceber duas questões 

pungentes na realidade deste museu: 1. como se dão as experiências das pessoas negras que 

trabalham como educadoras deste museu? 2. como figura a mediação cultural desenvolvida 

por esses sujeitos? 

Na investigação dessas questões, levamos em consideração o caráter ambivalente da 

função de educador/a museal, pois ao passo que essas pessoas estão vulneráveis a uma série 

de problemáticas que envolvem as relações museais e as dinâmicas de lidar com os públicos, 

a função de educar é também potente nos seus sentidos de criação e diálogo, onde a 

comunicação acontece e outros discursos emergem. Entendemos que essa posição se torna 

ainda mais complexa quando situada nos recortes desta pesquisa: quando a pessoa educadora 

 

 



15 

atua no Museu do Homem do Nordeste e é dissidente de raça, como são os casos de pessoas 

negras e indígenas. 

Identificamos o tensionamento da raça neste contexto, porque a exposição apresenta em 

seu circuito fragmentos que constróem um referencial social do Nordeste — suas gentes, seus 

costumes, suas histórias —, mas oferece poucas possibilidades de viver enquanto pessoas 

negras e indígenas desta região, pois nas imagens e dados expostos esses corpos são 

majoritariamente marcados pela precariedade. É neste sentido que buscamos compreender 

como opera a mediação cultural e como esta incide nas dinâmicas de poder, raça e discurso 

museais.  

Na definição das categorias centrais de discussão deste trabalho, compreendemos como 

fundamentais os debates em torno da Antropologia dos Museus, mediação cultural e 

negritude. Para tal análise, trabalhamos principalmente com os teóricos Mário Chagas (2002, 

2009, 2019), Bruno Brulon (2008, 2015, 2020) e Françoise Vergès (2023), na compreensão 

dos museus enquanto dispositivos de controle que operam por meio da produção de narrativas 

e seu poder de legitimação; as leituras também colaboram para uma análise das relações entre 

museus e a colonialidade. 

Na educação em museus, estabelecemos o diálogo a partir da produção de Ana Mae 

Barbosa (1998), Cayo Honorato (2015, 2013) e Leda Maria Martins (2021) — neste caso, 

traçando uma rota entre a mediação e as oralituras — e nos estimulou a produção de 

educadores que têm investido no registro e pesquisa como elementos próprios da mediação, 

como é o caso da “mediação como pesquisa e prática documentária”, proposta e desenvolvida 

por Cayo Honorato e Viviane Pinto (2021). Por meio desses referenciais teóricos, 

compreendemos o panorama no qual a mediação cultural figura como prática contínua de 

educação e ativação dos museus.  

Nos apropriamos de uma ampla produção de intelectuais sobre negritude, nos quais 

destacamos as contribuições de Frantz Fanon (2008), Aimé Césaire (2010), Abdias 

Nascimento (2016), Grada Kilomba (2019), Lélia Gonzalez (2020) e Sueli Carneiro (2023). 

Nesta análise nos estimulou o trabalho de Vergès (2023) por aproximar as relações museais da 

racialidade, pondo em foco experiências de povos dissidentes, discutindo sobre acervo, 

representação, relações de público e trabalhadores museais, e pensando o “museu universal”2 

como projeto colonial.  

2 Este termo será aprofundado no item 2.1 e 2.2 deste trabalho. 
 

 



16 

No desenvolvimento da pesquisa, a relação estabelecida com os interlocutores do 

trabalho, assim como os tensionamentos raciais provocados pela relação entre exposição de 

longa duração do Muhne e o corpo e história de pessoas negras responsáveis por educar nesta 

instituição, tornaram-se questões essenciais para refletir as especificidades que constróem este 

estudo.  

Em diálogo com essas provocações, a relação entre Muhne e pessoas educadoras negras 

inspirou nossa investigação, pela conexão que este museu estabelece com o pensamento de 

Gilberto Freyre sobre o social. Para imergir nesta discussão, nos amparamos na bibliografia 

produzida principalmente por Gilberto Freyre (1960, 2003), Gleyce Kelly Heitor (2013), na 

seleção de textos do autor realizada por Gleyce Kelly Heitor e Clarissa Diniz (2010), assim 

como na produção disponibilizada e fomentada pela própria instituição, como os livros O 

pensamento museológico de Gilberto Freyre(2017), organizado por Gleyce Kelly Heitor e 

Mário Chagas, e Museu do Homem do Nordeste em 40 objetos (2023), organizado por 

Henrique Cruz e Marília Bivar. 

Refletindo sobre o fazer etnográfico e, mais especificamente, os meandros da prática 

desta pesquisa e as relações nela estabelecidas, a metodologia adotada teve como referência o 

trabalho de João Pacheco de Oliveira (2015) para compreender como se dá a pesquisa a partir 

das relações estabelecidas entre pesquisadora e interlocutores; a abordagem da “situação 

etnográfica”, na qual o trabalho etnográfico compromete-se em uma descrição que abarque o 

contexto de relações sociais no qual o antropólogo e interlocutores se inserem, e apresente os 

fatos e as múltiplas interações no âmbito da pesquisa (p. 22) fundamentou e elucidou um 

modo de fazer etnográfico. O trabalho em questão é dedicado ao estudo das relações sociais 

na experiência deste antropólogo com o povo Ticuna; a discussão, que preliminarmente 

poderia parecer distante das temáticas em voga nesta pesquisa de mestrado, apresentou 

componentes importantes para a construção do trabalho devido ao foco no método adotado 

pela pesquisa e por valorizar o entendimento de que há uma rede de interdependência 

estabelecida entre interlocutores e pesquisadores no processo de pesquisa, que precisa ser 

analisada em sua complexidade. 

Outros trabalhos antropológicos cujas temáticas são concebidas em linhas teóricas 

distintas das adotadas por esta pesquisa foram igualmente importantes para a compreensão do 

fazer antropológico aqui ensejado. São esses os casos das dissertações de mestrado de 

Whodson Silva (UFPE, 2019) e Ana Clara Damásio (UFG, 2020); no primeiro caso, a 

pesquisa teve como foco os tensionamentos e experiências sociais no contexto de instalação 

 

 



17 

da Central Nuclear do Nordeste em Itacuruba, no Sertão de Pernambuco, e, no segundo 

trabalho, a autora aborda o que chama de “Fazer-Família e Fazer-Antropologia”: o processo 

de realizar pesquisa com suas parentes de Canto do Buriti, no Piauí. Ambas as pesquisas 

foram importantes para a ampliação dos referenciais sobre o fazer antropológico e, sobretudo, 

na compreensão sobre a lida com nossos interlocutores a partir das relações que 

desenvolvemos com estas pessoas.  

Estes três últimos trabalhos aqui mencionados, mesmo em contextos tão distintos ao da 

pesquisa, foram importantes para suscitar um modo de escrita próprio a esta dissertação, e 

que, tal como Pacheco de Oliveira (2015) e Silva (2019) elaboram em seus respectivos 

trabalhos, reconheçam o papel da pesquisa como prática de fomento às pautas e lutas dos 

grupos com os quais nos relacionamos, de modo que as pesquisas colaborem na análise e 

reconhecimento sobre os pleitos do grupo e se posicionem em defesa dos mesmos. Essas 

considerações nos fortaleceram, inclusive, a perceber a pungente ação da linguagem nas 

operações de poder, discussão que atravessa esta pesquisa, e nos direcionou a apropriarmos 

deste dispositivo de modo a colaborar com a demanda da coletividade de interlocutores com a 

qual trabalhamos, no sentido de explicitar os saberes e práticas por elas e eles articulados e 

registrá-los, por meio desta escrita de caráter acadêmico.  

O trabalho de Ana Clara Damásio (2020) foi estimulante, ainda, por construir um 

processo de autoinscrição e inscrição de uma coletividade de parentes, bem como seus saberes 

no campo científico, a partir da pesquisa que desenvolveu. A forma como a antropóloga 

descreve episódios do cotidiano, longe da pretensão inicial de servirem à pesquisa, ressoou na 

sua investigação e também nos estimulou a perceber como aliar os fragmentos das memórias 

de interlocutores-afetos e pesquisadora às experiências observadas, resgatadas por meio de 

entrevistas, depoimentos e, principalmente, nos cotidianos compartilhados, para fomento da 

pesquisa. O trabalho de Damásio também inspira uma poética própria, que, por meio da 

escrita e fotografia, apresenta materialmente e nominalmente sujeitas pouco visíveis nas 

dinâmicas sociais, processos que inspiram esta pesquisa.  

O trabalho de Jeanne Favret-Saada (2005) também contribuiu para o referencial 

metodológico desta pesquisa. Em contraposição ao distanciamento e sobreposição da 

perspectiva da pessoa antropóloga à experiência nativa, Favret-Saada identifica que acessar 

seu objeto de estudo apenas seria permitido pelo grupo à medida que ela se mostrasse 

vulnerável e, sobretudo, afetada por ele (Ibidem, p. 157). Além disso, a antropóloga 

identificou que a coleta de informações e a aprendizagem de um sistema de representações 

 

 



18 

foram estimuladas justamente pelos processos de comunicação involuntários, fomentados 

pelo afetar-se durante o campo, e que “as operações de conhecimento acham-se estendidas no 

tempo e separadas umas das outras: no momento em que somos mais afetados, não podemos 

narrar a experiência[...]. O tempo da análise virá mais tarde.” (Ibidem, p. 160). Isto é, o tempo 

é também ponto essencial do trabalho do etnógrafo, seja para estabelecer relações, permitir-se 

ser afetado pelo campo ou, ainda, vivenciar os aspectos involuntários e não intencionais 

propiciados por ele.  

A escrevivência, processo que articula escrita e vivência, formulada e popularizada pelo 

trabalho da linguista e escritora Conceição Evaristo, nos inspira como referencial 

metodológico e de análise nesta pesquisa; por meio dela concebemos apontamentos para uma 

conceituação da prática desenvolvida pelas e pelos interlocutores-afetos — a mediação 

cultural no contexto da educação museal —, por identificarmos nesta prática a constante 

autoinscrição das e dos educadores no discurso que criam sobre o que está exposto e em 

discussão com o público. Essa inscrição assimila a primeira pessoa no singular e no plural, 

pois incide sobre as subjetividades de seus atores e as coletividades das quais fazem parte.  

No trabalho de Evaristo, passado e presente comumente imbricam-se por uma relação 

com o tempo não-linear, suscitada pela memória fortemente presente em sua escrita3; 

inspirados por esse processo, nesta pesquisa também ousamos ter como cerne a memória e os 

corpos das e dos interlocutores afetos, bem como minhas memórias e experiências, inseridas 

no campo, como parte do grupo de pessoas educadoras negras que já compôs a equipe de 

educação da instituição.  

É assumindo o lugar da aproximação, de ser afetada pelo campo, da abordagem à 

situação etnográfica na qual o trabalho se insere e, principalmente, compreendendo o 

deslocamento do fazer antropologia sobre nós - aqui me inscrevendo como parte da 

coletividade que reúne os sujeitos da pesquisa - que este trabalho também figura como um 

exercício de autoantropologia, em diálogo com o que aborda Marilyn Strathern (2014) ao 

apresentar este conceito como o fazer antropologia “em casa”, que reflete em considerar “se 

investigador-investigado estão igualmente em casa, por assim dizer, no que diz respeito aos 

tipos de premissas sobre a vida social que informam a investigação antropológica” (p. 134), 

pois a relação de conhecimento construída na mesma deve ter continuidade cultural com o 

que as pessoas da sociedade estudada produzem em seus relatos sobre elas próprias (Ibidem). 

3 Apesar de não consistir em citação direta nesta pesquisa, as leituras das obras Ponciá Vicêncio (2003) e Becos 
da Memória (2013) colaboraram na compreensão da escrevivência em sua prática.  

 

 



19 

Como desenvolvimento metodológico, este trabalho percorreu os caminhos narrativos 

construídos pela instituição museal, ora transversais, ora paralelos às experiências relatadas 

por pessoas educadoras negras que atuaram como monitoras/educadoras e/ou estagiárias do 

Muhne4 em períodos diversos (2014 - atualmente), bem como propõe inferir sobre minhas 

próprias experiências enquanto pesquisadora de um campo no qual ocupei função similar à 

dos interlocutores da pesquisa: durante 6 anos fui estagiária e monitora da coordenação 

educativa deste museu (2016 - 2022), tempo no qual vivi ativamente a experiência de ser uma 

mediadora negra, desenvolvendo narrativas e diálogos a partir dos espaços e exposições. 

Nesta pesquisa, investigamos as relações entre pessoas educadoras negras que integram 

ou já integraram a equipe educativa do Museu do Homem do Nordeste como mediadoras e o 

museu. Para isso, utilizo depoimentos e entrevistas coletados entre 2023 e 2024 de seis 

pessoas, apresentando memórias sobre as experiências vividas enquanto parte desse corpo 

educativo; além disso, aciono também as memórias vivenciadas por mim ao compor essa 

equipe, bem como elementos observados em mediações realizadas em 20235. 

Dando sequência ao material exposto até então, sugerimos a leitura deste 

texto-caminho, que também chamaremos de “dissertação de mestrado” ou, simplesmente, 

“pesquisa”, como uma visita a um circuito expositivo. As visitas a uma exposição acontecem 

de múltiplas maneiras, mas geralmente — especialmente nos museus tidos como tradicionais, 

termo que será explicitado mais à frente — iniciam pelo acesso a um texto curatorial. Esses 

textos também assumem muitas formas, mas, em geral, explicitam o cenário no qual a 

exposição se insere e exibe; essa introdução tem o mesmo propósito: exibir parte das 

referências que fundamentam o trabalho, apresentando as temáticas que serão trabalhadas.  

Transformando a leitura em visita, versamos com os processos criativos da mediação, 

que por vezes também se dedicam aos modos de fazer, processos e demais elementos 

5 Parte dos elementos coletados nos depoimentos das e dos interlocutores afetos estão reunidos em um artigo 
intitulado “Quando o corpo é premissa: processos de mediação artístico cultural acionados pela negritude”, 
apresentado na Reunião Brasileira de Antropologia de 2024, em Minas Gerais, como apresentação parcial da 
pesquisa de mestrado.  

4 No período em que ingressei como estagiária neste museu,  a equipe que dedicava-se ao planejamento e 
execução das atividades dividia-se entre “monitores” e “estagiários”, também chamados de “mediadores”, além 
da pessoa coordenadora de Ações Educativas e Comunitárias, durante os anos de trabalho na instituição outros 
cargos surgiram e colaboraram com as demandas desta coordenação, mas o trabalho de lida direta com o público 
permaneceu sendo exercido pela equipe de monitoria e estágio. Durante esta pesquisa, os interlocutores atuais 
informaram que suas funções não são mais nomeadas como “monitoria”, mas como “educador/a”, além disso, 
informaram que a equipe de educação atual possui outras funções, como a de supervisor e outros serviços 
administrativos. Quando consultei se a mudança do termo “monitor” para “educador” refletiu em uma mudança 
no escopo de suas funções, um destes educadores me respondeu que na dinâmica de trabalho, especificamente, 
não houve mudança.  
 

 

 



20 

relacionados ao que está exposto, indicando o que é basilar para a exposição (aqui museus, 

mediação e negritude como coordenadas do campo); seus desdobramentos são responsáveis 

pela construção de um caminho em que a análise sobre a incidência da negritude nas práticas 

de mediação, desenvolvidas por pessoas educadoras negras do Museu do Homem do 

Nordeste, busca identificar se o exercício de mediar figura, no contexto estudado, enquanto 

uma experiência de autoinscrição dessas agentes sobre a narrativa expográfica.  

Assim, essa pesquisa se justifica por visar a ampliação do campo da Antropologia dos 

Museus, contribuindo com uma leitura sobre agentes essenciais das dinâmicas museais: 

educadoras e educadores de museus. Também por exercitar um processo de autoantropologia 

situado neste campo. Mas antes de chegar ao final da visita, ou leitura deste texto-caminho, 

muitos eixos expositivos serão acessados; no próximo item desta introdução, optamos por 

abordar uma caraterística singular e que delineou todo o desenvolvimento desta pesquisa: o 

processo de fazer pesquisa com nossos afetos. 

Percorremos o primeiro capítulo deste trabalho, que teve como foco abordar os museus 

e a negritude como elementos constituintes do campo da pesquisa. Elaboramos estas reflexões 

a partir da compreensão de como operam os museus e seus objetos, investigando a pertinência 

desses espaços como campo de pesquisa. Também nos dedicamos à compreensão da negritude 

como elemento de análise das relações museais, percebendo como atua o dispositivo de 

racialidade nas dinâmicas sociais brasileiras e a incidência dessa categoria no cenário dos 

museus. Apresentamos, em sua conclusão, um breve histórico do campo — o Museu do 

Homem do Nordeste.  

No segundo capítulo, colocamos em evidência a expografia da exposição de longa 

duração do Muhne,  que nos estimula a investigar como o museu se estrutura fundamentado 

no pensamento de Gilberto Freyre sobre o social e como materialidade do seu pensamento 

museológico. 

No terceiro capítulo, é dado destaque aos interlocutores-afetos desta pesquisa, 

reconhecendo que é a partir da relação entre eles, suas práticas na dinâmica de trabalho e a 

expografia do Muhne que a relação entre o museu e negritude é tensionada, uma vez que o 

discurso museal, pautado no pensamento de Gilberto Freyre e sua perspectiva da Casa 

Grande, está frequentemente paralelo à construção narrativa de sujeitos racializados que são 

encarregados do serviço de mediação e que, ainda que elaborem processos de apresentação 

pautados na narrativa expográfica, acessam também seus repertórios e subjetividades no 

processo de mediar. Aqui tomamos como base a negritude como práxis no fazer educativo e 

 

 



21 

inferimos sobre como o museu opera também na apropriação das produções e provocações de 

educadoras e educadores dissidentes de raça para a manutenção de suas narrativas. 

Encerrando o circuito, inferimos sobre a mediação e buscamos elaborar uma 

conceituação para esta prática, que compreendemos a partir da pesquisa como um processo de 

autoinscrição.  

 

1.1 Sair e voltar ao campo: dinâmicas e percursos do fazer pesquisa com nossos afetos 

 

Considero como início da minha experiência no campo o desligamento do meu vínculo 

como trabalhadora do Muhne, em março de 2022. Naquele momento me sentia 

profundamente impactada pelas observações informais durante minha prática de trabalho 

habitual e estimulada pelas discussões que vinha desenvolvendo nas disciplinas obrigatórias e 

durante a elaboração do objeto da pesquisa de mestrado, compreendi que estar presente no 

campo como trabalhadora, apesar de me permitir uma frequência regular e uma experiência 

compartilhada com meus interlocutores como parte indistinta das práticas e emoções na qual a 

negritude incide no fazer educativo do espaço, me causava uma excessiva tensão com relação 

às possíveis censuras, aos dilemas éticos e atravessamentos subjetivos de minha experiência 

como pesquisadora de uma coletividade da qual faço parte. Assim, quando passei a me 

dedicar à pesquisa no campo, me vi fisicamente mais distante dele do que antes, quando 

diariamente estava imersa no local, colaborando para seu funcionamento.  

Quando, no semestre seguinte, decidi ir a campo, as angústias eram muitas por ter 

optado por encerrar o vínculo de trabalho na instituição. Apesar da incerteza, reduzir a 

frequência no local se apresentou positivamente para mim no decorrer da pesquisa, 

principalmente no contato com meus interlocutores, ex colegas de trabalho, dos quais dois 

deles ainda fazem parte da equipe de educadores da instituição. Esses interlocutores aqui são 

chamados de interlocutores-afetos, pessoas que no desenvolvimento da pesquisa tornaram-se 

interlocutoras, mas antes desta experiência já eram minhas amigas. Os encontros com essas 

pessoas entre 2022 e 2025, fossem com interesses de pesquisa ou mesmo pelas agendas e 

relações que estabelecemos entre nós e com outras pessoas da educação em museus da cidade 

do Recife, foram pautados pelo relato sobre as experiências de trabalho no campo de forma 

recorrente, muitas vezes em tom de desabafo, daqueles que se tem com quem já viveu 

situações semelhantes e agora não acompanha mais de perto — no nosso caso, por viver e 

atuar profissionalmente por longos períodos no mesmo local.  

 

 



22 

Passei a frequentar o campo em momentos específicos de aberturas de exposição, bem 

como em algumas visitas nos fins de semana, momentos em que pude presenciar o discurso 

institucional sobre os eventos e expografias, e compreender o cotidiano do museu 

exclusivamente no contato entre público, educadores e exposição, sem a interação com outras 

agentes das dinâmicas museais. As idas a campo aconteceram entre o segundo semestre de 

2022 e o primeiro semestre de 2023 e a partir deste recorte da negritude, estabeleci contato 

com pessoas que se autodeclaram pessoas negras e que atuaram no setor de educação deste 

museu. 

Durante toda a pesquisa e, especificamente ao estabelecer quais os meus objetivos, 

estive focada em compreender as maneiras de fazer pesquisa com aqueles que, também 

através do distanciamento provocado pela desvinculação funcional, percebi que eram, 

sobretudo, amizades. A reflexão contínua sobre qual postura tomar e o que se tornaria 

relevante em minha pesquisa se intensificou quando, enquanto estive imersa no 

desenvolvimento e escrita dessa pesquisa de mestrado (2022 - 2025) migrei por outras duas 

instituições museais da cidade, assumindo as funções de prestadora de serviços em educação, 

educadora em regime celetista, supervisora em Educação e Pesquisa e, atualmente, gerente de 

Educação e Pesquisa. Nestes cargos convivi e troquei com uma rede ainda maior de pessoas 

educadoras negras, em variados graus de ensino e desempenhando distintas atividades, cujo 

ato de pensar e executar ações educativas compunha o escopo de suas funções. Em uma 

dessas ocasiões, tive, inclusive, a oportunidade de novamente atuar como educadora junto a 

um de meus interlocutores durante dois meses, momentos nos quais rememoramos com 

frequência experiências que compartilhamos no exercício da função de educadores no Muhne. 

Apesar do período relativamente longo de contato e desenvolvimento da pesquisa junto 

ao campo e meus interlocutores, este trabalho foi muitas vezes interrompido pelos episódios 

que vivenciei para além da universidade; entre 2023 e 2024, fui acompanhante em tempo 

integral de minha mãe, que passou por um doloroso adoecimento, até que se encantou. Nos 

momentos de dor e luto, o caráter da pesquisa se apresentou singular, principalmente quando 

meus interlocutores, também amigos, acompanharam meus processos, se mostraram 

presentes, disponíveis e estimularam a continuidade da pesquisa. Da mesma forma, 

compreendendo seus processos íntimos, houve momentos em que as entrevistas, depoimentos 

e outras tentativas de continuidade da pesquisa eram impraticáveis, pois esses colegas 

vivenciavam momentos difíceis. 

 

 



23 

O primeiro contato com as pessoas educadoras que se tornaram interlocutoras desta 

pesquisa aconteceu virtualmente. Após algumas dificuldades para garantir a disponibilidade 

de datas para um encontro presencial com parte delas, entendemos que a maneira mais 

adequada para esse início seria solicitar que nos encaminhassem áudios através do WhatsApp, 

por onde costumávamos nos comunicar,  respondendo às perguntas: 1. Quem é você? — aqui, 

peço que fique à vontade para se apresentar a partir dos critérios que forem relevantes ou 

interessantes para você; 2. Como você se autodeclara em relação à etnia e/ou raça? 3. Quando, 

por quanto tempo e quais funções você desempenhou no Muhne? 4. Você destacaria alguma 

memória ou experiência vivenciada durante seu trabalho naquele museu? Qual? 

Depois de algum tempo de maturação dos dados coletados nos depoimentos, 

entendemos quais outras perguntas seriam importantes para a pesquisa e agendamos 

conversas — algumas on-line e outras presencialmente, operando conforme fosse mais 

propício e confortável para essas pessoas — para realização de uma entrevista com oito 

perguntas, são elas: 1. O que você compreende como mediação cultural e como aprendeu essa 

prática?; 2. Existe alguma atividade em específico que você idealizou e/ou desenvolveu no 

Muhne, provocada por um interesse de pesquisa seu? Como foi a experiência?; 3. Quais 

elementos você costuma/costumava destacar na exposição de longa duração do Muhne? 

Como faz/fazia isso e por quê?; 4. Você considera que o trabalho de educadoras e educadores 

nesse museu promove uma atualização ou manutenção da narrativa expográfica? Como?; 5. 

Como você percebe a relação desse museu com suas e seus educadores?; 6. Como as questões 

raciais atravessam as dinâmicas das práticas educativas nesse museu?; 7. Como você se sente 

ou se sentiu nesse espaço, sendo exposta/o aos conteúdos presentes nesta exposição 

cotidianamente?; 8. Como você se sente ou se sentiu sendo uma pessoa educadora negra dessa 

instituição? 

Buscamos, com as três primeiras perguntas da entrevista, entender qual a compreensão 

sobre mediação cultural de cada interlocutor/a e se há semelhanças e diferenças entre elas; 

como essas pessoas formulam essa compreensão e com base em quais experiências; como as 

subjetividades desses sujeitos incidem sobre as práticas educativas e a construção de uma 

atuação educativa na instituição; o que costumava ser basilar nas práticas de mediação de 

cada pessoa interlocutora e como esses elementos se relacionam diretamente com elas e eles. 

Com as perguntas restantes, inferimos sobre como as pessoas que atuam e atuaram no 

setor de educação deste museu entendem a relação de suas atuações de trabalho com a 

narrativa expográfica; identificar como percebem a atuação do museu — através da ação 

 

 



24 

institucional — sobre suas práticas profissionais. Ainda a partir das questões provocadas 

durante as entrevistas, procuramos refletir sobre de que forma as questões raciais incidem na 

atuação educativa do museu e a partir de quais agentes (observando quando o mote é uma 

demanda institucional e quando é uma demanda que parte de pessoas educadoras da 

instituição. 

Os elementos apresentados sobre o contexto desta pesquisa se fazem necessários pelo 

compromisso com a elucidação do fazer científico, também por considerar o modo como o 

trabalho se orienta pela aproximação, por estar perto e inserida nas dinâmicas partilhadas 

pelos meus interlocutores, ainda que em um primeiro momento o distanciamento tenha sido 

necessário para compreensão do que e como fazer a pesquisa. A inserção no campo aqui 

apresentada também busca contextualizar sobre as situações nas quais a pesquisa se insere 

considerando o que João Pacheco de Oliveira conceitua como “situação etnográfica”, que 

refere-se “ao conjunto de relações que o pesquisador, contemporaneamente à pesquisa, 

mantêm com todos os atores sociais que de algum modo intervêm no campo” (2015, p. 43).  

Ao apresentar as relações estabelecidas entre a pesquisadora e os interlocutores neste 

trabalho, bem como o contexto no qual os processos de coleta de dados se dão, buscamos 

tornar nítido o processo no qual a pesquisa se construiu e, ainda, como este coaduna com uma 

antropologia da aproximação, em contraponto às práticas de distinção e de separação entre o 

pesquisador e o Outro.  

Durante a escrita, ultrapassando a primeira dificuldade de definição da pesquisa, a de 

encarar o exercício de fazer uma antropologia “em casa” quando somos habitualmente 

encorajados a olhar para “o Outro”, passamos a refletir sobre como apresentar os 

interlocutores da pesquisa. À medida em que os depoimentos e entrevistas foram coletados, 

tornou-se comum o questionamento por parte dos interlocutores sobre como os nomes de cada 

sujeito seria apresentado ao fim da pesquisa; geralmente esse questionamento surgiu após 

algum relato mais explícito sobre as dores e marcas que o racismo causava em seus cotidianos 

de trabalho.  

Considerando o cenário de vulnerabilidade no qual educadores museais estão inseridos, 

que incide na baixa empregabilidade em museus da cidade e a precarização de seus trabalhos, 

especialmente com o processo de “pejotização” de suas equipes6 e como o marcador social da 

6 Gleyce Kelly Heitor (2021, pp. 50 - 58) apresenta o termo ao abordar a condição de informalidade e 
precarização dos trabalhadores da cultura de regiões periféricas, no contexto abordado, a autora examina a 
fragilidade de museus das/nas favelas, assim como seus territórios, que são mantidos na condição de informais. 
O termo é resgatado neste trabalho por dialogar com o contexto de vulnerabilidade de pessoas educadoras nos 

 

 



25 

negritude colabora nessa experiência, optamos por manter o sigilo dos nomes dos sujeitos da 

pesquisa. Assim, cada pessoa interlocutora recebeu um nome com base nas suas próprias 

referências e como se manifestam, ficcionalizando nomes que evidenciam seus múltiplos 

modos de ser, gostos e sutilezas, de forma a garantir sua integridade diante de espaços, por 

vezes, tolhedores.  

Segundo a ordem de entrevistas realizadas, estabelecemos como interlocutores deste 

trabalho aqueles que chamaremos: Polímata — um grande entusiasta das curiosidades e 

saberes do mundo, esse interlocutor-afeto é educador e artista, manipula o corpo com leveza e 

não perde a oportunidade de instigar novos movimentos, discussões e experiências, foi com 

ele que conheci o termo que aqui assume o lugar de seu nome e outras tantas palavras pouco 

frequentes nos cotidianos, mas usadas por ele com maestria; Natumar — nome por ela 

adotado por unir duas grandes paixões e referências de sua práxis, a natureza como um todo e 

o mar, dotado de sapiência e grandiosidade, Natumar é uma interlocutora cujas práticas em 

educação e na vida são referenciadas pelo que o meio ambiente lhe ensina, as formações nas 

ciências da natureza ampliam seu repertório, que também está intimamente ligado à 

investigação dos conhecimentos de sua ancestralidade e espiritualidade; Ayó — 

interlocutor-afeto que na vida já me apresentou tantas palavras de origem iorubá, é também 

uma pessoa de alegria contagiante e capaz de transformar nosso olhar, seja através da palavra, 

da música ou das visualidades que produz, seu nome foi escolhido por significar “alegria”, 

sentimento corriqueiro para boa parte das pessoas quando estão perto dele. 

Além desses, há outros três afetos como interlocutores do campo: Pujança — a mais 

jovem entre todas as pessoas interlocutoras deste trabalho, tem em seu nome de registro o 

signo de força, avidez e calor. No contato com ela, essas características também se 

manifestam, uma educadora em formação acadêmica que frequentemente apresenta outros 

olhares à pesquisa, na posição de estagiária no campo por um curto período, as relações ali 

experienciadas refletem no seu processo formativo como educadora e pesquisadora e, na 

atualidade, discute como essas experiências se reconfiguram em um olhar sobre si e sobre o 

mundo. Brisa é outra das interlocutoras-afeto que, desde meu primeiro contato com o campo 

(antes mesmo de ser concebido como tal), foi responsável por mediar o acesso entre o museu 

e eu, carrega no nome de registro o movimento que é inerente a sua prática, traduz uma 

posição entre uma coisa e outra e, através da palavra, comunica e educa de formas múltiplas; 

museus recifenses, nos quais é comum encontrar equipes majoritariamente compostas por pessoas estagiárias, 
prestadores de serviços (MEI) e terceirizados. 
 

 

 



26 

aqui é chamada de Brisa por arejar espaços e permitir que novas sensações sejam suscitadas. 

Mestre Malungo, o último interlocutor-afeto, é poeta, mestre e brincador. Nos seus termos, ele 

foi um dos mais antigos colegas com quem partilhei a experiência de educar no campo da 

pesquisa. Foi também um mestre na orientação que prestou a mim e outros colegas de 

trabalho sobre a prática educativa e como esta é sempre atravessada por quem somos; 

atualmente, segue orientando, seja na sala de aula, nos contextos acadêmicos ou religiosos, 

para uma retomada de si, da ancestralidade e da espiritualidade no percorrer de nossos 

caminhos. 

Os nomes adotados, ainda que possam estimular um olhar fantástico sobre os 

interlocutores dessa pesquisa, têm, na verdade, desde seu vocativo, o propósito de registrar as 

características de suas identidades evidenciadas no campo, que acima de quaisquer elementos 

comuns, produzem também suas distinções. A pesquisa se deu, desta maneira, através de 

muitos percursos. Inúmeras idas e vindas, seja em campo, seja no texto, figuram como rota 

para que o trabalho se firmasse como um processo de pesquisa antropológica que, sobretudo, 

desmantela as fronteiras entre o ego e o Outro e se estabelece como um fazer nosso, sobre nós 

e a partir das nossas demandas.  

 

 

 

 

 



27 

2. TRAJETOS CRUZADOS PELA FALA: NARRATIVAS INSTITUCIONAIS E AS 
RELAÇÕES DE NEGRITUDE 
 

2.1 Fazer caminho: o museu como campo de pesquisa 

A conjunção com local, memória, assim como as relações e dinâmicas sociais que são 

capazes de representar, conferem ao objeto alvo de interesse e domínio para os museus. Também 

interessada nesta conjunção, bem como nas relações sociais experimentadas no contexto dos 

museus, a Antropologia dos Museus desenvolve um extenso campo de pensamento, que não se 

restringe à expropriação e à privação da vida dos objetos, pois se seus usos e sentidos comuns 

lhes são impedidos usualmente, há, por outro lado, uma gama de outros sentidos e relações 

estabelecidas no contexto dos museus, como são as relações de poder, multiplicidade de agentes 

e públicos presentes nesses espaços, as variadas possibilidades de trabalho com memória 

administradas por essas instituições e os propósitos a que servem.  

A relação simbiótica entre humanos e coisas está por toda parte. Sejam os pregos, tijolos e 

madeiras que estruturam uma casa, a cadeira que convida ao descanso e ajuda a manter uma 

postura, o computador utilizado para escrita de um texto ou mesmo a casa composta por todos 

esses elementos, há em comum a vida que pulsa através dos entrecruzamentos entre humanos e 

coisas. As dimensões social e cultural que concernem a vida nos objetos, chamadas de “alma nas 

coisas” por Silveira e Lima Filho (2005), ou mesmo a “coisa” em si, apresentada por Tim Ingold 

(2012), caracterizada por estar em relação e, a partir de então, significar e dar significado a algo, 

constituem uma área de interesse antiga no campo da antropologia.  

Franz Boas, já no fim do século XIX, elaborou uma crítica em que os significados e usos 

dos objetos ganham destaque, em oposição ao foco na elaboração descritiva e analítica dos 

objetos materiais na qual estava firmado o trabalho antropológico acerca dos objetos até então, 

como indica José Reginaldo dos Santos Gonçalves (2007, p. 18). Bronislaw Malinowski, por sua 

vez, durante a escrita de uma de suas mais emblemáticas obras, Os Argonautas do Pacífico 

Ocidental, publicada em 1922, dedicou-se aos aspectos do circuito do Kula, envolto por colares e 

braceletes (Ibidem, p. 16). 

Ainda que os aspectos nos quais os objetos recebem atenção nos estudos antropológicos 

sejam distintos, vale apontar que estes elementos destacam-se por estarem indissociados das 

dinâmicas das relações sociais. Para Tim Ingold (2012), as coisas são o acúmulo de “fios vitais”, 

como uma malha que, em sua trama, aglutina um emaranhado de fios nos quais os processos de 

vida acontecem. Assim, a coisa pode ser uma árvore (Ibidem, p. 29), uma nuvem (Ibidem, p. 30) 

ou mesmo uma pipa voando (Ibidem, p. 33). O que as categoriza enquanto coisas são os 
 

 



28 

processos vitais nos quais estão envolvidas. Nessa lógica, o objeto “coloca-se diante de nós como 

um fato consumado, oferecendo para nossa inspeção suas superfícies externas e congeladas” 

(Ibidem, p. 29), estaria então sem vida, sem interações e estático.  

Semelhante a este pensamento está, na publicação Conceitos-Chave de Museologia, 

organizada por André Desvallées e Mairesse Françoise para o ICOM (2013), a diferenciação 

entre “objeto” e “coisa”:    
A diferença entre a coisa e o objeto consiste no fato de que a coisa tornou-se uma parte 

concreta da vida, e que nós estabelecemos com ela uma relação de simpatia ou de 

simbiose. [...] Por contraste, o objeto será sempre aquilo que o sujeito coloca em face de 

si como distinto de si; ele é, logo, aquilo de que se está “diante” e do qual é possível se 

diferenciar. Nesse sentido, o objeto é abstrato e morto, pois fechado em si mesmo, como 

é evidenciado em uma série de objetos que formam uma coleção (Baudrillard, 1968). 

Esse estatuto do objeto é reconhecido hoje como um produto puramente ocidental 

(Choay, 1968; Van Lier, 1969; Adotevi, 1971). (DESVALLÉES; MAIRESSE, 2013. pp. 

68 - 69) 
Os objetos são, portanto, destituídos de vida à medida em que são isolados de suas 

funcionalidades e sentidos cotidianos; em contraposição a eles estão as coisas, objetos inseridos 

em seus fluxos de vida.  

Entre coisas e objetos está na memória o elemento que permanece lhes conferindo sentido, 

ainda que a vida lhe seja retirada. Para Silveira e Lima Filho (2005), por exemplo, a “alma nas 

coisas” confere os processos de memória atribuídos às coisas ou objetos, isto é, uma vez que 

objetos, pessoas e ambientes estão mutuamente transpassados, a construção de memórias através 

desses objetos é uma consequência. 

Percebendo que a natureza das relações entre objetos e humanos se dá inserida em um 

contexto, e que tais relações contribuem nos processos de construção culturais e identitários de 

grupos humanos, os locais são também de fundamental importância para a compreensão destes 

processos. Assim, as memórias imbricadas aos objetos e o local onde estão situados tornam-se 

eixos para compreensão destes elementos.   

Retomando a relação entre objetos e coisas, que elucida a experiência do objeto 

musealizado, a privação da vida do objeto se dá a partir da interrupção de suas lógicas próprias 

de uso. Este é um processo comum à história das coleções de grandes museus clássicos 

distribuídos pelo mundo. Tereza Scheiner, tratando do “museu tradicional”, registra que “como a 

ética do período não entende como desvio a pilhagem sistemática, é com o patrimônio dos 

espaços colonizados que se formam, principalmente nos museus europeus, grandes coleções.” 

 

 



29 

(1999, p. 148); Françoise Vergès (2023) apresenta durante sua análise sobre o “museu universal” 

que um grande representante dos museus do mundo, o Museu do Louvre, constituiu seu acervo 

também a partir de “confiscos e roubos” (2023, p. 136).  

Ambas as autoras apresentam em suas análises a relação dos museus com seus objetos e se 

dedicam a explicar como operam os museus, disseminados através de projetos coloniais e cujos 

formatos institucionais reforçam sua dominação, a partir da imagem e discurso que operam 

através dos usos e sentidos atribuídos aos objetos; curiosamente, durante a análise, Scheiner 

conclui que “Esse museu, a que hoje denominamos Museu Tradicional, tem como base 

conceitual o objeto: sem objetos, não há coleção, não há museu.” (1999, p. 147). Vergès, em sua 

proposta de decolonizar o museu, apresenta um programa de autonomia fundamentado na 

proposição de um museu sem objetos. A autora relata que 
Desconfiávamos da centralidade do objeto material no ocidente, onde não somente ele é 

o testemunho do grau de civilização e sofisticação de uma cultura, como também 

constrói uma narrativa, reconstitui uma presença. [...]  A falta de um objeto, portanto, 

indicava uma ausência. [...] Não queríamos que a vida de milhares de mulheres, crianças 

e homens fosse representada apenas por objetos e documentos ligados à escravidão; não 

queríamos que o quadro narrativo fosse imposto pela violência racial. (2023, pp. 225 - 

226) 
Para os museus, sejam eles “tradicionais”, nos termos de Scheiner (1999) ou “universais”, 

como aborda Vergès (2023), os objetos são essenciais no empenho de engendrar representações 

sociais e discursos fragmentários sobre o real. É a partir da interação entre esses lugares e objetos 

que são forjadas as narrativas e por eles ecoadas. Além disso, a partir das discussões 

apresentadas pelas autoras, observa-se o destaque à lógica da colonialidade como elemento 

basilar das relações estabelecidas entre museus e objetos, embora os termos que elas atribuem a 

esses espaços se distinguem.  

A colonialidade estabelecida na formação e continuidade do funcionamento dos museus é 

discutida também pelo museólogo e também antropólogo Bruno Brulon Soares (2020), que 

apresenta cenário semelhante aos citados pelas autoras no contexto brasileiro e propõe 

descolonizar o pensamento museológico: o autor apresenta o Museu Nacional, primeiro museu 

do Brasil, como pano de fundo para abordar o papel dos museus na forja de identidades e 

museálias — aqui compreendidas como objetos musealizados —, representativas dessas 

identidades, bem como a posição dos museus, que, no contexto brasileiro, são majoritariamente 

criados pelo Estado e, consequentemente, colaboram na manutenção de organizações sociais 

hierárquicas (Ibidem, p. 3).  

 

 



30 

Soares apresenta neste trabalho a implementação e atuação do Museu Nacional na 

construção de uma narrativa homogeneizadora e hegemônica, bem como os usos e potenciais 

desses espaços apropriados pelas estruturas de poder herdadas do sistema colonial, e traz em sua 

exposição que “Esse sujeito dos museus e do patrimônio, que é o mesmo sujeito das ciências 

ocidentalizadas, usurpa do privilégio iluminista de não ter um corpo ou um lugar de fala, levando 

diversos sujeitos dissidentes a serem silenciados ou a produzirem os seus museus nas margens.” 

(Ibidem, p. 15). Aqui reforça-se o caráter totalizador dos museus que se contrapõe aos corpos e 

formas de vida distintas do que é hegemônico e o processo de marginalização no qual esses 

corpos são submetidos. 

Entendendo os museus como aparelhos eficazes de controle e manutenção de narrativas 

hegemônicas, o conceito de “dispositivo”, amplamente problematizado na produção de Michel 

Foucault7, colabora na compreensão das relações desenvolvidas nestas instituições. A noção de 

dispositivo compreende um conjunto que articula:  
discursos, instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, 

medidas administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, morais, 

filantrópicas. Em suma, o dito e o não dito são os elementos do dispositivo. O 

dispositivo é a rede que se pode estabelecer entre estes elementos (Foucault, 1995, p. 

244). 

A partir desta abordagem foucaultiana, o dispositivo consiste em um conjunto de relações 

que se estabelecem entre saberes e poder, é dotado de técnicas e práticas, e posiciona-se nas 

relações sociais operando em múltiplas esferas, como as instituições, paradigmas e também 

formulações subjetivas. Podemos dizer, portanto, que o dispositivo, através da sua natureza 

heterogênea, atua nas subjetividades e na adequação dos sujeitos. De acordo com Giorgio 

Agamben (2005, pp. 9 - 10), o termo compreende uma rede que se estabelece entre distintos 

elementos inscritos em uma relação de poder, na qual inclui em si a episteme e assim define o 

que é aceito como um enunciado científico e o que não o é, Agamben também define o 

dispositivo como “qualquer coisa que tenha de algum modo a capacidade de capturar, orientar, 

determinar, interceptar, modelar, controlar e assegurar os gestos, as condutas, as opiniões e os 

discursos dos seres viventes.” (Ibidem, p. 13). Por meio destes fragmentos destacamos a posição 

de autoridade do dispositivo na construção e controle dos sujeitos.  

7 Foucault aborda este tema em boa parte de sua produção. A discussão de dispositivos ganha evidência, 
entretanto, nas obras História da Sexualidade I: A Vontade de Saber, publicado em 1976, Microfísica do Poder e 
Vigiar e punir. Na primeira obra citada, na segunda o autor discute o termo empregado na discussão sobre a 
história da sexualidade e na última obra aqui referenciada, Foucault apresenta o dispositivo prisional.  

 

 



31 

Os museus são dispositivos, uma vez que oferecem referencial social e operam como 

aparelhos discursivos na construção de sujeitos; as narrativas institucionais promovidas por essas 

instituições fortalecem relações de poder e dominação que sobrepõem quem detém tais narrativas 

dentro de uma lógica hierárquica. Os museus encarregam-se, ainda, de demarcar um lugar, nos 

âmbitos físico, político e ideológico, em que os objetos representam e lhes são atribuídos 

significados através de narrativas. Na posição de legitimação de narrativas, promovem a 

distribuição e assimilação de sentido e significado aos objetos, posicionados de modo que, ainda 

que não se esvaziem completamente de seus significados e atribuições originais — quando 

transitam do estado de coisa para o de objeto —, emergem novas representações, adequadas aos 

discursos museais nos quais se localizam.  

Considerando as transformações experienciadas também no contexto dos museus e as 

possíveis reflexões acerca dos objetos e seus atravessamentos, neste trabalho tratamos de museus 

contemporâneos, ainda fortemente impactados pela estrutura, atuação e dinâmicas dos museus 

“tradicionais” ou “universais”, os quais tratamos como museus clássicos. 

Para Tereza Scheiner (1999, p. 147), o museu tradicional consiste em uma instituição que 

possui vínculo com poderes constituídos e tem por fundamento reunir evidências sobre as 

dinâmicas sociais e da natureza, depositando-as em espaços construídos para abrigá-las. Scheiner 

afirma que:  
Nesses espaços, intencionalmente sacralizados como ‘culturais’ (como se não fosse 

possível, ao homem, relacionar-se à cultura fora deles), esses elementos — identificados 

como ‘objetos’ e reunidos em ‘coleções’, que obedecem a critérios sistemáticos de 

classificação, são apresentados a um público, através de exposições que constituem, 

sempre, a fala autorizada da organização. [...]  Na sua forma mais ortodoxa, usa o objeto 

como instrumento primordial de trabalho e como fonte primária de investigação e de 

interpretação dos fenômenos, naturais e culturais. Mas a natureza mesma do seu trabalho 

é fragmentária porque, na maioria dos casos, retira as evidências do seu contexto 

original, remetendo-as a uma situação artificial, onde a realidade precisa ser 

“reinventada". (Ibidem).  

Os museus clássicos foram fortemente impactados pela Revolução Francesa e 

instrumentalizados pelo pensamento iluminista, discussões que Vergès também trata ao 

apresentar o museu universal como a instituição museal difundida a partir do pensamento e 

prática coloniais que ganharam a forma como operam na atualidade, força e adesão das camadas 

populares, ainda no contexto europeu, tendo como grande representação o Museu do Louvre, 

cujo acervo é composto por “confiscos e roubos, mas que foram cometidos em nome dos 

princípios revolucionários”(Vergès, p..  21, p. 136), de modo que a tirania é justificada pela 
 

 



32 

liberdade que motivou a revolução e que universaliza-se inclusive um modo de ser museal — no 

qual o museu tudo detém para o acesso de todos, em cumprimento ao princípio do contrato social 

que fundamentou a Revolução (Ibidem). 

Os museus clássicos, em síntese, incorporam os princípios e justificativas de suas ações 

popularizadas desde o século XVIII, objetivando a manutenção de sua legitimidade e atuação 

social como instituição reguladora, com o propósito de expor o patrimônio para todos a partir de 

uma narrativa única e servindo como referencial social; além disso, pelo seu caráter de 

aproximação de públicos diferentes (quanto à classe, raça, etnia, região, faixa etária), colabora na 

aproximação dos grupos hegemônicos que formulam as narrativas oficiais e a população, 

garantindo a homogeneização de discursos e ideais.  
E, mais do que uma expressão do compromisso republicano da burguesia emergente 

com o princípio da igualdade, os museus foram instrumentos importantes de 

redefinição das relações entre o Estado e a população, conforme os interesses do 

poder. Mais especificamente, serviram de instrumento a uma governamentalidade 

que buscava substituir a imposição do Estado pela autorregulação da população 

(HONORATO, 2019, p. 100). 
Em suas trajetórias, os museus estão predominantemente relacionados às elites e são por 

isso tidos enquanto espaços de “supremacia ideológica frente a outras formas culturais” 

(Gonçalves, 2007, p. 83), sendo assim, os discursos e valores forjados e disseminados por esses 

espaços são fabricados e legitimados através de disputas heterogêneas de poder, reforçadas pelas 

heranças coloniais que imperam nesses espaços. São tradicionalmente planejados e 

implementados nas sociedades enquanto espaços constitutivos de narrativas hegemônicas, 

convenientes para e por quem estão a serviço: as elites. 

Ainda que tais considerações sirvam como subsídios para compreender o modo como 

operam os museus clássicos nas dinâmicas sociais, é necessário também reconhecer os sujeitos 

envolvidos na cadeia museológica8 enquanto agentes ativos das experiências implicadas; em 

oposição à ideia de que os públicos, trabalhadores de museus em posições hierárquicas inferiores 

e demais co-partícipes das experiências museais seriam apenas passivos nessas relações 

(HONORATO, 2019, P. 98.). 

8 Cadeia museológica é aqui adotada nos termos de Brulon (2015, p. 26. Notas de rodapé.) em que “é o 
enquadramento teórico que podemos dar aos procedimentos organizados em cadeia por meio dos quais se 
desenvolve o processo de musealização que perpassa os museus mas que não se limita a essas instituições. 
Podemos considerar que a cadeia museológica tem início no campo, onde os objetos são coletados, abarcando 
todos os processos que se seguem de identificação, classificação, higienização, acondicionamento, seleção, 
exposição, e até a sua extensão sobre os públicos, os colecionadores privados, o mercado de objetos, e os 
diversos outros agentes indiretamente ligados a ela”. Assim, compreende todo o ecossistema que envolve a 
musealização, desde o processo de coleta dos objetos até os reflexos da relação entre o público e a exposição. 

 

 



33 

Em uma experiência museal, há inúmeras variantes, entre as quais é possível que os 

agentes envolvidos tenham experiências semelhantes e estejam em posições mais 

equilibradas, onde tenham voz e escuta garantidas. Ainda que tal hipótese se concretize, há 

uma gama de “contingências da prática cotidiana do trabalho” (DEWDNEY, DIBOSA, 

WALSH, 2011. In: HONORATO, 2019, p. 105), na qual relações de poder hierarquizam as 

experiências e, ainda assim, os agentes envolvidos não são destituídos de suas racionalidades 

e potências transformadoras. Assim, para uma análise aprofundada do contexto dos museus, 

eles devem estar inseridos nas redes de relação que experimentam em suas práticas, junto aos 

demais agentes que as constituem.  

Tendo este contexto em vista, o campo desta pesquisa de mestrado consiste em um 

museu clássico, o Museu do Homem do Nordeste. Durante o estudo, partimos da 

compreensão deste museu como um território que reflete as disputas e dinâmicas de poder, 

bem como opera contingências e convenções em prol da legitimação de uma narrativa sobre o 

social, que, conforme veremos, expõe representações reducionistas e hierárquicas sobre povos 

que, na narrativa expográfica, são elencados como gênese da população da região Nordeste do 

país.  

Como Chagas (2002, p. 16) aborda, “a constituição dos museus celebrativos da 

memória do poder decorre da vontade política de indivíduos e grupos e representa a 

concretização de determinados interesses”, estes interesses costumam conduzir a discursos 

que buscam expressar a totalidade das coisas e dos seres ou a “reprodução museológica do 

universal, como se pudessem expressar o real em toda a sua complexidade ou abarcar as 

sociedades através de esquemas simplistas, dos quais o conflito é banido” (Ibidem, p. 17). É 

percebendo as estreitas relações entre os museus clássicos, que celebram a memória do poder, 

e o posicionamento do Muhne a partir de sua narrativa expográfica, que consideramos sua 

presença no rol dos museus clássicos de referência sobre o social do Nordeste brasileiro.  

Ainda de acordo com Mário Chagas (Ibidem) 

As relações estreitas entre a institucionalização da memória e as classes 
privilegiadas têm favorecido esta concepção museal. Não é fruto do acaso o fato de 
muitos museus estarem fisicamente localizados em edifícios que um dia tiveram 
uma serventia diretamente ligada a estâncias que se identificam e se nomeiam como 
sedes de poder ou residência de indivíduos “poderosos”. 

 

Desta reflexão resgatamos o lugar onde o Muhne está situado como exemplo imediato; 

localizado no bairro de Casa Forte, o museu posiciona-se em um bairro da elite recifense, cuja 

origem está no Engenho Casa Forte — propriedade açucareira de Diogo Vasconcelos, 
 

 



34 

concedida pelo donatário da Capitania de Pernambuco, Duarte Coelho — território que 

preserva a forte herança colonial, desde os nomes das ruas que fazem alusão a momentos 

históricos e personalidades deste período, até o título de bairro “nobre” do Recife e, 

principalmente, pela concentração de elites existentes desde o período colonial nas 

vizinhanças do museu. Ao transitar pelo bairro, a poucos passos encontramos edifícios com 

nomes como Canavial, Banguê, padaria Engenho Casa Forte, nomes que remetem a 

elementos presentes no contexto de engenho9.  

Além do saudosismo à memória do poder colonial presente no bairro, o museu 

estabelece uma forte aproximação com o Museu do Açúcar, de 1960, que pertenceu ao extinto 

Instituto do Açúcar e do Álcool e cujo patrimônio foi totalmente transferido para o Instituto 

Joaquim Nabuco de Pesquisas Sociais, no qual o prédio do Museu do Açúcar atualmente 

acomoda o Muhne e o acervo integra sua exposição e patrimônio atuais. De acordo com 

Gaspar, o Museu do Açúcar  
Tinha como objetivo pesquisar, reunir, organizar e divulgar os elementos sociais, 
artísticos e técnicos mais representativos da agroindústria açucareira no Brasil e em 
outros países produtores de açúcar, assim como promover estudos, pesquisas, cursos 
e concursos, para conhecimento e valorização da civilização do açúcar. (GASPAR, 
2004) 
 

É assolado em um terreno que firma narrativas condizentes com a celebração de uma 

memória do poder, seja pelo histórico do bairro e os grupos presentes na região, que ocupam o 

museu não apenas como público, mas principalmente como dirigentes e idealizadores, seja 

pelas relações estabelecidas com a memória deste mesmo espaço enquanto museu, que em 

prol de legitimar uma leitura sobre a cultura açucareira sob o viés do desenvolvimento 

econômico, ignora as políticas de morte, violência e segregação atreladas à cultura do açúcar 

no contexto colonial, que se situa este clássico museu do Recife10.  

 

2.2 A negritude como elemento de análise das relações museais 

 

Os museus são legitimados enquanto lugares de produção, controle e disseminação de 

narrativas, usados para garantia da estabilidade dos Estados e construção de uma linearidade 

histórica desde sua criação (SANTOS, 2014). É a partir deste fundamento que assumem a 

10 As informações a respeito do Museu do Açúcar e Muhne aqui apresentadas tiveram como maior referência os 
textos produzidos por Lúcia Gaspar (2003, 2004) para a plataforma Pesquisa Escolar, da Fundaj. A apresentação 
direcionada sobre o Muhne como campo desta pesquisa está explanada no item 2.3. 

9 Todos esses prédios estão localizados na Avenida 17 de Agosto, a mesma avenida onde está situado o Muhne.  

 

 



35 

qualidade de representar os interesses gerais da sociedade, em consonância com o pensamento 

hegemônico sobre o social.  

Se são os museus regulados e reguladores, sob os interesses de grupos hegemônicos, as 

dinâmicas de dominação reproduzem suas estratégias de diferenciação. Assim, a 

representação e interação dessas instituições especialmente com aquelas e aqueles que são 

apagados, borrados ou esquecidos nas narrativas oficiais por lhes ser atribuída a posição de 

inferioridade dentro da ordem social, constituem um importante objeto de estudo sobre as 

práticas e relações museais. Neste ensejo, entender como opera a racialidade em contexto 

mundial, a partir das semelhanças que o encontro colonial promoveu nos diversos territórios 

dominados do mundo e, especialmente, como esta opera a partir da experiência brasileira, são 

questões fundamentais para uma ampla compreensão sobre o museu enquanto instituição de 

profundo impacto e importância nas dinâmicas sociais. 

Sueli Carneiro (2023) analisa a operação de um dispositivo de racialidade na sociedade 

brasileira como eixo basilar das relações estabelecidas pelo contrato racial, é este dispositivo e 

suas tangentes que definem as práticas e atribuições experimentadas nas dinâmicas sociais, 

seja através do sistema produtivo, das epistemes — e da anulação destas — ou das definições 

dos papeis sociais. Carneiro decodifica os procedimentos e signos pelos quais a racialidade 

engendra a produção do sujeito como anulação do Outro, neste caso é sujeito quem 

corresponde à branquitude, que consolida sua existência pela construção de pessoas 

dissidentes, especialmente nesta análise aquelas e aqueles marcados pela negritude, enquanto 

um “não ser”. 

Nas práticas de anulação de pessoas negras da qualidade de ser e, como reflexo desta 

operação, a justificativa de todas as violências, privações e perversidades atribuídas a estes 

sujeitos, o dispositivo de racialidade atua junto ao biopoder, no qual o poder é exercido sobre 

a vida e, em consequência disso, sobre a morte (Ibidem; p. 61 - 86). Assim, o dispositivo de 

racialidade, instrumentalizado pelo biopoder e suas tecnologias de dominação, assume dupla 

função e manutenção na sociedade brasileira: ao passo que promove a vida das pessoas 

brancas, promove os tantos meios de morte de pessoas negras — os “multicídios” os quais 

Carneiro (Ibidem) refere-se ao destacar que “sob a égide do dispositivo de racialidade 

afigura-se a inclusão prioritária e majoritária dos racialmente eleitos nas esferas de 

reprodução da vida — ao mesmo tempo a inclusão subordinada e minoritária dos negros que 

eventualmente sobrevivem às tecnologias de morte do biopoder”(p. 85). 

 

 



36 

Sendo o dispositivo de racialidade a égide que determina as posições e diferenciações 

entre pessoas negras e brancas, o trabalho de Sueli Carneiro (Ibidem) elucida como tais 

relações se desenvolvem em contexto brasileiro e contribuem para uma visão mais ampla 

sobre a negritude enquanto campo de análise. Posicionada desta maneira, a negritude aqui 

abordada pauta-se na compreensão da pessoa negra enquanto integrante da categoria social 

cuja produção de sentido é formulada no contexto do sistema escravista colonial, em que 

pessoas negras eram reduzidas à função servil, de objetos, e no qual, portanto, está 

indissociada dos conceitos de raça e escravidão. 

A negritude enquanto movimento político e cultural de oposição ao domínio europeu e 

de estímulo à consciência racial, também constitui o referencial de negritude no qual nos 

amparamos, este conceito foi formulado e disseminado pelos teóricos Aimé Césaire, Léopold 

Senghor e Leon-Gontran Damas, então chamado “Négritude”; apesar do ímpeto comum de 

retomada de si e da herança histórico-social compartilhada por sujeitos negros através do 

movimento, os usos e sentidos — os quais Kabengele Munanga se refere ao abordar o termo 

(1988) — eram distintos inclusive no pensamento de seus patronos, de modo que o discurso 

de Césaire e de Senghor na Primeira Conferência Hemisférica dos Povos Negros da Diáspora 

(Homenagem a Aimé Césaire) em Miami, 1987, consistiram em um momento definitivo de 

divisão do pensamento acerca deste conceito, já antes multiplicado através da formulação de 

vários intelectuais dos estudos sobre raça e etnicidade (MOORE. In: CÉSAIRE, 2010, pp. 7 - 

37).    

Foi neste evento que Césaire, em seu “Discurso sobre a Negritude”, definiu esta 

enquanto  
Uma maneira de viver a história na história: a história de uma comunidade cuja 
experiência, na verdade, nasce de maneira singular com as deportações de sua 
população, as transferências dos homens de um continente a outro, as lembranças de 
crenças longínquas e restos de culturas assassinadas. (CÉSAIRE, 2010, p. 109) 
 

Ainda a respeito deste conceito, ele afirma que a Negritude11 consistiu em um movimento de 

busca por uma identidade — por ele definida como aquilo que atribui às pessoas e grupos 

culturais “a sua forma própria, o seu estilo e sua irredutível singularidade” (Ibidem, p. 112) — 

ao passo em que também reivindicava o direito à diferença e uma personalidade coletiva. A 

Negritude não está, portanto, para Césaire, desvencilhada de sua herança colonial e é, por isso 

11 Optou-se pela escrita do termo com a primeira letra maiúscula quando referido diretamente à Césaire, em 
consonância com a forma de escrita presente na tradução de seu discurso e, ainda, por compreender a Negritude 
nos termos deste teórico enquanto conceituação de uma práxis, uma ação teórico-prática de existência negra no 
mundo.  

 

 



37 

mesmo, atrelada ao exercício de uma memória sócio-histórica e consciência crítica sobre as 

relações raciais.  

Partindo dessa premissa, a negritude enquanto práxis se alia a diversos modos de fazer 

nas experiências negras, das quais, em contexto brasileiro e para este trabalho, nos 

debruçamos nos próximos capítulos nos conceitos de “amefricanidade”, na formulação do 

pensamento de Lélia Gonzalez, e “escrevivência”, na prática literária de Conceição Evaristo. 

Em ambos os casos, ainda que de formas distintas, a práxis de uma negritude nos termos 

esboçados por Césaire (Ibidem) foi impulsionada a partir de perspectivas 

afro-latino-americanas, femininas e feministas. 

Gonzalez, militante e intelectual negra brasileira, ícone do feminismo negro, cuja 

amplitude de seu pensamento trouxe importantes contribuições aos estudos antropológicos 

nas relações entre gênero, sexo e raça, apresentou a amefricanidade enquanto categoria 

político-cultural que constitui as práticas de insurgência e resistência negras presentes em toda 

a história da diáspora africana no continente americano. Assim, para a autora, a 

amefricanidade constitui uma identidade étnica, que “incorpora todo um processo histórico de 

intensa dinâmica cultural (adaptação, resistência, reinterpretação, e criação de novas formas) 

que é afrocentrada” (GONZALEZ, 1988, p. 76). A amefricanidade incorpora, portanto, para 

além de uma regionalidade e racialidade, a simbiose de elementos que constituem uma 

consciência de si e de coletividades na diáspora, em seus distintos contextos e territórios 

americanos.  

A partir dessa formulação, a linguagem, para Gonzalez, caracteriza-se enquanto 

epistêmica (Ibidem, p. 78) e estrategicamente aparelhada pelo processo de dominação colonial 

para construção de uma identidade nacional concomitante ao apagamento sistemático de 

identidades negras e indígenas; é neste sentido que o “pretuguês”, que a autora caracteriza 

como marca da africanização presente no português falado no Brasil (Ibidem, P. 70), figura 

enquanto mais uma expressão de amefricanidade — e negritude — nas experiências de vidas 

negras em contexto brasileiro.  

A linguagem sendo, portanto, essa poderosa ferramenta usada seja pelos grupos 

hegemônicos para execução de seus domínios, seja por sujeitos dissidentes para resistir e 

insurgir, é também ferramenta da escrevivência enquanto práxis estruturada na obra de 

Conceição Evaristo. Grande expoente da literatura brasileira, Evaristo é escritora e educadora 

e dedica-se em seus escritos a abordar as complexidades e condições de vidas negras em 

contexto brasileiro, sobretudo das mulheres negras.  

 

 



38 

Nesse âmbito, a escrevivência é desenvolvida como  
Um ato de escrita das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer 

uma imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha 

sua potência de emissão também sob o controle dos escravocratas, homens, 

mulheres e até crianças. E se ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, 

hoje a letra, a escrita, nos pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos 

desses signos gráficos, do valor da escrita, sem esquecer a pujança da oralidade de 

nossas e de nossos ancestrais. (EVARISTO, 2020, p. 30) 

A escrevivência engaja, portanto, o registro e a partilha de memórias afrobrasileiras de 

subjetividades e cotidianos, especialmente protagonizados por mulheres negras. À medida em 

que a autora constrói suas ficções, essas são arraigadas por conjuntos de elementos históricos 

experienciados por pessoas negras, fazendo com que a escrita da autora acione também as 

vivências e subjetividades comuns às experiências de populações negras no contexto 

brasileiro ou, em seus termos, “traz a experiência, a vivência de nossa condição de pessoa 

brasileira de origem africana, uma nacionalidade hifenizada” (Ibidem), atravessadas por 

outras tantas experiências evidenciadas a partir de um olhar interseccional. 

A Amefricanidade de Gonzalez e a Escrevivência de Evaristo são, nelas mesmas — 

aqui retomando a ideia de práxis destes termos — exemplos de uma negritude engajada em 

desmantelar uma estrutura engessada da colonialidade, uma vez que ecoadas e pluralizadas, 

dão vazão ao questionamento em torno da construção de uma memória nacional alicerçada ao 

pensamento colonial, branco e patriarcal, por um lado, ao passo em que também estimulam a 

escrita e disseminação de outros modos de vida, pautados em epistemologias frequentemente 

apagadas dos registros literários — identidades dissidentes.  

A linguagem e construção narrativas figuram como mecanismos de poder administrados 

pelos grupos hegemônicos, ainda que frequentemente acionados por povos subalternizados. 

Os museus clássicos figuram, nesta dinâmica, como guardiões das memórias formuladas por 

esses grupos, dispositivos de dominação. Em sua eficaz manutenção da ordem social, 

estabelecem, dentro de suas dimensões espaciais — para além das expografias e suas salas —, 

a distribuição de pessoas, definição de práticas e costumes, e orientações para interações com 

seus públicos, a partir de uma ecologia funcional pautada na diferença. Essa diferença, 

frequentemente, tem raça, classe e gênero bem definidos: não é difícil encontrar, seja em 

contexto brasileiro, ou mesmo em referências globais do museu clássico (como é o caso de 

 

 



39 

Paris12), a presença massiva de pessoas racializadas e pobres ocupando funções de operações 

— jardinagem, limpeza, guarda de sala, segurança, entre outros cargos de pouco ou nenhum 

poder.  

Françoise Vergès (2023) apresenta o “museu universal” como importante ferramenta de 

controle, que, através da circulação de imagens e ideias, promove a salvaguarda e legitimação 

em torno da expropriação, retenção e colecionismo promovidos sobre os bens de povos 

originários violados a partir do encontro colonial.  

Neste trabalho, Vergès aborda “a apropriação-expropriação de lutas pelo Estado para 

neutralizá-las e transformá-las em imagens bonitas, slogans e datas comemorativas que o 

desobrigam de falar de seu papel e de suas responsabilidades na manutenção das violências” 

(Vergès, 2023, p. 35) e como o museu se torna um aparelho eficaz com esses fins, 

constituindo-se como um eixo estruturante da narrativa nacional que cumpre com a missão de 

enfraquecer, apagar a memória e os vestígios de povos racializados e colonizados (Ibidem, pp. 

41-44). Sua política de pacificação empenha-se em múltiplas estratégias pautadas na 

superficialidade de seus atos institucionais, usando rótulos como o“multiculturalismo, a 

democracia cultural, a inclusão e a diversidade” (Ibidem, p. 73), sem promover mudanças 

efetivas em sua práxis.  

Revelado o cenário no qual as relações museais se estabelecem, a autora elucida 

também em sua análise como os museus, enquanto aparelhos comprometidos na manutenção 

da colonialidade e dominação, são contrapostos por distintos sujeitos dissidentes, ativos no 

combate ao silenciamento, apagamento e anulações promovidas nestes espaços. Neste 

cenário, as presenças de dissidências étnico raciais nas dinâmicas museais assumem 

importante posição de movimento e disrupção da ordem, ainda que seja essencial reconhecer 

a efetividade dessas presenças também na manutenção das dinâmicas institucionais — na qual 

pessoas racializadas são, por vezes, inseridas em lugares de poder simbólico, quando 

suficientemente domesticadas para os interesses da continuidade de uma organização colonial 

da atualidade, e, ainda, servem como exemplo de inclusão, referencial que complexifica a 

separação e hierarquização entre grupos hegemônicos e racializados.  

12 Françoise Vergès (2023) elabora em “Decolonizar o museu: Programa de desordem absoluta” no 
qual propõe entender a função e atuação do “museu universal”, pautando-se principalmente em 
exemplos de museus europeus como objeto de análise. A autora propõe a decolonização do museu em 
contrariedade ao que fundamenta esses espaços: a expropriação, neutralização e consolidação de uma 
hegemonia branca e colonial. 

 

 



40 

A negritude, neste ensejo, transmuta em um importante elemento de análise das relações 

museais, à medida em que elucida os meandros institucionais que pautam os modos de existir 

dos museus. Sob essa perspectiva, aqueles que habitualmente compartimentam, categorizam e 

neutralizam — os museus clássicos ou universais — figuram também como simulacro social 

de dinâmicas raciais transcontinentais, ativas pela perpetuação de um sistema colonial 

pós-escravocrata que permanece pautando-se na racialidade.  

A partir de tais apontamentos, nuançar as relações entre os termos levantados conduz à 

reflexão a respeito dos agentes envolvidos neste contexto: considerando que os museus 

consistem em dispositivos de controle através da produção de narrativas e seu poder de 

legitimação; levando em conta também a complexidade presente em outros agentes 

envolvidos na cadeia museológica, especialmente na posição de intermediar essas relações; e, 

ainda,  que as experiências de negritude — para além da existência de um corpo negro e das 

complexidades presentes nas suas relações com os contextos nos quais se inserem — 

consistem também em práxis de insurgência e resistência desempenhada por múltiplos 

processos e sujeitos que a experienciam, o que a prática educativa de sujeitos atravessados por 

esses processos pode elucidar?  

É com base em tal questionamento e inquietações que buscamos analisar a negritude 

como práxis nos cotidianos e práticas de pessoas educadoras negras inseridas nas dinâmicas 

museais. Assim, visamos o confronto do pensamento museológico freyreano — e a 

construção de uma identidade nacional —, importante pilar conceitual do Muhne, com uma 

reflexão centrada na análise sobre o mundo contemporâneo a partir da experiência negra, tal 

como enseja o pensamento de Achille Mbembe (2014, p. 21). 

Para tal, consideramos a forma como essas pessoas, interlocutores-afetos nesta pesquisa, 

se identificam com relação à raça ou etnia; todas as pessoas se declararam, em seus 

depoimentos, como negras. Quanto aos termos usados e a forma como se identificam, houve 

mudanças significativas entre os depoimentos: enquanto Pujança e Ayó trataram sua 

identidade racial atrelada à classe e ao território onde vivem (ambos em periferias na cidade 

de Olinda - PE), Natumar e Polímata evidenciaram que se identificam como pessoas negras e 

apresentaram confronto com as terminologias que lhes são atribuídas e como são lidas 

socialmente. Brisa registrou em sua fala uma relação também com as religiosidades de 

matrizes africanas ao declarar “Sou uma mulher negra. Uma pessoa de terreiro.” (2023) e 

Mestre Malungo declarou “Eu sou uma pessoa que me auto me declaro negra, indígena e 

cigano. Afroindígena e cigano.” (2023). 

 

 



41 

Quando Pujança falou como se identifica, escolheu registrar que é uma jovem e disse 

“nasci pobre, sou pobre atualmente e nasci nessa cidade cujas feridas da escravização, cujas 

feridas coloniais, são bem fortes lá” (2023). A partir desse relato, a interlocutora segue 

explicitando como sua relação com o território e a classe social são elementos que forjam sua 

experiência social, junto às relações raciais que marcam sua história e de sua família. Ainda 

respondendo sobre sua identificação com relação à raça ou etnia, ela comenta: 

E a minha família nuclear já é esse tamanho que eu considero grande e que desde 

sempre a gente enfrentou muitas batalhas por isso, batalhas no sentido de imposições 

sociais mesmo, que num território cuja violência se desenvolveu de forma tão brutal 

ao longo desses anos, é impossível que os corpos negros lá, envolvendo inclusive a 

ancestralidade e a memória da minha família, não fossem apagados, né? (Ibidem). 

 

Ayó, por sua vez, não se alonga em uma declaração sobre como se identifica, mas 

aborda que é uma pessoa negra, dissidente de gênero e periférico, também de Olinda-PE. Na 

ocasião em que as perguntas foram lançadas pelo WhatsApp, solicitamos que as pessoas se 

apresentassem a partir dos critérios que fossem relevantes ou interessantes para elas. A 

pergunta seguinte era como as pessoas se identificavam em relação à raça e etnia. Um padrão 

nas respostas de Ayó, Pujança e demais interlocutores foi definir quem eram, apresentando-se 

enquanto pessoas negras. Esse dado colaborou com nossa compreensão sobre a negritude 

como elemento determinante das experiências sociais de pessoas negras.  

Natumar, também nos depoimentos, relatou: “Me autodeclaro como mulher negra, 

certo? Apesar dos meus documentos estarem com registro de parda, minha certidão de 

nascimento, por exemplo, em 1988, está como morena. Mas, apesar da demora, consigo hoje 

me reconhecer na minha cor ancestral.” (2023). E Polímata, também no início de seu 

depoimento, afirmou: “Eu me auto declaro pardo. Sei que sou uma pessoa parda porque sou 

uma pessoa com traços negroides, mas a minha pele é clara, né, então eu me declaro pardo. 

Mas tenho noção que não sou uma pessoa branca né, sou uma pessoa negra, não retinta. É 

isso.” (2023). 

Natumar e Polímata trouxeram à discussão a identificação como pessoa parda a partir de 

contextos distintos, a primeira como uma imposição decorrente do registro de nascimento e 

do uso do termo como processo de apagamento de sua negritude, que impactou sua 

consciência de si como pessoa negra durante um período de sua vida. Para o segundo, 

perceber-se como pardo dialoga com a forma como ele próprio se identifica a partir dos 

 

 



42 

elementos fenotípicos que compreendem sua aparência. A fala de ambos apresenta, 

brevemente, as identidades étnico-raciais como categorias onde um mesmo termo possui usos 

e sentidos distintos; esse cenário reflete a constante formulação desse campo e a compreensão 

do dispositivo de racialidade, assim como as relações de poder e disputa por diferentes 

agentes que fundamentam e regulam as classificações e termos dessas categorias.  

Na fala do Mestre Malungo, a definição de termos que abarcam sua identidade também 

entrou em pauta; após se identificar como “afroindígena e cigano” ele comentou que sua 

identidade estava além dos termos que ele utilizou e de uma normativa: 

Por vir de comunidade tradicional, esses marcadores para a gente acabam sendo 

muito confusos também.  E, diante não só de um ponto de vista ideológico, mas da 

questão da vida mesmo, vivida. Quando a gente vê quem somos e tal, a gente vê que 

a gente é muito diverso, que algumas coisas dessas parece que escapam. (MESTRE 

MALUNGO, 2023) 

 

Assim, na análise sobre as experiências sociais destas e destes interlocutores, além da 

identificação de uma negritude partilhada, a compreensão da racialidade reflete também a 

reunião de características, ou marcadores sociais, que, atrelados, estabelecem as posições e 

relações de poder nas quais estas pessoas estão inseridas. A negritude constitui um marcador 

comum, que opera junto a outros elementos — como classe, gênero, religiosidade — na 

experiência e prática delas, no âmbito de seus trabalhos no Museu do Homem do Nordeste.  

O recorte racial consiste assim em um eixo estruturante deste trabalho por tensionar o lugar 

dessas pessoas, enquanto profissionais negras, em um contexto no qual a negritude é 

frequentemente abordada sob a ótica freyreana, cuja formulação do pensamento é marcada 

pela perspectiva da Casa Grande, que se fortalece através do racismo e dos pactos instigados 

pelo patriarcalismo e branquitude13. 

13 O pacto da branquitude, conceito popularizado a partir do estudo desenvolvido por Cida Bento (2022) consiste 
na articulação entre pessoas brancas, que lhes garante a manutenção de posições sociais bem determinadas e 
restringe aos grupos racializados lugares de subalternidade nas dinâmicas sociais. Esse movimento de articulação 
é também alvo da atenção de Sueli Carneiro, que apoiada no conceito de contrato racial de Charles Mills, o 
define como um “contrato firmado entre os iguais ‘que contam’, no qual os instituídos como desiguais se 
inserem como objetos de subjugação, daí ser a violência o seu elemento de sustentação” (CARNEIRO, 2023, p. 
35). A articulação entre brancos, amparados pela violência para manutenção de suas posições sociais elevadas e 
subordinação de não brancos remete ao “compadrismo” que estrutura as relações sociais e políticas no Nordeste 
desde a sua formação, como analisa Freyre ao pensar o sistema econômico, político e social que a Casa Grande 
representa (FREYRE, 2003, p. 36). Em diálogo com os conceitos e reconhecendo as temporalidades e recortes 
regionais a que conferem, os acordos entre a branquitude garantem na contemporaneidade a continuidade do 
sistema de diferença e exploração que se estabeleceu desde o encontro colonial em todos os territórios 
dominados. 

 

 



43 

 

2.3 Breve histórico do Museu do Homem do Nordeste 

 

 
Figura 1: O Muhne. Fonte: site da Fundaj, 202514.  

 

Demarcando o campo, o Museu do Homem do Nordeste foi fundado e estruturado em 

1979, em Recife - PE, enquanto um museu regional histórico e antropológico, representativo 

de elementos culturais da região Nordeste do Brasil. Foi planejado e criado pelo antropólogo 

Gilberto Freyre com a missão de reunir, sob caráter antropológico, um acervo capaz de 

documentar o passado e os cotidianos da vida das pessoas da região até então compreendida 

enquanto “Norte agrário” do país, que marcava a extensão entre os estados da Bahia até o 

Amazonas (FREYRE, 2011, p. 3); essa proposta deu continuidade aos objetivos traçados por 

Freyre desde a criação do Instituto Joaquim Nabuco de Pesquisa Social, atual Fundação 

Joaquim Nabuco (Fundaj), cujos objetos principais de pesquisa também voltavam-se a esses 

povos e região. 

O Muhne foi forjado partindo do pensamento freyreano em torno da construção de um 

Nordeste e seu povo, e a partir disso, da sociedade brasileira. A exposição de longa duração 

deste museu existe desde 2008, intitulada “Nordeste: Territórios Plurais, Culturais e Direitos 

Coletivos”, e expõe uma parcela do acervo de aproximadamente 15.000 peças do museu. Ele 

também foi influenciado pelo contexto de disseminação das propostas da Nova Museologia15 

15 A partir das proposições intensificadas na década de 1970 que constituíram o Movimento Nova Museologia e 
delinearam os paradigmas conceituais de uma ruptura com as filosofias e conceitos basilares dos museus 
anteriormente, destacou-se a promoção nesses espaços do exercício de seu dever social e que não colaborem na 

14 Disponível em: <https://www.gov.br/fundaj/pt-br/composicao/dimeca/museu-do-homem-do-nordeste-1> 
Acesso em 20/04/2025. 

 

 

https://www.gov.br/fundaj/pt-br/composicao/dimeca/museu-do-homem-do-nordeste-1


44 

no âmbito dos museus, bem como lidou com as dinâmicas e reflexos do aparelhamento das 

políticas neoliberais brasileiras, que, por um lado, tratavam como prioridade a possibilidade 

de atrair o mercado nesses espaços e, por outro, destinavam orçamentos inferiores aos 

necessários para manutenção e funcionamento dos mesmos, além de tornarem os museus 

reféns dos investimentos — e orientações — dos setores privados (RANGEL, 2012).  

Além disso, o Muhne está imbricado pelas perspectivas de seus gestores e equipe que o 

estruturaram, à medida que reflete as transformações de seu tempo, suas novas equipes e 

públicos. Esse museu não foge à tendência de ambivalências que constituem os espaços 

museais, em constante disputa e diálogo com as diversas categorias que os estruturam e os 

retroalimentam. 

Embora não siga uma linearidade em seus meandros de consolidação e atuação nestes 

46 anos, é possível traçar os pontos que conectam Gilberto Freyre à história da Fundaj, do 

Muhne e de sua exposição de longa duração, sem grandes esforços.A obra Casa Grande e 

Senzala, de Freyre (2003), é um clássico publicado em 1933 que marca os estudos sociais 

brasileiros e tem o propósito de realizar uma análise da formação cultural e social do Brasil 

colonial, abordando a monocultura do açúcar, o sistema escravocrata e as relações entre 

integrantes da Casa Grande e da Senzala. Neste estudo, a Casa Grande — e a senzala, por 

consequência — é apresentada como um sistema econômico, social, cultural e político; nele 

também são detalhados os costumes, vestimentas, violências, hábitos alimentares, crenças 

religiosas e manifestações culturais características desse período, bem como suas matrizes 

africanas, indígenas e europeias. Por oferecer um panorama vasto das relações estabelecidas 

no Brasil desde o período colonial, essa obra figura no contexto da pesquisa como um 

importante referencial do pensamento formulado pelo autor sobre o social e também para a 

leitura da exposição de longa duração do Muhne. 

A relevância do pensamento de Freyre para a história do Muhne — e da Fundaj — não 

se encerra na exposição de longa duração; desde sua atuação política e intelectual, que 

colaboraram para a formação do museu, até os diálogos estabelecidos com seu pensamento na 

atualidade — seja este materializado na exposição ou na produção bibliográfica que serve 

como fonte para a mobilização do acervo em novas exposições, pesquisas ou atividades 

educativas — Gilberto Freyre está consolidado como uma das grandes referências que 

construção de narrativas que priorizam a manutenção de grupos hegemônicos. Vânia Mª A. B. Rangel, em sua 
dissertação de mestrado (2012, p. 156), aborda a construção do Muhne e sua proposta pedagógica e apresenta o 
interesse de Freyre em alinhar o desenvolvimento do projeto museológico deste museu às pautas em voga no 
contexto da museologia, levantadas pela Nova Museologia.  

 

 



45 

estruturam o pensamento da instituição e suas práticas. Como exemplo, estão o Seminário de 

Tropicologia, que acontece desde 1966, a partir da sugestão de Freyre de criação de um 

seminário contínuo voltado para discussões sobre a realidade do homem dos Trópicos16; a 

exposição Assucar, realizada em 2019 em celebração aos 70 anos da Fundação Joaquim 

Nabuco, que inspira-se no livro de receitas homônimo escrito por Gilberto Freyre, em uma 

ode à cultura açucareira e seus impactos no contexto gastronômico do Nordeste, momento no 

qual Freyre é declarado como precursor da Antropologia da Alimentação17.  

Dada a pluralidade de atuações e temáticas que conectam as vidas e atos de Freyre ao 

Muhne, são igualmente plurais as abordagens de um histórico amplamente articulado aos 

temas, histórias, mobilizações e repercussões que garantem a Freyre até os dias atuais títulos 

de impacto sobre o pensamento social sobre o Brasil. No desenvolvimento desta pesquisa 

foram muitas as vezes que nos deparamos com a produção intelectual que, tendo isso como 

eixo ou apenas contextualizando a/o leitora/leitor, se propõe a apresentar um histórico sobre 

este museu. 

 

QUADRO 1 - O HISTÓRICO DO MUHNE NAS PRODUÇÕES ACADÊMICAS 

 TÍTULO “Desenvolvi-gente”: o jovem artesão do Museu do Homem do Nordeste, em 
Araçoiaba (PE) e a dimensão antropológica das políticas públicas de cultura 
no Brasil. 

AUTORIA Vânia Maria Andrade Brayner Rangel  

ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2012 / Dissertação de Mestrado (PPGA - UFPE) 

 TÍTULO Um "mix de mixórdias": ensaio antropológico sobre o discurso expositivo do 
Museu do Homem do Nordeste 

AUTORIA Neila Denise Macedo Teles de Pontes 

ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2012 / Dissertação de Mestrado (PPGA - UFPE) 

 TÍTULO Museu a seu modo: o museu como dispositivo de validação da teoria social de 

17 Para divulgação da exposição de curta duração a curadora e servidora da Fundaj declara também que “o 
homem do Nordeste foi formado pelo açúcar e, desde o cafezinho com bolo no fim da tarde, até um majestoso 
bolo de casamento, existe uma função social na iguaria.”. Disponível em: 
https://portal.mec.gov.br/component/tags/tag/exposicao-assucar Acesso em 20/05/2024. 

16 Em material de divulgação sobre a continuidade do Seminário no período da pandemia de COVID-19, o texto 
da instituição resgata brevemente a história do seminário e conclui informando que “Mudamos apenas a forma 
de apresentação, jamais a essência.”. Disponível em: 
https://www.gov.br/fundaj/pt-br/composicao/presidencia-1/seminario-de-tropicologia-1 Acesso em: 20/05/2024 

 

 

https://portal.mec.gov.br/component/tags/tag/exposicao-assucar
https://www.gov.br/fundaj/pt-br/composicao/presidencia-1/seminario-de-tropicologia-1


46 

Gilberto Freyre 

 AUTORIA Gleyce Kelly Heitor 

 ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2013 / Dissertação de Mestrado (PPG-PMUS - UNIRIO) 

 TÍTULO Guardiões, memórias e fronteiras: histórias e gestão do Museu do Homem 
do Nordeste 

AUTORIA Silvana Barbosa Lira de Araújo 

ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2014 / Dissertação de Mestrado (MGP - UFPE) 

 TÍTULO Sistemas de documentação museológica na Fundação Joaquim Nabuco: 
análises e proposições 

 AUTORIA Albino Barbosa de Oliveira Junior 

 ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2014/ Dissertação de Mestrado (MGP - UFPE) 

 TÍTULO Museu do Homem do Nordeste: A Narrativa Expográfica de uma Região 
(1979 - 2002) 

AUTORIA Juliana da Costa Ramos 

ANO E 
NATUREZA DA 
PUBLICAÇÃO 

2016 / Dissertação de Mestrado (PGH - UFRPE) 

Fonte: Jamille Barros, 2025. 

 

As bibliografias citadas no quadro acima foram produzidas a partir de campos teóricos 

diferentes e abordam, em algum momento de seus escritos, a história do museu, geralmente 

como apresentação de um campo no qual múltiplos objetos de pesquisa ganham destaque; 

algumas delas colaboraram especialmente na compreensão de como o pensamento de Freyre 

está engendrado na atualidade deste museu e os desdobramentos que ele desenvolve. Essas 

fontes contribuem de maneira significativa para uma compreensão nítida sobre o museu e sua 

história, cujo histórico que se proponha breve sobre quase 50 anos de práticas no campo do 

patrimônio artístico e cultural talvez não abarque toda a sua amplitude de repertórios, acervos, 

temporalidades e históricos de gestões. 

Além dos textos reunidos acima, destacam-se como referenciais para esta compreensão 

a seleção de textos de Freyre realizada por Heitor e Diniz (2010), bem como a seleção feita 

por Chagas e Heitor, que compõem parte da publicação sobre o pensamento museológico de 
 

 



47 

Freyre (2017). Nessas obras, são evidenciados os percursos teóricos, políticos, museológicos 

e estéticos que estruturam o pensamento de Freyre e seus esforços pela implementação de um 

museu capaz de apresentar um referencial social do Nordeste18. A segunda parte dessa última 

publicação apresenta, ainda, ensaios produzidos por seis intelectuais que elaboram análises 

críticas em torno das nuances e do legado desse pensamento. O livro organizado por Cruz e 

Bivar (2023), por sua vez, celebra 40 anos de existência do museu e apresenta uma seleção de 

40 peças que constituem seu acervo. A publicação é de suma importância por compilar um 

breve histórico do museu, a variedade de seu acervo e por instigar a reflexão sobre o que é ou 

não exposto nele.  

A pesquisa que resultou na dissertação de mestrado de Gleyce Kelly Heitor (2013)  é de 

extrema importância também, por atrelar a produção de Freyre à sua materialidade no museu 

e explicitar como o museu reflete o pensamento do autor sobre o social. É com base neste 

material e na compreensão de que o pensamento que fundamenta a instituição é formulado a 

partir da perspectiva da Casa Grande, atravessado pelos contextos raciais, de classe e 

temporais em que é desenvolvido — conforme nos lembra Myrian S. dos Santos (2017, pp. 

145 - 154) ao alertar que a produção de Freyre deve ser considerada atentando-se para o 

contexto do debate racial em voga no país — que imergimos no debate sobre este importante 

museu do Recife. 

Com base neste levantamento, examinamos como, desde seu início até os dias atuais, o 

Muhne está indissociado de seu patrono, de modo que nos foi oportuno investir maior 

aprofundamento nas relações presentes entre a exposição de longa duração do museu e o 

pensamento museológico e social de Freyre, tema que abordaremos no próximo capítulo deste 

trabalho. Antes disso, cabe retomar os trajetos cruzados neste capítulo, que situa o campo no 

contexto dos museus de uma forma geral, visando compreender como as práticas e políticas 

em torno da memória se estabelecem neste cenário, a partir da representação de objetos, e 

determina o Muhne como contexto no qual as experiências, também atravessadas por essa 

realidade, são mote de nossa pesquisa.  

Nesta encruzilhada está também a negritude que manifesta-se nos corpos e práxis de 

pessoas educadoras interlocutoras desta pesquisa, de modo que a racialidade estabelece 

também um eixo de pesquisa, e, sobretudo, direciona de que modo as dinâmicas de poder e 

disputas — pela memória e discursivas — se estabelecem no campo museal. No encontro 

18 Estas discussões serão aprofundadas nos itens 3.1 e 3.2. 
 

 



48 

destes elementos, nos unimos a Mário Chagas para definirmos o ponto de partida de nossas 

observações: a memória e o esquecimento operados por esse campo. Conforme nos apresenta: 

Onde há memória, há esquecimento. Toda e qualquer política de memória, é política 
de esquecimento. Passam pelo mesmo caminho o coletivo e o individual. Há uma 
dimensão coletiva da memória, assim como uma dimensão individual. Além disso, 
mesmo que a memória seja social, é o indivíduo quem lembra. (CHAGAS, 2019, p. 
36) 
 

Dessa forma, a memória faz-se essencial para nossas análises, e para isso é necessário 

atentar sobre quem lembra e por que esquece, pois, como o próprio universo dos museus 

exibe, a memória suscitada não necessariamente reflete em um ganho para quem busca por 

processos de representação e discursos museais que garantam cenários menos desiguais, 

discriminatórios e violentos nas dinâmicas sociais; como o autor reforça, a memória não 

apresenta um valor positivo ou negativo em si, “não expressa verdade ou mentira e, por isso 

mesmo, tanto pode servir à libertação quanto à tirania; tanto pode estar ao serviço do poder 

repressivo do estado quanto a favor da sociedade e do poder criativo de indivíduos e 

coletivos” (Ibidem, p. 37).  

Com base nestes elementos, nos próximos capítulos abordamos o campo da pesquisa e 

sua lógica convencional, bem como experiências sociais protagonizadas por pessoas que 

tensionam as dinâmicas museais e exercitam a mediação cultural como vereda de disrupção.  

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

3. O PENSAMENTO SOCIAL E MUSEOLÓGICO DE GILBERTO FREYRE E SUA 
MATERIALIDADE EXPOSITIVA NO MUSEU DO HOMEM DO NORDESTE 
 

3.1 O museu como um projeto de Nordeste e seu povo 

No campo delineado para a prática desta pesquisa, o Muhne, a expografia de sua 

exposição de longa duração se constitui como dispositivo de legitimação do pensamento de 

Gilberto Freyre sobre o social. Conforme nos apresentam os trabalhos do poeta e museólogo 

Mário Chagas e da educadora e pesquisadora Gleyce Kelly Heitor, o pensamento museológico 

de Gilberto Freyre figura como um desdobramento de seu pensamento sobre o social, disposto 

através de um consagrado dispositivo de poder: o museu; Chagas e Heitor desempenharam 

trabalhos importantes a respeito da teoria e prática de Freyre sobre as dinâmicas sociais e 

políticas do Brasil nas fronteiras da prática museal.  

Mário Chagas levanta os elementos constituintes da imaginação museal de Freyre a 

partir da análise de uma extensa produção textual do antropólogo, desde a década de 1920, 

quando estava ainda em fase de formação na educação superior e já apresentava um forte 

interesse pelo campo dos museus, até a década de 1980, quando, já maduro, era possível 

identificar com maior nitidez como se constituía tal pensamento (CHAGAS, p. 197. In: 

CHAGAS; HEITOR, 2017, pp. 186 - 198).  

Na análise, Chagas identifica um ostensivo interesse de Freyre por representar os 

cotidianos e tradições culturais típicas de regiões do Nordeste, bem como a “gente do povo” e 

o “homem rústico” (FREYRE, 1979. In: CHAGAS; HEITOR, 2017, pp. 43 - 76), enquanto 

sujeitos representativos de uma identidade nordestina. Nesse empenho, objetos apresentam-se 

no pensamento museológico de Freyre como símbolos mediadores, cuja capacidade de 

transmitir saberes, mensagens e ensinamentos é atribuída aos museus que os comportam.  

Gleyce Kelly Heitor (2013), em consonância com as contribuições de Chagas, analisa o 

Muhne enquanto um dispositivo de validação da teoria social freyreana; parte da compreensão 

de que há no pensamento de Freyre uma imaginação museal, construída a partir de campos de 

estudo e bases teóricas distintos e que o conceito de compreensão empática abordado pelo 

autor engendra em seu projeto museológico uma determinada relação de aproximação entre 

objeto, público e história (p. 4).  

Heitor identifica no interesse de Freyre em fundar um museu o desejo por construir uma 

memória local em torno de seu pensamento sobre a formação da sociedade brasileira e, para 

tal, Freyre investe na empatia enquanto método no qual “é possível recriar a situação 

interpretada, a partir de analogias com as próprias experiências do intérprete” (Ibidem, p. 13). 
 

 



50 

A pluralidade das bases teóricas de Freyre também se ampara no perspectivismo, em que os 

limites do conhecimento de sujeitos forjam suas percepções sobre o mundo do outro (Ibidem, 

p. 14). Dessa maneira, o método empático de Freyre se estrutura no museu a partir da 

integração entre homem e realidade, provocando, a partir de sua expografia, uma valorização 

dos cotidianos do Nordeste — como o fez em Casa Grande e Senzala —, de modo a ativar as 

memórias “visuais, olfativas, auditivas e gustativas” (Ibidem, p. 21). 

Nesse ensejo, Heitor (Ibidem) percebe que a fundação de um Museu do Homem do 

Nordeste reitera e concretiza todo o empenho de Freyre em construir e representar a região 

Nordeste, seu povo e, por conseguinte, o povo brasileiro. Para tal, a empatia é acionada no 

pensamento museológico do autor de modo que busca representar o ponto de vista de sujeitos 

distintos e conflitantes — a exemplo de senhores de engenho e escravizados — e, assim, 

agrega uma variedade de visitantes através de uma identificação, tal como dociliza o público 

diante da abordagem empática e seduzente que oportuniza uma compreensão nas narrativas 

ali explanadas. 

O apelo à empatia no pensamento de Freyre é um elemento importante na construção de 

sua teoria social. Em “Casa Grande e Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal”, por exemplo, uma de suas obras emblemáticas que sistematizou e 

popularizou tal teoria, de 1933, Freyre dedica parte de seu trabalho a abordar características 

da colonização portuguesa do Brasil. Nesse recorte, o autor compreende as relações sexuais 

entre colonizadores portugueses e mulheres indígenas e negras como uma estratégia política 

necessária para a ampliação de sua população. Por conseguinte, o eixo patriarcal torna-se 

basilar para as relações e condições de uma sociedade agrária e escravocrata (FREYRE, 2003, 

pp. 64-155).  

Ainda que reconheça as “circunstâncias desfavoráveis à mulher” (Ibidem, p. 113) em 

tais relações, Freyre discute a exploração sexual de mulheres negras e indígenas como atitude 

necessária para o alcance de fins maiores de estabilidade de um país europeu em contexto de 

dominação. Os estupros e demais violências sexuais das quais a historiografia da escravidão 

no Brasil amplamente se dedica são abordados na obra enquanto “Uma espécie de sadismo do 

branco e de masoquismo da índia ou da negra terá predominado nas relações sexuais como 

nas sociais do europeu com as mulheres das raças submetidas ao seu domínio” (Ibidem); este 

fragmento da análise ampla da sociedade brasileira a qual Freyre se debruça vislumbra 

nuances de um olhar empático sobre os colonizadores portugueses. 

 

 



51 

A análise sobre as práticas sexuais que estruturam a sociedade escravocrata e patriarcal 

observadas por Freyre são recorrentemente tratadas de forma incoerente. As relações de 

dominação e violência presentes em todos os âmbitos da vida social da população negra em 

contexto de escravidão, mas abordadas principalmente sob o viés da exploração sexual nesse 

trabalho, são apresentadas pelo autor por vezes como relações de desejo, noutros momentos 

responsabilizando as vítimas de tais violências e, no geral, justificando a perversidade com a 

qual os grupos hegemônicos exploravam sexualmente aquelas e aqueles sob o seu domínio, 

abordando como uma espécie de mau necessário, quando trata da relação entre os homens 

com mulheres escravizadas, ou mesmo uma condição daquelas e daqueles socializados no 

contexto da Casa Grande, no qual era tido como natural a relação de controle, privação e 

bestialização com a qual tratavam povos indígenas e negros.  

Nesse sentido, o autor não nega em absoluto as crueldades praticadas pela hegemonia 

colonial contra suas e seus escravizados, detalhando insistentemente violências praticadas 

contra essas pessoas em alguns momentos — não as colocando como protagonistas da análise, 

mas objetivando apresentar o caráter violento que também era constituinte das pessoas que 

integravam as Casas Grandes e os conflitos presentes nas relações matrimoniais, geralmente 

atravessados por ciúme, autoridade, violência e demais expressões correlacionadas às 

dinâmicas de propriedade; além de hesitar explanar o caráter violento dessas práticas, as 

justifica, ameniza e insere termos sutis para tratar de tais violências.  

Esses casos se manifestam em trechos como “O que a negra da senzala fez foi facilitar a 

depravação com a sua docilidade de escrava; abrindo as pernas ao primeiro desejo do 

sinhô-moço. Desejo, não: ordem.” (Ibidem, P. 456), onde o autor refere-se à imposição na 

qual pessoas escravizadas eram forçadas a atender às demandas de seus senhores como uma 

manifestação ativa de seus desejos, como uma decisão autônoma. Em fragmentos textuais 

como esse, frequentemente encontrados em Casa Grande e Senzala, cabe inferir sobre como 

opera o discurso conforme Sueli Carneiro (2023, p. 50) apresenta, a partir do pensamento 

foucaultiano sobre o discurso enquanto elemento basilar do poder, no qual discursos figuram 

como eixos determinantes das relações raciais do Brasil, e a discussão sobre a “democracia 

racial” são essenciais na formulação de tais compreensões. 

A partir de um olhar atento à formulação do texto e quem o escreve — a crítica sobre o 

discurso e sobre o lugar do autor em tais discussões — é de grande significação a escolha de 

Freyre por posicionar a mulher escravizada como agente ativa dos processos no qual estas são 

vitimadas e, só após apresentado o caso como uma escolha, a frase é retificada para que o 

 

 



52 

sujeito da análise — as mulheres negras escravizadas — migrem da posição de ativas na 

relação para agentes passivas, submetidas à ordem dos senhores.  

Quando o autor apresenta, por sua vez,  

A casa-grande fazia subir da senzala para o serviço mais íntimo e delicado dos 

senhores uma série de indivíduos - amas de criar, mucamas, irmãos de criação dos 

meninos brancos. Indivíduos cujo lugar na família ficava sendo não o de escravos 

mas o de pessoas de casa. Espécie de parentes pobres nas famílias européias. À mesa 

patriarcal das casas-grandes sentavam-se como se fossem da família numerosos 

mulatinhos. Crias. Malungos. Moleques de estimação. Alguns saíam de carro com os 

senhores, acompanhando-os aos passeios como se fossem filhos. (FREYRE, 2003, P. 

225) 

 

O destaque é dado à Casa Grande quase como uma entidade de generosidade, acolhimento e 

proteção de pessoas exploradas pelo mesmo sistema que a posiciona no topo da ordem 

hierárquica de poder que estrutura essa sociedade. Este trecho, além de ser facilmente 

refutado pelos frequentes estudos sobre os processos de genocídio e violência no qual negras 

e negros foram submetidos em todas as esferas do contexto escravocrata e sua continuidade 

na contemporaneidade, como nos apresentam Abdias Nascimento em “O genocídio do negro 

brasileiro: processo de um racismo mascarado”, 1978, e Sueli Carneiro em “Dispositivo de 

racialidade: A construção do outro como não ser como fundamento do ser”, de 2023, também 

evidencia o esforço em romantizar e provocar uma sensibilização do leitor diante do papel das 

Casas Grandes nessa ordem social, atribuir a elas aspectos pacíficos, ainda que em páginas 

anteriores tenha se empilhado processos de interdição e violação de pessoas escravizadas 

promovidos por seus atores. 

Gilberto Freyre usa também com certa frequência o termo “confraternização” ao 

abordar os processos pelos quais a sociedade brasileira é construída sob influência e mistura 

de origens indígenas, negras e brancas, como consequência da colonização. A partir do olhar 

sobre a mestiçagem como uma expressão palpável desta confraternização das raças, na qual as 

partes envolvidas não se suprimem e, pelo contrário, adquirem igual importância como “duas 

metades confraternizantes que se vêem mutuamente enriquecendo de valores e experiências 

diversas” (FREYRE, 2003. p. 418), a sociedade brasileira no pensamento freyreano é 

produzida sob um olhar harmônico e empático, no qual a exaltação da miscigenação engendra 

 

 



53 

a superação das violências experimentadas no contexto de dominação, dando vazão a um 

processo de democracia racial.  

A ideia de democracia racial como desdobramento de uma ideologia da mestiçagem — 

sendo esta uma estratégia eficaz adotada pelas elites no apagamento e desqualificação da 

discussão de opressões raciais, bem como das contribuições de sujeitos negros no 

desenvolvimento histórico da América do Sul, como sugere Achille Mbembe (2014, pp. 32 - 

35) — constitui paradigma basilar da construção de uma identidade nacional brasileira. 

Entretanto, como afirma Abdias Nascimento:   

Devemos compreender “democracia racial” como significando a metáfora perfeita 
para designar o racismo estilo brasileiro: (...) institucionalizado de forma eficaz nos  
níveis oficiais de governo, assim como difuso e profundamente penetrante no tecido  
social, psicológico, econômico, político e cultural da sociedade do país. Da 
classificação grosseira dos negros como selvagens e inferiores, ao enaltecimento das 
virtudes da mistura de sangue como tentativa de erradicação da “mancha  negra”; da  
operatividade do “sincretismo” religioso à abolição legal da questão negra através  
da Lei de Segurança Nacional e da omissão censitária – manipulando todos esses 
métodos e recursos – a história não oficial do Brasil registra o longo e antigo 
genocídio que se vem perpetrando contra o afro-brasileiro. (2016, p. 111) 

 
A formulação de uma suposta democracia racial, portanto, é exitosa em sua ação de 

sobrepujar grupos subalternizados através do encontro colonial.  

 

3.2 Territórios plurais, culturais e direitos coletivos: o museu como um referencial social do 

Nordeste  

Considerando a importância do pensamento de Gilberto Freyre na criação e 

disseminação de uma identidade nacional no Brasil e do Muhne enquanto espaço que 

materializa e populariza tal pensamento, é pertinente perceber como a disposição expográfica 

reencena a apresentação de Freyre sobre a arqueologia, saberes e práticas da organização 

social, política e econômica do período colonial escravocrata. Em Casa Grande e Senzala o 

autor define os elementos constituintes da Casa Grande como um complexo sistema:  

A casa-grande, completada pela senzala, representa todo um sistema econômico, 

social, político: de produção (a monocultura latifundiária); de trabalho (a 

escravidão); de transporte (o carro de boi, o bangüê, a rede, o cavalo); de religião (o 

catolicismo de família, com capelão subordinado ao pater famílias, culto dos mortos 

etc); de vida sexual e de família (o patriarcalismo polígamo); de higiene do corpo e 

da casa (o "tigre", a touceira de bananeira, o banho de rio, o banho de gamela, o 

banho de assento, o lava-pés); de política (o compadrismo). (FREYRE, 2003, p. 36) 

 

 



54 

 

Estes elementos são visualizados na exposição de longa duração do Muhne com tanta 

riqueza de detalhes quanto as apresentadas por Freyre em sua obra. Além das questões já 

mencionadas, há na exposição o destaque às manifestações religiosas sincréticas e outras 

assimilações do cristianismo pelos povos escravizados e celebrações de matrizes africanas 

como as de reis e rainhas de Congo, estas manifestações são apresentadas por Freyre como “a 

instituição dos reis do Congo no Brasil, em vez de tornar os negros refratários à civilização, 

facilitava esse processo e o da disciplina dos escravos” (Ibidem, p. 439) e “A religião 

tornou-se o ponto de encontro e de confraternização entre as duas culturas, a do senhor e a do 

negro; e nunca uma intransponível ou dura barreira.” (Ibidem), de modo que a promoção e 

participação nessas manifestações, também colaboraram para a assimilação de hábitos e 

práticas que estimularam a docilização da população negra escravizada, sob a ótica e interesse 

dos grupos hegemônicos da época. 

A fim de ilustrar as salas que comportam a exposição e a distribuição dos assuntos em 

eixos temáticos, elaborei o esquema abaixo. Neste material, procurei exibir espacialmente 

como condensam-se as informações e quais possuem maior ou menor espaço na narrativa 

expográfica, a partir da dimensão das salas dedicadas a cada eixo temático. 

 
Figura 2: Distribuição dos eixos temáticos. Arquivo pessoal. 2025.  

 

 



55 

 No Muhne, o percurso pela exposição de longa duração é iniciado por uma sala de 

acolhimento, na qual costumam acontecer os primeiros contatos com os grupos durante visitas 

mediadas e onde situam-se frequentemente exposições de curta duração; no corredor seguinte, 

as paredes ilustram fotografias de pessoas do Nordeste junto à pergunta “Quem é o homem do 

Nordeste?” — de um lado — e as relações comerciais do Nordeste em um mapa — do lado 

oposto —; além destes espaços, há outras sete salas nas quais dividem-se, nesta ordem, as 

temáticas: povos que influenciaram os hábitos no Nordeste; povos indígenas do Nordeste e 

disputa pelo território; tráfico negreiro; produção açucareira, Casa Grande e Senzala; 

Maracatu Nação; Corredor da fé — o candomblé, o catolicismo e o sincretismo; o Sertão.  
 

 
Figura 3: Sala de acolhimento. Arquivo pessoal. 2025. 

 

 

 



56 

 

Figura 4: Corredor de entrada. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 



57 

 

 



58 

      

Figuras 5, 6, 7, 8, 9: Quem é o homem do Nordeste? Arquivo pessoal, 2025. 
 

O questionamento inicial da visita, seja ela mediada ou não, é estimulado pela própria 

exposição e seu primeiro corredor: “quem é o homem do Nordeste?”. Atrelada a uma 

diversidade de pessoas, fisicamente distintas e retratadas em locais também diferentes, sugere 

uma pluralidade de formas de ser e existir nesta região, ao mesmo tempo que o 

questionamento sobre um sujeito singular — o homem — define uma unidade, e uma região 

— o Nordeste — demarca um território. Ao observar todas as imagens e nos dirigirmos à 

legenda que as identifica, encontramos vários nomes de pessoas fotografadas nos nove 

estados que compõem a região Nordeste do país19 e não há orientação sobre quem é quem 

nessas imagens (não há qualquer elemento de identificação na legenda que conecte os nomes 

e regiões às pessoas fotografadas).  

Este cenário exprime a importância destas pessoas na construção de uma imagem sobre 

o homem do Nordeste: composto por cada uma delas em suas distintas manifestações dos 

cotidianos de trabalho, aparências e matrizes etnico raciais, crenças, práticas culturais e 

contextos territoriais, exibidos nas imagens. Da mesma forma, na exposição optou-se por não 

19 Figura 9. 
 

 



59 

indicar quem são estas pessoas de fato, de modo que o homem do Nordeste não consiste, 

efetivamente, em Gleide Selma, Fernanda Chemale, Paulo Sampaio, João Castilho20 ou 

qualquer outra pessoa citada na legenda desta parede de fotos.  

A Identificação destas e destes sujeitos, cabe refletir, provavelmente não dariam conta 

de uma mudança na proposta que este eixo expográfico apresenta, a de endossar o caráter 

híbrido, múltiplo e integrador do sujeito síntese de uma região; mas não registrar quem são as 

pessoas selecionadas para ilustrar uma das grandes discussões do museu, exibe que a 

representação desse sujeito se dá a partir do retrato de uma população que, ainda que quando 

vista separadamente pareça heterogênea, é homogeneizada quando representa esta figura 

única — o homem do nordeste, resultado da junção de tantos rostos, corpos e histórias 

distintos. A junção das imagens e pergunta no primeiro corredor se convertem, então, em uma 

questão retórica que reflete o processo de miscigenação o qual Freyre dedicou-se em abordar. 

Apesar da narrativa expositiva seguir um percurso regular, a apresentação dessas salas 

aqui estabelecerá outros percursos, pois também leva em consideração as dimensões espaciais 

e a distribuição dos objetos nos eixos expográficos. Ao visitar o Muhne, percebe-se o endosso 

aos eixos que estruturam o pensamento freyreano, especialmente na sala que se propõe a 

apresentar os povos indígenas do Nordeste, pouco se fala sobre os abusos, violências e 

processos genocidas provocados pelo encontro colonial. Ali, prioriza-se a apresentação, em 

uma pequena sala, de objetos majoritariamente religiosos, bem como aqueles utilizados em 

rituais e ferramentas de trabalho rural — como o Praiá do povo Pankararé, Jupago do povo 

Xukuru do Ororubá, alguns cachimbos provenientes de povos distintos, de um lado, e arado, 

banguê, cantil e outras ferramentas, do outro lado da sala. 

 

 

20 Nomes registrados na legenda da parede de fotografias que questiona “Quem é o homem do Nordeste?”, 
imagens que integram o projeto Nordestes Emergentes, de acordo com a legenda (figura 9) 

 

 



60 

 
Figura  10 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático indígenas do NE. 

Arquivo pessoal, 2025. 

 

 
Figuras  11, 12 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático indígenas do NE. 

Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

 



61 

 

Figura 13 - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território - eixo temático disputa pelo território. 

Fonte: Tripadvisor, 2024.21 

 

As imagens em destaque, além de reforçarem o contexto, majoritariamente, de ritual, 

também põem em evidência uma cerimônia de sepultamento referente ao falecimento de uma 

liderança do Movimento dos Trabalhadores Sem-Teto (MTST), imagens que colaboram com 

os estigmas atrelados aos povos indígenas — restritos à ritualística ou a disputa por terras, e 

neste último caso, a única menção na exposição a esse respeito apresenta a morte da liderança 

de um grupo. 

Alguns passos antes observam-se, em uma sala maior, costumeiramente chamada de 

“sala das influências” pelos educadores do museu22, nichos reunindo elementos característicos 

de alguns países europeus e introduzidos no Nordeste através do encontro colonial, neles 

22 O termo é corriqueiramente ouvido durante mediações com públicos distintos, geralmente quando a equipe de 
mediação apresenta a sala ao público. Este termo também é utilizado por um educador da instituição ao 
apresentar o museu em uma visita de 360º, disponibilizada na página do YouTube da instituição. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=5ECQjhxjMfc> Acesso em 20/04/2025. 

21 Disponível em: 
https://www.tripadvisor.com.br/LocationPhotoDirectLink-g304560-d2359603-i97132385-Homem_do_Nordeste
_Museum-Recife_State_of_Pernambuco.html Acesso em 24/04/2025. 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=5ECQjhxjMfc
https://www.tripadvisor.com.br/LocationPhotoDirectLink-g304560-d2359603-i97132385-Homem_do_Nordeste_Museum-Recife_State_of_Pernambuco.html
https://www.tripadvisor.com.br/LocationPhotoDirectLink-g304560-d2359603-i97132385-Homem_do_Nordeste_Museum-Recife_State_of_Pernambuco.html


62 

apresentam-se coleções de porcelanas, câmeras fotográficas e fragmentos arquitetônicos 

franceses, coleção de medalhas e uma réplica de tapeçaria Gobelin como referências 

holandesas, elementos relativos às construções ferroviárias e iluminação urbana, bem como 

telefones e outros objetos de comunicação como marcadores das influências inglesas e, ainda, 

demarca-se a influência estadunidense através de referências ao cinema.  

 

 
Figura 14 - Sala das influências (referências francesas). Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

 



63 

 

             Figura 15 - Sala das influências (referência holandesa). Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

 



64 

 

                         Figura 16 - Sala das influências (referência inglesa). Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

          Figura 17 - Sala das influências (referência estadunidense). Arquivo pessoal, 2025. 
 

 



65 

Nesta mesma sala há, em nichos de disposições menores e com menor concentração de 

objetos, referências aos povos indígenas brasileiros. São os objetos dispostos: uma rede de 

dormir, duas bolsas elaboradas com técnicas de cestaria, uma rede de pesca e a fotografia de 

uma mulher branca deitada em uma rede usando trajes do período colonial. Próximo ao nicho 

de influências indígenas, há também um nicho, ainda menor, proposto como representação 

das influências de povos africanos. Como objetos, estão expostos um manequim usando 

turbante, alguns colares e um tecido de origens africanas.  

 

             Figuras 18 e 19 - Sala das influências (referências indígenas). Arquivo pessoal, 2025. 
 

 



66 

 

 
Figura 20- Sala das influências (referência africana). Arquivo pessoal, 2025. 

 

Em consonância ao pensamento de Freyre, a sala registra a importância das influências 

de distintos povos na formação do Nordeste e prioriza — em espaço, narrativa e objetos —, 

bem como reconhece enquanto marcantes para os hábitos de seu povo, especialmente as de 

caráter europeu.  Transitando nas salas, a sensação provocada na sala das influências resgata a 

constatação de Mário Chagas de que:  
O Museu do Homem do Nordeste constitui um gênero de narrativa regional, que tem 
no alpendre da casa-grande e no balanço da rede o seu ponto privilegiado de 
perspectiva. A senzala, o eito do canavial, a feira popular, o terreiro de Xangô e os 
próprios labirintos da casa-grande são visitados como que por um menino fidalgo, 
que, tendo estudado no exterior, volta para casa e quer rever a região, brinquedos e 
amigos, quer reintegrar todos os fantasmas do tempo perdido e com eles construir 
uma nova história. (CHAGAS, 2009, p. 145) 
 

A outra sala de proporções maiores está posicionada no centro do percurso do museu, 

iniciada com as obras Verde Canavial(1957), de Aloisio Magalhães, e ABC da Cana (2014), 

de Jonathas de Andrade, que refletem a introdução ao eixo temático sobre a produção 

açucareira, componente da sala Casa Grande e Senzala, que reúne objetos de uso frequente 

nas lavouras — como o tacho e a pintura representativa de um engenho em atividade, 

 

 



67 

posicionando a moenda no centro das operações —; além disso há uma coleção de 

instrumentos de suplício e tortura, e a fotografia de uma ama de leite, registrada como 

Mônica, ao lado de uma criança branca que repousa carinhosamente em seu braço durante a 

pose. Há também algumas fotografias referentes a povos remanescentes de quilombos ao lado 

desses instrumentos e representações de manifestações da cultura popular ao centro da sala — 

como o cavalo marinho, boi bumbá, tambor de crioula, maracatu rural e capoeira.  

 

 

 
Figura 21 - Obra Verde Canavial, eixo temático Produção Açucareira. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 



68 

 
Figura 22 - Entrada da sala Casa Grande e Senzala, eixo temático Produção Açucareira. Arquivo pessoal, 

2025. 

 

 

 

 



69 

Figura 23 -  O tacho - Casa Grande e Senzala, eixo temático Produção Açucareira. Arquivo pessoal, 2025. 

 
Figuras  24 e 25 - Tortura - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados. Arquivo pessoal, 2025. 

 
Figura 26 - O tronco - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados. Arquivo pessoal, 

2025. 

 

 

 



70 

       
Figura 27- Cultura popular - Casa Grande e Senzala, eixo temático da cultura popular. Arquivo pessoal, 2025. 

  
Figura 28- Capoeira - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados. Arquivo pessoal, 2025. 

 

Diante de todos esses objetos é apresentada uma coleção em dimensões maiores de itens 

de cozinha e aparelhos de jantar típicos da Casa Grande, alguns outros objetos de decoração, 

conjuntos de pinhas e bengalas como representações de poder, retratos de um senhor de 

engenho e sua esposa, representações sacras típicas de capelas particulares e, na saída da sala, 

 

 



71 

uma fotografia ampliada, datada dos anos 2000, de três crianças carregando instrumentos de 

trabalho rural junto a duas obras da artista Elizângela das Palafitas, também datadas dessa 

década, que refletem a realidade de comunidades de palafitas observadas pela artista em 

Recife e região metropolitana.  

 

​

Figura 29 - Poder e imponência - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande. Arquivo pessoal, 2025. ​

 

Figura 30 - Jantar e etiqueta - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

 



72 

 
Figura 31 - Senhor e Sinhá - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande. Arquivo pessoal, 2025. 

 
Figura 32 - Capela - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 



73 

 
Figura 33 - Contraste - Casa Grande e Senzala, eixo temático Casa Grande. Arquivo pessoal, 2025. 

 

A partir dos eixos temáticos já abordados neste circuito expositivo, cabe pontuar que a 

cenografia da sala dos povos indígenas do Nordeste e a disputa pelo território, em paralelo à 

sala das Influências, remonta à análise de Brulon (2008)  sobre a relação entre museus e 

memória: “O compromisso com a memória é um compromisso ético, e o esquecimento atua, 

todo o tempo, como instrumento de (re)invenção do passado no presente” (2008, p. 141). 

Dessa maneira, reencenar um Nordeste cujas representações negras e indígenas estão presas à 

imagem exclusiva de trabalho, submissão, violência, ritualística e produção cultural é também 

uma posição assumida pelo museu de apagamento de outras realidades. Atribuir às imagens 

da branquitude a relação com avanços tecnológicos, requinte e poder, sem relacionar essas às 

representações de violência, saques, invasões e expropriações, endossa a impunidade refletida 

no presente dessa população diante do processo colonial que permanece ditando as regras do 

jogo ou, nos termos desta análise, a lógica expográfica.  

Além disso, a observação deste recorte de três salas posicionadas no início do percurso 

já são capazes de reforçar os apontamentos levantados na reflexão promovida por Heitor 

 

 



74 

(2013) quanto ao museu enquanto um dispositivo de legitimação do pensamento de Freyre 

sobre o social, cujos objetos simbolizam sínteses dos elementos constituintes das identidades 

nordestinas que o autor se esforça em representar em suas produções.  

Nas salas do recorte destacado acima, bem como no restante de seus eixos expositivos, 

é possível identificar como a escolha dos elementos representativos dos grupos objetivados na 

expografia figuram como subsídios para a construção de uma narrativa sobre o social fiel às 

ideias de um imaginário sobre a população indígena, restrito às suas relações com a terra e 

com o sagrado, com o reforço a um caráter ritualístico do qual o próprio Gilberto Freyre 

aborda frequentemente ao citar povos indígenas, bem como — superficialmente — as 

disputas por essa mesma terra; a representação de países europeus enquanto contribuintes para 

a construção do Nordeste e seu povo através de múltiplos elementos da arquitetura e 

tecnologias, de modo que as violências e explorações não apresentadas no percurso 

expográfico nebulam como consequência dessas presenças e suas colaborações, o “mau 

necessário” tão frequente na argumentação freyreana sobre as explorações e perversidades 

contra povos escravizados; a presença escassa dos povos africanos e indígenas enquanto 

grupos influentes na formação dos hábitos e identidades nordestinas, a partir da distribuição 

dos objetos, colaboram com uma hierarquização dos povos e apagamento desses grupos 

difusos em meio a tantos grupos marcadamente brancos, cujas presenças identificam ao que 

serviram. 

Ainda diante de tal recorte, a confraternização das raças é nítida a partir dos brinquedos 

populares ocupando o centro das representações da Casa Grande e Senzala, os objetos de 

trabalho e suplício margeando a sala figuram como derivações daquilo que há de mais 

impactante: a riqueza e poder presentes nas representações da Casa Grande, bem como as 

manifestações da cultura popular enquanto aquilo que se tem de mais rico, singular e nítido do 

que seria a cultura nordestina, aliado a sua relação direta com as pessoas escravizadas, pois 

como o próprio Gilberto Freyre argumenta (2003, p. 551) abordando o caráter festivo e feliz 

do povo negro: “Ele que deu alegria aos são-joões de engenho; que animou os 

bumbas-meu-boi, os cavalos-marinhos, os carnavais, as festas de Reis.”.  

O trabalho de Jonathas de Andrade apresentando uma série de trabalhadores rurais 

moldando letras através de pedaços de cana de açúcar, cujos corpos e semblantes dialogam 

diretamente com a imagem do “homem rústico” e reflete um cenário mais atual de relação 

entre trabalho, meio rural e educação, abre um diálogo direto com as obras ao fim da mesma 

sala, com a fotografia de crianças em contexto de trabalho infantil e miniaturas de 

 

 



75 

comunidades de palafitas, representações nas quais a atualidade de pessoas negras e pobres do 

nordeste exprime uma possibilidade reducionista de vida, fadada à pobreza, exploração e 

negação de direitos básicos; ainda que a crítica se faça presente na escolha por posicionar 

estes elementos na entrada e saída desses eixos, permanecem ocupando as margens da 

narrativa expográfica. ​
 

 
Figuras 34 e 35 - ABC da cana, de Jonathas de Andrade (Fonte: Reprodução / Instagram) 

 

A disposição das obras acima citadas colaboram na manutenção de uma atualidade 

narrativa em torno do pensamento freyreano. As figuras apresentadas nestas salas, marcadas 

por variadas temporalidades, quando representações masculinas e pretas ou pardas, aparecem 

como imagens de trabalhadores másculos, quando masculinas e brancas, representam 

senhores de engenho e sua prole, imponentes e prósperos; no caso das imagens de mulheres, 

as brancas aparecem como figuras ensimesmadas e ociosas ou têm suas imagens 

correlacionadas a de seus maridos, geralmente apresentados em proporções maiores que as 

delas; no caso de mulheres negras, destaca-se sua função servil (como o caso da ama de leite) 

e suas presenças nas manifestações populares, evidenciando também seus corpos e 

movimentos.  

Há ainda, na sala que representa a senzala, uma pequena série de imagens de povos 

remanescentes de quilombos. As imagens, todas em preto e branco, apresentam 

principalmente mulheres e crianças, casas de taipa e ruas sem calçamento. O recurso da 

imagem em preto e branco está presente também nas fotografias de povos indígenas, 

majoritariamente apresentando momentos de intimidade e ritualística, mas também a imagem 

 

 



76 

do cacique Xicão Xukuru durante um discurso — liderança do povo Xukuru do Ororubá, que 

foi assassinado em 20 de maio de 1998, no processo de luta territorial de seu povo, em 

Pesqueira — PE. A imagem do cacique Xicão compõe a exposição desde 2017, período de 

reabertura da exposição após uma pequena reforma na sua estrutura predial, quando substituiu 

a imagem identificada como “índio tapuia”, de Albert Eckhout, 1641. Essa mudança 

promoveu uma atualização significativa das representações presentes nesse eixo expográfico. 

Ainda que a substituição das imagens colabore para outras perspectivas sobre os povos 

indígenas, as imagens em preto e branco, contrastadas pelos tons vívidos das imagens de 

cortadores de cana e dos meninos em contexto de trabalho rural, sugerem uma dinâmica de 

temporalidades nas quais as imagens coloridas parecem refletir a atualidade, enquanto as 

imagens em preto e branco remetem a um passado.  

 

 

Figura 36 - Quilombolas - Casa Grande e Senzala, eixo temático de povos escravizados. Arquivo pessoal, 2025. 

  

 

 



77 

 

Figura 37 - Cacique Xicão Xukuru - Sala dos povos indígenas do Nordeste e disputa pelo território. Arquivo 

pessoal, 2025. 

 

Nessa lógica, as imagens constituintes do pensamento de Freyre sobre o social 

nordestino se mantêm vivas e próximas: nas representações do homem rústico; na 

manutenção da distribuição de corpos marcados racialmente ocupando funções servis e de 

trabalho árduo; na devoção católica característica dessa região; nas condições precárias de 

vida atribuídas a pessoas pretas e pardas, trabalhadores pobres e informais. Enquanto isso, as 

imagens de povos de resistência, como é o caso de pessoas indígenas e quilombolas, 

ofuscadas pela palidês e neutralidade do preto e branco, margeiam a Casa Grande — no caso 

dos objetos referentes aos povos indígenas, estes estão apresentados em uma sala anterior, que 

é seguida da sala de tema tráfico negreiro, que simula em sua estrutura o porão de um navio 

negreiro e, a partir de então, as representações referentes ao contexto de escravidão só 

apresentam representações negras, não há mais alusão à presença indígena no contexto de 

Casa Grande, produção açucareira e escravidão.  

 

 



78 

 

 

Figuras 38 e 39 - O Açúcar e o suplício - sala Navio Negreiro, eixo temático tráfico negreiro. Arquivo pessoal, 

2025.  

 

 

 



79 

Na sala de tema tráfico negreiro, além dos dois objetos expostos — um açucareiro de 

ouro cravejado em pedras preciosas,  proveniente da Birmânia, e um Viramundo feito em 

ferro fundido, cuja descrição é de que “o escravo, com o tronco flexionado sobre as pernas, 

ficava preso pelos pulsos e pés”23 — destacam-se as frases “Dança lúgubre ao som do açoite”, 

trecho do poema O Navio Negreiro, de Castro Alves (1868), que fica disposta na parede ao 

lado do açucareiro de outro,  e “A contribuição milionária de todos os erros”, frase do 

Manifesto da Poesia Pau-Brasil, de Oswald de Andrade (1924), disposta na exposição ao lado 

do Viramundo.  

Na sala, que é também uma passagem entre a sala dos povos indígenas do Nordeste e 

entrada para o eixo temático Casa Grande e Senzala, chama a atenção o minimalismo, por ser 

o único lugar do museu onde encontram-se apenas dois objetos expostos. A posição deles 

também gera curiosidade, dispostos nas paredes, ao centro da sala, açucareiro e viramundo 

estão em perfeito paralelo e um deles, o açucareiro, está cercado por uma proteção de vidro, 

que impede o toque na peça; o Viramundo, por sua vez, está preso a um suporte na parede, 

mas completamente exposto ao toque, contexto que estabelece outro paralelo: se no museu 

todos os objetos possuem igual valor e a preservação de todos deve ser assegurada, o que faz 

o açucareiro de ouro da Birmânia receber uma camada a mais de proteção — a caixa de vidro 

— enquanto o objeto de frente a ele permanece sem a proteção? Este cenário pode ser visto 

repetidamente nas salas da Casa Grande e Senzala, onde objetos de jantar estão protegidos 

diante de itens domésticos relacionados ao trabalho de pessoas escravizadas, como os 

instrumentos de cozinha.  

Na outra metade do espaço, percebemos os elementos figurativos dos costumes, práticas 

e gostos que Gilberto Freyre apresenta como tipicamente nordestinos: uma imagem das 

coroações de reis e rainhas de Congo, junto a um texto que apresenta estas manifestações, 

abre a sala do Maracatu Nação, que reúne o acervo do Maracatu Nação Elefante.  

 

23 Informação presente na catalogação digital do objeto. Disponível em: 
https://villadigital.fundaj.gov.br/index.php/base-da-villa-digital/museu/item/18314-63-35-1-viramundo Acesso 
em 10/05/2025. 

 

 

https://villadigital.fundaj.gov.br/index.php/base-da-villa-digital/museu/item/18314-63-35-1-viramundo


80 

 

 

 

 



81 

 
Figuras 40, 41 e 42 - Sala Maracatu Nação Elefante - Arquivo pessoal, 2025. 

 

Esta sala traz um importante elemento da experiência expográfica, por figurar como o 

único lugar que apresenta uma pessoa negra em posição de liderança. A imagem de Dona 

Santa — Maria Júlia do Nascimento, rainha do Maracatu Nação Elefante — destoa das 

demais representações de mulheres e de pessoas negras na exposição, por sendo uma mulher 

negra e pobre, nascida em 1877, está em evidência na sala em uma fotografia em que posa 

segurando seu cetro, espada e, com a coroa na cabeça, exprime autoridade e poder. Dona 

Santa foi uma importante figura para as manifestações populares de Pernambuco, fundou a 

Troça Carnavalesca Mista Rei dos Ciganos — atual Maracatu Porto Rico do Oriente — e foi 

também rainha do Maracatu Leão Coroado, antes de tornar-se rainha do Elefante (CRUZ e 

CASTRO, 2016). 

A imagem de Dona Santa apresenta outros cenários possíveis de experiências negras na 

exposição, ainda que timidamente, pois nos textos em exposição não há destaque a sua 

importância fundamental nos movimentos de resistência e enfrentamento. A presença de 

Dona Santa e Maracatu Nação Elefante na narrativa expográfica reforçam a perspectiva 

freyreana sobre a importância e síntese das manifestações populares na formação do povo 

nordestino. 

Na sequência, o Corredor da Fé apresenta assentamentos de orixás em vitrines, acima 

delas as fotografias representativas dos orixás a quem os assentamentos pertencem, e todas 

 

 



82 

coloridas, permitem enxergar as cores referentes a cada orixá. Entre as vitrines de cada 

assentamento estão posicionados, acima delas, santos sincréticos24, nome pelo qual são 

tratadas na exposição as representações que de um lado são orixás e de outro são santos 

católicos, figuras que se popularizaram como estratégia de resistência em cultos religiosos 

afrobrasileiros, diante da repressão contra tais manifestações religiosas e sob o regime do 

catolicismo compulsório, mas que simboliza na leitura freyreana da sociedade, um processo 

harmônico de “confraternização de valores e de sentimentos” (Ibidem, p. 438) entre senhores 

e escravizados, no qual o processo de assimilação do catolicismo se deu também pela 

generosidade de colonos em “dar aos negros a oportunidade de conservarem, à sombra dos 

costumes europeus e dos ritos e doutrinas católicas, formas e acessórios da cultura e da mítica 

africana” (Ibidem).  

 
Figura 43 - Assentamento de Exu - Entrada do Corredor da Fé, eixo temático Candomblé e sincretismo. Arquivo 

pessoal, 2025. 

24 Nas primeiras observações da exposição as imagens de santos sincréticos estavam posicionadas de frente à 
meia parede que divide o Corredor da Fé em temáticas, em uma das visitas realizadas no museu identificamos a 
mudança na posição das obras. A narrativa que tal expografia apresenta, entretanto, se mantém: a representação 
do sincretismo religioso na sequência das referências aos orixás e, principalmente, sobrepostas a estas, implica 
em uma condução sobre as práticas religiosas no Nordeste, que estabelece o catolicismo, a “confraternização” e 
“integração” como elementos característicos da religiosidade típica do povo nordestino.   

 

 



83 

 
Figura 44 - Corredor da Fé. Arquivo pessoal, 2025. 

 

   
Figuras 45 e 46 - Assentamentos e santos sincréticos. Corredor da Fé, eixo temático Candomblé e sincretismo. 

Arquivo pessoal, 2025. 

 

Ao passar por estes santos e atravessar a meia parede que divide o corredor, o 

espectador se depara com uma coleção de ex-votos de cera e madeira, outros objetos símbolos 

de pagamentos de promessa e devoção católica, algumas imagens de santos católicos e, ao fim 

 

 



84 

do corredor, estão três imagens de grandes romarias do Nordeste, sendo duas delas 

referenciais de festejos sincréticos: a Festa do Senhor Bom Jesus do Bonfim, em Salvador - 

BA, cujos momentos mais emblemáticos são a procissão de abertura, seguida da lavagem da 

escadaria da Igreja do Bonfim, promovida por baianas — filhas de santo — que lavam a 

escadaria em reverência a Oxalá, orixá sincretizado com Jesus nesta região; a festa de Nossa 

Senhora da Conceição, que acontece em Recife-PE, e reúne, em média, 1,5 milhão de fiéis em 

pouco mais de uma semana de festa, onde muitos são os pagamentos de promessa e demais 

atos de reverência dedicados à santa, bem como as manifestações em devoção à Iemanjá, 

orixá sincretizado com Nossa Senhora da Conceição em Pernambuco. Além destas, há a 

romaria do Padre Cícero, no Juazeiro do Norte - CE, celebração que evidencia o catolicismo 

popular, “cristianismo doméstico, lírico e festivo, de santos compadres, de santas comadres 

dos homens, de Nossas Senhoras madrinhas dos meninos” (Ibidem), frequentemente abordado 

por Freyre. 

Padre Cícero foi um importante líder religioso do Nordeste, canonizado pela Igreja 

Católica Apostólica Brasileira em 1973, mas cujo processo de beatificação pela Cúria 

Romana só iniciou em 2022. Ele ocupou em vida, além da posição religiosa, funções políticas 

como a de primeiro prefeito de Juazeiro do Norte, bem como foi eleito como deputado federal 

e vice-governador do Ceará — funções que não assumiu — e tinha lugar de prestígio entre 

cangaceiros e coroneis. Ao passo que as imagens dos festejos de Senhor Jesus do Bonfim, na 

Bahia, e de Nossa Senhora da Conceição, em Pernambuco, reforçam o caráter harmônico e 

característico de um catolicismo ao modo brasileiro — ou, mais ainda: nordestino — do qual 

Freyre se empenha em explicitar; a romaria de Padre Cícero escancara o catolicismo popular 

que fundamenta a organização social da Casa Grande na leitura de Freyre, uma vez que 

apresenta um grande líder religioso, cuja devoção de seus fiéis elabora processos próprios de 

um povo e sua devoção a ele, ultrapassando os limites, termos e determinações da própria 

Igreja. 

 

 



85 

 

 



86 

 

  Figuras 47, 48, 49 - O catolicismo popular - Corredor da Fé, eixo temático Catolicismo. Arquivo pessoal, 2025. 

 

Cabe, ainda com relação a esta grande sala, perceber sua expografia disposta em um 

corredor, espaço que naturalmente nos conduz de um lugar a outro, e cuja distribuição de 

objetos ordena inicialmente os orixás e seus instrumentos, em referência direta às religiões 

afrobrasileiras, seus assentamentos são sobrepostos por santos que sincretizam e unem as 

imagens de orixás a santos católicos, em seguida as múltiplas representações de fé e devoção 

a esses santos e por fim, grandes imagens de celebrações — ou confraternizações, em alusão 

ao próprio Freyre — da materialidade do que há de mais característico dos povos nordestinos 

e sua religiosidade: católica, popular e integradora. 

Na sala seguinte, a do Sertão, última sala da exposição, estão expostas em fotografias 

ainda maiores imagens de vaqueiros, de um lado usando um gibão detalhado e chapéu de 

couro (figurinos também expostos em vitrines da mesma sala) e ao fundo da imagem é 

possível ver um pouco da paisagem da caatinga e alguns bois; do outro lado, vestindo 

camiseta e calça jeans, conduzindo o gado em cima de uma moto. Somadas a essas 

fotografias, cada uma delas ocupando uma parede, em boa resolução e coloridas, há também 

um conjuntos de pequenas fotografias em preto e branco da Missa do Vaqueiro, em Serrita, 

PE, onde vaqueiros são apresentados ostentando seus gibões, seus cavalos e demonstram sua 

 

 



87 

fé ao catolicismo popular. Na saída da exposição, em frente à porta que interliga a sala do 

Sertão à área externa, há algumas canas de açúcar plantadas, junto a uma mó.  

 

 
Figura 50 - O Sertão - sala do Sertão. Arquivo pessoal, 2025. 

 
Figura 51 - Missa do Vaqueiro - sala do Sertão. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 



88 

 
Figuras 52 e 53 -  Sertanejos - sala do Sertão. Arquivo pessoal, 2025. 

 

 

 



89 

                        

                        Figura 54- A cana e a mó - saída da exposição. Arquivo pessoal, 2025. 

 

O sertão representado por esta exposição, além de apresentar majoritariamente imagens 

de homens, todos associados à relação do trabalho com o gado, reduz as possibilidades de 

vida em contextos sertanejos ao trabalho rural ou, no caso das mulheres, à produção artesanal 

(as únicas imagens de mulheres presentes nesta sala apresentam tecelãs trabalhando — figura 

52 —, as imagens contrastam com uma grande quantidade de retratos de homens posando 

para as fotos em exaltação à posição de vaqueiros). A atualidade que tais representações 

apresentam restringe-se à mudança de roupas, mas a atribuição de lugares, funções, produções 

e manifestações das identidades de pessoas sertanejas está restrita, na exposição, à imagem de 

sertanejos marcada pelo pensamento freyreano: o homem rústico, dotado de muita fé ao 

catolicismo, marcado pelo trabalho rural.  

Cabe, ainda, perceber a expografia do museu em seu percurso único, ainda que esta 

ordem de visita seja subvertida cotidianamente — questão que veremos nos capítulos que 

enfocam na atuação de educadores nesse espaço —: de um percurso marcado pela presença 
 

 



90 

negra, tão estática quanto as imagens que se cria sobre o povo sertanejo, escolhe-se concluir o 

circuito com a representação do Sertão, região que na análise de Gilberto Freyre, recebeu 

menos influência e presença de pessoas negras, como declara em “Sente-se aí o resultado da 

influência direta da escravidão sobre estas duas zonas; e apenas indireta e remota sobre o 

sertão” (Ibidem, p. 460) e “entre os moradores do sertão — a zona menos influenciada pelo 

negro” (Ibidem, Nota 128, p. 571).  

No fim do circuito, vemos na área externa o que talvez seja mais simbólico sobre a 

colonização e escravidão nos moldes que tomou no Nordeste: a plantação de cana-de-açúcar e 

a pedra que estrutura a moenda (a mó). O povo negro é mais uma vez retomado nessas 

representações, dessa vez não figurativamente, tampouco através de uma atualização ou 

outras perspectivas sobre suas presenças; é exposto como é descrito por Freyre algumas 

vezes: um vulto.  
outros vultos de negros se sucediam na vida do brasileiro de outrora. O vulto do 

moleque companheiro de brinquedo. O do negro velho, contador de histórias. O da 

mucama. O da cozinheira. Toda uma série de contatos diversos importando em 

novas relações com o meio, com a vida, com o mundo. Importando em experiências 

que se realizavam através do escravo ou à sua sombra de guia, de cúmplice, de 

curandeiro ou de corruptor. (Ibidem. p. 419) 

 

Junto a exposição desses objetos síntese de um sistema colonial, a pessoa negra é 

também objeto síntese, representativo de todos esses vultos que mobilizam e mantém, através 

do trabalho forçado e das demais perversidades as quais foram submetidos, a organização 

social dos engenhos; em sua materialidade expositiva tem sua imagem ausente, como a de 

todas e todos aqueles que, enquanto têm sua vida posta à dedicação e cuidado da Casa 

Grande, são citados como vultos, mesmo quando reconhecida sua importância para a garantia 

da vida e conforto dos grupos hegemônicos. 

 
 

 

 

 



91 

4 NEGRITUDE COMO PRÁXIS NO FAZER EDUCATIVO 
 

4.1 Dissolvendo margem e centro: educadores negros em interlocução ​

 

“Amiga, te amo. Estou com você”. Essa frase, que tanto me marcou em 24/01/2024, 

tornou-se frequente durante a pesquisa. Neste dia a recebi como uma mensagem no 

WhatsApp, acompanhada de “Te guardo mil abraços”. Eram mensagens do Polímata se 

solidarizando e manifestando o pesar pelo falecimento da minha mãe, ocorrido naquele 

mesmo dia. No momento que vi a mensagem, tentava, com pouco sucesso, assimilar todas as 

informações e processar uma dor incomensurável; mesmo em um momento do qual lembro de 

poucas conversas e estava imersa no sentimento de dor, o “estou com você” se fez presente e 

permaneceu ecoando. No dia 30 do mesmo mês, uma semana depois, senti que era tempo de 

encontrar meu amigo, muito impactada por senti-lo realmente junto a mim, mas também por 

me cobrar uma objetividade até então não cumprida — a demanda de dar sequência aos 

prazos, mitigar pendências e seguir com a pesquisa de mestrado, que por tempo significativo 

esteve parada devido à minha rotina de hospitais e migrações de casas para acompanhar 

minha mãe nas UTIs onde ela foi internada.  

Retomei o contato, também pelo WhatsApp, e o convidei para uma conversa, ele 

aceitou. Marcamos de nos encontrar na Praça da Várzea (bairro da Várzea, zona oeste do 

Recife)25, à noite. A praça era um local conveniente por dispor de vários transportes que nos 

conduziriam às nossas casas e também por ser um espaço onde sempre encontrávamos outras 

amizades, o que garantia para ambos um lugar de aconchego e boas relações. Nos 

encontramos pouco depois do horário marcado. Ao chegar e abraçar Polímata, sendo 

retribuída com força e afagos, senti que quem me encontrava ali não era — de imediato — 

meu interlocutor, mas, objetivamente, meu amigo.  

Com o correr das conversas, vez ou outra com a participação de colegas que se 

aproximavam para nos cumprimentar, oferecer uma cerveja e contar uma novidade, nossos 

assuntos foram migrando entre os processos de luto, a trajetória acadêmica e nossos 

cotidianos de trabalho. Durante esse encontro pouco planejado, adentramos e desenvolvemos 

25 O bairro da Várzea é um bairro universitário, que abriga a Universidade Federal de Pernambuco e tem como 
um dos pontos culturais mais populares a Praça Pinto Dâmaso (Praça da Várzea), local movimentado por 
atividades esportivas, artísticas, bares e lanchonetes. Por ser utilizada por diversos públicos nesta região, a praça 
costuma ser movimentada durante todo o dia e é local de encontro comum especialmente para jovens 
universitários e que circulam pela zona oeste da cidade.  

 

 



92 

os assuntos, abordando-os com informações e intensidade proporcionais, como costumam ser 

os bons bate-papos entre amigos.  

Polímata, além de partilhar a experiência de educador museal, também já experimentou 

trabalhar na mesma instituição à qual eu estive vinculada até abril de 2024, conhecia bem as 

dinâmicas daquele museu e estava curioso para saber como o setor de educação funcionava 

por lá. Aproveitava também o encontro para falar sobre a grande demanda de tarefas que 

estava desenvolvendo no seu local de trabalho e os desgastes experimentados pelas relações 

interpessoais ali. Também conhecia o luto de perto e aproveitava os momentos de conversa 

para gentilmente me mostrar que o tempo nos ajuda a discernir como sentir e pensar sobre a 

perda. Além disso, havia concluído recentemente o mestrado e aproveitava a oportunidade 

para me aconselhar a, novamente respeitando o tempo de cada coisa, seguir com a pesquisa e 

estabelecer um diálogo entre nossas pesquisas.  

Pelo recente estado de luto e a tristeza que partilhávamos, a morte tornou-se um assunto 

recorrente durante a noite, até que em algum momento Polímata me alertou de como a minha 

dor e o direito de sentí-la era também uma posição política, pois como pessoa preta — e 

especialmente sendo uma mulher preta — a privação do sentir e a ordenação de um corpo 

funcional são exigências recorrentes, reivindicar o direito a viver o meu luto e estabelecer 

meu tempo, segundo ele, era um ato de respeito comigo e pelo meu povo. No fim da noite 

voltamos a falar de como nossas pesquisas dialogam, pois têm a educação e a pessoa preta 

educadora e autora como sujeitos da pesquisa nos museus. Caminhamos pela praça enquanto 

conversávamos e, tal hora, notei que estava deitada tomando um vento e o assistindo dançar, 

entre esses assuntos.  

Hesitei em registrar esse encontro no caderno de campo, principalmente por não 

entender, quando nos reunimos, se poderia considerá-lo como um momento de troca com meu 

interlocutor — uma vez que um dos principais objetivos para encontrá-lo era firmar um 

retorno à pesquisa — ou se era unicamente uma noite com meu amigo.  

Ao revisitar esses escritos algumas semanas depois, percebi eixos que direcionam esta 

pesquisa para sua atual perspectiva: fazer pesquisa com pessoas que, sobretudo, são minhas 

amigas, exige um outro modo de operar. Nele, por vezes, o relato é convertido em memória 

partilhada, às vezes nos deitamos e relaxamos juntos durante os encontros ou mesmo 

confidenciamos assuntos externos à pesquisa no momento previsto para realizá-la. Outro eixo: 

ainda que a negritude não seja uma pauta pré-estabelecida, o recorte racial se torna recorrente 

no contato com essas pessoas por sermos pessoas negras em constante interação com grupos 

 

 



93 

distintos e, por isso, a racialidade é constantemente tensionada; além disso, o impulso e a 

colaboração dos interlocutores com essa pesquisa se dá pela relação de amizade que temos e, 

principalmente, pelo interesse comum de uma categoria de profissionais negros que reivindica 

o reconhecimento e valorização do emprego de suas propriedades intelectuais, repertórios e 

subetividades no fazer educativo museal.  

Durante a pesquisa de mestrado de Polímata no departamento de Artes Visuais da 

UFPE, estabeleceu como objeto de pesquisa a mediação cultural em museus e, sendo o 

Muhne também o seu campo de pesquisa, passou a investigar o uso de metodologias artísticas 

que provocam releituras sobre obras e expografia no contexto da mediação, a partir de sua 

própria experiência enquanto artista e educador que aciona performances em diálogo com a 

exposição e que estabelece uma perspectiva negra e periférica como cerne destes trabalhos. A 

partir de sua pesquisa, passou a endossar o lugar de autoria e de constante ativação do museu 

existente nos processos de mediação cultural.  

Durante uma visita ao museu, em 2 de março de 2023, tive a oportunidade de assistir à 

mediação de Polímata mais uma vez, no atendimento a uma turma de estudantes de Ciências 

Sociais da UFPE, que cursavam a disciplina de Antropologia dos Museus naquele período. 

Fui ao museu naquele dia para participar dessa visita, a convite de Hugo Menezes Neto, que, 

além de meu orientador, era também professor da disciplina. Quando estávamos dentro da 

exposição, Polímata me convidou para colaborar com a mediação, trabalho esse que 

costumávamos fazer durante nosso período de trabalho juntos. Aceitei e compartilhamos a 

abordagem dos eixos temáticos da exposição, da primeira até a última sala. Ao fim da visita, 

Hugo agradeceu pela partilha e pela variedade de informações apresentadas e aprofundadas 

por Polímata, com minha participação. Como resposta, Polímata falou brevemente sobre seu 

tema de estudo e da importância de evidenciar outros temas, pertinentes a uma educação 

crítica e pouco abordados na narrativa expositiva.  

Esse momento, que costumava ser visto com certa regularidade quando o assistia 

realizar as mediações, no período em que trabalhávamos juntos, ganhou outro sentido 

experimentado no contexto desta pesquisa, quando aproximado das falas e trabalhos 

desenvolvidos pelos demais interlocutores, em que a mediação pelas ausências e o pleito pelo 

reconhecimento de seus trabalhos consistem em experiência e demanda coletivas.  

Outro dos interlocutores-afetos cuja pesquisa acadêmica aborda a relação entre 

negritude e educação museal é Brisa, também vinculada ao programa de pós-graduação de 

Artes Visuais da UFPE. Em um momento mais recente da pesquisa iniciada em 2024, tem 

 

 



94 

acionado algumas pessoas negras educadoras e estabelecido com elas por meio do uso de 

cartas.  

Durante os anos de 2022 e 2023, registrei em alguns encontros com Brisa o seu 

interesse por desenvolver uma pesquisa de investigação poética através dos usos de cartas, 

hábito experimentado por ela em comunicação com amigos antes de seu ingresso no 

mestrado. Também a assisti em alguns encontros, promovidos por um outro museu da cidade, 

seu local de trabalho, falar sobre a importância do trabalho de pessoas educadoras de museus 

e o contraste disso com a precarização das condições de trabalho. Ela reforçou, durante uma 

formação sobre mediação como prática documentária26, a necessidade de registrar os 

trabalhos realizados como educadora de museus de forma que sua autoria seja documentada, 

uma vez que essas informações são frequentemente apagadas pelas práticas institucionais de 

anulação da autoria de seus trabalhos.  

Brisa fez contato na primeira semana de fevereiro de 2025, reforçando o interesse em 

trocar cartas comigo para o desenvolvimento de sua pesquisa. No domingo seguinte me 

enviou a primeira carta. Encaminhada em formato PDF via WhatsApp, a carta tinha como 

título “Perguntas de extração” e, em seu conteúdo, Brisa apresentou o objetivo dessa troca de 

cartas e o interesse de sua pesquisa. À medida que me respondia, por escrito, uma das 

perguntas que lhe fiz durante a entrevista que realizamos no ano anterior.  

Em 2024 entrevistei todos os interlocutores-afetos desta pesquisa, esse momento 

aconteceu algum tempo após a coleta de depoimentos realizadas com os mesmos 

interlocutores; na entrevista, realizada majoritariamente em formato virtual, através de 

chamadas de vídeo, tomei nota das respostas às 8 perguntas padrão e também realizei a 

gravação do áudio das entrevistas, como estratégia para garantir o conteúdo integral dos 

encontros. Durante a entrevista com Brisa, entretanto, houve um problema no gravador do 

meu telefone, que usei para o registro de todas as entrevistas e depoimentos, e só consegui 

realizar a gravação a partir da segunda resposta.  

A primeira pergunta lançada na entrevista para todas as pessoas interlocutoras era “O 

que você compreende como mediação cultural e como aprendeu essa prática?” Em resposta, 

26 Módulo II do Curso de Extensão Saberes do Museu, realizado pela Oficina Francisco Brennand. O curso foi 
dividido em 3 módulos, participei do módulo I - Curadoria nas fronteiras da arte e da cultura, com Marcelo 
Campos (MAR) - entre 04/05/2023 e 06/05/2023 e do segundo módulo, realizado de 11/05/2023 à 13/05/2023. O 
módulo Mediação Como Prática Documentária teve como professores Cayo Honorato (UNB) e Viviane Pinto 
(Educativa - Museu Nacional). A participação no curso me pareceu uma possibilidade de estar imersa nas 
discussões pertinentes à pesquisa nos museus que estava iniciando e, também, a oportunidade de trocar sobre 
nossas práticas com demais pessoas interessadas no tema, dentre as quais uma interlocutora já prevista para a 
pesquisa, Brisa, estava presente nos momentos de discussão.  

 

 



95 

Brisa afirmou que percebia a mediação cultural como um espaço de troca e interlocução, 

destacando as múltiplas possibilidades de troca e atividades que representam a mediação. Ela 

também mencionou experiências anteriores como mediadora cultural, mas afirmou que, 

devido ao tempo de trabalho vinculado ao Muhne, entendia que ali — e por meio das 

amizades e contatos experimentados nesse local — ela realmente aprendeu o que era 

mediação, durante sua própria prática profissional.  

Na carta recentemente recebida, Brisa retoma essa pergunta e a nomeia como uma 

“pergunta de extração”. Ela explica que fez isso porque “ela me fez ir no fundo pra achar o 

melhor que posso te contar”. Pouco depois, de me chamar de “Garimpeira Preta”, nome que 

me atribuiu como homenagem à produção de acessórios que realizo e comercializo desde que 

nos conhecemos, a Garimpos da Preta, mas também por buscar uma tradução do trabalho que 

realizo como educadora. Quando Brisa, retomando a pergunta da entrevista realizada no ano 

anterior, me fala sobre o caráter de garimpo do trabalho com educação, fica nítido que essa é 

também uma experiência compartilhada: “hoje pensei como sua alcunha de Garimpeira, tem a 

ver com busca e escolha e como não se relaciona só com as joias que você cria. Talvez eu e 

você como educadoras, sejamos também garimpeiras de narrativas, conteúdos e histórias.”.  

A reflexão de Brisa sobre nossas práticas de “garimpo”, para além de entrelaçar nossas 

trajetórias enquanto mulheres educadoras, que atuamos na construção de processos educativos 

dentro dos museus, também aborda aquilo que ela determina como mediação cultural: estar 

entre um bem artístico cultural e as pessoas, e também “um exercício de escolha e 

negociação”. A escolha, conforme Brisa reflete, está indissociada da negociação, pois se por 

um lado há a possibilidade de elencar o que e quando falar durante as práticas de mediação, 

essa escolha não reflete apenas o interesse pessoal da pessoa educadora, é sobretudo um 

exercício de conciliação entre os discursos institucionais, curatoriais, expográficos e os 

elementos próprios de nossas referências, articulados em narrativas para comunicação com o 

público.  

Os destaques feitos nas falas de Brisa e Polímata, bem como seus interesses de pesquisa 

e os diálogos que viemos desenvolvendo neste sentido, exibem o panorama no qual esta 

pesquisa é também elaborada: um campo complexo em que um conjunto de pessoas 

educadoras negras desenvolvem e investigam as construções narrativas e processos criativos 

fomentados pelas práticas em educação museal. A investigação experimentada por estes 

sujeitos em seus campos de pesquisa se dá por interesses e objetivos distintos, mas confluem 

na defesa da necessidade em ampliação da documentação, reflexão e difusão em torno das 

 

 



96 

práticas e meandros do trabalho de educação em museus e os autores envolvidos nesses 

processos.  

Pauta frequente é a ênfase em tornar presente no desenvolvimento de seus trabalhos 

elementos e reflexões pouco abordados nos museus. Ambos os pleitos se fizeram frequentes 

nos relatos dos interlocutores-afetos da pesquisa, como veremos em maior aprofundamento no 

próximo item deste capítulo. É a partir desta discussão que, durante o processo de formulação 

da etnografia, a antropologia por demanda, em conformidade com a percepção suscitada por 

Rita Laura Segato (2013),  torna-se uma posição importante do trabalho que buscamos 

realizar. Este termo foi utilizado pela antropóloga como expressão de uma prática de pesquisa 

que se pauta nas demandas da coletividade de interlocutores da pesquisa e a posiciona como 

endosso ao pleito desses sujeitos. 

O desdobramento dessas questões suscita também a reflexão sobre as ausências, 

igualmente presentes nos discursos expográfico e institucional, e como estas transmutam, a 

partir do trabalho de pessoas educadoras, em conteúdos estruturantes da mediação que 

desenvolvem. A relação direta entre a prática de cada pessoa educadora e as ausências que 

protagonizam seu discurso, em diálogo com a expografia, figuram também como uma 

reafirmação de suas presenças, uma vez que a escolha em abordar aquilo que está ausente da 

narrativa oficial parte do interesse de cada pessoa educadora que o insere em suas práticas. 

 

4.2 Pessoas educadoras negras e exposição: mediação nas fronteiras 

 

No evento de abertura da exposição Memórias da Nação Xambá – 20 anos do Memorial 

Severina Paraíso da Silva “Mãe Biu”, em 2 de março de 2023, tive a oportunidade de 

encontrar alguns de meus interlocutores-afetos que, a trabalho ou como público, se reuniram 

na área dos jardins do museu para prestigiar a apresentação realizada pelo Afoxé Ilê Xambá. 

Durante a celebração, falamos sobre como momentos como este eram pouco habituais em 

nossas experiências no Muhne. Brisa e eu comentamos com Ayó que era um alívio prestigiar 

uma exposição com foco nas memórias e na tradição do Terreiro Santa Bárbara — o “Terreiro 

Xambá” —, que atua na preservação e manutenção das tradições religiosas da Nação Xambá. 

Ayó exaltou que teríamos a oportunidade de ouvir Pai Ivo, autoridade deste terreiro, falar 

sobre a exposição e que pessoas inseridas nesta comunidade participaram da curadoria e 

realização da exposição.  

 

 



97 

 
Figura 55 - O cortejo do afoxé no Muhne - Arquivo pessoal, 2023. 

 

 

 



98 

 
Figura 56 - Abertura da exposição Memórias da Nação Xambá - Arquivo pessoal, 2023. 

 

Pouco tempo antes, em agosto de 2022, eu, Polímata, Ayó e outros colegas prestigiamos 

um outro evento de abertura de exposição realizado pela Fundaj, que contou com a presença 

do pai Ivo e do Afoxé Ilê Xambá. A reabertura do Parque Nacional da Abolição – Engenho 

Massangana, localizado no Cabo de Santo Agostinho, PE — lugar onde Joaquim Nabuco 

viveu durante a infância e que integra os equipamentos culturais da Fundação Joaquim 

Nabuco, sob a guarda do Museu do Homem do Nordeste — aconteceu no dia 19, em 

celebração ao aniversário do abolicionista e patrono da instituição. O evento contou com duas 

novas exposições e foi divulgado como um marco de nova postura institucional27; as 

27 Além dos comentários informais a respeito dessa mudança institucional, o evento foi assim divulgado pela 
mídia, a exemplo da cobertura realizada pela Folha de Pernambuco, que informa: “Depois de passar dois meses 
fechado para reparos estruturais, o equipamento cultural retoma as atividades com novas exposições e mudança 
institucional”. Cf.: “Parque Nacional da Abolição, no Engenho Massangana, reabre para o público”. Folha de 
Pernambuco. Disponível em: 
https://www.folhape.com.br/cultura/parque-nacional-da-abolicao-no-engenho-massangana-reabre-para-o/237564
/ Acesso em 26/03/2025. 

 

 

https://www.folhape.com.br/cultura/parque-nacional-da-abolicao-no-engenho-massangana-reabre-para-o/237564/
https://www.folhape.com.br/cultura/parque-nacional-da-abolicao-no-engenho-massangana-reabre-para-o/237564/


99 

exposições Jeff Alan: pra deixar de ser “pra inglês ver” e Masanganu: memórias negras 

ocuparam as salas da antiga casa grande28 deste engenho.  

A primeira exposição nomeia Jeff Alan, artista negro recifense, responsável pelas 12 

telas que compõem a mostra e que, por meio da pintura, retratam pessoas negras — em sua 

maioria consideradas importantes para o abolicionismo, a arte e a cultura brasileiras, como 

Luís Gama, Carolina Maria de Jesus, Elza Soares e José do Patrocínio —, exercitando a 

memória e o reconhecimento da importância da população negra no país. A mostra, com 

curadoria de Ciema Mello, Silvia Barreto e Fernando Alvim (duas servidoras da instituição e 

um colaborador que atuavam na divisão do Engenho Massangana e de Estudos Museais do 

Museu do Homem do Nordeste no período da realização da exposição) incorpora o termo “pra 

inglês ver” no seu título como uma ironia, remontando à expressão que se popularizou ainda 

no século XIX, quando a Lei Feijó proibiu o tráfico negreiro, mas não foi efetivamente 

cumprida. Desde o título, a exposição sugere uma oposição a essa lógica: “pra deixar de ser 

assim”, propõe uma mudança de postura. 

A segunda exposição que integrou o espaço teve curadoria de Henrique de Vasconcelos 

Cruz e Victor Carvalho, ambos servidores da instituição, e colocou em evidência documentos 

da vida dos escravizados deste engenho, juntamente com a produção de importantes artistas 

negros que abordam a racialidade em suas obras, como os impactantes trabalhos de Zózimo 

Bulbul, Marcelo D’Salete e Gê Viana. Assim, a exposição se propunha a realizar “em uma 

proposta de uso decolonial de um espaço tão complexo na história das populações 

marginalizadas do país”, conforme texto de divulgação sobre a exposição produzido pela  

instituição29.   

 

29 “Exposição ‘Masanganu: memórias negras’ traz diálogo entre documentos e obras artísticas sob uma 
perspectiva decolonial da escravidão brasileira”. Fundação Joaquim Nabuco. Disponível em: 
https://www.gov.br/fundaj/pt-br/centrais-de-conteudo/noticias-1/exposicao-201cmasanganu-memorias-negras201
d-traz-dialogo-entre-documentos-e-obras-artisticas-sob-uma-perspectiva-decolonial-da-escravidao-brasileira 
Acesso em 20/05/2023. 

28Até então, “Casa Grande” foi grafada com iniciais maiúsculas por representar, além de sua estrutura, o sistema 
social que compreende o período colonial no Nordeste. Aqui, referimo-nos à casa-grande deste engenho 
utilizando letras minúsculas, por tratarmos especificamente da estrutura arquitetônica/predial do equipamento 
cultural Parque Nacional da Abolição — Engenho Massangana. 

 

 

https://www.gov.br/fundaj/pt-br/centrais-de-conteudo/noticias-1/exposicao-201cmasanganu-memorias-negras201d-traz-dialogo-entre-documentos-e-obras-artisticas-sob-uma-perspectiva-decolonial-da-escravidao-brasileira
https://www.gov.br/fundaj/pt-br/centrais-de-conteudo/noticias-1/exposicao-201cmasanganu-memorias-negras201d-traz-dialogo-entre-documentos-e-obras-artisticas-sob-uma-perspectiva-decolonial-da-escravidao-brasileira


100 

 
Figura 57 - Exposição Pra deixar de ser “pra inglês ver”. Arquivo pessoal, 2022. 

 
 

 

 



101 

 

 



102 

 
Figuras 58, 59, 60 - Exposição Masanganu. Arquivo pessoal, 2022 

 
 

Nesta ocasião, diferentemente da proposta conceitual apresentada sobre as exposições 

— que propunham uma abordagem e um uso decolonial para um espaço que, enquanto 

engenho, é também conhecido pelas perversidades de sua história colonial —, nos deparamos 

com uma abertura marcada pela atmosfera e pela ordem colonial que imperavam na postura 

institucional. Na solenidade, dirigentes da instituição e curadores, todas pessoas brancas, 

reuniram-se em uma das laterais da varanda da casa grande, enquanto o público se dispunha 

na lateral oposta, para realizar as falas iniciais. Duas pessoas negras, moradoras do entorno do 

Engenho Massangana, foram convidadas a cortar a faixa que simbolizava a abertura da 

exposição. O afoxé Ilê Xambá se apresentou em frente à casa grande no mesmo momento em 

que o público foi convidado a seguir para o jardim nos fundos, onde eram oferecidas algumas 

comidas, restando pouco público para prestigiar a apresentação. 

A presença de pessoas negras garantindo o entretenimento, mas sem a devida 

valorização do trabalho que desempenhavam — devido ao choque de atividades planejadas 

para o mesmo período pela produção do evento —, somada à ênfase dada a pessoas negras no 

célebre corte da faixa e ao momento de fala que dava voz exclusivamente a pessoas brancas, 

 

 



103 

ilustra a manutenção da postura colonial assumida pela instituição. Essa experiência, ao que 

nos parece, intensificou a expectativa por um cenário diferente na exposição Memórias da 

Nação Xambá. Esperávamos que, ali, pessoas negras não estivessem mais posicionadas de 

forma figurativa, utilizadas apenas como uma nova roupagem de um padrão racista e 

excludente, mas sim que a experiência fosse de um protagonismo negro, desde a idealização 

até a execução da exposição. Assim, não seria mais necessário apenas falar sobre esse 

protagonismo, porque ele poderia ser visto, conforme Ayó reforçou. 

A surpresa e a alegria em prestigiar um evento desta dimensão têm relação direta com 

as ausências e preferências que emergem no processo de mediação, bem como com a presença 

da pessoa negra no museu — situações mencionadas pelas pessoas educadoras entrevistadas 

no desenvolvimento desta pesquisa. A partir dos relatos de cada interlocutor-afeto, o que não 

estava presente na exposição de longa duração do museu figurava como eixo estruturante das 

visitas mediadas. Foi a partir das frestas — os vazios e as memórias borradas, em que 

elementos eram apenas parcialmente apresentados — que essas pessoas construíram modos 

próprios de mediar o que estava exposto. 

É, eu acho que essa coisa das ausências vinha muito mais pelo meu olhar. No final, 
eu sempre falava assim, perguntava se alguém sentiu alguma dúvida. No começo, eu 
também dizia: se sentiu falta de alguma coisa, eles podiam intervir. Mas são tantas 
coisas ali dentro para falar que a gente falava tanto, eu falava tanto... Fazia 
mediações muito extensas, às vezes. E eles também, os alunos, estavam tão 
interessados em saber mais sobre o que eles estavam vendo, que às vezes o que não 
estava ali não era o primeiro assunto, né? Mas eu gostava da ideia de provocar isso, 
de sair e ter ele lá, pensando o que é que não tinha ali, o que é que precisava estar 
naquele espaço, né? [...] Eu tinha que fazer isso na sala das influências, que tinha 
muito pouco, não tinha nada.  Depois, passou a ter alguma coisa, mas muito, muito 
pouco. Quando eu cheguei lá, nem aquela mesa de turbante e aquela rede de pessoas 
indígenas existiam, né? Depois, chegaram. Eu falava muito sobre a ausência de 
representação, mas também uma construção do que é ser “índio”, do que é ser 
indígena e o que durante muito tempo, aquele museu reforçou, né? [...] Eu sempre 
deixava muito claro que o museu é um espaço extremamente passível de crítica, que 
ele não pode ser entendido como a verdade absoluta. [...] Tem essas outras histórias, 
outros elementos que não estavam sendo contados ali de forma visual, mas que a 
gente tinha que trazer no nosso discurso. (BRISA, 2024, grifo nosso) 

 

Brisa relatou, em mais de um momento, como instigar a imaginação sobre o museu, seu 

papel e o que falta nas representações de determinadas temáticas que atravessam a narrativa 

expográfica é basilar para o desenvolvimento das visitas mediadas que realizava. Na fala em 

destaque, ela reforça que “tinha que”, no sentido de assumir como responsabilidade de sua 

atuação profissional, colaborar para a visibilidade e reflexão de assuntos que não faziam parte 

 

 



104 

da narrativa expográfica do museu, mas que compunham o referencial sobre esses povos que 

integram a figura do “Homem do Nordeste” idealizada no museu.  

Em outros momentos do depoimento e entrevista, Brisa resgatou a memória de uma 

atividade que desenvolveu naquele museu. Pautada em uma reflexão mais ampla sobre 

tecnologia, a atividade deveria integrar a programação da Semana de Ciência e Tecnologia do 

Muhne e, novamente, foi concebida a partir daquilo que não estava materialmente exposto: 

“O que é que tinha ali? Então… muito, a partir das ausências, né?” (ibidem). Foi observando 

as frestas e, especialmente, as ausências que a incomodavam, que a educadora elencou como 

mote de discussão o processo de escravização promovido pelos colonizadores também como 

uma apropriação de saberes e técnicas dos povos colonizados, 

Então, na primeira sala ali do museu, que é a sala das influências, a conhecida “sala 
das influências”, que tem uma representação muito aquém, assim, do que é 
influência dos povos africanos, né?  Da cultura afro-brasileira na construção cultural 
do Nordeste e material também do Nordeste. [...]  Então, eu lembro que eu falei nas 
mediações sobre como os povos escravizados no Brasil também foram mão de obra 
por causa dos seus conhecimentos técnicos, para a agricultura, para a mineração, 
para a pesca, como esses saberes técnicos também foram motivo de escravização, 
né? E o que é que não tinha ali? Então, eu lembro que falei disso, e uma parte muito 
importante da mediação era quando chegava ali na parte do prato, do barbeiro, 
porque aí eu comecei a falar de toda a relação que tinha com essa figura do barbeiro, 
num período em que a medicina não era para todo mundo, né? [...] E como essa 
figura do barbeiro estava muito ligada a homens e mulheres também,  mas homens 
ex-escravizados ou escravizados também, que conheciam e desenvolveram técnicas 
de cura e de cuidado do povo. Assim, do povo pobre, do povo que não tinha dinheiro 
para ir num médico. Então, como a pequena cirurgia, as curas, manipulação de 
remédio… como tudo isso estava ligado àquele objeto do prato do barbeiro, né? 
Como o barbeiro era essa figura de cura, e como isso tinha a ver com 
desenvolvimento científico, com entendimento, com estudo, com pesquisa — não 
dentro dessa lógica da ciência moderna, cartesiana e tal, mas dentro de uma lógica 
de uma ciência empírica, de observação, de um conhecimento da natureza, de um 
conhecimento do corpo humano. (Ibidem) 

 

As ausências também são citadas por Pujança (2024) como base de suas mediações. 

Quando questionei quais elementos ela costumava destacar durante as mediações na 

exposição de longa duração do Muhne, ela respondeu: “Eu lembro que eu também gostava de 

destacar a ausência” e constatou que era a partir do que não estava materialmente visível que 

introduzia discussões, especialmente na sala dos povos indígenas (ibidem). Seguindo o roteiro 

de suas visitas, Pujança também destacou a sonoridade das salas e o contraste existente na 

sala do navio negreiro, provocado pela presença do açucareiro de ouro e viramundo. Ela 

lembrou ainda que “adorava muito o choque lá das maquetes das palafitas” (ibidem) — as 

obras da artista plástica Elizângela das Palafitas, presentes na sala Casa Grande e Senzala, no 

eixo temático Casa Grande. 
 

 



105 

Como objetos de destaque durante sua mediação, tinham em comum, a partir da análise 

de Pujança, a comoção que provocavam no público. A escolha por objetos que promovem 

sensibilização também exibe a postura assumida por essas mediações: contrária a uma 

narrativa contemplativa sobre o que está exposto, busca acionar as emoções do público para 

uma reflexão crítica sobre as representações escolhidas, apresentando detalhes não lembrados 

ou, propositalmente, “passados em branco”, na fala da interlocutora (ibidem), pois, como ela 

afirma: “essas pluralidades deveriam estar representadas ali. Nem sempre eu sentia que 

estava, pessoalmente falando, mas em todos os momentos a gente precisava fazer com que 

isso estivesse” (Ibidem, grifo nosso).  

As falas de Brisa e Pujança somam-se à de Ayó, quanto ao compromisso ético que 

tacitamente assumem de abordar as ausências da exposição. “Eu, como educador, 

desempenho uma função de não perpetuar a história que estão querendo dizer na expografia 

do museu”, ele afirmou no primeiro depoimento que concedeu para o desenvolvimento desta 

pesquisa (2023); durante as entrevistas, também destacou que na atuação como educador do 

Muhne, sentia o dever de construir uma fala crítica com relação às representações existentes 

no museu, principalmente por perceber que elas não abarcavam a sua existência nem a de 

outras pessoas com vidas semelhantes à dele. 
A expografia, ela não representa a minha identidade, o meu corpo. Então...  O que eu  

acabo sentindo nessa exposição é uma falsa história. Entendesse?  [...] E aí, eu, 

enquanto educador,  eu tenho que estar todo dia  falando “olha, não é assim não. Não 

foi assim não.  Existem outras perspectivas,  outros caminhos.  Vamos imaginar uma 

outra expografia”. Então, a partir da fala, eu trabalho esse imaginário  de mudar o 

que tá ali exposto.  Entendesse? (AYÓ, 2024, grifo nosso) 

 
O esforço de tornar visível ou lembrar aquilo que está apagado da narrativa expográfica, 

em diálogo com os relatos das pessoas interlocutoras, que endossam a necessidade de se 

fazerem visíveis nas dinâmicas museais a partir de suas práticas, provoca-nos a retomar a 

reflexão sobre o vulto presente no pensamento freyreano sobre a pessoa negra no contexto da 

Casa Grande. Se para Freyre (2003, p. 419) o vulto estava no interior das casas e cotidianos 

do Brasil colonial, na atualidade permanecem figurando como “vultos” pessoas trabalhadoras 

negras que atuam nos serviços de base das instituições. 

Dentro de uma dinâmica museal, é possível perceber na posição dessas pessoas 

(trabalhadoras negras de museus) como lhes é também atribuído o lugar de "vulto". Françoise 

Vergès (2023) resgatou bons exemplos para pensar sobre a presença de pessoas negras nos 

 

 



106 

museus nestes termos. No capítulo Negro é o modelo, branca é a moldura (pp. 185 - 206), 

Vergès cita uma exposição realizada no Musée d’Orsay, Paris, em 2019, que teve como 

objetivo reunir quadros em que estavam presentes pessoas negras e dar nome a algumas 

dessas pessoas. A exposição apoiou-se no trabalho desenvolvido por Denise Murrel, a partir 

da pesquisa sobre visibilidade e invisibilidade atribuídas às representações de pessoas negras 

na pintura francesa. Diferentemente da posição de Murrel, importante teórica da crítica ao 

racismo na arte, a exposição apresentava, na análise de Vergès, um desejo pacificador, e sua 

montagem colaborava para esse cenário: desde o início, uma pintura que ilustrava a abolição 

da escravidão em 1848, cuja semiótica apresentava lideranças brancas salvadoras e pessoas 

negras gratas e humildes, com o corpo à mostra, retratando fraternidade entre os povos — 

negros e brancos (ibidem). 

Embora a representação de pessoas negras na exposição não tenha contribuído para uma 

mudança na construção imagética sobre a pessoa negra na contemporaneidade, tampouco 

ajudou a transformar a estrutura dessa — e de outras instituições de arte francesas, que, de 

acordo com a autora, continuam sem qualquer pessoa negra ou racializada como dirigente de 

um museu ou escola de arte na França (Ibidem, p. 187). A exposição, no entanto, evidenciou 

um outro lugar ocupado por pessoas negras nesse museu. Vergès relata que “enquanto os/as 

curadores/as da exposição se esforçavam para visibilizar as pessoas negras que a história da 

arte havia invisibilizado, os/as visitantes notavam desde a entrada que as pessoas que 

vigiagam as salas eram jovens negros/as” (ibidem, p. 204). 

As experiências relatadas com base nos contextos de outros países, como no casos da 

França expostos por Vergès, servem de contraponto para pensar as demandas e as 

especificidades da realidade brasileira; ponderar sobre as aproximações entre experiências em 

contexto europeu — a partir da análise de uma intelectual e ativista proveniente de um 

departamento ultramarino francês — e no Nordeste do Brasil, justifica-se por uma dinâmica 

global da experiência negra em diáspora,  uma vez que sociedades multirraciais em 

decorrência da colonização “engendram o dispositivo de racialidade como instrumento 

disciplinar e normalizador das relações raciais”, conforme defende Sueli Carneiro (2023, p. 

64).  

A partir dos relatos presentes na análise de Vergès (2023) e nos processos de 

apagamento também relatados pelos interlocutores-afeto, percebemos como transformar em 

vulto, ou forjar a invisibilidade de alguém presente — seja materialmente ou a partir das 

temáticas abordadas, no caso da narrativa expográfica —, é um modo de operar característico 

 

 



107 

do dispositivo da racialidade, dando continuidade a um padrão colonial e racista cuja eficácia 

pode ser observada nas realidades negras de contextos — e continentes — distintos.  

Os relatos coletados nas interações com os interlocutores-afetos expuseram, com certa 

frequência, dinâmicas museais que anulam suas autorias, sua autonomia de criação e não os 

valorizam enquanto profissionais. Nas entrevistas com Brisa e Polímata, ambos relataram 

situações de desvalorização e apagamento de suas ações e saberes. No primeiro caso, Brisa 

citou que, durante a reforma da exposição de longa duração (2017), foi solicitado a ela que 

realizasse, já no período de montagem da exposição, um serviço de ordem prática na sala das 

Influências. Isso ocorreu porque — apesar de não ser lembrada pela expertise que possui nas 

temáticas sendo revisadas durante a reforma e no próprio processo de elaboração da exposição 

— uma pessoa envolvida na montagem lembrou que ela saberia como manipular um adorno 

presente na exposição, por vê-la utilizando adornos parecidos. 

Polímata, por sua vez, falou que se sente preterido na instituição, “Nem o CBO é o CBO 

equivalente ao nível de estudo e dedicação que a gente teve no nosso processo de construção 

acadêmica, sabe?”, e comentou que desde que foi efetivado na equipe, nunca teve o registro 

de educador na carteira de trabalho. Completou afirmando:  
Infelizmente, esses espaços não são pensados para abrigar ou serem espaços 

receptivos para corpos pretos. Eu vejo que esses espaços trazem o corpo preto de 

uma maneira que você vai ver de forma mais expressiva muitas vezes no setor de 

educação, educativo, na reserva.  Mas você não vê de uma maneira rotineira pessoas 

negras decidindo o que é importante ser memorado ou não junto à galera branca ou 

junto a pessoas indígenas. A maioria das pessoas que pensam esses espaços são 

brancas, judaico-cristãs. Então é muito difícil essa mudança de perspectiva ser 

construída de uma forma que venha a trazer uma equidade na maneira de se 

expressar e de se falar sobre histórias, trajetórias de vida de pessoas e grupos. 

(Ibidem, 2024) 

 
As experiências de desvalorização e apagamento dos saberes e práticas desempenhados 

por pessoas educadoras negras no museu, bem como de suas identidades nesse contexto, se 

vinculam à figura do vulto negro presente nas instituições, que só costumam ser vistos em 

situações atípicas — que fogem àquelas previstas nas classificações e posições coloniais do 

cotidiano. Esse apagamento é, portanto, sistemático: consiste na atribuição de lugares 

determinados a grupos específicos e impacta diretamente na visibilidade de seus atos. 

A mesma pessoa negra que é pouco visível quando ocupa equipes de limpeza, cozinha 

ou produção fabril torna-se alvo de observação — e, por vezes, de cerceamento — quando é 

 

 



108 

público em uma mostra ou exposição, quando entra em uma loja e rapidamente é 

acompanhada por seguranças ou, em vias públicas, quando é alvo da polícia. Assim, conforme 

aponta Vergès:  
Esse fato  — ser ao mesmo tempo muito visível (o racismo construiu uma alteridade 
radical a partir da cor negra da pele) e invisível — foi objeto de numerosos estudos 
que mostraram como o racismo se manifesta nessa invisibilidade/visibilidade: 
confundir um/a negro/a com outro/a, assumir que uma pessoa negra não pode ser 
médica, cirurgiã, advogada ou juiz, enfrentar estereótipos. (Vergès, 2023, nota 22, p. 
194) 

   

Vale acrescentar, no contexto dos museus, que o estranhamento ou recusa da pessoa negra 

como gestora, pesquisadora, professora universitária, colaboram com esse jogo entre o visto e 

não visto, ou o que se esconde e o que se quer ver, e são elementos substanciais dos cotidianos 

negros e racializados no Brasil. 

Embora o cenário seja desfavorável em relação à presença de pessoas negras que atuam 

como educadoras no Muhne, a partir dos elementos apresentados pelos interlocutores-afetos, a 

relação que elas e eles mantêm com a exposição de longa duração é positiva. Mestre Malungo 

destacou o caráter afetivo que desenvolveu por alguns elementos da exposição, especialmente 

os objetos de caráter religioso. 

Tem uma questão muito especial lá no Muhne,  especialíssima, que é a questão do 
maracatu, sabe?  Que, para mim,  que estou atualmente nessa questão religiosa, tem 
muita magia, né? Uma magia essa também meio presa, que é isso que fazem com os 
nossos acervos, né? Assim como nos representam também muito a partir desse lugar 
da prisão, da solidão...  E eu acho que  essa questão das bonecas,  para mim, tem 
uma questão muito mais especial, as calungas, né?  Então, em algum momento, eu 
me sentia um pouco guardião também. Isso para mim é muito delicado, bonecas que  
têm tradições de mais de 100, 200 anos, né? É muito sensível quando a gente se  
comunicava. Tipo, a questão da Dona Santa lá, para mim,  era muito especial.  
Muito, muito especial. Quando eu chegava lá, eu ia todo dia pra rezar, orar, me 
conectar, cantar. Às vezes eu ficava dançando lá sozinho, assim, dançando o pé de 
santo, e tal. Tinha maior  alegria, satisfação, quando vinham pessoas de outros 
lugares e eu podia explicar sobre as nossas tradições, né? Dizer que ali, talvez, não 
fosse o melhor lugar para estar e tal, né? Mas, para mim, era muito  especial. E 
também dizer que tinha muitas equivocações, tá ligado? (MESTRE MALUNGO, 
2024) 

 
Natumar endossou essa afetividade presente entre educadores e exposição:  

Muitas vezes, essas pessoas, esses educadores, estão ali por um processo, inclusive 
afetivo, né?  A exposição de longa duração, que fala sobre ancestralidade, né? Que 
tem abordagem sobre religiosidade, né? Indígena, africana e cada educador vai de 
acordo com seu interesse, né? Vai de acordo, também, com a sua afetividade em 
relação ao que se tem abordado ali. (NATUMAR, 2024) 

 

 

 



109 

Durante a fala, Natumar abordava a relação entre educadores e instituição e a definia 

enquanto complexa. Para além da relação que o museu desenvolvia com seus profissionais, 

ela destacou como muitos dos profissionais do setor educativo se afeiçoaram ao trabalho que 

realizavam em diálogo com a exposição; falando da própria experiência, a educadora conta 

que se sentiu adoecida pela atuação como profissional da instituição, mas “mesmo diante 

desse adoecimento — assim, foi no final da minha permanência lá — consegui desenvolver 

coisas que pra mim fizeram sentido, né, e isso valeu a pena” (NATUMAR, 2024). 

Durante a entrevista, Natumar comentou algumas vezes sobre o sentimento de 

adoecimento durante sua permanência no Muhne e, em contraponto a isso, todas as vezes que 

comentava sobre o adoecimento, falava sobre o quanto aprendeu e que, por isso, foi uma 

experiência de trabalho que valeu a pena; embora a experiência no Muhne não tenha lhe feito 

plenamente bem, reconhecia como importante e valiosa, expressando assim também um 

processo de afetividade.  

Brisa, a respeito especificamente da exposição, declarou que, diferente do que se 

imagina, era interessante para ela estar na exposição, e que o museu proporcionava, por meio 

de sua expografia, oportunidades para uma construção crítica:  

 
Eu não me sentia mal naquela exposição. Ainda não me sinto. Acho que, quando 
cheguei lá, quando eu comecei a estagiar, eu não tinha noção, consciência de como 
aquela exposição era violenta. [...] Mas, ao mesmo tempo, eu fui aprendendo com as 
outras pessoas,  o grupo que a gente trabalhava… Enquanto eu trabalhei no Museu e 
no Educativo, lá sempre houve muitas pessoas negras trabalhando.  Teve muitas 
pessoas negras transitando naquele educativo, né? E não só: pessoas LGBT, pessoas 
periféricas, no geral, né? Então, como eu falei, existia um olhar coletivo para a 
necessidade de colocar outras narrativas nesse espaço. Mas aquilo era tão natural 
que depois é que eu fui entender aquilo como um resultado da coletividade que se 
organizou ali. Porque, talvez, pela primeira vez, a Fundaj, o Museu do Homem do 
Nordeste,  tinha um grupo significativo de pessoas periféricas,  pessoas dissidentes, 
no geral, e que tinham alguma possibilidade de deixar algum... de trazer algum olhar 
intelectual sobre aquele espaço, né?  Porque pessoas negras, periféricas, sempre 
estiveram na segurança, na limpeza, enfim... Tão guardando os carros, mas elas não 
eram ouvidas por ninguém, né?  Sobre a exposição.  Ainda que o educativo não seja 
ouvido pela direção do museu,  mas o público escuta, então havia alguma troca ali.  
Só fui entender essa necessidade de colocar as nossas narrativas naquela exposição 
como um produto dessa coletividade depois, porque, naquele momento, era muito 
natural.  Naquele momento, a única coisa que eu podia falar sobre aquela exposição 
era o que estava falando, sabe?  Era o que meu colega tava falando, era isso. Então, 
eu não me sentia mal naquela exposição,  porque aquela exposição me dava a 
possibilidade de falar sobre isso.  Era esse meu entendimento, assim, né?  Eu me 
sentia mal com as outras violências que eu sofria,  que eu sempre sofri no museu, de 
funcionários, de públicos, mas não na exposição. Embora eu reconheça e saiba o 
quanto aquela expografia é problemática e precisa ser mudada.  Mas, como foi uma 
ambientação, digamos assim, como foi uma coisa tão natural, eu já cheguei, já 
existia aquele grupo, né?  Eu não fui a primeira pessoa negra que chegou lá,  já havia 
um grupo que já tinha liberdade de desenvolver coisas ali,  de fazer outras narrativas. 

 

 



110 

[...] Demorei um tempo para entender que aquele museu,  descolado do discurso 
educativo, é outra coisa. É ruim. Pode ser agressivo, violento, e pessoas podem ter 
experiências diferentes daquilo que o educativo tentava construir ali, sabe? Então, a 
exposição em si não me machucava, não incomodava. [...] Até hoje, não me sinto 
mal entrando no museu [...]  E, como minha aproximação com aquela exposição foi 
feita, ela também foi mediada para mim por outras pessoas que já tinham olhares 
diferentes sobre ela. (BRISA, 2024, grifo nosso) 
 

Quando Mestre Malungo, Natumar e Brisa apresentam seus afetos relacionados à 

exposição, não ignoram a complexidade de suas relações com a instituição. Especialmente por 

serem pessoas dissidentes — por serem quem são e pelo que representam enquanto pessoas 

negras, LGBTQIAPN+, de terreiro e periféricas —, são tratadas de forma equivocada e 

violenta, seja por meio da expografia ou da postura institucional, conforme indicam os 

depoimentos e entrevistas coletados nesta pesquisa. A crítica aos objetos e à forma como as 

narrativas são expostas naquele espaço também é frequente, considerações que se tornam 

nítidas na condução de visitas mediadas por todas as pessoas interlocutoras deste estudo.  

 

4.2.1 Poder falar e mudar a ordem das coisas 

 

A fala de Brisa, além de expor sua relação com a exposição, apresenta um poderoso viés 

de suas funções: poder falar. Nos grifos nossos, realizados nas falas dos interlocutores-afetos 

até então, destacam-se dois elementos: o que cada pessoa gosta de falar e o que tinha de falar, 

para além do que estava exposto. Esses elementos indicam as preferências, gostos e o 

sentimento de precisar estabelecer um posicionamento crítico diante da exposição, questões 

que atravessam as experiências de todas essas pessoas, porque o fundamento de suas práticas 

de trabalho está no ato de falar — e de serem ouvidas/os.  

Mesmo as pessoas educadoras negras deste museu, responsáveis por uma gama de 

atividades que exige contínuo movimento, participação e interação com demais setores 

institucionais (além das visitas mediadas, educadores desse museu participam de práticas de 

itinerância, seminários, rodas de conversa, cursos), estão sujeitas ao apagamento de suas 

presenças e práticas. Conforme abordado nas falas das e dos interlocutores-afetos desta 

pesquisa, é no ato de falar — e na exigência de serem ouvidas/os — que se desmantela o lugar 

de puro silenciamento e assujeitamento habitualmente destinado a pessoas negras, no padrão 

racista e colonial que rege as instituições. 

Quando Grada Kilomba, em Memórias da Plantação – Episódios de Racismo Cotidiano 

(2019), discute o racismo e a colonialidade intrínsecos às relações sociais contemporâneas, a 

 

 



111 

autora mostra como o silenciamento tem sido uma estratégia usada desde o período colonial 

para negar o sujeito negro, a quem é atribuído o lugar de “Outro”, formulado como 

representação de tudo aquilo que o sujeito branco não é. Em decorrência dos efeitos de 

silenciamento, o ato de falar e, principalmente, de escrever são abordados pela autora como 

ações que desmontam a ordem colonial quando protagonizadas por pessoas negras e demais 

grupos dissidentes tidos como o “Outro”, aqueles que se colocam em oposição à posição 

branca e hegemônica. Ao diferenciar sujeitos negros e brancos, a autora enfatiza os modos de 

devir como novo sujeito, a partir do entendimento da posição de marginalidade atribuída aos 

corpos negros e da reinscrição destes na sociedade, em um lugar de invenção e autoria. 

A fala é também foco de atenção no trabalho de Frantz Fanon (2008) e Lélia Gonzalez 

(2020). Ambos realizaram estudos a respeito da relação de pessoas negras com a linguagem e 

como esta é manipulada pelos grupos hegemônicos, operando para a imposição colonial de 

palavras e modos de falar, no contexto da dominação colonial. Em Pele negra, máscaras 

brancas, uma das mais emblemáticas obras desse psiquiatra e filósofo martinicano, Fanon 

aborda a experiência do homem negro na sociedade colonial — tanto no território de um 

Estado colonizador, a França, como no contexto de um território colonizado, a Martinica e 

demais territórios das Antilhas francesas.  

Nessa obra, a relação entre o negro e a linguagem sugere que a pessoa negra, sob  

coerção do contexto colonial, passa a recusar o modo nativo de falar o francês, bem como as 

línguas híbridas que emergiram a partir do encontro colonial nesses territórios, para assim se 

aproximar do mundo branco. De acordo com Fanon, “o negro que entra na França muda 

porque, para ele, a metrópole representa o Tabernáculo; muda não apenas porque de lá vieram 

Montesquieu, Rousseau e Voltaire, mas porque é de lá que vêm os médicos, os chefes 

administrativos, os inúmeros pequenos potentados” (2008, p. 38). Falar como um branco, no 

contexto estudado por Fanon, é, portanto, uma estratégia que objetiva a transformação das 

posições sociais no interior da dominação colonial (ibidem, p. 50). 

Na coletânea de textos Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções 

e diálogos, Gonzalez apresenta os diversos usos e sentidos da linguagem, ora manipulada para 

reforçar a dominação, ora subversiva, a depender de quem a utiliza. A fala, nesse sentido, 

assume lugar essencial nas dinâmicas de dominação: 

Por que o negro é isso que a lógica da dominação tenta (e consegue muitas vezes, 
nós sabemos) domesticar? O risco que assumimos aqui é o do ato de falar com todas 
as implicações. Exatamente porque temos sido falados, infantilizados (infans é 
aquele que não tem fala própria, é a criança que se fala na terceira pessoa, porque 

 

 



112 

falada pelos adultos), que neste trabalho assumimos nossa própria fala. 
(GONZALEZ, 2020 [1984], p. 78) 
 

Assim, Gonzalez ilustra como a fala pode ser tanto uma ferramenta de ordem quanto um 

recurso necessário para instaurar a desordem em um sistema que fala pelos grupos 

dominados. 

Constatada a apropriação da linguagem no aspecto cultural da dominação, é também 

através dela que acontecem processos de subversão (como os usos da linguagem e a 

“resistência passiva” a partir da mãe-preta e pai-joão apresentado por Gonzalez (2020, pp - 50 

- 64), por exemplo). É através da manipulação da linguagem, inclusive, que ambos os autores 

coadunam saberes, análises, conceitos e mundos que, à primeira vista, parecem opostos — 

como a linguagem e os códigos acadêmicos unidos a termos cotidianos, no caso de Lélia, ou 

os termos eruditos em latim, alemão e técnicos do conhecimento médico-científico, no caso 

de Fanon — e constroem, assim, em sua práxis, o uso da linguagem como ferramenta 

ideológica, neste caso, a partir de um pensamento e de uma militância contra a dominação do 

povo preto. 

A fala, a escrita e, em suma, a linguagem — que reconhecemos como poderosa 

ferramenta das dinâmicas coloniais — figuram como tecnologias capazes de devolver à 

presença o que está ausente: aquelas e aqueles transformados em vultos. Nas práticas 

educativo-museais, entretanto, esse poder não se mostra suficiente para transformar as 

posições assumidas por quem pode falar. Exemplo disso são as próprias experiências das 

pessoas interlocutoras desta pesquisa que, além das variadas abordagens que realizam, da 

comoção que promovem e das transformações nos modos de ver e pensar o que a narrativa 

expográfica exibe, unem a esses relatos as queixas pelas violências sofridas, pelas 

desvalorizações e, inclusive, pelo quanto se sentem cerceados diante da mesma instituição. 
 

Inicialmente,  eu não me senti confortável.  Eu não me senti  pertencente. Eu achava  
que eu não era pra estar ali, entendeu?  [...] Me senti sortudo e não merecedor.  
Entende? Porque estar num espaço como o museu, enquanto instituição, é algo 
muito distante, né? Então, é um espaço que você tem que estar arrumado, um espaço 
que você tem que saber falar, andar, comer, beber... E foi inicialmente muito atípico. 
(AYÓ, 2024) 

 
A fala de Ayó elucida o cenário de desconforto que o museu lhe provocou no momento 

de ingresso nesse espaço. Entre os comportamentos citados como parte de uma performance 

esperada de trabalhadores desse tipo de instituição, ele destacou como sua aparência e sua fala 

são reguladas por um padrão. No relato, segue apontando que, em sua relação com o Muhne, 

sente haver uma imposição das demandas do museu, com pouco espaço para o diálogo, e 

 

 



113 

finaliza: “A gente tem muita potência a contribuir para o museu. Mas o próprio museu, ele 

não dá oportunidade, né? Dessas vozes, desses raciocínios, desses estudos serem 

compartilhados.” (ibidem). 

Entre maquinarias do poder e suas ferramentas — neste caso, museus e linguagens —, o 

relato de Ayó corrobora as reflexões de Kilomba, Fanon e Gonzalez: seja pelos processos de 

silenciamento, pela negação de seus conhecimentos enquanto intelectuais e educadores, pela 

determinação de como falar e se comportar, ou pela potência desses mesmos conhecimentos 

aplicados à prática de suas funções. Esses episódios, somados à constatação de que poder 

falar constitui a relevância do trabalho realizado pelos interlocutores-afetos, remetem à 

análise de Gonzalez sobre consciência e memória: 

Por isso, a gente vai trabalhar com duas noções que ajudarão a sacar o que a gente 
pretende caracterizar. A gente tá falando das noções de consciência e de memória. 
Como consciência a gente entende o lugar do desconhecimento, do encobrimento, da 
alienação, do esquecimento e até do saber. É por aí que o discurso ideológico se faz 
presente. Já a memória, a gente considera como o não saber que conhece, esse lugar 
de inscrições que restituem uma história que não foi escrita, o lugar da emergência 
da verdade, dessa verdade que se estrutura como ficção. Consciência exclui o que 
memória inclui. Daí, na medida em que é o lugar da rejeição, a consciência se 
expressa como discurso dominante (ou efeitos desse discurso) numa dada cultura, 
ocultando a memória, mediante a imposição do que ela, consciência, afirma como a 
verdade. Mas a memória tem suas astúcias, seu jogo de cintura; por isso, ela fala 
através das mancadas do discurso da consciência. O que a gente vai tentar é sacar 
esse jogo aí das duas, também chamado de dialética. E, no que se refere à gente, à 
crioulada, a gente saca que a consciência faz tudo pra nossa história ser esquecida, 
tirada de cena. E apela pra tudo nesse sentido. Só que isso tá aí… e fala. 
(GONZALEZ, 2020 [1984], p. 79) 

 

No contexto deste museu, portanto, a noção de consciência analisada por Gonzalez está 

diretamente ligada à atuação institucional e ao seu fundamento — o de construir um ambiente 

controlado para as representações e presenças de grupos étnicos e raciais distintos, no qual se 

regula o que falar, o que mostrar e o que esquecer. Já a memória, como abordada pela autora, 

remete à própria ação das educadoras e educadores que, nesta pesquisa, assumem a posição de 

interlocução: pessoas que, por meio das frestas, resgatam memórias e histórias 

institucionalmente esquecidas e, a partir delas, falam. 

Aqui, o trabalho de educação, decrito por Brisa como “um trabalho de guerrilha”(2024) 

aponta para sua posição nesse percurso: está nas fronteiras — seja entre o público e o museu, 

seja entre o que é exposto e o que precisa ser dito, seja ao negociar o que se fala a partir das 

distintas comunicações (expográfica, institucional e a partir de seus repertórios). O trabalho é 

de guerrilha porque, em muitos momentos, promove um enfrentamento diante da exposição, 

mas também por seu caráter, por vezes pacificador, como indicam os relatos sobre 
 

 



114 

comportamentos, status e abordagens que devem ser seguidos para atuar nesse contexto — 

conforme nos informam Ayó, Brisa e Polímata. 

A miríade de elementos constituintes do trabalho desempenhado por pessoas 

educadoras negras no Muhne e a relação destas com a exposição de longa duração da 

instituição não pode ser plenamente abordada neste item. No entanto, os elementos 

apresentados até aqui indicam caminhos interessantes para análise: se está no escopo 

funcional desses sujeitos a possibilidade de subversão, ainda que condicionada às negociações 

que lhes garantem a manutenção de seus trabalhos; e se suas atuações não estão 

completamente desconhecidas pela própria instituição, uma vez que o resgate das ausências e 

a crítica está presente no desenvolvimento do trabalho de todas essas pessoas interlocutoras, 

cujo período e cargo no setor de educação se diferem, mas que igualmente desempenharam o 

papel de mediar a exposição durante suas atuações no museu. Quais relações a instituição 

estabelece, portanto, com esses profissionais e com a ativação que eles promovem em seu 

aparelho cultural? 

Em diálogo com a questão, faz-se importante retomar a exposição Memórias da Nação 

Xambá – 20 anos do Memorial Severina Paraíso da Silva “Mãe Biu”, cujo evento de abertura 

foi pessoalmente animador e alegrou as e os interlocutores-afetos. Diferente dos episódios 

presenciados na reabertura do Parque Nacional da Abolição, nesta cerimônia o foco esteve 

voltado para as e os integrantes do terreiro da Xambá. As falas de abertura da exposição 

contaram com o discurso de pai Ivo sobre o reconhecimento da importância do Memorial 

Severina Paraíso da Silva para a memória  sobre a Nação Xambá, sua história e resistência. O 

momento de abertura contou também com as falas dos curadores Hildo Leal da Rosa e George 

Pereira, que integram a Nação Xambá, bem como Henrique Cruz, museólogo do Muhne; 

todos falaram brevemente, e a mostra foi aberta ao público.  

 

 

 



115 

 
Figura 61 - Abertura da exposição Memórias da Nação Xambá - fala de pai Ivo, acompanhado de Hildo Leal. 

Acervo pessoal, 2022.  
 

Os distintos modos de proceder com as pessoas que protagonizaram as exposições aqui 

citadas nos levaram a refletir sobre o que o museu aprende com suas práticas: seria esse o 

marcador de uma nova forma de operar com as comunidades tradicionais, o público e os 

grupos dissidentes — no sentido de uma mudança de postura institucional — ou representaria 

apenas a manutenção de sua posição de controle, a partir de novos modos de adequar esses 

grupos? Também nos provocou questionar se a nova postura do museu reflete em sua 

 

 



116 

interação com os grupos racializados e dissidentes presentes em seu corpo profissional ou essa 

postura é assumida apenas pra quem vai ver30. 

No que se refere à ação educativa de profissionais negros e negras do Muhne, diante das 

múltiplas exposições e das posições institucionais assumidas no período da pesquisa, 

percebe-se que, a partir da articulação entre a fala, o resgate da memória e a transmutação da 

ausência em presença em seus discursos, da manipulação de suas preferências, gostos e do 

que está exposto para a construção de processos educativos, o trabalho dessas pessoas remete 

a um movimento de ação em consonância com o provérbio africano citado por pai Ivo (2022), 

durante a apresentação do Afoxé Ilê Xambá na reabertura do Parque Nacional da Abolição: 

“Enquanto o leão não contar a sua história, a história que prevalece é a do caçador.” 

 

4.3  E o museu com isso? Usos e adequações de processos identitários na manutenção da 

narrativa expositiva 
Essas relações raciais entre os próprios educadores elas acabam fortalecendo 
inclusive a permanência das pessoas nesse espaço, inclusive porque é a partir disso 
que a gente consegue desenvolver atividades. [...] Porque é a partir disso que a gente 
consegue mesmo se abraçar, né, e desenvolver as ações que fazem sentido pra gente, 
porque se não for isso, a gente só vai executar aquilo que é proposto. Então, a partir 
dessas  relações lá,  foi que eu percebi que a gente conseguia [...] Assim faz sentido 
pra gente, a gente se fortalece entre a gente nessas relações, mas também não é 
muito fácil desenvolver, né. Até porque parece que só faz sentido pra gente mesmo e 
a instituição em si acata nem sei dizer o porquê, na verdade, não sei se porque quer 
se promover enquanto instituição. (NATUMAR, 2024) 

 

A reflexão de Natumar sobre como as questões raciais atravessam as relações entre 

educadoras/es e práticas educativas no Muhne constitui a epígrafe deste texto por condensar o 

cerne de nossas provocações, quanto à relação do museu com suas e seus educadores negros. 

Uma das perguntas realizada para as pessoas interlocutoras desta pesquisa foi quais elementos 

da exposição de longa duração costumavam ser destacados durante a mediação de cada uma 

dessas pessoas, como resposta recebemos destaques a objetos e temáticas distintas, mas em 

comum estavam a abordagem a questões raciais e de classe, bem como a justificativa da 

escolha pelos elementos que cada uma/um gostava. Há nas respostas, portanto, características 

da subjetividade desses sujeitos que incidem nos processos de escolha para a construção 

narrativa da mediação. 

30 O termo destacado aqui dialoga com o título da exposição de reabertura do Parque Nacional da Abolição. Ao 
falar sobre “pra quem vai ver”, nos referimos ao posicionamento institucionalmente assumido de, provocando 
um sarcasmo com a postura de falso abolicionismo e política não efetiva que popularizou-se através do jargão 
“pra inglês ver”, repensar o posicionamento institucional e ocupar o equipamento cultural com exposições e 
práticas que visem a decolonialidade.  

 

 



117 

Além disso, somado aos já citados eixos que eram abordados porque tinham de ser 

feitos — não no sentido de uma obrigatoriedade institucional ou cumprimento da narrativa 

expográfica, mas por um compromisso ético assumido para com suas própria identidades — 

há também a contrariedade ao que está exposto como mote de mediação. “Será que é isso que 

deve ser mostrado?” Polímata costuma questionar quando realiza visitas mediadas, “Se está 

sendo mostrado, poderiam ter outras formas de se mostrar? quais seriam as formas mais 

respeitosas ou menos agressivas para com as pessoas e os grupos, pra que a representação 

dessas pessoas, desses grupos, fosse pensada nesse espaço?”(POLÍMATA, 2024).  

As provocações à imaginação fomentadas por Polímata evidenciam uma certa liberdade 

para digressão da proposta expográfica, ainda que, para pensar o que e como representar na 

expografia, seja necessário conhecer o que está posto — trabalho também realizado pelas 

pessoas educadoras no exercício da mediação. A proposta de repensar a exposição promove, 

ainda, uma dupla separação, primeiro entre os objetos de exposição e de mediação, segundo 

entre o tangível e o intangível. A proposição que lança ao público a possibilidade de imaginar 

e sugerir outros modos de expor e o que expor reconfigura a atuação deste grupo, provocando 

uma inversão momentânea das posições convencionais de público e museu — nas quais o 

museu detém o saber, os objetos, a linguagem e, portanto, o poder, e generosamente o 

compartilha com o público, que silenciosamente o prestigia, observa, escuta e absorve.  

A inversão de uma ordem durante as mediações é um movimento que subverte a 

proposta de uma mediação institucional. Esta, conforme apresenta Cayo Honorato, “tem se 

limitado a um tipo de endereçamento, de caráter invariavelmente provedor ”(2015, p. 215). O 

processo de mediação nos equipamentos culturais, entretanto, figura como uma articulação 

entre a mediação institucional e extrainstitucional (no sentido daquilo que foge aos limites da 

mediação institucional e pode, inclusive, se contrariar a ela).  

Não podemos jamais sair completamente da instituição, mas nossa mobilidade nela e 

através dela não tem limites, isto é, não tem limites naturais, lógicos ou reais, apenas 

limites convencionais, socialmente sancionados, o que nos permite tudo questionar, 

inclusive a própria instituição e nossa relação com ela. (Ibidem, p. 212) 

 

Os limites convencionais tratados por Honorato fazem menção à reflexão de Mary Douglas 

sobre como pensam as instituições (2007). Ao indagar qual o motivo da sanção, por parte das 

instituições, para o desenvolvimento de mediações extrainstitucionais, o autor retoma a 

reflexão de Douglas de que a instituição consiste em uma convenção e corresponde a um 

 

 



118 

“agrupamento social legitimado” (Honorato, 2015, p. 209), cuja eficácia e estabilidade se dão 

por meio do apoio de uma “convenção cognitiva paralela” (ibidem), de forma que sua 

exequibilidade só acontece à medida em que ocorre a adesão da ordem social estabelecida 

pela instituição por sujeitos que não estão inseridos na dinâmica dela própria. Para que o 

museu — uma instituição legitimada de saber e poder — garanta estabilidade, é necessária a 

assimilação da população — o público.  

Ainda em diálogo com o pensamento de Douglas, “Quanto mais amplamente as 

instituições [enquanto organizadoras da informação] abrigam as expectativas, mais elas 

assumem o controle das incertezas” (2007, p. 55. in: Honorato, 2015, p. 209)  desse modo, a 

medida em que o trabalho de pessoas educadoras em mediação (sendo, portanto, porta-vozes 

da instituição na comunicação com seus públicos) contrariam o que está posto pela própria 

instituição e abrem espaço para a invenção, imaginação e inserção de novos mundos durante a 

lida com esses públicos, a instituição fortalece seu caráter aglutinador, representativo e, assim, 

seu controle.  

Há limites, entretanto, sobre até onde é possível contrariar o discurso e postura 

institucional, conforme Honorato apresenta em um texto com foco na formação de 

mediadores e a proposição de um currículo da mediação cultural 

Afinal, os mediadores precisam funcionar na exposição: observar o tempo da visita, 
adequar sua linguagem, satisfazer certas expectativas, obedecer parâmetros do que 
pode ou não pode ser dito (mesmo que esses parâmetros não lhes sejam 
explicitados), cumprir certa "nivelação de discurso", entender que há limites para as 
críticas, que há limites inclusive à aprendizagem, uma vez que, quando eles 
começam a "aprender demais", a instituição pode se sentir ameaçada. Isso porque, a 
fim de adquirirem legitimidade, as instituições necessitam de uma "convenção 
cognitiva", paralela às regras que lhes sustentam; uma convenção que não se 
restringe à organização e fornecimento da informação, mas que procura controlar as 
incertezas, minimizar a entropia. (Honorato, 2013a, pp. 1055 - 1056) 

 
Dessa maneira, as instituições seguem regulando até certo ponto a exposição do pensamento e 

as práticas de seus educadores, sem que com isso promova apenas uma mediação 

institucional, homogeneizante e que tenha como reflexo a descredibilidade, a partir de uma 

desconfiança de seus públicos sobre seus interesses; pois como bem pontua Honorato ao citar 

Pedro Güell, tendo em vista as mazelas provocadas pelo encontro colonial, cujos reflexos 

mais nítidos são a organização paternalista oligárquica pautada na confiança, essa organização  

dividiu o mundo social entre, de um lado, as elites dirigentes e, de outro, o povo. 
Nesse contexto, as elites, identificadas por vínculos familiares (depois substituídos 
pelo corporativismo), são depositárias da confiança; enquanto o povo e as massas, 
identificados à turba, à desordem, à violência, são objetos da desconfiança. No 
máximo, o povo é objeto de uma confiança que lhe é outorgada pelas elites; o que 

 

 



119 

ele deve pagar e pelo que deve agradecer com trabalho, obediência e respeito. Nesse 
mundo, em que uns têm a confiança da qual os outros necessitam mas não podem 
produzir, as desigualdades encontram seu fundamento "racional". (2015, p. 214) 

 

Assim, a racionalidade promovida pelas instituições é também alvo da desconfiança do 

povo, quando forjada a partir da distinção entre quem sabe e quem não sabe, quem fala e 

quem escuta, e, em reflexo disso, quem é ativo e quem está apenas passivo nas relações 

regidas pelas instituições. As proposições que invertem essa lógica e acionam o poder — 

falar, pensar e criar — dentro das instituições, como no caso memorado por Polímata, são 

propícias ao público e à pessoa mediadora, por sua possibilidade de desmantelar a ordem 

determinante institucional, ao passo que interessa também a instituição pela possibilidade de 

assimilar convenções cognitivas paralelas para sua manutenção.  

Esta operação, por outro lado, exige outras ferramentas de controle para garantia de um 

cumprimento dos limites convencionais atribuídos ao trabalho de pessoas educadoras, 

especialmente no âmbito desta pesquisa, em que as relações são tensionadas por uma 

narrativa expográfica que exclui e limita as possibilidades de existência de um grupo 

significativo de educadores cujo escopo do trabalho inclui o exercício contínuo de mediar a 

partir da exposição.  

No período em que solicitei o desligamento funcional do Muhne, lembro que recebi 

apoio, torcida e até mesmo felicitações de grande parte dos colegas de função, dentre os quais 

estavam alguns dos atuais interlocutores-afetos. Vibramos juntos e pela possibilidade de uma 

mudança na minha condição de vida, pois como constatou Natumar, ao relatar uma das 

atividades que desempenhamos juntas, a partir de nossos interesses de pesquisa no campo da 

educação ambiental e para as questões etnico-raciais, apesar do prazer em desempenhar o 

trabalho, finalizamos com o sentimento de que estávamos adoecidas. Ao questionar, no 

momento das entrevistas, como cada pessoa interlocutora se sentiu sendo uma pessoa 

educadora negra desta instituição, as respostas se relacionaram diretamente com memórias 

das quais eu presenciei e, em alguns casos, foram diretamente vivenciadas por mim no 

período de trabalho na instituição. Na conclusão de algumas entrevistas, os comentários finais 

eram de que responder àquela pergunta foi um momento de desabafo.  

Eu me sinto o cotista. Ainda me sinto nesse espaço de cotista, mas não de uma 
perspectiva de cota que você fala “não, eu mereço isso aqui”, não. É numa visão de 
cotista pejorativa. De tipo “ó, não era pra você estar aqui, mas agradeça porque você 
está. E faça valer por onde.  Porque caso não, você tá na rua” (AYÓ, 2024) 
 

 

 



120 

Ayó declarou e completou dizendo que sentia-se ameaçado a partir dessas falas e forçado a 

assumir um embranquecimento dos atos “embranquecer falas, embranquecer reações, pra que 

eu consiga manter o meu emprego” (Ibidem). Em consonância, durante a entrevista com 

Natumar, a resposta foi: 
 

Eu me sentia a cota. [[...] frequentar um espaço desse como uma pessoa negra 
também, como havia falado anteriormente, não é fácil, né. A gente precisa estar de 
fato se reafirmando constantemente, né, dizendo que merece estar ali, parece que 
provando a mesma coisa que na academia, parece que a gente pede favor para estar. 
(NATUMAR, 2024) 
 

O termo “cota” se estabelece como primeira sensação na fala de ambos, além disso, Natumar 

fala sobre a sensação de que precisa continuamente provar que merece e tem capacidade para 

estar ali. Brisa, por sua vez, apresenta sentimentos da mesma natureza: o lugar de alteridade e 

a desqualificação configuram também em objeto das relações estabelecidas com a instituição 

no período de trabalho.   
 
Ah, sendo educadora negra da instituição já era bem mais difícil, né?  Porque era 
sempre um lugar da exceção, do Outro. Assim, eu tinha total entendimento de que eu 
estava ali,  mas, pô, tanto que eu saí de lá sem acreditar que eu podia continuar  no 
campo da museologia, porque não tinha nenhum coordenador, até hoje não há 
coordenadores negros, não tem gestores daquela instituição negros. O lugar do 
educativo até hoje não é valorizado. Então, o que é? Não existia ainda essa 
construção de ser educadora, de que a educação era a função, que as pessoas ali são 
educadores como profissão.  É entendido ainda como um lugar de passagem. E, 
durante muito tempo, em momentos de...  Enfim, de violência, de assédio moral, e 
tal, aquilo ali, aquele trabalho foi entendido como se fosse uma caridade, sabe? Tipo: 
‘é aqui que está se empregando, fora daqui ninguém vai... Vocês não vão conseguir 
nada’. [...] Parecia muito mais o único lugar que a instituição podia dar para acolher 
pessoas pobres, pretas e LGBTs: 'é esse aqui, então aceitem isso aqui, fora daqui 
vocês não vão conseguir mais nada’. (BRISA, 2024) 
 

Ayó, Natumar e Brisa, apesar de atuarem no setor de educação em períodos distintos da 

instituição31, Natumar e Brisa, apesar de atuarem no setor de educação em períodos distintos 

da instituição, experimentaram comentários, intimidações e, em suma, violências de mesmo 

teor durante o desempenho de seus trabalhos na instituição, questão que nos faz inferir que 

essa não seja uma postura pontual ou desempenhada apenas por uma pessoa ou alguns 

dirigentes, sendo, portanto, uma postura institucional. A dinâmica da caridade, da  

generosidade de empregar pessoas que supostamente não “merecem” estar na função 

31 Como os relatos indicam, apesar dos afetos que desenvolveram e do reconhecimento da relevância de suas 
atuações como educadoras e educadores da instituição para suas experiências de vida, atuar como trabalhadoras e 
trabalhadores negras e negros da instituição também submeteu as pessoas interlocutoras dessa pesquisa a 
processos de dor e violência, por essa razão escolhemos ocultar o período exato vivenciado por todas as pessoas 
interlocutoras na instituição, indicando apenas que dedicaram-se ao trabalho em educação durante algum período 
entre os anos de 2014 - 2025. 

 

 



121 

relaciona-se diretamente à ideia de confiança concedida àqueles que não sendo parte dos 

grupos hegemônicos são, automaticamente, destinados à desconfiança e, pelo presente da 

confiança concedida, cobra-se uma postura de gratidão e subserviência — Honorato (2015, p. 

214).  

Pensando especificamente a experiência da população negra, promover a 

descredibilização, desvalorização e desqualificação são práticas eficazes de assujeitamento, 

características do epistemicídio. O dispositivo da racialidade opera, conforme Carneiro 

apresenta, através de diversos elementos constitutivos, dentre os quais o epistemicídio é 

destacado (2024, pp. 87 - 120). De acordo com a autora, a desqualificação da pessoa como 

sujeito cognoscente, e dos conhecimentos de seu povo, são estratégias fundamentais para a 

produção da inferioridade de povos dominados, essa ação colabora com a destruição da 

cultura desses povos e o controle de seus pensamentos e subjetividades (ibidem, p. 94).  

A produção de uma inferioridade intelectual opera, nas falas destacadas pelas pessoas 

interlocutoras, como ferramenta principal para o assujeitamento delas e deles às demandas e 

ordem institucionais. Sentir-se como a cota, exceção, o Outro, conforme apontado pelas 

pessoas interlocutoras, são sentimentos comuns às pessoas negras em contexto de produção 

intelectual, pois são suscitados pela ação de grupos hegemônicos que dominam e manipulam 

a racialidade como dispositivo de assujeitamento.  

Na reflexão de Carneiro sobre as intelectualidades negras e as estratégias de anulação 

das mesmas (ibidem, pp. 113 - 120), em diálogo com o pensamento de bell hooks e Cornel 

West, a autora identifica que estratégias como a negação e a dúvida provocam em pessoas 

negras a ideia de que não pertencem à universidade; aqui ampliamos a reflexão para os 

campos legitimados de saber, dentre eles, os museus. Carneiro ressalta que a promoção dessas 

estratégias é um “convite à desistência e um estímulo ao fracasso acadêmico” (ibidem, p. 116) 

e, apontando para caminhos de continuidade no amadurecimento de intelectualidades negras, 

explana a reflexão de West de que “sujeitos e saberes sujeitados emergem [...] como 

elementos portadores de uma forma específica de insurgência intelectual capaz de promover a 

crítica e o deslocamento dos discursos hegemônicos que reiteram poderes e saberes 

consolidados” (ibidem, p. 117), sem assim ignorar que “precisamos de estratégias que 

permitam que nosso mérito não seja avaliado por ‘estruturas, instituições e indivíduos que não 

acreditam em nossa capacidade de aprender’” (ibidem, p. 119). 

Com o aporte dessas reflexões, cabe pensar a complexidade que compreende as relações 

entre o Munhe as pessoas educadoras negras que nele atuam ou atuaram, considerando que 

 

 



122 

esta instituição age em consonância às demais instituições que regulam  — a si e ao Outro — 

a partir das determinações dos grupos hegemônicos. Não são elas, portanto, capazes de 

valorizar, reconhecer e impulsionar os corpos, mentes e espíritos do povo preto (e, em um 

campo mais amplo, não branco) a menos que, em ocasiões pontuais, essa seja uma situação 

oportuna para seu próprio fortalecimento — como a concessão da qualidade de confiável, a 

que Honorato mencionou (2015) ou mesmo “porque quer se promover enquanto instituição”, 

conforme cogita Natumar no trecho que constitui a epígrafe deste item.  

A medida em que profissionais negras e negros assumem este lugar, entretanto, de 

pessoas educadoras e que, assim, podem falar e construir narrativas a partir do que está 

exposto nas exposições da instituição, vale considerar o engendramento dos processos de 

insurgência intelectual mencionados por Carneiro, assim como a construção de resistências 

nas práticas e dinâmicas cuja confluência de pessoas negras pode favorecer. Esse elemento foi 

destacado por Mestre Malungo em depoimento, que nominou seis colegas como um 

importante grupo de amigos cujos ideais alinham-se aos seus e que estiveram em atividade no 

mesmo período naquela instituição, fator que destacou como positivo na sua experiência na 

equipe educativa; Polímata também destaca a articulação entre seus semelhantes e apresenta 

essa como justificativa, inclusive, para o trabalho de mediação extrainstitucional que 

realizam. 

Em última instância, perceber a conveniência na qual as instituições permitem aos 

educadores falar não anula o impacto dessas falas na experiência museal e no próprio 

empoderamento do sujeito que fala, que na dinâmica com os públicos, especialmente, tem 

convencionalmente voz e escuta garantidas e assim podem transfigurar a proposta de suas 

próprias práticas, inserir seus repertórios, devolver a ausência ao presente e traçar rotas para 

insurgir.  

Diante de contextos institucionais violentos, a fala de Mestre Malungo sobre um 

episódio de racismo experimentado por um grupo de pessoas do qual ele fazia parte parece 

remontar o ímpeto expressado pelas outras e outros interlocutores-afetos dessa pesquisa, que 

se recusam a ignorar as omissões e violências que a instituição e exposição produzem. Mestre 

Malungo detalhou o episódio sofrido no período em que foi estudante em um curso da Fundaj, 

optamos por não expor os detalhes deste caso visando a garantia de sua integridade; como 

conclusão do relato ele inquiriu: 

Então,o que se faz diante de uma realidade assim, né? Alguém, em algum momento, 
gritou assim, pra resumir essa cena: “a gente tem que entender que isso daqui é um 

 

 



123 

engenho, isso daqui é um canavial”.  Eu disse: “olha, se isso é, se deixa de ser… eu 
vim pra cá, num curso de gestores públicos, educadores, pessoas...  Mas, eu também 
sou das tradições. Lá, no caboclinho, no maracatu, quando a gente vai brincar, 
pergunta caboclo: ‘Caboclo quer paz ou guerra?’ E raramente caboclo diz que quer 
paz, meu velho. Se isso daqui é um engenho, a gente toca fogo agora.”  Esse lugar 
que querem colocar a gente, eu realmente não aceito.(MESTRE MALUNGO, 2024) 

 

 

4.4 Para não “passar em branco”: Mediação como processo de autoinscrição 

 

Longe de definir-se enquanto pura condução de informações, a mediação figura como 

processos e negociações pelos quais sujeitos ativos estabelecem relações nas dinâmicas 

museológicas (CURY, 2019). A pessoa mediadora, deste modo, é um agente igualmente ativo 

na comunicação museal e a produção de sentidos de seu trabalho está atrelada às demais 

construções cognitivas que constituem-se através de seu corpo e o conjunto de elementos 

endógenos e exógenos que o forjam; isto é, o trabalho de pessoas mediadoras é também 

mediado por suas experiências sociais, marcadas por processos subjetivos, que são também 

influenciados por aspectos externos. 

Considerando este cenário, figurou como eixo importante perceber como nossos 

interlocutores-afetos desenvolveram e desenvolvem suas atividades, bem como as suas 

demandas por valorização e reconhecimento em seus trabalhos. Estes elementos, ao passo que 

indicam similitudes entre as práticas e pautas das pessoas educadoras negras com as quais 

trabalhamos nesta pesquisa, também evidenciam a singularidade de interesses de pesquisa, 

experimentações, práticas de fruição e mediação, e autorias coletivas pautadas na negociação 

de interesses e saberes das pessoas idealizadoras de cada prática. Indicam, ainda, que a 

mediação é uma ferramenta útil para a subversão de práticas hegemônicas no campo museal.  

Durante a coleta de depoimentos das e dos interlocutores-afetos, perguntamos, por 

último, a cada uma/um o período e quais funções desempenhou no Muhne, bem como 

pedimos que destacasse alguma memória ou experiência dos seus trabalhos naquele museu. 

Recebemos como parte da resposta de Brisa (2023) “lá entendi como é construir as primeiras 

brechas de trabalho, de atuação no museu, que é um espaço historicamente elitista e racista”, 

Polímata, também em resposta à última pergunta, relatou uma prática performática que 

desenvolveu e informou que esta partia do seu corpo em movimento, estabelecendo diálogos e 

contrariedades com o que estava em exposição, “eu estava vestido com a roupa de uma marca 

do meu bairro, vestido como qualquer pessoa jovem de periferia daqui da cidade do Recife, 

com o corpo em movimento, levando a minha verdade, eu enquanto pessoa, quem eu era, o 
 

 



124 

lugar de onde eu vim, para construir um diálogo com aquela expografia do Museu do Homem 

do Nordeste e a maneira como eles põem o negro naquele lugar, por meio de uma ótica muito 

reducionista e racista” (2023). 

Com distintos relatos e experiências no mesmo espaço, esses interlocutores 

apresentaram contrariedade ao discurso expográfico em suas percepções e ações. Esses 

relatos, entretanto, não desconsideram as muitas informações apresentadas pelos próprios 

interlocutores a respeito do museu; Polímata, por exemplo, continua apresentando: 

Os instrumentos de suplício estão presentes na exposição do Museu do Homem do 
Nordeste desde sua inauguração, em 1979, até hoje, 2023. Então a maneira como 
eles vão expor as realidades negras no Brasil é bem contraditória… quando eles 
retratam um quilombo sob uma ótica da precariedade, da falta de acesso das pessoas 
a saneamento básico, a coisas mínimas, ou não falam sobre o negro na atualidade — 
o negro enquanto produtor de conhecimento científico, o negro enquanto líder de 
movimentos abolicionistas de antigamente e de hoje — e falam sobre a capoeira de 
maneira muito estereotipada, utilizando-se inclusive de quadros que foram pintados 
por Rugendas, pintor francês que veio no século XIX, a pedido da coroa imperial 
brasileira para retratar as paisagens do Brasil, dos Brasis, enfim... (Ibidem) 
 

Os elementos apresentados pelo interlocutor-afeto durante seu relato condizem com 

detalhes importantes sobre as obras e objetos em exposição e, por se tratar de um depoimento 

que evidencia sua perspectiva a respeito do que está exposto, este sente-se à vontade para se 

posicionar de forma mais enfática ao abordar a exposição; em momentos de mediação 

observados, era perceptível a abordagem mais sutil a tais reflexões, que permaneceram sendo 

referenciadas.  

No episódio em que acompanhei o grupo de estudantes universitários, por exemplo, este 

mesmo educador apresentou alguns dos objetos que fazem menção ao trabalho informal 

(como o carrinho de café e o de algodão-doce, em um lado da sala, e a cuia de barbear do 

outro) e a forma como estes margeiam a Casa Grande na exposição, aproximados dos 

instrumentos de trabalho no engenho e das representações da senzala, elementos que 

apresentavam, por assimilação, dentro da expografia, uma outra realidade para populações 

negras, também marcada pela precariedade e incerteza dos trabalhos informais. Neste 

momento, o educador falou que era necessário considerar essas como dinâmicas de trabalho 

ainda muito marcadas pela população negra e periférica, justamente pelas condições 

desfavoráveis de trabalho e a herança colonial na sociedade brasileira, mas que isso não 

apagava as tantas outras realidades de trabalho e de vida de pessoas negras, momento em que 

também citou as representações de povos quilombolas presentes na exposição e a importância 

de enxergar outras realidades para além do contexto de precariedade ilustrado na exposição. 

 

 



125 

 
Figuras 62 e 63 - O trabalho informal - carrinho de café e cuia de barbear. Fonte: Fundaj, 2025. 

 

Em ambos os casos, no relato do depoimento e neste fragmento da mediação, Polímata 

estimula a reflexão de quem interage com ele sobre a apresentação de uma realidade limitada 

e limitante das experiências sociais de pessoas negras a partir do que está exposto no museu. 

Suas considerações, entretanto, não ignoram, tampouco, distorcem o que está exposto. O 

educador se compromete em ambientar o espectador sobre o contexto artístico, histórico e o 

pensamento expográfico que pautam a decisão pelo que está em exposição e, a partir disso, 

instiga o público a uma reflexão ampla sobre esses trabalhos.  

Nos momentos relatados pelos interlocutores-afetos desta pesquisa, bem como nas 

práticas experimentadas como observadora e como colaboradora de atividades educativas 

deste museu, a leitura da obra e, especialmente, a leitura expográfica, somadas à 

contextualização e, com certa frequência, ao fazer artístico, são estimuladas nas dinâmicas 

com públicos do museu. Esses procedimentos se alinham aos aspectos que estruturam a 

Abordagem Triangular proposta por Ana Mae Barbosa.  

 

 



126 

Barbosa (1998) apresenta como elementos que compõem o processo de 

ensino-aprendizagem da arte “três ações mentalmente e sensorialmente básicas, quais sejam: 

criação (fazer artístico), leitura da obra de arte e contextualização” (ibidem, p. 33). É a partir 

da triangulação desses componentes que a proposta de arte-educação se consolida no 

pensamento da educadora; esse referencial, de extrema importância para a prática da 

mediação artística e cultural, reconhece a necessidade de uma abordagem elucidativa e 

reflexiva a respeito da obra ou expografia apresentada.  

A mediação cultural é um termo polissêmico cujas definições no campo da 

arte-educação abrangem desde a compreensão de uma comunicação de caráter educativo que 

visa promover processos de sociabilidade durante as visitas e compartilhamento de 

referenciais comuns ao público para apreensão do que está exposto (DESVALLÉES; 

MAIRESSE, 2013, p. 53) até o propósito de engajar o público por meio do diálogo, troca e 

participação (HONORATO, 2013, p. 1051). O termo elabora sentidos distintos e, nestes casos, 

por exemplo, complementares, para esta importante prática do campo da educação museal, 

dependendo de quem fala e com qual finalidade o aborda. Nas relações com arte, exposição e 

público, ela costuma assumir uma posição em todas as conceituações que buscam defini-la: a 

de estar entre esses elementos, atuando como interface entre eles. 

Com um período de experiência mais curto que os demais interlocutores-afetos neste 

campo durante seu trabalho no Muhne, Pujança relatou que atuou como estagiária durante um 

ano no museu e nesse tempo não sentiu uma abertura suficiente para que pudesse desenvolver 

trabalhos e idealizar projetos, e justamente por dedicar menos tempo ao desenvolvimento de 

atividades, teve a oportunidade de acompanhar uma grande quantidade e variedade de visitas 

mediadas, conduzidas por educadores distintos. Do acompanhamento das visitas, concluiu 

que “muitas vezes os educadores faziam uma narrativa que era um além, até, da exposição” e 

sua compreensão sobre como a mediação cultural acontecia naquela instituição era “Eu sinto 

que a mediação em si se tornava um espaço de atuação dessa galera, um espaço da gente, do 

mediador, e que a gente imprimia ali nossos conceitos.” (Pujança, 2024).  

Pujança, Natumar e Brisa, tratando especificamente sobre a mediação, relataram que 

esta tornou-se uma prática de seus trabalhos a partir da experiência com educação no Muhne; 

assim, o acompanhamento das e dos colegas em visitas mediadas consistiu no processo 

formativo dessas educadoras e em distintos momentos de fala, especialmente durante as 

entrevistas, todas relataram como a mediação era também um espaço para problematizar, 

incluir e resgatar temáticas que atravessavam seus próprios interesses. 

 

 



127 

 Imprimir os conceitos e saberes no ato de mediar, a partir dos relatos das e dos 

interlocutores-afetos, nos remete ao trabalho Performances do tempo espiralar, poéticas do 

corpo-tela (2021), em que Leda Maria Martins aborda relações entre tempo, performance, 

memória, corpo, cosmopercepções e produção de saberes; nesta obra a autora parte da 

premissa de que os saberes se expressam no e pelo corpo, bem como compreende que “a 

experiência e a compreensão filosófica do tempo também podem ser expressas por uma 

inscrição não necessariamente discursiva e mesmo não narrativa, mas não por isso menos 

eficaz: a linguagem constituída pelo corpo em performance” (ibidem, p. 22).  

Na produção de Leda Maria Martins, o termo “oralitura” é essencial para compreender 

como o gesto e a voz inscrevem no corpo os saberes, por meio das performances orais e 

corporais. A autora discute como o pensamento hegemônico é erigido por meio da 

desvalorização de todos os elementos característicos do continente africano (ibidem, p. 33), e 

a consolidação desse pensamento, assim como a lógica colonial, refletem na priorização da 

escrita no campo da linguagem. A valorização da escrita em detrimento de outros modos de 

inscrição de saberes, como a oralidade, reforça a dicotomia entre esses campos: a escrita, 

quando em consonância com a lógica hegemônica, como ferramenta de dominação e 

diferenciação nas relações de poder, operando como uma estratégia de exclusão que destitui 

“as performances corporais como formas de criação, fixação e expansão de conhecimento” 

(Ibidem).  

Mesmo diante das dinâmicas sociais pautadas no pensamento e ordem hegemônicos, a 

autora identifica que “por mais que as práticas dos povos indígenas e africanos fossem 

proibidas, demonizadas, coagidas e excluídas, essas mesmas práticas, por vários processos de 

restauração e resistência, garantiram a sobrevivência de uma corpora de conhecimento” 

(ibidem, p. 35, grifos da autora). Neste estudo, que evidencia as performances e suas relações 

com o tempo e a produção de saberes experimentados por meio do corpo, as semelhanças com 

a mediação cultural, nos termos identificados durante essa pesquisa, não se findam na 

percepção da apreensão e apresentação de conhecimentos e práticas através do corpo, 

elementos que por si já reúnem uma variedade de relatos e memórias dos interlocutores-afetos 

e suas experiências no trabalho de educação no Muhne. Está principalmente no campo das 

oralituras sua maior semelhança.  

Leda Maria Martins declara que:  
 

Na performance das oralituras, a palavra como fala, expressão, é um dos 
radiotransmissores mais importantes, principalmente a palavra como potência de 

 

 



128 

fala, capaz, como as rodas dos moinhos, de fazer ser o que como som pode se 
manifestar como materialidade. A palavra é materialmente som, e como tal é parte 
da síntese estruturante de todo o continente de sonoridades dilatadas e encorpadas na 
dinâmica das cinesias. (MARTINS, 2021, p. 92 - 93) 
 

Neste âmbito, a palavra é encorpada, de modo que produz sentido também por meio dos 

corpos que performam, e não estando desvencilhada de quem fala. Quando Pujança escolhia 

salas e objetos específicos da exposição, por entendê-los como propícios a provocar emoções 

e sensibilizar os públicos32, sua escolha não partia unicamente da obra, mas do sentimento que 

esta lhe proporcionava e aqueles que era capaz de suscitar do público enquanto mediadora, 

assumindo uma postura específica e engendrando discursos elaborados pelo agenciamento de 

objetos, eixos temáticos e públicos, especialmente através de sua fala.  

A fala, no contexto da mediação cultural, consiste em um contínuo discurso — no 

sentido explicitado por Eni Orlandi, de que o discurso é a palavra em movimento (2020, p. 

13) e cuja análise compreende, então, a “língua no mundo, com maneiras de significar” 

(ibidem). Esse discurso não se encerra na palavra, é articulado por corpos que os transmitem; 

assim, a aproximação entre mediação e oralitura está no modo como opera a palavra nestes 

casos. A visita mediada convida o público a conhecer a obra ou exposição em interface com 

alguém que, visando inquirir, inquietar e imaginar junto ao público, constrói mediante o 

próprio corpo — e todo o seu repertório — transmissões de saberes. 

Esses saberes, transmitidos por meio de um corpo, inevitavelmente também expressam 

suas e seus atores. A palavra “oraliturizada”, como Martins aborda, “adquire uma ressonância 

singular, investindo e inscrevendo o sujeito que manifesta ou a quem se dirige em um ciclo de 

expressão e de poder” (MARTINS, 2021, p. 93). É com base nestas considerações que 

refletimos sobre as aproximações desses campos, compreendendo os diálogos entre mediação 

e performance na construção e transmissão de saberes que ultrapassam os limites 

estabelecidos pela estrutura física dos espaços que as comportam.  

A relação entre a mediação que realiza e seu corpo foi enfatizada por Brisa em alguns 

dos momentos que nos encontramos. Durante as entrevistas ela enfatizou a racialidade como 

uma questão basilar para compreender sua ação no campo do trabalho como educadora nos 

museus.  
 

No trabalho, não desvinculo a minha prática educativa da racialidade que me 
atravessa. Eu só faço isso do jeito que eu faço porque eu sou uma mulher negra. Não 
tem como me desvincular. Então, tudo que eu desenvolvo, tudo que eu penso,  

32 Item 4.2, p. 92. 
 

 



129 

mesmo que não trate sobre racialidade, tudo que eu penso parte do lugar que eu sou 
uma mulher negra no museu.  Com possibilidade de fala. (BRISA, 2024) 
 

A fala de Brisa alerta para como a racialidade é um eixo estruturante de sua experiência nas 

dinâmicas sociais e suas práticas e perspectivas são profundamente delineadas a partir de seu 

próprio corpo no mundo. Brisa aproxima sua experiência da de outras colegas que conviveu 

no Muhne e conclui que:  
De alguma forma, o discurso do educativo, a narrativa que o educativo constrói, 
também reforça a grandiosidade daquele museu. Mas também questiona, também 
promove uma mudança, sabe? Promove uma diferença de olhar.  Não é à toa que 
recebíamos muitos — pelo menos na nossa época — professores querendo discutir 
questões raciais naquele espaço, como se aquele espaço fosse o melhor lugar pra 
discutir questões raciais. E aquilo tinha muito, tinha com certeza, a ver com a nossa 
narrativa e mediação, e não com o espaço em si, porque aquele espaço, ele só reforça 
questões raciais problemáticas. (Ibidem) 
 

A perspectiva de Brisa sobre a relação estabelecida com o público escolar e a demanda 

de seus professores por um serviço oferecido especificamente pelo coletivo de educadores do 

período em que atuava na instituição nos remete ao lugar de autoria e o poder falar 

característicos do trabalho da mediação, bem como apresenta dados que instigam a inferir 

sobre o lugar da mediação como objetivo da visita à exposição — isto é, quais as 

características e com que regularidade frequentadores do Muhne (e outros museus) visitam o 

espaço expositivo com o objetivo de acessar o trabalho desenvolvido por pessoas mediadoras? 

As pesquisas de público nos museus têm considerado o público do serviço de educação 

(aquelas e aqueles frequentadores do espaço por interesse nos diálogos e trabalhos 

desenvolvidos a partir desse setor)? — provocações que podem colaborar ainda para uma 

maior compreensão sobre a autonomia, criação e pertinência dos trabalhos desenvolvidos 

nesses setores dos museus.  

Além das inferências provocadas na fala de Brisa, ambos os relatos conectam-se à 

compreensão de Martins sobre os meios pelos quais a memória é ativada e como são os 

corpos e a oralidade ambientes privilegiados para uma memória e saber vivos. Martins relata: 

A memória do conhecimento não se resguarda apenas nos lugares de memória (lieux 
de mémoire), bibliotecas, museus, arquivos, monumentos oficiais, parques temáticos 
etc., mas constantemente se recria e é transmitido pelos ambientes de memória 
(milieux de mémoire), ou seja, pelos repertórios orais e corporais, gestos, hábitos, 
cujas técnicas e cujos procedimentos de transmissão são meios de criação, 
passagem, reprodução e de preservação dos saberes. (MARTINS, 2021, p. 40) 

 

A respeito da relação entre corpo, memória e inscrição, Rosane Borges (2020) contribui 

com a reflexão quando aborda a escrevivência, conceito que tem como referência principal de 

 

 



130 

sua elaboração teórica Conceição Evaristo, e consiste em um processo de inscrição de 

histórias e vivências na construção da memória. Borges argumenta que a escrevivência é um 

princípio conceitual-metodológico capaz de suportar as narrativas de pessoas silenciadas, 

invisibilizadas e excluídas, por considerar “as várias matrizes da linguagem para tecer 

memória e construir história” (ibidem, p. 189), de modo que escrita, fala e gestualidade, são 

linguagens valorizadas no campo da escrevivência e que performam sentido e produzem as 

brechas, rupturas e caminhos para a produção de narrativas nas quais estas pessoas 

afirmam-se enquanto sujeitas de suas próprias histórias e inseridas no mundo (ibidem, p. 190). 

Borges entende a escrevivência — esse campo fecundado pelo cruzamento entre 

vivência, que concebe a experiência do corpo no mundo, e escrita — como armazenamento e 

difusão de saberes silenciados e subalternizados (p. 183) provenientes das e dos sujeitos, cuja 

corporeidade negra é também composição de seu pensamento, manifestado no corpo. Em sua 

reflexão, a escrevivência “nos possibilita um mosaico de materialidades significantes com os 

quais se pode tecer a vida e o mundo” (p. 191).  

O pensamento de Borges ao de Martins confluem, pois — para além de reconhecer o 

corpo e suas linguagens como ambientes de histórias, saberes e memórias — ambas 

contribuem com a reflexão de que as experiências negras, sejam em contexto africano ou em 

diáspora, bem como as experiências indígenas, muito têm a colaborar para a compreensão do 

corpo em performance, uma vez que se opõem à separação e hierarquização das linguagens, 

reconhecendo os corpos como fundamento e mediador na transmissão de saberes e memórias.  

Neste sentido, Leda Maria Martins defende que 

Em seus inúmeros modos de realização, em suas poéticas e paisagens estéticas, a 
corporeidade negra, como subsídio teórico, conceitual e performático, como 
episteme, fecunda os eventos, expandindo os enlaces do corpo-tela, como vitrais que 
irradiam e refletem experiências, vivências, desejos, nossas percepções e operações 
de memória. Um corpo pensamento. Um corpo também de afetos. (MARTINS, 
2021, p. 80) 

 

É considerando corporeidade negra como corpo pensamento e a sua presença na ativação de 

lugares de memória como os museus, construindo discursos nesses espaços, que concebemos 

as aproximações entre as análises das referidas autoras e o campo de estudo dessa pesquisa. 

Assim, compreendemos que a mediação promovida por pessoas educadoras negras do Museu 

do Homem do Nordeste, em suas diversas variantes, tem como eixo comum a formulação de 

uma autoinscrição que inscreve também histórias e memórias de coletividades negras, como 

modo de fomentar o reconhecimento e devolver a dignidade — elementos que nos remetem a 

 

 



131 

escrevivência produzida por Evaristo — à população cujas histórias são por vezes obliteradas 

e noutras apresentadas sob a perspectiva colonial no contexto expográfico.  

Também percebemos as semelhanças entre a prática da mediação realizada pelas e pelos 

interlocutores-afetos e o corpo em performance apresentado por Martins, estas são percebidas 

desde a compreensão do movimento e do corpo como pilares inerentes da produção e 

circulação de saberes nestes campos, até a leitura das oralituras também a partir das 

experiências de mediação relatadas neste trabalho, que se aproximam por inscrever a partir da 

palavra — elemento fundamental das práticas de mediação observadas no campo — saberes 

no corpo, por meio das performances corporais.  

 

 

 

 



132 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este trabalho dedicou-se a um período estabelecido de estudo sobre um campo também 

determinado; a compreensão de suas categorias e pilares, por outro lado, exigiram uma noção 

ampla sobre o tempo, capaz de comportar as rupturas e continuidades presentes nas dinâmicas 

sociais, em interseção com a experiência negra desde o encontro colonial, até sua 

contemporaneidade. 

Na condução da pesquisa consideramos a atualidade de antigas práticas que reforçam a 

diferença, como são os casos das hierarquizações forjadas pelas próprias instituições e 

presentes em suas estruturas, tal como os processos de apagamento, epistemicídio, e, em 

linhas gerais, violência que permanecem anulando a existência e memória de povos 

subalternizados. Consideramos também as igualmente antigas estratégias de resistência e 

disrupção presentes nos modos de ser e fazer destes grupos, investigando de que maneiras a 

mediação cultural realizada por pessoas negras opera neste cenário, na atualidade.  

Nesta dinâmica percebemos o tempo como um dos principais pilares de nossa 

observação e junto a ele estão as relações de poder, a memória, o discurso e o corpo. Aqui o 

corpo figura como o ponto de partida e destino, no sentido de que os demais pilares se 

inscrevem nele, as práticas investigadas nesta pesquisa se manifestam a partir dele e os 

reflexos de ambos — isto é, das relações de poder, operações da memória e discurso, os 

impactos do tempo e as práticas presentes nas dinâmicas sociais — implicam na experiência 

do corpo no mundo.  

Visando elucidar essas reflexões no corpo deste texto, reconhecemos na escrita também 

um exercício de semelhança à prática de mediação, de modo que a pesquisadora articula 

memórias e experiências no processo de escrita, e neste sentido o tempo não segue à risca 

uma ordem cronológica, porque priorizamos aqui articulá-los aos percursos das memórias que 

visamos apresentar. Assim, após nos dedicarmos a apresentar as categorias que estruturam 

nosso pensamento a respeito do tema e expor um breve histórico do Muhne, nos debruçamos 

sobre a exposição de longa duração deste museu, refletindo sobre como esta opera na 

legitimação do pensamento de Gilberto Freyre e, também, realizando uma análise da 

exposição. Compreendemos este como o primeiro exercício de inscrição de memórias e 

saberes compartilhados nesta dissertação, pois muito do que foi observado na exposição e 

suscitou a leitura expográfica aqui explicitada, tem como influência os contínuos diálogos e 

 

 



133 

percursos no espaço expositivo, acompanhada de múltiplos grupos visitantes e, 

frequentemente, colegas de trabalho que são também interlocutores desta pesquisa.  

Neste exercício de escrita, articulamos observações e memórias da pesquisadora e 

interlocutores-afetos, evidenciando especialmente os assuntos que constituem pautas 

recorrentes deste grupo, cujas semelhanças são desde a experiência da racialidade 

compartilhada, até o trabalho realizado no setor de educação do Muhne. Daí destacamos: a 

questão da autoria e reconhecimento dos processos de criação nas práticas de educação como 

uma demanda comum dessas e desses profissionais; os discursos construídos durante a 

mediação, as negociações presentes nesta prática e a subversão que também se apresenta nela; 

a autoinscrição como elemento basilar nas práticas de mediação desenvolvidas no campo; a 

negritude como práxis no fazer educativo; as estratégias e manejos institucionais de 

aproveitamento destas práticas para a manutenção de seus interesses; os museus como campo 

de poder e de criação e as possibilidades plurais que oferecem. 

A partir dessas discussões, questionamos o que as oralituras negras presentes na 

mediação informam sobre a prática educativo museal e nestas considerações entendemos que 

a questão merece ser remodelada, pois as oralituras construídas pelas e pelos 

interlocutores-afetos em suas práticas de educação museal consistem em resposta muito mais 

do que premissa da questão. A prática educativo museal, conforme exposto, é capaz de 

conduzir seu público por diversos caminhos, inclusive aqueles que incidem na legitimação de 

convenções sociais que colaboram com o fortalecimento de relações de dominação; mas é 

também por meio de seu potencial de criação, fruição e inclusão, que os museus podem 

colaborar para outras compreensões de mundo. As oralituras presentes nas práticas de pessoas 

negras atuantes na educação museal, portanto, são caminhos de abertura, construções de 

brechas, para o corpo pensamento que amplia as percepções sobre o próprio corpo, saberes e 

memórias de povos subalternizados, reunindo em suas presenças a potência e poder de falar e 

desmantelar as práticas de dominação de corpos e mentes.  

 

5.1 Apontamentos para uma conceituação da mediação cultural 

 
Na escrita desta dissertação buscamos compreender por meio das práticas educativas de 

pessoas educadoras negras do Muhne como experiências sociais e negritude se relacionam 

com as brechas e caminhos evidenciados no processo de mediação artístico cultural, 

desenvolvido pelas e pelos interlocutores do campo. A imersão neste campo nos conduziu a 

 

 



134 

perceber os processos de autoria, subversão, as relações estabelecidas com o corpo, o tempo, a 

ancestralidade e a memória no desenvolvimento destas práticas.  

Com relação ao tempo, identificamos ainda a relevância de desenvolver um trabalho 

que teve o tempo como mote de reflexão, criação e experiência. Apesar de se consolidar como 

uma pesquisa de mestrado, desenvolvida durante 3 anos, o resultado deste trabalho condiz 

com quase uma década de acompanhamento e presença nas produções e práticas em educação 

museal no Muhne. É a partir das confluências e divergências experimentadas neste espaço que 

conseguimos inferir sobre o trabalho das e dos interlocutores-afetos desta pesquisa, é também 

a partir de um longo tempo de maturação que concebemos nossas considerações na análise 

expográfica e a respeito das narrativas desenvolvidas por pessoas educadoras neste museu.  

Junto aos interlocutores-afeto, especialmente durante os depoimentos e entrevistas, 

passamos a compreender a mediação nos termos que fundamentam esta pesquisa enquanto 

processos de interlocução caracterizados por formulações de práticas e saberes próprios de 

quem os desenvolvem, em interação com arte e público — processos estes que consistem em  

práticas de autoria. Também consideramos a mediação como movimento de autoinscrição das 

pessoas mediadoras sobre as narrativas que elaboram. A mediação realizada por pessoas 

educadoras negras do Muhne consiste, portanto, na negritude em sua práxis, como processo 

de insurgência, subversão à hegemonia racista que estrutura a instituição.  

Reconhecemos que esse movimento é parte fundamental das ativações do museu, mas 

não é o único: dentro do próprio campo da mediação cultural, a negociação e os limites sobre 

o que falar estão sempre presentes; nas outras instâncias do contexto museal, por sua vez, há 

também movimentos e práticas outros — inclusive condizentes com os propósitos de uma 

continuidade de ideologias e narrativas legitimadas, que se amparam na dominação como 

molde de sustentação de seu poder. A mediação é, desta maneira, eixo de fundamental 

importância para pensar a complexidade dos museus e seus muitos sentidos e forças de ação.  

Discussões sobre as ferramentas pelas quais os museus atuam como dispositivos bem 

sucedidos de dominação são antigas e permanecem frequentes no pensamento e campo das 

ciências humanas, dada a importância do tema e dessas instituições nas dinâmicas da vida 

social. Percebemos que voltar o olhar para a educação nesse contexto é, portanto, direcionar 

nosso olhar para as brechas e, por elas, construir caminhos, como fazem as e os mediadores 

desta pesquisa. Percebemos que o trabalho de pessoas educadoras negras neste museu é, por 

vezes, construir as próprias brechas, friccionar até romper a superfície discursiva e, a partir 

das frestas, resgatar o que está ocultado — ou ausente — na exposição. Ao nos voltarmos às 

 

 



135 

práticas de pessoas educadoras no campo, concordamos com Mário Chagas de que “É hora de 

repetir: os museus também provocam sonhos, neles estão em pauta memórias e 

esquecimentos, poderes e resistências, luzes e sombras, vivos e mortos, vozes e silêncios.” 

(2009, p. 74),  nos museus, para além dos movimentos coercitivos, há também práticas de 

emancipação, disputa e disrupção.  

Nestas considerações, cabe também resgatar o endosso feito por Conceição Evaristo 

durante a defesa de tese de doutorado da antropóloga Célia Xakriabá, em 30 de outubro de 

202433, de que — como a própria Célia defende durante a tese — aquele trabalho é uma 

reescrita, por sistematizar e reunir saberes, fazeres epistemológicos e escritas que já 

pertenciam ao povo Xakriabá, assumindo uma corpora coletiva por meio da qual concebeu o 

corpo da tese de doutorado. Evaristo também reconheceu o trabalho como uma escrevivência 

e a definiu como “uma escrita de si que não se esgota no sujeito”; pelo contrário, é a escrita 

que coaduna memórias, saberes, epistemes e práticas de uma coletividade na escrita. E, se o 

primeiro embate entre o colonizado e colonizador é por meio da língua, como argumenta Eni 

Orlandi, em texto também resgatado na fala de Evaristo (ibidem), a manipulação desta como 

modo de enfrentamento contra colonial é um ato de coragem e insurgência declarados.  

O trabalho que aqui buscamos desenvolver caminha no sentido destes elementos: 

visando autoantropologizar num campo onde também fiz parte do coletivo de trabalhadoras e 

trabalhadores negros da educação museal, acessamos os meandros de uma prática que assume 

frequentemente a escrevivência como mote para confluir com o público e transmitir saberes. 

Aqui também exercitamos, por vezes, uma re-escrita, quando nossas considerações e 

reflexões acerca do espaço expositivo, das pautas levantadas pelas pessoas interlocutoras e 

constatações a respeito de suas práticas de trabalho foram aqui elaboradas como inscrição no 

texto de saberes e fazeres comuns a uma categoria de pessoas marcadas por um regime 

funcional, bem como outras características de seus trabalhos, e que são também atravessados 

pela negritude. Aqui compreendemos que, unido aos eixos subjetivos que estruturam seus 

pensamentos e práticas, estes são, sobretudo, concebidos e atrelados à construção narrativa 

das e dos interlocutores-afetos por serem parte de uma coletividade que parte de um eixo 

comum: a experiência negra em diáspora.  

Entendendo que aqui nosso trabalho é também o de re-escrita, procuramos elaborar 

nesta dissertação de mestrado um texto-caminho, cujo destino não conduz a um único lugar, 

mas indica apontamentos para uma maior compreensão do campo estudado. Buscamos 

33 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=WEOqgnFOWFQ Acesso em 20/05/2024. 
 

 

https://www.youtube.com/watch?v=WEOqgnFOWFQ


136 

promover um exercício de escrevivência, por entender que os termos nos quais o trabalho é 

elaborado ganham forma a partir do resgate de uma memória que é compartilhada, sobretudo, 

por ter sido vivida coletivamente com as e os interlocutores-afetos desta pesquisa.  

Assim, longe de nos retirarmos do texto, aqui unimos os momentos experimentados 

com as e os interlocutores-afetos às memórias declaradas em primeira pessoa, por perceber 

que a inscrição das experiências e memórias da pesquisadora, mesmo quando vividas em 

período anterior ao início determinado desta pesquisa, colaboram com a compreensão de seu 

caráter êmico e do campo como um espaço complexo, polissêmico, no qual o ato de mediar 

tem sido assumido como uma restituição da palavra e do poder de insurgir, mudando a 

posição dos corpos negros que frequentemente margeiam o espaço expositivo — seja na 

representação expográfica ou quando lhe é atribuído o lugar de vulto. E, como a reflexão 

sobre estar à margem que Kilomba (2019, p. 69) nos estimula a pensar, a prática da mediação 

erigida por pessoas educadoras negras neste museu é uma demarcação da margem enquanto 

lugar de potência e poder, no qual a resistência é também basilar e, para tanto, sujeitos que 

estão ali posicionados criam e permanecerão construindo epistemes próprias que não se 

medem através da régua colonial da realidade.  

 
 

 

 



137 

REFERÊNCIAS  
 
AGAMBEN, G. O que é um dispositivo? Trad. Nilcéia Valdati. Ilha de Santa Catarina, 2º 
sem., p. 9–16, 2005. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/Outra/article/download/12576/11743/38793. Acesso em: 
1 fev. 2023. 
 
BARBOSA, A. M. T. B. Imagem no ensino da arte: anos 80 e novos tempos. São Paulo: 
Perspectiva, 1991. 
 
BARBOSA, A. M. T. B. Tópicos utópicos. Belo Horizonte: Editora Arte, 1998. 
 
BENTO, C. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
BORGES, R. Escrevivência em Conceição Evaristo: armazenamento e circulação dos saberes 
silenciados. In: DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. (orgs.). Escrevivência: a escrita de nós: 
reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 
2020. p. 182–204.  
 
BRULON SOARES, B. C. Quando o museu abre portas e janelas: o reencontro com o 
humano no museu contemporâneo. 2008. Dissertação (Mestrado em Museologia e 
Patrimônio) – Programa de Pós-Graduação em Museologia e Patrimônio, UNIRIO/MAST, 
Rio de Janeiro, 2008. 
 
BRULON SOARES, B. C. Os objetos de museus, entre a classificação e o devir. Informação 
& Sociedade: Estudos, João Pessoa, v. 25, n. 1, p. 37, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/ies/article/view/025. Acesso em: 20 jan. 2024. 
 
BRULON SOARES, B. C. Descolonizar o pensamento museológico: reintegrando a matéria 
para repensar os museus. Anais do Museu Paulista: História e Cultura Material, São Paulo, v. 
28, p. 1–30, 2020. 
 
CÉSAIRE, A. Discurso sobre a negritude. Org. Carlos Moore. Belo Horizonte: Nandyala, 
2010. 
 
CHAGAS, M. Memória e poder: dois movimentos. Cadernos de Sociomuseologia, v. 19, n. 
19, p. 11, 2001. 
 
CHAGAS, M. A imaginação museal: museu, memória e poder em Gustavo Barroso, Gilberto 
Freyre e Darcy Ribeiro. Rio de Janeiro: IBRAM, 2009. v. 1. 257 p. 
 
CHAGAS, M. Memória social em fragmentos: o poder das encruzilhadas e a museologia em 
ação. Cadernos Sesc de Cidadania, v. 15, p. 36–40, 2019. 
 
CHAGAS, M.; HEITOR, G. K. (orgs.). O pensamento museológico de Gilberto Freyre. 
Recife: Editora Massangana, 2017. 
 
CRUZ, H. V.; CASTRO, E. Dona Santa e Maracatu Elefante: memórias e musealização de um 
reinado. In: ASSIS, M. E. A.; SANTOS, T. V. (orgs.). Memória feminina: mulheres na 

 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/Outra/article/download/12576/11743/38793
https://periodicos.ufpb.br/index.php/ies/article/view/025


138 

história, história de mulheres. Recife: Fundação Joaquim Nabuco; Editora Massangana, 2016. 
p. 195–216. 
​
CRUZ, H. V.; BIVAR, M. (orgs.). Museu do Homem do Nordeste em 40 objetos. Recife: 
Fundação Joaquim Nabuco; Editora Massangana, 2023. 
 
CURY, M. X. Museologia, comunicação e mediações culturais: curadoria, públicos e 
participações ativas e efetivas. In: ARAÚJO, B. M. de et al. (orgs.). Museologia e suas 
interfaces críticas: museu, sociedade e os patrimônios. Recife: Ed. UFPE, 2019. p. 8–22.  
 
DAMÁSIO, A. C. S. Fazer-família e fazer-antropologia: uma etnografia sobre cair pra 
idade, tomar de conta e posicionalidades em Canto do Buriti–PI. 2020. 206 f. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2020. 
 
DESVALLÉES, A.; MAIRESSE, F. (orgs.). Conceitos-chave de museologia. São Paulo: 
ICOM, 2013. 
 
DINIZ, C.; HEITOR, G. (orgs.). Gilberto Freyre. Rio de Janeiro: Funarte, 2010. 
 
EVARISTO, C. Ponciá Vicêncio. Belo Horizonte: Mazza, 2003. 
 
EVARISTO, C. Becos da memória. 2. ed. Florianópolis: Editora Mulheres, 2013. 
 
EVARISTO, C. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. (orgs.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 
 
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Trad. Renato Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FOUCAULT, M. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Trad. Raquel Ramalhete. 42. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
​
FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Cadernos de Campo, São Paulo, v. 13, n. 13, p. 155–161, 
2005. 
 
FRANÇA, M. P. A. Aspectos da mediação cultural como ação politizadora na galeria Vicente 
do Rego Monteiro. 2014. 172 f. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) – Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2014. 
 
FREYRE, G. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob o regime da 
economia patriarcal. 48. ed. rev. São Paulo: Global, 2003. 
 
FREYRE, G. Sugestões em torno do Museu de Antropologia no Instituto Joaquim Nabuco de 
Pesquisas Sociais. Revista Coletiva, Recife, n. 4, 2011. Disponível em: 
http://coletiva.labjor.unicamp.br/index.php/artigo/sugestoes-em-torno-do-museu-de-antropolo
gia-do-instituto-joaquim-nabuco-de-pesquisas/. Acesso em: 2 fev. 2023. 
 
GASPAR, Casa Forte (bairro, Recife). In: Pesquisa Escolar. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco, 2003. Disponível em: 

 

 

http://coletiva.labjor.unicamp.br/index.php/artigo/sugestoes-em-torno-do-museu-de-antropologia-do-instituto-joaquim-nabuco-de-pesquisas/
http://coletiva.labjor.unicamp.br/index.php/artigo/sugestoes-em-torno-do-museu-de-antropologia-do-instituto-joaquim-nabuco-de-pesquisas/


139 

https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/pt-br/artigo/casa-forte-bairro-recife/. Acesso em: 19 jun. 
2025.  
 
GASPAR, L. Museu do Açúcar (Recife, PE). In: Pesquisa Escolar. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco, 2004. Disponível em: 
https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/pt-br/artigo/museu-do-acucar/. Acesso em: 20 jun. 2025.  
 
GONÇALVES, J. R. S. Antropologia dos objetos: coleções, museus e patrimônios. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2007. 
 
GONZALEZ, Lélia. L. A mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem 
político-econômica. In: RIOS, F.; LIMA, M. (orgs.). Por um feminismo 
afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. São Paulo: Zahar, 2020 [1980]. p. 
50–64. 
 
GONZALEZ, L. O apoio brasileiro à causa da Namíbia: dificuldades e possibilidades. In: 
RIOS, F.; LIMA, M. (orgs.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções 
e diálogos. São Paulo: Zahar, 2020 [1983]. p. 65–74. 
 
GONZALEZ, L. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: RIOS, F.; LIMA, M. (orgs.). 
Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. São Paulo: Zahar, 
2020 [1984]. p. 75–92. 
 
GONZALEZ, L. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: RIOS, F.; LIMA, M. 
(orgs.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. São 
Paulo: Zahar, 2020 [1988]. p. 127–138. 
 
HEITOR, G. K. M. Museu a seu modo: o museu como dispositivo de validação da teoria 
social de Gilberto Freyre. 2013. Dissertação (Mestrado em Museologia e Patrimônio) – 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013. 
​
HEITOR, G. K. M. Quando o museu é uma luta: a criação do Museu da Beira da Linha do 
Coque e do Museu das Remoções. 2021. Tese (Doutorado em História) – Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. 
 
HONORATO, C. Tem alguém, algo aí? O público, os públicos, um público. In: Seminário 
Reconfigurações do Público: Arte, Pedagogia e Participação. Rio de Janeiro, 2013. 
Disponível em: 
https://cayohonorato.weebly.com/uploads/8/4/7/3/8473020/2012_ensaio_seminario-ii_honorat
o.pdf. Acesso em: 24 jun. 2024. 
 
HONORATO, C. A formação de mediadores e um currículo da mediação. In: XXII Encontro 
Nacional da ANPAP. Belém, 2013a. p. 1050–1061. 
 
HONORATO, C. Mediação extrainstitucional. Museologia & Interdisciplinaridade, Brasília, 
v. 3, n. 6, p. 205–220, 2015. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/museologia/article/view/16737. Acesso em: 24 jun. 2024. 
 

 

 

https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/pt-br/artigo/casa-forte-bairro-recife/
https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/pt-br/artigo/museu-do-acucar/
https://cayohonorato.weebly.com/uploads/8/4/7/3/8473020/2012_ensaio_seminario-ii_honorato.pdf
https://cayohonorato.weebly.com/uploads/8/4/7/3/8473020/2012_ensaio_seminario-ii_honorato.pdf
https://periodicos.unb.br/index.php/museologia/article/view/16737


140 

HONORATO, C.A museologia pós-crítica segundo os Tate Encounters. Mouseion 
(UNILASALLE), Canoas, p. 93–107, 2019. 
 
HONORATO, C.; PINTO, V. (orgs.). Mediação cultural documentária. Brasília, DF: 
Simpoiese Projetos Culturais; Tuîa Arte e Produção, 2023. 
 
MBEMBE, A. Crítica da razão negra. Trad. Marta Lança. 1. ed. Lisboa: Antígona, 2014.  
 
NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processos de um racismo mascarado. 3. 
ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 
 
ORLANDI, E. P. Análise de discurso: princípios e procedimentos. 13. ed. Campinas, SP: 
Pontes Editores, 2020. 
​
PACHECO DE OLIVEIRA, J. Regime tutelar e faccionalismo: política e religião em uma 
reserva Ticuna. Manaus: UEA Edições, 2015. 
 
RANGEL, V. M. A. B. “Desenvolvi-gente”: o jovem artesão do Museu do Homem do 
Nordeste, em Araçoiaba (PE) e a dimensão antropológica das políticas públicas de cultura 
no Brasil. 2012. Dissertação (Mestrado em Antropologia) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2012. 
 
SANTOS, M. S. dos. Por uma sociologia dos museus. Cadernos do CEOM, v. 27, p. 47–70, 
2014. 
 
SANTOS, M. S. dos. Antropologia cultural e museus em Gilberto Freyre. In: CHAGAS, M.; 
HEITOR, G. K. (orgs.). O pensamento museológico de Gilberto Freyre. Recife: Editora 
Massangana, 2017. 
 
SCHEINER, T. C. As bases ontológicas do museu e da museologia. In: Simpósio Museologia, 
Filosofia e Identidade na América Latina e Caribe – ICOFOM LAM. Coro: Subcomitê 
Regional para a América Latina e Caribe/ICOFOM LAM, 1999. p. 133–143. 
​
SEGATO, R. L. La crítica de la colonialidad en ocho ensayos y una antropología por 
demanda. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2013. 
 
SILVA, W. R. da. O conto das quatro mil almas: uma etnografia do confronto de indígenas e 
quilombolas com a Central Nuclear do Nordeste. 2019. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019. 

 

 


	Versão final - Dissertação - Jamille - corrigida
	4c89228b5bc5a081de75c2a3b71b8133d36b164e9e0f0b5ee682558f50c3f87d.pdf
	Versão final - Dissertação - Jamille - corrigida
	 
	1.​INTRODUÇÃO: MUSEU, MEDIAÇÃO E NEGRITUDE COMO COORDENADAS DO CAMPO 
	1.1 Sair e voltar ao campo: dinâmicas e percursos do fazer pesquisa com nossos afetos 

	 
	2. TRAJETOS CRUZADOS PELA FALA: NARRATIVAS INSTITUCIONAIS E AS RELAÇÕES DE NEGRITUDE 
	2.1 Fazer caminho: o museu como campo de pesquisa 
	2.2 A negritude como elemento de análise das relações museais 
	2.3 Breve histórico do Museu do Homem do Nordeste 

	 
	3. O PENSAMENTO SOCIAL E MUSEOLÓGICO DE GILBERTO FREYRE E SUA MATERIALIDADE EXPOSITIVA NO MUSEU DO HOMEM DO NORDESTE 
	3.1 O museu como um projeto de Nordeste e seu povo 
	3.2 Territórios plurais, culturais e direitos coletivos: o museu como um referencial social do Nordeste  

	 
	 
	4 NEGRITUDE COMO PRÁXIS NO FAZER EDUCATIVO 
	4.1 Dissolvendo margem e centro: educadores negros em interlocução ​ 
	4.2 Pessoas educadoras negras e exposição: mediação nas fronteiras 
	4.2.1 Poder falar e mudar a ordem das coisas 
	4.3  E o museu com isso? Usos e adequações de processos identitários na manutenção da narrativa expositiva 
	4.4 Para não “passar em branco”: Mediação como processo de autoinscrição 

	 
	5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	5.1 Apontamentos para uma conceituação da mediação cultural 

	 
	REFERÊNCIAS  


