
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

JÉSSICA THAIS IZABEL DA SILVA NASCIMENTO 

 

 

 

 

  

“SOU DA FAMÍLIA DO AMOR”: 

Identidade e pertença religiosa de jovens em uma igreja 

evangélica da Região Metropolitana do Recife 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 

2018 

 

JÉSSICA THAIS IZABEL DA SILVA NASCIMENTO 

 

 



 
 

 

 

 

“SOU DA FAMÍLIA DO AMOR” 

Identidade e pertença religiosa de jovens em uma igreja 

evangélica da Região Metropolitana do Recife 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de Pós-

graduação em antropologia, Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob orientação do professor Doutor 

Alex Giuliano Vailati, como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Antropologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 

2018 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

Nascimento, Jéssica Thais Izabel da Silva.
     SOU DA FAMÍLIA DO AMOR: Identidade e pertença religiosa de jovens
em uma igreja evangélica da Região Metropolitana do Recife / Jéssica Thais
Izabel da Silva Nascimento. - Recife, 2018.
     p.116

     Orientador(a): Alex Giuliano Vailati
     Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, Centro de
Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia,
2018.
      Inclui referências. 

      1. Antropologia. 2. Juventude. 3. Evangélicos. 4. Neopentecostalismo. I.
Vailati, Alex Giuliano. (Orientação). II. Título. 

    300  CDD (22.ed.)



 
 

 

 

 

JÉSSICA THAIS IZABEL DA SILVA NASCIMENTO 

 

 

“SOU DA FAMÍLIA DO AMOR” 

Identidade e pertença religiosa de jovens em uma igreja 

evangélica da Região Metropolitana do Recife 

 

Dissertação apresentada ao programa de Pós-

graduação em antropologia, Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob orientação do professor Doutor 

Alex Giuliano Vailati, como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Antropologia. 

Aprovado em 09 de março de 2018. 

 

BANCA EXAMINADORA 

_______________________________________________________ 
Prof. Dr. Alex Giuliano Vailati (Orientador) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

___________________________________________________ 
Prof. Dra. Marion Teodósio de Quadros (Examinador Titular Interno)  

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

_______________________________________________________ 
Prof. Dra. Zuleica Dantas Pereira (Examinadora Titular Externa) 

Universidade Católica de Pernambuco- UNICAP 

 

 

RECIFE, 

2018 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus avós Ivanete e Pedro, que me ensinaram que a 

vida é uma entrega diária de quem nós somos. E que o amor 

é a maior entrega da vida. A saudade aperta, mais a alegria 

de tê-los tido em minha vida é maior. 

(in memoriam) 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

Escrever este trabalho é, para além de um esforço intelectual, um esforço que se 

faz na vida. E a vida é feita de escolhas, e uma delas é escolher quem são as pessoas com 

quem faremos a caminhada em direção aos nossos objetivos. Por isso, valorizar e 

agradecer aqueles que caminham conosco é fundamental para sabermos até onde 

podemos ir.  

Agradeço em especial, ao orientador deste trabalho, o professor Alex Vailati, por 

toda atenção e tempo dedicados, ao orientar um aprendiz à antropóloga que estava perdida 

quando iniciou a jornada. E que dispôs de paciência ao perceber as falhas e dificuldades 

no trajeto. Obrigada pela honra de tê-lo como mentor. 

A Felipe, meu esposo, companheiro, amigo, que me apoia e suporta comigo (e a 

mim) todos os momentos difíceis sem me deixar desistir. Por dedicar seu amor, carinho, 

compreensão e colo, e por sonhar junto comigo. 

Ao meu filho Levi, que tem me amadurecido e me feito a mulher mais feliz que 

eu nunca imaginei ser. 

À minha mãe Ivete, a quem tanto amo, e que acredita mais em mim do que eu 

possa crer. Alguém que me traz segurança e força.  

À Capes pelo financiamento sem o qual seria difícil realizar e desenvolver a 

pesquisa. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia. A todos os professores e 

funcionários, meu respeito e apreço pelo trabalho realizado.  

À banca, desde já pela agradeço a disposição em ler e comentar o trabalho. 

A todos os amigos e colegas que fizeram parte dessa jornada, direta ou 

indiretamente. Desculpem-me aqueles de quem me afastei durante o processo.  

Deus, acima de tudo, por ter me dado forças até aqui. Por estar comigo nessa 

jornada interna de amadurecimento e crescimento como pessoa. Tudo é por ele e para ele! 

 



 
 

 

 

 

RESUMO 

 

Compreendendo que a juventude é uma categoria analítica que apresenta uma 

vasta diversidade, levando-se em consideração os diferentes contextos em que estão 

inseridos, este trabalho buscou compreender o sentido de ser um/a jovem evangélico a 

partir da experiência religiosa em uma igreja. A igreja investigada, Igreja do Amor, de 

Paulista/PE - região metropolitana do Recife, passou por diferentes processos de mudança 

em sua organização e estrutura, fundamentais para identificarmos como a igreja se insere 

no meio evangélico. Uma dessas mudanças foi a adoção das células como modelo de 

reunião em pequenos grupos, o que possibilitou a adesão de um número significativo de 

membros, deixando de ser uma igreja pequena de bairro, e tornando-se uma igreja com 

mais de dois mil membros, dos quais os jovens tornaram-se grande maioria. A etnografia 

possibilitou compreender como os jovens criam e estreitam os vínculos com a igreja, 

através da socialização, e como são integrados à juventude após a conversão, começando 

um processo de identificação com os valores da igreja, a partir de um modelo de ser um/a 

jovem do amor. Essa “identidade do Amor” orienta suas vidas e condutas dentro e fora 

da igreja criando expectativas sobre como os jovens devem viver para a glória de Deus, 

atuando em espaços públicos como as faculdades e universidades em que os jovens 

estudam, como meio proselitista de difundir o evangelho nesses espaços. Assim como 

estabelece um modelo de crescimento espiritual através de práticas adotadas pela igreja, 

criando tensões e conflitos vivenciados pelos jovens, levando-os a permanecer ou sair da 

igreja. 

 

Palavras-chave: Juventude, Identidade Religiosa, Socialização, Igreja Evangélica 

 

 

 

 



 
 

 

ABSTRACT 

 

This work has searched to comprehend the meaning understanding that youth is 

an analytical category that presents a huge diversity and taking into consideration 

different contexts where it’s in, this work has search to comprehend the meaning of being 

some evangelical young through a religious experience in a church. The investigated 

church, Church of Love, from Paulista-PE - metropolitan area of Recife, has passed 

through different process of changing in its organization and structure, which are 

fundamentals to identify how the church insert itself in the evangelical ground. One of its 

changings was the adoption of the cells as reunion models in little groups that allowed 

the gathering of a meaningful number of members, ceasing to be a small church of a 

neighborhood, and developing into a more than two thousand members church, which the 

young’s became the majority. The ethnography opened the possibility of understanding 

how the young’s create and strengthen ties with the church, through socialization, and 

how they are integrated to youth after the convertion, forming an evangelical religious 

identity bond to the values of the church. With an identity formed, the youngs learn a 

lifestyle, from a model of being a young of love. This "identity of love" guides their lives 

and conducts inside and outside the church creating expectations about how the young’s 

should live for the glory of God, behaving in public places such as colleges and 

universities where they study, with a proselytist way of disseminating the gospel in these 

spaces. As it stablishes a model of spiritual growth through the adopted practices from 

the church, it sets tensions and conflicts lived by the young’s taking them to remain or 

leave the church. 

 

Keywords: youth, religious identity, socialization, evangelical church.   

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

 

Introdução ...................................................................................................................... 10 

Caminhos Metodológicos .............................................................................................. 16 

Apresentação dos capítulos ........................................................................................... 25 

I CAPÍTULO ................................................................................................................. 27 

1. Quem são os evangélicos e por que crescem?.................................................. 27 

1.1. Entre Categorias e Nomenclaturas .................................................................. 33 

1.2. As Cisões no meio Evangélico ........................................................................... 37 

1.3. A Igreja do Amor e seu lugar no mundo Evangélico ..................................... 38 

II CAPÍTULO ................................................................................................................ 45 

2. Juventude ................................................................................................................... 45 

2.1 Juventude e Religião no Contexto Brasileiro ........................................................ 51 

2.2 Os Jovens da Igreja do Amor ................................................................................. 57 

2.3. Geração do Avivamento: Jovens e a pregação do Evangelho ............................ 70 

III CAPÍTULO .............................................................................................................. 75 

3. Identidade, Modernidade e Religiosidade ....................................................... 75 

3.1. Conversão e Pertencimento religioso entre os Jovens Evangélicos ............... 81 

3.2. Minha Identidade é o Amor .............................................................................. 86 

3.3 Socialização como Ferramenta de Integração ................................................ 92 

3.4. Entre o Amor e a Guerra: Quando a Identidade Gera Conflitos ................. 96 

Considerações Finais ................................................................................................... 106 

Referências Bibliográficas .......................................................................................... 108 

  



10 
 

Introdução 

 

A religião é uma das formas de expressão de uma cultura ou de um grupo social. Ela 

pode existir de maneira autônoma da sociedade vigente, afastando-se dos valores e práticas 

compartilhadas pelos demais membros da sociedade e estabelecendo códigos de conduta e 

dando sentido à vida dos membros do grupo. É na religião que muitos indivíduos encontram 

uma “visão de mundo”, que dá sentido à sua existência. Para GEERTZ (1978, p. 67) “a visão 

de mundo que o povo tem, é o quadro que elabora das coisas como elas são na simples realidade, 

seu conceito da natureza, de si mesmo, da sociedade”. Nesse sentido Geertz diz que a religião 

não apenas orienta a vida das pessoas, mas também pode mudar a maneira como elas veem a si 

mesmas e aos outros. Ela estabelece novas práticas, dá sentido à vida, e ao mundo.  

Mas identificar em que momento a religião passa a fazer mais, ou, menos sentido para 

alguém, torna-se cada vez mais complexo diante do caráter subjetivo e prático com que os 

indivíduos se relacionam com ela. Mas temos dúvidas que a religião é parte fundamental para 

a construção da identidade dos indivíduos e grupos sociais que se orientam a partir dela. Pois, 

o religioso pode ser concebido enquanto identidade, sentido e poder; sentido e sentimento; 

enquanto um fator religioso (GEERTZ, 2001); mas também enquanto um fator performático 

cultural, vislumbrado no cotidiano dos fiéis: seus atores e agentes sociais. E a experiência 

prática realizada no cotidiano, em condições históricas e sociais não somente dadas, mas 

também concretas e materializada por cada pessoa ou grupo social. 

Nas páginas que se seguem, busquei compreender como se constitui a identidade 

religiosa dos jovens a partir dos vínculos e relações estabelecidas com a igreja em que fazem 

parte. Entendendo que, ao falar de um grupo religioso de origem cristã, como no caso dos 

evangélicos, muitos trabalhos buscam compreender as múltiplas faces e variações existentes 

nesse grupo, mas aqui, sigo a orientação de Prandi (20017), ao dizer que não podemos 

reproduzir estereótipos que caracterizam os evangélicos como “destruidores” da cultura, 

“aculturados”’, “alienados”, “atrasados” tampouco, tentar provar o contrário sobre tais 

constatações. Busquei fazer a análise a partir da perspectiva do grupo, ou seja, como se 

percebem e constituem as suas práticas e vivências.  

Foi através da pesquisa etnográfica realizada que pude perceber as nuances do campo, 

como desconhecer o que se conhece, como compreender o que está dito sem que palavras sejam 



11 
 

utilizadas. Assim como as desconstruções pelas quais tive que passar para realizar o trabalho, 

a primeira delas aconteceu logo no início da pesquisa, quando tive que rever o perfil e 

característica da igreja, ou seja, como ela se caracteriza no rol de igrejas evangélicas no Brasil. 

De início, fui a campo com a “certeza” de que a igreja era do segmento neopentecostal, por 

apresentar características pertinentes a esse grupo, como será apresentado adiante. Mas, no 

decorrer da análise, a observação indicou que a igreja não se localizava nesse grupo. Essa seria 

a primeira dificuldade de muitas no decorrer do trabalho, que acredito aparecem para apontar 

mais uma realidade etnográfica que enriquecem a pesquisa antropológica. 

O objeto de análise foram os jovens da igreja do Amor, os quais busquei compreender 

sua concepção de pertencimento e identidade religiosa a partir de suas experiências e práticas, 

e como, a partir disso, os jovens orientam suas vidas, práticas e comportamentos, dentro e fora 

da igreja. A partir disso, identifiquei como o envolvimento dos jovens com a igreja, os fazem 

refletir sobre sua atuação no “mundo” e em que momento é possível perceber tensões entre 

esses mundos, principalmente quando essas tensões são entre os jovens e a igreja. 

A partir disso, foi possível identificar de que maneira o tipo de vínculo que alguns desses 

jovens estabelecem, tornando-se líderes em potencial, galgando espaços de poder na estrutura 

organizacional da igreja, assim como aqueles que fazem o caminho oposto e abandonam a igreja 

e a vida religiosa, voltando para “o mundo”. Essa relação entre os que ficam, e os que saem, é 

fundamental para compreender o crescimento numérico dos membros da igreja, e quais as 

estratégias utilizadas para manter esses jovens. 

É a partir do nível de envolvimento na vida e nas práticas religiosas, que se estabelecem 

os parâmetros para se identificar até onde a igreja tem influenciado na maneira como os jovens 

enxergam a si mesmos, e os "outros" que até então era ele mesmo. Ou seja, antes da conversão 

esse jovem era o "outro" não crente que precisava ser evangelizado. E que após a conversão 

passa a pertencer ao grupo e orientar sua vida a partir deste.  

Pierre Sanchis (2012) chama a atenção para a necessidade de se pesquisar o modo como 

a “filiação denominacional”, ou como prefiro dizer, a filiação a uma igreja, é um fator relevante 

para se pensar a identidade religiosa das pessoas, pois segundo ele, “a relação do indivíduo com 

a instituição religiosa”, irá se tornar um dos grandes problemas religiosos da modernidade, para 

o autor, quando se trata de identidade religiosa, “continua-se aderindo a uma identidade, mas 

escolhe-se o conteúdo desta adesão” (SANCHIS, 2012, p. 7). Em sua análise sobre a 



12 
 

religiosidade, o autor aponta o consenso de que quando se trata de religião, “algo” está 

acontecendo, e sempre está em constante mudança. A secularização e o pluralismo, que 

surgiram como justificativa e resposta, ao declínio da influência religiosa no mundo, é 

apresentada por Sanchis, não como uma declaração de morte, mas como um novo caminho para 

compreender os novos arranjos religiosos do mundo pós-moderno. Sanchis está falando de um 

contexto bem maior do que o apresentado nesse trabalho, e não se pretende aqui fazer 

generalizações, mas sua análise nos permite estabelecer um paralelo com os contextos 

religiosos que, mesmo tendo a mesma origem e orientação religiosa, como no caso das igrejas 

evangélicas, estabelecem distinções entre si, de modo que o sentido de pertença esteja sempre 

em transformação. 

Nessa perspectiva, entender o trabalho da igreja evangélica contemporânea no processo 

de construção dessa identidade religiosa é fundamental para estabelecer como as práticas e 

métodos usados por elas podem fazer dos jovens, crentes consolidados.  É a partir da ideia de 

consolidar uma igreja forte, com visão de mundo bem definida, e membros que abracem a visão, 

algumas igrejas estão se adaptando. A igreja do Amor se insere nesse contexto por ter adotado 

um desses modelos de organização, que começou a ser implantando em muitas igrejas do Brasil: 

a visão celular. A visão celular, faz com que a igreja adote o modelo em célula, ou seja, igrejas 

que se reúnem nos templos e nas casas, em pequenos grupos de pessoas. Além da visão celular, 

a igreja também adotou muitas estratégias para “fortalecer”, a juventude da igreja, atraindo 

jovens não crentes. 

Após a conversão, a igreja “conduz” os jovens a um processo de “crescimento” para 

desenvolver um padrão de comportamento visto como cristão. Nesse processo, eles são 

mentoreados por um líder da igreja, ou um pastor, que lhe conduzirá na “caminhada cristã” em 

busca de alcançar equilíbrio em sua vida religiosa e secular, haja vista os perigos que se 

apresentam a vida religiosa. Esse modelo é proposto pela igreja como um exemplo de cristão 

bem-sucedido, capaz de manter sua fé e equilíbrio diante das tentações e da vida secular. Os 

conflitos surgem quando esse modelo não é reproduzido. 

No grupo pesquisado, reproduzir a visão de mundo compartilhada é entendido como um 

sinal de êxito espiritual. Nessa perspectiva, a vivência religiosa é avaliada como plena a partir 

de um modelo que busca por um “tipo ideal” a ser seguido, ou seja, um padrão de conduta 

espelhado entre os membros  



13 
 

O antropólogo Gilberto Velho (1978) aponta a questão de observar o familiar no âmbito 

da antropologia urbana. O autor afirma, em seu texto, que na pesquisa antropológica o 

envolvimento com o objeto de estudo é inevitável. A perspectiva apresentada por ele levanta a 

questão sobre a distância mínima que deve haver entre pesquisador e objeto investigado, de 

modo que garanta ao trabalho de campo antropológico maior condição de objetividade 

(VELHO, 1978, p. 36). Ele contesta o caráter de imparcialidade e/ou neutralidade por parte do 

pesquisador, tão debatida e almejada pelos antropólogos. Para os autores que defendem essa 

objetividade, seria no método quantitativo que os dados sobre o campo alcançariam uma 

neutralidade e cientificidade. Mas conforme pontua Gilberto Velho, essa premissa não se 

sustenta, pois, essa imparcialidade e o não envolvimento, tanto na pesquisa, quanto com os 

“nativos”, seria algo praticamente impossível, principalmente na Antropologia. Segundo o 

autor, na pesquisa de campo e na observação participante, a antropologia identificou-se com o 

método qualitativo. Sendo assim, na pesquisa antropológica, na relação entre pesquisador e 

pesquisados sempre haverá algum tipo de envolvimento, mesmo que seja o mínimo possível. 

A partir disso, tomar consciência do objeto e consequentemente do campo de pesquisa 

é fundamental para que a aventura antropológica seja bem-sucedida. E falar de uma realidade 

próxima a mim, trouxe-me um desafio ainda maior. Pois, o objeto de investigação, é um grupo 

no qual estou inserida enquanto cristã/ evangélica. E a igreja é próxima a mim, e onde possuo 

amigos íntimos, incluindo os líderes e pastores.  

Essa relação de proximidade me levou a refletir sobre questões muito apontadas pelos 

antropólogos e cientistas sociais, quanto à proximidade com o campo. O medo pelo despreparo 

com que iniciei a pesquisa no início do ano de 2016, se acentuou com o fato de ainda não ter 

orientação e segurança para falar sobre o tema, além de não saber como faria a transição de 

“nativa” para “pesquisadora”. A falta de orientação logo foi resolvida, mas a tensão de falar de 

um contexto no qual estava inserida inicialmente foi agonizante. Isso porque minha experiência 

com o cristianismo veio do meu contexto familiar. Minha família é em sua totalidade, 

constituída por evangélicos e pentecostais, ou daqueles que não mais estão na “fé”, conhecidos 

como “desviados”, eu mesma já tendo sido uma num momento de crise identitária durante a 

adolescência.  

Sendo assim, o contexto pesquisado requereu de mim maior cuidado e o distanciamento 

necessário para que minha relação de proximidade não se tornasse um problema que 

inviabilizasse a pesquisa e a análise dos dados. Esse mesmo cuidado me resguardou de não 



14 
 

cometer o erro de pensar que conhecer as pessoas traria a sensação de “facilidade” quanto ao 

acesso às informações sobre o campo, e quanto à expectativa que poderia ser gerada no grupo 

durante ou após a pesquisa. 

Diante disso, me apoiei nas palavras de Gilberto Velho, que diz: “por mais que tenha 

procurado reunir dados ‘verdadeiros’ e ‘objetivos’ sobre a vida daquele universo, a minha 

subjetividade está presente em todo o trabalho” (1978, p. 130). De fato, passei pelo que o 

antropólogo Roberto DaMatta (1978) chama de “transformar o familiar em exótico”. Pois foi 

essa a experiência que passei, o que considero uma real transformação. A transformação do 

familiar em exótico, e o consequente estranhamento.  

Estudar o familiar, como disse o autor (p.131), “[...] torna-se possível quando somos 

capazes de confrontar intelectualmente, e mesmo emocionalmente, diferentes versões e 

interpretações existentes a respeito de fatos, situações”. Stéphane Beaud e Florence Weber 

dizem que: 

 

[...] os universos que são próximos demais serão mais difíceis de pesquisar 

porque, sem recuo, tendo a impressão, de imediato, de compreender, mas, no 

final das contas, compreendendo sempre pela metade, você tem fortes chances 

de estar sujeito à ilusão de uma compreensão imediata (2007, P. 37). 

 

Nessa perspectiva, o fato de a realidade observada ser familiar não significa que tornará 

a investigação mais fácil. É nesse momento que o confronto do olhar sobre o que é familiar se 

faz necessário para legitimar a pesquisa e o etnógrafo. Esse confronto pode se dar 

“intelectualmente, e mesmo emocionalmente, diferentes versões e interpretações a respeito de 

fatos e situações” (Velho, 1978, p.131). A mesma proximidade que me possibilitou um “acesso” 

as pessoas e a igreja, sem o qual eu não conseguiria circular nos espaços e entre as pessoas, foi 

à mesma que delimitou, onde eu poderia ou não ir quanto à expectativa criada em torno do que 

eu iria pesquisar e como o grupo seria representado. Então pude perceber que transitaria entre 

dois mundos que poderiam se colidir, o primeiro inscrito pela proximidade que possibilitou a 

inserção no campo e, o outro, inscrito pelas possíveis tensões que a pesquisa poderia trazer e 

como elas iriam repercutir no fazer etnográfico. Segundo Evans-Pritchard, 

 

 “O antropólogo vive simultaneamente em dois mundos mentais diferentes, 

construídos segundo categorias e valores muitas vezes de difícil conciliação. 

Ele se torna, ao menos temporariamente, uma espécie de indivíduo duplamente 

marginal, alienado de dois mundos”. (EVANS-PRITCHARD 2005, p. 246) 

 



15 
 

Estar inserido em dois mundos, o do pesquisador e o do nativo, traz grandes desafios à 

etnografia e ao etnógrafo, mas tais desafios não impedem que a alteridade discursiva se apoie 

em um pressuposto de semelhança, como disse Viveiros de Castro (2002, p. 114). Pois, o 

antropólogo precisa ver o nativo como um sujeito outro, e é a partir dessa relação que pude 

objetificar o outro próximo a mim, e observá-lo: 

 

O antropólogo conhece de jure o nativo, ainda que possa desconhecê-lo de 

facto. Quando se vai do nativo ao antropólogo, dá-se o contrário: ainda que ele 

conheça de facto o antropólogo (frequentemente melhor do que este o 

conhece), não o conhece de jure, pois, o nativo não é, justamente, antropólogo 

como o antropólogo. A ciência do antropólogo é de outra ordem que a ciência 

do nativo, e precisa sê-lo: a condição de possibilidade da primeira é a 

deslegitimação das pretensões da segunda, seu “epistemocídio”, no forte dizer 

de Bob Scholte (1984:964). O conhecimento por parte do sujeito exige o 

desconhecimento por parte do objeto. (VIVEIROS DE CASTRO, 2002, 

p.116). 

 

Tanto no processo de inserção no campo, quanto na prática da pesquisa, fui alertada da 

relação de proximidade e afastamento necessários para que a pesquisa ocorresse da melhor 

forma. Pois quando o etnógrafo vai ao campo com certa familiaridade, corre o risco de ir 

imbuído de pré-noções sobre o mesmo, podendo cometer o erro de enquadrá-lo em categorias 

ou estereótipos que não se relacionam com a realidade observada. É necessária capacidade de 

relativizar sobre o contexto que se pesquisa, para que não haja impedimentos na produção de 

um conhecimento científico, quando se trata do que é familiar.  Mas conforme disse Gilberto 

Velho criticando a ideia de familiar de DaMatta (1987), proximidade não significa 

conhecimento: 

 

“O que sempre vemos e encontramos pode ser familiar mais não é 

necessariamente conhecido, e o que não vemos e encontramos pode ser exótico 

mas, até que ponto, conhecido. No entanto, estamos sempre pressupondo 

familiaridades e exotismos como fontes de conhecimento ou desconhecimento, 

respectivamente.” (2004, p. 126) 

 

Entendo que estudar o familiar pode trazer problemas, inclusive o fato de poder ser 

confrontada por outras análises que apresentem reflexões e versões diferentes sobre a mesma 

realidade observada. Mas também é possível ter a vantagem de enriquecer a pesquisa e assim 

transcender os limites impostos pela origem e orientação do antropólogo, apresentando a 

realidade familiar e não exótica, como uma realidade complexa (VELHO, 2004). 



16 
 

Ainda sobre a questão de familiaridade, a antropóloga Marilyn Strathern (2014), fala de 

uma etnografia feita no próprio contexto social em que ela é produzida ou como ela chama de 

uma autoetnografia. Essa etnografia tem como foco a própria cultura e não um relato de vida. 

Segundo a autora, a autoetnografia só seria possível através do “processamento antropológico 

do conhecimento” informado por conceitos que também pertencem à sociedade e à cultura 

estudadas” (ibid, p.136). Para Strathern, o pesquisador habita em dois campos que estabelecem 

uma relação complexa, que sintetiza como sendo o “momento etnográfico”, engendrado pela 

“relação que junta o que é entendido (o que é analisado no momento da observação) à 

necessidade de entender (o que é observado no momento da análise)” (ibid p.350). Ela diz que 

é necessário “recordar as condições teóricas sob as quais a pesquisa foi proposta, e com isso a 

razão de estar ali, cedendo ao mesmo tempo ao fluxo de eventos e às ideias que se apresentam” 

(ibid p. 347).  

Nessa perspectiva, o estar lá, defendido por Malinowski, que mudou o modo como os 

antropólogos faziam pesquisa, agora é concebido na relação entre as vozes do pesquisador e do 

pesquisado (CLIFFORD, 2011) através da produção do texto etnográfico. A etnografia, 

legitimada pela experiência da interpretação, torna-se possível em qualquer contexto, através 

do diálogo entre o pesquisador/teoria e o nativo/campo. E foi a partir dessa relação que foi 

possível realizar a investigação.  

Caminhos Metodológicos 

 

Conforme disse Roberto Cardoso de Oliveira, é através de um ouvir bem treinado, e das 

categorias “olhar” e “escrever”, o antropólogo se aproveita “das explicações nativas” na tarefa 

de construção do conhecimento antropológico (2000, p. 22). Interpretar os fenômenos 

observados no campo implica um esforço que é ao mesmo tempo, um risco, um desafio. É um 

diálogo, como afirma Peirano (1985, p. 44), “entre a teoria acumulada da disciplina 

antropológica e a observação etnográfica”. 

A escolha de uma igreja localizada na cidade de Paulista foi feita inicialmente por ser a 

cidade em que resido e pelo crescente número de jovens convertidos na igreja. A partir dessa 

relação de proximidade, iniciei o campo, agora como pesquisadora, na Igreja do Amor, 

localizada no bairro de Maranguape um, na cidade de Paulista, região metropolitana do Recife. 

A inserção como pesquisadora iniciou no ano de 2015 quando, ao cursar uma disciplina sobre 



17 
 

etnografia na Universidade federal de Pernambuco, iniciei a observação no campo que 

culminou num ensaio etnográfico para concluir a disciplina. Logo me chamou a atenção o fato 

de a igreja “atrair” um número significativo de jovens, muitos deles, conhecidos e amigos meus. 

Assim, através de observações sistemáticas, participação nos cultos e eventos da igreja, 

entrevistas e conversas informais, pude perceber como a igreja havia crescido em número de 

fiéis em um curto período. Mas só em maio de 2016, retomei a pesquisa e iniciei a investigação 

sobre os jovens para compreender os processos de conversão, integração e atuação deles na 

igreja, de modo que estas relações possibilitem compreender a sua identidade religiosa a partir 

da construção de uma cosmovisão cristã neopentecostal.  

O trabalho de campo ocorreu nos encontros das células, onde dediquei inicialmente 

maior atenção. A partir da observação do campo, pude compreender que de todos os processos 

de interação que aconteciam entre os jovens da igreja, a maior parte deles aconteciam nas 

células. Mas através das observações nos cultos, congressos e eventos direcionados ao público 

jovem, pude obter uma maior compreensão sobre o que significa ser um jovem da igreja do 

Amor. E nesses espaços, conversei e entrevistei alguns jovens, líderes e pastores da igreja. As 

observações e conversas foram fundamentais para entender como a igreja se organizava, 

integrava e mantinham os jovens. E o que poderia causar o afastamento dos mesmos da igreja, 

das práticas e da própria fé cristã. Além de entender seus valores, suas práticas e 

comportamentos, pude conhecer seus anseios, expectativas, e como compreendem seu papel na 

transformação da sociedade a partir da relação com a igreja.  

A expectativa quanto a minha pesquisa não se deu, no primeiro momento, pela 

preocupação com o que eu iria observar ou escrever sobre a juventude da igreja, mas sim, sobre 

como eu poderia participar das atividades, dos cultos e da célula. Mesmo me apresentando como 

pesquisadora percebi que a minha integração no grupo era fundamental para que eu fosse aceita 

como tal. Logo após o primeiro contato, possibilitado pelos amigos e conhecidos, procurei o 

pastor Arthur para iniciar a pesquisa com as devidas autorizações, para não ter nenhum 

problema que impedisse a mesma de prosseguir. Sobre isso, Benjamim D. Paul diz o seguinte: 

 

“Ao se realizar investigações em comunidades modernas ou em organizações 

industriais, descobriu-se que é oportuno, e algumas vezes até mesmo essencial, 

fazer os contatos iniciais com as pessoas que controlam a comunidade. Estas 

pessoas podem ser homem com status na hierarquia de poder ou pessoas em 

posições informais que impõem respeito. O apoio delas ao projeto pode ser 



18 
 

crucial, e eles podem ser úteis para se fazer outros contatos. Esse procedimento 

aplica-se igualmente à comunidade não-ocidental” (PAUL, 1953, p.431).1 

 

Num segundo momento, quando intensifiquei a inserção no campo, meu papel como 

pesquisadora se consolidou com maior ênfase. A isso atribuo o fato de a igreja, mesmo se 

localizando numa região periférica de Paulista, possuir um número significativo de jovens com 

nível superior- fato que me levou a entender como os jovens percebem a importância de atuar 

na sociedade-, inclusive os pastores presidentes Arthur e Talitha Pereira- ele formado em 

Direito e teologia e ela tendo duas formações em cursos superior2, sendo bacharel em direito e 

em ciências sociais pela Universidade Federal de Pernambuco. O conhecimento de que haveria 

ima pesquisa sendo feita na igreja, gerou certa atenção quanto ao modo como a mesma seria 

retratada na pesquisa. Essa expectativa segundo Cicourel (1980) é gerada pelo medo que o 

grupo tem de o pesquisador lhes fazer mal, por isso foi importante procurar os líderes principais 

da igreja para que as pessoas observadas me recebessem. Pois optei por observar as células 

onde não conhecia ninguém, haja vista que alguns dos líderes e membros das células eram meus 

amigos. Precisei explicar que seria melhor para minha pesquisa estar numa célula de 

“desconhecidos”3 para que minha observação não fosse influenciada pelas relações de amizade. 

O que foi compreendido e aceito pelos líderes. E o fato de haver muitas células em vários bairros 

da região metropolitana do Recife também facilitou essa escolha. O modelo de célula que 

frequentei era chamado de célula “mista”, pois frequentavam jovens dos sexos masculino e 

feminino.   

A princípio, acreditei que a participação sistemática na célula era fundamental para me 

aproximar dos jovens e observar como a integração, a identificação, e a conversão aconteciam. 

Mas estar presente nos cultos voltados para este público foi de extrema importância, pois a 

célula era apenas um dos espaços de socialização que possibilitaram a compreensão sobre como 

esses jovens compreendem e constroem sua vida religiosa através das relações construídas com 

a igreja. A partir disso, algumas questões surgiram, como; que tipo de pesquisadora eu seria? 

 
1Benjamin D. Paul, "Interview techniques and fiel relationships". em A.L. Kroeber et al.,Anthropology today 

University of Chicago Press, Chicago, 1953, pgs. 430-431. 
2A formação superior da pastora Talitha se tornou um dado importante para compreender a inserção e atuação 

dos jovens em seus cursos superior. 
3 Quando alguém chega na igreja sem estar em uma célula, logo é levado a um líder que lhe apresenta as células 

próximo a sua residência, ou que tenha um perfil desejado: jovens, adolescentes, adultos, só para mulheres, só para 

casados. E quando já se conhece algum líder de célula, é subtendido que essa pessoa irá para a célula de quem 

indicou, assim, evitam-se conflitos entre os líderes, quanto ao recrutamento de pessoas de outras células para as 

suas. 



19 
 

Observador-como-participante? Participante-como-observador? Participante totalmente 

envolvido? E sobre o papel do etnógrafo e a relação com o campo, deve-se atentar para o fato 

de que a experiência no campo “o afeta” (Goldman, 2001). Para Favret-Saada (2005) o “ser 

afetado” constituiu o elemento primordial para realização de sua etnografia. De acordo com a 

autora: 

 

Uma das situações que vivia no campo era praticamente inenarrável: era tão 

complexa que desafiava a rememoração, e de todos os modos, afetava-me 

demais. Trata-se das sessões de desenfeitiçamento a que assistia, seja como 

enfeitiçada (minha vida pessoal estava passando pelo crivo e eu era instada a 

modificá-la), seja como testemunha dos clientes, mas também da terapeuta (eu 

era constantemente instada a intervir bruscamente). (FAVRET-SAADA 2005, 

p. 158) 

 

Para Magnani, ser afetado, não é colocar-se embaixo da pele do outro, mas sim uma 

forma de compreender o trabalho de campo através da experiência, de modo que a distância 

entre o pesquisador e o pesquisado sejam diminuídas. Ou como disse Magnani,  

 

[...] o pesquisador entra em contato com o universo dos pesquisados e 

compartilha seu horizonte, não para permanecer lá ou mesmo para atestar a 

lógica de sua visão de mundo, mas para [...] comparar suas próprias teorias 

com as deles e assim tentar sair com um modelo novo de entendimento [...] 

(MAGNANI, 2009, p. 135). 

 

Além de diminuir a distância entre pesquisador e pesquisado, o ser afetado também pode 

fazer com que a subjetividade do antropólogo a identificar o que olhar, ouvir e escrever. Pois é 

essa subjetividade e interpretação, devidamente aliadas à sua formação bibliográfica e teórica, 

que formam o conhecimento sobre o “outro”.  

Diante do contato já estabelecido no campo, o papel de pesquisadora seria de início, o 

de participante-como-observador (ANGROSINO, 2009). Compreendo que o envolvimento 

com o campo, à muito discutido pela antropologia, por um lado tem a vantagem de expor a 

rotina, as práticas e visão de mundo das pessoas do grupo estudado, ao passo que há o perigo 

de o pesquisador virar um “nativo”. 

A partir da tomada de posição enquanto participante-como-observador pude perceber 

que a ênfase que eu pretendia dar as entrevistas semiestruturadas, foi importante, mas não 

fundamental para a obtenção das informações em campo. E que as conversas informais, ou de 

corredor, resultantes da aproximação gerada no campo, foram cruciais para que pudesse 



20 
 

apreender os significados e as práticas dos jovens que estabeleciam os processos identitários. 

Essa experiência assemelho ao que disse DaMatta (1978) sobre o chamado anthropological 

blues4, que torna o trajeto da pesquisa aberto a experiências capazes de enriquecer o 

conhecimento sobre o campo, suscitando apreensões sobre o mesmo, que de outra forma não 

poderiam ser apreendidas. 

Assim, busquei por uma reflexão que abordasse duas perspectivas sobre o que significa 

“ser um jovem na/da igreja do amor”, a partir do ponto de vista dos jovens, e da 

igreja/denominação em que está inserido. Ressalto a necessidade de se levar em consideração 

o que os jovens dizem praticar, pois não são meros informantes, mas os produtores do que 

dizem ser. Levar em consideração suas falas é reconhecer as categorias nativas sobre o grupo. 

Ponto em vista o papel do antropólogo de promover o diálogo entre a perspectiva do 

pesquisador e do nativo, confrontando questões, conceitos e análises (LATOUR, 2005). Nesse 

sentido, o pensamento nativo é uma “atividade de simbolização ou prática de sentido: como 

discurso autorreferenciado ou categórico de produções de conceitos, isto é, ‘símbolos que 

representam a si mesmos’ (Wagner, 1986 apud CASTRO, 2002, p. 131)”. 

Primeiro, através de conversas informais com os jovens e a liderança da igreja, pude perceber 

que o papel do jovem na instituição se modifica de acordo com a função que ele possui. Ou 

seja, o seu grau de envolvimento, atribuições e comprometimento, fazem com que as 

expectativas de que esse jovem seja bem-sucedido em sua vida religiosa sejam altas. Durante 

as entrevistas e conversas tive que deixar alguns dos interlocutores no anonimato, a pedido dos 

mesmos, por não se sentirem confortáveis em ser identificados. Alguns por terem uma intensa 

atuação na igreja, como no caso dos que são líderes. Para subsidiar a pesquisa, foram 

entrevistados 15 jovens, entre 15 e 29 anos. Inicialmente utilizei o critério da faixa etária para 

entrevistar os jovens, seguindo padrões de pesquisa como as do IBGE, para estabelecer um 

parâmetro para o recorte do grupo. Em campo, identifiquei que alguns dos jovens não estavam 

nessa faixa etária, mas ainda assim eram considerados jovens da igreja. Destes jovens, 12 foram 

meninas e 3 meninos. Alguns deles líderes, incluindo o pastor de jovem. Dos 15 jovens, 13 

informaram que a renda familiar girava em torno de 1 a 3 salários-mínimos. E em 2 casos, a 

 
4Por anthropological blues se quer cobrir e descobrir, de um modo mais sistemático, os aspectos interpretativos 

do ofício de etnólogo. Trata-se de incorporar no campo mesmo das rotinas oficiais, já legitimadas como parte do 

treinamento do antropólogo, aqueles aspectos extraordinários, sempre prontos a emergir em todo relacionamento 

humano (DAMATTA 1987:156). 



21 
 

renda era superior a isso. Dos 15 jovens entrevistados, 5 indicaram que a formação no ensino 

superior era um sonho a ser alcançado, e 6, que já estão fazendo faculdade falaram da 

importância de estar fazendo uma graduação, o que é visto pelos jovens como uma conquista, 

pois, em alguns dos casos, os pais não possuem tal formação.  

O segundo ponto se refere à necessidade de dar atenção ao papel que a 

denominação/igreja exerce sobre os jovens, para construir sua “visão de mundo”, e como devem 

atuar na sociedade. E o terceiro ponto, é sobre as relações de amizade como fator fundamental 

para que os jovens tenham o primeiro contato com a igreja, que resultam no processo de 

conversão e atuação do mesmo após sua inserção. A partir de tais observações, pude refazer o 

percurso e o roteiro que tinha traçado, durante a pesquisa, conversas e entrevistas, pois de início 

tais relações não eram pontos de meu interesse. Foi necessário que o “campo falasse”, assim 

como fez Evans-Pritchard (2005), que ao estudar o povo Azande, não estava interessado em 

estudar bruxaria quando chegou ao país dos zandes, mas os azande estavam interessados em 

falar de bruxaria para ele.  

Igreja do Amor, existente a cerca de 15 anos na cidade de Paulista, região metropolitana 

do Recife, situada no bairro de Maranguape 1. Possui mais de três mil membros (3.000) na 

igreja sede e vem se expandindo aos poucos através de núcleos abertos na RMR5. Sua origem 

começa a partir da igreja Batista de Jardim São Paulo6, situada no bairro de Jardim São Paulo 

no Recife (IBJSP), que se expandiu abrindo algumas congregações (igrejas menores filiais). 

Uma dessas congregações foi a Igreja do Amor7, inicialmente chamada de terceira Igreja Batista 

em Maranguape I, foi aberta por um pastor8 auxiliar da IBJSP, que posteriormente foi 

substituído (para abrir outra congregação) pelo filho mais novo do pastor presidente da IBJSP9, 

 
5 Dados obtidos com a secretaria da igreja (até o ano de 2017). 
6A igreja mãe, IBJSP, tem cinquenta anos de existência6, fundada pelo bispo Paulo Ortêncio, possui pouco mais 

de 10 mil membros distribuídos entre a igreja sede localizada no Bairro de jardim São Paulo- Recife, e pequenas 

congregações na região metropolitana da cidade. A igreja ganhou notoriedade por ser conhecida como “igreja da 

Família”, que tem como propósito reforçar os valores cristãos, da família, e a ideia de comunidade. A influência 

da igreja não se limita ao meio evangélico, ou ao contexto local em que está inserida, sua influência também é 

vista em outras esferas sociais, como no meio político, tendo reconhecimento da câmara dos vereadores do Recife 

através do Bispo fundador da igreja. E nos meios de comunicação, através do programa de TV “momentos de vida 

abundante” apresentado pelo atual presidente da IBJSP, o também bispo, Paulo Ortêncio Filho e sua esposa, a 

bispa Ana Flávia Cabral. 
7 A igreja mudou de nome depois que o pastor recebeu uma “direção de Deus”, dizendo que a partir da mudança 

de nome, uma nova história estaria sendo construída na igreja. Essa mudança faz menção ao momento em que 

Deus muda o nome de “Abrão” para “Abraão”, no livro bíblico de Gêneses. 
8 Esse pastor não é conhecido de nenhum membro atual da igreja.  
9 Igreja Batista do Jardim São Paulo. 



22 
 

e sua esposa.  Essa mudança10 de pastor não era algo comum na denominação, mas segundo 

informações passadas pelos pastores, a mudança ocorreu para que outra congregação fosse 

aberta em outra cidade, com o intuito de expandir a igreja. 

A igreja iniciou suas atividades no ano de 2002 com aproximadamente sete membros, e 

realizava os cultos na garagem de uma casa, em seguida alugou e depois comprou um galpão 

com espaço para 400 pessoas, onde os cultos passaram a acontecer. No início, a igreja dependia 

financeiramente da sede (IBJSP), mais conforme o passar dos anos a igreja tornou-se 

independente e o pastor da igreja, “entendendo que Deus o queria levar para novos níveis de 

crescimento” como disse em alguns dos cultos em que narra sua história, resolveu se 

desvincular a nível institucional, da igreja de origem (fundada pelo seu pai). O que segundo ele 

não gerou nenhum problema institucional para a igreja sede e nem divisões na igreja. 

O jovem casal de pastores que assumiu a igreja fez um breve relato em uma apostila 

produzida por eles, intitulada Identidade, onde contam que saíram do conforto de seus lares e 

de sua igreja anterior (IBJSP), para obedecer a “voz de Deus” quanto ao chamado ministerial 

em uma “terra” que eles não conheciam. Pois os mesmos viviam em áreas nobres do Recife, e 

foram para esse lugar que até então desconheciam, na cidade de Paulista. Onde o pastor Arthur 

assemelha a sua experiência com a do “pai da fé” cristã, Abraão, que foi chamado por Deus 

para ir a uma terra desconhecida11.  

No ano de 2010 a igreja possuía cerca de 400 membros, mas foi a partir do ano 2012 e 

2013- momento que coincidiu com a mudança do nome da igreja- que a Igreja Batista do Amor, 

ou IBA, começou a crescer vertiginosamente, com a implantação das células e do “encontro 

com Deus” 12. O encontro é sigiloso e considerado algo poderoso para a vida espiritual dos fiéis. 

É famoso porque, ao voltar atribuem-se grandes transformações espirituais, a partir de 

experiências sobrenaturais, aos que participaram. A única definição dada ao encontro (que é 

permitido falar), é que é “tremendo”13. É extremamente estimulado pelos líderes da igreja que 

 
10 Quando obtive tal informação, não foi possível identificar se a saída do pastor anterior foi por algum conflito. 
11 O pastor repetiu sua história em diversos cultos em que estive presente, ele fala de “terra prometida” fazendo 

associação com a história de Abraão, considerado o pai da fé Judaica.  
12 O encontro com Deus é um retiro espiritual onde apenas os membros da igreja, e alguns cristãos de outras igrejas 

(devidamente autorizados pelos seus pastores) podem participar. O retiro é sigiloso e quem participou não pode 

falar sobre o que e como aconteceu. 
13 Essa palavra tornou-se o slogan do “Encontro com Deus”, e é a única coisa que as pessoas falam sobre ele, pois 

são orientadas a não relatarem o que ocorre lá. Atribui-se o sigilo, como uma maneira de aumentar as expectativas 

dos membros da igreja para participar. 



23 
 

os membros participem dele, inclusive é um critério para se tornar um líder de célula na igreja. 

Além disso, a igreja é adepta do “discipulado um a um”14, que funciona como uma “estratégia” 

para levar os crentes ao crescimento, ou seja, os membros da igreja passam a ter alguém que irá 

lhe mentorear. O discipulado é fundamentado pelos líderes da igreja como o modelo de 

reprodução do modelo bíblico de Jesus, mas funciona como um gerenciamento da vida, a partir 

de três eixos: Amizade, Ensino, e Prestação de contas. E todos os membros da igreja são 

orientados a ter um discipulador ou discipuladora, homem discípula homem, e mulher discípula 

mulher.  

 

Cada pessoa convertida numa célula é encaminhada a frequentar a igreja mãe 

alternando a frequência com a célula. Será também encaminhada a passar por 

todas as etapas da Visão como a consolidação (discipulado, doutrinamento), 

encontro, escola de líderes e abertura de célula, galgando a “escada do sucesso” 

da estrutura celular. O objetivo não é somente que a pessoa se converta, mas 

que permaneça na comunidade e que colabore para o seu crescimento. A Visão 

consegue estrategicamente cooptar a participação de toda a membrezia e 

envolvê-la no trabalho de crescimento. (ANDRADE, 2010, p. 95) 
 

Além do discipulado para consolidar os membros, a igreja investe na multiplicação das 

células para gerar o crescimento sistemático da igreja. Mas para se tornar uma “igreja em 

célula”, a igreja do Amor precisou passar pela transição, ou seja, precisou deixar de ser uma 

igreja Batista convencional, para adotar as mudanças necessárias. Nas igrejas em célula, cada 

crente é visto como um líder em potencial e as casas que recebem as células, como extensões 

da igreja, sendo então, a máxima é transformar “cada casa em uma igreja e cada crente um 

líder”, sob esse discurso, os pastores preparam os membros a serem líderes de célula. Como 

princípio religioso a célula caracteriza-se pelo sentido de missão que se instaura em torno do 

proselitismo enquanto discurso de fé, o que Pierucci chamou de marca registrada das “religiões 

universais de salvação individual” (Pierucci, 2006, p.122). Ou seja, as religiões monoteístas, 

que apontam o sentido de missão divina para a propagação da fé, pelos seus representantes.  

Para gerir os membros, a igreja estrutura sua organização através do processo de 

hierarquização estabelecido a partir da liderança. Em suma, a igreja se organiza da seguinte 

forma: Os principais líderes são, o pastor presidente, Arthur e sua esposa a pastora Talitha, em 

seguida estão os pastores e pastoras auxiliares, posteriormente os líderes de Rede, 

coordenadores, supervisores, líderes de célula e demais líderes- diáconos, líderes de 

 
14 O discipulado Um a Um tem origem na igreja da Paz, localizada em Santarém-PA. 



24 
 

ministérios- e membros da igreja. Esse modelo se assemelha ao de gestão empresarial, adotado 

em muitas instituições. Cada parte dessa estrutura possui uma função na organização da igreja. 

Ao pastor presidente estão sujeitas todos os comandos e atividades (administrativas, 

financeiras, espirituais, organizacionais) e em seguida aos demais líderes, conforme a ordem 

acima. Os pastores auxiliares são os líderes de redes, ou seja, de grupos de células estabelecidos 

pelo líder que o gerou, semelhantemente a rede de um sistema conectado entre si. Cada rede 

possui células chave, que geram outras células. Os líderes são orientados a “treinar” outros, que 

são seus membros da célula, para que esses se tornem futuros líderes. A multiplicação significa 

o sucesso quanto ao treinamento dos líderes, que ocorre a cada seis meses após fazerem um 

treinamento prático e teórico sobre o que é ser um líder de célula, e como funciona a célula. 

Para que a multiplicação aconteça, o líder em treinamento precisa passar por uma série de etapas 

e compromissos que atestem sua condição para se tornar um líder.  

E sob o tema “ganhar, consolidar, discipular e enviar: essa é nossa maneira de amar” 15, 

os líderes inflamam as pessoas a abraçarem a visão celular. Além disso, a igreja estabelece um 

discurso que retoma a ideia de família como norteador das relações entre os membros, onde “o 

controle é cuidado”, “o Amor estabelece cobranças”, “o crescimento vem com deveres”. 

Conforme identifiquei, estes dogmas são fundamentais para formar a identidade religiosa 

definida a partir da igreja, e que é incorporada pelos membros, e reproduzida nas células, nos 

cultos, e no convívio entre os membros da igreja do Amor. Essa relação que se estabelece da 

igreja enquanto uma unidade familiar faz com que os membros partilhem das regras e códigos 

de conduta que são impostos à vida cristã, e a permanência dos jovens na igreja. Nesse sentido, 

as práticas que possibilitam a experiência dos jovens com o sagrado através dos cultos, dos 

louvores cantados, da leitura da bíblia, e da participação contínua em atividades da igreja, como 

nas células podem gerar o pertencimento, ou criar afastamento do grupo. Para que isso não 

aconteça, a igreja utiliza o vínculo relacional como a maior ferramenta para moldar a 

mentalidade dos jovens para que eles partilhem dos mesmos valores, como no caso do 

discipulado, da célula, do encontro, entre outras coisas.  Dessa forma, a igreja planeja seu 

crescimento e expansão não apenas em número de membros, mas também em seu alcance 

geográfico, através dos núcleos em Timbaúba, Carpina, e em Camaragibe. 

 
15 O tema está disponível na página do facebook da igreja, e é repetida em seus cultos e nas reuniões das células 

<https://www.facebook.com/batistadoamor/?fref=ts acesso em, 20/10/2016> 

https://www.facebook.com/batistadoamor/?fref=ts


25 
 

Apresentação dos capítulos 

 

O trabalho está distribuído da seguinte forma: No primeiro capítulo “Quem são os 

evangélicos e porque crescem”, será discutido como a formação religiosa no Brasil 

possibilitou o crescimento e a expansão dos evangélicos como um dos maiores seguimentos 

religiosos do país. Compreendendo que a diversidade de igrejas evangélicas no Brasil resulta 

de processos de continuidades e descontinuidades de correntes denominacionais como: os 

protestantes históricos, pentecostais e neopentecostais, que levaram as igrejas a se 

“adaptarem”, criando igrejas/denominações, é possível entendermos qual o “lugar” da igreja 

do Amor nesse panorama de classificações, tendo em vista as mudanças institucionais pelas 

quais a mesma passou ao se tornar uma igreja em célula. 

O segundo capítulo, sobre “juventude” traz como discussão o que constitui a juventude 

enquanto categoria analítica para as ciências sociais, em particular na perspectiva 

antropológica. São apresentadas as múltiplas formas de se conceber o que significa ser jovem 

na sociedade brasileira, pois a mesma estabeleceu mecanismos que possibilitam a 

identificação dos jovens a partir de aparatos políticos, jurídicos e sociais. Sendo assim, é 

feita a relação entre juventude e religião no contexto brasileiro, mais especificamente, os 

jovens evangélicos.  

Em seguida, segue a análise sobre o que significa ser jovem na igreja do Amor. Nesse 

capítulo, busca-se compreender algumas questões: como os jovens são vistos pela igreja 

(líderes e pastores)? como os jovens concebem essa fase enquanto crentes? Como vivenciam 

as relações a partir da estrutura organizacional da igreja? Essas questões inicialmente 

formuladas, suscitaram outras questões durante a pesquisa; algumas delas necessitariam um 

tempo maior em campo, e uma pesquisa multisituada para poder dar conta de sua 

complexidade. Outras questões, puderam ser observadas e analisadas. 

No terceiro e último capítulo, “Identidade, Modernidade e Religiosidade”, são 

apontadas as discussões que apresentavam a secularização, como processo que “extinguiria” 

a religiosidade nas sociedades modernas o que dificultaria a formação de uma identidade 

religiosa, já que os indivíduos não mais ordenariam suas vidas a partir da experiência 

religiosa. 

 



26 
 

Neste sentido, observa-se que as estratégias adotadas pela Igreja Batista do Amor, 

como o discipulado individualizado e a estruturação em células, refletem tendências 

contemporâneas das igrejas evangélicas brasileiras em busca de maior engajamento 

comunitário e crescimento sustentável. Tais práticas visam não apenas fortalecer o vínculo 

religioso, mas também promover um ambiente de apoio mútuo e responsabilidade coletiva 

entre os membros. Esse modelo favorece a permanência dos fiéis, especialmente dos jovens, 

ao criar oportunidades constantes de interação, formação e participação ativa na vida da 

igreja. 

Mas, essa investigação nos leva a compreender que o tema “identidade religiosa” não 

sucumbiu, pelo contrário, ganha novos contornos, formas e versões, para o exercício 

antropológico de se compreender o “outro”. Assim, o exercício desse trabalho é 

compreender como a igreja do Amor leva seus jovens a construírem, para além de uma 

identidade religiosa evangélica, uma identidade da igreja, ou, como dito por eles, uma 

identidade “do amor”.  É nesse intuito que o tópico/subtítulo “Minha identidade é o Amor” 

foi formulado. Sobre essa relação com o processo de incorporação dessa “identidade do 

amor”, que são apresentadas as dicotomias e tensões que os jovens encontram no 

desenvolver ou não dessa identidade.  

Por fim, são apresentadas as conclusões do trabalho, onde é feita uma síntese do 

mesmo, e do contexto investigado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



27 
 

I CAPÍTULO 

 

1. Quem são os evangélicos e por que crescem? 

O crescimento pentecostal surpreendeu aqueles que acreditavam que a religião 

acabaria com o processo de secularização causado peça modernidade. Peter Berger (1985) 

em seus primeiros estudos sobre religião, diz que, no mundo moderno a secularização 

estabelece uma crise de sentido que iria gerar um afastamento religioso, e que no século XXI 

o mundo seria menos religioso e menos influenciado pela religião nas esferas públicas. Anos 

depois, o autor percebeu que suas análises estavam equivocadas, e que o mundo não seria 

menos influenciado pela religião, mas que novas configurações religiosas passaram a 

acontecer, ou seja, o que houve foi uma revitalização e mudança nos grupos religiosos. Ele 

reconhece que os dados empíricos contradizem a teoria, e apenas em alguns contextos, que 

se tornaram exceção, o mundo não se tornou secular como haviam previstos os estudiosos 

(BERGER, 2001). 

Ao pesquisar o fenômeno, Daniele Hervieu-Léger (2008) chega a mesma conclusão 

que Berger afirmando que, “A crença não desaparece, ela se desdobra, se diversifica”. Ela 

afirma que nas sociedades modernas, novas construções religiosas se manifestassem criando 

novos contextos religiosos. E quando o que está em questão é o caso brasileiro, temos 

processos históricos de transformações socioculturais que possibilitaram a diversidade 

religiosa, mas que em sua origem se concentrou no cristianismo herdado dos colonizadores 

portugueses e demais povos europeus. E para tornar a fé cristã, não católica, comum ao povo 

brasileiro, muitos missionários e evangelistas de países europeus e norte-americanos vieram 

ao país com o intuito de estabelecer um cristianismo reformado e que deu origem as 

transformações que mudaram a maneira como os fiéis se relacionavam com a igreja e com a 

vida religiosa. Esse movimento se deu em ondas colonizadoras, por meio de um processo de 

cristianização dos nativos, assim como se deu com a igreja católica, quem tentou estabelecer 

uma nova cosmologia religiosa, reordenando crenças, práticas e valores.   



28 
 

Os evangélicos16 que chamaram a atenção de muitos pesquisadores17 no Brasil, 

começaram a crescer exponencialmente a partir da década de 1970, mas antes disso vemos 

como tudo começou, através de relatos de historiadores e outros pesquisadores. A história 

dos evangélicos no Brasil começa com a chegada do protestantismo no século XVI, através 

dos franceses no Rio de Janeiro, e no Nordeste com os holandeses. Esse protestantismo 

histórico veio com uma missão evangelizadora.  Mas, ao passar dos séculos, a missão 

evangelizadora deu lugar ao puritano-pietista das igrejas Metodistas e presbiterianas do 

século XIX.  

A partir do século XIX, surge o movimento pentecostal criando novas configurações 

entre os protestantes. O pentecostalismo surge nos Estados Unidos, através do trabalho do 

pastor William Joseph Seymour que ficou conhecido pelo Avivamento da Rua Azuza, 

ocorrido em 1906, que enfatiza o batismo no espírito santo, a cura e a glossolalia, que é o 

falar em línguas (SOUZA, 2015). O impacto do pentecostalismo se internacionalizou e em 

um século o movimento pentecostal atingiu mais de 650 milhões de fiéis em todo o mundo. 

Ari Pedro Oro (2000), diz que o avanço pentecostal tem relação direta com a 

modernidade, pois a inserção das camadas mais pobres e marginalizadas no pentecostalismo 

lhes possibilitou estabelecer na dimensão simbólico-religiosa criando expectativas quanto à 

vida terrena. Ou seja, o pentecostalismo se aproximou das massas, mas não apenas isso, 

trouxe respostas imediatas como, curas divinas, e manifestações sobrenaturais, que 

‘atendiam” as necessidades do povo, enquanto as igrejas católica e protestantes mantinham-

se distantes das massas, e de suas necessidades, o que segundo Oro, levou a evasão dos fiéis 

nessas igrejas e a transição para as que surgiram.  

O pentecostalismo chega no Brasil, através dos suecos Daniel Berg e Gunnar 

Vingren. Segundo Ricardo Mariano (2004), o pentecostalismo ganha força no Brasil, através 

das igrejas pioneiras: congregação cristã do Brasil (1910, em São Paulo) e Assembleia de 

Deus (1911, em Belém do Pará), que segundo Paul Freston (1994), caracterizam a primeira 

de três ondas do pentecostalismo brasileiro. A segunda fase do pentecostalismo ganhou força 

através de outro movimento missionário norte-americano, situado em São Paulo (1950), 

 

16 Aqui se compreende o termo “evangélicos” sob a perspectiva de Freston que são compostos pelos 

protestantes históricos, pentecostais e neopentecostais. 
17 Ver, Ari Oro (1996), Valdir Pedde (2013), Ricardo Mariano (2004), Paul Freston (1993, 1994, 1995). 



29 
 

através de cruzadas evangelísticas que pregavam a cura divina atraindo multidões e 

acelerando a expansão do pentecostalismo. Surgiram as igrejas, Brasil para Cristo (1955), 

Deus é Amor (1962), Casa da Benção (1964). A terceira onda do pentecostalismo no Brasil 

ocorre num período de grandes transformações sociais, culturais e econômicas no país 

vivíamos um verdadeiro momento e ebulição onde a industrialização, o “inchamento 

urbano”, a modernização da “comunicação de massa” e da sua disseminação para quase toda 

população, a “crise católica”, o “crescimento da Umbanda” e da “estagnação econômica dos 

anos 1980” (FRESTON, 1993, p. 95), estabelecem novas dinâmicas ao país. O país é outro 

comparado à época do pentecostalismo de segunda onda, e o pentecostalismo da terceira 

onda soube adaptar-se a este novo cenário e alcançou um crescimento vertiginoso. 

 

Ênfase na realização de milagres, exclusividade nos serviços e meios de 

salvação com pouca abertura interdenominacional; ênfase na realização de 

milagres mediatizados pelas igrejas com testemunhos públicos dos 

mesmos; ênfase em rituais emocionais e, sobretudo, em rituais de cura, 

associados a uma representação, demoníaca dos males; uso intenso dos 

meios de comunicação de massa: impressos, radiofônicos, televisivos e 

informatizados; combinação de religião com marketing, dinheiro e, em 

alguns casos, política; sensibilidade para captar os desejos dos fiéis 

oriundos não somente das baixas camadas sociais; projeto de constante 

expansão, em alguns casos para além das fronteiras nacionais (ORO, 2001, 

p. 73). 

 

A combinação de crenças da segunda e da primeira onda com a crença da terceira- 

libertação pela Guerra Espiritual-, resultou na expressão “neopentecostal”. O 

neopentecostalismo (FRESTON, 1993), ou, pós-pentecostalismo18 (SIEPIERSKI, 2004) a 

terceira onda pentecostal começa em 1970, e ganha força ao longo das décadas seguintes, 

através das igrejas, Universal do Reino de Deus (1977), Internacional da Graça (1980), 

Renascer em Cristo (1986), entre outras. Enfatizando a guerra espiritual contra o diabo, 

pregando a teologia da prosperidade, rompendo com o sectarismo do pentecostalismo 

tradicional e das igrejas históricas. 

Das três ondas do pentecostalismo, o neopentecostalismo é a vertente que ganhou 

maior visibilidade entre os pesquisadores (ORO, 2005, 2006; 2010; MARIANO, 2004; 

 
18“O pós-pentecostalismo é um afastamento do pentecostalismo tendo como cerne a teologia da prosperidade 

e o conceito de guerra espiritual15” (Siepierski 2004. p 51). Para o autor, o termo neopentecostalismo traz a 

ideia de continuidade, o que segundo ele esse novo pentecostalismo tem origem protestante, mas 

teologicamente se distância dela. 



30 
 

FRESTO 1994) por apresentar constantes transformações teológicas, axiológicas, estéticas 

e comportamentais por que vem passando o movimento pentecostal” (p. 9). 

 

O lugar social do crente mudou. O surgimento do neopentecostalismo é 

marcado por uma pluralidade de formas identitárias associadas ao universo 

pentecostal. O sentido dessa mudança, portanto, não pode ser analisado seja 

tomando como imutável essa identidade - como se fosse substantivamente 

dada e, portanto, inquestionável - seja tomando-a como única e, em 

consequência, desconhecendo o contexto no qual essas se constroem. 

(BIRMAN, 1996, p.204) 

 

O crescimento e expansão do pentecostalismo de terceira onda, ou neopentecostal, 

ganha novas proporções entre o fim do século XX e início do século XXI. No Brasil, esse 

crescimento iniciou na segunda metade de 1970, e ocorre de maneira desigual entre as 

classes econômicas. Tendo sua maior concentração entre as camadas mais pobres 

(MARIANO, 2004). Os dados do Censo realizado em 2010 pelo IBGE revelam grandes 

diferenças no perfil dos neopentecostais em relação aos protestantes históricos19. Enquanto 

os pentecostais em sua maioria são de classes mais pobres, com renda de até três salários-

mínimos, ocupando empregos domésticos, com seus adeptos de maior proporção entre as 

mulheres, negros e com mais jovens do que adultos. Enquanto os protestantes históricos são 

de classes mais abastadas, com escolaridade superior, com níveis de graduação e pós-

graduação, renda entre seis e vinte salários-mínimos, com mais adeptos entre homens, 

brancos e adultos (MARIANO, 1999). O fator mais marcante que ambos têm em comum é 

sua concentração nos centros urbanos, o que influencia em seu crescimento geográfico e 

quantitativo. Segundo Mariano (1995), os neopentecostais se distinguem dos cristãos 

tradicionais, e do pentecostalismo clássico. 

Para Mariano (1999), o neopentecostalismo ganhou forças entre os mais pobres e 

vulneráveis principalmente por três fatores: A dimensão pragmática da Fé; A teologia da 

prosperidade, e a promessa de ascensão social; e a dimensão do culto emocional e 

comunitário. 

Quando a dimensão pragmática da fé, Mariano aponta como as igrejas 

neopentecostais souberam traduzir, e até manipular o sofrimento e a precariedade social em 

linguagem religiosa, apresentando a fé como instrumento de superação de dificuldades, 

sofrimento, pobreza, e marginalização social. Por meio dos cultos, campanhas de oração e 

 
19Ver (MARIANO, 1999). 



31 
 

os testemunhos públicos que oferecem uma narrativa de eficácia espiritual, na qual os males 

sociais e individuais podem ser revertidos mediante o exercício da fé. O fiel é chamado a 

agir “a tomar posse” da benção e a participar ativamente de sua transformação e “vitória”. 

A teologia da prosperidade se alicerça justamente na ideia de que a riqueza é sinal da 

presença e do favor de Deus. Essa perspectiva rompe com o tradicionalismo das igrejas 

reformadas e do protestantismo histórico que associava a pobreza à virtude e o 

enriquecimento como um perigo espiritual.  A teologia neopentecostal é importada do 

evangelicalismo norte-americano, e se adapta ao contexto brasileiro com uma narrativa de 

inclusão e dignidade.  

A dimensão comunitária e do culto emocional também é decisiva para o 

entendimento da adesão popular. Mariano observa que as igrejas neopentecostais 

desenvolveram uma forma de sociabilidade religiosa que combina emoção, acolhimento e 

pertencimento. O culto é um espaço de expressão corporal e afetiva, onde o indivíduo 

experimenta a cura, a libertação e o reconhecimento social.  

 

Quanto ao proselitismo neopentecostal: Os meios de comunicação, tecnologia, 

músicas de gêneros (como Rock e pop cristão) anteriormente repudiados nos cultos, passam 

a ser as maiores ferramentas utilizadas. Rompendo com a seriedade do culto ecumênico das 

igrejas a rigidez doutrinaria das igrejas tradicionais e pentecostais, tornaram-se o segundo 

maior grupo religioso do país.  

 

[...] no plano teológico, caracterizam-se por enfatizar a guerra espiritual 

contra o diabo e seus representantes na terra, por pregar a teologia da 

prosperidade, difusora da crença de que o cristão deve ser próspero, 

saudável, feliz e vitorioso em seus empreendimentos terrenos, e por rejeitar 

usos e costumes de santidade pentecostais, tradicionais símbolos de 

conversão e pertencimento ao pentecostalismo (MARIANO, 2004, p. 124). 

 

A mudança que passou a ser estabelecida entre a fé e a prática religiosa nessas igrejas, 

possibilita o seu crescimento, e estabelecem novas dinâmicas quanto ao sentimento de 

pertença religiosa. A partir da década de 1970, os pesquisadores começam a perceber que os 

protestantes não estavam divididos apenas entre os protestantes históricos e o 

pentecostalismo clássico. Percebeu-se que os evangélicos cresciam e se transformavam. E 

apesar de um terço da população brasileira se declarar católica, os evangélicos nas últimas 

décadas cresceram 67,3%, elevando sua taxa de crescimento médio anual para 7,9%.  



32 
 

O Censo de 2000 e 2010 do IBGE apresenta um panorama do crescimento do campo 

religioso pentecostal no Brasil. No Censo de 2000, os evangélicos eram cerca de 26,2 

milhões. E em 2010, o número quase dobrou, atingindo 42,3 milhões de brasileiros, ou seja, 

cerca de 22% da população nacional. Enquanto os evangélicos cresciam os católicos 

diminuíam sua população. No início dos anos 2000, nos centros urbanos, o número de 

católicos era de 73,6% para 15,4% de evangélicos. E em 2010 esses números tinham passado 

de 64,6% católicos para 22,2% de evangélicos. O IBGE classifica os evangélicos em dois 

grupos: os evangélicos de missão, que se originam das igrejas protestantes históricas; e os 

evangélicos pentecostais, os autores citados anteriormente compreendem o pentecostalismo 

a partir das três ondas pentecostais de Paul Freston (1993).  

De acordo com Mariano (2013, p. 124), os evangélicos cresceram cinco vezes mais 

do que a população brasileira, representados por “7,7 milhões de evangélicos de missão 

(representavam 4,1% em 2000, tendo uma pequena diminuição em 2010, passando para 4% 

da população), 25,4 milhões de pentecostais (eram 10,4% em 2000, e 13,3% em 2010) e 9,2 

milhões de evangélicos não determinados (cerca de 1,0% em 2000, passando a 4,8% em 

2010)”. No entanto, o autor destaca que numericamente, entre 2000 e 2010, as seguintes 

denominações religiosas perderam fiéis: Congregação Cristã no Brasil; Igreja Universal do 

Reino de Deus; Casa da Bênção; Igreja Evangélica Luterana (que abrange a Igreja 

Evangélica de Confissão Luterana no Brasil e Igreja Evangélica Luterana do Brasil); Igreja 

Evangélica Congregacional; e Igreja Evangélica Presbiteriana. Essa queda numérica pode 

ajudar a explicar o crescimento da categoria evangélica não determinada identificada pelo 

Censo 2010, que passaram de 1,0% em 2000, para a 4,8% em 2010. 

Quanto às demais religiões, constituem 5% da população brasileira; os espíritas 

somam 2%; em seguida, destacam-se os adeptos de Testemunha do Jeová, com 0,7%; e os 

adeptos da Umbanda e do Candomblé, 0,3%. Embora o número de espíritas kardecistas e 

umbandistas e candomblecistas tenha aumentado nos últimos censos, ainda são grupos 

religiosos pequenos. 

Diante de tantos panoramas e dados que tentam explicar o crescimento dos 

evangélicos no Brasil, podemos dizer que sua maior característica é a autonomia diante de 

outros grupos, como a Igreja Católica Romana, organização burocrática regida pelo 

Vaticano, o que lhes dá independência em cada contexto local e cultural. Esse crescimento 

sem precedentes também ocasionou um aumento notável de padrões de rituais, atitudes 



33 
 

culturais, estruturas eclesiásticas e estratégias complexas de expansão. E tais mudanças a 

tornaram mais atrativas a sociedade, haja vista o número de adeptos nas congregações 

espalhadas por todo país (CUNHA, 2007). Ao mesmo passo que essas igrejas ganham força 

e se expandem, torna-se mais complexa a tarefa de manter seus fiéis firmes e comprometidos 

com a vida religiosa. Sobre isso, pesquisas como a de Mariano (1999), fazem um panorama 

sobre o perfil dos evangélicos e a qual seguimento pertence. Esse novo pentecostalismo 

levantou várias discussões sobre a identidade evangélica e a necessidade de redefinir as 

classificações e subclassificações do protestantismo. 

1.1. Entre Categorias e Nomenclaturas 

 

Classificar os evangélicos e as vertentes que seguem não é uma tarefa fácil. Ari Oro 

(2001) chama atenção para o exercício da “difícil conceituação”. O autor apresenta os termos 

utilizados pelos pesquisadores na tentativa de estabelecer parâmetros que possibilitem a 

investigação e análise desses grupos, através das seguintes nomeações:  

 

“Agência de cura divina" (Monteiro, 1979), "sindicato dos mágicos" 

(Jardilino, 1994), "pentecostalismo autônomo" (Bittencourt, 1994), 

"pentecostalismo de segunda e terceira ondas" (Freston, 1993), 

“neopentecostalismo” (Mariano, 1995), "pós-pentecostalismo" (Siepierski, 

1997).” (ORO, 2001, p. 73)  

 

O autor também defende que o pentecostalismo da terceira onda apresenta as 

principais doutrinas do pentecostalismo, tais como “dons do espírito Santo”, “inspiração do 

Espírito Santo”, “Batismo do Espírito Santo”, “conversão”, “Libertação do mal”, 

“puritanismo de conduta” e “cura”, porém, ele renova pela forma ideal típica exposta por 

Ari oro (2001):  

 

Ênfase na realização de milagres, exclusividade nos serviços e meios de 

salvação com pouca abertura interdenominacional; ênfase na realização de 

milagres mediatizados pelas igrejas com testemunhos públicos dos 

mesmos; ênfase em rituais emocionais e, sobretudo, em rituais de cura, 

associados a uma 82 representação, demoníaca dos males; uso intenso dos 

meios de comunicação de massa: impressos, radiofônicos, televisivos e 

informatizados; combinação de religião com marketing, dinheiro e, em 

alguns casos, política; sensibilidade para captar os desejos dos fiéis 

oriundos não somente das baixas camadas sociais; projeto de constante 

expansão, em alguns casos para além das fronteiras nacionais (ORO, 2001, 

p. 73) 

 



34 
 

A diversidade quanto ao público é característico da diversidade de igrejas e 

denominações evangélicas que surgiram. E embora os evangélicos pareçam um movimento 

unificado quanto aos valores cristãos, não se pode pensar nesse grupo enquanto uma entidade 

homogênea. Emerson Giumbelli (2001) diz que, “entre os termos que foram criados para dar 

conta da diversidade pentecostal, a categoria neopentecostal firmou-se” (ibidem p.90), entre 

os pesquisadores como, Sanchis (1994), Mariano (1995, 1996a, 1996b, 1998), Campos Jr. 

(1995), Campos (1997), Oro (1997, 2001), Mafra (1999), sendo amplamente divulgado. Por 

sua vez, Cécilia Mariz (1999) apresenta que as classificações servem não apenas para 

identificar um grupo, mas também para definir “identidades e alianças para diversos fins, 

sejam esses religiosos, políticos, sociais entre outros” (MARIZ, 1999, p. 02). E quando as 

tentativas de se classificar as igrejas concentram-se naquelas situadas na terceira onda, de 

acordo com Freston, as dificuldades de se chegar a um consenso se acentuam. Isso ocorre 

porque, a utilização do termo “neopentecostal” na classificação de uma igreja, pode ser visto 

como um problema para eles, e para os demais evangélicos. Alguns autores indicam que o 

termo neopentecostal não daria conta de explicar o fenômeno diante da magnitude das igrejas 

de terceira onda, apostando no termo de igrejas pós-pentecostais, em detrimento de 

neopentecostais de Ricardo Mariano, sugerindo novas adaptações a este conceito (CORTEN, 

1996), há também igrejas pós-denominacionalistas que não se reconhecem como 

pentecostais, nem de outra linha protestante. 

Freston (1994) propõe uma nova tipologia ao protestantismo, e para isso ele aponta 

discussões que visam apontar as convergências e problemas das tipologias existentes. A 

classificação sugerida por Freston para o campo protestante delineia as seguintes categorias: 

“protestantismo de migração”, “protestantismo de missão”, “pentecostalismo”, 

“carismáticos (FRESTON, 1994ª apud GIUMBELLI, 2001, p. 102). Na classificação de 

Freston, os pentecostais é que possuem maior variação, que ele chama de “ondas” e os 

“carismáticos” fazem parte das igrejas “históricas que se renovaram” e “comunidades 

recentes”.  

Essas análises foram cruciais para a compreensão do campo, pois, através de uma 

das entrevistas que realizei, pude identificar que o termo “neopentecostal” causa incomodo 

entre alguns evangélicos, principalmente entre os que possuem algum conhecimento sobre 

as abordagens socioantropológicas empregadas para analisar este campo. O fato de o 



35 
 

neopentecostalismo brasileiro ter sido categorizado principalmente a partir da IURD20, o que 

levou a denominação a ganhar maior notoriedade entre a mídia, principalmente no que diz 

respeito à teologia da prosperidade, fez com que os evangélicos dessa vertente fossem 

estigmatizados no próprio segmento. Isso porque, a teologia da prosperidade Iurdiana atraiu 

o olhar crítico da sociedade e da comunidade acadêmica para o fenômeno da manipulação e 

colonização da mente dos fiéis desse grupo religioso, que culminou no seu avanço nos meios 

de comunicação através de um proselitismo religioso motivado pela busca por cura 

espiritual, e a conquista de “bençãos” financeiras. O neopentecostalismo Iurdiano, e de 

igrejas similares, se tornou depreciado no movimento pentecostal, e até entre os 

neopentecostais que não adotaram a teologia da prosperidade em sua doutrina. 

Essa premissa foi confirmada quando, ao iniciar uma entrevista, informei que eu 

tinha como objetivo identificar como se constitui a identidade religiosa de jovens que já 

tinham sido membros, ou que fossem membros atuais da igreja do Amor, que inicialmente 

identifiquei como igreja neopentecostal. Ao dizer isso, o jovem chamado Aleph (24 anos), 

me alertou para o “perigo” que esse nome teria para os cristãos, e que isso poderia me 

atrapalhar nas entrevistas, conforme a transcrição abaixo: 

 

 - Eu acho que você deveria ter cuidado com esse nome, 

neopentecostalismo. Porque, quando a gente que é cristão, 

escuta isso, parece que você ta falando da universal... Como se 

todos os crentes fossem de lá. E isso é um problema. 

-Por que você acha que esse nome é um problema? 

- O problema é que, pra mim, na maneira como esse nome é 

falado, me lembra a teologia da prosperidade [...] e, a gente 

sabe que não é bem assim... que felizmente quem é de igreja 

neopentecostal, é visto dessa forma, entendeu? 

 

A preocupação do jovem Aleph revela uma antipatia pelo termo “neopentecostal” é 

identificada por Cecília Mariz (1995), como uma “atitude negativa e preconceituosa contra 

o neopentecostalismo” por parte de alguns intelectuais. Ela Crítica as explicações que 

desprezam o conteúdo doutrinário das igrejas pentecostais em favor de análises sobre as 

técnicas comunicativas dos pastores e sobre a indigência material. Em observações mais 

 
20 Igreja Universal do Reino de Deus. 



36 
 

recentes (Mariz 1999), retoma o ponto, constatando uma “antipatia” em relação aos 

“neopentecostais” que se expressa, por exemplo, na ideia de que “não podem ser vistos como 

igrejas nem como religião” (MARIZ, 1999 apud GIUMBELLI, 2001, p.110). Para a autora, 

 

Negar a um grupo seu caráter evangélico ou protestante pode ser uma 

acusação, tal como termos “magia” e “seita”, conceitos bastantes úteis para 

o entendimento e maior conhecimento do objeto religioso, que têm sido 

utilizados para fins políticos e de julgamento de valor. (MARIZ, 1991, p.2) 

 

O modo como os evangélicos são classificados não é apenas uma preocupação dos 

pesquisadores, mas também do grupo pesquisado, conforme observado. Pois a classificação 

ao passo que norteia e orienta o pesquisador e a própria comunidade cientifica, para 

possibilitar que novas análises sejam feitas, também pode construir uma imagem 

estereotipada do grupo pesquisado que pode se tornar um problema a novas pesquisas no 

grupo investigado. Um exemplo claro disso são as pesquisas realizadas na IURD, Giumbelli 

(2001) chama a atenção para as dificuldades de se pesquisar grupos religiosos como o caso 

da IURD. Segundo o autor, a atenção e a repercussão negativa que algumas pesquisas 

apresentaram, reforçando estereótipos sobre a igreja, gerou um incomodo entre seus líderes 

e os pesquisadores, de modo que aqueles impeçam que os membros de sua igreja sejam 

entrevistados, ou tenham qualquer tipo de relação com os pesquisadores.  Nesse sentido, 

entendo que são as negociações feitas entre o nativo e o pesquisador que possibilitam 

conhecer a maneira como “eles” percebem a si mesmos, e seu grupo religioso.  

A partir desse questionamento, foi possível refletir sobre como uma igreja inserida 

na terceira onda, chamada neopentecostal, busca distanciamento do conceito pejorativo do 

“ser” neopentecostal. Sendo assim, o desafio da pesquisa se dá pela negação do grupo em se 

reconhecer dentro de uma vertente doutrinaria, assumindo um status generalista sobre a 

identidade do grupo, ao mesmo tempo que se legitima no contexto de expansão 

neopentecostal. O dilema consiste em perceber as tensões entre como o grupo de identifica, 

e como é identificado em seu contexto religioso. Sendo assim, “... conhecer e pesquisar um 

grupo, mas também para dar sustento à criação de identidades e alianças para fins diversos 

sejam esses religiosos políticos, sociais entre outros” (MARIZ, 1991, p. 3 grifos meus).  

  



37 
 

1.2.  As Cisões no meio Evangélico 

É da tentativa de se compreender o dinamismo e as variações na matriz protestante 

que surge o termo evangélico como categoria que englobe as vertentes: protestantes 

históricos, pentecostais, carismáticos e neopentecostais. Rubem Alves (1979) aponta um 

panorama de como o protestantismo se modificou através de rupturas e continuidades 

ideológico-teológico nas diversas igrejas evangélicas. E a renovação das igrejas protestantes, 

se deu através de processos de disputas com as novas denominações que surgiram com o 

movimento pentecostal no Brasil.  

Nas décadas de 1950 e 1960, a expansão e a experiência pentecostal foram acolhidas 

nas igrejas protestantes históricas com a premissa de que um avivamento era necessário. As 

igrejas passaram a realizar campanhas de oração, jejum e de evangelização, promovendo um 

fervor religioso, e atraindo multidões (CAMPOS, 1996). No entanto esse período de aparente 

unidade evangélica, logo deu lugar ao afastamento e posteriores cisões. Mas essa experiência 

de “unidade”, não refletiu a união das igrejas, mas sim dos indivíduos na busca pela 

experiência com o sagrado, como no caso do falar em línguas e do espírito santo (MARIZ, 

2015). O crescimento pentecostal começou a causar incômodo às igrejas tradicionais que 

por sua vez, fecharam suas portas para os pregadores norte-americanos, que iniciaram os 

chamados “Cultos das Tendas” (CAMPOS 2011, p.511), que Freston (1994) chamou de 

“segunda onda” pentecostal.  

Segundo Rubem Alves (1979), os protestantes possuíam uma pré-disposição para o 

cisma, quanto a outras denominações e seitas. Segundo o autor, isso se daria pelo rigor 

adotado pelos protestantes, quanto à linguagem, a postura e estrutura teológica e institucional 

como critério à sua identidade. As denominações protestantes passaram a adotar uma postura 

crítica em relação aos pentecostais, publicando artigos que apontavam seus desvios 

teológicos que poderiam causar danos a igreja. A cisão não aconteceu apenas entre 

protestantes históricos e pentecostais, mais entre os próprios protestantes históricos. Uma 

das igrejas que surgiram dessas cisões foi a Assembleia de Deus no Brasil, que rompeu com 

a igreja Batista de Belém do Pará (MARIZ, 2015). Outras igrejas protestantes que adotaram 

práticas pentecostais, principalmente na década de 60, e que mantiveram os vínculos com a 

reforma e com a estrutura de suas denominações de origem tornaram-se igrejas renovadas 



38 
 

ou carismáticas, como as igrejas Metodista Wesleyana, Presbiteriana Reformada e Batista 

de Renovação. 

A década de 1970, caracterizada pelo surgimento do pentecostalismo independente, 

ou autônomo, segundo Bittencourt Filho (1991), ou neopentecostalismo, segundo ORO 

(1992), que FRESTON (1993) chamou de terceira onda pentecostal, ou neopentecostalismo, 

surge de divisões teológicas ou políticas nas denominações históricas, através da difusão das 

igrejas Deus é Amor, Brasil para Cristo, Casa da benção e Universal do Reino de Deus. Está 

última, sendo a maior representante desse novo pentecostalismo, foi fundada pelo Bispo Edir 

Macedo que se vinculou a igreja Nova Vida, rompendo posteriormente e fundando a IURD. 

Já no fim do século XX e início do XXI, surgem igrejas independentes em sua origem 

e organização, e que segundo alguns autores (FRESNTON, 1993; ORO, 1992;) estariam 

integradas dentro do neopentecostalismo, mas que se diferem deste, por atraírem públicos 

específicos como a classe média e os jovens. Sendo assim, é a partir desses processos e 

mudanças nas igrejas evangélicas que torna-se possível identificar suas origens e 

reorganização. E através desses arranjos institucionais é possível categorizar os grupos e as 

igrejas evangélicas no Brasil. 

1.3. A Igreja do Amor e seu lugar no mundo Evangélico 

 

Diante das questões que eclodiram no campo acerca de como a igreja do Amor se 

encaixa no movimento pentecostal, entendi a necessidade de, para além de classificá-la como 

uma igreja neopentecostal independente, também entender a dificuldade dos membros de 

aceitar tal classificação. Para que a análise sobre o objeto de pesquisa fosse compreendida, 

foi necessário retornar ao contexto histórico da igreja que é de origem batista renovada. Pois 

o crescimento no número de membros da igreja é resultado das transformações pelas quais 

a igreja passou após a desvinculação de sua igreja de origem (em 2002), a igreja Batista do 

Jardim São Paulo (IBJSP), localizada em Recife.   

Assim como a igreja do Amor, a IBJSP passou pela transição de uma denominação 

batista renovada, para uma igreja em célula. Os vínculos entre as duas igrejas, mesmo não 

sendo mais institucionais, já que a igreja do Amor se tornou independente da igreja mãe, 

ainda são mantidos pelos laços familiares que as une. Pois, o pastor Arthur, presidente da 

igreja do Amor, é o filho mais novo do bispo Paulo Ortêncio, que fundou a igreja, e irmão 



39 
 

do bispo Paulo Filho, atual presidente da IBJSP. E foi a partir do relato dos líderes da igreja, 

que foi possível recuperar a história sobre a origem da igreja, que começou como “terceira 

igreja Batista em Maranguape I”, e se tornou “igreja do amor”.   

A classificação da igreja do Amor aqui remonta a ideia de se compreender um “tipo 

ideal” na perspectiva weberiana (2004), na busca pela compreensão do grupo. O “tipo ideal” 

é uma ferramenta que nos ajuda a situar as pessoas ou os grupos. Ele consiste num conjunto 

de características vistas durante a observação em campo, o que possibilita a construção de 

uma realidade para melhor observá-la e entendê-la.  

O início da igreja, ainda como batista renovada, se insere dentro de um contexto 

maior, ou seja, os processos históricos de transformações causadas pela expansão pentecostal 

no Brasil a partir da década de 1950 e 1960. E remontar esse contexto foi crucial para 

entender a conjuntura que originou esse modelo de igreja, pentecostal ou, renovada. Sobre 

as características das igrejas renovadas, Ricardo Mariano (2005, p. 48) diz que: “são igrejas 

dissidentes de denominações protestantes tradicionais que adotam teologia pentecostal, 

incluindo, conforme as idiossincrasias do pastor local, várias das inovações teológicas 

identificadas com o neopentecostalismo.” As igrejas renovadas se inserem no leque de 

igrejas que foram transformadas pelo pentecostalismo, se tornando acolhedoras, pregando o 

batismo com o espírito santo, e os dons espirituais, e o surgimento dos líderes carismáticos 

(ibidem).  

É nesse contexto que surge a IBJSP, fundada em outubro de 1867, e que hoje é 

chamada pelos membros e líderes de “igreja da família”, com cerca de 10 mil membros21. E 

posteriormente a “terceira igreja batista em Maranguape 1”, a igreja do Amor. Ambas se 

desvincularam da convenção batista de Pernambuco, ao adotarem o sistema de igreja em 

célula, tornando-se igrejas neopentecostais independentes. As duas igrejas, mesmo 

desvinculadas institucionalmente, mantem o laço comum em igreja onde há sucessão 

 

21 Dados divulgados pela assembleia Legislativa de Pernambuco, de quem a igreja foi homenageada por seus 50 

anos, no final de 2017. A igreja, representada por seus líderes, possui grande relevância no contexto político de 

Pernambuco, onde participam constantemente de eventos solenes na câmara dos vereadores e deputados. Ver: 

http://www.alepe.pe.gov.br/2017/12/19/igreja-da-familia-e-homenageada-pela-assembleia-legislativa/ acesso 

em 20 de dezembro de 2017. 

http://www.alepe.pe.gov.br/2017/12/19/igreja-da-familia-e-homenageada-pela-assembleia-legislativa/


40 
 

familiar, por serem presididas por integrantes da mesma família, e por terem adotado o 

mesmo modelo institucional da igreja em célula.  

A luz da análise a luz da análise de Mariano (2004) e Pedro Oro (2006), tais igrejas 

são compreendidas como expressões de um neopentecostalismo plural e adaptativo. Elas 

incorporaram elementos típicos do neopentecostalismo, como a ênfase na cura emocional, 

física e espiritual, o uso intensivo das mídias digitais como ferramenta de proselitismo e de 

marketing religioso, assim como a flexibilização dos usos e costumes, e abertura cultural 

que favorece o engajamento social do fiel no mundo. Essa distinção cria uma tensão entre o 

grupo e as igrejas tradicionais e pentecostais, que limitam o diálogo entre os grupos. Em 

determinado momento na pesquisa, um jovem que veio de uma igreja pentecostal 

Assembleia de Deus, disse que passou a ser visto pelos “assembleianos” como “desviado”, 

por estar numa igreja de “parede preta”, moderna e que não tem usos e costumes. 

1.3.1 A igreja da Parede Preta 

Ao atravessar as portas de vidro da igreja do amor em uma noite de culto de domingo, 

o que primeiro me chamou a atenção assim como de todos que entram pela primeira vez, é 

ver como a estética moderna é utilizada para gerar uma experiência do momento em que se 

chega à igreja, até o final das reuniões. A parede preta por trás do púlpito absorve a luz e 

direcionar o olhar para o centro do palco. O púlpito que agora se assemelha há um auditório, 

é iluminado por um conjunto de refletores que se movimenta em harmonia com o som da 

banda que na hora do louvor toca músicas com melodias que levam o fiel a se envolver numa 

experiência sensorial e emocional marcadas por choros, e expressões corporais como, se 

ajoelhar, e até se deitar no chão na hora do louvor.  

Seguindo tendências de igrejas norte-americanas como Hillsong22, Bethel Church, as 

quais já foram visitadas pelos pastores Arthur e Talitha. A igreja, como diz o pastor, “retém 

o melhor” daquilo que observa em outras igrejas no Brasil e internacionalmente. Não apenas 

a igreja do Amor, mas muitas outras igrejas seguem esse padrão estético norte-

 
22A Hillsong é um fenômeno evangélico mundial. A igreja foi fundada pelo casal neozelandês Brian e Bobby 

Houston em 1983 num bairro de classe média baixa ao noroeste de Sydney. Atualmente, a Hillsong é a maior 

igreja do país com mais de 30.000 pessoas frequentando suas filiais em todo o país. É uma igreja pentecostal 

que faz parte da Assembleia de Deus na Austrália, hoje chamada de “Igrejas Cristãs Australianas”. Ficou 

mundialmente conhecida pela banda de louvor Hillsonh United que gravou CD’s e faz shows em todo o mundo, 

atraindo multidões de pessoas, inclusive artistas norte-americanos.  



41 
 

americanizado para deixar as igrejas mais atrativas aos jovens. Sob uma perspectiva 

antropológica esse processo ilustra o que Ari Pedro oro (2010) descreve como plasticidade 

cultural do neopentecostalismo: a capacidade de absorver elementos do mundo secular, 

estético e mediático, reconfigurando os como mediações do sagrado. A parede preta nesse 

sentido, não é apenas uma parede, é um símbolo da modernidade religiosa, um limiar entre 

o profano e o transcendente. Ao apagar os traços arquitetônicos tradicionais, o templo se 

torna um espaço neutro, pronto para ser preenchido pela experiência sensorial e coletiva do 

culto. 

Apesar de aceito pela maioria, não existe hegemonia idade enquanto a aceitação de 

tantas mudanças pelas pessoas mais antigas. Quando as mudanças começaram a acontecer, 

boa parte dos antigos membros da igreja, aqueles que estavam desde o início, migrarão para 

outras igrejas. Essa tensão é silenciosa. Pouco falada entre os membros.  

Ricardo Mariano (2004) identifica essa modernização como paradoxal dentro do 

movimento neopentecostal. Pois ao fazer tais transformações, O que se propõe é criar um 

ambiente atual e inclusivo, mas ao fazê-lo, transforma-o profundamente, criando uma 

simbologia e linguagem de fé onde a estética do culto passa a ocupar o lugar da doutrina, e 

a atmosfera o lugar da liturgia. Nesse cenário, o culto se transforma em performance religiosa 

total: luzes, música, gestos e discursos se fundem para produzir o que Danièle Hervieu-Léger 

(1999) chamaria de uma “crença em movimento”, uma fé que constrói na experiência 

sensível e individual. O fiel não apenas crê, ele sente. Nesse sentido, o sagrado não é 

anunciado no altar, mas sentido corporalmente- na pele arrepiada pela música, no choro 

silencioso sob o foco de luz. Onde o templo com luz baixa, ilumina a emoção. Durante uma 

das pregações, o pastor comentou sobre o tema com naturalidade – respondendo à críticas 

que a igreja recebia- “o preto não é ausência de luz, é o cenário onde a luz de Cristo brilha 

mais forte”.  Essa frase sintetiza o sentido simbólico da estética adotada. O preto deixa de 

ser cor e se torna metáfora teológica e sensorial, que leva ao discurso religioso, e ao aparato 

técnico na mesma linguagem.  

A espetacularização da fé apontada por Mariano, se manifesta de forma quase 

imperceptível: não como vaidade, mas como estratégia de visibilidade e sedução simbólica. 

Contudo, essa tradução estética da fé não é neutra. Como antropóloga em campo percebo 

que ela produz novos regimes de sensibilidade e pertencimento. O fiel moderno não apenas 

participa de um rito, mas habita em uma experiência projetada, cuidadosamente planejada 



42 
 

para ser emocionalmente impactante. A parede preta, nesse sentido, é também um 

dispositivo disciplinar: ela direciona o olhar, controla o foco, e organiza o sentir. A 

transcendência é mediada por luzes de LED e sons graves. O sagrado é tecnicamente 

produzido. Dessa forma a estética da parede preta torna-se símbolo da religião recombinada, 

aquela que segundo Hervieu-Léger, sobrevive não pela tradição, mas pela capacidade de 

emocionar, envolver e significar; E ao mesmo tempo, confirma as leituras de Oro e Mariano 

sobre a transformação simbólica do cristianismo contemporâneo: uma religião que 

permanece viva porque é capaz de se reinventar. 

Outra característica marcante é a construção de Mega-igrejas23, que logo após adotar 

a visão celular, a igreja do amor, através de seus líderes, também adotou o projeto de 

construção de uma mega igreja. Os pastores Arthur e Talitha iniciaram um projeto de 

construção arquitetônico de um complexo, onde não apenas o templo será construído, mas 

áreas de socialização como restaurante, cafeteria, food park, quadra poliesportiva, área 

administrativa, e áreas para desenvolvimento de projetos sociais e assistencialistas, estão 

inclusos.  

O projeto será financiado pelas campanhas e ofertas para levantar recursos, assim 

como doações dos membros e empresários. As campanhas são feitas na igreja e através das 

redes sociais, onde há ampla divulgação para que não apenas os membros da igreja 

participem. A igreja utiliza a internet, principalmente as redes sociais, para divulgar suas 

ações, campanhas, cultos e demais eventos.  

A igreja adotada o “estilo” moderno e tecnológico visto nas demais; em diversos 

aspectos foi possível identificar as referências na realização dos cultos, no proselitismo e na 

maneira de atuar na sociedade. Os cultos na igreja do Amor são sempre “animados” como 

dizem os membros, pois é preciso manifestar “a alegria de Cristo no culto e fora dele”, como 

enfatiza o pastor Arthur. O culto inicia sempre com louvores agitados, onde as luzes se 

apagam e a iluminação com jogo de luzes e um telão em Led tiram toda a inibição das 

pessoas que se ajoelham ao chão e choram quando os louvores passam a ser mais emocionais. 

As mensagens pregadas sempre buscam estabelecer uma relação entre o contexto bíblico e 

 
23 Segundo Goh (2008, p.284), “megaigrejas” são igrejas não-católicas fundadas em geral a partir da década 

de 1980 e que tenham frequência semanal superior a duas mil pessoas. 



43 
 

a vida pessoal e emocional das pessoas, através de séries de mensagens, conforme registrado 

em diário de campo. 

 

Hoje, começa mais uma série de mensagens, “Escolhas que 

curam”. Elas apontam a responsabilidade que o indivíduo tem 

diante das escolhas que precisa fazer para ter uma vida com 

Deus e para ser uma pessoa curada. Durante as mensagens os 

pastores falam de experiências pessoais para estabelecer uma 

empatia e compreensão das pessoas. Em alguns momentos o 

tom de voz manso característico de todos os pastores, dão lugar 

a entonação de voz para enfatizar que tipos de escolhas podem 

levar ao “sucesso” e ao “fracasso” na busca pela cura. As 

pessoas vibram, dão “glória a Deus” e “aleluia”, e batem 

palmas quando frases de efeito são faladas. Quanto fortes as 

frases são, mais as pessoas interagem, vibram e batem palmas. 

No fim de cada mensagem, os pastores convidam as pessoas a 

se levantarem, as luzes se apagam, um fundo musical dá o tom 

emocional para o momento de reflexão em que o pastor que 

prega inicia uma oração para que as pessoas “olhem pra dentro 

de si”, e se comprometam com Deus para começar a fazer as 

escolhas certas de acordo com a vontade dele. (diário de 

campo, setembro de 2017) 

 

As mensagens que enfatizam a “cura interior”, e as “emoções”, também se propõem 

a ajustar os membros a “visão da igreja”. Isso ocorre porque a “visão celular”, mesmo sendo 

adotada através de outros modelos e termos, tanto em igrejas históricas e pentecostais 

clássicas, ainda é vista com desconfiança e crítica. Nesse sentido, um dos principais trabalhos 

dos líderes, é transmitir “a visão da igreja” para o novo convertido. O pastor Arthur disse em 

um dos cultos: “Deus nos dá estratégias para crescer, mas nenhuma delas pode substituir a 

direção do espírito santo para a igreja”. Em outro momento a pastora Talitha, citando o 

pastor Marcio Valadão24, diz: “tudo o que é bom e nos leva a crescer espiritualmente, vamos 

fazer para melhorar, não sendo pecado, podemos fazer qualquer coisa”. Falas como essas, 

são utilizadas também para reforçar o papel dos fiéis quanto a atuação na sociedade, o que 

também é enfatizado nos cultos, conferências, congressos, eventos e cursos de treinamento 

para liderança e para os demais membros. 

Durante as observações, foi possível identificar que o número de pessoas em cada 

culto varia de acordo com o dia e o horário em que são realizados. Sendo mais lotados no 

 
24Um dos fundadores da igreja Batista da Lagoinha em Minas Gerais. 



44 
 

domingo à noite, dia em que a igreja realiza três cultos, com mensagens mais evangelísticas, 

sendo: um culto pela manhã, um à tarde, e um a noite; além disso, tem o culto realizado às 

quartas-feiras, voltado ao ensino de temas que focam a vida cristã: nesses cultos o número 

de pessoas reduz por ser dia em que “as pessoas ainda estão trabalhando”, como foi apontado 

por uma jovem com quem conversei no final do culto. E mesmo se localizando em um bairro 

periférico de paulista, possuindo entre seus membros, mães solteiras e chefes de família, 

pessoas de baixa renda e trabalhadores comuns, a igreja tem uma variedade de membros 

atraindo, além de múltiplas faixas etárias, um número significativo de jovens universitários, 

trabalhadores autônomos, empresários, profissionais liberais, e pessoas da classe média e 

alta.  

Mesmo possuindo um número significativo de membros, e continuar se expandindo, 

a igreja reforça sempre que possível, nos cultos e através das células, a ideia da igreja como 

família. Essa perspectiva é fortalecida pelo lema “somos a família do amor”. Segundo 

Danièle Hervieu-Léger (1997), a modernidade estabelece uma relação dialética com a 

religião quanto à busca pela ideia de comunidade. E, nesse ínterim, ressaltar valores que 

tragam um senso de unidade comunitária pode reforçar os laços entre os membros de um 

grupo religioso. As igrejas funcionariam como comunidades emocionais “apresenta-se em 

primeiro lugar como uma religião de grupos voluntários, que implica para cada um dos seus 

membros um compromisso pessoal (quando não uma conversão, no sentido revivalista do 

termo)” (HERVIEU-LÉGER, 1997, p. 33). 

  



45 
 

II CAPÍTULO 

2. Juventude 

Segundo Vailati (2015), entender como se constitui a juventude enquanto categoria 

analítica, requer um profundo conhecimento sobre a realidade e o contexto social em que 

este grupo está inserido. É preciso entender como se constituem as relações pelas quais 

pessoas que vivem essa etapa de suas vidas estão submetidas, sendo assim, categorizar os 

jovens faz parte de um processo de compreensão maior sobre a cultura, ou grupo que 

pertencem. A partir disso, busquei compreender a juventude da igreja do Amor, sob a ótica 

do contexto religioso em que estão inseridos e como a igreja define o que é ser jovem, e 

como os jovens se percebem dentro da esfera religiosa a partir das relações constituídas no 

grupo. Mas antes de adentrar na análise, é necessário que possamos compreender como o 

conceito de “juventude” é abordado pelos autores que se dedicam a escrever sobre o tema.  

Os estudos sobre a juventude receberam atenção dos pesquisadores ainda na 

antropologia clássica, através dos estudos de parentesco e família (Wulff, 1995, p.3), como 

nos trabalhos de Margaret Mead (1968), Wilson e Turner25. Esses e outros trabalhos 

contribuíram para a análise do tema, embora a categoria juventude não fosse seu objeto 

central. É em seu trabalho intitulado Coming of age in Samoa, que Mead (1928), que a 

juventude se tornaria objeto de investigação central na antropológica.  

A antropologia também se dedica aos estudos da idade, das faixas etárias, e das 

gerações. Sobre a antropologia da idade, Carles Feixa (1996) diz que essa perspectiva 

antropológica não é nova e começaram desde Maine e Morgan, e Frazer e Boas. Para Feixa 

a antropologia se aproxima do tema a partir de uma construção cultural.  

 

"Todos os indivíduos experimentam ao longo de sua vida um 

desenvolvimento fisiológico e mental determinado por sua natureza e todos 

as culturas compartimentam o curso da biografia em períodos aos quais 

atribuem propriedades, que servem para categorizar os indivíduos e pautar 

seu comportamento em cada etapa. Mas as formas em que estes períodos, 

categorias e pautas se especificam 

 

culturalmente são muito variadas" (SAN ROMAN, 1989:130 apud FEIXA, 

1996; trad. minha). 

 

 

 
25 Wilson, M. (1950) “Good Company” e Turner, V. (1967) “The Forest of Symbols” 



46 
 

Para Feixa, a chave para a aproximação da antropologia da idade é considerá-la como 

uma construção cultural, pois, os ciclos das fases da vida, nem seus conteúdos culturais 

atribuídos são universais, o que explicaria o caráter relativo das idades. Ao refletir sobre a 

relação entre a idade como “condição natural” e idade como “condição social” nos estudos 

antropológicos, o autor questiona em que medida a idade contribui para a construção das 

identidades coletivas. 

As pesquisas que tinham como foco investigar a juventude, ao longo do tempo, 

centraram suas análises fazendo relação com o momento geracional da vida humana, assim 

como um momento da vida que está ligado à maturidade e responsabilidade social e jurídica. 

“As fases da vida” foram estabelecidas para a juventude com esse intuito de estabelecer as 

faixas etárias de maneira objetiva para se determinar os direitos e deveres de cada fase. Dessa 

forma, a juventude é construída enquanto uma categoria social para delimitar, classificar e 

normatizar o comportamento dos indivíduos (GROPPO, 2000). Sendo assim, os conceitos 

de juventude comumente utilizados nas ciências sociais acabam tendo concepções 

funcionalistas. 

Para Foracchi (1972), a “juventude”, é caracterizada como um momento do ciclo-de-

vida de todo indivíduo, em oposição à condição “adulta”. Essa perspectiva problematiza a 

definição físico/biológica na medida em que, “[...] não sendo passível de delimitação etária, 

a juventude representa, histórica e socialmente, uma categoria social gerada pelas tensões 

inerentes à crise do sistema. Sociologicamente ela representa um modo de realização da 

pessoa, um projeto de criação institucional, uma alternativa nova da existência social.” 

(FORACHI, 1972, p. 160).  

Bourdieu (1983) por sua vez, afirmou que “A juventude é apenas uma palavra”, seu 

objetivo era demonstrar como as divisões entre as idades seriam arbitrárias. Para ele as 

classificações a partir dos termos “jovem”, “adulto” e “velho” utilizados como dados para a 

identificação ou autoidentificação de alguém, funciona como ferramenta de manipulação e 

controle. Para ele, “somos sempre o jovem ou o velho de alguém” (1983, p. 113).  

 

O que quero lembrar é simplesmente que a juventude e a velhice não são 

dados, mas construídos socialmente na luta entre os jovens e os velhos. As 

relações entre a idade social e a idade biológica são muito complexas. Se 

comparássemos os jovens das diferentes frações da classe dominante, por 

exemplo, todos os alunos que entram na École Normale, na ENA, etc., no 

mesmo ano, veríamos que estes “jovens” possuem tanto mais dos atributos 



47 
 

do adulto, do velho, do nobre, do notável, etc., quanto mais próximos se 

encontrarem do pólo do poder. Quando passamos dos intelectuais para os 

diretores-executivos, tudo aquilo que aparenta juventude, cabelos longos, 

jeans, etc., desaparece (BOURDIEU, 1983, p. 152). 

 

Respondendo a provocação de Bourdieu, Mario Margulis e Marcelo Urresti (1996), 

propõem uma análise sobre a categoria “juventude” que fuja a ideia de idade.  

 

La juventud se erige envanguardia portadora de transformaciones, notorias 

o imperceptibles, enlos códigos de la cultura, e incorpora 

connaturalidadloscambiosenlascostumbres y enlassignificaciones que 

fueran objeto de luchas enlageneración anterior; susensibilidad, sistema 

perceptivo, visión de las cosas, actitudhaciael mundo, sentido estético, 

concepcióndeltiempo, valores, velocidades y ritmos nos indican que está 

habitando concomodidadun mundo que nos vadejando atrás.” (1996, p. 9) 

 

Para os dois autores, o conceito apresentado por Bourdieu, apresenta a juventude 

como “mero signo”, e como “uma construção cultural desgarrada de outras condições” 

(ibidem, p. 25). Assim, a perspectiva definida por Bourdieu, é desvinculada de seus 

condicionantes históricos e materiais. Margulis e Urresti defendem que a condição da 

juventude se manifesta de forma desigual conforme fatores como classe social e gênero. 

Assim, ser jovem não depende somente da idade como característica biológica, ou como 

condição do corpo. Eles consideram as questões ligadas à geração, como fatores importantes 

para definir as transformações, os hábitos, e o estilo de vida dos jovens (1996).  

Uma perspectiva similar à de Margulis e Urresti é apresentada por Groppo (2004), 

que ao analisar a juventude na modernidade diz que é preciso relacioná-la com outras 

categorias sociais como: classe social, etnia, raça, religião e condição urbana: “[...] ao 

analisar as juventudes concretas, é preciso fazer o cruzamento da juventude – como categoria 

social – com outras categorias sociais e condicionantes históricos” (GROPPO, 2004, p. 12). 

Para o autor, as classificações cronológicas são insuficientes para identificar as juventudes, 

e que por isso não se deve usá-las. A classificação por faixa etária na perspectiva dele cria 

estereótipos que legitimam a ideia de juventude como um problema. Ele parte do pressuposto 

de que há uma condição juvenil mais ou menos geral que, resulta na criação de diferentes 

grupos juvenis: 

Concebo a dialética das juventudes e da condição juvenil, primeiro, como 

a presença de elementos contraditórios no interior dos diversos grupos 

juvenis, elementos que coloca constantemente aquilo que é definido 

institucional e oficialmente em estado de superação, pela própria dinâmica 

interna das coletividades juvenis e de suas relações com a sociedade mais 

geral (GROPPO, 2004, p. 14). 



48 
 

 

Segundo GROPPO (2000), os diferentes contextos sociais e culturais em que os 

jovens estão inseridos, nos permite encontrar várias perspectivas sobre a construção de suas 

identidades. Durante o século XIX, na Europa a preocupação com a juventude estava 

centrada na “delinquência” e na promiscuidade da classe trabalhadora das grandes indústrias. 

Esse pensamento europeu reforçava a ideia de que os jovens das camadas mais pobres, eram 

um problema social a ser controlado.  

 Mais tarde, com a globalização, os jovens passaram a acessar outras culturas e contextos 

sociais, o que possibilitou uma maior influência multicultural em suas identidades, as 

juventudes passam a ser analisadas por meio de novos parâmetros para delimitar essas 

juventudes a partir de contextos políticos e de direitos. Assim, a juventude enquanto um 

“momento” de transição ligado ao tempo cronológico de “ser jovem”, passa a ser reforçado 

por instituições que utilizam as faixas etárias como parâmetros para o desenvolvimento de 

políticas para esses grupos, como a OMS26, entre outras que estabeleceram as declarações 

internacionais como: a Declaração de Genebra sobre os Direitos da Criança (1924) e a 

Declaração Universal dos Direitos da Criança (1959), revista e ampliada na Convenção da 

Organização das Nações Unidas sobre os Direitos da Criança (1989). O conceito de 

juventude resumiria uma categoria que indicaria o processo de preparação e de transição 

para os indivíduos assumirem o papel de adulto na sociedade, tanto no plano familiar quanto 

no profissional, estendendo-se dos 15 aos 24 anos (OMS/OPS, 1985). Essas declarações 

foram fundamentais para a formação do Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA, 1990). 

Segundo Janice Sousa, 

 

O jovem se dimensiona individualmente e sob a influência de aspectos 

psicossociais, num percurso de (in)definições: busca identitária, tendência 

de estar em grupo, deslocamento constante de situações e vínculos, 

atitude de contestação e insatisfações sociais, intelectualização dos fatos, 

mudanças de humor, separação do universo familiar, questionamento dos 

valores sociais, fatores que se desenvolvem em pleno vigor na 

adolescência. (Souza, 2006). 

 

A classificação dos jovens nas faixas etárias se estabeleceu inicialmente como uma 

estratégia para delimitar as políticas direcionadas a esse grupo social mas também criou a 

 
26 Organização Mundial de Saúde 



49 
 

noção de que a Juventude é o momento geracional em que se tem privilégios. Pois, diferente 

das gerações anteriores, os jovens passaram a ter maior permissividade, principalmente os 

jovens das classes sociais mais abastadas. Estes passaram a ter mais tempo para se dedicar a 

questões como formação em quantos jovens das camadas mais populares entram mais 

rapidamente no mercado de trabalho e nas responsabilidades da vida adulta e familiar - como 

exemplo casamento filhos etc - o que Margulis e Urresti (1996) chamaram de moratória 

social. 

A moratória social nesse sentido, refere-se ao período tudo é temporariamente 

dispensado das responsabilidades e pressões da vida adulta, podendo investir tempo energia 

e informação, experimentações lazer e desenvolvimento pessoal. Trata-se de uma suspensão 

provisória das exigências sociais, que só é possível mediante determinadas condições 

materiais e estruturais, sobretudo para aqueles que dispõem de recursos económicos apoio 

familiar e acesso a instituições que prolongam o tempo de preparação, com a escola e a 

universidade. Assim, moratória social torna-se não apenas um tempo livre mas um 

dispositivo socialmente construído, que favorece certos grupos em detrimento de outros.  

Além da moratória social os autores apresentam a moratória vital com um excedente 

temporal que chamam “capital temporal” ou “capital energético”. É desse capital que viria 

a sensação de vitalidade e segurança quanto à distância da morte, por exemplo. E segundo 

os autores as duas moratórias nem sempre andam juntas, ainda que esse seja o desejado. A 

moratória vital, que diz respeito à força física, ao vigor, a resistência corporal e a percepção 

subjetiva de longevidade, é algo presente em jovens de todas as camadas sociais. Entretanto 

a moratória social que depende de condições históricas materiais e culturais pode não estar 

disponível para jovens das camadas mais populares. Nesse caso esses são os “jovens não 

juvenis” ou seja, jovens que possuem vitalidade, mas que por falta de capital social e 

económico assumem precocemente responsabilidades adultas. Por outro lado, quando há a 

manutenção da condição de moratória social, acompanhada de signos ligados à Juventude, 

os jovens com baixa moratória vital são “os não jovens juvenis”. Os “não jovens juvenis” 

são, segundo os autores, o objeto de desejo das sociedades contemporâneas, em que os signos 

de consumo estão atrelados a Juvenilidade. 

Guita Debert (2010), uma das antropólogas que investiga o tema, apresenta a 

Juventude não apenas como uma faixa etária, mas também como um valor que se tornou 

objeto te desejo no acidente, “que deve ser conquistado e mantido em qualquer idade através 



50 
 

da adopção de formas de consumo de bens e serviços apropriados” (p. 51). Para a autora, 

esses bens e serviços se tornam meios para que as classificações por faixa etária sejam 

descaracterizadas, criando um estado em que os ciclos da vida percam o sentido. Ser jovem 

torna-se o objetivo das faixas mais velhas, e se torna um produto a ser comercializado em 

diversas esferas que oferecem os meios para que isso aconteça: a busca pelo corpo perfeito, 

objetos e produtos que antes eram destinados aos jovens agora passam a ser direcionados 

para outras faixas. É sob a noção de que os jovens possuem esse “espírito jovem”, que ser 

jovem se torna um estilo de vida, um signo que possui valor social, comercial e simbólico 

estabelecendo tendências estéticas e ideológicas do momento (CAMPOS, 2010). 

A perspectiva apresentada por Debert é confirmada por Margullis e Urresti (1996), 

Que apresentam a Juventude como um valor positivo: um ideal a ser alcançado e desejado 

pela maioria das pessoas e que também é visto como um valor simbólico associado à beleza, 

o que facilita a comercialização dos seus diversos atributos e mercadorias. Em muitos casos, 

a faixa etária da Juventude ampliada para que mais produtos ligados a essa categoria sejam 

comercializados. Mas se a busca pela Juvenilidade, é posta pela relação entre a moratória 

social e a vital, como sugerem os autores, podemos dizer que a moratória vital do jovem 

precisa ser socialmente e culturalmente significada em seu contexto social para se efetivar. 

Assim, a moratória social se mostra ambígua, pois afasta os jovens dos espaços de poder e 

autonomia, ficando sob controle das gerações mais velhas o processo de transição dos jovens 

a vida adulta (PEREGRINO, 2011).  

Nesse sentido, Margullis e Urresti (1996), ressaltam o caráter da classe social quanto 

a capacidade de definição do que é ser jovem. Também compreendem que o gênero é parte 

dessa definição. Mas essas duas variáveis, classe e gênero, ainda que fundamentais para 

definir o que é ser jovem, não abarcam as complexidades dos diferentes contextos e variáveis 

quanto ao tema. Por isso, optamos por utilizar a perspectiva de Margullis e Urresti no que 

diz respeito a noção de moratória vital dos jovens quando estes são integrados à igreja e 

tornam-se parte importante da construção da identidade do jovem crente. Pois, o seu capital 

energético torna-se fundamental para identificar os sentidos atribuídos a noção do que é ser 

jovem na igreja.  



51 
 

2.1 Juventude e Religião no Contexto Brasileiro 

 

Quando falamos dos jovens no contexto brasileiro, as pesquisas27 mostram que a 

juventude no imaginário social brasileiro se apresenta como uma categoria construída 

levando-se em conta diferentes representações simbólicas do termo seja na esfera pública 

seja na esfera privada.  

A partir dos anos 50, a juventude brasileira era analisada a partir dos processos de 

modernização pelos quais passava o país. E, até a década de 70, a visibilidade da juventude 

se dava através da relação com a educação, ou seja, os jovens estudantes eram os alvos de 

análise, a partir do seu engajamento em movimentos estudantis (ABRAMO, 2005). 

Só a partir dos anos de 80 e 90 o conceito de juventude no Brasil passa a ser 

diretamente ligado ao projeto político de desenvolvimento econômico, pois, antes disso, o 

país teve como prioridade as políticas para os jovens. Mas tais políticas, ainda se limitavam 

a prestar assistência àqueles que estavam em situação de “desvantagem social”, ou, de 

“risco”, ou seja, assistência ao jovem de baixa renda (ABRAMO, 2005). Essa perspectiva 

levou o estado a pensar o jovem como um problema. Para Rosilene Alvim (2002), o 

“problema” da juventude está diretamente ligado a sociedade em que os jovens estão 

inseridos. A criminalidade, em particular, vinculada aos mais pobres, fez com que o estigma 

que recaiu sobre esses jovens transgressores, se tornasse um sinônimo da própria juventude 

enquanto transgressora e rebelde (GONÇALVES, 2005). 

Segundo a ONU28, a juventude estaria retratada pela faixa etária dos 15 aos 24 anos. 

A Assembleia Geral das Nações Unidas também usa a mesma faixa etária para classificar a 

juventude na América Latina (UNESCO, 2004). No Brasil, essa classificação foi utilizada 

até 2005. Mas a Secretária Nacional da Juventude (SNJ) e o Conselho Nacional da Juventude 

(CNJ), órgãos criados em 2005, ampliaram a classificação etária da juventude dos 15 aos 29 

anos, dividindo-os em subgrupos: 15 a 17 anos – jovem-adolescente; 18 a 24 anos – jovem-

jovem; 24 a 29 anos – jovem adulto. De acordo com o último censo da população brasileira 

realizado pelo IBGE, de 2010, o número de jovens entre 15 a 29 anos chega a 51 milhões, o 

 
27 Ver Helena Wendel Abramo e Pedro Paulo Martoni Branco (orgs.). Retratos da juventude brasileira: análises 

de uma pesquisa nacional. São Paulo, Fundação Perseu Abramo/Instituto Cidadania, 2005. 
28 Organização das Nações Unidas 



52 
 

que representa um pouco mais de um quarto da população total (52,4%). Já a pesquisa 

realizada pelo PNAD29 2012 registrou um total de 48,9 milhões de jovens na faixa dos 15 

aos 29 anos de idade.   

Sobre o perfil da juventude brasileira (ABRAMO 2005; BRANCO, 2005) identificou 

que 69% dos jovens nunca pensaram em realizar nenhum tipo de trabalho social que 

revertesse em benefício para a sua comunidade, 85% não participam de nenhum grupo de 

jovens. Quando perguntados sobre sua participação e atuação política, 51% declararam ler 

ou assistir o noticiário sobre o tema, 16% tentam convencer a outros a votar em seus 

candidatos; 15% assinam manifestos de protesto ou reivindicações, dentre outras atividades 

que desenvolvem nesse campo temático.  

Mas quando relacionamos os dados que apresentam o perfil dos jovens brasileiros, 

vemos que, a partir dos anos 2000, começa a haver uma mudança quanto ao crescente 

número de jovens envolvidos com a religião. A religião se consolidou como uma das 

principais formas de organização da juventude nos tempos atuais (PRANDI, 1998). De 

acordo com Novaes (2008), os católicos estão presentes em todas as camadas sociais; já os 

evangélicos de missão, geralmente, se destacam na posição intermediária; ao contrário dos 

jovens pentecostais, que predominantemente estão entre os mais pobres (NOVAES, 2008). 

Os dados encontrados nesta pesquisa pareceram semelhantes às informações divulgadas pelo 

Censo 2010, em que os adeptos das igrejas evangélicas pentecostais estão entre os mais 

pobres, e o movimento parece ganhar cada vez mais espaço nas camadas sociais mais baixas. 

Já os evangélicos de missão estão entre as camadas com níveis de renda e escolaridade 

superior (MARIANO, 2013). 

Segundo a pesquisa Perfil da Juventude Brasileira30, entre os valores mais 

importantes para os jovens está o “Temor a Deus”. Os dados foram resultado da resposta que 

os jovens deram diante da pergunta: “Pensando em uma sociedade ideal, qual destes valores 

você acha que seriam os cinco mais importantes?”, as respostas foram, “solidariedade” 

(55%), “respeito às diferenças” (50%), “igualdade de oportunidades” (46%), “temor a Deus” 

(44%), “justiça social” (41%), “dedicação ao trabalho” (37%), “respeito ao meio ambiente” 

 
29 Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios. Para maiores informações acessar através do site do IBGE- 

https://ww2.ibge.gov.br/home/estatistica/pesquisas/pesquisa_resultados.php?id_pesquisa=40 
30 Pesquisa realizada por Regina Novaes através do Instituto Perseu Abramo. 



53 
 

(36%), “religiosidade” (29%), “liberdade individual” (27%). Quando a opção de resposta se 

restringia a apenas uma, a resposta que ficou em primeiro lugar foi “temor a Deus”. A 

pesquisa apontou o interesse dos jovens com relação à religião, o que possibilita o vínculo e 

de participação nas igrejas (SOFIATI, 2011, p 12).  

A presença dos jovens nas igrejas evangélicas, segundo Regina Novaes (2004), 

aponta que 22% da população jovem brasileira, são de evangélicos e destes, cerca de 15% 

são pentecostais. A pesquisa também mostra que a igreja representa para alguns desses 

jovens, um sentido, ou “reordenamento” de suas vidas.  

 

Nos “testemunhos”, momento importante de seus cultos, os fiéis dão 

publicamente a conhecer os problemas e as soluções encontradas para 

questões pessoais e familiares, de ordem financeira, afetiva, de saúde, 

salientando questões de uso ou comércio de drogas e de empregos 

(NOVAES, 2004, p. 271). 

 

Ainda é pequeno o percentual de jovens que estão organizados, em associações, ou 

entidades (15%), mas quando dos que estão em algum grupo, 17% disse fazer parte de algum 

“grupo religioso”. Outro fator interessante aponta a confiança que os jovens têm na “Igreja 

e nos padres católicos” e na “Igreja e nos pastores evangélicos”, que somam 48% das 

respostas. 

Os dados informam que os jovens evangélicos estão entre os mais pobres e os jovens 

católicos, apesar de estarem em todas as classes sociais, também são mais numerosos entre 

os empobrecidos (NOVAES, 2005, p. 267-270). Outro fator apresentado é a opção dos 

jovens pelas correntes pentecostais mais radicais, no sentido de uma participação maior com 

o sobrenatural, oferecido pelas igrejas e movimentos pentecostal e carismático. Regina 

Novaes, ao analisar os jovens evangélicos, afirma: 

 

Frequentando assiduamente suas igrejas, os “crentes” ou “evangélicos” – 

como se autodenominam e são denominados atualmente -, reafirmam seu 

pertencimento à “comunidade de irmãos”. Estes últimos aspectos refletem 

na adesão e na influência o que o “ser evangélico”, sobretudo pentecostal, 

tem para os jovens. Na pesquisa “Perfil da juventude brasileira”, 100% dos 

jovens evangélicos – pentecostais e não pentecostais – afirmam só 

frequentar atos religiosos de sua própria religião. (NOVAES, 2006, p. 146) 

 



54 
 

Nessas igrejas “o jovem é concebido como alguém mais propenso a atitudes heroicas 

e a virtuosismos religiosos, que busca a santidade e também a revolução, e que morreria por 

uma causa” (MARIZ, 2005, p. 257). Mesmo com o aumento da vinculação religiosa, Cecília 

Mariz alerta para o fato de que no contexto atual, ou seja, moderno, a subjetividade dos 

jovens, ao mesmo tempo, leva-os a questionar a religião, e não ter nenhum vínculo, também 

os faz optar por elas.  Por subjetividade entende-se “o conjunto de modos de percepção, 

afeto, pensamento, desejo, medo e assim por diante, que animam os sujeitos atuantes [...] 

(assim como) as formações culturais e sociais que modelam, organizam e provocam aqueles 

modos de afeto, pensamento, etc.” (ORTNER, 2007, p. 376). 

A inserção na igreja possibilita ao jovem estabelecer uma nova relação e até romper 

com sua trajetória anterior, após a conversão31. A ruptura pode representar na vida do jovem 

uma maneira de se distinguir dos que não fazem parte do grupo, e aproximá-lo ainda mais 

do grupo possibilitando a introjeção de um novo ethos. Em seus estudos sobre os jovens de 

comunidades de vida da RCC, Mariz diz que, 

Essa opção de romper com a sociedade desviando-se de seus valores é 

claramente assumida pelos jovens com quem tivemos oportunidade de 

conversar. Essa ruptura é interpretada não como a passagem da vida 

juvenil/infantil para a idade adulta, mas como a ruptura com uma vida 

pregressa impregnada de valores mundanos que agora condenam. (MARIZ, 

2005, p. 265-266) 

 

Scott e Cantarelli (2004), apontam a diferença dos jovens que fazem parte de igrejas 

em comparação aos que não são: “Lançam mão dos sinais diacríticos que marcam a 

juventude, como lazer, sociabilidade, namoros, músicas, aprendizado e educação, e colorem 

esses sinais com a particularidade das suas denominações religiosas (p. 387). Mas, essa 

realidade se adéqua apenas para alguns segmentos evangélicos de igrejas que fazem maior 

distinção entre os da igreja e os do mundo, como no caso dos jovens da Igreja Assembleia 

de Deus, como indica Maria de Fátima Paz em sua tese de doutoramento32, onde identifica 

que ser um jovem dessa denominação requer maior distanciamento com o “mundo” secular.  

 
31 Questão será abordada no posteriormente. 
32 ALVES, Maria de Fatima Paz. “Um/Uma jovem separado/a no “mundo”: igreja, juventude e sexualidade na 

perspectiva de jovens da Assembleia de Deus em Recife- PE. Recife, O autor, 2009. Tese de doutorado- 

Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. Antropologia. 



55 
 

Ainda que alguns grupos sejam mais ascéticos e criem distinções entre “os de dentro 

e os de fora”, a concordância entre os pesquisadores se dá pela compreensão de que as 

experiências religiosas dos jovens, assim como o sentimento de pertença religiosa, 

possibilitam a superação de tensões existentes na vida dos jovens, principalmente quando se 

trata de sua identidade. Cecília Mariz (2005) afirma que os jovens engajados nas práticas 

religiosas, como nas igrejas católicas e evangélicas, desenvolvem sua subjetividade para 

além do nível da fé, eles vislumbram a sensação de um relaxamento e uma sensação de força 

e poder que antes não eram encontrados na vida social (SOFIATI, 2011).  

A subjetividade juvenil teria assim uma afinidade eletiva com experiências 

coletivistas e comunitárias, entendidas por Durkheim (1985) como 

funcionalmente ‘religiosas’. Devido a esse tipo de afinidade, os jovens 

seriam os mais aptos a tomar atitudes de heroísmo extremo, a ser 

revolucionários ou virtuoses religiosos, ou a se engajar em violência 

radical, optando por vezes pelo que Durkheim chamou de ‘suicídio 

altruísta’ (MARIZ, 2005, p. 269).33 

 

A subjetividade juvenil teria assim uma afinidade eletiva com experiências 

coletivistas e comunitárias, entendidas por Durkheim (1985) como 

funcionalmente ‘religiosas’. Devido a esse tipo de afinidade, os jovens 

seriam os mais aptos a tomar atitudes de heroísmo extremo, a ser 

revolucionários ou virtuoses religiosos, ou a se engajar em violência 

radical, optando por vezes pelo que Durkheim chamou de ‘suicídio 

altruísta’ (MARIZ, 2005, p. 269).34 

 

Nesse sentido, a subjetividade juvenil no contexto religioso, possibilita a socialização 

do jovem no grupo de referência. Dando-lhes acesso a novas experiências que constroem 

sua visão de mundo, indicando a maneira como se relacionarão com o restante da sociedade.  

Para Sofiati (2011) 35, esse processo é beneficiado pela crise social que o país 

enfrenta, não conseguindo dar acesso aos jovens a uma boa educação, oportunidades de 

emprego, e engajamento político. O autor aponta que, a partir dos anos 90, a concepção de 

juventude no Brasil passa a ser investigada levando-se em consideração a relação entre 

desigualdade social e adesão religiosa, pois são nas camadas mais pobres da sociedade que 

há a conversão evangélica. Isso ocorre (NOVAES, 2005) por causa do alto índice de 

 
33 A pesquisa de Cecília Mariz (2005), sobre jovens de comunidade de vida da Renovação Carismática Católica 

(RCC), levou a autora a identificar o perfil da juventude inserida nesse grupo, e posteriormente estabelecer 

uma relação com outros grupos religiosos, como os pentecostais. 
34 A pesquisa de Cecília Mariz (2005), sobre jovens de comunidade de vida da Renovação Carismática Católica 

(RCC), levou a autora a identificar o perfil da juventude inserida nesse grupo, e posteriormente estabelecer 

uma relação com outros grupos religiosos, como os pentecostais. 
35 Desenvolveu uma pesquisa sobre o pentecostalismo católico e sua relação com os jovens carismáticos da 

comunidade de vida e Aliança Canção Nova. De tema “Religião e Juventude: os jovens carismáticos”. 



56 
 

criminalidade, violência e morte dos jovens das camadas mais pobres, o que seria um fator 

importante para os jovens encontrarem nas igrejas um espaço de agregação, proteção e 

cuidado, pois as redes de contato estabelecidas entre os jovens e a igreja trariam um sentido 

de pertencimento.  

Ricardo Mariano (2010, p.6) aponta que, “o pentecostalismo prossegue crescendo 

majoritariamente na base da pirâmide social, isto é, ‘na pobreza’”. Embora contenha um 

contingente de classe média, “recruta a maioria de seus adeptos entre os pobres” das 

periferias urbanas (MARIANO, 2010). Cecília Mariz (2001), ao pesquisar a filiação 

religiosa de pessoas em situação de pobreza através de um estudo de caso com 56 famílias 

no Recife e no Rio de Janeiro, identificou que, nas igrejas pentecostais, quem mais se 

converte são as pessoas mais pobres. A autora apresenta em seus dados que, após a 

conversão, ocorre a negação da pobreza, e a interpretação dela a partir do religioso, e a busca 

pela superação desta.  

Esses autores concordam que jovens das camadas mais pobres e periféricas 

encontram nas igrejas o sentido de vida negado em outros espaços sociais. Esse seria um dos 

fatores que explicariam a crescente participação dos jovens ocupando postos de liderança 

nas igrejas evangélicas. Contudo, a compreensão desse fenômeno requer uma análise mais 

ampla do contexto sociocultural em que esses jovens estão inseridos. Para muitos deles, 

marcados por trajetórias atravessadas pela desigualdade, pela precarização do trabalho, pela 

ausência de políticas públicas e pela fragmentação dos vínculos sociais tradicionais, igrejas 

pentecostais e neopentecostais surgem como espaços privilegiados de reconstrução 

simbólica de si, de pertencimento comunitário e de reorganização moral da experiência 

quotidiana. Não se trata apenas de uma adesão religiosa, mas da possibilidade de produzir 

identidade, dignidade e reconhecimento em meio a cenários que frequentemente negam 

essas dimensões (BIRMAN, 1996; MACHADO, 2015). 

No contexto pós-moderno, conforme aponta Hervieu-Léger (2008), a busca pela 

compensação e retorno é almejada para o “aqui” e “agora”. Entre os jovens, essa dinâmica 

se manifesta de forma ainda mais acentuada, na medida em que o imediatismo e o desejo de 

transformação rápida das condições de vida, dialogam com a lógica das promessas de cura, 

prosperidade e intervenção divina característica de muitas igrejas neopentecostais. A relação 

com o divino, portanto, não se restringe a uma fé abstrata, mas aparece vinculada a 

expectativa de melhoria concreta: restauração emocional, estabilidade familiar, afastamento 



57 
 

da violência, oportunidades profissionais e a possibilidade de mobilidade social simbólica 

ou afetiva que acontece dentro da comunidade de fé. Nessa perspectiva, a busca pelas 

bênçãos não é simplesmente um ato individual de devoção, mas uma estratégia culturalmente 

significativa de reorganização da Esperança e de ampliação das possibilidades de futuro. É 

nesse terreno que se explica, sem reducionismos, a presença expressiva de jovens periféricos 

em posições de liderança e visibilidade dentro das igrejas. O protagonismo juvenil, muitas 

vezes negligenciado em outros âmbitos sociais, encontra nas comunidades neopentecostais 

condições materiais e simbólicas para se desenvolver. A igreja se torna um espaço de 

formação discursiva, de aprendizado comunicativo, de desenvolvimento performático e de 

inserção social. Assim, a liderança religiosa não é apenas um cargo, mais uma forma de 

reconhecimento que tem efeitos diretos sobre a autoestima, a percepção de pertencimento e 

a construção de trajetórias possíveis. Mas, a apresentação dessas perspectivas, aqui, não são 

feitas com o intuito de reduzir as igrejas evangélicas pentecostais e neopentecostais como 

“as igrejas dos pobres” (CAMPOS, 1997, p. 40). Tal afirmação seria simplificadora e 

desconsideraria a diversidade interna desses movimentos, sua capacidade de mobilização 

interclassista, a pluralidade de perfis de fiéis e a multiplicidade de fatores que influenciam a 

adesão religiosa no Brasil contemporâneo. Ao contrário, trata-se de reconhecer que, para os 

jovens das periferias urbanas, tais igrejas desempenham papéis que vão muito além da esfera 

espiritual: oferecem pertencimento, legitimidade, sentido de missão e oportunidades 

concretas de participação social, preenchendo lacunas deixadas por outras instituições 

fragilizadas ou ausentes (HERVIEU-LÉGER, 2008; BIRMAN, 2012). 

A partir das reflexões feitas acima, a juventude da igreja do Amor foi investigada. A 

partir da ideia sobre o que significa “ser Jovem” na igreja, as práticas, as expectativas, e os 

conflitos vividos pelos jovens, que o trabalho se desenvolve.  

2.2 Os Jovens da Igreja do Amor 

 

Ser jovem, no contexto religioso brasileiro (ADAD E BRANDÃO JR, 2006/ 

ABRAMO, 2005), esteve associado à condição da juventude em seus diferentes contextos: 

gênero, raça, classe, religião. Essa condição refere-se aos diferentes modos de se viver a 

juventude, ou seja, sua situação. Como vimos anteriormente, identificar o sentido e a 

representação do que é ser jovem, implica entendermos os processos sociais, culturais e 

simbólicos a partir do contexto apresentado. Nesse sentido, a juventude representada neste 



58 
 

trabalho caracteriza-se como uma das expressões de “juventudes” no plural. São jovens de 

um bairro periférico de Paulista, em sua maioria de classes mais baixas, que buscam alcançar 

novos espaços sociais através da formação e profissionalização para ter uma vida melhor. E 

é através da experiência religiosa, e das relações formadas na igreja que buscamos 

compreender sua visão de mundo e o significado de ser jovem na igreja, a partir da 

perspectiva dos jovens, e de como eles são vistos na igreja (líderes, pastores, adultos). 

Apreender os múltiplos sentidos do que representa ser jovem na igreja do Amor só 

foi possível através da percepção de que mesmo a faixa etária36 sendo um fator importante 

para identificar o grupo, ela não é o único critério de definição. A observação em campo, foi 

fundamental para compreender que ser jovem na igreja do amor representa ter um estilo de 

vida, que passa a ser apreendido após a conversão.  

O estilo de vida religiosa adotada pelos jovens na igreja, além de dar sentido ao “ser 

jovem”, faz com que o pertencimento a uma faixa etária seja associado a ideia de 

produtividade e vigor atribuídos ao “espírito” jovem, mas sem limitar-se a isso. Os pastores 

Arthur e Talitha buscam incorporar esse espírito jovial através das roupas que utilizam, das 

pregações e, principalmente. nas redes sociais37. Assim acabam reforçando a juventude 

como um valor. E esse estilo de vida começa a ser delineado quando os jovens passam a 

adquirir, através da experiência e contato com a igreja, características através da mudança 

em seus comportamentos que confirmem que ele faz parte do grupo, primeiro enquanto 

crente convertido, depois enquanto participante ativo nas atividades da igreja. Esse estilo de 

vida é compreendido por jovens como o Mateus de 23 anos, da seguinte forma: 

 

- Quando eu me converti, eu entendi que eu precisava ser 

diferente, e fazer coisas diferentes do que fazia antes. Eu saia 

pra beber e ficar com várias meninas nas festas, chegava a hora 

 
36 A partir de novembro de 2017, a igreja passou a realizar um culto específico para adolescentes entre 12 e 17 

anos, passando a estabelecer, uma cisão etária, entre este grupo e os jovens, que passaram a ter o culto definido 

para a faixa a partir dos 18 anos. Mas durante o campo, realizado entre 2016 e 2017, essa cisão nunca existiu 

nem nas falas dos interlocutores, apenas na maneira como se organizam quanto as células. 
37 Os pastores apresentam um estilo de vida jovem e reforçam isso em suas falas, ao se aproximarem de 

referências juvenis dentro da igreja. Em muitos cultos, o pastor pregou utilizando tênis e camisa, não seguindo 

ao padrão de pastores que só usam terno, ou palito. A pastora é vista como um referencial de beleza e estilo, 

entre as meninas, por utilizar roupas da moda, de grife, tendo criado sua própria grife, onde vende shorts, saias, 

vestidos, calças pantacourt e pantalona, onde monta look do dia para dar dicas as suas seguidoras. Os pastores 

também possuem um gosto musical similar ao dos jovens, postando em suas redes sociais os tipos de música 

que escutam. E costumam dizer que “para fazer a vontade do senhor, não existe idade, pois todos somos jovens 

para a obra de Deus”.  



59 
 

que queria em casa, e não queria saber de nada. Eu pensava 

que a felicidade era isso. Mas quando você conhece Jesus, 

entende que seu estilo de vida tem que mudar, porque quando 

a gente sabe quem nós somos em Deus as coisas mudam. Por 

exemplo, eu percebi que como eu vivia não agradava a Deus 

porque eu vivia no pecado, e isso me impedia de ver a verdade. 

Eu entendi que quando alguém conhece a Deus não fala 

palavrão, não bebe, não se deixa levar pelo mundo. 

 

O estilo de vida apontado por Mateus é representado pela ideia de “ser diferente”, 

que faz parte do discurso religioso evangélico, de não se misturar com “o mundo”. Essa 

diferença é vista quando o crente imita o “modelo” de Jesus, que se manifesta através da 

mudança de comportamento após a conversão. Eduardo Dullo (2011), ao se referir a essa 

questão de “exemplaridade” como necessária para “ser cristão”, ou seja, os comportamentos, 

visões de mundo, e práticas, que antes da conversão eram ditas como normais e comuns aos 

jovens, agora passam a ser compreendidos através da experiência religiosa. Esse estilo de 

vida é caracterizado pela adoção de um comportamento que distingue os jovens dos demais. 

A importância de ser diferente é reforçada nos discursos vistos nas pregações dos cultos de 

jovens e demais eventos da igreja.  

 

- Em mais um sábado, o culto jovem começa animado, com o 

ministério de louvor do grupo de jovens, que animam os 

presentes e depois os levam a um momento de “adoração”, 

onde as músicas entoadas são mais lentas e levam muitos a 

cantarem como se aquele fosse seus últimos momentos de 

vida, a intensidade da “entrega” no louvor - como alerta o 

ministro que canta no grupo- é visto através de expressões de 

choro, braços abertos, mãos levantadas, ou aqueles que se 

ajoelham com o rosto no chão - o que representa sinal de 

redenção diante da presença de Deus [...], passados o louvor, 

os avisos e dízimos e ofertas- tudo feito por jovens líderes que 

se destacam no grupo, por serem os mais participativos e 

comprometidos- o momento da pregação, ou palavra como 

ressalta o anfitrião do culto, não será feito pelo pastor, e sim 

por um dos jovens líderes. Ao ser chamado, o jovem preleitor, 

é aplaudido e recebido com gritos dos jovens - “uhul, oh glória, 

fala papai”. [...] A pregação, que tem 30 minutos de duração, 

e que é pregada através do jogo de palavras mais formais e 

gírias comuns aos jovens da região metropolitana e periférica 

do Recife, como, “que massa, é top, na moral véi, ta ligado”, 

são utilizadas para atrair a atenção e envolver os jovens na 

palavra, que começa com um texto bíblico enfatizando o tema: 

como o jovem deve se posicionar diante do mundo: “Nossa 



60 
 

identidade em Deus nos faz ser diferentes e por isso não 

podemos ceder. O que é normal pra o mundo não pode ser 

normal pra gente. Às vezes veio, eu vejo a galera que deixa 

Deus pra ta no mundo, e eu fico pensando: como eles preferem 

estar longe de Deus, perdendo as bênçãos, as promessas, os 

sonhos que ele tem pras nossas vidas, pra estar no mundo, que 

só quer te leva ao engano, ta ligado? Quando a gente conhece 

a Deus, a gente se apaixona por ele, e quer fazer o que Jesus 

fez. Porque Jesus é a nossa referência, ele veio a terra como 

homem para mostrar que podemos ser melhores, que podemos 

vencer os nossos pecados, que podemos ser diferentes. E tipo, 

que podemos fazer coisas maiores das que ele fez. Isso é muito 

top! Vocês entendem o que isso significa? Que Jesus acreditou 

em nós, e vai continuar acreditando. [...] o que a gente tem que 

fazer é seguir o exemplo dele, quem aqui ta disposto a fazer?”. 

Após a pergunta, os que estão no culto começam a levantar 

suas mãos, em sinal de que o compromisso foi aceito, e em 

seguida são convidados a ficarem de pé, nesse momento as 

luzes se apagam e a banda começa a tocar uma música 

instrumental criando um clima propicio a sensibilização. O 

jovem pregador, que tem cerca de 20 anos, faz uma oração para 

que aqueles que ficaram de pé firmem o compromisso 

estabelecido no fim da pregação, e em seguida faz o apeloaos 

que querem se converter. Nesse culto se converteram cinco 

jovens e adolescentes. (05 de novembro de 2016) 

 

Fazer a diferença é o discurso utilizado para fomentar o entusiasmo dos jovens quanto 

aos dilemas da vida cristã e, “acima de tudo, para fazer a vontade de Deus”, como enfatizou 

o jovem que pregou aos jovens. “É preciso estar no mundo, ser atuante nele, levando os 

princípios bíblicos de Deus para o mundo sem se contaminar por ele”.38 Nesse sentido, há 

um apelo à tomada de consciência dos jovens, para que eles possam discernir até onde podem 

se permitir envolver no mundo, mas sem viver como as pessoas do mundo vivem.  

O “ser diferente” apresenta a diferença “per si”, enquanto “separação com o mundo”, 

o que é visto entre os evangélicos como algo positivo e que eleva os jovens a um estado de 

superioridade com relação aos demais jovens não crentes. Com isso, os jovens reiteram a 

ideia de ser um jovem “normal”, apesar das diferenças, já que passam pelos mesmos 

conflitos comuns à juventude. O que se observa entre os jovens a igreja do amor é a 

construção de um posicionamento que articula participação social e distinção religiosa 

 
38 Frase dita em um dos cultos jovens por um pastor de outra igreja. 



61 
 

configurando uma estratégia de negociação simbólica típica das juventudes urbanas 

contemporâneas. Esses jovens não buscam simplesmente se aproximar da sociedade, nem se 

afastar completamente dela. Mas sim, ocupar um espaço intermediário em que possam 

transitar entre universos culturais diversos sem perder as marcas identitárias que definem 

sua pertença religiosa. Essa posição híbrida envolve um regime de diferenciação que 

Eduardo Dullo (2011) descreve como o “ser diferente”: Uma forma de distinção moral e 

estética que não opera apenas por oposição ao mundo, mas pela construção de uma diferença 

qualificada visível e valorizada internamente à comunidade. Esse processo se articula a 

dinâmicas mais amplas vivenciadas por jovens das periferias urbanas que conforme apontam 

Haddad e Brandão Júnior (2006), elaboram identidades a partir de estratégias de resistência, 

criatividade e apropriação de espaços comunitários diante da precariedade social e 

institucional que marcam seu cotidiano. Nesse sentido a diferença religiosamente produzida 

também funciona como resposta à exclusão estrutural oferecendo um território simbólico 

onde esses jovens podem reconstruir dignidade, pertencimento e possibilidade de futuro. 

Dessa forma o discurso de “um evangelho que transforma sem assustar”, reflete um processo 

complexo de elaboração identitária em que a distinção moral, busca por legitimidade e 

estratégias de inserção social se entrecruzam. Assim, esses jovens acreditam estar “vivendo 

para a glória de Deus” no mundo. 

 

“Eu acredito que conhecer a Deus na juventude é o maior 

presente que um jovem poderia receber. Porque as pessoas têm 

a impressão errada sobre ser crente. Pensam que somos tristes, 

sem graça, e que não nos divertimos, o que é uma mentira. 

Aqui na igreja, aprendemos que conhecer a Deus é ter 

liberdade, sabe, e não é viver preso. Mas, ter liberdade não é 

fazer o que bem quer. O problema é que as pessoas querem 

estar com Deus e usar a liberdade que receberam dele pra fazer 

o que não deve. Eu acredito que a minha liberdade foi 

comprada por Jesus, e ele pagou um preço muito caro, pra eu 

simplesmente jogar fora. Por isso, não posso usar ela, pra o 

pecado, entende? O mundo precisa ver a diferença em nós.” 

(Barbara, de 22 anos) 

 

A fala da jovem Barbara mostra a dupla relação constituída em sua conversão, 

primeiro a de ver sua conversão na juventude como um presente, por poder investir esse 

momento da vida à igreja, e em segundo lugar, o fato de ver sua liberdade como sendo 

“comprada” por Jesus, o que trás a noção de dívida. E essa dívida, que não é aqui 



62 
 

considerável como uma reciprocidade, mas sim como uma subjugação, é paga com a 

dedicação de sua vida a Deus. 

Após a conversão, “o ser jovem” ganha uma camada adicional de significado, na 

medida em que a identidade juvenil passa a ser elaborada a partir da relação com o Divino e 

com a própria instituição religiosa. Essa transformação não é neutra: ela traduz um processo 

de reconstrução moral no qual a Juventude deixa de ser apenas uma etapa biográfica e se 

converter em um modo específico de subjetivação, orientado por códigos e expectativas 

religiosas. Em termos antropológicos, trata-se da reorganização das referências simbólicas 

fundamentais do indivíduo o processo que desloca Fronteiras entre pertencimento e 

alteridade entre o sagrado e o cotidiano e redefine aquilo que é moralmente autorizado ou 

interditado (MAFRA, 2002/ TEIXEIRA, 2005). 

Diferente das igrejas pentecostais clássicas como assembleia de Deus, onde é exigido 

uma separação rígida quanto aos elementos distintivos da denominação, Principalmente 

quanto a usos e costumes, na igreja do amor essa separação é mais simbólica do que prática. 

Aqui, a distinção não é manifesta pela vigilância rígida sobre o corpo quanto a usos e 

costumes, Mas se desloca âmbito simbólico da performance, do engajamento na comunidade 

e pela experimentação emocional do sagrado. Nesse sentido, a fronteira entre igreja e mundo 

torna-se mais frágil e negociada, por meio de um arranjo institucional e cultural que produz 

formas específicas de subjetividade religiosa do jovem crente. Esse relato da jovem T.S. de 

25 anos reforça esse argumento de como as diferentes denominações se comportam quanto 

a ideia de separação “do mundo”: 

 

“A antiga igreja que eu fazia parte era tão preocupada em como 

a gente andava e se vestia, que se esquecia de se preocupar 

com nossa vida espiritual. E eu acho que não adianta você se 

cobrir dos pés à cabeça, e não cuidar do que realmente importa. 

Até porque, a gente não vai pro céu por causa da roupa, e sim, 

por causa do coração. Tem gente que se arruma e se cobre todo 

e ta pecando. Quando você acha uma igreja que prioriza a vida 

espiritual das pessoas, elas vão ter consciência de que tipo de 

roupa usar, e sobre o que pode fazer, e o que não pode.” (T. S. 

de 25 anos). 

 



63 
 

Ser menos ascéticos e mais flexíveis quanto aos usos e costumes39 faz com que a 

igreja do Amor se torne um refúgio para os jovens que estão em busca de uma vida religiosa 

mais flexível e menos ascético. Porém, isso não significa dizer que essa “flexibilização das 

regras, seja sinônimo de menos controle. O controle acontece principalmente no âmbito 

moral frequentemente ancorado no discurso de “proposito”, “missão”, e de “ser 

transformado”. A obediência a liderança da igreja é vista como obediência a “Deus”. Esse 

senso de proposito e missão é assumido como um compromisso proselitista, ou seja, a 

responsabilidade atribuída ao jovem de influenciar outros à seguir o mesmo caminho. 

Abaixo veremos como esse senso de missão aparece na fala de um jovem da igreja:  

“Então, eu acredito que a gente só ta nesse mundo pra levar 

pessoas pra conhecer Jesus. Quando um Jovem entende isso, a 

vida dele muda. Se todo jovem tivesse esse pensamento, a 

gente já teria ganho o mundo inteiro pra Jesus sabe.” (P. S. de 

19 anos) 

 

Para Mariz (2005), o jovem pode ser considerado como mais propenso ao heroísmo 

e ao virtuosismo religioso, isso explicaria o fato de jovens que trazem pra si a 

responsabilidade de “cumprir com a missão” recebida. A relação dos jovens que após a 

conversão passam a viver para a glória de Deus, vivendo em santidade, dedicando-se a igreja 

e se submetendo a ela, diferente daqueles que não querem ter compromisso, ou como o pastor 

Gera diz, “o crente inoperante”. Para o pastor dos jovens, “ser inoperante é viver uma vida 

sem ter como objetivo implantar o reino de Deus na terra, e isso é perder a vida e o chamado 

recebido de Deus. É preciso ser um jovem diferente”. 

“É como eu digo a vocês, Deus nos chamou para mudar o 

mundo, mas isso não vai acontecer se você ficar sentado 

esperando as coisas caírem dos céus, é por isso que aqui na 

igreja, nós nos levantamos como uma geração que vai 

transformar a sociedade, a nossa casa, a nossa escola, 

faculdade, ou seja, onde Deus colocou você, faça a diferença. 

Não seja um inoperante, alguém acomodado, que não faz nada 

pra mudar sua geração.” (Pr. Gera) 

 

 
39 “Usos e costumes” é a expressão utilizada pelos pentecostais para se referir ao rigor quanto as restrições ao 

vestuário, a estética corporal (corte de cabelo) e a tabus comportamentais. 

 



64 
 

Aqui a dominação do discurso da liderança, trazendo para o jovem a responsabilidade 

de “ser útil” a partir do momento em que serve “a obra”, e nesse sentido servir a obra, é visto 

como servir a igreja. Vemos que o valor do jovem está em quanto ele pode produzir, ou 

empenhar sua vitalidade na igreja, coisa que os adultos não poderiam fazer com mesma 

intensidade, como dito antes. Waldney Costa (2015) ao analisar o lugar dos jovens em muitas 

igrejas neopentecostais, identificou uma lógica que associa valor, pertencimento e identidade 

dos jovens, ao grau de produtividade e visibilidade no interior da instituição. Aqui, o discurso 

da liderança opera como dispositivo de dominação simbólica ao definir que o jovem “serve 

a Deus” na medida em que “serve a obra”. Assim a sua participação deixa de ser apenas uma 

experiência espiritual e passa a ser também uma forma de trabalho religioso onde dedicação, 

tempo e vitalidade são convertidos em capital simbólico.   

Costa (2015) demonstra que, no universo juvenil evangélico, práticas de lazer, 

sociabilidade e engajamento comunitário são moldadas por expectativas institucionais que 

regulam comportamentos e medem a intensidade da fé a partir da performance pública. 

Dentro dessa lógica, o jovem é convocado a ser constantemente produtivo: liderar células, 

participar de equipes, atuar em ministérios, envolver-se em eventos, produzir conteúdo e 

manter um ritmo intenso de presença nos cultos e nas atividades religiosas.  Nesse processo, 

ser útil se torna mais que uma responsabilidade espiritual, torna-se uma exigência moral. 

Aquele que não produz, que se afasta ou que questiona as práticas, ou a liderança, tende a 

ser malvisto dentro do meio, e pode sofrer sansões. O valor do jovem, portanto é medido não 

pelo aprofundamento de sua fé, mas pela capacidade de empenhar sua vitalidade criativa e 

disposição em favor da instituição. 

Esse regime de engajamento, crie atenções importantes: ao mesmo tempo em que 

oferece sentido, pertencimento e reconhecimento, também impõe uma disciplina emocional 

e produtiva que muitos jovens não conseguem sustentar. Quando a igreja passa a demandar 

mais do que o jovem pode oferecer, ou quando sua subjetividade já não se encaixa nesse 

modelo, surgem rupturas, deslocamentos e buscas por espaços religiosos onde a 

espiritualidade não esteja tão vinculada à lógica do desempenho. Ou, como comumente 

acontece, muitos acabam se desviando e abandonando a vida religiosa. 

 A partir disso pode-se dizer que a igreja tenta “formar” jovens que dediquem sua 

energia e vigor a visão da igreja, assim definem os jovens através da relação entre 

compromisso e voluntariedade. O compromisso é visto como um ato de obediência a Deus, 

mas apresentado como uma “escolha” do jovem em dedicar-se a obra de Deus, através da 



65 
 

igreja, como uma força voluntária que faz a vontade de Deus. Essa perspectiva foi 

identificada na fala e na prática de alguns interlocutores, em algumas conversas informais e 

entrevistas: 

 

- Eu acho que se você não quer compromisso com a igreja, não 

tem como você ter compromisso com Deus sabe. Porque na 

bíblia diz que se você diz que ama a Deus, que você não vê 

fisicamente com o seu olho, e não ama o seu irmão que você, 

e a mesma coisa com a igreja. Como você ama a Deus se não 

ama a igreja que ele te colocou. A gente não tá aqui pra fazer 

clubinho gospel, a gente ta aqui pra cumprir a vontade do pai, 

que é levar amor, vida e transformação pra esse mundo. (C. 

menina, 17 anos) 

- Pra mim, eu acho que quando a gente tem saúde e energia pra 

fazer a obra de Deus, a gente tem que fazer. Tem tanta gente 

que tá nos hospitais e gostaria de ter a oportunidade que nós 

temos. Por isso que eu valorizo o que Deus me chamou pra 

fazer através da célula, através da minha igreja, porque aqui, a 

gente não fica parado, a gente vai e faz. Porque se Deus manda 

você fazer algo, e confirma através de seus líderes e pastores, 

você tem que ir. Quando a gente faz a vontade de Deus, a gente 

faz diferença no mundo, e eu acredito que eu to fazendo isso 

aqui. (B. menina, 19 anos). 

O modo como as jovens percebem o “fazer a vontade de Deus” é construído da 

relação com a igreja. Na fala das duas jovens, é possível perceber que fazer a obra de Deus 

está diretamente ligada a dimensão simbólica engendrada na relação de proximidade com a 

igreja, e a liderança. E o sentido de fazer diferença é construído a partir dessa relação. 

A igreja reforça a noção de diferença através dos valores compartilhados nos cultos 

e principalmente através do discipulado, onde os jovens são ensinados a se comportarem em 

diversos ambientes, a como devem agir. Eles recebem orientação sobre como se comportar 

com pais em casa, onde devem “obedecê-los”, também devem evitar os lugares onde antes 

praticavam o “pecado”, como nas boates, onde bebiam, ou “ficavam” com outros jovens. 

Aqui o obedecer aos pais remonta a ideia de gerontocracia, ou seja, “o governo dos mais 

velhos” 40 sobre os mais jovens. Pois a idade adulta sempre foi uma construção social ligada 

a relações de poder. 

 
40 HOEBEL, E. ADAMSON. 1981. Antropologia cultural e social. Tradução: Euclides Carneiro da silva. São 

Paulo: Cultrix, 2006. 



66 
 

Mas, como veremos adiante, essa obediência aos pais gera tensões tanto nas relações 

familiares, quanto nas relações com a igreja. Pois, os jovens que dedicam mais tempo às 

atividades ligadas a igreja, podem ter problemas com a família, principalmente entre as que 

não compartilham da mesma religião. A participação intensa nas atividades da igreja acaba 

se tornando um problema familiar para alguns. Os pais de alguns dos jovens passaram a se 

queixar da dedicação excessiva de tempo a igreja, e o pouco tempo dedicado à família, 

principalmente os pais que não são da igreja, ou não são religiosos, ou são de outra religião. 

No diálogo com duas jovens, elas relatam as dificuldades encontradas. A primeira, que 

chamarei de L. a mãe com quem ela mora faz parte da igreja e o pai, que é “desviado”, 

segundo ela, é quem cria problema e faz “chantagem emocional” para que ela dispense 

algumas atividades da igreja para estar com ele. Os jovens que têm algum dos pais ou 

responsáveis vinculados à igreja acabam tendo uma maior liberdade e apoio quanto à 

participação nas atividades da igreja, o que pode ser visto como um fator positivo, e que tira 

os jovens “dos perigos do mundo” como afirmou a mãe de uma jovem que faz parte da igreja. 

Enquanto outros encontram dificuldades no diálogo com a família. 

 

A minha relação com meu pai é ótima, a não ser, ele ficar 

implicando com a igreja por causa da minha dedicação sabe. 

Isso é chato porque ele não entende que eu tenho 

responsabilidades que preciso honrar na igreja. E ele fica 

reclamando, dizendo que eu só penso na igreja, que só quero 

estar em tudo, até já ameaçou ir lá reclamar sabe. E eu não 

posso e nem vou bater de frente com ele sabe, porque isso é 

desrespeitar ele, e não daria testemunho. Por isso, eu prefiro ir 

com calma, e ceder quando ele reclama. Ai, deixo de participar 

de algumas coisas entende? (L, 22 anos). 

 

Na fala citada acima, vemos uma relação divergente entre discurso e prática, pois, ao 

passo que os jovens são orientados a obedecer aos pais, baseado em textos bíblicos, quando 

estes se colocam em oposição a igreja, cria-se uma tensão. Assim entra a questão, “quem se 

deve obedecer?” Essas questões fazem com que os jovens tenham que mediar essas tensões. 

Alguns jovens apresentam aos pais, o argumento da mudança que a experiência religiosa 

trouxe ao seu comportamento, ou seja, “o quanto mudou desde que se converteu”. É quando 

mostram que sua conversão e sua inserção na igreja trouxeram mais benefícios do que 

malefícios, que os jovens tentam manter o equilíbrio entre a vida familiar e religiosa, o que 

nem sempre é alcançado. Uma jovem entrevistada relata as dificuldades que enfrenta com 



67 
 

sua mãe. E diz que mesmo estudando, trabalhando e ajudando sua mãe financeiramente, 

enfrenta as reclamações da mãe, por dedicar o seu único tempo livre para a igreja.  

 

Antes eu ficava com muita raiva sabe. Porque eu vejo tanta 

mãe ai chorando pelos seus filhos que estão no caminho 

errado, e em vez da minha mãe agradecer a Deus de eu estar 

na igreja, no caminho certo, sou boa filha, respeito e obedeço 

ela sabe, e não entendo mesmo, essa implicação. Mas eu me 

controle e tento não responder, deixo ela falar, e obedeço 

quando ela me proíbe de ir pra alguma coisa da igreja né, até 

pra ter sabedoria sabe. Porque eu tento ganhar ela pra Jesus, ai 

se ela vê que eu não tô obedecendo, vai dizer logo que a culpa 

é da igreja. E na igreja eu aprendo a respeitar meus pais porque 

é um mandamento bíblico. (D. 26 anos) 

 

Essas situações descritas apresentam os problemas que os jovens podem enfrentar 

quando seu envolvimento nas ações da igreja representa certo afastamento do convívio 

familiar. Neste sentido, vemos como a ideia de “estar no mundo” se torna uma construção 

complexa e resultado de uma seletividade que a igreja incorpora nos seus discursos. E 

mesmo quando os líderes incentivam os jovens a valorizarem sua família, até pra “ganhá-

los” pra Jesus, nos casos em que os familiares não são crentes, o número de atividades 

envolve os jovens de modo que essa divisão de tempo pra família e igreja fiquem 

desproporcionais.  

Retomando a concepção sobre quem são os jovens da igreja, vemos que, além de 

definir a juventude a partir da ideia de que possuem um “espírito jovem”, e de que são 

“diferentes”, quando se trata da faixa etária, a juventude é definida a partir da noção de 

maturidade, ou seja, pelo comprometimento e responsabilidade dentro do grupo, tanto para 

a igreja, quanto para os jovens. O fato de, na igreja, a juventude ser construída a partir da 

representação do “ser jovem” como ter um “espírito jovem”, a idade define e normatiza o 

comportamento esperado para a faixa etária.  

Os jovens vistos como “maduros” para a idade, são aqueles que possuem mais 

atribuições e responsabilidades dentro do grupo, como: líderes de célula, líderes de 

ministério, que também fazem evangelismo, vão para viagens missionárias, que estão em 

todos os cultos, congressos e atividades organizadas pela igreja, e são discípulos e 

discipuladores; e que diante de tudo isso, ainda trabalham, e/ou estudam. Estes jovens são 

respeitados dentro do grupo e vistos como um exemplo para os demais, pois acumulam 



68 
 

funções, e dedicam seu tempo e esforço a “obra de Deus”, sem desanimar. Os jovens que se 

enquadram nesse modelo, acabam tornando-se líderes de referência para os demais e, 

consequentemente, acabam ficando mais próximos do líder da juventude e uns dos outros, e 

por isso podem ser vistos como bajuladores por aqueles que não estabelecem o mesmo tipo 

de relação com a igreja. Podemos perceber que, aqui, a maturidade não se dá pela experiência 

de vida, mas sim pelo grau de comprometimento e submissão dos jovens à igreja, o que 

também é atribuído ao seu relacionamento com Deus. 

A dedicação do tempo “livre” é fundamental para que a experiência religiosa dos 

jovens seja formada, pois a ociosidade é vista como um problema. O jovem que não participa 

das atividades é visto como alguém que não se dedica a obra de Deus e que só pensa no seu 

bem-estar. Chegando a mais um dos cultos jovens realizado num sábado à noite em fevereiro 

de 2017, vejo um grupo de meninas conversando sobre “a correria de suas vidas” e de que 

mesmo cansadas estavam felizes por estarem sendo “usadas por Deus”. Após me aproximar 

e entrar na conversa, eu pergunto: - o que seria essa correria de vida, o que elas faziam 

durante a semana, principalmente naquele período de férias, uma a uma – um grupo de cinco 

meninas- elas respondem: “ah, é que quando não tem culto, temos célula, ou fazemos reunião 

do ministério, e também tem o evangelismo, ai acaba que o tempo passa bem rápido sabe.” 

Outra responde, “eu também canso, mas no fim vale a pena, tenho que aproveitar mesmo 

enquanto não trabalho, porque depois já viu né? vai ficar difícil.” Em outro momento, uma 

jovem utiliza a palavra “ativismo religioso” para descrever a intensa participação dos jovens 

nas atividades da igreja. Ela diz, “a gente tem que ter cuidado, porque fazer a obra de Deus 

é viver para ele, mas tem gente que acha que tem que estar 24h na igreja, e não é bem assim. 

Tem que saber separar as coisas pra não virar um ativismo religioso”.  

O ativismo dentro e fora da igreja, no que tange a intensa participação nas atividades, 

é visto como um problema por alguns evangélicos41, pois tiraria o foco do que realmente 

importa que seria “fazer a vontade de Deus”. Após a fala da jovem, a mesma pontua que “as 

pessoas têm que praticar o ativismo que agrada a Deus, ou seja, doar seu tempo e energia, 

mas sabendo dividir isso com cada coisa, da maneira certa”. É nesse sentido que se constitui 

a ideia de ativismo dentro da igreja, ou seja, de ser ativo nas ações, ministérios, eventos, 

 
41 O livro “Ativismo Religioso” lançado pela pastora Iara Diniz, aponta a perspectiva cristã sobre o tema. A 

autora apresenta como argumento, o perigo que a rotina, o costume, ou a tradição, na prática religiosa pode 

levar os cristãos a confundirem o “fazer a obra de Deus” com ter uma função que tira do crente o propósito de 

fazer a vontade de Deus. 



69 
 

organização e estrutura da igreja. Assim, os jovens por terem menos responsabilidades do 

que os adultos são os mais ativos. Os adultos ficariam de fora em alguns momentos por causa 

do trabalho, da família e de outras atividades fora da igreja.   

 

No terceiro culto realizado pela igreja no domingo, um grupo 

de 40 jovens são chamados pelo pastor Arthur ao púlpito. Os 

jovens acabam de retornar de uma viagem missionária ao 

sertão de Pernambuco, onde realizaram diversas ações, entre 

elas: a entrega de cestas básicas, roupas, brinquedos, as 

famílias carentes; os jovens também realizaram trabalhos de 

pintura nas casas (as fotos são mostradas no telão da igreja), e 

realizaram cultos, convidando as pessoas a aceitarem a Jesus. 

A viagem que durou dois dias (onde eles foram na sexta à noite 

e retornaram no domingo à noite), deixou os jovens 

aparentemente cansados, mas extremamente “felizes e com o 

sentimento de dever cumprido” como afirma o pastor. Nesse 

momento o pastor de jovens é parabenizado por ter levado os 

jovens para “cumprir a missão que Deus deixou de cuidar dos 

mais necessitados e levar a palavra”. Após as palavras, os 

jovens começam a pular, bater palmas e celebrar pela 

experiência que tiveram. Chamou-me a atenção o fato de que 

apenas uma pessoa mais velha, ou adulta, estar na viagem. [...] 

após a descida dos jovens do púlpito, perguntei o que levou 

aquela mulher (adulta) a ir com os jovens na viagem 

missionária, ela logo responde “o amor a Deus e a vontade de 

fazer o bem as pessoas, porque quando a gente faz bem as 

pessoas, faz a vontade de Deus”, em seguida lhe pergunto, o 

porquê de outras pessoas da igreja não irem junto com os 

jovens, e ela responde “eu acho que é difícil pra as outras 

pessoas irem porque elas têm família, tem filhos, tem trabalho, 

e não consegue ir. Eu só fui porque não to trabalhando e meus 

meninos já estão grandes”. (17 de setembro de 2017) 

 

A fala dessa senhora é percebida em outras situações onde a presença e participação 

de pessoas mais velhas é menor do que à dos jovens, como em cultos, congressos e eventos 

que acontecem durante os dias da semana. E quanto às ações fora dos dias de culto, como 

evangelismos, viagens missionárias, e eventos festivos, a presença dos jovens era maior. 

Essa percepção de que os jovens participam mais do que os adultos, é apresentada pelos 

líderes da igreja e pelos próprios jovens. 

- Essa maior participação dos jovens, faz com que a rotina de 

programações para a juventude, não se limitem apenas aos 

finais de semana, elas são distribuídas em vários dias. A 

segunda-feira, é o dia com menos atividades, sendo “liberado” 



70 
 

para a família e lazer, mas os jovens utilizam para sair à noite, 

ir ao cinema, ao shopping, a lanchonete, ou apenas se reúnem 

para conversar. A terças, quintas e sextas, são os dias 

dedicados as células que são realizadas também no horário da 

noite, as quartas e domingos são realizados os cultos com toda 

a igreja, o sábado à tarde e à noite, são realizados os cultos de 

jovens e adolescentes, essa separação dos cultos foi realizada 

no fim de 2017, pra que cada culto tivesse um perfil próprio. 

Os horários e dias em que não estão trabalhando, ou estudando, 

são dedicados às reuniões, ensaios, evangelismos, e para a 

família (Diário de campo, maio de 2016) 

Por fim, ser jovem na igreja do Amor representa menos uma distinção por idade, e 

mais um estilo de vida jovem, e mesmo para os jovens casados e com filhos, é pela atuação 

no ministério de jovens que a pertença ao grupo se consolidará. É preciso estar nos cultos, 

evangelismo, eventos, e não apenas participar como espectador, é preciso ser um ator. É pela 

maneira como os jovens atuam na igreja, e o papel que exercem definirá como serão 

classificados no grupo.  

2.3. Geração do Avivamento: Jovens e a pregação do Evangelho 

 

Como disse Bourdieu (1983, p. 119), “[...] os jovens se definem como tendo futuro, 

como definindo o futuro”. E a eles são atribuídas à responsabilidade de desenvolver as ações 

que podem definir o futuro. É a partir da ideia de transformar o futuro, começando pelo “aqui 

e agora”, que a igreja do amor enxerga os jovens como grandes potenciais agentes de 

transformação da cultura e da sociedade.  

No Brasil, a ideia de juventude enquanto protagonistas e agentes de transformações 

sociais e “futuro do país”, começa a se delinear a partir da década de 1990 e começou a partir 

de um projeto político para promover políticas públicas para os jovens, regulamentando 

direitos. Os jovens passaram a se inserir em diferentes espaços de atuação social, como na 

política, movimentos sociais e institucionalizados (IULIANELLI, 2013). E apesar de alguns 

dados apontarem que os jovens ainda participam pouco de associações e movimentos 

juvenis, quando falamos do contexto religioso, as igrejas evangélicas possuem uma rede de 

articulação de juventudes entre seus membros, que possibilitam uma maior atuação dos 

jovens na igreja (p.17).  

De um modo geral, os evangélicos começaram a se posicionar e se inserir nas esferas 

sociais e políticas, acarretando mudanças em diferentes campos, incluindo a participação 



71 
 

política eleitoral ocupando postos nas câmaras de vereadores, deputados e até senado, 

formando a bancada evangélica, trazendo o debate para questões da moralidade e valores 

cristãos (Novaes, 2005). Nas diversas esferas sociais, os evangélicos são instigados por seus 

líderes, a serem “influentes”. Carmen Rial (2010), ao apresentar sua pesquisa com jogadores 

de futebol brasileiros que jogam fora do país, ao se converterem nas igrejas evangélicas, 

utilizam sua profissão para difundir a fé religiosa através de “técnicas corporais”, isso 

acontece quando os jogadores fazem um gol e apontam o dedo para o céu, ou quando 

mostram sua camisa com palavras “Deus é fiel”, “obrigado, Jesus”, “obrigado, Deus”, 

quando cantam hinos e utilizam os meios de comunicação para falar de Deus. Assim, esses 

atletas acabam propagando sua fé nos países em que estão. 

O fazer a vontade de Deus no mundo faz com que os líderes instiguem os jovens com 

discursos nas pregações para que os jovens sejam “igreja, fora da igreja”, ou seja, “atuar fora 

dos limites da igreja é o termômetro para influenciar outros a seguirem o mesmo caminho, 

levando-os a conversão”. Os líderes reforçam a ideia de que o jovem atuar como 

“instrumento de Deus para salvação de vidas”. Na igreja do amor, a participação intensa dos 

jovens em torno das ações que a igreja realiza é visto como o “cumprimento da obra de 

Deus”. E fazer a obra de Deus representa a síntese do cristianismo e da vida do crente como 

reforçam os pastores. A ênfase discursiva vista nos líderes dos jovens e pastores da igreja 

aponta para a reprodução de um modelo de jovem que se comprometa com a instituição e, a 

partir disso, oriente sua vida. Nesse sentido, o vigor e juventude devem ser utilizados para 

fazer a “obra de Deus”. Em um dos cultos foi dito por um preletor, “nós somos a geração do 

avivamento, temos que impactar o mundo fazendo a vontade de Deus”. 

É seguindo a “visão” da igreja, que o jovem começa sua atuação. A célula é o 

primeiro espaço de preparação para o jovem desenvolver sua “liderança” e “chamado”. A 

palavra desenvolver aqui é utilizada para descrever o potencial que todos têm para ser um 

líder, pois é a partir desse pressuposto que os jovens são preparados para a liderança. Todos 

são vistos como líderes em potencial e, por isso, são incentivados a fazerem o curso de 

preparação para se tornarem líderes de célula. A célula é uma preparação para a atuação do 

jovem fora do ambiente da igreja, e é onde ele se insere na sociedade, começando com 

reuniões que atraiam seus amigos, familiares, vizinhos e pessoas mais próximas, que ainda 

não sejam crentes.  



72 
 

Fazer parte da “geração do avivamento” é ser um agente do projeto proselitista da 

igreja, visto pelos mesmos como um projeto de transformação social proposto pela igreja, 

levando o evangelho à sociedade, na tentativa de mudar os padrões e os valores sociais a 

partir de uma perspectiva bíblica. Frutificar significa produzir e, quanto mais se produz, mais 

a “cultura do Reino” cresce. Mas antes de agir para mudar a sociedade, os jovens devem 

começar mudando seu próprio modo de agir e pensar, começando em sua casa, nas relações 

familiares, nas amizades, na escola, ou faculdade, trabalho, através de seu bom testemunho. 

Os jovens ambicionam não apenas a atuação ministerial na igreja, mas também almejam 

ocupar lugares de prestígio social e que lhes proporcione mais qualidade de vida. Assim, 

também buscam na formação e realização profissional e acadêmica a alcançar esses 

objetivos. Pois fazer a vontade de Deus não significa estar as “margens da sociedade”, muito 

pelo contrário, é necessário atuar em todos os espaços sociais para manifestar a “vida e glória 

de Deus”, através de sua própria vida. 

 

O congresso dos jovens de 2017, que tinha como tema Uma 

igreja relevante, os jovens receberam palavras de impacto, 

frases de efeito, que os levavam as palmas, a levantar as mãos 

fazendo atos proféticos onde se comprometiam em fazer 

diferença no mundo, levando Jesus onde quer que forem. Um 

dos preletores enfatizou “precisamos fazer diferença, ser uma 

igreja relevante é sair das quatro paredes e manifestar a glória 

de Deus em nossas vidas. Nós somos a bíblia que as pessoas 

irão ler, é através do nosso testemunho que as pessoas 

conhecerão a Jesus, por isso, se comprometa em fazer a 

vontade dele.” (Diário de campo 28 de fevereiro de 2017) 

 

O “fazer a diferença” é utilizado como discurso proselitista para que os jovens façam de suas 

escolhas de vida, um meio para mostrar “a glória de Deus”. Na igreja do amor, os jovens 

também são incentivados a pregarem nos diferentes espaços em que circulam. E além do 

discurso religioso, os jovens devem pregar através de seus comportamentos, que conforme 

enfatizado em algumas pregações, o discurso pode não ser aceito, mas quando o jovem 

consegue mostrar “um padrão de comportamento que manifeste Jesus para as pessoas, é 

possível ter um alcance maior de outros jovens”.   

A ideia de geração do avivamento apresentada pelo grupo se assemelha ao que diz 

June Edmunds e Bryan Turner (2002, p. 7 grifos do autor), que define geração como um 

grupo etário que assume importância em determinados contextos sociais e tem a virtude de 



73 
 

construir uma identidade cultura”, que no contexto apresentado, os jovens são vistos como 

capazes de mudar a realidade secular através da evangelização e da “implantação do Reino”. 

Ou como disse Baumann (2007, p. 370), “o termo geração é uma expressão "performativa" 

(que cria uma entidade para nomeá-la) - uma chamada ou convocação para uma batalha nas 

fileiras do imaginário, ou mais precisamente postulado, da comunidade.” O investimento 

que os jovens recebem, acaba fazendo com que eles tenham mais oportunidades de ascensão 

na igreja, o que gerou alguns conflitos entre os adultos e os que estavam há mais tempo na 

igreja. Uma jovem líder acabou relatando os casos de alguns “irmãos” mais antigos na igreja 

e que saíram por discordar da visão da igreja, mas que em sua opinião tratava-se de alguém 

descontente por falta de “oportunidade”. 

- O que você acha que levou essas pessoas a saírem? 

- Olha eu acho que se saíram é porque estavam apenas atrás de 

cargo sabe. Porque nossa igreja dá oportunidade, aqui todos 

trabalham pra que vidas sejam salvas e bem cuidadas. A igreja 

faz um trabalho maravilhoso através das células, evangelismo, 

discipulado, e muitas coisas sabe. Mas, tem gente que não quer 

trabalhar, acha que só porque já está muito tempo na igreja tem 

que ter cargo, e quando não consegue, sai da igreja, e sai 

falando mal. E tem gente que chegou agora a pouco, é jovem 

e ta liderando, ta ganhando vidas pra Jesus, ta dando fruto. Eu 

mesma fui uma delas, que chegou aqui sem saber de nada, 

conheci a Jesus e depois fui cuidada, me tornei líder em 

treinamento, e hoje to aqui com a minha célula, e trabalhando 

na igreja. Então eu acho assim, pra quem quer ser usado, aqui 

tem espaço, mas se você quer aparecer, então uma hora vai 

acabar saindo. Eles dizem que não recebem oportunidade, mas 

eles só querem oportunidade pra aparecer e não pra servir a 

Deus e trabalhar na igreja.  

 

Outros relatos similares a este, apontam a saída de pessoas mais antigas na igreja, 

porque se sentiam “deixados de lado”. Outra jovem da igreja, que também é líder e bastante 

respeitada entre os jovens relatou: 

 

- Tinha pessoas aqui que eu admirava muito, porque acreditava 

que eram homens e mulheres cheios de Deus, e que tinham um 

testemunho lindo, que trabalhavam na obra e eram bem 

dedicados. Ai, eles começaram a se afastar das coisas aos 

poucos, quando começaram a chegar mais e mais gente, 

principalmente os jovens, a gente começou a perceber que eles 

não estavam mais fazendo o que faziam antes, e começaram a 



74 
 

discordar das coisas. Ai, eles começaram a criticar a igreja, 

dizendo que tinha coisa errada, mas no fundo eu percebi que 

eles saíram porque outras pessoas, que estavam a menos tempo 

que eles tinham se tornado líderes e até pastores na igreja. Ai 

é nessas horas que a gente vê que tem gente que só faz as coisas 

pra Deus pra aparecer entendeu. (T. 24 anos) 

 

A percepção dessa jovem indica que as mudanças que ocorreram na igreja e que 

foram fundamentais para aumento numérico dos jovens na igreja, coincidiram com a saída 

de pessoas “mais antigas”.  

Além dos problemas com os adultos e mais antigos, há também a dificuldade de 

engajamento de alguns jovens em responder as expectativas criadas em torno de seu 

crescimento e da manifestação de seus frutos. Alguns jovens após passarem pelo processo 

para se tornarem um líder de célula, acabam desanimando e abandonando sua célula, por 

causa da responsabilidade atribuída a cuidar de outras pessoas. Durante a pesquisa, tomei 

ciência de mais de oito casos de jovens líderes que abandonaram suas células. Destes, no 

momento da pesquisa, pude conversar com uma das líderes que informou “não estar 

conseguindo dar conta” por causa da faculdade e do estágio, e que diante da responsabilidade 

de cuidar das pessoas da célula, estava impossível conciliar. Isso ocorre porque o cuidado 

com as pessoas da célula vai além do dia em que ela é realizada. Os líderes e pastores que 

supervisionam os líderes de célula incentivam o contato, diálogo e convívio entre os 

membros da célula e o líder em outros dias da semana, para que haja integração entre eles. 

O investimento e a expectativa que a igreja gera em torno da juventude, representa um 

projeto da igreja para atuar também em espaços públicos.  

  



75 
 

III CAPÍTULO 

 

3. Identidade, Modernidade e Religiosidade 

 

Falar de identidade e modernidade nos leva a algumas questões muito discutidas 

pelos intelectuais. Isso ocorre porque as reflexões sobre a identidade passaram por grandes 

transformações quanto ao objetivo de se estabelecer conceitos que correspondessem à 

complexidade do tema. E relações como diferença e igualdade, e quanto à relação entre 

indivíduo e sociedade, passaram a ser definidas como ponto de partida para as análises. 

Na modernidade, a identidade passa a ser observada a partir de diferentes 

perspectivas. Nos escritos de Bauman (2001), a modernidade trouxe insegurança aos 

indivíduos e sociedades. Ele se refere à modernidade a partir da ideia de “fluidez” e 

“liquidez”, como um processo de liquefação e derretimento dos sólidos. Ele se refere a 

dissolução da antiga ordem social, onde a tradição que se manifestava sólida se desfaz. Para 

Bauman, vários setores da sociedade estão sendo atingidos por esse processo de fluidez, 

inclusive as identidades, pois na modernidade tudo está à venda: 

 

Em vista da volatilidade e instabilidade intrínsecas de todas ou quase todas 

as identidades, é a capacidade de “ir as compras” no supermercado das 

identidades, o grau de liberdade genuína ou supostamente genuína de 

selecionar a própria identidade e de mantê-la enquanto desejado, que se 

torna o verdadeiro caminho para a realização das fantasias de identidade. 

Com essa capacidade, somos livres para fazer e desfazer identidades à 

vontade. (BAUMAN, 2001, p. 87) 

As instabilidades, quando falamos de identidade, também são objeto de críticas como 

as feitas por Michel Agier. O autor critica a ideia de “identidade cultural”, utilizando como 

opção de análise “culturas identitárias” (2001, p. 7). Ele apresenta o percurso que a 

antropologia fez na busca por compreender a identidade, que inicialmente era definida como 

“um componente do universalismo” que tinha como objetivo a diversidade das culturas e 

sociedades (LEVI-STRAUSS, 1977 apud AGIER 2001). E as razões para a existência das 

identidades poderiam ser vistas nos limites, nas fronteiras e nos contatos, culminando na 

alteridade. Fredrik Barth (2000) apresenta sua análise sobre grupos étnicos, referenciada por 

Agier, que diz que os grupos étnicos são instauradores de novos quadros de socialização e 

expressão dos sujeitos, criando, assim, signos e símbolos que identificam o grupo. Esses 



76 
 

signos e símbolos não são fixos, eles podem oscilar, e podem ser positivos ou negativos, 

podem ser exaltados ou ignorados, minimizados e negados pelos membros do grupo.  E se 

existem situações que determinam a identidade, ela não pode existir fora de um contexto. A 

identidade sempre é relativa a algo que está em jogo, e o ponto de partida é a relação entre o 

eu e o outro, tanto no âmbito individual, como coletivo. 

Segundo Agier, o processo identitário se torna um problema a partir da relação com 

o outro, pois o “eu” é transformado, pelo “outro”. E em casos de mudanças sociais ocorridas 

em um curto período de tempo, como no caso de sociedades globalizadas, em que o contato 

com o outro modifica completamente as relações, a identidade torna-se algo intangível, 

inacabado que sempre se está em busca. 

 Na análise de Cuche (2002), a identidade é considerada como um mecanismo de 

inclusão, mas também de exclusão. A identidade define e situa a posição do indivíduo em 

um grupo no qual se assemelha ou identifica, estabelecendo as diferenças entre os de dentro 

e os de fora do grupo. E se a identidade surge da relação que se estabelece a partir das 

diferenças, entre o “eu” e o outro, ela também é reforçada através do sentimento de 

pertencimento a um grupo. Vários autores buscaram compreender como essa busca pela 

identidade acontece na modernidade, diante dos indícios de que esta traria uma crise às 

identidades. Sobre isso, Stuart Hall (2003) organizou sua análise sobre identidade 

enfatizando as transformações ocorridas a partir da modernidade. O autor apresenta “a crise 

de identidade” como parte de um processo de mudança nas sociedades modernas que se 

contrapõe a ideia de identidades fixas. Para Hall, a identidade é concebida em três 

perspectivas: 1- no sujeito do Iluminismo. 2- no sujeito sociológico, e 3- no sujeito pós-

moderno. Na primeira perspectiva, o sujeito do Iluminismo é baseado na concepção de 

pessoa humana, totalmente centrado, unificado, dotado de capacidade de razão, de 

consciência e de ação, e que permanecia com seu “núcleo” intacto. Já o sujeito sociológico 

apresentava a complexidade da sociedade moderna que emanava das transformações 

socioculturais, e dos processos de interação com o outro. O diálogo entre indivíduo e 

sociedade passa a mudar o “núcleo” do sujeito. A identidade pós-moderna, por sua vez, 

apresenta um sujeito com identidades fragmentadas, não fixas, formada e transformada 

continuamente. Nessa perspectiva o sujeito assume identidades diferentes em vários 

momentos. Para Hall (ibidem 2003, pag. 13), a ideia de uma identidade fixa e unificada 



77 
 

desde o nascimento até a morte é “fantasiosa”, pois o que acontece é uma acomodação em 

torno de uma “estória sobre nós mesmos”, ou que ele chamou de “narrativa do eu” 42. 

E se a busca pelo pertencimento é fundamental para a formação de uma identidade, 

estar situado em um grupo ou comunidade, como disse Baumann (2003), muitas vezes é 

fundamental para que a identidade seja formada. A partir de sua análise e própria experiência 

de vida, o autor afirma que as comunidades - entidades que definem as identidades- são de 

dois tipos: as de vida, e as de destino. A primeira orientada pela origem, a segunda por 

processos sociais. Segundo Baumann, a identidade surge como “substituta da comunidade”, 

quando se propõe a oferecer uma segurança contra as incertezas, de ditar normas e padrões 

de conduta.  

“Identidade” significa aparecer: ser diferente e, por essa diferença, singular 

— e assim a procura da identidade não pode deixar de dividir e separar. E 

no entanto a vulnerabilidade das identidades individuais e a precariedade 

da solitária construção da identidade levam os construtores da identidade a 

procurar cabides em que possam, em conjunto, pendurar seus medos e 

ansiedades (...) (BAUMAN, 2003, p. 21) 

 

Para Baumann43, as identidades se tornam voláteis na modernidade, não apenas 

porque se multiplicam, mas porque passam a operar sob um regime permanente de 

incertezas. Para ele, o enfoque da identidade nasce da crise de pertencimento, da distância 

cada vez mais evidente entre o “deve” e o “é” (BAUMANN, 2005, p 25). Assim, a pergunta 

“quem você é?” só ganha sentido num contexto em que os sujeitos são levados a acreditar 

que poderiam ser outra coisa além de si mesmos. Nesse sentido, a identidade não é um ponto 

de chegada, mais um projeto inacabado um Horizonte instável que exige constante 

vigilância, escolha e reposicionamento. A identidade deixa de ser um dado e passa a ser uma 

tarefa: há algo a ser produzido, manejado injustificado socialmente.  

A modernidade, juntamente com o processo de secularização, questionou a noção de 

religiosidade herdada, ou seja, aquela em que os filhos seguiam exatamente as tradições 

religiosas dos pais. Essas identidades começaram a entrar em colapso, fazendo que nas 

sociedades modernas, os filhos não mais reproduzissem as expressões religiosas de seus pais. 

Segundo Hervieu-Léger (2008), nas sociedades tradicionais o que garantia a sobrevivência 

 
42Ver HALL, Stuart. 1990. 
43BAUMANN, Zygmunt. Identidade: Entrevista a Benedetto Vecchi. Tradução de Carlos Alberto Medeiros. 

Rio de Janeiro: Jordge Zahar Ed., 2005. 



78 
 

das instituições eram os ritos de passagem transmitidos entre pais e filhos. Cabia aos núcleos 

familiares a transmissão das práticas e valores religiosos, que eram incorporados pelos 

jovens. Em alguns casos as práticas eram obrigatórias, e os jovens eram subjugados a 

continuarem com a tradição. E os rituais assegurava aos jovens a inserção no grupo 

garantindo seu pertencimento. 

Para Stuart Hall, a modernidade estabelece um processo de ruptura entre a ideia de 

uma identidade fixa para múltiplas identidades, levando à crise da mesma. E quando se trata 

de religião, segundo Berger e Luckman44, a modernidade leva a um processo de 

secularização provocando sérios problemas as instituições religiosas que antes eram 

portadoras de sentido para a sociedade e para os indivíduos; e que engendrou a dissolução 

de instituições religiosas tradicionais, que corroborou para o esfacelamento e fragmentação 

de valores religiosos que se perpetuavam. Esse processo é descrito por Peter Berger45:  

 

A secularização acarretou um amplo colapso da plausibilidade das 

definições religiosas tradicionais da realidade. Essa manifestação da 

secularização a nível de consciência [...] tem o seu correlato a nível sócio 

estrutural (como secularização objetiva). Subjetivamente o homem comum 

costuma ser muito seguro acerca de assuntos religiosos. Objetivamente, ele 

é assediado por uma vasta gama de tentativas de definição da realidade, 

religiosas ou não, que competem por obter sua adesão, ou, pelo menos, sua 

atenção embora nenhuma delas possa obrigá-lo a tanto. Em outras palavras, 

o fenômeno do pluralismo é um correlato sócio estrutural de secularização 

da consciência. (BERGER, 1985, 139). 
 

Para Pierre Sanchis (2012), o processo de secularização ocorre através do pluralismo 

religioso estabelece uma nova consciência religiosa, abrindo espaço para a indiferença. Ao 

passo que a secularização é vista por uns como um processo que enfraquece o poder 

regulador das instituições quanto ao gerenciamento do sagrado, para outros, a insegurança 

que a modernidade trouxe provocou o reforço das identidades institucionais. 

 
Um dos grandes problemas religiosos do próximo século será o da relação 

do indivíduo com a instituição que lhe propicia uma identidade religiosa. 

Dizer-se católico ou umbandista, até proclamar-se evangélico, não será 

mais unívoco. No caso de uma identidade tradicional, a situação está clara: 

continua-se aderindo a uma identidade, mas escolhe-se o conteúdo desta 

adesão. E mesmo no caso de uma conversão, na medida em que o tempo 

vai passando, a iniciativa individual na bricolagem de uma cosmovisão de 

fé e de um mapa de vida tende a se alargar. (SANCHIS, 2012, p.7) 

 
44 BERGER E LUCKMANN, 2004, p. 47. 
45 BERGER, Peter L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São Paulo. Paulus, 

1985. 



79 
 

Mesmo apresentando esse grande desafio que espreita a identidade religiosa, Sanchis 

reconhece que o pluralismo também possibilita que a experiência religiosa aconteça na 

modernidade de modo que permita a autonomia individual do sujeito, dando lhe poder de 

decisão.  Em sua análise, o autor faz essa referência a contextos religiosos distintos entre si, 

como no caso do fluxo de pessoas que transitam por diversas correntes religiosas, como no 

caso das religiões de matriz africana, e de origem cristã, ou espírita, como ocorre no Brasil.  

Contudo, devemos tomar cuidados ao relacionarmos religião e modernidade. 

Hervieu-Léger (2008, p. 22) sinaliza que há uma questão central dos estudos da religião que 

está longe de encontrar uma resposta satisfatória e que permeia todos os trabalhos nesta área: 

“é possível reconhecer a pluralidade e a singularidade dos arranjos do crer na Modernidade 

sem abrir mão, todavia, de tornar inteligível o fato religioso como tal?” Esta questão se 

relaciona com o problema de conceito sobre a própria religião na contemporaneidade, sendo, 

portanto, impossível fornecer uma resposta categórica. Ao defender este posicionamento, a 

autora ressalta a importância de se pensar a religião como uma dimensão sociocultural 

fundamental na composição da visão de mundo dos indivíduos. Ela aponta que “o religioso 

é uma dimensão transversal do fenômeno humano que trabalha de modo ativo e latente, 

explícito ou implícito, em toda a extensão da realidade social, cultural e psicológica, segundo 

modalidades próprias a cada uma das civilizações dentro das quais se tenta identificar sua 

presença” (HERVIEU-LÉGER, 2008, p. 22-23). Mas as teses de aniquilamento da religião 

e de incompatibilidade entre modernidade e religião que estavam relacionadas com as 

correntes pró-secularização e desencantamento do mundo foram aos poucos substituídas por 

estudos que colocam em novos termos a questão da relação entre as experiências religiosas 

individuais, as instituições religiosas e a modernidade (HERVIEU-LÉGER, 2008). 

A modernidade exigiu uma reconfiguração dos sistemas religiosos e, com isso, a crise 

da transmissão religiosa passou a confrontar os interesses das instituições que eram 

geradoras das identidades religiosas. Essas instituições passaram por atualizações e 

reorganizaram seus discursos, a fim de não se verem perdidas diante de um mundo de 

incertezas. A juventude religiosa que, anteriormente apegava-se à tradição, passou a interagir 

com novas formas de religiosidades que foram surgindo e se reconfigurando. Essas 

atualizações levam as instituições a pensarem em alternativas para garantirem a preservação 

de seus membros.  Assim como uma empresa que, para enfrentar essa concorrência e evitar 

o afastamento das gerações jovens, as instituições religiosas se empenham em utilizar 



80 
 

métodos mais eficazes de comunicação de sua mensagem (HERVIEU-LÉGER, 2008, p. 60). 

O desafio é justamente o de saber lidar com a perda dos compromissos religiosos e encontrar 

estratégias que possam restabelecê-los. A memória serviria como elemento de coesão social 

ao reproduzir elementos que norteiam a fé dos indivíduos e reproduzem pertencimentos. Por 

isso Hervieu-Léger (2008) destaca que a renovação contínua da memória religiosa serviria 

como um sistema de revitalização da fé para os indivíduos. Sendo assim, a memória atuaria 

na elaboração continuada das crenças da qual as instituições defendem, pois, o 

enfraquecimento da transmissão religiosa e da memória coletiva torna a religião imediatista 

e fluida. Isso explica o crescente número de movimentos religiosos que se utilizam de 

expressões emocionais e da subjetividade, para garantir a eficácia dos bens religiosos. A 

ênfase na “emoção” explica o sucesso obtido pelas igrejas pentecostais e neopentecostais, 

surgidas a partir da década de 1970, que fundamentam seus discursos e liturgias em práticas 

que a valorizam. Como destaca Mariz (1997), nesses grupos a emoção não aparece como 

simples manifestações espontâneas do sagrado, Mas como parte constitutiva da experiência 

religiosa: “a emoção é, ao mesmo tempo, prova da presença divina e dispositivo de 

pertencimento comunitário” (MARIZ, 1997, p.67). Entre os jovens, esse modelo emocional 

ganha ainda mais relevância, depois desloca a religião do campo da doutrina rígida para o 

da experiência sensível, permitindo que afetos, corporalidades se expressões performáticas 

se tornem centrais na produção da fé. 

A própria forma de expressão religiosa da juventude, evidencia a valorização de 

novas práticas emotivas comparadas as formas tradicionais de culto. Birman (1996), já havia 

observado que, no neopentecostalismo, a “emoção” deixa de ser vista como descontrole e 

passa a ser interpretada como potência espiritual, articulando subjetividade, eficácia ritual e 

construção do eu. No caso da juventude, a “emoção” parece ser um caminho que as religiões 

tradicionais têm optado para garantir elementos que possam manter o maior número de 

jovens no movimento. Isso permite aos fiéis a escolha de múltiplas opções religiosas. Estas 

escolhas se entrecruzam com diferentes crenças e modelos ofertados no mercado religioso, 

sendo possível selecionar opções religiosas diversas num campo em que as possibilidades 

de escolhas são diversificadas e, assim, a identidade religiosa torna-se mais flexível e pode 

ser modificada conforme esses jovens têm contato com as diferentes expressões do religioso.  

As identidades deixaram de ser vistas como prontas e acabadas, e se tornaram 

elementos susceptíveis e precários em um mundo marcado por incertezas, por isso, os 



81 
 

sujeitos da modernidade veem-se diante de situações em que são colocados frente à crise que 

afeta a própria noção de pertencimento.  

 

3.1. Conversão e Pertencimento religioso entre os Jovens Evangélicos 

Segundo Hervieu-Léger (2008, p. 15), ao longo do tempo, a religião desempenhou 

importante organizando a vida dos indivíduos a partir dela. As festas religiosas, por exemplo, 

regulavam os ciclos da vida dos indivíduos e da coletividade. Dessa forma, a religião não só 

organizava a vida social, como também servia para organizar os indivíduos que 

compartilhavam sentimentos e valores em comuns, dentro de uma instituição que 

determinava como deveriam proceder na vida cotidiana. Mas o panorama religioso 

contemporâneo tem sido marcado pela individualização da experiência religiosa e pela 

subjetividade das crenças. Essas tendências engendraram, no final do século XX, o processo 

de desinstitucionalização ou desregulação institucional destacado por Hervieu-Léger (2008). 

O enfraquecimento do sentimento de pertencimento religioso, como característica da 

modernidade, gerou processos de desencaixe dentro da sociedade. Para Hervieu-Léger 

(2008), o resultado deste seria uma forma de “crer sem pertencer”. Assim, ocorreu o 

enfraquecimento das instituições religiosas com relação à autonomia do sujeito crente. Para 

a autora, os sistemas religiosos são dissolvidos pela modernidade e cada vez menos regulam 

a participação e a crença dos indivíduos. Essa desregulação, como dito anteriormente, não 

significa o fim da religiosidade, mas a afirmação de novas formas mediadas pela escolha 

individual. Nessa perspectiva, o jovem crente na atualidade estabelece os laços e vínculos 

religiosos a partir dos recursos simbólicos disponíveis para construir sua identidade 

religiosa. E o que antes ocorria pela força da tradição, passa a ser estabelecido por suas 

necessidades individuais. Desse modo, a experiência religiosa e o ato de conversão a uma 

religião refletem uma escolha individual. 

Hervieu-Léger define quatro dimensões de identificação religiosa que se combinam 

nos tempos atuais necessários à construção de uma identidade subjetiva quanto a crença: “A 

primeira é a dimensão comunitária. Ela representa o conjunto das marcas sociais e simbólicas 

que definem as fronteiras do grupo religioso e permitem distinguir ‘aqueles que são do grupo 

daqueles que não são” (2008, p. 66). A segunda seria a dimensão ética, que diz respeito à 

“aceitação por parte do indivíduo dos valores ligados à mensagem religiosa trazida pela 

tradição particular” (2008, p. 66), quer seja ligada às religiões tradicionais ou aos novos 



82 
 

movimentos religiosos. A terceira é a dimensão cultural, que diz respeito ao patrimônio 

cultural (ritos, mitos, símbolos, doutrina) de uma tradição assumida, sem que isso seja uma 

imposição a um comportamento ético específico. A quarta é a dimensão emocional, “que diz 

respeito à experiência afetiva associada à identificação” (2008, p. 67). 

Os processos de conversão são marcados pela busca de identidades religiosas que 

supram a necessidade do fiel. Segundo a perspectiva de Hervieu-Léger (2008), a 

modernidade deu início ao fim dos compromissos religiosos e enfraqueceu o poder das 

instituições religiosas na regulação da vida dos fiéis. Mas isso não ocorreu com os processos 

de conversão, uma vez que o número de fiéis que se convertem em diferentes grupos 

religiosos aumentou. Para a autora, o que leva a conversão é a busca por uma identidade que 

dê a segurança, que o crente busca e tende a se entregar cada vez mais. Nesse sentido, 

podemos dizer que este processo de conversão, por mais que expresse um desejo privado e 

íntimo do indivíduo, se dá na conjunção das disposições sociais e culturais com os interesses 

e aspirações do crente. “Em uma sociedade em que a religião se tornou assunto privado e 

matéria de opção, a conversão assume antes de tudo à dimensão de uma escolha individual, 

na qual se manifesta, por excelência, a autonomia do sujeito crente” (HERVIEU-LÉGER, 

2008, p.109). Da mesma forma, elas são inseparáveis da diferenciação institucional que 

permite construir uma identidade religiosa em relação a uma identidade étnica, nacional ou 

social.  

A conversão tem como ponto de partida a ideia de mudança de vida, através do 

comportamento e do modo de pensar (CAMPOS, 1995; 2008). Nesse sentido, o crente faz 

um reordenamento do mundo a sua volta; o que significa dizer que o crente tem uma relação 

de pertença e fidelização com a sua igreja, ao mesmo tempo em que reordena suas relações 

sociais em sua vida cotidiana. Sobre essa questão, Clara Mafra (2009) diz que só poderemos 

entender a conversão se aceitarmos a ideia de descontinuidade que está suposta na mudança. 

Aqui, a mudança comportamental é caracterizada como o ponto onde o convertido “nega-se 

a si mesmo”, e muda parte significativa de seus costumes e hábitos reordenando suas práticas 

diárias. 

Roberta Campos e Mísia Reesink (2014) abordam o conceito de conversão enquanto 

um paradigma que se instaura como um paradoxo entre continuidade e descontinuidade. Para 

as autoras “pode-se avançar que, em uma certa perspectiva nativa brasileira, realiza-se uma 

ruptura, por exemplo, com o ‘demônio’ e se estabelece uma (nova) aliança com Deus 



83 
 

(CAMPOS; REESINK, 2014, p. 64). Em outras palavras, as autoras dizem que a conversão 

evangélica carrega a ideia de continuidade pela crença em Deus, mas que é descontinuo na 

sua relação com outros grupos como: católico, afros, entre outros. O fato é que a conversão 

entre os evangélicos acompanhou as transformações pelas quais as igrejas passaram com a 

modernidade. Sobre isso Ricardo Mariano diz: 

 

Antes, a conversão implicava que os fiéis se fechassem em casa e na igreja, 

se resguardassem castos, puros e santos para a volta de Cristo e o Juízo 

Final, se comportassem de modo ascético, sectário e estereotipado. 

Conduzia-os invariavelmente ao quietismo, à greve social e cultural. Isso 

mudou. Hoje, diferente de outrora, eles, em especial os neopentecostais, 

querem ter vez e voz ativas. Anseiam por respeitabilidade social, poder 

político e econômico. Ambicionam, sem culpa moral, consumir, ganhar 

mais dinheiro, conquistar um lugar ao sol, se dar bem na vida. Estão em 

busca de satisfação pessoal. […] Querem ser como todo mundo e ao mesmo 

tempo diferentes. Mas desejam ardentemente que sua distinção religiosa 

seja reconhecida, valorizada e vangloriada pelos outros como 

integralmente positiva. Tal mudança não é em si mesma nem desabonadora 

nem salutar. Primeiro, demonstra que essa religião passou a se interessar 

por e orientar sua mensagem para este mundo, não para transformá-lo 

subitamente por meio de qualquer tipo de revolução de cunho milenarista, 

nem para desqualificá-lo, mas simplesmente para se ajustar às demandas 

sociais das massas interessadas tão-somente na resolução ou mitigação de 

seus problemas cotidianos e na satisfação de seus desejos materiais 

(MARIANO, 2005, p. 232- 233). 

 

Alguns autores introduziram a temática dando a atenção necessária à sua 

complexidade. Nathaniel Roberts (2008) fala do processo de conversão ao cristianismo 

como “colonização da consciência”.46 Fazendo menção aos processos de conversão que 

ocorreram com a colonização, Roberts diz que a conversão é um tipo de colonização quando 

propõe que o convertido abandone seus desejos para atender aos desejos de outrem. Ou seja, 

tal modelo estabelece a perda da autonomia do convertido.  

No entanto, essa concepção na modernidade é questionada, pois elimina a existência 

do self antes da conversão, e Seu processo religioso a uma simples submissão. Para Roberts, 

a conversão deve ser compreendida como percurso relacional e moral, orientado por 

compromissos sucessivos que instauram uma disciplina mental, reformulando a agência do 

sujeito em vez de anulá-la. Nesse sentido, a conversão é menos uma imposição e mais um 

processo contínuo de engajamento, marcado por negociações internas e pela reelaboração da 

 
46 ROBERTS, Nathaniel. 2012. “Is conversion a ‘Colonization of Consciouness’?”.AnthropologicalTheory, 

12(3):271-294. 



84 
 

própria Juventude. Torna-se comum “crer sem pertencer”: os “indivíduos ‘constroem’ seu 

próprio sistema de fé, fora de qualquer referência a um corpo de crenças institucionalmente 

validado”, diz a cientista francesa Hervieu-Léger. “Os crentes modernos reivindicam seu 

direito de bricolar e, ao mesmo tempo, o de escolher sua crença” (2008, p. 64), por isso, são 

forçados a “produzir por si mesmos a relação com a linhagem da crença na qual eles se 

reconhecem” (ibidem). O que temos, então, é o fato de que as identidades religiosas não são 

mais herdadas, fazendo agora parte de uma “trajetória de identificação”. Ou seja, “o ato de 

conversão cristaliza o reconhecido valor do engajamento pessoal do indivíduo que expressa, 

dessa forma, por excelência, sua autonomia enquanto sujeito crente” (ibidem p. 116). 

Para Novaes (2004), as características que predominam entre os jovens, quando 

pesquisadas suas opiniões sobre religião: primeiro, a disposição para mudança de religião; 

em seguida, a ênfase na escolha individual, gerando maior disponibilidade para reafirmação 

quanto ao pertencimento institucional; e, em terceiro lugar, o desenvolvimento de 

religiosidade sem vínculos institucionais. Os jovens estão diante de um campo religioso cada 

vez mais competitivo e os que se declaram “sem religião” parecem aderir diversas crenças, 

combinando práticas de diferentes religiões e filosofias. 

Almeida e Monteiro (2001) chamam a atenção para o costume de idas e vindas entre 

religiões aparentemente distintas entre si, fato que não é facilmente explicado pela 

“conversão” ou adesão a um novo credo. Os autores explicam que os indivíduos circulam 

entre religiões, em um processo de metamorfose das práticas e crenças, que geralmente são 

reelaboradas e sobrepostas em diversas pertenças religiosas. Para Novaes (2008, p. 271), 

“são os jovens os que mais transitam entre vários pertencimentos em busca de vínculos 

sociais e espirituais”. Os índices de jovens que mudaram de religião apontam para essa 

direção. 

Para Rivera (2001), as instituições religiosas são modeladoras de ações e orientadoras 

de expectativas. Sendo assim, podemos dizer que a igreja gera nos jovens o sentimento de 

pertença ao grupo e dá condições ao indivíduo de superar o isolamento e enxergar-se como 

parte de uma realidade coletiva. É dessa relação que sua identidade é formada e o sentimento 

de diferença permite a distinção do seu grupo dos demais. Ambas são combinadas para dar 

ao sujeito critérios de discriminação. Segundo ele, a identidade individual toma corpo 

adquirindo sentido no grupo.  



85 
 

Nas igrejas evangélicas, muitos jovens têm encontrado um espaço de construção de 

suas identidades juvenis e agregação social. Isso ocorre porque, nessas igrejas, ou em outros 

pontos de encontros, eles têm a possibilidade de experimentar e se integrar a um grupo que 

lhe dá um sentido de vida que, ou lhe fora negado em outros espaços, ou que nunca teve 

(RIVERA, 2011). Segundo Dayrell e Carrano (2005), são os jovens de menor renda que 

participam mais ativamente das atividades religiosas, por encontrarem esse espaço de 

integração. Segundo os dados do IBGE, os evangélicos são o grupo mais assíduo na igreja. 

Segundo a pesquisa, entre os brasileiros com 18 anos ou mais, 52% responderam ir mais de 

quatro vezes no mês a igreja, 34% de uma a quatro, e 14% nenhuma vez. 

Almeida e Monteiro (2001) informam que, ao distribuir a população brasileira por 

faixas etárias, constata-se maior participação de pessoas mais velhas no catolicismo e 

adeptos ao grupo dos evangélicos de missão, enquanto os mais jovens optam pela filiação 

aos segmentos pentecostais ou pela não filiação religiosa. Para Ricardo Mariano (2003), um 

dos motivos de algumas igrejas atraírem um número maior de jovens e adolescentes, ocorre 

também por causa da ruptura na identidade estética, dos usos e costumes das igrejas mais 

tradicionais, quanto à aparência. 

 

Tal mudança causou imediato certo estranhamento. Pois para quem 

conhecia, ainda que distanciadamente e estereotipada, os tradicionais 

costumes e hábitos de santidade pentecostais, não havia como notar a 

inusitada imagem, em programas de TV e nas ruas, de jovens crentes 

cabeludos, alguns dos quais as indefectíveis argolinhas presas nas orelhas, 

roupas, adereços e trejeitos próprios de um sem-número de “tribos urbanas” 

formadas em torno de movimentos musicais, estéticos e midiáticos da 

cultura jovem. (MARIANO, 2003, p. 187)  

 

Mesmo sendo mais liberais, na modernidade, as igrejas mantêm valores e orientações 

puritanas e moralistas “quanto à homossexualidade, a pornografia, drogas, a assistência a 

programas de TV que exploram violência e sexualidade, a frequência a bares e danceterias, 

participação no carnaval” (MARIANO, 2003, p. 210). Além dos usos e costumes, outra 

quebra de paradigma neopentecostal que colaborou para atrair mais pessoas, principalmente 

os jovens, é quanto à “separação do mundo”.  

As mudanças pelas quais passam as igrejas evangélicas que tem como objetivo ser 

mais atrativas ao público jovem. O que vemos é um aumento no número de jovens que se 

dizem sem religião. A possibilidade de transitar em diferentes espaços religiosos é facilitada 



86 
 

pela intensa difusão de informações, na qual se multiplicam igrejas e várias tradições 

religiosas que contam com cultura midiática para difundir espiritualidade (Novaes, 2008). 

Entre os jovens, como apresenta a autora, nada pode ser visto como muito estável, pois é 

comum entre os brasileiros a disponibilidade para experimentação. Assim, entre eles, 

destaca-se a tendência de combinar elementos de várias tradições religiosas, em uma síntese 

pessoal, reproduzindo identidades institucionais e até novos fundamentalismos. Para Novaes 

“são os jovens os que mais transitam entre vários pertencimentos em busca de vínculos 

sociais e espirituais” (2008, p. 271). Como diz Scott, 

Ser de um grupo religioso já é um diferenciador moral que separa os jovens 

rapazes e moças de outros jovens não pertencentes a esses grupos, o que 

independe da intensidade da adesão dos jovens às ideias e às práticas desses 

grupos, ou seja, da fé e das obras (SCOTT, 2004, p. 375). 

 

O sentido e o sentimento de pertença constituem dimensões centrais para que jovens 

se integrem e estabeleçam um vínculo duradouro com uma igreja. E, na igreja do Amor, esse 

movimento não ocorre de forma espontânea: ele é produzido por um conjunto de práticas, 

discursos e dispositivos que criam um ambiente propício à intensificação da experiência 

espiritual e à construção de trajetórias de conversão percebidas como transformadoras. A 

promessa de mudança pessoal, muitas vezes apresentada como resposta às incertezas, 

dilemas e fragilidades que marcam a condição juvenil, atua como potente mecanismo de 

atração, oferecendo não apenas sentido, mas também um enquadramento moral que orienta 

expectativas e comportamentos. 

 

3.2. Minha Identidade é o Amor 
 

A busca pelo pertencimento é vivenciada pelos jovens da igreja do Amor e é 

interpretada como a “possibilidade de viver algo novo”, ou experimentar como dizem alguns 

dos jovens “a loucura que é ter Jesus em sua vida”.  

As relações de amizade são fundamentais para que esse processo aconteça e, logo 

após sua conversão, quando é conduzido à uma célula, os jovens logo são envolvidos pelos 

outros mais engajados, para começar sua atuação na igreja. A integração que ocorre através 

das células é o princípio gerador que estabelece os primeiros vínculos com a igreja e que, 

posteriormente, dá sentido a identidade religiosa dos jovens. É na igreja que o jovem 



87 
 

convertido descobre seu “chamado”, ou seja, o motivo pelo qual irá atuar para a glória de 

Deus. Um dos entrevistados diz, “aqui eu descobri quem eu sou e que Deus tem um propósito 

pra minha vida”.   

- Ser da igreja do Amor é ter sua identidade transformada. Eu 

soube que aqui era meu lugar, porque aqui eu realmente 

conheci a Jesus. Aqui ele foi apresentado a mim, e foi onde eu 

me converti. E isso mudou a minha vida, mudou a maneira 

como eu enxergo a Deus, mudou tudo, sabe? Eu já tinha ido 

pra outras igrejas, mas em nenhuma me senti bem. E eu acho 

que cada pessoa é chamada pra estar em um lugar determinado 

por Deus, pra cumprir seu chamado, sabe? (Barbara, 22 anos) 

- Quando eu conheci a igreja do Amor, foi um divisor de águas 

na minha vida. Eu estava desacreditado do evangelho porque 

não conhecia Jesus de verdade. Foi na igreja do Amor que eu 

percebi que eu era filho de Deus, e isso foi muito marcante pra 

mim, pois eu via Deus como alguém distante. Então eu vi que 

não era bem como eu pensava, e isso me mudou, daí eu pude 

ver quem eu realmente era em Deus, e que aqui na igreja eu ia 

ser quem ele quer que eu seja. (M. G., 23 anos)  

 

A fala dos dois jovens apresenta uma narrativa similar quanto à importância da igreja 

no processo de conversão e na definição de sua identidade religiosa. Mas dentro de um 

contexto mais amplo, representado pela juventude da igreja de um modo geral, essa relação 

entre conversão e igreja/denominação se estabelece de múltiplas formas. Enquanto para 

alguns o papel da igreja na conversão é fundamental para definir o que é ser um jovem 

cristão, em outros casos, a conversão é vista pelos jovens como uma relação direta com Deus 

e que independe da igreja.  

 

- Como você se converteu? 

-Então, eu tinha um grupo de amigos e um deles se converteu 

e começou a falar de Deus pra mim sabe, aquela palavra tocava 

meu coração, eu acho que era Deus mesmo falando comigo, 

porque era algo muito forte. Um dia eu cheguei em casa e 

comecei a escutar uns louvores que ele tinha me indicado, e 

em uma das músicas, o cantor disse que quem tivesse ouvindo 

e sentindo a presença de Deus e quisesse aceitar a Jesus 

bastava orar e se entregar onde estivesse. Eu senti que era 

comigo sabe, e eu aceitei ali na hora. Quando falei pro meu 

amigo, ele ficou muito feliz, foi ele que me levou pra igreja e 

pra célula, e isso ajudou muito.  



88 
 

- Mas, qual a importância da igreja pra você? 

Eu acho importante tá numa igreja e tal, mas a bíblia diz que 

nós somos a igreja sabe, por isso, devemos estar com Jesus, e 

isso é o que importa, sabe? Eu amo a minha igreja, mas, se eu 

tivesse me convertido em outra, não faria diferença, o 

importante é estar com Jesus, entende? (D. 29 anos) 

 

No diálogo, o jovem D. não nega a importância de estar em uma igreja, mas sua 

experiência de conversão, diferente dos dois interlocutores citados anteriormente, mostram 

uma diferença quanto a relação do vínculo religioso. Para D., sua relação com Deus é o que 

o faz estar na igreja, e não ao contrário. Enquanto no primeiro caso vemos como o papel da 

igreja foi fundamental para a conversão e permanência do jovem, a partir das práticas que se 

estabelecem na vida religiosa e os valores compartilhados coletivamente no grupo; no 

segundo caso, a experiência individual foi fundamental para que ele desenvolvesse sua 

identidade e prática religiosa de maneira independente, quanto à escolha de vincular-se a 

igreja. Os líderes da igreja confrontam a ideia daqueles que “não querem se comprometer”, 

para eles estar na igreja é ser “plantado” por Deus. “Igreja não se escolhe, é Deus quem diz 

onde você deve estar”47, a ideia de lealdade à igreja que “Deus te chamou” é algo pregado 

em muitos dos cultos, inclusive em um dos congressos realizados em novembro de 2016, a 

igreja convidou um pastor de origem Sul-Africana para pregar num congresso de células, e 

o tema foi “Enraizados”. No congresso, o pastor Robert enfatizou o compromisso que os 

membros da igreja tinham que ter em ser leais a igreja, à liderança, e ao chamado de Deus 

para fazer a obra naquele lugar. 

O pertencer e o ser aparecem profundamente imbrincados na construção da 

identidade dos jovens da igreja do amor. Contudo, essa relação não se limita a um sentimento 

espontâneo de coletividade, ela é sistematicamente produzida por discursos e práticas que 

moldam, orientam e disciplinam modos específicos de ser jovem no interior da instituição. 

 

47 Uma das frases ditas no congresso de células pelo pastor Robert Dudu. Essas e outras frases eram ditas com 

o intuito de impactar as pessoas durante o congresso, o que causava comoção, conforme diário de campo: “a 

pregação deixou as pessoas eufóricas, a cada frase dita pelo pastor preletor convidado, eram celebradas com a 

resposta dos presentes que diziam: ‘fala Deus’, ‘glória a Deus’, e muitas palmas, em alguns momentos as 

pessoas se levantam e ficam de pé para aplaudir o preletor. A cada noite do congresso, que durou cinco dias, 

as pessoas são levadas a reafirmarem sua lealdade a igreja, e também o fazem através nas redes sociais (através 

da página da igreja no facebook)” (diário de campo, novembro de 2016) 



89 
 

Os líderes da igreja ensinam de forma reiterada, que fazer parte da Igreja do Amor implica 

assumir uma “grande responsabilidade”, que é, cuidar dos outros, oferecer apoio emocional, 

espiritual e efetivo, convertendo a pertença religiosa em uma obrigação moral. Nas 

pregações, os líderes incentivam os jovens a adotarem comportamentos tidos como 

“amorosos” e a performar uma diferença pública, sintetizada na frase do pastor Arthur: 

“Precisamos mostrar que o amor de Jesus é a nossa marca”. Assim, a identidade juvenil é 

articulada através de uma estética do amor que, embora apresentada como natural e 

desejável, funciona como dispositivo de conformação de condutas.    

A mudança institucional do nome da igreja, que passou a ser apenas “Igreja do 

Amor”, é interpretada pelos líderes como marco simbólico da própria identidade da 

comunidade e do perfil esperado dos seus membros: “agora todos temos o compromisso de 

fazer valer o nome que recebemos”, afirma o pastor Arthur, reforçando que a pertença não é 

um estado, mas um projeto a ser constantemente atualizado pelo fiel, e ordenado pela 

liderança da igreja. Entretanto esse ideal que se pretende agregador, torna-se rapidamente 

um ponto de tensão, quando a retórica do amor dá lugar à normatividade. Ao afirmar que “o 

amor tem regras e as regras são feitas por Deus e por isso devem ser seguidas para que a vida 

cristã seja de êxito”, o pastor Arthur, junto com a liderança, reinsere sob o registro afetivo 

do amor, uma estrutura de controle moral que orienta, vigia e avalia a conduta dos jovens, 

que precisam estar dentro desse padrão para pertencer a comunidade de fé. 

Mas nem todo percebem essa tensão do pertencimento. Pertencer à igreja do Amor 

tem diferentes interpretações e sentidos, dependendo do grau de envolvimento do jovem na 

igreja. Para os mais envolvidos, como no caso daqueles se são líderes de células e líderes de 

ministérios por exemplo: eles compreendem seu pertencimento como uma “escolha divina”, 

enquanto os menos comprometidos, atribuem a uma escolha individual. Uma jovem (19 

anos) líder de célula, ao responder o motivo que a levou a estar na igreja, disse: “Eu sei que 

foi Deus que me colocou nesse lugar, porque ele queria que aqui eu vivesse os propósitos 

dele pra minha vida”. Outra jovem (17 anos), que não estava em nenhum ministério, ou nas 

atividades da igreja, mas frequentava aos cultos e ia a uma célula, diante da mesma pergunta 

respondeu: “Eu tinha alguns amigos na igreja que me convidaram, eu gostei e fiquei, pois 

me senti muito bem, aqui, eu fui acolhida”. As duas jovens apresentam motivações diferentes 

para ser do amor. Podemos dizer que a jovem líder, ainda que tivesse passado por uma 

situação semelhante de ser convidada por amigos e tenha gostado da igreja, atribuiu sua 



90 
 

permanência a um “chamado” divino. Enquanto a que não é líder e, com isso, não tem 

compromissos estabelecidos nas atividades da igreja se relaciona com a igreja de maneira 

diferente. Por isso o trabalho dos líderes é reforçar os laços e o sentimento de pertença 

através da visão da igreja. Estar na “visão” é fundamental para ser “do amor”, ou seja, um 

membro reconhecido da igreja. A visão é o que define aqueles que irão se comprometer, dos 

que não irão. Essa relação entre o jovem e a visão da igreja é transposta para o âmbito 

espiritual e prático de suas vidas religiosas, pois o “estar na visão” significa estar alinhado 

com o propósito que Deus o chamou para cumprir na terra e, no caso da igreja do Amor, esse 

propósito é de “ganhar vidas”, e todos devem estar dispostos a cumprir com o propósito:  

“Temos uma missão e não vamos fugir dela, vamos ganhar as multidões e cuidar 

muito bem delas. Amamos nossa igreja e ela é do Senhor, de Paulista para o mundo, muito 

prazer, somos a Família do Amor” 48, é com esse grito de guerra que os líderes da igreja 

reforçam o sentido de missão que deve ser abraçado e cumprido por todos. E todos da igreja 

devem trilhar o caminho para alcançar esse propósito e, quem se recusa, está “fora da 

visão”49. Esses compromissos são transmitidos através de expectativas criadas em torno do 

“crescimento espiritual” dos jovens. Esse crescimento é avaliado através do discipulado e 

pela participação dos jovens nos ministérios e atividades da igreja. A submissão aos líderes 

também é um fator avaliado para medir o comprometimento. Fora desses parâmetros, a 

relação com a igreja é vista pelos líderes e jovens comprometidos como superficial. Não se 

envolver com a igreja é o mesmo que não se envolver com o “próprio Deus” e, sem esse 

envolvimento incorporar essa identidade, torna-se impossível.  

As células são fundamentais para que os jovens comecem a se envolver com a visão 

da igreja. É na célula que os vínculos necessários para que os membros da igreja tenham 

compromisso e “abracem” a visão são criados. As células e os cultos direcionados aos jovens 

se estabelecem como espaços identitários que os aproximam, estabelecem os parâmetros 

para ser do amor, e criam a ideia de comunidade que a igreja busca. É a partir dessa ideia de 

“comunidade de pertencimento”, conforme sugere Hall (2003), que a igreja orienta e até 

define a identidade dos jovens, e que podemos compreender sua filiação e sua participação 

 

48 Esse grito de guerra foi dito no culto de aniversário da igreja no dia 15 de outubro de 2016 e pode ser 

acessado através da página da igreja no facebook: https://www.facebook.com/batistadoamor/videos/  
49Logo mais retornarei ao tema. 



91 
 

na igreja e na vida religiosa. E é a partir dessa ideia que a célula funciona como um 

mecanismo de integração do não crente, ou novo crente, a vida religiosa. Nesse sentido, 

manter os laços estreitados com a igreja através da célula é importante para garantir que esse 

jovem não se afaste da “vida com Deus”. Assim é através dos vínculos que se formam, 

através das células e do processo de socialização que resulta dela, que os jovens são iniciados 

no “processo de crescimento” que estabelece a identidade dos jovens na igreja. “Se um grupo 

mantém sua identidade quando os membros interagem com outros, disso decorre a existência 

de critérios para determinação de pertencimento ou exclusão” (BARTH, 2000). 

A ideia de se comprometer, que leva uns a assumir a identidade da igreja, é a mesma 

que cria tensões para outros, pois nem todos os jovens aceitam a ideia de se submeter às 

regras que a visão impõe. Sobre isso, Alves (2009) diz que a igreja cria mecanismos de 

controle da vida social dos jovens, mas sendo esse grupo mais propenso à rebeldia, esses 

teriam mais dificuldade em permanecer nas igrejas que exercem esse controle. Para aqueles 

que diante das regras não se submeteram a visão, a alternativa foi sair da igreja, alguns jovens 

mudaram para outras igrejas, ou voltaram “ao mundo”, são os chamados de “desviados”. Há 

também aqueles que entram e saem da igreja de acordo com as festas seculares. Há um 

esvaziamento de jovens na igreja em alguns períodos do ano como nas festas de carnaval, 

de são João, e final do ano - festas bastante celebradas em Pernambuco. Nesses períodos a 

igreja sempre realiza atividades que intensificam a participação e integração dos jovens, 

como congressos, seminários e shows. Todo ano a igreja realiza uma conferência de jovens 

no período de carnaval, no ano de 2017. Durante a conferência um dos preletores presentes 

chama a atenção dos jovens dizendo “não troque a alegria eterna que é Jesus, por alguns dias 

de alegria”. O pastor Arthur, ao falar sobre o período de carnaval, diz: 

 

“[...] é muito triste ver tantos jovens que eram usados por Deus, 

perdendo seu relacionamento com ele por alguns momentos de 

alegria que depois passam. Por isso não troque sua vida com 

Deus por uma alegria passageira. Sua felicidade e sua 

identidade devem estar em Deus.  

 

Para pertencer à igreja do Amor é preciso estar de acordo com as práticas e princípios 

que a igreja reconhece, ou a relação entre membros e igreja torna-se inviável. E é justamente 

nesse quesito que muitos dos jovens passam a entrar em conflito com a igreja, pois os 



92 
 

compromissos estabelecidos após a conversão, através da fé, agora, transformam-se em 

compromissos com a vida religiosa através da igreja. 

3.3 Socialização como Ferramenta de Integração 

O processo de socialização na igreja é o primeiro passo importante para a 

consolidação dos jovens a vida religiosa. E da mesma forma que as relações de amizade são 

importantes para que o jovem permaneça na igreja, também podem influenciar sua saída. 

Quando convertidos, os jovens passam a se relacionar com os “irmãos de fé”, o que os leva 

a passar por essa socialização a partir das quais serão moldadas as relações construídas com 

a igreja. 

Entendemos aqui o termo socialização através da leitura de George Simmel (1908). 

Para ele a socialização é caracterizada como “toda forma de interação” (ibidem, p.284). Para 

Simmel, “a sociabilidade é vista como uma forma autônoma e lúdica de sociação, não 

visando um objetivo ou a busca de resultados concretos, cujo fim é a própria relação, a 

satisfação de estar junto” (1983, p.169). Na perspectiva de Simmel o mundo social é visto a 

partir de relações engendradas através de interações, e para ele, as interações são formas de 

sociação, que une e permite que os indivíduos de organizem.  

A perspectiva de Simmel adotada aqui é quanto a ideia de socialização como forma 

de interação entre indivíduos que se inserem em um grupo. Pois na igreja do Amor, a 

socialização é utilizada como mediação para alcançar um fim: que os jovens estabeleçam 

vínculos que estreitem sua relação com a igreja e os afaste dos perigos do mundo. Pois, 

quanto maior a integração do jovem, menor a possibilidade de ele passar despercebido e sair 

da igreja. 

A permanência do jovem na igreja é vista como fator importante para que sua vida 

com Deus seja desenvolvida até que ele tenha maturidade para continuar na caminhada.  E 

se esse jovem for novo convertido, é visto como um “bebê na fé”, e como tal precisa de 

cuidados para crescer e se desenvolver. 



93 
 

O “desenvolvimento e crescimento”50 do novo convertido começa através de sua 

integração na célula e na igreja, depois é fomentado pelas orientações recebidas nos 

discipulados, nas pregações ministradas nos cultos, e pelo incentivo à leitura da bíblia, da 

oração e do jejum. Seguindo à risca essas orientações, que são concebidas como princípios 

bíblicos, a permanência do jovem é vista como certa. Como nos diz Santos & Mandarino, a 

“frequência ao culto, dentro de um local específico, garante o encontro que é tão necessário 

para a constituição de uma cultura religiosa e contempla as necessidades socializadoras dos 

jovens” (2005, p. 170). 

Mas a negligência ou não cumprimento dessas práticas é sinal de que o jovem não 

está lutando por seu relacionamento com Deus. Na igreja do Amor estar integrado em uma 

célula, nos ministérios jovem e demais atividades da igreja, é importante porque, “além de 

um ato de socialização, a partir do qual se instauram as regras que orientam a ação, 

possibilita-lhes excelentes espaços de sociabilidade, em que as relações extrapolam as 

igrejas e o trabalho devocional” (Scott, 2004, p. 381). 

Outro fator importante é que os jovens devem saber até onde podem ou não se 

envolver nas amizades51 com não crentes. Pois tais amizades podem fazê-los “cair” e se 

desviar, ao mesmo tempo é importante manter amizades com não crentes formadas antes da 

conversão, pois são esses amigos que se tornam os futuros crentes, aqueles que serão 

evangelizados pelos amigos convertidos. 

Nesse sentido é valido manter o contato com o não crente para propósitos 

proselitistas, mas é preciso estabelecer um perímetro quanto a influência exercida na 

amizade. Assim, é preciso manter os relacionamentos de amizade com os não crentes 

enquanto conseguir manter o propósito de levá-los a conversão, mas a partir do ponto em 

que a amizade se tornar um problema a sua santidade, compromisso com Deus e com a 

igreja, a amizade deve ser revista, e em alguns casos deve ser rompida completamente. 

 
50 “Crescimento e desenvolvimento espiritual” são os termos utilizados pelos líderes e membros da igreja para 

identificar o “amadurecimento” do crente. A partir disso a igreja utiliza alguns parâmetros para identificar 

quem está amadurecendo ou não na fé, como: participar das atividades da igreja, estar numa célula, ser 

discipulado, fazer as escolas de treinamento oferecidas pela igreja, se “submeter à liderança”, “vestir a camisa 

da igreja, se tornar um líder de célula. 
51 A idéia de amizades descrita refere-se aos relacionamentos com pessoas de fora da igreja e quem são do 

“mundo”. Esses relacionamentos com os de “fora” podem representar um problema para a vida religiosa dos 

jovens após a conversão. 



94 
 

Para que os jovens identifiquem quais amizades devem manter ou não, o pastor dos 

jovens ministrou uma pregação com tema, “relacionamentos tóxicos”, listando o que um 

jovem deve fazer para se livrar de um relacionamento inapropriado a uma vida cristã: 

 

Existem muitas coisas que podem nos afastar de uma vida com 

Deus, e nos dias de hoje, os relacionamentos que temos podem 

definir o nosso futuro e o nosso destino. Se você quer crescer 

em sua vida com Deus, escolha bem as pessoas com quem você 

anda, porque se você achar que pode andar com qualquer um, 

você vai ser qualquer um. E Deus te chamou pra ser diferente, 

pra fazer a diferença, e pra isso você tem que andar com 

pessoas que te façam crescer. Se você escolher andar com 

pessoas erradas, que te afastam de Deus, você vai fracassar. 

Você tem que saber que tipo de relacionamento você deve ter 

na sua vida, se você anda com porcos, é como diz o ditado, 

você vai comer farelo. Você deve influenciar as pessoas a sua 

volta, foi pra isso que Deus te chamou, mas se você é 

influenciado em vez de influenciar, então você ta sendo apenas 

mais um na multidão. Existem pessoas de quem você não pode 

sair de perto, mas outras pessoas você tem que tirar da sua vida, 

ou você, não vai ter relacionamentos saudáveis. (Pr. Gera, 8 de 

outubro de 2016) 

 

A ideia de que as amizades podem conduzir ao caminho certo, é proporcional a noção 

de que também podem levar ao caminho errado. Essa relação se constitui no mesmo sentido 

atribuído a relação do “eu x mundo”, em que jovem deve se proteger dos perigos que o 

mundo traz. O amigo do mundo pode representar ao mesmo tempo um meio pelo qual o 

jovem crente pode transformar a sociedade levando-o à conversão, ou pode levá-lo de volta 

a vida sem Deus. Assim lugares de socialização, como festas, baladas, e pontos de encontro, 

que antes eram comuns para encontrar os amigos do mundo, agora devem ser evitados para 

não se tornarem um empecilho a vida com Deus.  

 

Para os jovens convertidos há uma compreensão de que 

existem limites que demarcam nitidamente as fronteiras entre 

o “sagrado” e o “mundano”. E todo aquele que deseja assumir 

uma nova “identidade religiosa” deve estar ciente desses 

limites, submetendo-se a viver dentro dos limites demarcados 

(ANDRADE, 2005, p. 67). 

 



95 
 

Em umas das conversas informais que tive no campo, uma das jovens fala de sua 

experiência de estar num bar com amigos da faculdade que não são crentes e como se sentiu 

em estar lá com eles: 

 

- Eu acredito que ser crente não é ser careta como as pessoas 

falam e julgam, mas nem sempre devemos ir a certos lugares. 

Temos que ter cuidado porque hoje em dia está cada vez mais 

difícil dar testemunho. 

É difícil ser jovem e dar testemunho? 

Sim, porque a gente não pode ficar numa bolha isolado do 

mundo, mas também não pode se misturar. Eu mesma, fui sair 

com uns amigos da faculdade, e eles queriam ir pra um 

barzinho sabe. Eu não queria, mas eles já ficavam reclamando 

que eu nunca fazia nada com eles depois que virei crente, e 

ficaram me perturbando sabe. Aí eu fui entendeu, mas eu 

fiquei na minha, tomei meu suco, eles ficaram bebendo, e 

quando eu percebi que o negócio estava ficando estranho eu 

fui embora. 

Estranho como? 

Então, alguns dos meninos ficaram dando em cima de mim, ai 

eu vi que não dava pra mim, porque a bíblia diz: tudo me é 

licito, mas nem tudo convém, ou seja, Deus nos dá liberdade 

de escolha, mas se eu escolher errado, quem vai perder sou eu. 

Por mais amiga que eu seja deles, meu testemunho é mais 

importante, porque eu tenho que mostrar Jesus pra eles, e se eu 

não mostrar eles nunca vão querer saber dele. Por isso eu não 

ligo mais pra o que falam, sou amiga sim, mas só vou pra onde 

me senti bem, e sentir que estou mostrando Jesus na minha 

vida. 

 

Ao se converterem, os jovens adotam novas condutas morais e comportamento, ou 

como disse Andrade, “um novo discurso pautado pela ‘diferença’, entre os de Cristo e os 

‘mundanos’, entre os ‘que fazem a vontade de Deus’ e ‘os que não fazem’ (2005, p. 66)”. 

Esse ascetismo é mais marcante em algumas igrejas/denominações do que em outras.52 E na 

igreja do Amor esse limite é determinado pelo nível de envolvimento que o jovem tem dentro 

da instituição, ou seja, os jovens que possuem algum nível de liderança, e de 

 
52

 Como no caso da igreja assembléia de deus que faz maior distinção entre os “crentes e os do mundo”. ver 

dissertação tese de doutorado de Maria de Fátima Paz Alves, Um/uma jovem separado/a no “mundo”: igreja, 

juventude e sexualidade na perspectiva de jovens da assembléia de deus em Recife-PE. Recife: O autor, 2009. 



96 
 

comprometimento nas atividades da igreja, farão maior distinção sobre com quem se 

relacionarão fora da igreja, com relação aqueles que são apenas frequentadores dos cultos. 

São os compromissos estabelecidos com a igreja que acabam por controlar e orientar a vida 

do jovem fora dela. Mais ao passo que isso é visto como um fator positivo para a instituição, 

também traz certos problemas, conforme discutirei adiante. 

3.4. Entre o Amor e a Guerra: Quando a Identidade Gera Conflitos 
 

Nas igrejas evangélicas muitos são os parâmetros para pensarmos os conflitos pelos 

quais os jovens passam. Desde a relação entre estar no mundo, mas sem se contaminar por 

ele, ou, se manter em santidade para ser aprovado por Deus, é motivo de angústia para os 

jovens e um desafio para as igrejas. Pois além desses conflitos que orientam o modus como 

esses jovens irão perceber sua subjetividade e suas práticas, ainda se deparam com infinitas 

possibilidades e visões de mundo diferentes das quais passam a construir em sua relação 

com a igreja. Isso ocorre porque, a igreja ao mesmo tempo constrói em torno dos jovens uma 

rede de contatos, proteção e possibilidade de ascensão dentro da instituição, também 

determina regras, práticas e controla o comportamento dos jovens. E é dessa tentativa de 

controle53 que resultam os problemas. 

É fato que qualquer grupo religioso, ou nesse caso, igreja, tem conflitos internos 

gerados por diversas questões. Desde a falta de submissão as regras, a divergência de 

opiniões, e dissidências, as igrejas evangélicas tentam contornar tais conflitos para manter 

certa coesão e unidade dentro do grupo. O mesmo é visto na igreja do Amor. Há um esforço 

por parte de toda a liderança da igreja, desde os pastores presidentes, os pastores auxiliares, 

diáconos, líderes de célula e líderes de ministério, para manter a igreja com o perfil de uma 

comunidade, ou como costumam dizer como “uma família”. 

O que ocorre de fato nesse momento é que as instituições religiosas não detêm mais 

o monopólio do controle sobre seus fiéis, pois os mesmos são orientados pelas escolhas que 

fazem, ou seja, “uma disposição do sujeito contemporâneo em viver sua vida em torno de 

suas próprias experiências subjetivas, e de situar o sagrado no âmbito destas experiências.” 

 
53 A igreja enquanto instituição, busca fortalecer os vínculos entre os membros através de práticas e 

comportamentos considerados adequados e corretos à vida religiosa. Esses laços acabam gerando a regulação 

e que torna a igreja um agente de controle social (Durkheim, 1897/1951).  



97 
 

(CAMPOS e GUSMÃO, 2011:70). Os crentes passam a definir seu nível de envolvimento e 

submissão a uma igreja a partir do que chama de “sua vida com Deus”. Nesse sentido a 

lealdade e a ideia de comunidade que une o indivíduo ao grupo depende diretamente de suas 

experiências positivas e negativas dentro dele.   

Mas, haja vista o número significativo de pessoas e de jovens que fazem parte da 

igreja do Amor torna-se uma missão difícil mantê-las unidas sem que haja conflitos.54 Na 

igreja os problemas começaram a surgir a partir da implantação das células, que 

descentralizou a liderança da igreja e o culto do templo, para as casas, e para “lideres leigos”, 

que não possuíam nenhum conhecimento teológico, como aponta os pastores, pois “a para 

pregar a palavra de Deus só é preciso ter uma vida com ele, e não ter curso teológico”. Outro 

fator foi a implantação do Encontro com Deus, que como dito anteriormente, funciona como 

um retiro espiritual que promove “transformação, cura e libertação” dos crentes. Além 

desses fatores, a mudança na liturgia do culto, onde antes, segundo os mais antigos na igreja, 

o modelo de culto era mais “calmo, menos festivo, onde os louvores eram para adorar a 

Deus, e ao para ficar pulando na igreja, além de ter mais palavra nas pregações, e hoje parece 

palestra”, afirma um dos membros que saiu da igreja, por discordar da “visão”. A 

reestruturação da hierarquia através da liderança de células e consagração de pastores leigos, 

investimento financeiro para a construção de um Megatemplo. Assim como as festas com 

estilo “balada gospel” com jogo de luz e dj’s. O que para uns é visto com bons olhos e 

interessante, para outros se tornou motivo de discórdia. Uma líder apresentando seu ponto 

de vista diz, 

 

Pra mim é maravilhoso estar numa igreja antenada com a 

tecnologia, que organiza festas e cultos animados para os 

jovens. Não sei porque isso incomoda tanto, porque se Deus 

nos chamou pra “comer do melhor dessa terra”55, porque nós 

vamos ter uma igreja sem graça e que não utiliza esses 

recursos. As pessoas falam de mais, e se a gente for ligar, não 

faz mais nada aff. Se na bíblia mostra que Deus permitiu que 

fossem construídos grandes templos, porque a gente não pode 

ter um? Se mostra que Deus estabeleceu festas para seu povo, 

porque nós não podemos fazer festa? O problema é que até o 

que não tem pra falar o povo vai falar, então fazer o que né? A 

 
54 Nesse contexto, os conflitos são gerados a partir da heterogeneidade encontrada dentro do grupo, dos 

grupos etários presentes, das relações de poder engendradas pelas visões de mundo que se cruzam na igreja e 

que podem criar dicotomias. 
55Referência ao texto bíblico de Isaias capítulo 1, versículo 19, antigo testamento. 



98 
 

gente ama, cuida, mas se você não concorda então procure um 

lugar onde você se identifica e siga sua vida. 

 

Todas essas mudanças fizeram com os membros mais tradicionais e críticos, 

passassem a questionar os valores denominacionais da igreja, e influenciassem outros. E 

nesse processo, alguns dos jovens também começaram a questionar as novas práticas da 

igreja, principalmente as que estabeleciam alguma relação de controle, como a do 

discipulado. E o fato de que ser líder requeria compromissos que exigiam do jovem maior 

controle sobre seus atos e comportamento, e que qualquer comportamento inapropriado 

poderia levar a sansões e até o afastamento de suas funções, levou muitos a questionar o 

vínculo com a igreja, levando outros a sair dela. 

Para amenizar os conflitos nas relações entre os membros, são adotadas medidas que 

tem como objetivo, fazer as pessoas se entenderem através do diálogo, na relação do 

discipulado, e de narrativas bíblicas. Ou seja, os pastores e líderes costumam ser os 

mediadores dos conflitos entre os membros, para que se evitem problemas maiores que 

possam fazer com que eles saiam da igreja. Mas há também os conflitos entre os membros e 

a própria igreja, e nesses casos a situação torna-se mais complexa, pois os mediadores 

também se tornam um dos lados interessados. 

Identificar um conflito só é possível a partir da relação de proximidade com as partes 

e diálogo com os envolvidos. E em campo, pude perceber alguns conflitos gerados a partir 

da relação que estabeleci com os interlocutores no campo e nas redes sociais.  

No Brasil, um dos países mais conectados da com as redes sociais da América 

Latina56, onde as pessoas gastam horas a fio, acessando esses canais de comunicação surgem 

conflitos de diferentes naturezas e origens, sejam, ideológicos, políticos, religiosos, étnico, 

raciais, classe, entre outros. Essa realidade conflituosa pode se manifestar de diferentes 

formas e sem que tenhamos controle sobre ela. E é a partir dessa realidade que pude perceber 

como os conflitos gerados entre os jovens e a igreja do Amor, se desenvolvem não apenas 

nas relações face a face, mas nas redes.  

 
56Em pesquisa realizada pela eMarketer em 2015, o Brasil foi registrado como o país que mais se utiliza as 

redes sociais. Segundo o estudo, o Brasil tinha 78,1 milhões de usuários mensais ativos (isto é, que acessam 

uma rede social ao menos uma vez por mês) em 2014, número que subiu para 86,5 milhões em 2015 

(crescimento de 10,7%) e alcança a metade de 2016 com 93,2 milhões (aumento de 7,8%). 



99 
 

Tratando-se de jovens, estar conectado as redes foi fundamental para identificar 

jovens que se envolveram em conflitos por discordarem, questionarem, ou não seguirem as 

regras necessárias a permanência na igreja. Aqueles que de alguma forma são vistos como 

os “rebeldes” da igreja, ou que estão “fora da visão” - termo utilizado para descrever os que 

são contra a doutrina estabelecida na igreja- por expressar opiniões contrarias às recebidas 

pela liderança, acabam utilizando esses canais de comunicação para expressar sua 

insatisfação.  

Alguns autores como Abramo (1994), apontam a rebeldia57 como uma construção 

social estabelecida para a juventude. Pois, a juventude enquanto categoria social é vista como 

problemática por viver situações que geram ambiguidades quanto aos seus papéis. Os papéis 

desempenhados, ao passo que geram identificação podem gerar estranhamento dentro do 

grupo que se está inserido. E quando os jovens são pressionados a desempenharem papéis 

que os subjuguem, alguns deles passam a questionar aqueles que exercem autoridade 

(FORACCHI, 1972). Na igreja a rebeldia é entendida a partir do fundamento bíblico de 

insubmissão a Deus, ou, a um líder levantado por ele. Nesse sentido, ser um rebelde é, pela 

igreja, carregar o pecado de desobedecer a Deus, e quem o faz é amaldiçoado pelo próprio 

Deus, pois ele abomina a insubmissão. Questionar é aceitável enquanto for apenas um 

descontentamento pessoal e privado, a partir do momento que o descontentamento passa a 

ser compartilhado e se torna público a rebeldia é constatada e por isso deve ser tratada pela 

liderança da igreja. O “rebelde” é então submetido a um “tratamento” para não deixar que a 

rebeldia permaneça em sua vida. Assim como uma doença, deve ser curada. A cura vem pela 

oposição e rejeição ao pensamento e a prática que levou a rebeldia, através da submissão ao 

que antes se questionava. 

A ideia de estar na visão ou não é uma problemática amplamente discutida pelos 

jovens, estar fora da visão e permanecer na igreja, representa o mesmo que já estar fora do 

grupo. É possível perceber essa questão na fala da jovem L. A., de 22 anos, que diz: “ter uma 

visão contrária à da igreja que você faz parte é o mesmo que pertencer a uma família e não 

querer fazer parte dela”. Nesse sentido, estar na visão é garantir a unidade da igreja. Este 

argumento também é defendido pela liderança, como vemos na fala da Líder de célula A.M 

de 19 anos: 

 
57 A ideia de rebeldia na igreja é representada por toda discordância levantada contra a liderança ou a visão 

da igreja, que possa levar outros a questionarem. 



100 
 

 

- Quando as pessoas não entendem que a única visão da igreja 

é ganhar vidas pra Jesus, ai é que as coisas complicam. Eu amo 

a minha igreja por isso, porque ela faz o que diz na bíblia sabe. 

A nossa missão é falar do amor de Jesus e quem não quiser, ta 

com problema, porque a gente foi chamado pra isso. Se a gente 

não se une a gente não faz o que Jesus nos chamou pra fazer. 

 

Enquanto para os jovens que estão completamente integrados, envolvidos e “na visão 

da igreja”, concordam que a visão é “ganhar vidas pra Jesus e cuidar bem delas”, os que 

discordam e se tornam rebeldes dizem que a igreja perdeu o foco.  

Em uma conversa informal com um dos jovens que saiu da igreja eu perguntei qual 

o motivo de sua saída, e o mesmo respondeu: “a igreja não é mais a mesma que eu conheci, 

e tem muita coisa que é falado que eu não vejo na bíblia sabe? Mas se eu não posso mudar 

a igreja eu prefiro me mudar e ir pra onde eu me sinto bem sabe.” T. S. de 23 anos.  

Essa unidade que se caracteriza como essencial para a consolidação dos membros da 

igreja do Amor, na prática é conflituosa, pois quando os membros se colocam com uma 

opinião contrária, passam a ser vistos como problemáticos, ao mesmo tempo em que, quanto 

maior a relevância do membro rebelde, maior é o impacto dentro da igreja e a disseminação 

de dúvidas sobre a identidade denominacional construída, o que pode levar os recém-

chegados a saírem da igreja, e se desvirem. Uns justificam que veem como obrigação relatar 

e expor os erros da igreja, para que estão seja autêntica quanto aos ensinamentos de Cristo. 

Outros discordam por questões de interesse particular. Pois, desejam experimentar coisas 

que a igreja por sua vez condena. Essas opiniões discordantes podem ser vistas através dessas 

falas registradas no diário de campo: 

 

- Eu acho que não o problema da igreja é que ela investe muito 

em entretenimento e pouco em palavra sabe. Eu acho que isso 

tem que ser discutido, mas quando a gente fala é malvisto. 

Algumas pessoas acabam até expondo de uma maneira 

escandalosa os problemas na igreja, o que eu acho muito 

errado sabe, acho que roupa suja se lava em casa e não em 

público. Eu tenho minha opinião, mas se ninguém ouve, eu 

prefiro ficar quieto e deixar Deus agir, mas tem gente que não 

é como eu e acaba causando muito problema sabe. (G. março 

de 2017) 



101 
 

Se eu vejo um problema eu falo logo, eu não fico de frescura 

não, comigo é assim... Eu uso as redes pra falar aquilo que não 

querem ouvir e pronto, a boca é minha, a internet também. Até 

sei que isso não é legal porque eu sou crente e tal, e acaba que 

Jesus é malvisto, mas quando vejo injustiça eu falo logo.... 

principalmente quando envolve meus amigos, e ai já foi, já 

falei. Por isso que eu preferi sair da igreja, pra não me estressar 

mais, prefiro ficar com Deus em outro lugar, até porque igreja 

somos nós, entende? (A. Maio de 2017) 

 

Alguns dos jovens que utilizam as redes sociais como essa válvula de escape, não se 

sente à vontade de procurar a liderança da igreja para falar de suas insatisfações, ou por 

receio de ser mal interpretado, ou de ser visto como um rebelde. Nesse sentido, quando levei 

essas questões a um dos líderes, o mesmo informou: 

 

- Não é o questionamento que é o problema, mas a maneira 

como alguns desses jovens conduzem suas queixas e expõem 

a igreja publicamente, que causam transtornos. Problemas de 

família não se resolve com desconhecidos, ou vizinhos, se 

resolve em família. E se a igreja é nossa família espiritual, 

então devemos tratar os problemas em família” (Pastor Gera, 

32 anos) 

 

Esses conflitos nem sempre são percebidos por outros membros da igreja. Para 

identificá-los é preciso conhecer a quem se direcionam as críticas. Elas aparecem através da 

inclusão de textos bíblicos como justificativa e fundamentação para a crítica, ou 

questionamento levantado.  Algumas das críticas direcionadas a igreja através das redes 

sociais, que pude encontrar foram publicadas com as seguintes frases: “Desde quando a casa 

do Senhor agora se tornou boate gospel, ou casa de show gospel? A bíblia é bem clara “minha 

casa será chamada casa de oração” e não de festa.” Outra dizia: “É por isso que a bíblia diz 

que o povo perece por falta de conhecimento viu. É festa o tempo todo, quero ver até 

quando”. Essas frases foram postadas no dia em que houve uma festa organizada pela 

juventude da igreja, chamada “Love party”, uma festa anual que começou a ser realizada em 

13 de agosto de 2016, e teve sua segunda edição em 8 de julho de 2017. 

Outras postagens são feitas como “indiretas” fazendo-se relação com o nome da 

igreja (ex: Que amor é esse?). Instaura-se assim uma briga teológica de “leigos”. Pois, muitos 

dos jovens envolvidos têm um tempo considerado relativamente curto na fé. E por isso, não 



102 
 

são tidos como maduros o suficiente para tecer críticas sobre o que ainda estão conhecendo. 

Quando o tempo de vida religiosa é maior, essa pessoa, seja jovem ou não, pode receber o 

rótulo de rebelde, ou ingrato, por se voltar contra os princípios que por muito tempo o 

“sustentaram”. Estabelecesse assim, algumas das fronteiras que determinarão se esse jovem 

irá ou não permanecer na igreja, ou até mesmo, na fé. Sua identidade religiosa nesse 

momento entra em conflito com a identidade doutrinária construída dentro da igreja e pode 

reorientar ou lhe afastar da vida religiosa. 

Nesse sentido as redes sociais viram espaços de disputa simbólico em que os jovens 

expõem aquilo que não podem, não querem, ou não é permitido que se fale dentro da igreja. 

Os jovens entram em oposição à estrutura religiosa e passam a ver outros jovens e os líderes 

como rivais. A partir disso a relação de respeito e honra, que antes norteara a relação com os 

membros da igreja, passa a não mais ter peso diante da necessidade de se opor ao que antes 

estava submisso. Instaura-se uma "guerra santa". Agora entre os de "dentro". Os conflitos 

internos, não ficam mais entre as paredes da igreja, toma um caráter público que alcança os 

que não fazem parte do grupo religioso e até afugenta os que estavam em processo de 

conversão.  

Por isso, a igreja do Amor vê no discipulado um a um, como um modelo de 

consolidação do novo crente ou do crente mais antigo, fundamental para o amadurecimento 

da fé, diante das novas práticas e vivências dos jovens e demais membros à vida com Deus. 

Pois quando se têm um mentor, é mais fácil ser orientado e direcionado a seguir as práticas 

e regras doutrinárias da igreja. Mas, enquanto para uns o discipulado é a melhor forma de 

orientar os jovens ao crescimento e amadurecimento espiritual, outros o veem como um 

mecanismo de controle à que não estão dispostos a se submeter. Pois não querem ter uma 

pessoa, que saiba tudo sobre a sua vida e tente lhe controlar. E levando em consideração que 

a juventude é um período de descobertas e de busca pela autonomia e liberdade, ter alguém 

que vai dizer ao jovem o que deve ou não fazer pode se tornar um problema em ambientes 

onde já existe certo controle sobre os jovens.  

A forma como determinadas regras são estruturadas na igreja, principalmente as que 

limitem a ação individual no grupo, leva alguns jovens a questionarem a autoridade dos 

líderes e a própria permanência na igreja. Do ponto de vista antropológico, essa tensão não 



103 
 

pode ser lida apenas como é parte de um processo de rebeldia juvenil, mas de um processo 

identitário complexo e de tensões.  

No cenário religioso, destaca se o fenômeno da bricolagem religiosa, um conceito 

que descreve o modo como indivíduos combinam elementos de diferentes tradições, 

discursos e práticas para construir uma fé personalizada. No caso dos jovens da igreja do 

Amor, esse processo é intensificado pelo ambiente digital, que atua como um campo 

ampliado de socialização religiosa e que lhes possibilita de ter acesso a outras narrativas e 

práticas diferentes do seu contexto. A internet permite que os jovens vejam o que os outros 

falam acerca da doutrina da igreja, ou da falta dela. Ela também permite que esse jovem 

tenha acesso a outras lideranças religiosas, com outras doutrinas e práticas cristãs.  

Essas diferenças doutrinarias e denominações que apresentam perspectivas 

teológicas que divergem das praticadas e ensinadas na igreja do Amor, levam alguns jovens 

a duvidar e criticar a visão teológica da igreja, e alguns começam a apontar o viés 

neopentecostal dela, mesmo que não utilizem o termo “neopentecostal” em suas falas. As 

pregações temáticas e de cunho emocional, característicos do neopentecostalismo, e que 

trazem orientações para a vida prática e emocional das pessoas, é um dos motivos para que 

alguns saiam da igreja. Esse deslocamento não é apenas doutrinário, mas afetivo, levando a 

uma cisão quanto ao pertencimento. Esse foi um dos motivos para o jovem Aleph de 23 

anos, perceber que deveria ir para uma igreja reformada. 

 

Eu saí da igreja [do Amor] porque já estava sentindo no meu 

coração que Deus queria me levar para outro lugar. Ai eu 

comecei a ver pregações [on-line] de pastores muito feras, que 

faziam a explanação da palavra, e isso começou a abrir meus 

olhos, e eu comecei a buscar a palavra ainda mais. Cada 

mensagem que eu assistia, me enchia de desejo por aprender 

daquela forma, que eles explicavam, e ai, eu percebi que eles 

eram reformados, ai eu entendi que eu tinha que procurar uma 

igreja onde eu aprendesse a palavra daquele jeito sabe, ai eu 

comecei a visitar a que eu tô hoje, e vi que era o que eu 

precisava. A igreja do amor me ajudou no começo da caminha, 

mas hoje eu entendo que não é mais pra mim. Hoje, eu estou 

numa igreja bíblica e com uma doutrina saudável. 

 

O relato de Aleph não expressou propriamente uma oposição à igreja do Amor, para 

ele o motivo de sua saída da igreja se deu por uma busca de satisfação pessoal quanto à 



104 
 

doutrina e orientação teológica que tivesse “o seu perfil”. Mas podemos ver em sua fala, 

alguns pontos de tensão quanto a ideia de que a igreja do amor, sendo sua igreja de primeiro 

contato com a fé cristã evangélica, já “não era” pra ele. Assim como o jovem Aleph, outros 

jovens saíram da igreja com posicionar momentos semelhantes. Essa saída não pode ser 

reduzida a mero desinteresse pela fé, mas deve ser compreendida como resultado de um 

efeito de campo: onde o fiel e a instituição, entram em choque. Pois, esses indivíduos se 

tornam bricoulers religiosos: sujeitos que diante da multiplicidade de discursos acessíveis, 

passam a reorganizar a sua relação com o divino e com a prática religiosa a partir desses 

novos marcadores doutrinários, simbólicos e afetivos. 

Rubem Alves (1979) ao refletir sobre protestantismo e repressão, já chamava atenção 

para o modo como instituições religiosas podem tornar-se espaços de controle simbólico 

quando suas normas são percebidas como rígidas demais para acompanhar a complexidade 

da experiência humana. No universo neopentecostal, Andrade destaca como modelos 

organizacionais, como a visão celular no governo dos g12, constroem sistemas de 

participação marcados por forte ênfase no engajamento, na vigilância moral e na produção 

de subjetividades orientadas para metas espirituais e institucionais. Trata se de um ambiente 

que, embora ofereça forte senso de pertencimento e expansão, também cria atenções para 

jovens que não se identificam com a lógica de produtividade espiritual, o controle simbólico 

e as expectativas de desempenho religioso. Para muitos, a rigidez dessas estruturas pode 

desencadear processos de distanciamento. Waldiney Costa (2015), ao analisar as práticas de 

sociabilidade entre jovens evangélicos, identificou que em igrejas neopentecostais, alguns 

jovens experimentam uma dissonância entre sua identidade social e o Ethos congregacional. 

Essa dissonância aparece, por exemplo, quando o jovem percebe que sua experiência de fé 

não se encaixa completamente no modelo performático de espiritualidade esperado pela 

instituição. O jovem religioso contemporâneo, mais conectado, mais escolarizado e mais 

exposto a múltiplas narrativas teológicas, tende a buscar espaços que ofereçam maior 

estabilidade doutrinária, profundidade intelectual ou formas de discipulado menos centradas 

em técnicas gerenciais da fé. Isso explica por que muitos jovens oriundos de igrejas 

neopentecostais se deslocaram para denominações reformadas (como presbiterianas e 

batistas tradicionais), ou para pentecostais clássicas (como a assembleia de Deus). Para 

alguns, a mudança é baseada na solidez doutrinária e no Ensino sistemático. Para outros, na 

sensação de autenticidade litúrgica, na menor pressão performática ou na espiritualidade 

considerada mais simples e menos mercantilizada.  



105 
 

Na igreja do Amor, no caso investigado, a insubmissão dos jovens aos líderes 

religiosos, as práticas que acreditam ser erradas, ou até mesmo a insatisfação com o ensino, 

levam os jovens a escolher outra igreja. Esse movimento não acontece de maneira abrupta, 

mas como resultado de um processo de desgaste relacional e simbólico. Quando tais normas 

entram em choque com o universo moral e emocional de jovens agora moldado por múltiplas 

vozes digitais, ocorre uma fratura na relação de confiança com a autoridade eclesiástica. 

Sempre há a tentativa de reverter à situação que se instaura pelas discordâncias para que os 

jovens mantenham o vínculo com igreja.  

Essas referências, nos mostram que a saída de jovens de igrejas neopentecostais não 

pode ser explicada por um único fator mas por um conjunto de tensões entre estrutura 

institucional, identidade juvenil e repertórios Teológicos. O jovem resiste à moldes rígidos, 

questiona discursos, compara práticas, circula por ambientes digitais e atua em diferentes 

espaços. É um campo de renegociação identitárias reafirmando a centralidade da Juventude 

como força transformadora e sensível às reconfigurações do campo religioso brasileiro. 

 



106 
 

Considerações Finais 

 

Discutir o papel da religião na vida dos jovens significa olhar diferentes maneiras pelas 

quais suas identidades e pertenças se constituem. A partir disso, esse trabalho se propôs a 

investigar a juventude da igreja do Amor para compreender como as relações engendradas no 

grupo e nos diferentes espaços em que ele se constitui, dão sentido e significado a identidade 

religiosa dos jovens, assim como define o que é ser um jovem da igreja. 

A partir da compreensão do espaço ocupado pela igreja no meio evangélico, foi possível 

refletir sobre uma classificação da igreja, diante de processos de transformação quanto a sua 

origem denominacional, e os processos que a levaram a se tornar uma igreja autônoma e 

independente, que possui características tanto pentecostais quanto neopentecostais. 

No contexto apresentado, a igreja do Amor adquire um papel importante como agente 

da expansão e crescimento do segmento evangélico, pois mesmo não tendo sido realizada a 

coleta de dados quantitativos sobre o número de conversões de jovens na igreja, foi possível 

perceber durante o tempo de pesquisa um intenso fluxo de jovens nos cultos, congressos e 

células, sendo necessário a criação de um culto específico para jovens e outro para adolescente, 

o que antes não existia. Assim como os relatos dos púlpitos em que os líderes e pastores da 

igreja, informavam o número crescente de conversão. Mas o crescimento não necessariamente 

significa permanência, pois há uma circulação dos jovens na igreja e no mundo, sendo 

necessário estabelecer práticas que os mantenham na igreja. 

Ser jovem na igreja é estar situado num contexto ambíguo onde as representações do 

der jovem situa-se em dois polos: o primeiro caracterizado pelo vigor e vitalidade do espírito 

juvenil enquanto força para gerar mudanças e transformações sociais. O segundo, pela 

reprodução de valores religiosos antagônicos a ideia de autonomia juvenil, e que mantêm 

valores quanto à submissão dos jovens a autoridade religiosa, ainda que estas sejam formadas 

por pessoas da mesma faixa etária.  

Também nos chama a atenção a ideia de que a mesma juventude inserida na igreja é 

vista através de estágios e níveis quanto à sua maturidade espiritual, ou seja, capacidade de 

adquirir responsabilidades e compromisso com o grupo, assim como o sentido que ganha o 

protagonismo dos jovens nos propósitos proselitistas sob forma de evangelização e atuação na 

sociedade. 



107 
 

Através da possibilidade de “crescer” no ministério da igreja os jovens encontram um 

meio de ascender dentro da estrutura religiosa tornando-se líderes passando a possuir um certo 

“status”, o que muitas vezes lhe é negado em outros setores da sociedade. 

É através do sentimento de pertença que leva à conversão e a formação do vínculo 

religioso que faz com que a integração dos jovens, dê lugar ao ativismo juvenil em função do 

proselitismo religioso por meio da evangelização nos espaços públicos. 

Na igreja, os jovens constroem sua pertença religiosa através dos relacionamentos 

criados dentro do grupo, que geram laços, fortalecem os vínculos com a igreja, que se propõe a 

viver como uma comunidade de vida, o que é apresentado através da visão celular. É por meio 

da célula, que a sociabilidade, ou os processos de socialização, são utilizados nesse propósito 

de se pensar a igreja como uma família e “o lugar certo para se estar”. 

A experiência religiosa dos jovens na modernidade é formada por diferentes processos, 

que desafiam os pesquisadores no processo de investigação. Muitos problemas são apontados 

como fatores que dificultam a manutenção dos vínculos religiosos entre os jovens, levando-os 

a viver algumas crises (HERVIEU-LÉGER, 2008) quanto a pertença religiosa. Muitos dados 

indicam uma reorganização das instituições religiosas, que a cada dia se abrem para novas 

atualizações quanto as suas práticas, para aumentar a inserção e a permanência das pessoas nos 

grupos e fortalecer o proselitismo. Nas igrejas evangélicas essas atualizações carregam 

múltiplos sentidos, tanto para os de dentro, quanto para os de fora do grupo. Aqui busquei 

apreender como os jovens que estão na igreja, compreendem sua inserção e como são 

representados, assim como a posição que a igreja toma para influenciar esses processos. 

  



108 
 

Referências Bibliográficas 

ABRAMO, Helena Wendel, FREITAS, Maria Virgínia e SPOSITO, Marilia (orgs.). Juventude 

em debate. São Paulo: Cortez, 2000. 

ABRAMO, Helena Wendel. (1994), Cenas juvenis: punks e darks no espetáculo urbano. São 

Paulo: Scritta.  

ABRAMOVAY, M. e CASTRO, M. (org.) Juventude, Juventudes, o que Une e o que Separa. 

Brasília, UNESCO, IBOPE, 2006.  

___________. Juventude e Juventudes na realidade do Brasil. Goiânia: 2006. 

___________. et al. Gangues, Gênero e Juventudes: Donas de Rocha e Sujeitos Cabulosos. 

Brasília, SDH/PR, 2010 

ADOGAME, A. Pentecostal and Charismatic Movements in a Global Perspective. In: 

TURNER, B. S. (Ed.) The new Blackwell companion to the sociology of religion. John Wiley 

& Sons, 2010, p. 498-518. Disponível em: 

<file:///C:/Users/home/Downloads/54117b840cf29e4a232965e7.pdf>. acesso em: 25 de 

outubro de 2016. 

ALVES, Rubem. Protestantismo e Repressão. São Paulo: Ática, 1979b. 

ALVIM, Rosilene. Olhares sobre a Juventude: juventude, cultura e cidadania. Comunicações 

do ISER, Ano 21, Edição Especial, 2002, p. 44-61. 

AMORE, Rubem. A igreja evangélica na virada do mílenio: A missão da igreja em um país de 

crise .Brasilia:Comunicart& AEVB, 1995 

ANDRADE, Alenice. Surfistas de Cristo: Um estudo de sociabilidade Juvenil. São Paulo, 2005, 

Dissertação (Mestrado em educação) - Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2005. 

ANDRADE, Eliana Santos. A Visão Celular no Governo dos 12: estratégias de crescimento, 

participação e conquista de espaços entre os batistas soteropolitanos de 1998 a 2008. 

Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da 

UFBA, Salvador, 2010. 

ANGROSINO, Michael. Etnografia e observação participante. Porto Alegre: Artmed, 2009. 

ANTONIAZZI, A. et all. Nem anjos nem demônios: Interpretações sociológicas do 

pentecostalismo. Petropolis, RJ: Editora vozes, 1994. 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade. Rio de Janeiro. JZE, 2005.  

__________. Comunidade. A busca por segurança no mundo atual. Rio de Janeiro, Zahar, 2001. 

BARTH, Fredrik. 2000. O Guru, o Iniciador e Outras Variações Antropológicas (organização 

de TomkeLask). Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria. 



109 
 

BERGER, Peter L. O dossel sagrado. Elementos para uma teoria sociológica da religião. São 

Paulo: Paulinas, 1985. 

(2001). A dessecularização do mundo: uma visão global. Religião e Sociedade, 21(1), 9-23. 

__________. Os múltiplos altares da modernidade. Rumo a um paradigma da religião numa 

época pluralista. Petrópolis: Vozes, 2017. 

BINGEMER, M. C. L. e FELLER, Vitor Galdino. Deus Trindade: A vida no coração do mundo. 

Valencia/São Paulo: Siquem/Paulinas, Coleção: Livros Básicos de Teologia, n. 6, 2003. 

BITTENCOURT FILHO, J. Por uma eclesiologia militante: ISAL como nascedouro de uma 

eclesiologia para a Àmerica Latina. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais da Religião), 

IEPG. 

___________.Matriz religiosa brasileira: religiosidade e mudança social. Petrópolis, RJ: 

Editora Vozes, 2003. 

BOURDIEU, Pierre. Gênese e Estrutura do Campo Religioso. IN: BOURDIEU, Pierre. A 

Economia das Trocas Simbólicas. São Paulo; Perspectiva, 1998. 

___________. A juventude é apenas uma palavra. In: Questões de sociologia. São Paulo: Marco 

Zero, 1983. 

CAMPOS, L. S. Protestantismo brasileiro e mudança Social. In:SOUZA, B. M.; MARTINO, 

L. M. S. Sociologia da religião e mudança social. São Paulo: Pulus, 2004, p.106-136. 

___________. Teatro, templo e mercado: organização e marketing de um empreendimen

 to neopentecostal. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Simpósio Editora e Universidade 

Metodista de São Paulo, 1997. 

CAMPOS, R. B. C. Emoção, Magia, Ética e Racionalização: as múltiplas faces da igreja 

Universal do Reino de Deus. Recife-1995. (Dissertação de Mestrado em Antropologia) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Universidade Federal de Pernambuco-UFPE. 

CAMPOS, R. B. C.; REESINK, Mísia Lins. Mudando de eixo e invertendo o mapa: para uma 

antropologia da religião no plural. Religião e Sociedade. Rio de Janeiro, 31(1): 209-227, 2011. 

CAMPOS, R. B. C. Sharing Charisma as a Modeof Pentecostal Expansion. 31ª ISSR 

Conference. Aix-en-Provence(France), 2011.  

CAMPOS, R. B. C.; GUSMÃO, Eduardo Henrique Araújo de. Religião em Movimento: 

relações entre religião e modernidade (2010). Campos (UFPR), v. 11, p. 65-83, 2011.  

CAMPOS, R. B. C.; MAURÍCIO JUNIOR, Cleonardo. Os comensais da palavra: emoções e 

corpo na trajetória espiritual dos crentes da Assembléia de Deus. Revista Brasileira de 

Sociologia da Emoção, v. 11, n. 33, p.800-828, dez. 2012.  



110 
 

CAMURÇA, Marcelo Ayres. A realidade das religiões no Censo do IBGE -2000. In: 

TEIXEIRA, Faustino; MENEZES, Renata (orgs.). As Religiões no Brasil: continuidades e 

rupturas. Petrópolis: Vozes, 2006. p.35-48. 

CASTELLI, Manuel. O Poder da Identidade. São Paulo. Volume 2. Paz e Terra. 1999. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. 18. ed. Petrópolis: Vozes, 

2012. 

CICOUREL Aaron. Teoria e método em pesquisa de campo. In: Desvendando máscaras sociais. 

2ª edição. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves Editora, 1980. 

COMAROFF, Jean; COMAROFF, John.Of revelation and revolution: christianity, colonialism, 

and consciousness in South Africa. v. 2, The dialectics of modernity on a south african frontier. 

Chicago (MA): Universityof Chicago Press, 1997.  

CORTEN, André. 1996. Os pobres e o Espírito Santo. O pentecostalismo no Brasil . Petrópolis: 

Vozes. 

COSTA, Waldney. “Tem crente no pedaço”: um estudo sobre religião e lazer entre jovens 

evangélicos. 2015. 267 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) – Programa de Pós-

Graduação Ciência da Religião, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2015. 

COUTO, Márcia Thereza. 1996. “Eu nem me reconheço daquela que eu era”. (Re)definindo 

espaços: mulheres, ação política e relações de gênero. Tese de Mestrado em Antropologia. 

Recife: UFPE. 

___________. Na trilha do gênero: pentecostalismo e CEBs. Revista de Estudos Feministas, 

Florianópolis, n. 10, p. 357-369, 2002. 

CUNHA, Magali do Nascimento. A Explosão Gospel: Um Olhar das Ciências Humanas Sobre 

o Cenário Evangélico no Brasil. Rio de Janeiro: MauadX : Instituto Mysterium, 2007. 

___________. “Vinho novo em odres velhos: Um olhar comunicacional sobre a explosão 

gospel no cenário religioso evangélico no Brasil”. Tese de doutorado apresentada à Escola de 

Comunicação e Artes da Universidade de São Paulo, 2004. 

DAMATTA, Roberto. O que faz o brasil, Brasil?. Rio de Janeiro: Editora Sala, 1984. 

___________. 1987. "Trabalho de campo na antropologia social; Trabalho de campo como rito 

e passagem”. In: Relativizando: Uma introdução à antropologia social. Rio de Janeiro: Rocco. 

DAYRELL, Juarez. O jovem como sujeito social. Revista Brasileira de Educação, n. 24, 

set./dez. 2003. 

DEBERT, Guita G. A dissolução da vida adulta e a juventude como valor. Horizontes 

Antropológicos, Porto Alegre, ano 16, n. 34, p. 49-70, jul./dez. 2010. 

DURKHEIM, E. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico naAustrália. São 

Paulo: Martins Fontes, 1996. 



111 
 

ERICKSON, E. Identidade, Juventude e crise. Rio de janeiro: Editora Zahar, 1976. 

EVANS-PRITCHARD, Edward Evan. Bruxaria, oráculos e magia entre os Azande. edição 

resumida e introdução Eva Gillies; tradução Eduardo Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Ed., 2005. 

FAVRET-SAADA, Jeanne. Ser Afetado. Cadernos de Campo, n. 13, 2005. 

FEIXA, Carles. De Jóvenes, bandas y tribus. Antropología de la juventud. Barcelona, Ariel, 

2006. 

FERNANDES, R. C. etall. Novo nascimento: os evangélicos em casa, na igreja e na política. 

Rio de janeiro: Editora Mauad, 1998. 

FORACCHI, M. A juventude na sociedade moderna. São Paulo: Pioneira/Edusp, 1972. 

FRESTON, Paul. Breve história do pentecostalismo brasileiro. In: ANTONIAZZI, A. et al 

(org.). Nem anjos, nem demônios. Interpretações sociológicas do pentecostalismo. Petrópolis, 

RJ: Editora Vozes, 1994, p. 67-69. 

____________. 1996, Entre o pentecostalismo e o declínio do denominacionalismo: o futuro 

das igrejas históricas no Brasil. In CAMPOS, L. S.; GUTIERREZ , B. F. Na força do espírito. 

Os pentecostais na América Latina: Um desafio às igrejas históricas. São Paulo/ São Bernardo 

do Campo: Ass. Evang. Literária Pendão Real/ Inst. Ecumenco de Pós Graduação em C. da 

religião. 

___________. 1996, “As Igrejas Protestantes nas eleições gerais brasileiras de 1994”.  Religião 

e Sociedade, 17(1-2): 160-188. 

___________. 1999, “‘Neo-pentecostalism’ in Brazil: problems of definition and the strugle for 

hegemony”.  Archives dês SciencesSociales dês Religions, n. 105, p. 145-62 

FOUCAULT, M. História da sexualidade I: a vontade do saber. 7ª edição. Rio de janeiro: 

Editora Graal, 1984. 

____________. Ditos e Escritos. Estratégia, poder-saber (volume IV). Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2003. 

GEERTZ, Clifford. Uma descrição densa: por uma teoria interpretativa da cultura. In: 

Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

____________. A identidade cultural na pós-modernidade, DP&A Editora, 1ª edição em 1992, 

Rio de Janeiro, 11ª edição em 2006, 102 páginas, tradução: tomaz Tadeu da Silva e Guacira 

Lopes Louro. 

____________.A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1989. 

GIDDENS, Anthony (2002): Modernidade e identidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.   

GOFFMAN, Erving. Ritual de interação: ensaios sobre o comportamento face a face. Tradução 

Fábio Rodrigues Ribeiro da Silva. Petrópolis:Vozes, 2011.255 p. 



112 
 

GOLDMAN, Márcio. Jeanne Favret-Saada, os afetos, a etnografia. Revista Cadernos de 

Campo, n 13. 2005. p. 149-153.  

____________. Os Tambores do Antropólogo: Antropologia Pós-Social e Etnografia.Revista 

Ponto Urbe.Ano 2, versão 3.0, julho de 2008. Disponível em: http://www.n-

au.org/pontourbe03/Goldman.html. Acesso em: 25 de setembro de 2017. 

GONÇALVES, H. S. Juventude brasileira, entre a tradição e a modernidade. Revista Sociologia 

da USP, v. 17. Nº 2. São Paulo, 2005. 

GROPPO, Luis Antônio. Juventude - Ensaios sobre Sociologia e História das Juventudes 

Modernas. Rio de Janeiro, Difel, 2000. 

___________. Condição juvenil e modelos contemporâneos de análise sociológica das 

juventudes. Última Década, n. 33, p. 11-26, Dezembro de 2004. 

GUIMARÃES, Nadya A. (2005) Trabalho: uma categoria chave no imaginário juvenil? In 

ABRAMO, Helena W. (org.) Retratos da juventude brasileira: análises de uma pesquisa 

nacional. São Paulo: Fundação Perseu Abramo.  

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade, DP&A Editora, 1ª edição em 1992, 

Rio de Janeiro, 11ª edição em 2006, 102 páginas, tradução: tomaz Tadeu da Silva e Guacira 

Lopes Louro. 

HAMMERSLEY, M.; ATKINSON, P.Etnografía: Métodos de investigación. Barcelona: 

Paidós, 1994. 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. O peregrino e o convertido: a religião em movimento. 

Petrópolis: vozes, 2008. 

IANNI, Octávio. O jovem radical. In: BRITTO, Sulamita de (org.). Sociologia da Juventude. 

Vol. I. Rio de Janeiro: Zahar, 1968, p. 225-242. 

IULIANELLI, J. A. S. Juventude: construindo processos – o protagonismo juvenil. In P. C. P. 

Fraga & J. A. S. Iulianelli (Orgs.), Jovens em tempo real (pp. 19-37). Rio de Janeiro: DP&A, 

2013.  

LATOUR, B. Reagregando o Social. Bauru, SP: EDUSC/ Salvador, BA: EDUFBA, 2005. 

LEVI, Giovanni e Jean-Claude Schmitt (org.) (1996): História dos jovens. Vol. 1. Da 

antigüidade à era moderna. São Paulo: Companhia das Letras.   

MAFRA, Clara. Os Evangélicos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2001. 

MAGNANI, José G. C. Os circuitos juvenis urbanos. In: Tempo Social. São Paulo, v. 17, n. 2, 

p. 173-205, 2005. 

MARGULIS, Mario e URRESTI, Marcelo. A juventude é mais que uma palavra. In: 

ARIOVICH et al. Ensayos sobre cultura y juventud. Buenos Aires: Editorial Biblos, 1996. 



113 
 

MARIANO, Ricardo. Expansão pentecostal no Brasil: o caso da Igreja Universal, 2004.  

___________. Neopentecostais: sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. São Paulo: Ed. 

Loyola, 2005. 

___________. O futuro não será protestante, Ciências Sociais e Religião, Porto Alegre, ano 1, 

nº 1, p. 89-114, set. 1999.  

___________. Efeitos da secularização de Estado, do pluralismo e do mercado religioso sobre 

as igrejas pentecostais. Civitas, Porto Alegre, v. 3, nº 1, jun. 2003. 

 

MARIZ, Cecília. (1995), “Perspectivas sociológicas sobre o pentecostalismo e 

neopentecostalismo”. Revista de Cultura Teológica - Faculdade de Teologia Nossa Senhora da 

Assunção, 13. 

___________. (1999), “Estudos sobre pentecostalismo: uma perspectiva brasileira”. Estudios 

sobre religión (Asociación de Cientistas Sociales de laReligiónen El Mercosur), 7: 2-4. 

___________. Secularização e dessecularização: comentários a um texto de Peter Berger. 

Religião e Sociedade. Rio de Janeiro, 21(1): 25-39, 2000. 

__________. (2001). Secularização e dessecularização: comentários a um texto de Peter 

Berger. Religião e Sociedade, 21(1), 25-39. 

__________.(2005), "Comunidades de vida no Espírito Santo: juventude e religião". Tempo 

Social, v. 17, nº 2: 253-273. 

___________. Carismaticos e Pentecostais: os limites das trocas ecumênicas. Contemporânea, 

v. 5, n. 2, jul-Dez. 2015. 

 

MAFESSOLI, Michel. O tempo das tribos: o declínio do individualismo nas sociedades de 

massa. 3 ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2000. 232p. 

MEAD, Margaret (1901–1978). Adolescência y cultura em Samoa. Buenos Aires: Paidós, 

1951. 

_________. A jovem de Samoa e seu grupo de idade. In: BRITTO, Sulamita de (org.). 

Sociologia da Juventude. Vol. III. Rio de Janeiro: Zahar, 1968MENDONÇA, A. G. O celeste 

porvir. Inserção do protestantismo no Brasil. São Paulo, Paulinas, 1984. 

_________.  O pentecostalismo e as concepções históricas de sua classificação. 

 

MENDONÇA, A. G. O celeste porvir. Inserção do protestantismo no Brasil. São Paulo, 

Paulinas, 1984. 

__________. O pentecostalismo e as concepções históricas de sua classificação. 

 

NOVAES, Regina. Juventude, percepções e comportamento: a religião faz diferença? In: 

Retratos da Juventude Brasileira. São Paulo: Editora Gráfica, 2005, p. 263- 290. 



114 
 

______. Juventude e religião: marcos geracionais e novas modalidades sincréticas. In: 

SANCHIS, Pierre (Org.). Fiéis & Cidadãos. Percursos de Sincretismo no Brasil. Rio de Janeiro: 

Eduerj, 2001. p. 181-207. 

NOVAES, Regina, PORTO, Marta e HENRIQUES, Ricardo (orgs.). Juventude, Cultura e 

cidadania. Rio de Janeiro: ISER, 2002 (Comunicações do ISER – número especial) 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso. O trabalho do antropólogo. São Paulo: UNESP, 2000. 

ORO, Ari Pedro. (1996), Avanço pentecostal e reação católica. Petrópolis: Editora Vozes.  

_________. (1999), Axé Mercosul. As religiões afro-brasileiras nos países do Prata. Petrópolis: 

Editora Vozes. 

ORO, Ari Pedro; CORTEN, André; DOZON, Jean-Pierre. (2005), Igreja Universal do Reino 

de Deus. São Paulo: Ed. Paulinas. 

ORTNER, S. B. Subjetividade e crítica cultural. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 

13, n. 28, 2007, p. 375-405. 

PAIS, J.M.Culturas juvenis. Lisboa: Imprensa Nacional, 2003. 

PEIRANO, Mariza. A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1985. 

PIERUCCI, Antônio Flávio. 2006b, “A religião como solvente – uma aula”. Novos Estudos 

Cebrap, São Paulo, 75: 111-127. 

PIMENTA, Melissa M. Ser Jovem e Ser Adulto: Identidades, Representações e Trajetórias. 

2007. Tese (Doutorado em Sociologia) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2007 

POUPART, Jean. et al. 2008. A pesquisa qualitativa. Enfoques epistemológicos e 

metodológicos. Petrópolis: Vozes. 

ROBERTS, Nathaniel. 2012. “Is conversion a ‘Colonization of Consciouness’?”. 

AnthropologicalTheory, 12(3):271-294. 

ROLIM, Francisco Cartaxo. O que é pentecostalismo? São Paulo: Ed. Brasiliense, 1987. (Col. 

Primeiros Passos). 

Sahlins, M. (2004). Cultura na prática. Rio de Janeiro: Editora UFRJ. 

SANCHIS, Pierre. Pluralismo, transformação, emergência do indivíduo e de suas escolhas. IHU 

– Revista do Instituto HumanitasUnisinos. São Leopoldo, nº 400 – ano XII, 2012, p.5-7. 

SANTOS-GOUW, A. M. As opiniões, interesses e atitudes dos jovens brasileiros frente à 

ciência: uma avaliação em âmbito nacional. 2013. 242p. Tese (Doutorado em Educação) – 

Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

SCOTT, R. P.; CANTARELLI, J. Jovens, religiosidade e aquisição de conhecimentos e 

habilidades entre camadas populares. Caderno CRH, Salvador, v. 17, n. 42, p. 375-388, set./dez. 

2004. 



115 
 

SIMMEL, G. (1998). Sociología: estudios sobre las formas de socialización. Madrid: Alianza. 

1992.  

________. Sociologia. Organização de Evaristo de Morais Filho. São Paulo. Àtica, 1983. 

SIEPIERSKI, Carlos. De bem com a vida: o sagrado num mundo em transformação. 2001. Tese 

de Doutorado em Antropologia Social- Faculdade de Filosofia, Letras e ciências Humanas da 

Universidade de São Paulo. 2001. 

SOARES, Romildo. 1999. A importância do crer. Rio de Janeiro: Graça Editorial. 

SOUSA, J. (2006) Apresentação do Dossiê: A sociedade vista pelas gerações. Política & 

Sociedade: Revista de Sociologia Política, Florianópolis: v. 5 n. 8. (pp. 9-30). 

STRATHERN, Marilyn. O efeito etnografico e outros ensaios. Coordenação editorial: Ferrari, 

Florencia. Tradução: Dullei, Iracema, Jamille Pinheiro e Luísa Valentini. São Paulo: Cosac, 

Naify. 2014. 

TEIXEIRA, Faustino. “o campo religioso brasileiro na ciranda dos dados”. IHU online. IHU 

online, n. 400. Entrevista concedida a Thamiris Magalhães. 2012. 

TURNER, Victor W. O processo ritual: estruturas e anti-estrutura. Tradução de Nancy Campi 

de Castro. Petrópolis, Vozes, 1974. 

VAILATI, alex. Seeds of Revolt.Intergenerational Relationships in Rural Kwazulu, South 

Africa.Horizontes antropológicos, porto alegre, ano 21, n. 43, p. 355-374, jan./jun. 2015 

seedsofrevolt. Intergenerationalrelationships... Http://dx.doi.org/10.1590/s0104-

71832015000100014 

VELHO, Gilberto. 2004. “Observando o Familiar”. In: Individualismo e cultura. Rio de 

Janeiro: Zahar. 

VEITH,H.Sozialisationals reflexive Vergesellschaftung. Zeitschriftfür Sozialisationsforschung 

und Erziehungs soziologie, Weinheim, n. 2, 2002 

VIVEIROS de CASTRO, Eduardo. O Nativo relativo. In: Mana, vol. 8, n. 1, pp. 113-148, 2002. 

 

WEBER, Florence. 2007. Guia para a pesquisa de campo: produzir e analisar 

dados etnográficos. Petrópolis: Vozes. 

 

WEISHEIMER, N. Os jovens agricultores e seus projetos profissionais: um estudo de caso no 

bairro Escadinhas, Feliz/ RS. 2004. 215p. Dissertação de mestrado- Universidade Federal do 

Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2004. 

 

WULFF, Helena. “Introduction: introducing youth culture in its ouw right: the state of the art 

and new possibilities.” In AMIT-TALAI, V. e WULFF, H. (orgs.) YouthCultures – a 

crosscultural perspective. Londres e Nova Iorque: Routledge, 1995. 

Sites:  



116 
 

Fonte IBGE, “disponível em:.http://www.ibge.gov.br/home/”“Acesso em: 10 set. 2017”. 

 

http://www.ibge.gov.br/home/

