
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE 

PERNAMBUCO CENTRO DE FILOSOFIA E 

CIÊNCIAS HUMANAS PROGRAMA DE PÓS-

GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

QUÊNIA AGNES DE FRANÇA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ONTOLOGIA DO CANDOMBLÉ KETU: 

UM ESTUDO SOBRE ÀṢẸ E EXISTÊNCIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

 

2025 



Silva, Quenia Agnes de Franca.
   Ontologia do Candomblé Ketu: Um estudo sobre àse e existência
/ Quenia Agnes de Franca Silva. - Recife, 2025.
   110f.: il.

   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Filosofia (PPGFIL), 2025.
   Orientação: Rogério Fabianne Saucedo Corrêa.

   1. Àse; 2. Ontologia; 3. Existência; 4. Esu. I. Corrêa,
Rogério Fabianne Saucedo. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



QUÊNIA AGNES DE FRANÇA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ONTOLOGIA DO CANDOMBLÉ KETU: 

um estudo sobre Àṣẹ e existência 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito 

para o cumprimento das exigências para 

obtenção do título de Mestra em Filosofia 

pela Universidade Federal de 

Pernambuco. 

Área de concentração: Filofosofia Prática 

Contemporânea. 

Orientador (a): Rogério Fabianne 

Saucedo Corrêa 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

 

2025 



QUÊNIA AGNES DE FRANÇA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ONTOLOGIA DO CANDOMBLÉ KETU: 

um estudo sobre Àṣẹ e existência 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito 

para o cumprimento das exigências para 

obtenção do título de Mestre em Filosofia 

pela Universidade Federal de 

Pernambuco. 

Aprovada em: ____/____/____ 

 

 



BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

________________________________________ 

Orientador: Profº. Dr. Rogério Fabianne Saucedo Corrêa 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

 

 

_________________________________________________ 

Avaliador Interno: Profº. Dr. Gabriela da Nóbrega Carreiro 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Avaliador Externo à Instituição: Profº. Dr. Eleonoura Enoque da Silva 

Universidade Católica de Pernambuco 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a minha esposa, Gabriela Mesquita – Sem você, nada disso 

teria sido possível. A meu pai, Jeová Willams, que sempre incentivou a não desistir e 

a lutar contra tudo e sempre acreditar na minha capacidade. A minha mãe, Clícia 

Roberta que sempre me ensinou a buscar e aprender e valorizar o conhecimento, e que 

mesmo que tenha muita luta, podemos e conseguimos conquistar tudo. 

  



 

SUMÁRIO 

 

RESUMO ..................................................................................................................07 

ABSTRACT ............................................................................................................ ..08 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................09 
1. FILOSOFIA E COSMOGONIA YORUBÁ ......................................................12 

1.1 FILOSOFIA YORUBÁ ........................................................................................12 

1.2 A EXISTENCIALIDADE NA COSMOGONIA DO CANDOMBLÉ ................22 

1.3 COSMOGONIA YORUBÁ ................................................................................. 29 

2.  ORUN E ÀIYÉ: AS CONDIÇÕES PARA EXISTENCIALIDADE DO ARÁ, 

EMÍ E ORÍ ................................................................................................................38 

2.1 ORUN E ÀIYÉ – NOÇÕES NECESSÁRIAS PARA COMPREENSÃO DO 

MUNDO ....................................................................................................................38 

2.2 ORÍ E A SUA IMPORTÂNCIA NO CANDOMBLÉ..........................................48  

2.3 TRANSE E ÀṢẸ ..................................................................................................55 

3. ÒRÌṢÀ ÈṢÙ - O PROCESSO DA INDIVIDUALIZAÇÃO DA EXISTÊNCIA 

.....................................................................................................................................65 

3.1. A CRIAÇÃO E ÈṢÙ - A PRIMEIRA FORMA DE EXISTÊNCIA ....................65 

3.2 ÈṢÙ OSETURÁ O COMUNICADOR DIVINO - A RELAÇÃO ENTRE ÈSÚ, 

ORIṢÁS E A HUMANIDADE ...................................................................................76 

3.3 ÈṢÙ COMO PRINCÍPIO DA TRANSFORMAÇÃO .........................................87 

4. CONCLUSÃO ......................................................................................................99 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .............................................................105 

GLOSSÁRIO ..........................................................................................................109 

  



RESUMO 

 

Esta dissertação tem como objetivo central analisar ontologicamente o candomblé a 

partir da cosmovisão Yorubá, tomando como conceito central o Àṣẹ. Sendo ele a força 

vital que possibilita a existência e sustenta o movimento da vida. A pesquisa se 

desenvolve a partir de uma filosofia afro-referenciada, utilizando principalmente 

pensadores africanos e estudos sobre a religiosidade candomblecista, com foco na 

nação Ketu do candomblé brasileiro. O trabalho parte do pressuposto de que o 

candomblé não é apenas uma religião, mas um sistema filosófico ontológico e 

existencial que oferece respostas profundas sobre a origem, o destino e o sentido da 

vida. 

Palavras-chave: Àṣẹ.  Ontologia. Candomblé. Existência. Èṣù. 

  



 

ABSTRASCT 

 

This dissertation's central objective is to ontologically analyze Candomblé from the 

Yorubá worldview, taking Àṣẹ as its central concept. Àṣẹ is the vital force that makes 

existence possible and sustains the movement of life. The research is developed from 

an Afro-referenced philosophy, drawing primarily on African thinkers and studies on 

Candomblé religiosity, with a focus on the Ketu nation of Brazilian Candomblé. The 

work assumes that Candomblé is not just a religion, but an ontological and existential 

philosophical system that offers profound answers about the origin, destiny, and 

meaning of life. 

Keywords: Àṣẹ. Ontology. Candomblé. Existence. Èṣù. 

 

 



9 

 

   

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Compreender o culto aos Òrìṣàs é necessário para um entendimento sobre a 

representação material do Àṣẹ da Natureza. O transe mediúnico é uma demonstração física 

de uma experiência metafísica que se dá através do Àṣẹ. Desse modo, os Òrìṣàs, o transe e 

o Àṣẹ são a ontologia de base do Candomblé. Consequentemente, a composição metafísica 

do existir é o Òrìṣà e o transe é a expressão do Àṣẹ no mundo físico. 

Consideraremos a oralidade como a constituição fundamental tanto da mitologia 

quanto da epistemologia do Candomblé. Assim, os Ítans (histórias sagradas) são a espinha 

dorsal do desvelamento filosófico africano do Candomblé brasileiro. O Àṣẹ é um dos 

fundamentos primordiais deste culto. Por isso, analisaremos a ontologia do candomblé na 

filosofia afro diaspórica e Yorubá. 

 Para compreendermos o culto aos Òrìṣàs é necessário entendermos a 

representação material do Àṣẹ da Natureza. No candomblé o transe mediúnico, processo 

pelo qual o médium vira sua Natureza, é uma demonstração física de uma experiência 

metafísica que se dá através do Àṣẹ. Logo, os Òrìṣàs, o transe e o Àṣẹ constituem a ontologia 

de base do Candomblé. Sendo assim, a composição metafísica do existir é o Òrìṣà e o transe 

é a expressão do Àṣẹ no mundo físico. 

Nesse sentido, esta dissertação analisará como os Òrìṣàs carregam consigo o Àṣẹ 

e assim, são considerados transportadores da natureza motriz de tudo que existe a partir da 

perspectiva do transe. Esta natureza primeira foi feita através do Àṣẹ de Olódùmarè. Dito 

de outro modo, a natureza primeira, foi feita por meio do Àṣẹ de Olódùmarè a parir do qual 

tudo começou a existir e tudo que tem vida carrega este Àṣẹ. 

Dessa forma, os Òrìṣàs são como uma atualização e manutenção do Àṣẹ de 

Olódùmarè na terra (Àiyé). Sendo assim, os Òrìṣàs são o caminho para nos conectarmos 

com o Àṣẹ divino ou da criação. Por meio do Àṣẹ permeia a existência com a qual Òrìṣà 

contactam os devotos nas casas de Candomblé, pois o Àṣẹ é vida e movimento, ou seja, é a 

vida que se movimenta constante e fluidamente. 

A religiosidade do candomblé é feita a partir da troca da movimentação do Àṣẹ 

com o candomblecista. Esta troca se apresenta como uma presença a qual se propaga 

continua e fluidamente, possibilitando uma conexão entre os mundos metafísico (Orun) e 

material imanentemente. Assim, o Àṣẹ é uma existência que se mantém, constitui e 



10 

 

   

 

permanece.  

O contato entre Òrìṣà e Ọmọ Òrìṣà ocorre por meio de uma troca momentânea da 

vida do candomblecista pela existência do Òrìṣà no mundo. Nos terreiros de Candomblé, 

assim como em algumas nações em território africano que se cultuam Òrìṣàs, é possível ver 

pessoas em transe com seu Òrìṣà dançando, festejando com uma força e energia que 

aparenta ser sobre-humana, pois não parece haver cansaço. Essa força é a força do Òrìṣà 

expressa por meio dos seus filhos. 

A troca entre o candomblecista e o Òrìṣà é chamada de transe nos vodúnsi que 

cultuam o Candomblé. Ela nada mais é do que a demonstração física do Àṣẹ do Òrìṣà na 

natureza material em sua Essência de tal forma que ela é única e individual. Por meio da 

troca, o Àṣẹ do Òrìṣà demonstra-se para o mundo material e possibilita autoconhecimento 

e re-ligação do iniciado ao Àṣẹ divino. Isso se efetiva por intermédio dos batuques e 

louvações num Ilè.  

Portanto, compreender o processo do transe é essencial para entender como se dá 

a ligação direta do humano com o divino. É com o transe, proporcionado pelo Àṣẹ, que o 

humano e o divino se reconectam e que os Òrìṣàs se apresentam ao mundo. Por isso, é 

necessário entendermos os conceitos afrocêntricos existencialistas no campo metafísico e 

epistemológico que possibilitam uma base para o culto aos Òrìṣà no Candomblé. 

Essa dissertação se baseará em conceitos filosóficos Yorubás e afro-diaspóricos 

que constituem o pensamento da estrutura do candomblé. Assim, construiremos 

cosmogonia com o intuito de trazer uma concepção que vem sendo trabalhada, exposta e 

que persiste nos terreiros do Brasil.  

 Nessa dissertação, proporemos estabelecer o Àṣẹ como conceito ontológico do e 

para o existir a fim de esclarecemos a visão candomblecista para a existência. Nesse 

sentido, nos apoiaremos nas referências cosmogônicas Yorubás a partir do conceito de 

criação do mundo por meio de Olódùmarè. Aqui, o intuito será mostrarmos que a 

religiosidade afrobrasileira traz em si conceitos acerca do princípio da existência. Estes 

abarcam a realidade da existência de forma empírica por meio da possibilidade de contato 

com o Àṣẹ. Também destacaremos a importância da construção social do indivíduo para 

com sua sociedade, uma vez que se trata de uma visão religiosa do mundo cujo 

conhecimento ancestral é fundamental nos terreiros. Assim, mostraremos que a existência 

está diretamente atrelada ao modo como existimos no mundo e ao modo como nos 

relacionamos com ele. Na ótica candomblecista, a criação existencial de tudo se dá a partir 



11 

 

   

 

do querer de Olódùmarè. A partir dele são estabelecidas as estruturas necessárias para o 

bom viver na existência. 

Para desenvolver nosso objetivo geral, a presente dissertação terá três capítulos. 

No primeiro, analisaremos os conceitos cosmogônicos da filosofia Yorubá. Nosso objetivo 

será construirmos um conhecimento acerca da relação entre o sagrado e o mundo material. 

Assim, demonstraremos as possibilidades de construções ontológicas.  

No segundo capítulo, analisaremos os conceitos sobre a estrutura física da vida 

humana. Partindo da compreensão Yorubá sobre Ará, Emí e Orí, ou seja, corpo, alma e 

espírito. Isso é fundamental para esclarecermos como se dá a composição do corpo, da vida 

e do espírito das criaturas humanas conforme a cosmovisão metafísica afro-brasileira. 

Utilizaremos da perspectiva das explicações sobre a gênese do mundo do ponto de vista 

afrocêntrico dos Ítans. 

No terceiro capítulo, desenvolveremos o conceito da individualização da vida 

humana a partir da conceituação e construção do arquétipo de Èṣù. Aqui, nossa análise terá 

três momentos. Primeiro, abordaremos Yangí ou o primeiro a existir. Assim, poderemos 

dissertar sobre o início da existência individual. Segundo, analisaremos como se dá a relação 

entre Èṣù e os Òrìṣàs e como eles atuam no Àiyé e na vida humana imanentemente se 

correlacionando com o Orun. 

Por fim, estabeleceremos a compreensão do culto aos Òrìṣàs como forma de 

entendimento para o Àṣẹ material da Natureza. No Candomblé, o culto se dá a partir da 

reaproximação do iniciado com sua energia primordial, seu Àṣẹ através do seu Òrìṣà. Essa 

força primeira, é apresentada fisicamente através do momento do transe mediúnico. O transe 

é o momento em que o médium vira sua Natureza, a partir de louvações e invocações 

específicas aos Òrìṣàs. Dessa forma, veremos que o transe é uma demonstração física de 

uma experiência metafísica que se dá por meio do Àṣẹ. 

A escolha de apresentar uma ontologia é para expor que a existência dentro do 

candomblé parte de uma estrutura filosófica de exposição e compreensão do mundo a partir 

da gênese dada através do Àṣẹ. Por esses motivos, a presente dissertação defenderá que Èṣù, 

os Òrìṣàs, o transe e o Àṣẹ constituem a ontologia primordial do Candomblé. Sendo assim, 

eles exprimem que a composição metafísica do existir é o Òrìṣà e o transe é a expressão do 

Àṣẹ no mundo físico.  

  



12 

 

   

 

 

1. FILOSOFIA E COSMOGONIA YORUBÁ 
 

1.1 FILOSOFIA YORUBÁ  

 

Antes de tudo, para compreender esta dissertação, é necessário apresentar e 

explicar a filosofia e cosmogonia Yorubá. Para isso, devemos expor os conceitos Yorubás 

sobre filosofia e teologia. Ou seja, é preciso desdobrar o pensamento africano, delimitado a 

uma área geográfica, e destacar o significado dessa filosofia para o povo que a prática. 

A partir disso, entenderemos a relação entre a filosofia Yorubá e o candomblé Ketu 

e de como é importante entender o candomblé além de sua religiosidade. Ou seja, entender 

que o candomblé é uma filosofia de vida. Sendo então fundamental, trazermos e 

estruturamos a cosmogonia candomblecista. 

É pertinente destacar que esta dissertação tem como base o modo de pensar 

africano. Ou seja, ela parte de uma filosofia africana, utilizando principalmente pensadores 

africanos ou que abordem a religiosidade africana. Isso se dá assim, pois a proposta é de 

analisarmos ontologicamente o candomblé.  

Sabemos que o candomblé é uma religião de matriz africana1. Por esta razão, nossa 

análise se desenvolve a partir da filosofia do candomblé Ketu2. Desse modo, consideramos 

a perspectiva filosófica e a fonética/escrita Yorubá3 dos conceitos próprios, uma vez que o 

                                                
1 Trata-se de um conhecimento de origem Yorubá. Esta tradição refere-se a atual Benin. No passado, Benin era 

conhecida como território de Daomé, antiga Ile-Ife. 
2 “No Brasil, a expressão ‘Nação de Kétu’ indica uma modalidade de Candomblé, e não o reino Yorubá. É uma 

expressão que se tornou símbolo dos antigos africanos para cá trazidos, e que definiu o sistema religiosos yorubá 

aqui professado.” (Beniste, 2022, p. 116) 
3 As palavras e os textos Nàgó que figuram neste trabalho estão escritos segundo a convenção internacionalmente 

adotada pelos Institutos especializados da Nigéria. Utilizamos a ortografia moderna a fim de tornar mais 

compreensível a rica tradição oral preservada no selo dos grupos de culto Nàgó da Bahia. A ortografia correta 

permite aprofundar-se no significado de palavras e textos que constituem documentos e fontes de valor para os 
estudos afro-brasileiros. Consoantes e vogais têm, em geral, o mesmo valor que em francês, com as seguintes 

modificações: 
è é sempre aberta. 
e é sempre fechada. 
ó é sempre aberto. 
ò é sempre fechado. 
g è sempre "duro". 
gb é explosivo. 
j pronuncia-se "dj". 
h è sempre aspirado, nunca mudo. 
p è explosivo e pronuncia-se "kp". 
s tem o som "ch". 
y e w pronunciam-se "i" e "u", indicando o ponto uma nasalização. 

Os acentos indicam os tons. O acento agudo (´) corresponde ao tom alto, acento grave (`) ao tom baixo e a ausência 

de acento ao tom médio. N. T.: As consoantes e vogais têm o mesmo valor em português e em Nàgó, sendo 

válidas as modificações apontadas com respeito ao alfabeto francês, acrescentando-se ainda: w é sempre 

pronunciado "u".” (Santos, 2002, p. 26) 



13 

 

   

 

segmento de Ketu veio dessa região. 

Apenas a partir disso, podemos compreender as estruturas de pensamento da 

religiosidade Yorubá. Dessa exposição, mostramos uma relação do conhecimento do 

sagrado com o conhecimento do mundo por meio de construções ontológicas, indo além da 

visão eurocêntrica do conhecimento. Ou seja, considerando a realidade empírica do saber 

afro, sabendo que sua estrutura lógica se deu em conjunto com o desenvolvimento da 

compreensão da religiosidade. 

Reafirmamos a necessidade de contrapor o cânone filosófico europeu, a filosofia 

Yorubá aqui abordada, pois fica claro que é possível e inevitável fazer uma filosofia negra 

a partir da negritude. Mesmo que não houvesse nada propriamente escrito 

metodologicamente, como se propõe a filosofia ocidental, existiu uma filosofia teológica 

negro-religiosa que se desenvolveu em território Yorubá, a qual pode e deve falar sobre seu 

conhecimento filosófico. Uma vez que o desenvolvimento dessa filosofia em seu início se 

deu por meios não-ortodoxos, através unicamente do diálogo e não da escrita, sendo outra 

vez relegado a um não-conhecimento, pois não estava cientificamente aceita, com 

metodologias específicas. 

Por este motivo, os conceitos ocidentais não conseguem em sua totalidade abarcar 

os conceitos ontoepistemologicos nigerianos. Isso se dá principalmente porque a maneira 

de pensar africana é intimamente ligada à religiosidade, assim como vemos, principalmente, 

na filosofia medieval. Entretanto, com a diferença que não necessariamente era uma busca 

para entender “Deus” ou a deificação Dele. Na verdade, está mais voltado para uma teologia 

desenvolvida para a melhora pessoal e social de cada pessoa que cultuava a própria 

existência com a natureza. 

 Ao considerarmos estruturar essa dissertação dentro dessa linha de pensamento, 

não excluímos a importância que o saber europeu teve dentro do contexto europeu, 

entretanto, devemos considerar que o pensar negro pode falar por si. Principalmente porque 

a relação religião-filosofia andam de mãos dadas para se compreender o que é o existir e de 

onde ele vem. 

As cosmovisões africanas foram deslegitimadas enquanto conhecimento, pois 

algumas dessas culturas não possuem tradição escrita, mas somente oral. Por isso, elas 

foram consideradas superstições. A visão colonizadora do que seria um conhecimento 

válido, seja ele filosófico, científico, prático ou teórico, se estendeu para todo e qualquer 

ponto de vista não europeizado. Aplicando uma inferioridade intelectual dos povos 

colonizados para justificação de promover o domínio e exploração da parte colonizadora. 



14 

 

   

 

Ao se posicionar o caráter da veracidade do saber vinculado unicamente à escrita 

padrão acadêmica, criou-se uma problemática acerca do debate de uma filosofia africana 

propriamente feita. Desconsiderando que o conhecimento tem outras formas de se 

apresentar e se desenvolver, como nos “primeiros” filósofos gregos que não deixaram 

escritos. Da mesma forma, o pensar Yorubá foi repassado oralmente pela vinculação de a 

palavra ser existência e o caráter de quem a profere deve estar alinhado à melhor forma de 

viver em sua sociedade. Por esta razão, muito dos pensadores Yorubás foram relegados a 

serem profetas, sacerdotes que dirigiam uma sociedade através unicamente da fé. 

 Dessa forma, o modo Yorubá de pensar acabou sendo relegado por muitos anos 

ao viés da religiosidade, invalidando-o como conhecimento unicamente por ser 

desenvolvido em conjunto com prática espiritual. Reforçando assim, o espaço de não-

homem do negro, pois o mesmo não desenvolve a sua intelectualidade, a desvinculando da 

religião. Aqui, “religiosidade” significa “crendice”. Como tal, a religiosidade é considerada 

inferior ao conhecimento. 

Pela colonização, o pensar africano não foi reconhecido. Consequentemente, foi 

descredibilizado do ponto de vista acadêmico. Devemos considerar também a diáspora 

negra e o racismo contra os negros como fatores que concorrem para a arrogância acadêmica 

branca. Esta impede um tratamento acadêmico das religiões africanas, como o candomblé, 

como podemos observar, de acordo com Jr: 

 
A filosofia africana surge solitariamente no século dezessete com as obras de um 

filósofo abissínio, Zar’a Ya’agob. Seus trabalhos (escritos para os fiéis) eram 

principalmente de estrutura teológica, o que envolvia a tentativa de reconciliar o 

ataque de outras religiões, como a fé Cristã Copta, que havia distinguido sua seita. 

Assim, a metafísica da Europa, esse continente de Deus, já havia se apoderado do 

homem negro naquela época, e sua estrutura metafísica não poderia ser considerada 

como sendo sua. (Jr, 2021, p. 18) 4 

 

Através da passagem acima, é possível ver o "nascimento” de uma filosofia 

africana, por meio de uma construção teológica. A qual surge de contraponto à religiosidade 

católica que “destruía” o homem negro, desumanizando e inferiorizando seus saberes. Uma 

vez que o saber não era necessariamente escrito, mas sim repassado e vivido. 

A filosofia africana se fundamentou e apareceu estruturalmente por uma tentativa 

de combater a inserção de uma teologia cristã que afirmava e incentivava a desumanização 

                                                
4 Tradução da autora do seguinte trecho: African philosophy raises its solitary head in the seventeenth century 

with the works of an Abyssinian philosopher, Zar’a Ya’aqob. His works (written for the faithful) were mainly 

theological in structure, which involved trying to reconcile the onslaught of other faith with the Cristian Coptic 

faith that had distinguished his sect. Thus the metaphysis of Europe, that continent of God, had taken hold of the 

black man by the time, and his metaphysical structure could not be considered to be his own. (Jr, 2021 p. 18) 



15 

 

   

 

do negro5. Isso se deu assim, pois no processo escravagista, tornar o negro o não-outro, o 

desumaniza a ser utilizado como objeto. Portanto, enquanto objeto, tratava-se como bem 

entendia, e não poderia ser detentor de qualquer conhecimento. 

Dessa forma, o processo de colonização e escravização impôs indiretamente que a 

metafísica negra deveria ser desconsiderada, uma vez que não existia um ser logicamente 

pensante, já que o negro era apenas mão de obra. Mesmo existindo obras que relatassem 

uma estrutura teológica, que se desenvolvem em filosofia. Em razão do processo de 

colonização, não poderia ser considerada a existência de uma filosofia Yorubá. Ao mesmo 

tempo, existia um debate filosófico contrapondo a realidade do nascimento da filosofia a 

partir dos gregos.6 

Antes de tudo, negamos a tese de que não existe filosofia Yorubá, uma vez que ela 

não foi escrita. É necessário entender que a filosofia do candomblé Ketu se dá partir da 

região Yorubá. Região essa composta do sudoeste da África especificamente, hoje 

reconhecida em sua maioria como Benin. Essa filosofia, foi composta a partir da ontologia 

religiosa. Como tal, ela se expressa principalmente de modo oral e corporal. Dessa forma, 

existem modos diferentes de expressar a filosofia. Isso permite novas perspectivas e formas 

de se pensar, trabalhar, ensinar e entender a ontologia do candomblé, como apresentado por 

Olúwọlé. 

 

[...] seus antigos pensadores operavam apenas em sociedades não alfabetizadas. As 

suas ideias, crenças e pontos de vista foram todos expressos de forma oral, o que não 

dá espaço para análises, críticas, argumentos e contra-argumentos. Isto significa que 

as suas opiniões são partilhadas por todos os membros de uma sociedade inteira. 

(Olúwọlé, 2017, p. 86)7 

                                                
5 O tratamento dado pelos escravistas aos seus servidores era terrivelmente cruel. A par do trabalho, que esgotava 

rapidamente as energias, pesavam sobre os escravos a alimentação escassa, a moradia sórdida e a inexistência de 
assistência médica. A labuta diária se processava durante longas jornadas, sob acionamento freqüente do açoite 

dos feitores. Qualquer expressão recalcitrante era logo duramente castigada. Os mais indisciplinados sofriam o 

castigo de serem enterrados de pé, apenas com a cabeça de fora. Assim imobilizados, acabavam mortos depois 

de sofrer a horrível tortura de ter o rosto lentamente devorados pelos insetos e abutres. (Gorender, 2004, p. 297). 
6 Outro ponto de interesse considerável para ser contabilizado foi a atitude do governo Ateniense para esta então-

chamada Filosofia Grega, a qual era considerada de origem estrangeira e tratada em conformidade. Apenas um 

breve estudo da história é necessário para mostrar que os filósofos Gregos eram cidadãos indesejáveis, que durante 

todo o período de suas investigações foram vítimas de perseguição implacável, nas mãos do governo Ateniense. 

Anaxágoras foi preso e exilado; Sócrates foi executado; Platão foi vendido como escravo e Aristóteles foi 

indiciado e exilado; enquanto o mais antigo de todos, Pitágoras, foi expulso de Crotona na Itália. Podemos nós 

imaginar os Gregos fazendo uma tal sobre volta, como clamando os próprios ensinamentos que tinham no início 

perseguido e abertamente rejeitado? Certamente, eles sabiam que estavam usurpando o que nunca tinham 
produzido, e à medida que entramos passo a passo em nosso estudo, o mais nós vamos descobrir evidências que 

nos levam à conclusão de que os filósofos Gregos não foram os autores da filosofia Grega, mas os Sacerdotes e 

Hierofantes Egípcios. (James, 1954 p. 17).  
7 Tradução do trecho: [...]their ancient thinkers operated only within non-literate societies. Their ideas, beliefs 

and views were all expressed in the oral form that gives no room for analysis, criticism, arguments and counter-



16 

 

   

 

 

A possibilidade da oralidade dava respaldo ao conhecimento para toda uma 

comunidade. Indicando assim que a comunidade era desenvolvida a partir de diálogos e 

compromissos com os argumentos apresentados. O debate, nesse caso, não era pautado em 

escritas e contestações, e sim no repasse do conhecimento e na discussão dele dentro 

daquela comunidade. O qual ancião, geralmente o sacerdote da comunidade, como agente 

de destinação espiritual, guiava os mais novos para não cometer os mesmos erros. Tudo em 

busca de uma melhora no dia a dia e no caminhar espiritual em busca de uma elevação e 

contato com a plenitude divina. 

As argumentações eram feitas diretamente quando o conhecimento era passado a 

todos. Permitindo que todos, e não só um seleto grupo, detivessem a opinião sobre o que 

estava sendo apresentado e resolvido como conhecimento para e com a sociedade. 

Através da oralidade, o conhecimento e sua disseminação estariam acessíveis a 

todos e não só a uma elite privilegiada. Principalmente porque a construção do saber afro 

se dava para a sociedade e seu desenvolvimento para a melhora do convívio dos habitantes. 

A oralidade era validada, pois era necessária uma fidelidade com o bom viver, com o caráter 

e com a verdade.  

Dessa forma, os sacerdotes responsáveis por repassar o conhecimento para a 

comunidade, deveriam ser reconhecidos pela sociedade como exemplos de bom caráter 

através da boa convivência e respeito social, que era estabelecido de acordo com seu tempo 

de vida e dedicação com a verdade, bom caráter e espiritualidade que devia refletir na 

prosperidade da sua vida. 

É necessário que a verdade, segundo o candomblé, seja sobre aquilo que é dito e 

guiado através dos oráculos dos Òrìṣà. É tudo aquilo que encaminha o Ọmọ Òrìṣà a 

caminhar em conjunto com seu Òrìṣà de modo a uma reaproximação com a existência 

metafisica. Essa reaproximação só é possível de acontecer quando a pessoa se dispõe a viver 

conforme os critérios do seu Òrìṣà. Verdade é assim, a firmeza para o laço entre divino e 

sagrado. 

Além disso, a fala dos mais velhos era válida, dados o respeito à ancestralidade, a 

vivência de adversidades e decisões que evidenciam o bom caráter. Com isso, construíram e 

constituíram uma noção de caráter prezada pelo segmento da filosofia de Òrúnmìlà-Ifá. Essa 

busca pelo conhecimento de desenvolver um bom caráter foi desenvolvida com o intuito de 

                                                
arguments. This means that their views are commonly shared by all members of an entire society. (Olúwọlé, 2017 

p. 86). 



17 

 

   

 

compreender e relacionar a vida com a Natureza de maneira harmoniosa. Òrúnmìlà, dessa 

forma, foi o primeiro a estabelecer um pensar filosófico escrito reconhecido em território 

Yorubá. Nesse sentido, segundo Silva: 

 

Portanto, a filosofia de Òrúnmìlà-Ifá tem como pressuposto a possibilidade de se 
trabalhar o bom caráter, pois os ensinamentos Òrúnmìlà-Ifá não obrigam o indivíduo 

a fazer isso ou aquilo, porque, ao nascimento de uma criança, esta é acolhida pelo 

mundo e em específico pela sociedade, que, por intermédio de Òrúnmìlà-Ifá, orienta 

como se proceder na condução daquele ser que acaba de chegar. Esses ensinamentos 

fazem parte de um acervo de bons comportamentos, calcados nas experiências 

físicas, morais, emocionais, psíquicas, éticas e espirituais dos anciães que nos 

antecederam. Trata-se, portanto, de um Código de Ética dos Ancestrais (Silva, 2005, 

pp. 104-105) 

 

A filosofia de Òrúnmìlà é desenvolvida mediante uma construção ética para os 

indivíduos. Ela é baseada na religiosidade, no sentido de se guiar por meio de parábolas 

relacionando os Òrìṣà a situações cotidianas. Possibilitado o indivíduo a pensar e se colocar 

no lugar de erro ou acerto, estabelecendo uma metodologia escrita para aconselhamento 

pessoal. No intuito de mostrar que, dentro de toda e qualquer situação, não existe 

unicamente certo ou errado, mas um contexto de aprendizado necessário para compor o 

caráter e moral do indivíduo à prova. 

O desenvolvimento filosófico parte assim de uma construção de uma ética social, 

construída para que as relações humanas tivessem algum direcionamento para sua 

existência. Dessa forma, o processo de desenvolvimento dos saberes de Òrúnmìlà foi para 

estabelecer um estatuto ético que desse direcionamento para uma boa vida. 

Como evidenciado por Silva, “Não resta dúvida, a filosofia de Òrúnmìlà-Ifá 

reconhece que as raízes verdadeiras do aprendizado perfeito se encontram nas experiências 

do passado" Silva (2015, p. 65). Esses conceitos foram estabelecidos primeiramente como 

Iwa-pelé. Muitas vezes Iwa-pelé é traduzido como bom-caráter, no entanto, ele significa 

mais coisas, pois também é um compromisso espiritual de vivência com a verdade. Desse 

modo, viver bem é viver com humildade e em conjunto com boa conduta com a verdade 

para os outros. 

Por este motivo, devemos compreender que os ensinamentos passados pela 

oralidade tinham a validade de verdade, pois eram repassados a partir do profundo 

conhecimento dos sacerdotes que precisam demonstrar que possuem Iwa-pelé. Ou seja, o 

que por eles era dito era verdade, pois eles estavam comprometidos a sempre falarem a 

verdade, uma vez que eram exemplos para toda uma sociedade de uma pessoa a ser 

referenciada com bom caráter. Essa validade, é dada pela longevidade e bons caminhos que 



18 

 

   

 

os sacerdotes devem seguir. A validade está interligada ao caráter e à prosperidade daquele 

que a profere. Sendo assim, a verdade e prosperidade são condições de se ter um bom 

caráter, era ter um compromisso com a verdade. Tais ensinamentos eram primeiramente 

repassados através da iniciação dos babalawos8, sendo baba – pai, awo – segredo. 

O processo iniciático continua até hoje sendo necessário para adentrar nos 

conhecimentos do sagrado da religião afro. É somente a partir da iniciação que a pessoa 

afirma e confirma seu compromisso com o caminhar sagradamente, e caminhar tal qual sua 

Òrìṣà caminhou no Àiyé. É a partir da iniciação que o templo da pessoa se torna sagrado, 

uma vez que “recebe” o Òrìṣà, e para isso, deve se manter alinhado com os princípios de 

Iwa-pele, a começar por ter uma boa relação com a prática da verdade no seu dia a dia com 

a comunidade. 

Especificamente na iniciação em Ifá, os babalawos renascem como pais do 

segredo. Eles, mais do que qualquer outro, têm a obrigação moral de ter um bom caráter, 

uma vez que estavam a serviço de um bom desenvolvimento da sociedade na totalidade e 

por isso precisavam ser reflexos de pessoas coerentes. Isso significa que os babalawos 

pensavam no coletivo. Portanto, eles não somente em si-mesmo para construção de um 

saber-viver de todos. Esses saberes foram repassados por meio da construção do 

pensamento de Òrúnmìlà-Ifá na iniciação dos babalawos, a fim de comprovar seu 

comprometimento com o saber sagrado ancestral. 

Para o candomblé, a religiosidade desenvolve-se após o pensar sobre o que é a vida 

e o que quero com o viver. A religiosidade africana se mostra em primeiro plano para a 

vida, no sentido de ser primeiramente considerada seguida. Primeiro sou um indivíduo que 

segue as premissas da religiosidade. E seguindo essas premissas, me torno um indivíduo 

que contribui para o bom viver individual (em relação à compreensão de si e de seus atos) 

e o bom viver social.  

A religiosidade, no geral, tem o caráter de chegar primeiro ao indivíduo que busca 

se entender no mundo. Nesse caso, a religiosidade tende a ser o primeiro acesso do indivíduo 

que está em sua busca pessoal para uma compressão da vida. Entretanto, a religiosidade não 

                                                
8 O Culto de Òrúnmìlà-Ifá consiste de sacerdotes denominados babalawo. Estes, ao consultar Ifá, entram em 

estado alterado de consciência, fazendo o 65 alinhamento consciente e perfeito da cabeça, do coração e da 
respiração, que é um estado profundo de meditação. É uma busca no tempo e no espaço do princípio metafisico, 

numa introspecção serena e calma. Orunmilá jamais toma seus sacerdotes em forma de possessão, porque tal ato 

é considerado interdição aos babalawo. A preparação e iniciação de um babalawo são realizadas dentro de uma 

floresta, impreterivelmente, e durante o processo iniciático é realizada uma ritualista que deve seguir com rigor. 

O babalawo também conhecido como o pai do segredo é reconhecido como o mais alto sacerdote reconhecido em 

todos os eventos tanto privados quanto públicos. (Silva, 2015 pp. 64-65). 

 



19 

 

   

 

é o princípio da busca, o indivíduo ao achar a religiosidade não busca entender e 

compreender a religião, ele busca primeiro na religião a tentativa de se entender enquanto 

existência.  

A religiosidade Yorubá fala muito mais sobre modo de viver em comunhão com a 

natureza, possibilitando assim o indivíduo a se compreender na vida do que uma 

composição cegamente religiosa de salvação. Ou seja, não é sobre precisar seguir a 

religiosidade para ser salvo de todos os males. É uma religiosidade que faz melhorar o modo 

de vida do indivíduo para uso pessoal e social, sem necessariamente se basear em pecado, 

e sim como aprendizado. Nesse sentido, de acordo com Sodré: 

 

As insurreições não prosperaram, mas as elites negras, postas à margem do 

reconhecimento pelo demo hegemônico, ensaiaram formas de afirmação étnica, em 

que a religiosidade assume o problema plano. Na verdade, se trata primordialmente 

de ritual como techné de desvelamento filosófico de uma origem. Mas para os 

confrontos com a doxa, o termo “religiosidade” é adequado, já que não se trata de 

“religião” no sentido europeu de monopolização empresarial e universal da fé e sim, 
como temos procurado demonstrar, de uma filosofia própria com a roupagem de 

ceita. (Sodré, 2020, p. 204). 
 

O modus religioso afro é ligado muito mais a um desenvolvimento de formas de 

conhecimento aplicadas para manutenção da vida. A religiosidade candomblecista vem da 

prática do conhecer e aplicar algo para solução de um problema, que muitas vezes é de 

campo espiritual, mas não necessariamente unicamente espiritualizado. 

A relação do pensar negro com a religiosidade é intrínseca à existência de ambos. 

O pensar africano desenvolveu-se a partir das considerações do desvelamento do sagrado 

para compreender a vida e de suas relações com o cotidiano. No dia a dia, a comunidade 

era regida, encaminhada e feita a partir de consultas e percepções dos Ìtan9. A filosofia 

africana começa a partir da construção de pensar o mundo e suas relações sociais para 

melhoria da vida em comunidade.  

Esse desenvolvimento deu-se principalmente a partir da construção do pensamento 

de Ifá10 com a estruturação do jogo de opele-ifá. A proposta do jogo era demonstrar 

situações que racionalmente poderiam acontecer na vida de qualquer pessoa por meio de 

metáforas. Como apresentado por Olúwọlé: 

                                                
9 Geralmente são interpretados como histórias míticas-religiosas da cultura Yorubá. Entretanto, vai além disso, 

pois acredita-se que seriam também fatos históricos que antecederam a vida na terra. 
10 Ifá é um sistema de conhecimento que foi, originalmente, transmitido de forma oral. Estruturado na forma de 

instituição, é um conjunto de procedimentos que facilitam a recuperação de informações sobre todos os aspectos 

passados, presentes e futuros da vida iorubá. Esse conhecimento é acessível por meio de um sistema de divinação, 

um processo que gera histórias, mitos e narrativas, que afirmam ser enviadas por Deus, e que fazem asserções 

sobretudo e qualquer coisa na vida iorubá. (Rocha, 2018, p. 5.) 



20 

 

   

 

 
O sistema de adivinhação foi concebido como um processo de conhecimento da 

Vontade de Deus. O ato de adivinhação de Ifá não é, portanto, um processo de falar 

diretamente com Deus como um médium. O objetivo é escolher versículos relevantes 

a partir de uma grande extensão de textos orais armazenados em um sistema de 

codificação binária compactável por computador. A técnica formulada por Òrúnmìlà 

é aquela em que as previsões são feitas através do uso de leis matemáticas de 

probabilidade. (Olúwọlé, 2017, p. 48)11 
 

Para a filosofia de Òrúnmìlà a vida funciona conforme as histórias dos 16 Odùs12 

principais. Estes se multiplicam entre si e retratam condições e situações da vida. A partir 

deles, o consulente deve agir consoante as maneiras aplicadas para uma melhor vida. Assim, 

cria-se um código de conduta moral e ético que deve conduzir nossas vidas. As expressões 

dessas histórias são contadas pelos Òrìṣàs, pois eles já vivenciaram a realidade desses 

acontecimentos e hoje agem como demonstração das relações de causas e efeitos sobre 

determinadas escolhas. 

Assim, o jogo conduz o saber sobre si, relacionando-o ao conjunto espiritual e 

social. Ele é um método para orientar melhores ações que melhorem o caminho a ser 

seguido pelo consulente. Como veremos mais adiante, pelo jogo é possível visualizar a 

metafísica do Orun. 

A vicissitude dos Òrìṣàs é afirmada com base na relação entre o jogo e os Ìtans. 

Aqui, é necessário frisar que há uma distinção entre a deidade mística Òrìṣàs e os Òrìṣàs 

vivos em terra. O primeiro, é essência direta do Àṣẹ e sua completude. O segundo, são esses 

relatos escritos por Òrúnmìlà de pessoas que atingiram um patamar de entidades espirituais. 

Estas pessoas também são dotados de Àṣẹ, pois são altamente comprometidas. Dessa 

maneira, eles viveram conforme a conduta esperada dos Òrìṣàs. Do ponto de vista de 

Olúwọlé: 

 

Òrúnmìlà diz: São os seres humanos que divinizamos como Òrìṣà. Eu respondi: É 

verdade, é meu Senhor, Agbonniregun. Òrìṣà são seres humanos deificados. 

Òrúnmìlà diz: "Òrìṣà-Nla.você deve saber, já foi um ser humano. Quando ele trouxe 

bênçãos ao mundo, os homens começaram a adorá-lo como deus. Até hoje os homens 

                                                
11 Tradução livre: The divination system was designed as a process of knowing God's Will. The act of Ifa 

divination is, therefore, not a process of speaking directly to God like a medium. The goal is that of choosing 

relevant verses from a large expanse of oral texts stored in a computer-compactable binary coding system. The 

technique formulated by Òrúnmìlà is one in which predictions are arrived at through the use mathematical laws 

of probability. (Olúwọlé, 2017, p. 48) 

12 A posição que os búzios tomam ao serem lança- dos durante o jogo é denominada de Odù. Para cada posição 

do búzio entre o lado aberto e o fechado, o Odù toma um nome diferente num total de 16, que são denominados 

de Ojú Odù, ou seja, os Odù principais. Possuem um total de 70 caminhos. Esses, distribuídos de forma desigual 

entre si. Para cada caminho, uma história, Itàn, que será analisada por analogia como forma de orientação ao 

consulente, e que determinará o tipo de Ebo a ser realizado, se for o caso. (Beniste, 2022, p. 111) 



21 

 

   

 

reverenciam sua memória e suplicam ao Onipotente em seu nome. Ogum já foi um 

ser humano. Sangó já foi um ser humano. E então aqueles que alcançam a sabedoria 

na terra; eles são aqueles a quem adoramos como deus. Os Oriṣá são seres humanos 

deificados. (Olúwọlé, 2017, p. 47)13 

 

Essas histórias assemelham-se às parábolas bíblicas, pois também são metáforas 

sobre os modos de agir em comunidade e suas consequências. No Brasil o jogo de opele-ifá 

foi adaptado para o meridilogun14, conhecido como jogo de búzios. Este aplica a mesma 

premissa de se guiar a partir das histórias de cada Òrìṣà, como veremos mais detalhadamente 

em seguida. 

Um aspecto importante a se salientar é que a origem de cada pessoa está ligada a 

um Òrìṣà que mais se afina à sua essência. O meridilogun, assim como o opele, serve para 

direcionar as melhores escolhas para o caminho de Orí15 de cada um. Por exemplo, uma 

pessoa que é do Òrìṣà Òṣóṣi em caminhos positivos tende a ser devotada à família e ao 

trabalho. Isso lhe confere um bom caráter para sua existência. 

A relação entre o Òrìṣà e a pessoa é íntima e única. Além disso, ela tem um caráter 

moral, uma vez que prescreve modos de agir. Disso, estabeleceu-se uma correlação entre os 

Òrìṣàs e os seres existentes no Àiyé16. Assim, a religiosidade afro traz uma relação direta 

entre ser existencial e “deidade”, aproximando e estreitando relações de erros ou acertos. A 

religião afro, portanto, traz consigo entidades divinas que se aproximam da realidade humana 

e a Natureza é pensada em conjunto com a própria existência humana. Estes dois necessitam 

                                                
13 Tradução do texto: Òrúnmìlà says: It is human beings we deify as Òrìṣà. I replied: True indeed it is my Lord, 

Agbonniregun. Òrìṣà are deified human beings. Òrúnmìlà says: "Òrìṣà-Nla.you must know, was once a human 

being himself. When he brought blessings to the world, men began to worship him as god Even to this day men 

revere his memory and supplicate the Omnipotent in his name. Ogun was once a human being. Sangó was once 

a human being. And so those who attain wisdom on earth; they are those indeed whom we worship as god. The 

Òrìṣà are deified human beings Eji-Ogbe (Olúwọlé, 2017, p. 47) 

14 O jogo de búzios ou Merindinlogun tornou-se, no Brasil, o siste- ma oracular mais amplamente aceito e 

difundido. A preferência do brasileiro por este sistema verifica-se, provavelmente, pela inexistência, até quase o 

final do século XX, de babalaos no Bra- sil, o que tornava absolutamente impossível o acesso aos dois processos 

divinatórios anteriormente descritos, enquanto que os búzios podem ser jogados por qualquer um que seja iniciado 

no culto dos orixás, independentemente de cargo, grau ou hie- rarquía. É Exu quem, por meio dos búzios, 

intermedia a comu- nicação entre os homens e os habitantes dos mundos espiritu- aís, levando os pedidos e 

trazendo os conselhos e as orientações, os recados e as exigências. (Martins, 2013, p. 31) 
15 Cada orí constitui a divindade pessoal que regula a vida da pessoa. Aquilo que não for sancionado pelo orí não 

poderá ser feito pelo Orișá. O orí é o elemento mais importante de cada personalidade individual. Tal conceito é 

básico para o entendimento da filosofia de vida, pois ajuda a explicar acontecimentos que de ou- tra maneira se 

mostram incompreensíveis, como a morte súbita, o sofrimento e a boa sorte do homem, retirando em grande parte 

dos seres humanos a responsabilidade pelo seu fracasso ou sucesso, libertando-os de qualquer sentimento de culpa 

e desânimo. (Beniste, 2022, pp. 133 e 134) 
16 Frequentemente traduzido como mundo/terra, porém como veremos mais a frente é muito mais relacionado a 

ideia de mercado, onde há uma “troca” da vida pela existência. 



22 

 

   

 

coexistir para a manutenção da vida, podemos compreender isso de forma melhor a partir do 

ponto de vista de Silva: 

 

Na cosmovisão Yorubá, repleta de simbolismos, a natureza e a ancestralidade são 

sagradas e fontes de ensinamentos, constituindo-se os pilares básicos da formação 

desse povo. Os Yorubá construíram uma cosmogonia hierarquizada de divindades e 

arqui-divindades que lhes assegura proteção, libertação, salvação de suas almas num 

nível transcendente, garantindo-lhes a vida eterna segundo a sua vivência terrena. Tal 

vivência prima por formar a consciência filosófica, ético-moral, religiosa e cidadã do 

Yorubáno, que respeita, de modo natural e espontâneo, os seus semelhantes, a 

exemplo do que Cristo ensinou aos homens ocidentais. Sobressai o senso de 

alteridade, de justiça e bondade com que o Yorubáno trata familiares e demais 

pessoas da comunidade. É preciso então destacar a consistência da filosofia Yorubá, 
constituída a partir das suas divindades e mitos, como o Culto de Òrúnmìlà-Ifá. 

(Silva, 2015, pp. 120-121) 

 

A religiosidade e o modo de pensar afro dizem respeito ao que é bom para o caminho 

do indivíduo. Isso se apresenta através do seu Odù. O caminho deve estar segundo o destino 

do indivíduo e se afinar/alinhar com a energia do seu Òrìṣà para um bom caráter e existência. 

 Consoante a filosofia Yorubá, o destino é previamente dito e determinado antes do 

próprio nascimento. A escolha cabe ao que irá nascer e a Olódùmarè, em companhia somente 

de Òrúnmìlà, pois este é o responsável pelo oráculo e de repassar esse trato anterior à 

existência no Àiyé. A partir disso, a possibilidade de existência e vida é dada e apresentada 

àquela pessoa. 

 

1.2 A EXISTENCIALIDADE NA COSMOGONIA DO CANDOMBLÉ  

 

Devemos entender que a partir do nascimento todo o acordo feito é necessariamente 

esquecido. É por esta razão que se deve consultar os babalawos, pois eles indicam os Odùs 

para nos realinharmos com o nosso destino existencial. Os objetivos pelos quais uma pessoa 

é criada estão relacionados ao seu destino. Todas as ações humanas na Terra são 

predestinadas por Olódùmarè e determinadas de três formas, apresentadas por Beniste da 

seguinte maneira: 

 

Os objetivos porque uma pessoa é criada estão relacionados ao seu destino. Todas as 

ações do homem na Terra são predestinadas por Olódùmarè e determinadas de três 

formas: 

1ª pessoa se ajoelha e escolhe o seu destino. Esta forma é denominada Akunle yàn – 

“Aquele que se ajoelha e escolhe". 
2º A pessoa se ajoelha e recebe o seu destino, que é denominado Akunle gbà "Aquele 

que se ajoelha e recebe"; 
3º O destino lhe é fixado, lhe é determinado. Esta forma é denominada A yan mó̟ - 

"Aquele que escolhe e determina o destino para alguém" (Beniste, 2022, p 135). 
 

 



23 

 

   

 

Nesse sentido, a religiosidade africana está ligada à existência do ser muito antes 

do seu nascimento. Isso ocorre porque as reflexões sobre a vida envolvem dimensões 

metafísicas da existência. Pensar sobre a vida significa, na verdade, pensar na pré-vida, 

naquilo que antecede a própria concepção da existência. Ou seja, significa construir uma 

racionalidade a partir de erros e acertos práticos. O objetivo é formar um conceito aplicável 

ao indivíduo, independentemente de estar ligado à religião. Devemos compreender que o 

caráter religioso serve para criar um mundo metafísico. Esse mundo explica a origem e o 

significado da existência. Ele oferece respostas para aquilo que ainda não compreendemos 

por completo.  

Portanto, podemos afirmar que não há como dissociar a compreensão do universo 

mítico-religioso afro de sua filosofia, dado que a estrutura e compreensão da humanidade e 

o modo como ela se dá no Aiyê é através da relação de ambos. Por essa razão, o 

desenvolvimento filosófico africano sempre estará ligado ao religioso, porque filosofia e 

religião complementam-se no sentido de dar base ao conceito do existir. 

No Candomblé, a existência deu-se a partir de um Todo. Este vem a partir de um 

conjunto da potência do existir. Essa potência possibilita uma individualidade que cria a 

ligação entre o infinito (Àṣẹ) e o finito (a vida).  Àṣẹ e vida existem e dependem um do 

outro. Assim, o metafísico relaciona-se com o físico. Consequentemente, existe a existência. 

Isso é claramente expresso pelo conceito de Ubuntu no candomblé, apresentado por Ramose 

da seguinte maneira: 

 

Ubuntu é simultaneamente a base e o edifício da filosofia africana. Conforme a 

ontologia e a epistemologia africanas, devem ser entendidas como dois aspectos de 

uma mesma realidade. Uma totalidade contínua, em vez de um fragmento 
independente da realidade. Ubuntu é, na verdade, duas palavras em uma. Ubu evoca 

a ideia de ser, em geral, sempre orientado para o envolvimento, isto é, a manifestação 

concreta contínua e incessante via formas e modos particulares de ser. Nesse sentido, 

está sempre orientado para Ntu. No nível ontológico, não há separação estrita e literal 

entre ubu-e-ntu, Ubu-e-Ntu não são duas realidades radicalmente separadas e 

irreconciliavelmente opostas... [É] unidade e uma totalidade indivisível... Pode-se 

dizer que Ubu- como a compreensão generalizada do ser, é distintamente ontológica. 

enquanto -ntu como o ponto nodal no qual o ser assume uma forma concreta ou um 

modo de ser no processo de envolvimento contínuo pode ser considerado o 

distintamente epistemológico “o sentido em que a realidade se torna perceptível aos 

sentidos humanos” (Ramose, 2002, pp. 40-41)17 

                                                
17 Ubuntu is simultaneously the foundation and edifice of African philosophy. Accordingly African ontology, and 

epistemology must be understood as two aspects of one and the same reality. One continuous wholeness rather 

than an independent fragment of reality Ubuntu is actually two words in one. Ubu evokes the idea of be-ing in' 
general always oriented towards enfoldment, that is, incessant continual concrete manifestation through particular 

forms and modes of be-ing. In this sense, it is always oriented towards Ntu. At the ontological level, there is no 

strict and literal separation between ubu-and- ntu, Ubu-and- Ntu are not two radically separate and irreconcilably 

opposed realities... [It is] one-ness and an indivisible wholeness.... Ubu- as the generalized understanding of being 

may be said to be distinctly ontological. whereas - ntu as the nodal point at which be- ing assumes concrete form 



24 

 

   

 

Com o Ubuntu, podemos compreender o conceito de uma totalidade que se divide 

e se complementa. A divisão respeita a individualidade de cada coisa, mas a 

complementariedade garante a existência da totalidade, pois o ser humano não pode viver 

sozinho. Esse movimento ocorre porque o ser, a religião e a estrutura existem em relação 

mútua. Um completa o outro, assim como a existência simboliza a eternidade e ciclicidade 

das coisas.  

Através da compreensão do ideal Ubuntu, podemos interpretar que a compreensão 

ontológica e religiosa se correlacionam. Isso se dá assim, pois quando a teologia religiosa 

aparece, ela auxilia a estruturar uma base para sustentar as teses e conceitos da ontologia. 

Dessa forma, a religiosidade movimenta o pensar e estruturar a existencialidade de ambas, 

onde a filosofia e a religião vivem em conjunto e similaridades, pois foi a partir do ato de 

compreender o que se cultuava porquê, que a filosofia e ontologia africana se 

desenvolveram. A busca por se falar e compreender o que é o Àṣẹ, desencadeou uma 

religiosidade pautada filosoficamente. 

Com o Ubuntu, podemos compreender o conceito de uma totalidade que se divide 

e se complementa. A divisão respeita a individualidade de cada coisa, mas a 

complementariedade garante a existência da totalidade, pois o ser humano não pode viver 

sozinho. Esse movimento ocorre porque o ser, a religião e a estrutura existem em relação 

mútua. Um completa o outro, assim como a Ouroboros simboliza a eternidade e ciclicidade 

das coisas. O Àṣẹ é a potência da totalidade dividida, que precisa estar sempre em reencontro 

com seu todo. A existência só se dá a partir da totalidade, da qual deriva a particularidade. 

Isso possibilita a existência individual. O particular existe no todo, embora o todo seja 

inteiro, mesmo sem partes. 

Para uma comunidade viver plenamente, ela precisa viver em conjunto, conforme 

o saber Ubuntu. É preciso agradecer e honrar a vida e buscar reconectar-se com os ancestrais 

para obter harmonia. Por isso, a Natureza e tudo que dela provém — inclusive nós — é 

divino e sagrado. Devem ser respeitados, pois são entidades portadoras do Àṣẹ primordial. 

Na África e no Brasil, povos originários de cada região cultuavam e louvavam a Natureza, 

mantendo uma relação de temor e amor para garantir sua sobrevivência. 

Assim, o Òrìṣà é um princípio da Natureza que compõe, mantém e possibilita a 

continuidade. Os Òrìṣàs devem agir segundo a ordem de Olódùmarè. Isso significa que eles 

                                                
or a mode of be-ing in the process of continual enfoldment may be said to be the distinctly epistemological "the 

sense in which reality becomes perceptible to human senses (Ramose, 2002, pp. 40-41) 



25 

 

   

 

devem agir como ministros das acessões para as quais foram determinados. Òrìṣà evocam 

a ideia de ser palpável, uma vez que eles se apresentam como Força do querer de Olódùmarè 

para a manutenção do mundo e a humanidade. Eles são forças Naturais encarregadas de 

transitar e distribuir Àṣẹ. 

 

Esses princípios (orixas, voduns, inquices, encantados, etc.), que mudam de 

designação no movimento de variação das práticas litúrgicas, não se entendem como 

entificações realistas e transcendentes (ao modo da onipotente transcendência da 

divindade cristã), mas como perspectivas existenciais ou modelos filosóficos para a 
compreensão do ser no mundo sem barreiras entre homem e natureza, entre vida e 

conhecimento (Sodré, 2020, p. 205). 

 

A filosofia Yorubá é uma compressão da relação do sagrado com o material 

estabelecido pela religiosidade para a existência. A noção de estrutura filosófica surge a 

partir da relação entre a humanidade e a Natureza. Assim, quando cultuamos a Natureza, o 

cultuamos a existência primeira que iniciou a vida. A partir disso, inicia-se uma construção 

de religiosidade interligada com a vivência, ou seja, as construções das sociedades. 

Assim, o princípio da filosofia metafisica Ketu relaciona-se intrinsecamente com a 

cosmogonia afrodescendente Yorubá. Essa filosofia é então desenvolvida por uma estrutura 

metafisica de uma ontologia cosmogônica. A metafísica Ketu é uma compreensão de 

construção da existencialidade do mundo a partir de conceitos metafísicos espiritualizados, 

mas não necessariamente religiosos. 

Aqui, é necessário estabelecermos que a religiosidade africana parte do 

pressuposto de consciência existencial de uma força vital primeira (ontológica) que se 

relaciona com o mundo sensível de maneira imanente. Assim, a existência e o existir 

relacionam-se. A filosofia de força vital do homem negro é um princípio do povo Banto. 

De acordo com Tempels, a força vital é igual à existência. “Os nobres Bantos supostamente 

existem agora e no passado, no panteão das forças. Ser é força; força é ser. Assim, a estrutura 

metafisica dos Bantos centralizava na sua teoria das forças que dominava todas as áreas da 

Vida Bantu” (Jr, 2021, p 19).18 

Assim, a existencialidade de um conceito metafísico, o qual necessita se relacionar 

intrinsecamente com o mundo físico continuamente para existir. É a partir da compreensão 

dessa ligação e manutenção que pretendemos estabelecer, que é o Àṣẹ. Um início a se pensar 

sobre isso é compreender como essa interação se dá a partir do homem. Este deve respeitar 

                                                
18 Tradução da autora do texto: “The noble Bantu ar purported to exist, now and in the past, in a pantheon of 

forces. Being is force; force is being. Thus the metaphysical structure of the Bantu race centered on their theory 

of forces that held sway in every area of Bantu Life“(Jr, 2021, p. 19) 



26 

 

   

 

e compreender a Natureza que vive e que o cria e só a partir Dela compreender a força 

natural que habita em tudo que existe, inclusive ele mesmo. Por isso, deve existir uma 

manutenção disso, de acordo com Tempels: 

 

Este valor supremo é a vida, força para viver fortemente, ou força vital. Os Bantos 
dizem, em respeito a uma série de práticas estranha nas quais não vemos nem 

tempo, nem razão, que o seu propósito é adquirir vida, força ou força vital, para 

viver profundamente, que eles devem tornar a vida mais forte, ou para assegurar 

que a força deverá permanecer perpetuamente na posteridade. (Tempels, 1959, p. 

21)19 
 

Compreenderemos, dessa maneira, que a própria força do Existir parte da força 

vital ancestral, que se interligam indissociavelmente. Como elas estão sempre interligadas, 

desenvolvem uma simbiose existencial imprescindível. A partir do momento que a força 

vital surge, precisa necessariamente de algo para que a contenha. Esta função é 

desempenhada pelo corpo. Por isso, cultuar os ancestrais é cultuar a própria força de 

existência para sua existência. Isso evita que a memória do que se é morra antes mesmo de 

começar a ter sido. Dessa forma, honraremos também a nossa própria memória de poder 

existir. 

O pressuposto dessa ideia é que somos seres finitos. Nascemos, crescemos e, em 

determinado momento, perecemos. Isso é um fato da existência da vida. Para tanto, a 

continuidade da vida mantém-se por meio de um elo infinito e eterno: o Àṣẹ. O finito contém 

àṣẹ20 para poder viver e conectar-se com o Àṣẹ do infinito, nesse caso nossos ancestrais e, 

por consequência, com os Òrìṣàs. Nesse sentido, de acordo com Tempels, “todas as matérias 

são compostas por um elemento fundamental em todos os aspectos! Este elemento está no 

Estado finito, mas é infinito” (Tempels, 2021, p. 39)21.  

Podemos afirmar, portanto, que para a filosofia Ketu há um elemento que faz tudo 

que existe existir. Esse elemento é o Àṣẹ. Se conceituamos metafísica afro-brasileira a partir 

da religiosidade, fica mais fácil visualizar essa afirmação, pois todos somos feitos de matéria 

ancestral, a qual está inteiramente conectada aos Òrìṣàs e à possibilidade de existir. 

A religião candomblecista, dessa forma, permite que a pessoa conheça a si mesma 

graças a um elo divino que religa seu àṣẹ com o Àṣẹ divino e sagrado. Assim. Há uma 

                                                
19 Tradução da autora do texto: This supreme value is life, force, to live strongly, or vital force. The Bantu say, in 

respect of a number of strange practices in which we see neither rime nor reason, that their purpose is to acquire 

life, strength or vital force, to live strongly, that they are to make life stronger, or to assure that force shall remain 
perpetually in one's posterity. (Tempels, 1959, p. 21) 
20 Aqui em minúsculo pela primeira vez, para diferenciar do Asè (potência primeira) de asè (continuidade da 

potência). A partir daqui, existirá essa distinção para melhor entendimento dos conceitos. 
21 Tradução da autora: All mater are made up of one fundamental element, acros the board! This elemente is in 

the finite State, but it is infinite. (Tempels, 2021, p. 39) 



27 

 

   

 

comunhão com o sagrado, a fim de estabelecer uma reconexão com o ancestral. Por isso, a 

compreensão do modo como se dá esse encontro da pessoa com o divino e como 

religiosamente isso é possível nas casas de candomblé no Brasil são aspectos que devem 

ser levados em consideração para uma pesquisa dedicada ao tema. Uma análise acurada do 

culto religioso do candomblé permite explicar e mostrar o descobrimento de Si por meio da 

Natureza divina que habita cada pessoa.  

Buscar a existência primeira da Natureza divina é possível a partir do desvendar-

se e compreender essa Natureza divina. Ou seja, entender o porquê dessa força que move 

tudo que existe é o Àṣẹ a partir da compreensão de que nossa existência parte, possui e 

continua a partir do Àṣẹ. Primeiramente, precisamos entender que foi a partir da expansão 

de Olódùmarè (um dos nomes para Ọlọrun22) e da liberação do seu potencial existencial, 

nesse caso o Àṣẹ, que foi possível compreender que é o Òrìṣà, o que é a força da natureza, 

o que é a existência de vida, pois Àṣẹ é um conceito que resume tudo isso. Para Failson e 

Benedicto: 

 

Axé é uma dimensão polissêmica que permeia o arcabouço cosmológico, epistêmico 

e filosófico do Candomblé. Em linhas gerais, pode-se traduzir Axé como: energia 

vital. O Axé é constituído a partir do movimento interativo, interdependente e 

intercruzado da contração entre dois lugares coexistentes: o Orun – mundo 
metafísico sem limites, o universo espiritual e ancestral e o Aye – mundo físico com 

limites, o universo natural e humano. O Axé é partilhado entre os mundos, entre as 

formas e entre os mundos e as formas. O Axé é trocado, dividido e restituído em 

movimento de circularidade contínua. O Orun coabita no Aye, o Axé como energia 

vital é um “sangue ancestral”. Acerca desta perspectiva, é necessário considerar 

também como lugar as formas tangíveis ou intangíveis que coabitam o Orun e o Aye: 

seres, lugares e elementos. Uma árvore pode ser um ancestral, como no Iroko, de 

igual modo. Ará – corpo, Orí – cabeça/mente e Emí – espírito/ar compõe o ser 

humano de forma indissociável, inter-relacionada e equivalente. Compreende-se, 

assim, que tudo que existe nos mundos, nos lugares e os lugares em si, são imanados 

por esta energia vital. Desta forma, para o sistema cultural do Candomblé, tudo que 
possui Axé, de alguma forma ou em alguma dimensão, possui vida. (Faislon; 

Benedicto, 2020, p. 190)  

 

Assim, o Àṣẹ é o movimento, o que motiva e dá vida. No entanto, ele não é o ato de 

existir nem uma energia estática e imutável, como a dynamis aristotélica23. O Àṣẹ é uma força 

                                                
22Olorun é o “dono do céu”. Também conhecido como Eleda “criador”, Alààyè “aquele que vive”, Elemìí “o 

dono da vida” ou por Olojo-oni “o dono, ou aquele que controla os acontecimentos de hoje”. A etimologia de 

“Olódùmarè” é duvidosa. Ele é um deus distante, inacessível e indiferente às preces e ao destino dos homens. 

Está fora do alcance da compreensão humana. Ele criou os Orixás para governarem e supervisionarem o mundo 

e a eles os homens devem dirigir suas preces e fazer oferendas. Olódùmarè, no entanto, aceita julgar as desavenças 

que possam surgir entre os Orixás. (Verger, 1995, p. 6). 
23 Dynamis no sentido de força, como é apresentada no seguinte trecho: “Assim, a força se dá de forma dicotômica 

no seu desdobramento fático (ôntico), e de forma unitária se pensada ontologicamente. O filósofo ensina que a 

dynamis se divide no seu próprio desdobrar-se, mas continua sendo enquanto Um (Mesmo) – o que configura 

sempre a relação da força com ela mesma, sendo que a força de sofrer, a passividade, é a condição de possibilidade 

para o transpassar da força, para que outro seja. Assim, a partir da sua essência, fica claro porque a força, enquanto 



28 

 

   

 

constante e contínua que existe, se movimenta, transmuta e se renova a todo instante como 

potência. O Àṣẹ pode ser compreendido como uma chama que nunca se extingue e que sempre 

regenera sua combustão e que sempre está mudando para criar algo. 

 Dessa maneira, é importante compreendermos o sentido do Àṣẹ para a constituição da 

religiosidade afro, pois tudo que é e pode vir a ser vivo tem àṣẹ. Assim, a palavra Àṣẹ torna-se 

um conceito ontológico de suma importância para a religiosidade. Como as religiões afro são 

constituídas e transmitidas de forma oral, então a palavra Àṣẹ tem com ela a força de criação, 

pois foi por meio dela que o culto nasceu, estruturou-se e continuou até hoje. Como 

demonstrado por Failson e Benedicto: 

 

Nesse sentido, compreende-se que a ancestralidade movimenta a dinâmica entre os 

lugares: o transcendente e o imanente, a cultura e a natureza, o humano e o espiritual 

e a filosofia e o real. Tendo em vista o sistema cultural do Candomblé, o movimento 
da Ancestralidade se dinamiza a partir da noção de Axé. Esta noção de Axé 

fundamenta a cosmologia do Candomblé, possibilitando a compreensão da dinâmica 

interativa entre estes muitos lugares movidos pela ancestralidade. (Faislon; 

Benedicto, 2020, p. 18) 
 

A partir do momento em que a palavra é dita, ela é tomada pelo Àṣẹ. Consequentemente, 

as coisas são criadas. Por exemplo, ao contar uma história, o ouvinte imaginará e visualizará 

aquela história. Por isso, o Àṣẹ é a possibilidade da dinamização da existência. A partir da 

prática religiosa candomblecista é possível um contato direto com a renovação disso, uma vez 

que somos finitos. 

A prática religiosa é estruturada a partir da construção de um dogma. O candomblé, 

assim, tem a crença em Ọlọrun, Odùduwà24 e Obàtálá25 que, em conjunto com o Àṣẹ torna-se 

a crença básica para o processo religioso no Brasil. Dessa estrutura, estabelecer-se-ão como as 

forças que existem e são a Natureza e nós mesmos. Possibilitando, assim, uma interligação do 

material com o divino na existência. Aqui, dogma é uma base para uma crença, doutrina 

religiosa ou ideológica, ou até mesmo uma organização. 

O dogma é o ponto de fundamento para uma crença, pois ele possibilita a identidade de 

uma religião enquanto tal. Dessa forma, a religião pode ser objeto de estudo, uma vez que a 

religiosidade molda pensamentos, comportamentos e estabelece a possibilidade de 

autoconhecimento dos sujeitos que a praticam. Por este motivo, há uma abertura para 

                                                
αρχή, deve necessariamente ser em outro e enquanto outro do ponto de vista ôntico, e ela mesma enquanto outro 
do ponto de vista ontológico.” (Santos, 2018, p. 44). 
24 Partícula que representa a energia feminina da existência, o princípio feminino de onde tudo se origina e nasce. 

É a representação deificada das Iya-mi,as grandes mães ancestrais. 
25 Obàtálá por sua vez está associado a energia masculina. Ao princípio masculino. Geralmente é apresentado 

como responsável pela existência do poder ancestral masculino. 



29 

 

   

 

compreender a dimensão espiritual da existência humana a partir de estudos que exploram e 

pesquisam a essência do fenômeno religioso. É necessário estabelecer isso para atestar a 

necessidade e compreensão do conceito de Àṣẹ como parte de essência de nós mesmos, pois, 

no candomblé, não existe a necessidade de uma invocação direta de um Deus. A intermediação 

é direta e se dá entre a existência das pessoas e seu elo com sua existência primordial, 

diretamente por meio do Àṣẹ. 

Compreenderemos isso quando concebemos o Òrìṣà como componente da nossa 

essência. Como o Òrìṣà é ligado diretamente ao Àṣẹ, tem-se um vínculo direto com o princípio 

da existência, ou seja, com Olódùmarè26. Assim, o culto é moldado para compreendermos uma 

forma de existir na vida a partir da conexão com os ancestrais, ou seja, para alinharmos nossos 

àṣès ao Àṣẹ da criação.  

Assim, na próxima sessão, veremos que, ao entendermos a cosmogonia candomblecista 

sobre a criação da existência, perceberemos que o culto aos Òrìṣàs é um pacto direto/indireto 

com o passado. Este pacto se faz presente continuamente na construção e manutenção da 

existência. 

 

1.3 COSMOGONIA YORUBÁ 

 

Como vimos na sessão anterior, a tradição Yorubá explica a existência pela 

oralidade dos Babalawos. Eles guardam todas as histórias dos Odùs ditas por Òrúnmìlà. As 

histórias dizem de modo metafórico o que aconteceu no passado. O mundo apresenta-se por 

meio desses Itáns. Estes foram estruturados de modo metafórico para nos proporcionarem 

a compreensão de estruturas metafísicas.  

Os Babalawos contam que Olódùmarè é a força divina criadora da existência. Por 

esta razão, Ele27 não precisa vir até o Àiyé. Ele é o detentor de toda a força e Àṣẹ que mantém 

a vida. Consequentemente, cada partícula vivente é um pedaço desse Àṣẹ, que possibilita o 

                                                
26 O nome é composto de duas palavras e um prefixo, desta forma: OL-ODU-MARE, OL- é uma outra forma de 

ONI, prefixo indicativo de posse ou comando. ODÙ possui diversos significados. Pode ser Odù, poder; como 

adjetivo possui o significado de tudo aquilo que "é muito grande, muito extenso". Pode ser, ainda, a denominação 

dos signos de Ifá e identificado com destino individual de cada ser humano. Assim, OLÓDO indicaria alguém 

supremo, possuidor do cetro da autoridade com excelentes atributos de perfeição e autoridade, além de detentor 

do poder sobre os destinos. MARE- pode ser a contração de duas palavras, indicando algo que permanece estável, 
não se move ou desvia, é imutável.  

A expressão OLÓDUMARE pode ser interpretada como a Divindade que possui qualidades superiores, perfeitas, 

imutáveis, permanentes, dignas de confiança. Detentor do poder único que não pode ter similar. (Beniste, 2022, 

p. 28) 
27 Escolha pessoal de apresentar a importância e diferença de Olódùmarè. 



30 

 

   

 

viver. Podemos observar um dos relatos do início do mundo a partir da perspectiva de 

Cossard: 

 

No princípio, não havia céu nem terra. Existia apenas um estado indefinível, que 

podemos chamar de o nada. Uma lenda do odu Olugbon conta que Olodumarê 

colocou suas forças em movimento, criando um espaço a partir do nada, 

transformando o nada em uma forma que se define. Este espaço é delimitado por 
quatro cantos: Akitalé, Orissunrê, Olomitutu e Agbeniadê. Akitalé é o sentido da 

dimensão, da orientação do espaço. Orinssunrê é uma força dormente; representa o 

passado e a noção de Tempo. Olomitutu possui em si a essência da água, da umidade. 

Agbeniadê é uma força feminina na qual está ligada à essência de Oya; é a energia 

do fogo. (Cossard, 2008, p. 16). 

 

Nesses relatos, percebemos que a existência surge a partir de um princípio de 

ordem que possibilita a existência das coisas. Essa ordem começou com a delimitação 

espacial dos cantos do mundo e com a definição do que cada um representaria. Esse 

princípio, essa orientação do espaço, começou através do querer de Olódùmarè que as coisas 

tomassem formas de ser. Aqui, defendemos que esse ímpeto inicial é a propagação dada 

pelo Àṣẹ, pois seria dele que todas as coisas passariam a se mover para ser. O qual, para 

existir fora de Olódùmarè, necessita de uma forma que o contenha, mesmo que seja somente 

uma fração, para que assim possa existir. 

Olódùmarè colocou suas forças em movimento, e essas forças foram lançadas ao 

mundo a partir do ato de poder ser do Àṣẹ, da vida de Olódùmarè. Dessa forma, Olódùmarè 

iniciou a existência a partir da sua própria existência. Assim, Ele é o início que possibilitou 

a propulsão do ato de existir. A potência de existencialidade existe a partir dessa propulsão 

de força de delimitações, liberando uma força-movimento da vida, nesse caso da liberação 

de Àṣẹ.  

Uma vez que o Àṣẹ é liberado, existem condições para a sua propagação. As 

condições são impostas por Olódùmarè, pois ele direcionou o processo de criação para cada 

Òrìṣà. Com isso, Olódùmarè adequou cada Òrìṣà a uma função a fim de estabelecer 

equilíbrio e controle. Desse modo, enquanto Olódùmarè garante a possibilidade de existir, 

os Òrìṣà continuam o processo de criação da existência do mundo. Esse processo é relatado 

através dos Ítans. 

Os Ítans são apresentados pelos conceitos filosóficos que se mostram de forma 

codificada para serem interpretados pelos Babalawos. Como dito por Alese, “Os mais 

instrutivos são os mitos porque estão impregnados de intuições filosóficas que não podem 



31 

 

   

 

ser facilmente discernidas por uma pessoa filosoficamente despreparada.”28 (Alese, 2018, 

p. 29). Assim, os conceitos dirigem-se de modo direto e único a cada individualidade que 

necessita deles por meio de uma pessoa capaz de interpretá-los. Dessa forma, Olódùmarè 

É. Como tal, Ele é/age no sentido em que coloca os Òrìṣàs como causas que contribuem 

para a humanidade. 

Os Òrìṣàs apresentam-se como forças místicas da existência que partiram de 

Olódùmarè. Portanto, Ele é o primeiro agente da existência. Olódùmarè é uma regra para o 

existir e os Òrìṣàs são os causadores e aplicadores da regra. Os Òrìṣàs existem para conduzir 

a existência humana, refazendo um elo entre o divino e o material, mantendo o fluxo de 

existência entre Orun e Àiyé. 

Se Olódùmarè porta a Substância, os Òrìṣàs são Elementos Substanciais, pois o 

Àṣẹ é substância própria da vida e os Òrìṣà são portadores dele. Ao entendermos 

Olódùmarè, compreendemos ser a partir dele que acessamos a estrutura de um princípio 

metafisico candomblecista. Desse modo, estabelecemos um princípio de possibilidade 

ontológica de existencialidade. 

Olódùmarè é o detentor primordial do Àṣẹ. O Àṣẹ propaga-se e possibilita a 

existência do Orun29 a partir de Ele. Portanto, o mundo da realidade e do Àiyé, o mundo da 

particularidade e das coisas, decorre de Olódùmarè. Nesses dois aspectos de mundo, é onde 

Todos os seres habitam e coabitam a existência no mundo da particularidade e das coisas. 

Olódùmarè é a força primeira que potencializou a existência a partir do Àṣẹ. Ele é a primeira 

causa. Assim, podemos compreender Ele como o contentor da potência do existir ou do 

Àṣẹ.  

A primeira existência individual, ou seja, o primeiro ser com forma e matéria 

separado de Olódùmarè foi Èṣù Yangí30 surge a partir desse ímpeto para a individualidade 

do ser. Èṣù Yangí tornou-se o primeiro elemento de existência particular individualizada a 

                                                
28Tradução da autora do trecho: "Most instructive in the are the myth because they are embedded with 

philosophical intuitions which cannot be easily discerned by a philosophically unequipped person.” (Alese, 2018, 

p. 29) 
29 Geralmente traduzido como “céu”, mas assim como Àiyé, Orun deve ser entendido como conceito da existência 
cabendo muito mais a realidade de um campo metafisico da existência. Ou do mundo das ideias, como 

apresentado por Platão. 
30 Esu Yangi Oba Baba Esu - Esu Yangi Rei pai de todos os Èsi Esu Yangi, o Esù ancestre ou Esu-Agbà, o Esu 

pé do Okotó, rei de todos seus descendentes, Esù-Oba, é o Pai-ancestre, mas, ao mesmo tempo, o primeiro 

nascido. Esse significado de Esù está expresso no seu apelativo Igbá-Keta, a terceira pessoa, o terceiro elemento 

(textu- almente, a terceira cabaça). Seu caráter de descendente está expresso em muitos mitos. Particularmente 

esclarecedora é a história Atorun d'orun Esu, do Odu Ogbè-Hunle sobre o nascimento e a propagação de Esu no 

aiyé e nos nove espaços do orun. Esse signo apareceu para Orunmilà quando ele foi consultar os Babalawo. 

(Santos, 2012, p. 145) 



32 

 

   

 

portar Àṣẹ. Esse processo se detalhado mais a frente, em um capítulo dedicado a Èṣù, 

entretanto, se faz necessário uma pequena exposição de Èṣù para compreensão da ontologia 

cosmogonia Yorubá. 

A existência dá-se a partir de um trânsito que movimenta o ato de existir. O trânsito 

ocorre por meio do ato de existir de Èṣù que porta e transporta o Àṣẹ. Este, por sua vez, 

possibilita a eterna possibilidade de existir. A existência começou a partir de Èṣù Yangí. 

Como Ele foi o primeiro, Ele possibilitou a potência do existir como particular, como 

apresentado por Santos: 

 

[...] resumimos um mito de gênese sobre a aparição dos elementos cósmicos entre os 

quais destaca Èṣù Yangi, pedra vermelha de laterita, como a proto forma, primeira 

matéria dotada de forma detentora de existência individual; lama dotada de forma, 

desprendida da terra, resultado da interação de água+terra; lama, matéria-prima, da 
que Ikú tomou uma porção para modelar o ser humano. Yangí, constituído da mesma 

matéria de origem, converte-se, assim, no primogênito da humanidade. (Santos, 

2008, p. 145)  

  
Èṣù é o ato do movimento, e é do movimento que se faz a existência. Assim, ele é 

o propulsor do motor da existência, o propulsor do movimento de Olódùmarè. Tudo que é, 

é porque existe em função de Èṣù. O processo de início da existencialidade no mundo, por 

Ọlọrun, dá-se pelo primeiro ímpeto de movimento para existência de Èṣù. A partir desse 

primeiro ase repartido, que se separou do todo de Ọlọrun, Èṣù deu o primeiro passo de ação-

existir. 

Até então, percebemos que Ọlọrun é o princípio de tudo que existe e Èṣù é o 

princípio de cada particularidade que exista de maneira individualizada. Ọlọrun é o Todo 

existencial, e Èṣù é a proto forma da individuação da existência da particularidade. Este foi 

o primeiro a tomar forma fora do Todo. 

Èṣù é o próprio ato-movimento da criação. Ele quem carrega e transmuta o que não 

é em algo que possa ser. Èṣù é condição de possibilidade até mesmo da morte, ou seja, ele 

permite que fazer algo que era deixe de ser. A morte, portanto, é uma possibilidade de 

transmutação de um estado para outro. A partir dessas transformações de estados, a 

existência da individualidade separada de um Todo tem potência de se realizar e existir em 

separado. 

Nesse sentido, Èṣù é o primogênito do universo. Por isso, ele deu o movimento 

para a existencialidade individual. O Todo existe e um pedaço do Todo existe fora desse 

conjunto. Nesse casso, Èṣù é o primeiro pedaço que passa a existir fora do conjunto do 

Todo. Esse Todo deve ser compreendido como a existência completa de Olódùmarè sem 

existir divisões e separações. O Todo é o Ser que Olódùmarè é antes de ser dividido e 



33 

 

   

 

partilha seu Ase.  

A existência individual proporcionada por Èṣù, dá a possibilidade de uma 

existência fora do todo, tornando assim a individualidade possível. Essa individualidade é 

o que possibilita a existência humana, e que essa existência seja dotada de intelecto sobre a 

existência e consciência de si, por se perceber parte de um todo, e ainda assim possuir 

características próprias. Por ter consciência de si, o indivíduo percebe-se parte de uma 

sociedade, parte de um conjunto, ou seja, parte de um Todo. Nesse caso, a individualidade 

foi derivada como parte do Àṣẹ que foi dividido do Àṣẹ para existir a parte da existência 

única de Olódùmarè. 

A importância de Èṣù Yangí para a continuidade da existência dá-se pelo Ìtan do 

Odù Ogbè-Hunle. Resumidamente, esse Ìtan relata que Èṣù Yangí continuava com fome 

após sua criação, mesmo que sua mãe tenha alimentando-o com tudo. Por isso, ele devora 

a própria mãe. Consequentemente, seu pai, Ọlọrun, fica furioso e o persegue com uma 

espada. Ele corta o Orun em nove pedaços, e reparte Èṣù Yangí sempre que o encontra para 

espalhar seus pedaços em todos os espaços criados. 

Desses nove pedaços de Èṣù Yangí espalhados no Orun, deu-se a existência 

singular. A luta só acabou depois que, ao estar exausto de se refazer, Èṣù Yangí introjeta 

tudo que ele havia comido. Com isso, ele dá re-existência a tudo que ele havia destruído. 

Os indivíduos criados a partir dos pedaços de Èṣù Yangí são existências individuais 

após serem introjetados. Assim, formam os ará-Àiyé31, os quais existem porque são pedaços 

de Èṣù. Uma vez que Èṣù foi o primeiro a ser criado, ele também foi o primeiro a ter o àṣẹ 

contido dentro de si. E, como ele provou tudo do mundo e se espalhou nos nove Orun, está 

presente em tudo e tem conhecimento de cada coisa que comeu. 

Por conta do processo de introjeção de Èṣù, ele detém o poder de transformar tudo 

em Àṣẹ, uma vez que ele é o primeiro portador de forma individualizada do Àṣẹ. Ele ingere 

(como vimos no Ìtan) e restitui tudo que o alimenta em vida e continuidade. Assim, não 

permite que a vida pare e se esvaia, pois a possibilidade de vida é o movimento e é por Èṣù 

que o movimento transita. Por causa disso, temos o Èṣù Elebo que é o responsável por 

transitar os trabalhos realizados no candomblé do Àiyé para o Orun. 

Èṣù é o mensageiro e comunicador entre Orun e Àiyé. Ele consegue passar de um 

objeto para outro, de um ser para outro, de um plano para outro. Essa transferência entre 

ser, não ser e passar a ser só pode ser feita por ele. Uma vez que ele é o primogênito por 

                                                
31 Corpos da Àiyé, criaturas do Àiyé. São os corpos existenciais que vivem no Àiyé. 



34 

 

   

 

excelência e por ter se dividido e povoado todo o mundo, ele sempre será o primeiro a existir 

e a nascer. Desse modo, Èṣù é o elemento de propulsão, movimento, comunicação e troca. 

Podemos compreender a vida como marcada pela troca. O Àiyé existe para 

possibilitar essa troca. Como Èṣù é responsável pela movimentação, ele sempre vem ao 

Àiyé. A existência humana só é possível por meio de relações que se constituem e constroem 

uma entidade existente: o corpo. Habitado pela alma, o corpo coexiste no Àiyé 

momentaneamente. Porém, em certo momento, a alma deve retornar ao seu local de origem. 

Dessa forma, a alma habita o corpo, pois o corpo é a forma que permite manter e instituir a 

vida no Àiyé. 

Devemos observar que, na visão candomblecista, o mundo se apresenta como um 

plano material-espiritual. Geralmente, esse plano é representado por uma cabaça. No nosso 

caso, isto é, dos habitantes do Àiyé, é necessário aprendermos a experiência da troca como 

mercado ou Ojá. Assim, a “Terra” existe por conta da troca. Como apontado por 

Nascimento: 

 

Devemos frisar aqui que não é a ideia de mercado euro centrado na circulação desses 

elementos, que além de compensar um trabalho pelo outro, pode também fazer com 

que esse movimento de compensação crie laços de sociabilidade. E é aí que o 

mercado iorubá se distingue do mercado capitalista: enquanto este é um lugar de 

acumulação que, muitas vezes, passa pela expropriação e exploração. Os primeiros 

são responsáveis por criar laços de responsabilidade pelo trabalho das outras pessoas 

que produziram, produzem e produzirão aquilo do que eu preciso, mas não sou capaz 

de produzir em um determinado momento. (Nascimento, 2016, p. 30) 

 

Aqui, devemos compreender o mercado como espaço de troca, o movimento de 

precisar de algo e trocar por outra coisa que alguém tenha. Isso permite nossa continuação 

na existência. Trata-se, portanto, de sobrevivência coletiva. 

Èṣù nos ensina que o movimento da troca é o que movimenta a vida. O lugar onde 

as trocas acontecem é o mercado. De acordo com Nascimento, “dito de outro modo, o 

mercado-ojá é um local de troca e circulação do axé, de modo a fortalecer o caráter recíproco 

e complementar da dinâmica do próprio axé” (2016, p. 32). Èṣù faz o existir ser existência. 

Por isso, Olódùmarè é o Existir e o movimento do existir é Èṣù. Este transforma a potência 

existencial de Olódùmarè em particularidade de existência e individualidade: os ara-Àiyé. 

A realização da existência dá-se na construção da sociedade em um contexto de 

correlações. Dessa maneira, não é possível referenciar cidades em África, de uma maneira 

ocidentalizada, considerando o conceito de Weber, por exemplo. Pois, a partir da 



35 

 

   

 

perspectiva europeia, o conceito "cidade"32 está para uma sociedade que se sustenta a partir 

da industrialização, e não da agropecuária como geralmente era Benin. A cidade, de maneira 

ocidental, é um lugar de realização social, de crescimento da sociedade, para crescimento 

da indústria e do comércio, para melhora individual. Enquanto, em África, o conceito de 

cidade envolve muito mais o cuidado de um todo, a partir da agricultura e troca, para a 

existência de todo o coletivo. 

Da perspectiva Yorubá, a cidade é um local para realizações da existência de cada 

um que se relaciona com outros, consigo e com a Natureza. Isso garante uma troca que 

mantém a continuidade da existencialidade no contexto geral e para todos. Dessa forma, 

Àṣẹ só é possível sendo partilhado, uma vez que ao se perder o movimento, as coisas param 

de ser e existir. Para tanto, é necessário movimentar, trocar, partilhar e só a partir disso, 

viver socialmente. 

Para os candomblecistas, o primeiro local de existência seria Ile-ife33. Os antigos 

diziam ser o lugar do meio ou Isalu-Orun, o lugar onde é possível a existência da vida 

humana, o meio dos nove pedaços de Orun e o local propício a existir. Não devemos, 

entretanto, considerar Ile-Ife apenas como um lugar físico que deu partida ao início do 

homem, mas como um local dentro do campo espiritual. De acordo com Mercês: 

 

Porém, podemos afirmar que a ancestralidade humana e toda a sua hominização estão 

em África. A hominização é um complexo processo pelo qual o homem distingue-se 

dos demais primatas e amplia suas capacidades motora, técnica, cognitiva, 

alimentícia e psíquica. Segundo o historiador congolês Elikia M‘Bokolo (2009), a 

hominização começa a ser estabelecida no continente africano, dadas as suas 

características climáticas, por volta de 10 bilhões de anos atrás. Ela tem o 
Australopithecus como precursor do processo, haja vista que fósseis e vestidos desse 

hominídeo foram encontrados em vários lugares do continente. O homem sapiens 

sapiens é um ser gregário, por isso irá construir cidades, como Ifé, por exemplo. 

Segundo os especialistas, existem duas possibilidades para o surgimento de Ifé, uma 

mitológica e outra histórica. Não existe um consenso sobre a data precisa da criação 

de Ifé. Há um duplo esforço para entendermos Ifé e sua rica trajetória (Mercês, 2018, 

                                                
32 Weber, por meio do método comparativo, escreveu um longo ensaio sobre a morfologia das cidades antigas e 

das cidades medievais. Destas comparações, o autor estabeleceu seu ‘tipo ideal’, isto é, estabeleceu as 

características que um assentamento humano deve possuir para que possa ser denominado cidade: 1) uma 

fortaleza; 2) um mercado; 3) tribunal próprio e direito, pelo menos parcialmente, próprio; 4) caráter de associação 

e unido a isto 5) pelo menos, uma autonomia e autocefalia parcial, portanto, administração por autoridade em cuja 

designação os habitantes participassem de algum modo (Weber, 1944, p. 949). Entretanto, conforme apontamos 

acima, como ‘tipo ideal’ não é esperado que toda cidade possua todos os critérios apresentados aqui. Para Weber, 

a cidade é um assentamento que apresenta uma certa densidade, é uma localidade em que as pessoas moram juntas 

e não dispersas em um território. Neste sentido, nos afastamos não só dos assentamentos norte-africanos da 

Antiguidade, mas até, em certa medida, da própria polis grega. Além disso, a produção industrial e o comércio 
são as bases de sustentação econômica da população e não a agricultura. (Komakari, 2009, p. 5) 
33 As principais cidades da região Ocidental da África nasceram do poder das palavras. A primeira cidade segundo 

a tradição oral foi Ifé, o umbigo do mundo. Essa polis é dotada de uma monarquia divina, e nela nascia todas as 

formas de entendimento yorubano. Ifé é o berço da palavra no àiyé, e dela emana o candomblé para o mundo. 

(Mercês, 2018, p. 184) 



36 

 

   

 

p. 184). 

 

Por conta da história perdida por diversas guerras e o desinteresse dos estudos 

sobre território afro, existe a compreensão de que Ile-ife foi de fato um local que existiu, 

fisicamente, em terras onde hoje se localiza a Nigéria. Entretanto, não se sabe precisar o 

exato local no qual se estabilizou, uma vez que foi um pequeno povo que se instalou, nem 

o ano em que teria tido início sua sociedade34. Ainda assim, é considerado um lugar sagrado, 

um local do meio, pois foi através dele que a existência individual começou a ser no Àiyé. 

Os Òrìṣàs existem no âmbito do Orun e nós vivemos no Àiyé. Nesse sentido, 

Mairnque explica esta dualidade da seguinte maneira: 

 
Este mundo seria um conjunto de cópias do que existe no Mundo Inteligível 

construídas a partir de um artífice, que Platão denomina de “Demiurgo”. Este 

“criador” conseguiu dar forma a uma matéria-prima que já supunha, tomando por 

modelo as ideias eternas. (Mairnque, 2003, p.11). 

 

No nosso caso, o “Demiurgo” pode ser compreendido como Olódùmarè. 

Entretanto, o “Mundo Inteligível” pode ser acessado através do contato com os Òrìṣà, uma 

vez que eles fazem a ponte entre os dois mundos. Nessa perspectiva, para os 

candomblecistas existem dois espaços que coexistem. Um mundo é a realidade e outro é a 

possibilidade de escolha na existência. Como bem colocado por Tempels: 

 

Eles existem, então não há espaço entre eles. Acontece simplesmente que um é finito 

enquanto o outro é infinito. Assim, quando o Estado finito termina, existe o Estado 

infinito, de onde o mesmo Estado Finito é criado e o processo é repetido ad infinitum! 

No princípio, eram estes dois Estados. (Tempels, 2021, p. 49)35 
 

Como está expresso acima, existem duas estruturas de existencialidade no 

candomblé: o finito e o infinito. Dentro delas há a possibilidade de existência do infinito, 

ou seja, os Òrìṣàs no Orun que são os ara-Orun, e os seres finitos, nós no Àiyé, que são os 

ara-Àiyé. Existe uma relação entre ambos, que se dá pelo Àṣẹ que permeia/conduz o existir 

em ambos os espaços. 

Assim, os ara-Àiyé são compostos por um resquício de Àṣẹ. Devemos frisar aqui 

que não se trata da ideia de mercado eurocêntrico, centrado na circulação de elementos e 

                                                
34 “O centro das atividades era Ile-IFE, o lar ancestral do povo Yoruba do sudeste da Nigeria.” (Olúwọlé, p. 43, 

2017) 
35 Tradução da autora do trecho: They exist, so there is no space between them It simply happens that one is finite 

while the other is infinite. Thus as the finite State ends, there is the infinite State, whence the same Finite State is 

created and the process is repeated ad infinitum! In the beginning were these two States. (Tempels, 2021, p. 49) 

 

 



37 

 

   

 

compensação de trabalho. Pelo contrário, o mercado iorubá distingue-se do capitalista por 

criar laços de sociabilidade e responsabilidade.  

Enquanto o mercado capitalista é um lugar de acumulação, muitas vezes baseado 

na expropriação e exploração, os mercados tradicionais são responsáveis por criar laços de 

responsabilidade pelas pessoas que produzem, produzem atualmente e produzirão aquilo de 

que preciso, mas que não posso produzir agora. (Nascimento, 2016, p. 30). Do ponto de 

vista de Santos: 

 

Quando Ọlọrun procurava matéria apropriada para criar o ser humano (o homem), 

todos os ebora partiram em busca da tal matéria. Trouxeram diferentes coisas: mas 

nenhuma era adequada. Eles foram buscar lama, mas ela chorou e derramou lágrimas. 

Nenhuma ebora quis tomar a menor parcela. Mas Ikú, Ojègbé-Aláso-Ona, apareceu, 

apanhou um pouco de lama - eerúpé - e não teve misericórdia de seu pranto. Levou-
o a Olódùmarè, que pediu a Orisàlá e a Olúgama que modelaram e foi ele mesmo 

quem lhe insuflou seu hálito. Mas Olódùmarè determinou a Ikú que, por ser ele a 

apanhar a porção de lama, deveria recolocá-la em seu lugar a qualquer momento, e é 

por isso que Ikú sempre nos leva de volta para a lama". (Santos, 2019, pp. 113 e 114) 

 

Dessa forma, a criação do corpo dos ara-Àiyé ocorre por meio da única matéria 

que se adaptou e se moldou para a criação do homem. Entretanto, como a lama é a junção 

do elemento água e do elemento terra, ela precisa retornar, em algum momento, para sua 

essência. Por ser através das mãos de Ikú, esse Òrìṣà ficou responsável por acompanhar 

essas massas-matérias quando fosse a hora do retorno para sua essência. 

Por tudo isso, além de ser necessário compreendermos a condição de finitude 

humana, é necessário também entendermos como funciona a estrutura física da vida humana 

candomblecista. Existindo 3 propriedades necessárias para a existência dela. Sendo elas o 

ara, o emi, e o ori. Estas são consequências necessárias para estabelecer existência a um 

objeto existencial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

   

 

 

2. ORUN E ÀIYÉ: AS CONDIÇÕES PARA EXISTENCIALIDADE DO ARÁ, 

EMÍ E ORÍ 

 

2.1 ORUN E ÀIYÉ - NOÇOES NECESSÁRIAS PARA COMPREENSÃO DO 

MUNDO 

 

Na cosmovisão Yorubá a existência se dá nos campos correlatos de Orun e de Àiyé. 

Ambos devem ser compreendidos como espaços conceituais para a existência. Eles 

explicam a relação entre espaço, tempo e existência. Orun abrange os fenômenos 

metafísicos. Àiyé os fenômenos físicos da vida. Dito de outro modo, um explica a parte 

invisível da existência e outro a parte visível.  

Nesse sentido, nosso objetivo neste capítulo é apresentarmos os conceitos 

fundamentais sobre esses dois planos e discutirmos a importância de Ara, Emí e Orí na 

estrutura existencial Yorubá. Além disso, exploraremos a função do transe religioso como 

forma de comunicação entre os dois planos e como ele possibilita o reencontro com o 

ancestral e com o destino traçado antes do nascimento.  

Também trataremos da natureza do Orí e sua relevância no candomblé como 

mediador entre o indivíduo e o mundo divino. Mostraremos como a individualidade humana 

se constrói a partir da existência material e espiritual e como o Àṣẹ atua como força 

unificadora dessas dimensões.  

 A análise dos conceitos de Orun e Àiyé começa pelo Ìtan. Este, narra a existência 

de um único campo da existência. Neste, os Òrìṣàs e os seres vivos materiais conviviam 

harmoniosamente. Entretanto, em dado momento, os humanos transgrediram um acordo 

imposto para o equilíbrio dessa existência. Como consequência, Ọlọrun separou o espaço 

da existencialidade em dois campos distintos e correlacionáveis. 

A divisão entre esses planos e a distância entre os Òrìṣàs (seres infinitos) e os 

humanos (seres finitos) trouxe consequências para ambos. Os Òrìṣàs ajudavam a 

humanidade no cotidiano e resolviam conflitos. Isso garantia que eles fossem lembrados e 

honrados para sempre. Esse apoio fazia parte do compromisso dos Òrìṣàs com a própria 

existência e com a existência dos humanos. O Àṣẹ circulava entre eles e os mantinha vivos 

e ativos.  

Por causa da separação desfez-se o equilíbrio entre a coexistência harmoniosa do 

físico e metafisico, do finito com o infinito. O equilíbrio é necessário, pois é por meio das 

trocas entre o eterno e o perene que a existência se move para não-ser e ser. Assim, 

percebemos que o candomblé cultua o movimento do existir, do início da existência e 



39 

 

   

 

continuidade dela de forma ordenada, cíclica e contínua. O Candomblé cultua, cuida e 

compreende o princípio da existência a partir da compreensão do Àṣẹ. 

Para que o Àṣẹ exista fora de Olódùmarè é preciso uma ordenação. A ordenação 

permite que o ato da existência individualizada se realize. Para tanto, são necessárias regras 

que conduzam à possibilidade da existencialidade individualizada. Isso é assim, pois a 

existência em si é Olódùmarè na totalidade em si-mesmo. Entretanto, duas condições devem 

ser satisfeitas para a existência da vida dos seres. Por um lado, a individualização dos seres. 

Por outro lado, que existam relações entre eles para que a vida sempre se mova para a 

continuidade do existir. 

 Esses princípios passaram a existir após a liberação do caos de Ọlọrun, a partir do 

momento em que ele lançou seu Àṣẹ para a existência. Por esta razão, o caos é necessário 

para a ação do mover para ser. Entretanto, para haver forma de vida, é necessária a ordem 

do caos para acontecer a individualidade da existência. 

A existência finita individualizada acontece a partir da ordenação do caos, pois, do 

contrário, seria somente uma imensidão de tudo que É em Olódùmarè. Dito de outro modo, 

uma existência que contém tudo que há, mas sem individualidade, sem personalidade, sem 

existência própria, sem particularidade, sem história. A divisão é ato necessário para o 

existir, pois ao se separar o todo do uno, abre-se a possibilidade de seres individuais. Ao 

separar o que é inteligível, os Òrìṣàs, a eternidade, do que é manifesto, a humanidade, a 

finitude. 

Após a separação de Àiyé e Orun, este último se reparte em mais partes a fim de 

abarcar a necessidade de ordem para cada especificidade da existência. Èṣù Yangí se torna 

o responsável por repartir o espaço do Orun em nove partes ou reinos. Esses reinos existem 

para ordenação e coordenação dos espíritos da potência ser-humanos e dos Òrìṣàs. O 

conjunto desses nove reinos é usualmente conhecido como Orun Mesan a saber: 

1) Orun afééfé: espaço da aragem; local de correção e onde os espíritos 

permanecem até serem reencarnados. Dessa forma, é o local de espera para reencarnação, 

para o retorno ao Àiyé. 

2) Orun ìsálú: também denominado Asálú é onde são realizados os julgamentos 

dos espíritos. Aqueles que reencarnarão e aqueles que cumprirão seu tempo no Àiyé. 

3) Orun àpáàdí: o local para aqueles que cometeram erros irreparáveis e que não 

têm mais reparo e possibilidade de restituição à vida terrestre pela reencarnação. 

Lembremos não haver um julgamento sobre o bom ou ruim, e sim sobre o caráter de cada 



40 

 

   

 

indivíduo de acordo com suas escolhas. 

4) Orun rere: lugar para aqueles que foram bons em vida. Com bom caráter em seu 

caminho. 

5) Orun burúkú: lugar para os que tem iwa-rere irreparáveis 

6) Orun àlàáfíà: o local de paz e tranquilidade. 

7) Orun bàbá eni: o Orun do pai das pessoas. 

8) Orun àkasò: espaço destinado à passagem dos espíritos do Orun ao Àiyé, no 

momento de sua reencarnação. O local da passagem, do caminho entre um espaço e outro. 

9) Orun oké ora: local do Orun, de onde partiu Odùduwà para o Àiyé. Orun é 

também o nome de um lugar perto de Ilè Ifé onde Odùduwà e seus amigos viveram por 

várias gerações antes de invadir as terras Yorubá. 

Todos esses espaços fazem parte da existencialidade completa de Ọlọrun. No 

entanto, eles estão separados do Todo e existem no plano do Orun. Cada um desses espaços 

tem uma função na existência da vida. Eles representam o local metafísico invisível que 

mantém o equilíbrio necessário para a continuidade da vida em cada instante. Nesse sentido, 

Noguera afirma que: 

 

[...] a cosmologia do Candomblé entende que há dois níveis de existência: Orun é o 

nível do impalpável, ilimitado, do sobrenatural, onde habitam os deuses ou Orixás 

(antepassados divinos ou espirituais) e Eguns (antepassados ancestrais humanos); e 
o Aiê, o nível existencial do palpável, do limitado e do sentido onde habitam os seres 

humanos, as plantas, os animais, enfim, a natureza. (Noguera, 2013, p. 21) 

 

Conforme a passagem acima, a existência se dá em dois planos. Eles se relacionam 

pelo movimento dos Òrìṣàs. Em um plano habita o que nos é inteligível, e em outro plano 

a matéria, o físico. Por intermédio dos Òrìṣàs acessamos ou ligamos o Àṣẹ infinito do 

metafísico com o Àṣẹ finito do físico. Dito de outra forma, metafísico e físico se conectam, 

finito e infinito sempre se movam para ser e não-ser. 

Para a estabilidade e ligação entre os dois espaços da existência e de todos os 

reinos, temos o ópo-orun. Este é um pilar que une os espaços entre o Orun e o Àiyé que 

estão separados pelo Sánmó.  

. O Sánmó é o espaço entre o Orun e o Àiyé, onde o Àṣẹ transita e se mantem. É 

um espaço intermediário onde ocorre o trânsito entre o Àṣẹ com o àṣẹ. Nele, há uma troca 

constante de informações ancestrais com o presente, de forma infinita e contínua. O Sánmó 

conecta diretamente o Um e o Outro. Ele é diferente do Orun àkasò, a qual é o local onde 



41 

 

   

 

Onibode36 reside, na entrada entre o Orun e o Àiyé, pois é o lugar onde o Àṣẹ circula 

continuamente 

Do ponto de vista da concepção cosmogônica candomblecistas, uma vez que o ará 

está pronto, ou seja, com todas as suas estruturas essenciais para a vida, ele é encaminhado 

até Ọlọrun. Assim como o ara- Orun está presente com Ọlọrun, o leripin ou Òrúnmìlà, ou 

seja, aquele que presenciou a criação, testemunha o destino do corpo já com a presença de 

Orí. Este rito é feito na presença do Ori-inu37 para que a pessoa que irá ao Àiyé compreenda 

todo o seu destino.  

Como Òrúnmìlà está presente nesse momento, é a ele que podemos recorrer por 

meio do jogo do meridilogùn. Òrúnmìlà é o mensageiro de Ifá que aprendeu e desenvolveu 

o primeiro código binário do universo. Esse código nada mais é do que a possibilidade de 

entendermos melhor os nossos caminhos por meio do jogo. Isso é assim, pois determinadas 

combinações no jogo de Ifá e do meridilogùn indicam os Odùs das vidas por combinações 

específicas e ordenadas. 

Meridilogùn permite o acesso para que nos reencontremos com nosso ancestral do 

Ori-inu e sejamos reencaminhados ao nosso destino, pois, a partir do momento em que 

nascemos, esquecemos de tudo acordado antes de existirmos no Àiyé. 

Um dos Ìtan nos conta a história do nascimento humano. De acordo com ele, após 

passarmos por esses processos, Onibode se faz presente. Assim que estamos em sua 

presença, ele nos conta a história do nosso destino. Essa história foi dita por Olódùmarè, 

mas esquecemos de tudo depois que passamos pela porta da existência.38 

A depender disso, a pessoa aceita e escolhe seu caminho por três vezes e segue 

para o Àiyé. A pessoa já nasce pré-determinada ao que irá acontecer. Entretanto, ela pode 

                                                
36 Conhecido por ser o porteiro da casa de Ajala ou o porteiro do Oja (mercado). Ele também é porteiro da 
passagem do Orun e do Àiyé. Sem a permissão dele nenhum humano vem para a existência. 
37 Também é conhecido como nossa “cabeça” interior ou nosso eu interno. É nosso doble espiritual, o outro lado 

da ponte de conexão entre o eu-matéria e o eu-espiritual. 
38 Quando esta cerimônia diante de Olódùmarè termina, a pessoa inicia sua caminhada para o mundo. Ela chega 

na Fronteira entre o Orun e o Àiyé, denominada Àkasò, e encontra Onibode, o guardião da entrada, a quem passa 

a responder algumas perguntas antes de passar, e que se assemelha ao seguinte diálogo traduzido:  

Onibode  

Onibode - Para onde você está indo?  

Pessoa - Estou indo para o mundo.  

Onibode - O que você irá fazer?  

Pessoa - Eu vou ser filho de um homem e de uma mulher chamados.... serei filho único, viverei em paz com todos 

e todas as coisas que farei darão certo. Aos 25 anos, meu pai morrerá, e, aos 50, será a vez de minha mãe. 
Construirei casas, terei família numerosa, aos 75 anos ficarei do ente e morrerei aos 80 anos de idade.  

Onibode – Tó! (Está sacramentado.)  

Em seguida, a pessoa toma o caminho do mundo com o seu destino duplamente selado. Ao transpor o Àkasò tudo 

é esquecido, inclusive o seu destino, com a passagem para o útero materno e o nascimento após o período de 

gestação. (Beniste, 2022, p. 136)  



42 

 

   

 

manipular e mudar algumas situações para ter um caminho mais próspero, desenvolvendo, 

por exemplo, um melhor caráter social.  

Um caso típico é de uma pessoa que tenha Iwa-rere39. Ao se reencontrar e se 

entender, ela pode fazer manipulações que remodelem suas chances de melhorar seu caráter 

como pessoa, pois, mesmo ao destino, cabem nuances para que ele se realize ou não por 

inteiro.  

Na cosmogonia candomblecistas o destino depende unicamente da postura da 

pessoa para com a própria vida. Ele é uma base para a possibilidade da existência. No 

entanto, assim como deve ser com tudo que possui Àṣẹ, ele também é dinâmico e se 

movimenta. Logo, pode mudar em alguns aspectos. 

Considere como exemplo a escolha dos nossos pais. Segundo a cosmogonia, essa 

escolha não pode ser alterada. Sabemos quem são os nossos pais e por que eles foram 

escolhidos para nos dar vida. Nossa cultura, ou seja, a comunidade onde nasceremos, 

também é definida antes do nascimento e não pode ser modificada. Mesmo que nossas mães 

nos abandonem, isso faz parte do caminho delas e é decidido antes de nascermos. Tudo isso 

está fixo desde nossa pré-existência. No entanto, durante a vida, algumas situações podem 

mudar. 

Outro exemplo é o acordo entre o eu no Àiyé e o eu no Orun para antecipar o 

reencontro. Chamamos isso de crianças abikù. Elas têm forte desejo de voltar ao Orun 

porque não se adaptaram à vida física. Para evitar isso, realizamos trabalhos espirituais que 

quebram esse elo. Assim, o acordo não se cumpre e o destino pode ser alterado. 

Assim, o destino é voltado a uma orientação que pode ou não, segundo nossas 

escolhas, mudar algumas circunstâncias das nossas vidas. A base seria no sentido de 

estrutura primeira da vida. Entretanto, a partir do momento em que há a escolha, também 

podemos escolher seguir ou não o próprio destino. É dessa maneira que o destino deve ser 

compreendido. Ele é uma condição pré-existente que possibilita a vida, mas que não é 

necessariamente imutável. 

Isso permite compreendermos um dos principais papéis do candomblé. Vemos 

modificamos o caminho do destino de alguém e mostramos o melhor encaminhamento a ser 

seguido para o retorno ancestral adequado. Dito de outra forma, o candomblé possibilita 

                                                
39 O oposto de Iwa-pele. O Iwa-rere seria a designação de caráter de uma pessoa que está predisposta a má 

conduta, tanto pessoal quanto social. É uma predisposição a realização de más escolhas pessoais e sociais. Uma 

pessoa nascida com Iwa-rere pode, consegue e deve tentar modificar seus caminhos para transformar seu iwa-

rere em iwa-pele e ter uma conduta social que caminhe em acordo com um caminho próspero. 



43 

 

   

 

entendermos o caminho de cada individualidade como um encontro de algo que está perdido 

e indicarmos um caminho de retorno para o reencontro do Orí-órun com o Ori-àiyé. Dessa 

forma, o candomblé auxilia as pessoas numa busca da compreensão sobre si mesmas, para 

sempre melhorarem e compreenderem a si mesmas a fim de aliviarem aflições da separação 

entre seu doble do Orun com sua encarnação no Àiyé. 

A existência da humanidade no Àiyé se deu a partir do processo da individuação. 

Esse processo, que começou com Èṣù, se dá no momento de formação de um ser fora do 

todo. Esse ser traz em sua forma constituições para a possibilidade de existência. O processo 

de encarnação, então, começa a partir da separação do indivíduo através do seu Orí, a partir 

do momento que temos nosso Orí, temos nossa individualidade. Portanto, possuir Orí é o 

primeiro passo para existência no Àiyé. Nesse sentido, segundo Nascimento: 

 
Orí é a cabeça, mas não apenas a cabeça concreta (orí òde), que está acima de nossos 

pescoços, mas a cabeça espiritual (orí inú), a cabeça que de algum modo representa 

o eu mais profundo. Orí é a sede daquilo que somos, pois é na cabeça que se localizam 

os olhos, que nos permitem ver, o cérebro, que nos permite lembrar, guardar na 

memória aquilo que vivemos, e a boca, que nos permite falar, dizer o que nos 

acontece, contar histórias, conversar, que permite que nos alimentemos. É a cabeça 

que nos orienta. Essa orientação pela cabeça, pelo eu, se dá no meio da comunidade 

(Egbé). É nesta comunidade que a orientação, que pode ser entendida também como 

deslocamento, como um pôr-se a caminhar (Nascimento, 2011, p. 139). 

 

Como Orí é condição necessária para a individualização do ser, é nele que toda 

memória ancestral é colocada e transportada. Por esta razão, é necessário um culto 

específico à cabeça, a Orí. Esse é o primeiro canal espiritual que deve ser orientado e 

conduzido ao encontro ancestral. Por isso, quando entramos numa comunidade do 

candomblé, fazemos um jogo de búzios para entendermos os caminhos desse Orí. 

Devemos observar que o Orí existe em dois planos distintos e relacionados. Por 

causa dessa divisão, são necessários ritos que permitam a reaproximação entre as duas 

partes. Eles garantem o equilíbrio entre as forças da vida: a do infinito e a do finito, a do 

àṣẹ e a do Àṣẹ. 

Àṣẹ é o partir do Ser para a existência-ser possuído de Àṣẹ. Ele é a possibilidade 

do ser-se sendo particularizado em realidade própria de si, individualizada. O Àṣẹ é o 

composto da existência do Ser em sua totalidade. O àṣẹ, por sua vez, é parte do Ser em sua 

individualidade. Ele pode experienciar a realidade da matéria-vida. Desse modo, Àṣẹ é o ato 

de possibilidade de começar a ser. Ele é o que é jogado para a existência para que algo possa 

ser. 

O Àiyé é o espaço possível da vida física material do ser, de um ara-àiyé. Os ara-



44 

 

   

 

Àiyé são compostos por matéria-prima originária ancestral do Orun e de pedaços de Èṣù 

Yangí. Estes possibilitam o movimento. Além disso, os ara-Àiyé são compostos de matéria-

compartilhada do Àṣẹ do seu Òrìṣà. Após passar por composição estrutural, passam pelo 

julgamento com Ọlọrun em conjunto com o testemunho de Òrúnmìlà. Após concordarmos 

e afirmarmos nosso desejo pela existência material, somos encaminhados para o Àiyé. 

Assim, vamos ao encontro de Onibode e passamos a existir finitamente em matéria-Àiyé. 

A massa de matéria que compõe o corpo que vive no Àiyé consegue conter o Àṣẹ 

dentro da sua forma-finita. Desse modo, o movimento para a vida é possível. O corpo é 

modelado por Ajala o responsável pela modelagem de todos os corpos. Ajala usa a Lama 

Primordial6 para modelar os corpos. A Lama é composta da matéria-prima da existência da 

Lama mesmo, a mesma de que Èṣù Yangí é composto. Ela precisa retornar ao todo infinito 

do qual se desprendeu para não perder sua potência-vida, pois ela é material primordial. 

Segundo o Ìtan, a Lama foi escolhida para a construção, pois só ela molda e 

consegue ter uma forma estabelecida. Ela foi o único invólucro que conseguiu conter a força 

de existencialidade do Àṣẹ sem querer retornar imediatamente a seu estado original em 

conjunto. Esta Lama possui os detritos de laterita de Èṣù-Yangí quando ele foi dividido e 

foi a partir dessa Lama que Èṣù-Yangí foi moldado e se estabeleceu enquanto existência. 

A Lama é o objeto sagrado do Òrìṣà Naná. Por este motivo, Naná também é a 

responsável por recolher o último suspiro do corpo (derivado da lama), para que ela possa 

encaminhar a lama primeira ao seu local de origem, uma vez que a Lama primordial é seu 

objeto, seu elemento sagrado. 

Isso se dá assim, uma vez que o acordado foi que essa matéria-prima retornasse para 

nunca acabar e possibilitar o movimento de existir tanto no Àiyé quanto no Orun, isso 

reforça o movimento de eterno retorno para se ser. Os ara-Àiyé foram a última etapa para a 

constituição da existência feita por Òrúnmìlà. Nesta última etapa, temos os processos de 

modelagem e tentativas para sabermos quais são os itens necessários para sustentação da 

vida. Nesse sentido, Cossard afirma que: 

 

O homem é o último ato da criação. Olodumarê modela seu corpo com barro e lhe dá 

o sopro de vida, emi; seu ajudante, Ajalá, modela a cabeça, ori; Obatalá lhe dá a força 

espiritual. Orumilá é quem escolhe o destino de cada um, o odu. Através dele, são 

determinadas a personalidade de cada novo ser humano, o Exu, o Orixá protetor e o 

Iwa (caráter), que irão reger sua vida. De Latopá originam-se arun (a doença), ikú (a 

morte) e musó, que é o princípio de vitalidade ligado à bananeira, onde se enterra o 

umbigo do recém-nascido. (Cossard, 2006, p. 18) 

 

Para que os ara-Àiyé vivam, é necessário que Ọlọrun sopre o Emí, isto é, o ímpeto 

inicial para a vida. Esse sopro coloca o que está imóvel em movimento e, a partir desse 



45 

 

   

 

movimento, os ara- Àiyé começam a ser algo. O sopro é o momento em que o Àṣẹ é repartido 

e dividido. Assim, o Àṣẹ se torna o Àṣẹ que deve ser compartilhado com seu Òrìṣà e seu 

Orí. O Àṣẹ vital é soprado dentro do Orí dos ara-Àiyé no Emí. Isso permite a existência 

individual e a criação de memória para a história de um indivíduo. O sopro que dará ação 

de movimento aos ára. Por isso, ele é o primeiro contato com o Àṣẹ. Segundo Ronilda: 

 

Ara, o corpo físico, constitui a casa ou templo dos demais componentes. Ojiji - o 

fantasma humano - é a representação visível da essência espiritual e acompanha o 

homem durante toda sua vida. Quando ara morre, ojiji também perece, embora 

somente ara seja enterrada. Ojiji pode ser traduzido por sombra. Okan, literalmente 

coração ou coração físico, intimamente conectado ao sangue, representa o okan 

imaterial, sede da inteligência, do pensamento e da ação. Emi, o princípio vital, 

associado à respiração, não se reduz a ela. É o sopro divino e, ao morrer o homem, 
diz-se que Emí partiu. Significa também espírito ou ser. Uma das denominações de 

Deus é Elemi, Senhor dos Espíritos. Orí, a essência real do ser, guia e ajuda a pessoa 

desde antes do nascimento, durante toda a vida e após a morte. O sentido literal de 

ori é cabeça física, símbolo da cabeça interior - ori inu. Deus é chamado também 

Orise, fonte da qual se originam os seres. Todo ori, embora criado bom, acha-se 

sujeito a mudanças. Feiticeiros, bruxas, homens maus e a própria conduta podem 

transformar negativamente um ori, sendo sinal dessa transformação uma cadeia 

interminável de infelicidades na vida de um homem a despeito de seus esforços para 

melhorar. O Orí, entidade parcialmente independente, considerado uma divindade 

em si próprio, é cultuado entre outras divindades, recebendo oferendas e orações. 

Quando ori inu está bem, todo o ser do homem está em boas condições. (Ronilda, pp. 
52-53, 1996). 

 

Como citado acima, o ara tem em sua constituição três componentes necessários 

para existência. De todas elas, focamos no Orí como símbolo maior para a existência, pois 

é nele que o sopro para a vida é realizado. Orí é assim, além da cabeça humana, é a 

necessidade para a existência, uma vez que sem Orí não há onde soprar a vida. 

O local desse sopro necessariamente precisa ser Orí, pois é ele que acompanhará o 

indivíduo durante toda a vida. Por esta razão, deve ser cultuado e zelado durante toda a vida 

do indivíduo. O Orí é a morada para o Emí, para o espírito se tornar matéria e ter um local 

material para conter sua imaterialidade. 

Com base no candomblé, podemos afirmar que a existência ocorre a partir e através 

do Àṣẹ. Àṣẹ esse que foi primeiramente dispersado do todo imaterial espiritual que se 

materializa a partir da forma necessária que dê condições para a vida. 

O sopro para a vida tem a mesma perspectiva de dispersão de Àṣẹ para a criação 

do movimento, mas contidamente e em menor proporção ao ser-indivíduo. O objetivo é 

possibilitar uma existencialidade para uma individualidade particular de forma finita. 

O Emí corresponde ao que entendemos por espírito ou alma. No sentido de alma, 

ele é o composto primordial de todo o conjunto que o ára precisa possuir para se 

movimentar e assim viver. O Emí interliga o ara-Àiyé com osaAra-Orun, pois estabelece 



46 

 

   

 

uma ligação e uma futura reconexão de almas interligadas pelo Orí e Ori-inu. O sopro 

possibilita o desprendimento das duas formas de existência. Assim, cria-se um doble. Um é 

composto da realidade metafísica invisível e o outro da realidade física visível que perecerá. 

A divisão do doble nos permite participarmos da finitude da vida como ara-Àiyé. 

Além disso, nos dá a oportunidade de vivenciarmos nossos desejos e potencialidades únicas. 

Já os ara-Orun vivem na eternidade do Orun, em sua plena completude existencial. Essa 

duplicidade garante que nossa alma não se perca totalmente com a morte do corpo físico. 

Assim, conseguimos retornar à nossa origem e nos reconectarmos ao nosso ara-Orun, pois 

a alma não se desfaz completamente. Quando nascemos, ela se divide somente para nos dar 

o dom da vida e a singularidade material. 

Ao compreendermos o Emí enquanto espírito, compreendemos que a alma é parte 

do todo que se dividir. Como resultado temos a existência de um espírito que se denomina 

Emí. Sendo assim, Emí é o sopro que permite a individualidade do espírito. O espírito faz 

parte da alma que é toda a existência. Nesse sentido, o espírito é a individualidade da alma 

que será materializada. Assim, o espírito pertence ao conjunto da alma, se relaciona e está 

ligado a uma existência ancestral. 

Portanto, o espírito é uma parte da alma que, ao ser repartida do todo existencial, 

obtém individualidade e personalidade. Ele reencarna no Àiyé e memória é sua 

ancestralidade espiritual. Entretanto, esse espírito tem acesso a suas particularidades 

ancestrais e atuais. Por isso, ele pode compor a construção da própria história. Desse modo, 

o espírito é parte individualizada da alma que foi repartida para ser a materialidade da 

existência. 

A matéria forma o eu corpóreo. Este detém o Àṣẹ necessário para existir e viver no 

Àiyé. O Emí é a parte da alma ou espírito que dá força para o movimento. Ele está presente 

na respiração, pois revela que a potência vital divina está no sopro dado por Olódùmarè. 

O Àṣẹ sempre será implantado no Orí que deverá ser cuidado, pois é a parte 

ancestral que ligará o Orun e Àiyé. Orí é nossa cabeça ancestral que possibilita a 

particularidade do indivíduo sensível ao mesmo tempo que sua duplicidade metafisica no 

Orun. De acordo com Dias: 

 

Os Yorubás acreditam que o sujeito que escolhe o orí no “mundo-outro” é o mesmo 

que encarna no àiyé, a terra, sob uma forma humana. Por outras palavras, o sujeito 

humano é a encarnação de uma identidade preexistente num espaço suprassensível. 

Somente esta correlação permite assumir a ideia de predestinação. Sem uma 
existência prévia que configura a identidade, jamais o sujeito terreno poderia ter o 

seu percurso de vida mais ou menos definido. O chamado “selo do destino” requer 

uma individualidade senão sempiterna, pelo menos pré-existente ao nascimento, 



47 

 

   

 

embora o conceito de ‘sempre-existente’ caiba perfeitamente no imaginário Yorubá 

que assume a reencarnação como realidade. (Dias, 2013, p. 76) 

 

A existência no Àiyé só é possível em função da coexistência no Orun. Uma 

existência inicia a partir de um indivíduo metafísico pré-existente que renasce no material. 

Assim, existem duas realidades que necessitam coexistir em espaços paralelos. Dado esse 

conjunto de existências, a realidade palpável do poder-ser existencial se forma.  

A existência é individualizada, ou seja, cada indivíduo é por si-mesmo, e 

compartilha da sua existência com outros indivíduos e com seus dobles de Ori-inu e Ori-

odé. A partir do momento em que recebemos Orí e temos consciência de nós como um 

futuro nascido e de nossas consciências individuais.  

Podemos comparar essa separação com o momento de separação do feto do útero 

da mãe. O bebê coexiste com a mãe enquanto vive no útero. A partir do momento que nasce 

e se desenvolve, ele começa a se perceber além da mãe. O bebê percebe que o ele em si é 

uma existência individual que existe no mundo e independe de outro, mas que coexistiu 

com outro para poder-ser. 

No candomblé, é a partir do nascimento para-ser indivíduo que se dá toda relação 

físico imaterial com o físico material. Essa eterna ligação e caminho de retorno ancestral 

para o futuro que virá-a-ser movimenta e faz o candomblé ser o candomblé. O eterno 

movimento gerado por Àṣẹ é um caminho ancestral que é o futuro e passado fazendo-se 

presente para o existir. 

O movimento faz o Àṣẹ se tornar Àṣẹ e assim ser uma possibilidade infinita de 

existências finitas e contínuas. O candomblé, dessa forma, se apresenta como manutenção 

e culto à ontologia própria indivi-dual da existência, pois é voltado ao cuidado, busca, 

compreensão e religação com o imaterial de si e de sua ancestralidade. 

Isso só é possível porque o candomblé estabelece que a consciência, a 

individualização humana, está relacionada ao Orí. Essa relação vem de uma duplicidade de 

existência que, a partir de Orí, é uma parte de um todo. Por essa razão, devemos 

compreender mais profundamente o que é Orí e sua importância para a construção da 

filosofia religiosa do candomblé.  

 

2.2 ORÍ E SUA IMPORTÂNCIA PARA O CANDOMBLÉ. 



48 

 

   

 

Um dia, Ọlọrun convocou os Ìrúnmolès40 para transmitir o Àṣẹ do destino à cada 

um deles. Todos queriam o Àṣẹ e foram procurar seus adivinhos para saberem como fariam 

para obtê-lo. Por isso, recomendou-se que, ao se levantarem antes do sol nascer, cada um 

deveria oferecer um Obí41 e com ele jogar.  

O único que conseguiu acordar antes do sol nascer foi Orí e ele fez o recomendado. 

Os outros Òrìṣàs só acordaram depois que o sol havia nascido, enquanto Orí já estava diante 

de Ọlọrun aprendendo a manipular o destino. Por causa disso, os outros Òrìṣàs ficaram 

inconformados e procuraram Olódùmarè. Este concordou em transmitir o mesmo Àṣẹ a eles, 

desde que ficassem sob dependência de Orí para qualquer indivíduo que eles se 

relacionassem. Então chamou Orí e juntos transmitiram Àṣẹ aos Òrìṣà 

Dessa forma, Orí continuou a ser o único detentor de todos os poderes, inclusive 

relacionados à individualização. Consequentemente, Orí consegue manipular o destino e 

precisa estar presente em todos os indivíduos, pois sem Orí não há como ser uma existência 

separada. Assim, Orí tornou-se um dos Òrìṣàs mais importantes e tornou-se um Ìrúnmolè, 

pois ele transmite com Olódùmarè o poder e domínio do Àṣẹ da individualidade e do 

destino. Orí transmitiu seu conhecimento de Àṣẹ ao Orí de cada Ìrúnmolès e a partir de 

então passaram a ser cultuados como Òrìṣàs. Segundo Abimbola: 

 

[…] os iorubas reconhecem Orí como um dos deuses de seu panteão. De fato, num 

certo sentido, Orí pode ser considerado o deus mais importante sobre todos os outros 

[exceto Olódùmarè]. O Orí de todo ser humano é reconhecido como seu deus pessoal, 

do qual espera que seja o mais preocupado com seus interesses, muito mais que os 
outros deuses considerados como pertencentes a todos. Como um deus, Orí é 

cultuado e propiciado pelos iorubas, [e] os deuses, eles mesmos têm seu próprio Orí 

dirigindo seus afazeres diários da vida. Assim como os humanos, os deuses 

conhecem os desejos de seu Orí através da consulta de Ifá; [e] Òrúnmìlà, ele próprio, 

consulta seus instrumentos divinatórios para conhecer os desejos de seu Orí […] 

neste tema sobre Orí podemos encontrar mitos que explicam o processo de seleção 

de Orí no òrun para o sucesso ou falência individual na terra. Estes mitos também 
enfatizam o ponto de que Orí é maior que qualquer outro deus e cada pessoa deveria 

levar todos os seus problemas primeiro para seu Orí […]. (Abimbola, 1975, pp. 114-

116) 

 

                                                
40 São os Òrìṣàs que primeiro surgiram após a expansão de Olódùmarè. Foi por meio deles que as primeiras regras 

para a estrutura da existência foram criadas.  
41 A Yorùbá proverb says “eni ti o fun ni obi mu iye wa” (the person who brings obi brings life) which speaks to 

the importance of obi—kola nut, as it is known in English— in Yoruba culture, where it is a ubiquitous presence. 

[...] As an object, obi bridges relational chasms, helping to forge and strengthen bonds amongst human beings; at 

the same time, obi is regarded as one of the original immaterial and immortal divinities in the  universe, known 

in Yoruba as irunmole. It is this bipartite nature that renders obi a centrifugal force around which much of the 
practice of Yoruba indigenous religion— referred to here as Ifa-Oriṣa—revolves. So important are its duties that 

few if any rituals can proceed without obi's presence or the presence of a suitable substitute to stand in its 

stead. (Wood, 2017, p. 6)  

  

 



49 

 

   

 

Com base nesse Ìtan, mostramos a importância de Orí sobre a regência da 

existência humana. Graças a ele, temos possibilidade para nossa individualização na 

existência, desenvolvendo-a particularmente e com consciência de nós mesmos.  

O Orí completa a ligação com nosso doble ancestral do Orun. Ele representa o 

primeiro contato do ser com a vida e a espiritualidade ao mesmo tempo. Ter Orí é 

necessariamente nascer. Dito de outra forma, se desprender da matéria-massa sendo o Todo 

de Ọlọrun e seu Àṣẹ para existir como individual detentora de Àṣẹ. O Orí se desprende do 

Todo existencial para ser uma individualidade existencial, uma vez que cada indivíduo tem 

o seu próprio Orí que só ele mesmo pode carregar. 

Existe o Ori-inu que é nosso Orí espiritual. O Orí-inu é o mesmo do nosso doble 

do Orun. O Ori-odé é o Orí dos ara-Àiyé, ou seja, a representação da nossa cabeça 

existencial. Por fim, existe o Orí que só se relaciona com a cabeça material. 

O Ori-inu reside no ara-órun dentro de cada Orí individualizado. Ele é o interior 

espiritual que rege o seu destino próprio e está conectado a cada ancestralidade. Já o Ori-

odé reina nos ara-Àiyé dentro de cada possibilidade para a realização da existência própria 

que, em algum momento, perecerá e retornará ao Orun. 

Orí é também um aspecto sagrado além do sentido físico. Nesse caso, ele é uma 

propriedade que ministra as cabeças, tal como Òrìṣàs. Entretanto, Orí rege o individual e 

particular de cada existência humana, independentemente de sua égbe. Nascemos por meio 

de Orí. Assim, nos estruturamos no corpo e vivemos nossas particularidades. Os Òrìṣàs 

aparecem como complemento da construção social de um Égbe. O Òrìṣà se dá mediante 

uma regência para um conjunto social de indivíduos que tiveram em si, ou seja, para sua 

criação, o mesmo material necessário a cada essência de cada Òrìṣà. 

Uma pessoa de Yemanja, por exemplo, foi moldada por Ajala a pedido de Yemanja. 

Esta deu para Ajala os materiais que formam a estrutura dela mesma e a lama primordial. 

Dito de outra forma, tudo que faz Yemanja ser Yemanja é, em parte, dado para construção 

de seu Ọmọ Yemanja. Ela dá a sua ancestralidade e a sua existência é repartida para a 

existência de um novo ser, de seu futuro descendente. 

Uma vez que esse indivíduo está pronto, Yemanja o acompanha até o julgamento. 

No entanto, ela não participa dele, pois seu próximo papel é acompanhar o processo do 

nascimento e garantir que a pessoa se reencontre com seu material ancestral e se conecte a 

esse ancestral. 

Por esta razão, é necessário que os candomblecistas também cultuem Òrìṣà, pois 

enquanto Orí é nossa individualização, nosso Òrìṣà é nossa ancestralidade e conexão com 



50 

 

   

 

o que precisamos ser. Porém, aqui nos interessa compreender o Orí como conceituação da 

existencialidade da particularidade humana. Dito de outra forma, aprofundar nossa 

compreensão do Orí enquanto conceituação própria da existência individual e como isso se 

aplica ao mundo.  

Para o candomblé, há o culto aos Òrìṣàs na totalidade e para todos, sejam eles 

iniciados ou simpatizantes, é aberto para todos. E existe o culto a Orí, que deve ser um culto 

coletivo entre os adeptos, mas é voltado ao culto a si-mesmo e a sua individualidade no 

conjunto. 

Esse culto se dá por meio de rituais específicos que tem o intuito de agradar, 

agraciar e fortalecer Orí. Por esta razão, é importante compreendermos também a 

importância do igbá-orí, uma vez que é através dele que podemos cultuar diretamente o elo 

entre o Ori-inu e Ori-odé. De acordo com Parizi: 

 

Os ibás expressam o encontro entre as energias primordiais (Orixás) e seus 

descendentes (adeptos) na forma de uma unidade representada fundamentalmente 

pelas duas metades de uma cabaça, ou uma cabaça com tampa. Derivações dessa 
imagem simbólica são sopeiras tampadas, pratos de barro ou porcelana com tampas 

do mesmo material, ou cobertos de panos. Dentro do recipiente fechado são 

acondicionados os vários elementos que representam o Orixá em questão: pedras, 

metais, pulseiras, caracóis, conchas etc., dependendo não apenas do Orixá, mas de 

sua qualidade específica (Parizi, 2020, p. 37) 

 

Como apresentado por Parizi, o igbá é essencial para o culto candomblecista, pois 

é a partir da materialização e construção do igbá que são colocados elementos essenciais 

para a ligação material/espiritual se afinarem. Existe o igbá do seu Òrìṣà, que deve conter 

elementos próprios do Òrìṣà para que aumente essa conexão, e existe também o igbá-Orí, 

que será nosso foco no momento. 

Levantar e construir o igbá-Orí ser o principal elo materializado no terreiro entre 

o Ọmọ -Òrìṣà e seu próprio Orí. Qualquer pessoa pode cultuar Orí, mas só aos iniciados 

cabe o culto igbá-Orí. O candomblé, sendo uma religião iniciática, tem em seus preceitos 

que o zelo e culto a determinadas entidades só se dá a partir da iniciação. Sendo um processo 

fundamental para reconexão e reunião entre Orun/Àiyé do indivíduo. É só a partir da 

iniciação que o igbá-orí será cultuado. A partir disso, está “selado” o acordo de junção entre 

Ori-inu e Ori-odé. Somente a partir disso existirá um culto e conexão para reverenciar nosso 

Orí-inu, nosso ancestral próprio, nosso doble do Orun.  

O igbá-Orí é uma espécie de “baú da força”, pois é o local em que se materializa 

o seu doble no Àiyé para além da sua cabeça. Ele é o encontro entre o mundo metafísico e 

físico do Orí no Àiyé. Assim, transforma o igbá-Orí em materialização física para o Orí Inu 



51 

 

   

 

e é diretamente cultuado. De acordo com Fatumbe: 

 

Na teologia Yorubá, talvez nada seja tão complexo que o conceito metafórico de Orí, 

usualmente associado com a cabeça física (o crânio), Òrìṣà pessoal, consciência, 

destino, alma humana, e o anjo ancestral guardião. Ele pode ser considerado como a 

teoria da consciência Yorubá, ou como a teoria do destino Yorubá, ou ambos. Na 

minha concepção, nosso Orí é nossa alma, a qual contém consciência (conhecimento, 

sabedoria, pensamento e emoção), assim como nosso destino predeterminado e nossa 

conexão com a origem, assim como todas as coisas que contêm consciência. Dentro 
do mistério de Orí, há outro mistério, “Orí Inu,” nosso eu interior, a centelha divina. 

Um terceiro componente do “Complexo de Orí” é o “Iponri” - nosso eu superior. É 

nossa imagem espelhada que reside no Orun, o Reino Invisível dos Imortais. 

(Fatumbi, 2014, p. 16)42 

 

Como demonstramos acima, a cosmogonia Yorubá considera o Orí como uma 

entidade pessoal e necessária para se existir individualmente. Isso se dá assim, pois na 

concepção Yorubá, Orí é o que constitui a possibilidade de individualização. 

 A constituição de Iporí é dada pelo conjunto de elementos genéricos que formam 

a cabeça, tais como bocas e olhos. Por isso, ele é o nosso eu por completo. Por meio de Iporí 

estruturamo-nos a partir de um conjunto de composições delimitantes da matéria no espaço 

da existência. Por essa razão, o Iporí é nossa cópia que nos identifica no Orun. Por meio 

dele, o Orí se conecta aos Òrìṣàs que se religarão ao indivíduo pelo seu Ori-odé. Assim, o 

Òrìṣà aparece fisicamente e se relaciona com seu Ọmọ Òrìṣà e com sua Égbe. 

Orí é o local de contenção da matéria ancestral metafísica, responsável por carregar 

a origem mítica de cada um. É no Orí que residem resquícios da parte da matéria ancestral 

onde é colocada nossa movimentação para o existir da nossa individualidade. Por essa razão, 

o Orí é o local físico e metafísico, uma vez que reside nos dois âmbitos simultaneamente. 

Ele nos liga aos nossos Òrìṣàs, os quais nos moldaram ao compartilharmos sua matéria-

prima da vida. Nesse sentido, Dias afirma que: 

 

Constata-se, pois, que orí surge não apenas como a cabeça física, mas acima de tudo, 
como a vasilha portadora da individualidade do sujeito, sendo inclusive concebida 

como uma divindade pessoal, motivo pelo qual o orí é alvo de cerimônias específicas, 

de potenciação, equilíbrio e alimento, de maneira que o indivíduo esteja sempre de 

boa-saúde (mentalmente saudável, portanto) e que o seu destino (ìpin) se realize 

como revelado pelo oráculo. Dessa forma, o orí recebe todas as honrarias que recebe 

um Òrìṣà, embora, claro, sejam honrarias de feição individual e, desse modo, sem o 

impacto coletivo dos deuses do povo. Ademais, o orí é considerado ainda 

                                                
42 Tradução livre do texto: In Yoruba theology, perhaps nothing is more complex than the metaphysical concept 

of Orí, variously associated with the physical head (the cranium), personal orisa, consciousness, destiny, human 

soul, and ancestral guardian angel. It can be considered as the Yoruba theory of consciousness, or as the Yoruba 
theory of destiny, or both. In my conception, our Orí is our soul, which contains consciousness (knowledge, 

wisdom, thought and emotion) as well as our predetermined destiny and is our connection to source as well as all 

things containing consciousness. Within the mystery of Orí is another mystery, "Orí Inu," our inner self; the divine 

spark. A third component of the "Orí complex" is the "Iponri" - our higher self. It is our mirror image that resides 

in Orun, the Invisible Realm of the Immortals (Fatumbi, 2014, p. 16) 



52 

 

   

 

intermediário entre o sujeito e os Òrìṣà, o veículo pelo qual as divindades interagem 

com os humanos. (Dias, 2017, p. 94)  

 

Como pontuado acima, Orí não é só a cabeça física, pois ele intermedeia o contato 

direto entre o Omo Òrìṣà e seu Òrìṣà. Dessa forma, Orí possibilita o resgate e reconexão 

pessoal do Àiyé e Orun. Isso garante que Òrìṣà e Omo sejam um e se comuniquem entre si. 

Por ser o contato direto, é possível através do meridilogùn identificar e acompanhar a vida 

dos ara-àiyé. 

Reconhecemos que o Orí recebe honrarias semelhantes às destinadas aos Òrìṣàs, 

embora sejam rituais individuais e, por isso, tenham menor impacto coletivo. Como o Orí 

é condição necessária para nossa individualização, nele depositamos toda a memória 

ancestral que carregamos. Por isso, realizamos um jogo de búzios ao entrar no candomblé, 

para compreender o caminho do nosso Orí. 

O Orí é a fonte da individualização, mas ele não pode existir por si só, pois a ele 

só cabe o processo da indivi-dualização que comporá um ara. Por isso, ele é o responsável 

por estar presente no Ori-inu e no Ori-odé. Por estar presente tanto na existência metafísica 

quanto na material, Orí tem a responsabilidade de conectar o Ori-Inu ao seu Òrìṣà no Orun 

com nosso Ori-odé correspondente no Àiyé. Assim, não é possível existir uma 

individualidade com dois Orí diferentes entre si, pois eles foram necessariamente divididos 

entre Ori-Inu e Ori-odé em prol de uma única existencialidade individual finita. 

Na verdade, o Orí é único. Ao se dividir em duas partes, ele continua sendo a 

mesma essência do indivíduo, uma parte vai para o Orun, outra fica no Àiyé. As partes se 

reencontram no transe e no culto aos Òrìṣàs. Assim, ocorre o retorno às origens, unindo 

novamente as duas metades. Em outras palavras, o Orí se reconecta ao Òrìṣà e volta a ser 

uma única entidade por um momento. 

A existência se dá a partir de indivi-dual-idade repartida em finito e infinito, 

gerando o movimento de troca do Àṣẹ e do Àṣẹ ad eternum. Na filosofia candomblecista, 

isso se dá assim, pois é necessário a eternidade em contato com a finitude para que o fluxo 

da existência seja eterno, uma vez que a morte representa um renascimento e reencontro 

com a ancestralidade. A vida precisa existir em movimento constante, pois sem o 

movimento, sem o deixar-de-ser para ser de novo, uma vida estagnada, ela deixa de existir. 

Por essa razão, o processo da divisão entre o finito e o infinito necessita acontecer. 

Essa divisão para a existência humana se dá por Orí. Por isso, é impossível existirem duas 

individualidades no mesmo Orí e muito menos um Orí para duas individualidades distintas. 

O culto e cuidado a Orí é necessário para promover o elo de si consigo mesmo, com nossa 



53 

 

   

 

existência finita e com nossa existência eterna. O processo de divisão possibilita religar a 

estrutura existencial física com a estrutura existencial metafísica. Portanto, o Orí é o duplo 

de si-mesmo e individual para cada ser que o possui. De acordo com Dias: 

 

Constata-se, pois, que orí surge não apenas como a cabeça física, mas acima de tudo, 
como a vasilha portadora da individualidade do sujeito, sendo inclusive concebida 

como uma divindade pessoal, motivo pelo qual o orí é alvo de cerimônias específicas, 

de potenciação, equilíbrio e alimento, de maneira que o indivíduo esteja sempre de 

boa-saúde (mentalmente saudável, portanto) e que o seu destino (ìpin) se realize 

como revelado pelo oráculo. Dessa forma, o orí recebe todas as honrarias que recebe 

um Òrìṣà, embora, claro, sejam honrarias de feição individual e, desse modo, sem o 

impacto coletivo dos deuses do povo. Ademais, o orí é considerado ainda 

intermediário entre o sujeito e os Òrìṣà, o veículo pelo qual as divindades interagem 

com os humanos (Dias, 2017, p. 94). 

 

Dado que o Orí é responsável pela individualidade e coabita duas formas de 

existencialidade, ele possibilita o contato entre o sensível (a finitude) e o inteligível (a 

infinitude). Como possuímos Orí, nos tornamos seres que possuem destino, história e 

continuidade. Graças à posse de Orí, os ara-órun estão aptos a terem contato direto com a 

experiência do existir. Consequentemente, temos contato com a existencialidade metafísica 

de ser pelo transe, pois dentro de cada Ori-odé existe a ligação direta com o seu Ori-Inu no 

Orun. 

 O acesso a esse canal e à própria existência dele só é possível pela duplicidade de 

Orí. Aquele que tem Orí é canalizado e alinhado pelo transe místico do candomblé. Dessa 

forma, acessamos a própria existencialidade metafísica. O transe é expresso fisicamente nas 

aparições nos terreiros ao cultuar os Òrìṣàs.  

 O Eledá (eni èdá) surge do Iporí. Eledá é o senhor dos seres viventes que existe 

por Si e possibilita a existência. Prestemos atenção que Iporí não é necessariamente o 

mesmo que Ọlọrun, pois a Ele cabe somente a existência de ser a massa do Todo e sua 

existência. Eledá é o senhor da forma como existe, o responsável por delimitar a forma do 

que existe. Enquanto Ọlọrun é o detentor do todo existencial em conjunto e propulsor para 

o existir. 

O Iporí é feito a partir de uma porção da matéria-prima desprendida para criação 

do Orí. Já o Eledá é uma entidade sobrenatural encarregada de estruturar os aras para 

receber o Iporí e o Àṣẹ que ele carregará. O Eledá, portanto, é responsável por direcionar o 

local e como cada Iporí e Àṣẹ deve existir, se movimentar e se manter. 

A matéria é o material de origem para a construção do ara. Por exemplo, se meu 

Iporí tem como origem o Omí (água), carregado pelo Òrìṣà Yemanja, então devo reconhecer 

ela como Yemanja Eledá mi. Isso significa que Yemanja é minha criadora. Meu ara e Orí 



54 

 

   

 

são moldados da matéria do Iporí. Depois disso, estarão aptos a encarnarem e perecerem no 

àiyé. 

A finitude da existencialidade do ara-Àiyé com a morte é uma consequência do 

equilíbrio entre finitude e infinitude. A morte do ara é um regresso da matéria desprendida 

da matéria do Todo. A morte é um retorno ao Todo que compõe parte da existência 

individual. Assim, Emí não é mais necessário para viver. 

Existir no Àiyé é uma dádiva divina. Por isso, é uma chance para ter experiências 

individuais de realizações únicas e pessoais de acordo com seu ipin43. As realizações são 

possibilidades dadas para a vida de acordo com nossas escolhas e nosso destino pessoal. 

Este podemos ou não seguir conforme os caminhos de Ọlọrun. Para tanto, recorremos a Ifá 

e retornamos ao nosso caminho para o desejo ancestral da nossa existência. 

Por este motivo, o reencontro que ocorre no terreiro de uma pessoa que está 

“perdida” de si mesma é um reencontro ancestral de si-mesmo, pois às vezes é um 

reencontro com o que ela nem sabia ter perdido. Nesse caso, seu caminho de destino. Por 

essa mesma razão, a existência da manifestação dos Òrìṣàs em terra no transe mediúnico é 

um encontro instantâneo no qual o fio de divisão existente entre o metafísico e físico se 

“rompe” momentaneamente. Nesse momento, o finito e o infinito estão em harmonia. Isso 

possibilita acesso ao saber ancestral sobre o que é existir. 

 

2.3 TRANSE E ÀṢẸ 

 

O papel fundamental do transe é transcender o indivíduo, conectando-o com o 

metafísico divino de maneira imanente. O transe é o momento primordial da religação da 

composição ontológica do ser com o Ser, pois nele há um contato com a Natureza divina 

interior sensível do médium e com a Natureza do Ser inteligível do médium. Dessa maneira, 

abre-se uma ponte propicia para o conhecimento ancestral de si mesmo e da existência. 

A abertura desse estado reconecta o metafísico e o físico. Para tanto, é necessário 

um trabalho contínuo de entendimento, prática e busca pelo Òrìṣà e seu culto. A afinidade 

necessária começa com o caráter do indivíduo consigo mesmo e com a sociedade onde vive. 

Além disso, depende da frequência com que ele cultua o Òrìṣà dentro e fora do terreiro. Para 

tanto, é necessário disposição a fim de entender o passo a passo do processo mediúnico e 

permitir que o corpo e a mente sejam “dominados”. Ocasionando assim, um acesso ao 

transcendente metafísico que, pelo contato do nosso Àṣẹ se alinha e assemelha com o nosso 

                                                
43 Pode ser entendido como destino, caminho do destino. 



55 

 

   

 

Àṣẹ primordial. 

Isso é possível, por meio de adaptação, dedicação e desenvolvimento espiritual e 

corporal do indivíduo, pois é necessário que ele afine e estreite o espaço existente entre 

Orun e Àiyé, da sua existência com a existência do seu Òrìṣà de Orí. De acordo com Moraes, 

“[...]o sujeito que possibilita o transe (iyawo) se encontra cindido, porém, não ausente, pois 

sua constituição individual não desaparece, somente há algo sobreposto, o orixá, que se 

mostra nos gestos da dança.” (Moraes, p. 78, 2014). O indivíduo começa a agir diferente do 

seu habitual, se transformando e aparentando ser outra existência. Nesse caso, ele realiza 

uma apresentação do seu Òrìṣà ao mundo que depende do seu corpo, mas não de sua 

vontade própria para se mexer, e sim da vontade do seu Òrìṣà. De acordo com Graeff: 

 

Quanto mais o principiante experimenta essas formas de comunicação, mais se 

expande sua percepção, se tornando mais apto para sentir a energia dos Òrìṣàs até 

ele alcançar o nível máximo de sua incorporação, sendo o próprio ato de 

incorporação do Òrìṣà, no momento do transe. O Corpo – e a mente – do praticante 

se tornam tão abertos e receptivos a essa energia, que por um lapso deixa de ser 

controlado pelo ser humano para serem possuídos pelo Orixá. No momento do 

transe, os deuses se fazem presente. O Orixá não é, portanto, uma simples 
recordação de um ancestral nem uma força da natureza alojada nos seres humanos; 

não está só no mundo, na força da natureza, mas dentro também de cada um e se 

torna visível, palpável, audível ao dançar entre os seres humanos. (Graeff, pp. 28-

29, 2013)44 
 

Como citado acima, para ocorrer o transe é necessário principalmente a confiança 

e afinidade do médium de “se deixar” levar por essa posse que controlará o seu corpo por 

inteiro. O médium se deixa levar por uma força maior de controle. O Òrìṣà, ao tomar posse 

do ara do seu Ọmọ Òrìṣà, vira existencialidade finita, pois está condicionado ao início e 

fim do transe. Por esta razão, aquilo que antes era inacessível, o que estava no Orun, se 

realiza material e temporariamente. 

A posse é o começo do transe e ela impede que os ara ajam por vontade própria. 

Uma vez que o transe acontece no Àiyé, no sensível, o Òrìṣà deixa de ser unicamente um 

“ser divino” distante e inacessível que comanda nossos destinos e julga erros ou acertos. O 

Òrìṣà torna-se uma possibilidade de materialização da infinitude e gera um contato direto 

com o mundo físico. Assim, o Òrìṣà é uma força com potencial de se conectar e se 

                                                
44 Tradução livre do texto: Cuanto más experimenta el principiante esas formas de comunicación, más se expande 

su percepción y más se torna apto para sentir la energía de los orixás hasta alcanzar el nivel máximo de su 

incorporación, que es el propio acto de incorporación del orixá, en el momento del trance. El cuerpo – y la mente 
– del practicante se tornan tan abiertos y receptivos a esa energía, que dejan por un lapso de ser controlados por 

el ser humano para ser poseídos por el orixá. En el momento del trance, los dioses se hacen presentes. El orixá no 

es, pues, la simple recordación de un ancestro ni una fuerza alejada de los seres humanos; él no sólo está en el 

mundo, en la naturaleza, sino también dentro de cada uno y se torna visible, palpable, audible, al danzar entre los 

seres humanos. (Graeff, 2013, pp. 28-29). 



56 

 

   

 

materializar por meio de e com seu médium, tornando-se assim uma existência palpável e 

visível no Àiyé para todos. 

Essa conexão é dada pelo fato do Òrìṣà ser o nosso ancestral direto, uma vez que 

somos feitos da mesma matéria que eles são feitos. Por isso, a existencialidade do Òrìṣà é 

acessada pelo Ọmọ Òrìṣà com o transe. O transe nada mais é do que um afloramento e 

aparição do fenômeno que é a Natureza do Òrìṣà demonstrada fisicamente nos terreiros. 

Nesse sentido, Noguera afirma: 

 

A vida torna-se toda transfestação na qual se comemora um “já-aí” (ser-no-mundo), 
não precisando esperar um por um futuro escatológico para o encontro com as 

divindades. A experiência dos orixás é uma ousia, os Deuses tornam-se presentes 

vindo ao encontro do ser humano. O momento do ritual no candomblé transborda o 

terreiro e libera o Axé como força propulsora da harmonia cósmica, daí a 

“transfestação da existência” como um todo. (Noguera, 2010, pp. 31-32). 

 

Quando entramos em estado de transe, ocorre um rompimento de nós mesmos para 

religação com a completude de nossa existência. Nesse momento, os dois mundos se unem 

por meio de um acesso ao divino. A divisão, que antes impedia o contato com o inteligível 

se rompe, e o Òrìṣà se manifesta no sensível aos nossos olhos. O que antes era uma 

divindade distante sem forma física definida agora se mostra e se realiza na existência 

palpável através do médium em transe. 

O controle do corpo e da vida do médium pertence ao Òrìṣà durante o transe. 

Quando o estado chega, o indivíduo não é mais o centro da ação. O Òrìṣà assume o 

comando. Essa ligação ocorre no encontro entre o Àṣẹ individual, mortal e limitado, e o Àṣẹ 

múltiplo, imortal e ilimitado do Òrìṣà.  

Quando estamos em transe, não é nós que somos, mas sim o Òrìṣà-sendo45. Essa 

relação é dada a partir do momento de contato entre o Àṣẹ individual, mortal, delimitado e 

humano com o Àṣẹ múltiplo, imortal e ilimitado do Òrìṣà. No terreiro, essa ligação se 

fortalece conforme a frequência e a devoção do Ọmọ Òrìṣà.  

Quando praticamos o transe, precisamos estar preparados para acolher o Òrìṣà. 

Quanto mais nos dedicamos às práticas religiosas, mais receptivos ficamos à incorporação. 

Com isso, tornamo-nos mais capazes de sentir a energia dos Òrìṣàs e alcançar níveis mais 

profundos de comunicação com eles. 

Para ocorrer o transe são necessárias situações que o possibilitem. Mas afinal, o 

                                                
45 Podemos inferir que é a natureza do Ser a ser recebido pelo médium, no caso da Umbanda, ou iyawo, no caso 

do Candomblé, que possibilita essa estabilidade dos termos nos nossos dados, uma vez que o orixá é entendido 

como energia metafísica e fluída e as entidades são espíritos ancestrais desencarnados, portanto poderiam estar 

in corpore (Junior-Moraes, 2014, p. 75). 



57 

 

   

 

que seria o processo de transe? O transe parte de um estado similar ao estado de hebetude46. 

Neste, existe uma espécie de torpor em momentos específicos nos quais não coordenamos 

mais nossos próprios corpos. Segundo Noguera: 

 

O êxtase e o transe no Candomblé possibilitam ao ser humano coabitar dois mundos 
num mesmo instante: o sagrado e o profano. Da união mística entre o fiel e a entidade, 

há a recuperação da unidade primordial, a harmonia originária é efetivada e não há 

mais uma laceração entre os dois níveis, a comunicação e o vínculo entre o ser 

humano e Deus é restabelecida. Do sentimento de unidade com o sagrado, nasce o 

sentimento de comparticipação cósmica, onde a totalidade do real abarca a todos sem 

exceção. (Noguera, 2010, p. 30). 

 

O que antes era inacessível, materializa-se e mostra a verdadeira essência 

carregada pelo indivíduo. A existência deixa de ser cindida e se mostra uma só força, um só 

Àṣẹ, uma só potência e existencialidade. Os ara-Àiyé, que não podem entrar no Orun, se 

reconectam por instantes com seu Àṣẹ infinito. Assim, tornam-se um com seu ara-Orun 

mais uma vez por meio do Òrìṣà que os fez ser corpos existentes. 

O transe ocorre em momentos específicos do culto. Ele sempre se relaciona à 

vontade do Òrìṣà de se apresentar em terra por meio do seu elegun ou por comandos 

específicos do dirigente do terreiro. O estado de transe é análogo a um estado de euforia, 

isto é, entrar em si e externamente expressar algo que geralmente não expressamos para os 

outros. 

Esse estado ocorre quando a pessoa atinge um limite de consciência. Nesse 

momento, ela perde o controle direto sobre o corpo e sobre si mesma. A condição física é 

ultrapassada e envolvida por uma energia que emana para todos os que a visualizam. 

Podemos exemplificar isso, em consonância com Moraes e Júnior, com a entrevista abaixo: 

 

Yawô3: no começo você vê muita coisa, você sabe mais ou menos o que tá 

acontecendo, você ouve as pessoas, mas você tenta ir pra um lado e vai pro outro 

entende? Você tenta mexer a perna e não consegue, você quer abrir o olho você não 

consegue... aí com o tempo você já não vê nada. (Moraes-Junior, 2014, p. 77) 

 

 O transe é sobre um estado físico de perda de vontade própria sobre o corpo que 

se assemelha a um estado hipnótico. Neste a pessoa é ordenada a fazer algo sob o comando 

do hipnólogo. O transe geralmente é “acionado” e de acordo com condições específicas para 

o iyawo por conta de certas “kizilas”. 

Isso se dá assim, pois um dos fatores mais importantes para ocorrer o transe é a 

                                                
46 Durante esse período a vodúnsi pode alternar estados de “possessão” pelo vodun com um estado psicológico e 

comportamental de difícil definição. Conceitualmente ele é associado ao estágio infantil e amorfo da nova 

personalidade da vodúnsi. Pierre Verger chamou esse estado de “état d’hébétude” ou “estado de Embotamento 

(Parés, 2001, p. 182) 



58 

 

   

 

frequência com a qual o noviço consegue entrar em transe. O som, a música que ecoa dos 

atabaques e a louvação que vibra a partir do Ofo47 auxiliam a ativar o transe no noviço. A 

palavra consegue chamar o Òrìṣà. Entretanto, para o médium, o transe se fortalece caso haja 

algum instrumento que o guie a se sintonizar com seu Orí Inu. Desse modo, permite 

florescer o seu Òrìṣà para si e para todos. O instrumento facilita o processo interno de busca 

pelo Iwa pele, pois nos mostra as virtudes dos Òrìṣàs dentro de cada um. Desse modo, as 

virtudes são expostas ao mundo e aprendemos gradualmente a nos alinharmos à virtude dos 

nossos Òrìṣàs. 

A reaproximação do Òrìṣà com o Ọmọ Òrìṣà acontece pelo transe, cuja ocorrência 

está atrelada a uma diversidade de fatores. Um dos principais fatores é o som. Com a música 

e a concentração, o médium perde a noção de controle de si gradualmente. De acordo com 

Almeida, “Nessa cultura, os instrumentos possuem funções que ultrapassam a realidade 

concreta, fazendo ligação entre o real e o sagrado” (Almeida, 2020, p. 14).  

A função da música é potencializar o Ser-para-presença de modo a transferi-lo do 

imaterial para o material, ou seja, do Òrìṣà para o Omo Òrìṣà. Com o som, o Òrìṣà 

materializa-se para o culto. A partir das entoações específicas de batuques específicos, o 

Òrìṣà toma posse do seu médium, se conecta aos seus ancestrais, à sua forma inicial de 

existência, enfim, ao próprio Ser. 

Existem diferentes ritmos entoados por zuelas para os Òrìṣàs. Cada ritmo tem um 

significado e cada significado traz um ato, um modo de agir do Òrìṣà. Cada zuela traz um 

significado para a energia e aparição de cada singularidade do Òrìṣà. As zuelas contam as 

histórias dos Òrìṣàs quando habitavam o Àiyé, incluindo aprendizados, signos e 

peculiaridades. Existem cantos para invocar, manter e dispersar a energia. Cada zuela tem 

uma ordem e especificidade a ser seguida. 

A finalidade das zuelas é entoar e pôr em movimento o Àṣẹ. Elas são atos de fazer-

ser no Orun. O Àṣẹ torna-se existência empírica pela fala, ou seja, a fala faz ser a existência 

do Òrìṣà em terra. Dessa maneira, o Ofo tem grande importância litúrgica, pois é uma ação 

por meio da qual o Àṣẹ se faz Ser material. A fala potencializa a circulação e manutenção 

da força do Àṣẹ no mundo físico. Consequentemente, fortalece a possibilidade da 

manutenção do estado de transe entre o ôntico e ontológico, ou seja, entre ser e Ser, entre 

humano e Òrìṣà. 

                                                
 47 Significa força da palavra ou da fala. O ato de transformar a ideia do pensamento em existência para o outro. 

Fazer-ser de uma ideia. Criar algo a partir de dizer sobre esse algo. 



59 

 

   

 

Cada Òrìṣà tem sua particularidade seja da forma como é cantado, seja na forma 

como os atabaques são batidos. Entretanto, o elemento de maior importância e que nunca 

deve ser pausado é o adja48. Este é uma espécie de sino que, pelo seu som, o Òrìṣà toma 

posse mais rápido do médium, pois o adja é um instrumento sagrado materializado 

unicamente para manter e sincronizar a energia do Òrìṣà no Àiyé. 

O adja é fundamental para o ṣirè, também conhecido como toque. A partir dele 

Èṣù é convocado para a festa dos Òrìṣàs nos terreiros. O ṣirè é o ponto máximo das 

obrigações realizadas em uma casa de Àṣẹ. Ele é o momento de comunhão entre os ara Àiyé 

e os Òrìṣàs tanto para os Omo Òrìṣà, quanto para a comunidade visitante. 

Como tudo no Candomblé, existe uma ordem que devemos seguir durante o Ṣirè. 

Desse modo, os Òrìṣàs sabem quando devem vir e quando devem retornar ao Orun, uma 

vez que entendem que o ritual é um momento de reencontro. No início, realizamos zuelas 

de invocação. Depois, cantamos para a aparição dos Òrìṣàs e para manter sua presença entre 

nós. Ao final, entoamos zuelas para que eles voltem ao plano espiritual. 

No candomblé o zelador inicia o ṣirè cantando para Èṣù. Ele abre o caminho entre 

os planos. Dessa forma, o Ilè fica pronto para receber os Òrìṣàs. As zuelas são cantadas 

para invocar, chamar e despachar os Òrìṣàs. Elas marcam os momentos do ritual: abertura, 

aparição e retorno dos Òrìṣàs ao Orun. A partir desses cânticos iniciais, a “ponte” está 

aberta. Dito de outra forma, o Ilè está aberto para mais uma cerimônia de comemoração 

para os Òrìṣàs. Abaixo seguem alguns exemplos de zuelas: 

 

1. Zuelas para invocação (abertura) ṣirè dos Òrìṣàs. Começa com Èṣù: 

Egbarabo ago mojubara egba kose  

Egbarabo ago mojubara , e modéko e ko  

Egbarabo ago mojubara  

Lè gbale Èṣù loná  

 

Èṣù oná, bara oná 

mogie okè elegbara 

lebara onilè 

Èṣù ta la keu awo 

 

                                                
48 Espécie de sino de, pelo menos, duas bocas utilizado para induzir e conduzir o transe. 



60 

 

   

 

Bara la ketu ketu 

Bara la Èṣù awlo 

 

2. Zuelas para “aparição” dos Òrìṣàs no Àiyé. Este é o momento do cortejo, de 

festejar a vinda dos Òrìṣàs ao nosso encontro. Também é o ápice do Ṣirè, pois é o momento 

em que os Òrìṣàs se fazem materializados ao ouvirem nossas preces. 

A zuelas mais comum para esse momento é chamada de roda de Koia ou roda de 

Bani. Elas também acontecem quando entoamos zuelas para Oṣala. 

 

Ò filá lá ewo 

È le lewa 

Ò fila lá ewo 

È le lewa 

 

Ò filá alaiêô irê ilê awá 

Ò filá alaiêô irê ilê awá 

 

3. Zuelas para o retorno dos orixás ao Orun. Elas são entoadas no ṣirè para 

recolherem os Òrìṣàs ao Ọmọ Oriṣá. Neste, o Òrìṣà é recolhido para camarinha (sala antes 

do peji) a fim de que a pessoa retorne do transe da maneira mais confortável possível. 

 

Ìgbín Wá Um'ló 

Babá Òrìṣà 

Ṣirè Lóde 

 

Devemos ressaltar que os cânticos são Yorubá, assim como algumas palavras 

utilizadas durante o texto, pois a raiz do candomblé é da religião Yorubá. Por esta razão, 

muito do candomblé é feito em outra língua. Assim, é necessário que os filhos aprendam a 

conversar com seus Òrìṣàs. 

Ao Iyawo são colocadas imposições que o sujeitam a estar em estado de transe com 

maior frequência. Essas imposições visam afinar e deixar o noviço mais suscetível a entrar 

em transe, pois é o início da sua reconexão consigo e com seu Òrìṣà. Esse processo começa 

com o som. O som dos adja mantém o eu pessoal afastado para que seu eu-Òrìṣà aflore. 

Nesse sentido, Correia observa que: 



61 

 

   

 

 

No entanto, a pessoa transforma-se em um personagem enquanto o Orixá ocupa o 

seu corpo, pois a partir do transe ele tem sua personalidade mudada pelo Deus que 

ocupa seu Orí. O transe, desse modo, é o ápice da transfiguração no terreiro porque 

o corpo do médium se vê metamorfoseado, onde o Deus e o homem se fundem em 
uma só máscara. A pessoa é o Orixá. O Orixá é a metamorfose da pessoa, ou o duplo 

dela. (Correia, 2011, p. 24). 

 

Esse personagem deve ser entendido unicamente como uma apresentação de 

postura diferente da que usualmente o Ọmọ-Òrìṣà tem. Por exemplo, a pessoa conseguir ser 

mais ágil do que geralmente é no dia a dia ou mostrar e emanar/possuir uma força diferente 

da usual. De acordo com Noguera, o transe é um ato transcendental “porque é a 

transcendência ou a ultrapassagem do ordinário, da existência profana à existência 

sacralizada. Pode-se dizer que o homem se liberta da sua condição meramente humana.” 

(Noguera, 2010, p. 30). Nesse sentido, a consciência deixa de ser guiada pelo ser-finito de 

Àṣẹ com medo e receio sobre o existir. Ela passa a ser comandada diretamente pelo Òrìṣà 

que guia o médium de acordo com Suas vontades. 

Muitas vezes os relatos são de que não existem lembranças entre as pessoas que 

incorporam e que é necessário lhes contar o que aconteceu. Assim, demonstra-se que, de 

fato, há uma quebra da consciência, por causa da perca da mem-ori-a. Quando Orí se divide 

em dois, parte da memória é perdida e busca incansavelmente a reconexão para se sentir 

todo de novo. Isso se dá essencialmente porque o que está em frente à existência é nosso 

Òrìṣà. De acordo com Noguera: 

 
O transe é o momento onde o “sagrado se manifesta” e entra em comunicação com o 

humano, como o momento culminante do rito. Deuses e homens, Orun e Àiyé em 

efusão, sem o Orun deixar de ser Orun e sem o Àiyé deixar de ser Àiyé. A experiência 

religiosa dessas religiões se verifica no transe como uma experiência sui generis em 

que o humano entra em sintonia com as divindades e, possuído por elas, já não 

domina o seu consciente, dando espaço para que a divindade se incorpore. (Noguera, 

2010, p. 23). 
 

O transe é o momento máximo do rito religioso. Nele se rompe o elo entre Orun e 

Àiyé. Nesse momento, o Àṣẹ entra em contato com o Àṣẹ para recarregar e dar continuidade 

ao existir. O transe é o momento em que o finito e o infinito estão em sintonia e harmonia 

constante. Dito de outra forma, é o momento em que o humano deixa de ser meramente uma 

existência corpórea e torna-se um veículo de divinização do Òrìṣà que se apresenta 

empiricamente aos presentes. 

Na mediunidade existem tipos de incorporação. A incorporação consciente e a 

semiconsciente. Na primeira, o médium tende a lembrar o que acontece ao seu redor 

vagamente. No entanto, conscientemente, ele não consegue interagir com seu corpo. Por 



62 

 

   

 

exemplo, o médium pode querer andar para o lado esquerdo, mas o Òrìṣà o direciona para 

o lado direito. Na segunda forma de incorporação, o médium é ciente de algumas coisas que 

acontecem, mas não memoriza tudo que acontece. Devemos observar que não há 

mediunidade inconsciente totalmente, pois, se assim o fosse, o corpo pararia de funcionar. 

Consequentemente, mesmo que o Òrìṣà tome a frente, é preciso que as funções vitais 

funcionem. Por isso, ocorrem lapsos de lembranças. 

As formas de mediunidade estão estritamente relacionadas com o Ọmọ Òrìṣà e seu 

Òrìṣà e com a confiança depositada na relação. Se o médium confia plenamente no seu 

Òrìṣà, ele tende a esquecer o que aconteceu. Segundo Moraes e Junior: 

 

De acordo com Silva (2010, p.46), o transe é ―um estado de consciência alterado, 

ou, no âmbito das religiões afro-brasileiras, o momento em que uma entidade (orixá, 

inkise, vodun, egun, caboclo, preto velho, pomba gira etc.) incorpora, isto é, 

manifesta-se por meio do corpo do médium‖. Callois (1990, p.99) entende o transe 

como uma ― renúncia da vontade‖, e mais ainda, renúncia da consciência, em que 

―o indivíduo deixa-ir à deriva e entusiasma-se ao senti-lo dirigido, dominado, 
possuído por forças estranhas‖. (Moraes-Junior, p. 84, 2016) 

 

No transe é necessário que o médium abdique dos seus desejos e vontades próprias, 

mas mantenha uma consciência mínima do seu redor. No entanto, a vontade consciente de 

movimentar o próprio corpo e agir de acordo com o desejo próprio são extintas, pois, ao 

estar com o Òrìṣà, o desejo é o desejo do Òrìṣà. 

Tudo se passa como se o Òrìṣà tomasse frente e posse do desejo do Ọmọ Òrìṣà. O 

sentimento diz respeito ao controle do próprio corpo. O corpo é um templo que carrega em 

si a potência de ser-Òrìṣà de cada Ọmọ Òrìṣà. Ele incorpora e desincorpora sua Energia-

mesmo de existência do Ser. 

O papel da incorporação é devolver ao ara-Àiyé sua essência. Ela mostra o Àṣẹ da 

própria existência. O processo é possível por meio da conexão entre o estado infinito de 

Olódùmarè e o estado finito dos seres humanos. Os humanos, embora finitos, acessam a 

infinitude por meio do Àṣẹ de seus Òrìṣàs. Essa conexão acontece de forma momentânea, 

conforme a capacidade da nossa existência finita. Os Òrìṣàs são o princípio primeiro de 

existência do estado finito no estado infinito. Por isso, eles se perpetuam para além da não 

existência material. 

Entendemos que o transe é um novo contato entre o estado finito da existência e o 

estado infinito da continuidade do existir. A conexão estabelece um elo eterno entre o finito 

e o infinito, que se retroalimentam. Ele representa uma ligação entre Àṣẹ e Àṣẹ, cujas 

existências são interdependentes, pois o primeiro é somente um resquício para podermos 



63 

 

   

 

existir, enquanto o segundo é a existência crua, inteira em si, que a forma humana não 

consegue conter. Oswald explica esse ponto da seguinte maneira: 

 

“Existem dois Estados no universo: um Estado finito e um Estado infinito. O Estado 

finito é o Estado infinito, enquanto o finito é ilusório, o infinito é real; 

consequentemente, o homem é dois Estados em um. Os dois Estados formam um ser 

a quem chamo de Xangô, à maneira dos meus ancestrais. Agora, já que sou uma coisa 

finita, e Xangô é uma coisa infinita, se eu digo que Xangô não existe, então o que 

estou dizendo é que a existência finita é maior que a existência infinita; 

consequentemente, Xangô existe. Assim, Xangô é o homem negro, Deus é o homem 

com, e Xangô e Deus são iguais.” (Oswald, 2021, p. 20)49 

 

Dessa forma, a existência é o eterno existir e não existir infinitamente. O estado de 

finitude e de infinitude está inerente a existência humana. Xangô, ou qualquer outro Òrìṣà, 

é o ancestral divino que traz a infinitude para cada existencialidade humana. A colisão do 

infinito com o finito é possível por meio da colisão de ambos. No candomblé denominamos 

isso de transe. 

O transe ocorre quando há um “toque existencial” entre o finito e o infinito, entre 

o físico e o metafísico, entre humanos e Òrìṣàs. Ele é o movimento essencial para a 

continuidade da vida no Àiyé. Nesse estado, os seres humanos recebem Àṣẹ e renovam seu 

compromisso com a existência. Assim, o transe surge como um impulso que vem do Orun, 

ajudando a manter a vida em movimento. 

O Àṣẹ presente nos Òrìṣàs é o princípio fundamental da existência. Ele permite 

que o estado infinito esteja presente no estado finito. Por isso, os Òrìṣàs se mantêm 

continuamente no tempo e no espaço, mas imaterialmente. O Àṣẹ dos Òrìṣàs é o próprio 

Àṣẹ distribuído por Olódùmarè. Ele está contido em um plano existencial capaz de gerenciar 

o poder da vida. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
49 Tradução livre do trecho: “There are two States in the univese, a finite State and an infinite State. The finite 
State is the infinite State whereas the finite is illusory the infinite is real; consequently, man is two States in one. 

The two States form on being whom I’ve called Shango, in the manner after my ancestors. Now, since I’m a finite 

thing, and Shango is an infinite thing. If I say Shango doesn’t exists, then what Im saying is finite existence is 

geater than infinite existence; consequently, Shango does exist. Thus Shango is the black man, God is the with 

man, and Shango and God are equal.” (Oswald, 2021, p. 20). 



64 

 

   

 

 

 

3. ÒRÌṢÀ ÈṢÙ - O PROCESSO DA INDIVIDUALIZAÇÃO DA EXISTÊNCIA.  

3.1 - A CRIAÇÃO E ÈṢÙ - A PRIMEIRA FORMA DE EXISTÊNCIA. 

 

Ao adentrarmos na conceituação humana do existir, reconhecemos a necessidade 

de compreendermos e aprofundarmos os aspectos essenciais da existência à luz da 

metafísica do candomblé. Os mitos da criação narram que Olódùmarè, o ser supremo que 

tudo tem, em certo momento, enfadado com sua própria completude, iniciou o processo de 

se repartir em tudo que existe. Nesse instante, ocorreu o primeiro movimento de 

individualização. 

Aqui, estabelecemos esse movimento como sendo Èṣù. Antes mesmo de sua 

divinação como Òrìṣà, identificamos nele a força natural da ação e da transgressão, o 

próprio ato de existir enquanto primeiro ser individual separado do Todo que é Olódùmarè. 

Essa insurgência decorre da expansão e da dispersão do Àṣẹ de Olódùmarè, a partir 

da qual Èṣù se separou e assumiu uma forma própria individualizada. Ilustramos esse 

processo com base no conceito físico segundo o qual massa multiplicada pela aceleração 

resulta em força.  Dessa forma, Èṣù seria o produto da ação de Olódùmarè sobre a dispersão 

do seu próprio Àṣẹ. Concluímos, então, que ele é o primeiro elemento a assumir forma e 

matéria definidas fora do conjunto existencial do Todo. 

Èṣù é a primeira individualidade distinta do Todo. Por isso, reconhecemos que ele 

é o primeiro ser criado a partir da dispersão do Àṣẹ divino e percebemos que foi 

impulsionado ao ato de existência individualizada. Nesse contexto, ultrapassamos a 

condição de Èṣù como mero criado e assumimos sua posição como cocriador. A partir da 

separação com o Todo, detemos o segredo e o código necessário para a existência 

individual. Consequentemente, podemos afirmar que nos é possibilitado nos tornamos 

criadores da existência individual. 

 

De fato, Èsù não só está relacionado com os ancestrais femininos e masculinos e com 

suas representações coletivas, mas ele também é um elemento constitutivo, na 

realidade o elemento dinâmico, não só de todos os seres sobrenaturais, como também 

de tudo o que existe.  
Nesse sentido, como Olórun, a entidade suprema, protomatéria do universo, Èsù não 

pode ser isolado ou classificado em nenhuma categOría. É um princípio e, como o 

àse que ele representa e transporta, participa forçosamente de tudo. Princípio 

dinâmico e de expansão de tudo o que existe, sem ele todos os elementos do sistema 

e seu devir ficariam imobilizados, a vida não se desenvolveria. (...) Assim como 
Olórun representa o princípio da existência genérica, Èsù é o princípio da existência 

diferenciada em consequência de sua função de elemento dinâmico que o leva a 



65 

 

   

 

propulsionar, a desenvolver, a mobilizar, a crescer, a transformar, a comunicar 

(Santos, 2012, p. 130).  

Como podemos observar pelo entendimento de Santos, atribuímos a Èṣù um 

significado que vai além da condição de divindade e ancestralidade. De fato, reconhecemos 

sua presença como elemento fundamental na constituição e na participação de tudo por meio 

da noção de individualização da existência.  

Conforme já verificamos, para o candomblé a existência se dá pela ação de 

Olódùmarè e pela dispersão do seu Àṣẹ enquanto força vital. No entanto, fundamentamos 

esse movimento de dispersão na essência de Èṣù. Assim, nesse contexto, identificamos 

como o próprio ato ou movimento de dispersar e movimentar que constitui a base de sua 

existência. 

No plano dessa metafísica, devemos entender que o primeiro distanciamento do 

indivíduo em relação a Olódùmarè representa também um afastamento materializado do 

conjunto do Todo. Por essa razão, além de movimento ou ato, reconhecemos Èṣù como a 

própria matéria que se desprendeu. Sendo dessa forma o primeiro átomo que concebe a si 

na existência individual. Para compreendermos Èṣù como o movimento de individualização 

enquanto matéria que se separa do todo de Olódùmarè, é necessário questionarmos como e 

de onde emerge a forma que define e limita essa matéria. 

Essa lógica da constituição da forma no pensamento Yorubá, na visão do 

candomblé, é disponível por meio do ordenamento e do conhecimento de Ifá.50 A partir da 

compreensão dos contos de Ifá, podemos elucidar essa noção sobre a forma ao 

compreendermos a concepção da existência de Ela como formadora de tudo que tem forma 

e existe. Nesse sentido, Coleman afirma que: 

 
Como uma Força Espiritual, Olodumare existe em polaridade com o Espírito Ela. 

Não há tradução direta para a palavra Ela. Alguns anciões de Ifa dizem que significa 

                                                
50 Ifá é tido dentro da tradição como um sistema de divinação, ou seja, um sistema religioso de comunicação 

divina que milenarmente é transmitido através da cultura oral. O mesmo é um tratado filosófico de relação física 

com o metafísico e desta forma se tornou o meio social de vida atrelado a tudo que se remete a criação do divino 

e por meio desta o divino se faz presente na natureza. Por mais de 3000 anos AC esta tradição vem sendo difundida 

e foi herdada do povo egípcio; a mesma não é uma forma primitiva de pensar e sim uma ciência avançada que 

liga a filosofia através de mitos e parábolas com o que hoje é chamado por nós de sistema binário o mesmo que 

nos deu a ciência e tecnologia do computador. Ademais a tradição do Ifá cultiva a memória e desenvolve a mesma 

onde todo iniciado nesta ciência memOrízará os 1600 versos e todos os aprendizados, afim de que se, adquira a 

consagração de pai do segredo (Babalawó). A tradição do Ifá é ciência, religião e meio social que agrega 

conhecimento de identidade e difunde dentro da educação novas formas de cognição.” (Delfino, 2015, p. 93). 

Acrescenta-se à citação de Delfino, a ideia de que o sistema divinatório e os versos de Ifá são a base teórica 

fundamental da metafísica do candomblé, sendo aqui referenciados para expor os aspectos da ideia de criação na 

metafísica Yoruba. 



66 

 

   

 

‘Pureza’. Outros dizem que Ela significa “Aquele que cria”. Quando essas formas 

que existem em potencial dentro do útero de Olodumare se tornam manifestas, é Ela 

que sustenta a manifestação. Em termos simbólicos, Ela traz a Luz da criação para 

fora da escuridão do Útero da criação.(Coleman, 2021, p. 16) 51 

Ela é considerado a primeira encarnação do profeta Orunmila. É a primeira 
encarnação em forma espiritual que precedeu o surgimento da vida humana. Ela é o 

poder que dá expressão às formas que existem no ventre de Olodumare. O ase (poder) 

de Ela está constantemente dando suporte às formas que emanam de Olodumare. Em 

termos metafísicos, Ela recria o mundo a cada momento presente (...) 
Com base no mito da Criação de Ifá, esses três princípios fundamentais existiam em 

unidade indiferenciada dentro de Olorun antes da Criação. No momento em que o 

tempo e o espaço surgiram, esses princípios geraram a Força na Natureza conhecida 

como ase. De ase emergiu a polaridade entre expansão e contração; luz e escuridão; 

dinâmica e forma. É a manifestação dessas polaridades que forma as estruturas de 

Odu (Coleman, 2021, p. 22).52 

 

Como podemos observar a partir das análises de Coleman, Ela é como a divindade 

que carrega a essência e o sentido de forma ontológica Originária. Compreendemos Ela 

como formadora da essência da forma capaz de conter toda a matéria que emerge à 

existência. Assim, assumimos como válida a lei natural expressa pela interação entre Ela e 

Èṣù, qual seja, a matéria só se torna existência plena a partir do momento em que assume 

uma forma definida. 

Na filosofia Yorubá,  a forma de tudo que existe é possibilitada por meio de Ela. 

Sendo assim, identificamos nela a fonte da forma e da força necessárias para conter e 

organizar a matéria. Concluímos, portanto, que Ela viabiliza a possibilidade de a matéria 

ser e existir no Àiyé, pois para existir nesse plano, é imprescindível haver a limitação da 

forma, uma vez que isso permite a individualização em relação aos demais elementos da 

realidade. 

Os conceitos fundamentais da ontologia filosófica Yorubá baseiam-se na relação 

entre Ela, Èṣù  e Olódùmarè. Essa tríade representa, respectivamente, os conceitos de forma, 

matéria e existência. Tanto Ela como Èṣù, derivam de Olódùmarè. Ela atua como forma e 

sustentação, enquanto Èṣù manifesta-se como movimento, matéria e potencial de caos. 

                                                
51 Tradução livre do trecho originall: “As a Spiritual Force, Olodumare exists in polarity with the Spirit Ela. There 

is no direct translation for the word Ela. Some Ifa elders say it means "Purity." Others would say that Ela means 

"He who creates." When those forms that exist in potential within the womb of Olodumare become manifest, is 

it Ela who sustains that manifestation. In symbolic terms, Ela brings the light of Creation out of the darkness of 

the Womb of Creation.” (Coleman, 2021, p. 16) 
52 Tradução livre do trecho original: “Ela is considered the first incarnation of the prophet Orunmila. It is the first 

incarnation in Spirit form that preceded the emergence of human life. Ela is the power that gives expression to 

the forms that exist in the womb of Olodumare. The ase (power) of Ela is constantly giving support to the forms 

that emanate from Olodumare. In metaphysical terms, Ela re-creates the world in every present moment. 
(...) 

Based on Ifa Creation myth, these three fundamental principles existed in undifferentiated unity within Olorun 

prior to Creation. At the moment time and space came into Being, these principles generated the Force in Nature 

known as ase. From ase emerged the polarity between expansion and contraction; light and dark; dynamics and 

form. It is the manifestation of these polarities that form the structures of Odu.” (Coleman, 2021, p. 22) 



67 

 

   

 

Identificamos também nas polaridades emergentes do Àṣẹ de Olódùmarè a função 

de regulação das leis que regem e sustentam a existência. Assim, a ideia de polaridade entre 

dinâmica e forma reflete a relação entre Ela e Èṣù. Este último encarna a dinâmica, o 

movimento e o ato de ser, enquanto Ela representa o fundamento da forma que delimita e 

ordena essa dinâmica. 

Em diversos contextos, descrevemos Èṣù como portador de uma força intensa de 

caos e movimento. Contudo, essa interpretação não encontra respaldo nas bases metafísicas 

do candomblé. Na verdade, há um sentido inerente ao movimento de Èṣù, bem como uma 

delimitação para seu dinamismo e para o caos que ele promove. Essa delimitação surge a 

partir da própria noção de forma, que contém a matéria em estado de caos. No universo 

simbólico do candomblé, esse papel estruturante da forma é representado e compreendido 

a partir da figura de Ela, divindade Originária da criação. Como afirma Coleman: 

 

O que é singular em Ifa é a definição da força que controla Èṣù, essa força é chamada 

Ela. A palavra não tem tradução literal, mas é às vezes descrita como o Espírito da 

Pureza. Eu suspeito que é uma elisão de e ala significando ‘eu sou luz’. A descrição 
de Ifa da interação entre Ela e Èṣù é uma expressão do efeito da vontade divina nos 

parâmetros do caso. Em algumas regiões da terra Ioruba  Ela é associado com Eleda. 

A palavra Eleda é usada para descrever a energia central na cabeça humana, 

localizada acima da ponte do nariz. Na teoria ocultista ocidental, esse centro é 

conhecido como terceiro olho. Para o ocultismo ocidental e para Ifa, esse local é o 

assentamento da intuição. Abrir o Eleda ou o terceiro olho, nas duas tradições, é visto 

como um antídoto para a confusão e disrupção causada pelo Trapaceiro. (Coleman, 

2021, p. 22)53 

 

Com base na passagem acima, podemos conceber a caracterização de Èṣù  como o 

Trapaceiro, pois Èṣù  é o ser divino responsável por abalar a ordem estabelecida por Ela. 

Ele promove a dinâmica e o movimento. Complementarmente, reconhecemos em Ela a 

divindade cuja função é conter o caos gerado pela ação de Èṣù .  

Dessa forma, Ela tem como papel fundamental controlar o caos introduzido por 

Èṣù. Enquanto Èṣù, por sua vez, atua como agente de transformação, desestabilizando a 

uniformidade imposta por Ela. Essa dualidade constitui uma das bases que sustentam as leis 

de funcionamento de Orun e Àiyé Estes são os pilares estruturais da metafísica do 

                                                
53 Tradução livre do trecho original: “What is unique in Ifa is the identification of the force that controls Èṣù. This 

Force is called Ela. The word has no literal translation, but is sometimes described as the Spirit of Purity. I suspect 

it is an elision of e ala meaning I am light. The Ifa description of the interaction between Ela and Èṣùis an 
expression of the effect of Divine Will on the parameters of chaos. In some regions of Yoruba land, Ela is 

associated with Eleda. The word Eleda is used to describe the energy center in the human head located just above 

the bridge of the nose. In Western occult theory, this center is known as the third eye. For both Ifa and Western 

occultism, this spot is the seat of intuition. Opening Eleda or the third eye in both traditions is viewed as the 

antidote for the confusion and disruption caused by the Trickster.” (Coleman, 2021, p. 22). 



68 

 

   

 

candomblé. A base fundamental das leis fundamentais da metafisica do candomblé é que 

tudo que existe, existe por causa do movimento e contraposição do não-existir e existir. 

A existência, nesse sistema ontocosmológico, se dá pelo movimento constante das 

coisas em busca da continuidade da vida. O movimento depende do equilíbrio dinâmico 

entre caos e ordem. Dessa constância em desestabilizar e organizar o universo, entre vida e 

morte, entre forma e não-forma, entre o caos e o controle. 

Coleman também estabelece uma relação entre Ela e o Elédà. Conforme 

demonstramos no segundo capítulo, Elédà é o senhor dos seres viventes. Ele é responsável 

por possibilitar e moldar as formas da existência. Por isso, ocupa um lugar central na 

estrutura metafísica do Orí.  

 Elédà é o senhor da forma humana tal como ela existe, pois ele integra o Orí.. 

Assim, ele é o responsável pela delimitação e localização da forma individual, ou seja, o 

lugar e o modo específico de existência de cada ser. É por meio do Elédà que a 

individualização encontra um espaço para conter o conteúdo do existir. No entanto, a 

essência ontológica dessa forma é dada por Ela. Portanto, Ela é o fundamento primordial 

da forma para a vida. Por isso, Elédà é o catalisador da manifestação da forma.  

Como podemos verificar, Coleman associa o Elédà à divindade Ela, pois é a partir 

da essência de Ela que a forma se torna possível. Elédà é executor da possibilidade 

ontológica da forma no nível individual. Por isso, assume o papel de suporte ou recipiente 

para a essência do indivíduo. Porém, ontologicamente a forma individual só se efetiva 

graças a Ela, que atua como fundamento primordial e ontológico da própria noção de forma.  

Assim, a distinção entre forma como fundamento ontológico primordial (Ela) e 

como local54 de residência do que caracteriza o indivíduo (Elédà) fornece as regras e 

condições necessárias para o existir da natureza e dos seres humanos. Embora  Èṣù  seja a 

matéria pura, o ato de existir por si mesmo, é Ela quem dá a forma capaz de conter essa 

existência. Isso possibilita sua manifestação no universo sensível do Àiyé. Desse modo, na 

metafísica do candomblé, a existência no Àiyé pressupõe a relação entre Ela e Èṣù , pois 

forma e matéria precisam estar articuladas.  

Como a existência se origina a partir da ontologia de Èṣù , ele pode ser identificado 

como a protomatéria55 de Olódùmarè. Por isso, ele é o princípio da individualização. A 

                                                
54 Aqui, local aqui é um termo utilizado em seu sentido metafísico indicando que o Elédà é a forma do indivíduo 

e que este se encontra na estrutura metafísica do Orí. Ou seja, o Elédà seria o ‘local do eu’. 
55 O sentido aqui empregado se apoia no conceito da física que entende a protomatéria como estado material 

anterior à formação dos elementos, um estado primário da matéria. Nesse sentido, dizer que Èṣù é matéria não é 

uma generalização ou radicalização do termo, num sentido de que o ser divino Èṣù é ente material de fato, mas, 



69 

 

   

 

partir dele, torna-se possível a liberdade de existir por si mesmo. A existência diferenciada 

do todo homogêneo de Olódùmarè é por Èṣù, enquanto agente individualizador. Nesse 

sentido, é por meio de Èṣù  que os indivíduos adquirem a liberdade de serem e existirem 

como são. Seres individuais, dotados de escolhas, realidades, sonhos e desejos próprios. 

Portanto,  é Èṣù  quem proporciona a liberdade. Porém, sem abandonar os indivíduos no 

mundo. Ele permanece ao lado de cada um, como fundamento do movimento e guia nos 

caminhos da existência.  

Considerando que tudo provém de Olódùmarè, tudo possui Àṣẹ como componente 

essencial. Contudo, somente Olódùmarè é detentor do Àṣẹ como fonte Originária. Por isso,  

é necessário recorrermos primeiramente a Èṣù, de maneira Originária. Secundariamente, é 

necessário recorremos  aos Òrìṣàs, para reestabelecermos, mantermos e continuarmos a 

vida em um ciclo constante de preservação e renovação do Àṣẹ .  

Além do Àṣẹ, Olódùmarè também manifesta outras três forças fundamentais que 

sustentam a existência: Iwá, Aba e mais uma força complementar. Iwá  é a força que 

impulsiona o existir, enquanto Aba atua como aquilo que direciona e organiza o que existe. 

Nesse sentido, Santos afirma que: 

 

A lama, matéria-prima e os três elementos-signos que simbolizam os três sangues - 

o branco, o vermelho e o preto - contidos no igba-du estão representando igualmente 

a complementaridade dos três princípios ou forças que constituem o universo e tudo 
que existe: 
Iwa + ase + aba 
Iwa, princípio da existência 
Ase, princípio de realização  
Aba, princípio que induz, que permite as coisas de terem Oríentação, de terem direção 

ou de terem objetivo num sentido preciso. 
(...) 
Olórun ou Oba-órun , rei do Órun, a entidade suprema, é o grande detentor dos três 

poderes ou forças que tornam possível e regulam toda a existência, tanto no òrun 

como no àiyé : iwá+àse+aba e foi Ele quem os transmite aos Irúnmalé de acordo 

com as funções que lhes foram atribuídas. (Santos, 2002, p.71-72) 
 

De acordo com a passagem acima, podemos afirmar que o universo se constitui a 

partir de três forças fundamentais, associadas a três sentidos essenciais da existência:  

1. Iwá, o impulso inicial da existência;  

2. Àṣẹ, a força do movimento, o vir-a-ser, a potência vital;  

3. Aba, o direcionamento indutor da existência. 

Essas três forças se associam aos três condutores principais do existir:  

                                                
de fato, a identificação da condição de Èṣù como primeiro ser individualizado é que proporciona a possibilidade 

da matéria das coisas em seu estado fundamental e primário, portanto Èṣù é em si protomatéria do da existência 

Ọlọrun. 



70 

 

   

 

 Èṣù, o resultado de Iwá, ou seja, aquele que emerge do impulso inicial da 

existência;  

 Olódùmarè, o detentor de todo o Àṣẹ;  

 Ela, aquele que resulta de Aba, isto é, a instância que direciona a existência e 

a transformação, possibilitando a realização ontológica da forma. 

Devemos entender Àṣẹ como a força ontológica do existir, a base substancial da 

vida e da própria existência. No entanto, essa força age por si só, movendo-se continuamente 

e, consequentemente, movendo tudo ao seu redor. Apesar disso, o Àṣẹ existe apenas 

enquanto realidade que liga o que existe ao seu princípio Originário, Olódùmarè. Se Àṣẹ é 

somente a própria essência da existência, então o Àṣẹ é a potência geradora da vida.  

Segundo a metafísica do candomblé, a existência só se efetiva quando algo se torna 

parte externa do Todo. Isso pressupõe a necessidade de individualidade para haver 

existência plena. Reconhecemos que, Èṣù surge como uma "segunda coisa", por ser uma 

existência lançada no movimento de existir de maneira individual, pois ele é derivação, ou 

seja, uma parte que se separou do Todo. Assim, ele é aquilo que resulta de Iwá, a força 

impulsionadora da existência.  

Uma vez que Èṣù foi o primeiro a se transformar em outra coisa, ele é o responsável 

e promotor do Àṣẹ. Ele atua em equilíbrio dual com Ela. Esta representa a forma resultante 

do direcionamento. Como ele foi o primeiro a realizar o movimento de individuação, Èṣù é 

o detentor de todo movimento existencial. Dessa forma, Èṣù é a expressão desse ato de força 

em ação. Ele é o processo contínuo de vir a ser, de criar e co-criar tudo que tem forma e que 

existe. Por isso, tudo que existe individualmente é e contém Èṣù, pois sem ele nada teria 

forma distinta. Além disso, para existirmos como indivíduos, é necessário um movimento 

de separação do Todo, o qual Èṣù iniciou. Ele é o pedaço dividido que age para se tornar 

existência individual.  

Contudo, dado que o Àṣẹ é a força que possibilita a existência, tudo que se 

desprendeu do Todo precisa retornar a ele para continuar no movimento em direção à 

eternidade do existir. Esse ciclo constante de individuação e retorno é fundamentado e 

possibilitado pelo ser que primeiro inaugurou essa dinâmica, isto é, Èṣù .  

Ao caminhar primeiro sozinho, Èṣù atravessa o Àiyé e o Orun e cria os espaços de 

existência. Por isso, introjeta-se e habita todos esses espaços. Ele, que emerge do primeiro 

impulso de existir, que inicia a individualização do mundo, que carrega a força-vital do 

movimento e da transformação, é também a primeira matéria — a protomatéria de tudo que 



71 

 

   

 

existe. Ao passar por tudo que forma o universo, torna-se, por consequência, o senhor dos 

caminhos. De acordo com Eugênio e Camargo: 

 

Èṣù, o senhor do caminho, da fala, do movimento, da resolução dos problemas, da 

manifestação do caos, da ordem e desordem, da disciplina e da governança apresenta 

suas inúmeras faces, sendo o maior artista onde faz seu palco no aye e no orun, e no 

meio (Eugênio e Camargo, 2022, p. 235). 
 

Como demonstra a passagem acima, Èṣù é o grande artista da existência. A ele 

pertencem os caminhos, a ordem e a desordem. Por essa razão, ele deve estar sempre à 

frente de toda e qualquer oferenda e pedido na lógica religiosa do candomblé, para os atos 

humanos terem seus caminhos abertos por Èṣù. No entanto, para que esses caminhos 

estejam acessíveis, é necessário antes agradá-lo. Sempre que iniciamos uma jornada, 

devemos agradar aquele que é o senhor de todas as jornadas — aquele que primeiro criou o 

caminho individual.  

Por ser o primeiro a caminhar junto aos Odùs, Èṣù provou e conheceu tudo. Sendo 

assim, ele é a boca que tudo come, pois, de tudo que existe, ele desvendou e experimentou 

a partir de sua própria individuação.  

Ao ser essa existência desbravadora, é possível conhecermos tudo que existe por 

meio de Èṣù. Além disso, por seu intermédio tudo retornará ao Todo. Nessa constante 

experimentação ele recria tudo e tudo passa a conter em si.  

Como veremos detalhadamente no Ìtan a seguir, o qual conta uma das narrativas 

sobre a criação de Èṣù  como aquele que tudo é, conhece e contém, torna-se evidente seu o 

papel central  como fundamento da existência, da transformação e do retorno. Nesse sentido, 

Olaigbo apresenta o Ìtan abaixo: 

 

Diferentes Orígens de Èsù são narradas em diversos itan de Ifá. Uma delas, que 

determina a ligação existente entre Èsù e Òrúnmìlá, contida no Odù Ogbè ‘Òkánrán, 

conta que:  

Quando Olódùmarè e Obàtálá estavam começando a criar o ser humano, criaram, 

antes, a Èsù. Tendo visto Èsù na casa de Obàtálá, Òrúnmìlá demonstrou o desejo de 

possuir um, mas foi-lhe recomendado que voltasse um mês mais tarde porque tudo o 

que vira estava ainda em fase experimental. Inconformado, Òrúnmìlá insistiu tanto 

que Obàtálá resolveu atender à sua vontade, Oríentando-o para que pusesse as mãos 

sobre a cabeça de Èsù e que, voltando para casa, fizesse sexo com sua mulher. Tudo 

foi feito de acordo com a Oríentação de Obàtálá e, doze meses depois, Yebìirú, 

mulher de Òrúnmìlá, deu à luz um filho do sexo masculino e porque Obàtálá dissera 

que a criança seria Alágbára (Senhor do Poder), Òrúnmìlá resolveu chamá-lo de 

Elégbára. Logo que seu pai pronunciou seu nome, a criança começou a chorar e a 

dizer: Iyá, iyá, ng o je eku – (Mãe, mãe, eu quero comer preás). Ouvindo os apelos 

de seu filho, a mãe respondeu de imediato: Omo naa jeé! – Filho, come, come! Omo 

l’okun, – Um filho é como contas de coral vermelho, Omo ni de – Um filho é como 



72 

 

   

 

cobre, Omo ni jìngìndìnrìngìn, Um filho é como uma alegria inextinguível, A mu se 

yì, mù s’òrun – Uma honra apresentável, que nos Ara eni. – nos representará depois 

da morte. O relato se estende mostrando como Esù, servido por sua mãe, devorou 

todos os quadrúpedes, aves e peixes e, não tendo mais nenhum animal sobre a face 

da terra, engoliu a própria mãe. Assustado com o ocorrido, Òrúnmìlá consultou o 

oráculo e lhe foi recomendado fazer um ebó composto de uma espada, um bode e 

quatorze mil cawuries (búzios).  

Feita a oferenda, Òrúnmìlá aproximou-se de Èsù, que não parava de chorar e de 

gritar.  

“Bàbá, bàbá, ng ò je ó ó!”  

(Pai, pai, eu quero comê-lo!)  

Berrou o menino.  

Òrúnmìlá, então, cantou a canção da mãe de Èsù e quando este se aproximou para 

devorá-lo, atacou-o com a espada do ebó. Èsù foi então cortado em duzentos pedaços 

e cada pedaço transformava-se num novo Yangi, num novo Èsù. A perseguição se 

estendeu pelos nove òrun e, em cada um deles, Èsù era seccionado em duzentas partes 

e cada uma delas se transformava num novo Yangi. No último òrun, depois de ser 

novamente retalhado, Èsù propôs um pacto a Òrúnmìlá: Cada Yangi seria uma 

representação sua e Òrúnmìlá poderia consultá-los e mandá-los executar trabalhos 

sempre que fosse necessário. Òrúnmìlá, então, perguntou-lhe por tudo o que havia 

devorado, inclusive sua mãe, e Èsù respondeu:  

“Òrúnmìlá kí o maa kési oun bí ó bá féé gba gbogbo àwon nkan bi eran ati eye tí òun 

ó máà ràn án lówó láti gbà padà fún láti owo àwon Omo aràyé”.  

(Òrúnmìlá deveria chamá-lo se ele quisesse recuperar a todos e cada um dos animais 

e aves que ele tinha comido sobre a terra; ele, Èsù os assistiria para reavê-los nas 

mãos dos seres humanos).  

O que a lenda ensina é que Èsù é um só subdividido em incontáveis partes e desta 

forma, todos os seres humanos, animais e vegetais, assim como os próprios òrìsà 

possuem os seus Èsù individuais. Èsù é o comunicador, o intermediário, o policial, o 

juiz e o carrasco e, da mesma forma que castiga os malfeitores, premia aqueles que 

agem corretamente. Èsù é, portanto, a divindade de maior atuação no contexto 

religioso da religião dos òrìsà. Èsù rÈṣùlta da interação de Obàtálá e Odùdúwà e 

como o primeiro elemento procriado seria a personalização da energia que reúne os 

átomos, possibilitando a diferenciação da matéria a partir de uma essência única. Ele 

é o grande transformador, o comunicador, o intermediário entre os homens e as 

divindades e entre estas e o supremo criador. (Olaigbo, 2014, p. 1.)  

No Ìtan apresentado, identificamos dois fatores importantes para a compreensão 

do papel de Èṣù no candomblé. O primeiro é a busca por auxílio por meio do oráculo de Ifá. 

Isso, demonstra que até mesmo os Òrìṣàs necessitam de apoio e esclarecimento sobre as 

escolhas relacionadas ao destino56. O segundo elemento relevante é o papel central da 

própria existência determinada pela “fome” de Èṣù.  

Essa “fome” resulta do fato dele ser o primeiro indivíduo cocriado. Dito de outro 

modo, ele não se manteve unido ao Todo e, ao se individualizar, passou a ter a necessidade 

                                                
56 Como já abordado no capítulo anterior, na cosmogonia candomblecista a ideia de destino se relaciona a um 
pacto divino entre Orí e Orun, no qual o indivíduo se compromete a caminhar por certos caminhos e indica quais 

os sentidos que sua vida ocorrerá. No entanto, no Àiyé, o destino depende das ações do indivíduo, e essas ações 

podem aproximar ou afastar o Orí do pacto traçado. Assim, há liberdade, porém a metafísica candomblecista 

entende que aquilo que atrapalha a vida individual é resultado de um afastamento do pacto divino originário e a 

busca pelo oráculo é uma forma de se guiar em meio a essa dinâmica. 



73 

 

   

 

de experimentar tudo que é individual no mundo. Desse modo, participou ativamente do 

processo de individuação.  

Ao fazer parte desse processo, Èṣù está presente em todo e qualquer indivíduo. 

Além disso, ao provar de todas as coisas, ele está em tudo que existe. Por isso, tudo pode 

ser ofertado a ele e ele pode ser invocado no oráculo para agir ou se manifestar sobre 

qualquer assunto no Àiyé. Isso reforça a importância de Èṣù no oráculo de Ifá e no 

merindilogun, já que ele se torna o mensageiro responsável pela comunicação entre Orun e 

Àiyé.  

A essência de Èṣù sempre será dúbia, pois ele é, ao mesmo tempo, a derivação de 

algo e detém a capacidade de gerar novas derivações. A existência, enquanto indivíduo e 

matéria, só se torna possível pelo ato de Èṣù ser. Ele é o primeiro a se desprender da 

existência de Olódùmarè e a se dispersar. Com isso, o Àṣẹ começa a se mover. Nesse 

movimento, Èṣù se cria e participa de toda a criação subsequente.  

O ato de criar-se de Èṣù, a partir do movimento de ser, é o propulsor do motor da 

existência. Como expõe Nascimento “[...] o eterno movimentador, sendo ele mesmo 

movimento e movimentando-se.” (2008, p. 30).  Ao se mover para ser, Èṣù torna-se portador 

do dinamismo do Àṣẹ no e para o mundo. Ao atuar como esse propulsor da existência, 

compreendemos que Èṣù é o grande canal mediador que possibilita encontros e 

desencontros, transforma o não-ser em ser, encaminha os caminhos e prega peças que 

promovem o conhecimento. De acordo com Correia: 

 

Em síntese, Exu é a palavra, a boca que tudo devora, que tudo faz e desfaz. É a boca 

coletiva da humanidade. É o que movimenta tudo e todos, nos possibilitando ser e 
não ser ao mesmo tempo. É a energia primeira que aciona o “axé”, a força vital e 

fundamenta a existência individualizada. É nosso lado quente, caliente que nos excita 

e faz excitar para gerar a vida, os amores, os prazeres. É, enfim, esse lado menino, 

jocoso, zombador, malandro, inquieto, brincalhão e festivo que mantém eternamente 

vivo em nós. Exú é síntese sem deixar de ser antítese. É a tese de tudo. É a diferença. 

É a pedra filosofal da desconstrução, pois é de onde se constrói. É o anúncio do caos. 

É a força viva do pensamento que desperta a criatividade e nos faz pensar, 

descarregar a vida, aligeirar, movimentar e, enfim, criar. Mas Exu também é o 

contrário de tudo isso. (Correia, 2011, p. 23) 

 

Com base na passagem acima, podemos afirmar que, Èṣù se relaciona em diversos níveis com 

os diferentes aspectos da existência. Ele é Èṣù Òrìṣà, ou seja, o fundamento do existir, parte 

integrante de tudo que existe, princípio individualizador e comunicador e agente 

transformador. Para cada uma dessas facetas e funções no existir, pois ele é o único ser que 

reúne muitos em um só. E por essa razão há um nome e uma singularidade própria tais como:  

1. Èṣù Ona,  



74 

 

   

 

2. Èṣù Okoto,  

3. Èṣù Oba 

4. Èṣù Baralaketu 

5. Èṣù Barabo 

6. Èṣù Iná 

Èṣù é/está no início, no meio e no fim da vida. Ele acompanha todos os passos da 

existência e está presente em todo processo da existencialidade.  Ele conhece todos os 

caminhos pelos quais as pessoas já passaram, passam ou passarão, pois ele sempre 

acompanha cada ser humano. Dessa forma, ele se torna um pai, um educador. Dito de outra 

forma, ele é um ser completo por si só, que busca ensinar aos outros como também se 

tornarem completos.  

Èṣù é rei, pois ordena e guia. Ele também é pai de todos que existem e dele 

descendem diretamente. Por isso, todo indivíduo tem um Èṣù individual, já que todo ser 

humano é descendente direto daquele que primeiro se individualizou. Esse entendimento se 

reflete nos preceitos religiosos do candomblé, expressos na crença de que todo Ọmọ Òrìṣà 

possui seu próprio Èṣù distinto do Èṣù do Òrìṣà.  

Isso ocorre porque o Ọmọ Òrìṣà é um indivíduo constituído por matéria e forma 

pertencente ao plano do Àiyé. Nesse processo, estabelece-se uma relação entre ele e Èṣù, 

enquanto primeiro indivíduo e fundamento de toda matéria. Isso se dá a partir da repartição 

e multiplicidade de Èṣù, conforme vimos anteriormente. Já os Òrìṣàs, diferentemente, 

mantêm uma relação direta com Èṣù a partir de sua essência de movimento e 

individualidade, bem como do compartilhamento da possibilidade de ser fora de 

Olódùmarè, enquanto divindades. Essa distinção independe da relação específica de 

determinado Òrìṣà com Èṣù e seus caminhos. Assim, o Òrìṣà mantém uma relação com Èṣù 

no plano de Orun, enquanto o Ọmọ Òrìṣà estabelece outra relação, autônoma, no plano de 

Àiyé. Como foi apresentado no Ìtan contido nos versos do Odù Ogbè Òkánrán, Èṣù se 

multiplica e povoa o mundo.  

Esse signo de existência foi identificado e trabalhado profundamente na filosofia 

Yorubá. Segundo os babalawos, o primeiro professor foi Èṣù, pois foi ele quem ensinou o 

que é o indivíduo e tudo que ele pode alcançar. É por meio de Èṣù que podemos alcançar o 

autoconhecimento. Conhecer e cultuar Èṣù significa cultuar e aprender sobre a própria 

existência.  

Èṣù é o caos necessário para a possibilidade da vida. Ele é o transmutador da 

própria existência. É a partir dele que a individualidade do ser passa a existir, pois é pela 



75 

 

   

 

sua transgressão que algo pode começar a ser. Para compreendermos Èṣù, é necessário 

entendermos que ele é a própria transgressão do ser individualizado. Foi pela vontade de 

ser um ser separado do Todo que surgiu o processo da individualização. Èṣù é, dessa forma, 

a própria força viva do querer ser individual.  

Por fim, Èṣù é o fazer ser e acontecer em todas as ocasiões da existência. Uma vez 

que ele está no início e no fim de tudo, ele também é o comunicador e mensageiro das 

necessidades do Àiyé. 

 

3.2 ESÚ OSETURÁ O COMUNICADOR DIVINO - A RELAÇÃO ENTRE ESÚ, 

ORIṢÁS E A HUMANIDADE 

 

Èṣù possui o conhecimento identificador de todas as coisas, pois ele é parte de 

tudo. Dessa forma, ele se torna o senhor da comunicação. Consequentemente ele é o 

comunicador e portador da mensagem entre Orun e Àiyé, ou seja, entre o metafísico e o 

físico.  

Existem diversas referências que explicam esse papel de comunicador atribuído a 

Èṣù. No entanto, a ideia de comunicação está profundamente ligada à sua participação em 

tudo que existe no Àiyé. Èṣù é o elemento fundamentador da própria existência. Ele é a 

primeira partícula que se separou do Todo. Por isso, ele estabelece uma ponte entre os 

planos da realidade.  

A noção de comunicação apresentada na metafísica Yorubá baseia-se na ideia de 

participação. Só é possível haver comunicação entre aquilo que participa entre si. Assim, é 

possível à humanidade, chamada de ara-Àiyé, se comunicar com os Òrìṣàs e com os 

elementos da natureza porque estes são partes constituintes da própria humanidade, tanto 

na sua criação quanto na sua essência. A comunicação entre Orun e Àiyé se dá por meio 

daquela parte específica do Àiyé que mantém conexão com o Orun. Essa parte é Èṣù em sua 

essência. Como Èṣù está presente em tudo na criação, ele é a partícula individualizadora. 

Além de carregar a força da transformação, ele tem uma força elemental dotada de infinitas 

facetas. Cada uma dessas facetas se relaciona com um aspecto específico de sua atividade 

na existência e recebe um nome próprio que expressa seu propósito e função, como já foi 

apresentado.  

Um dos Ítans que apresenta a noção de criação do mundo, expõe a figura de Èṣù 

Oseturá como uma das facetas de Èṣù enquanto comunicador. Essa narrativa revela o 

nascimento de como e de onde surgiu Òsetùwá ou Oseturá e como ele se tornou Èṣù Òsijè-



76 

 

   

 

Ebó. Este é o encarregado de levar e entregar as oferendas entre o Àiyé e o Orun. De acordo 

com Santos: 

 

Esta é a história de Òsetùwá tal qual é revelado pelo Odù Ifá. Diz a história como 

Èsù chegou a transportar todas as oferendas aos pés de Olódùmarè, fazendo aceitá-

las, e como Èsù se tornou Òjíse-ebo, o encarregado e transportador de oferendas, na 

terra e no òrun. Òsetùawá é o oráculo que relata claramente o desenvolvimento desta 

história da maneira como segue. (Santos, 2002, p. 149) 

 

Essa noção é apresentada detalhadamente por Santos, que traz o Ìtan em sua obra 

citada de maneira completa e apresenta o Odù Òsétùrá. A narrativa desse Ìtan explica como 

surgiu a faceta de Èṣù responsável pela comunicação entre Orun e Àiyé, bem como pelo 

transporte dos ebós57. Nesse contexto, é necessário refletirmos sobre o que de fato é um ebó 

e como ele atua na vida cotidiana, para podermos entender plenamente a importância do 

ebó dentro do Odù Òsétùrá. 

O ebó refere-se é um ritual central no candomblé, pois ele fundamenta todos os 

preceitos religiosos e se apresenta como uma das formas mais utilizadas para nos 

relacionarmos com a natureza. O ebó   corrige caminhos, aproxima o indivíduo de seu 

destino ou transformando energias que estejam interferindo negativamente em determinado 

momento.  

Existem milhares de tipos de ebó, cada um associado a Odùs e Òrìṣàs específicos. 

De forma geral, o ebó deve ser entendido como uma seleção de elementos minerais, vegetais 

e/ou animais, combinados em diferentes proporções e preparações. Quando unidos de 

maneira específica, esses elementos remontam uma mensagem direcionada ao Orun. A 

mensagem, ao ser recebida, interfere nos Odùs e nos caminhos atuantes na vida do indivíduo 

que realizou o ebó. Desse modo, promove a transformação das energias necessárias para o 

resultado desejado ser alcançado.  

Cada elemento que compõe um ebó possui uma função e carrega um significado 

próprio. Ao serem combinados entre si e ativados pelo Ofo (força da palavra), promovem 

                                                
57 Os ebós que foram arriados são constituídos por materiais perecíveis. O caráter perene de suas existências 

assume uma compreensão valorizada entre o povo de terreiro e distinta da visão normativa ocidental sobre 

durabilidade. Ser perecível é deter a competência da vida e a capacidade de envelhecer, deteriorar, decompor, 

fermentar, deixar de existir fisicamente. Logo, os seres biológicos carregam em si a noção de re-existência porque 

a energia não é estática e para existir ela é renovada de modo cíclico. Para tanto, os ebós traduzem materialmente 
o movimento da mudança temporal devido a uma tecnologia particular que aciona a energia vital presente nos 

seres biológicos a partir de processos que alteram sua forma física e constituição química. Assar, cozinhar, 

processar, moer, fritar, amassar são técnicas que estimulam a energia vital para agir em funções pré-estabelecidas, 

seja num fenômeno de devolução energética, seja no de extração, como no caso das limpezas. (Novaes, 2021, pp. 

287 e 288) 



77 

 

   

 

mudanças concretas na existência do indivíduo. Realizar um ebó equivale a escrever uma 

mensagem para o Orun utilizando a língua da natureza, ou seja, seus próprios elementos. 

Após ser realizado, o ebó é despachado, ou seja, é deixado em um local específico e 

determinado para que seus componentes sejam reabsorvidos pela natureza. Por isso, a 

mensagem do ebó só se completa quando ele retorna à natureza. Nesse processo, os 

elementos se decompõem e são reabsorvidos. Agora, porém, eles são transformados e 

ligados energeticamente ao indivíduo que realizou o ebó. A partir dessa conexão, a mudança 

desejada pode se manifestar na vida daquela pessoa.  

Resumidamente, no Odù Òsétùrá, o ebó é necessário e importante, pois o Ìtan 

narrado que no início da criação do mundo Oṣun foi esquecida. Por isso, ela se retirou da 

sua obrigação com a criação do mundo. Consequentemente, o mundo perdeu sua fertilidade. 

Diante disso, todos os Òrìṣàs Ìrúnmolè recorreram a Òrúnmìlà para descobrirem como 

poderiam restaurar a fertilidade do universo.  

Òrúnmìlà indicou um ebó, uma receita espiritual destinada a modificar caminhos 

e realizar pedidos, que os outros Òrìṣàs deveriam cumprir. Após a realização desse ebó, 

Osun engravidou. Isso reiniciou o ciclo de fertilidade no mundo, e dessa gravidez nasceu 

Òsétùrá. Como a existência de Òsétùrá surgiu a partir de um ebó, ele se tornou responsável 

por transportar as oferendas entre o Àiyé e o Orun. Portanto, Òsétùrá é o responsável por 

restaurar a fertilidade no Àiyé, pois sua existência marca o reinício do ciclo de vida. Além 

disso, ele é o comunicador dos ebós, ou seja, aquele que leva as mensagens entre o mundo 

sensível e o invisível. 

A geração de Èṣù Òsétùrá permite entendermos como as mensagens entre Orun e 

Àiyé são transmitidas. A fertilidade no Àiyé foi reestabelecida por meio de uma intervenção 

espiritual apenas após sua existência. Nesse caso o ebó, como indicado por Òrúnmìlà, altera 

os caminhos da realidade ao conectar a mensagem do Àiyé às energias do Orun.  

Òsétùrá é o mediador entre os humanos e o divino, pois ele é uma faceta do Odù 

de Èṣù. Isso ocorre porque, como toda matéria contém Èṣù, ele pode se comunicar com 

todas as coisas. Èṣù Òsétùrá representa a própria essência da comunicação transformadora. 

Ele é o mensageiro responsável pelos ebó. Nesse sentido, Coleman afirma: 

 

Na metafísica de Ifa, Èṣù é o mensageiro divino; o espírito que permite que os 

humanos se comuniquem com o espírito. Èṣù traduz a linguagem da Natureza para a 

linguagem dos humanos e a linguagem dos humanos para a linguagem da Natureza. 

Ifa ensina que tudo na natureza possui Ori ou consciência. Se você alguma vez foi à 

praia se sentindo deprimido e saiu dela se sentindo melhor por estar na presença do 

oceano, então você pode dizer que engajou em algum tipo de diálogo ou comunicação 



78 

 

   

 

com o espírito do oceano. O fator transformador é que essa interação é uma força 

espiritual que Ifa chama de Èṣù. 
O padrão primordial de energia que encarna Èṣù é o Odu Ose’tura. Esse é um dos 

256 Odus mostrados no capítulo 9 deste livro. Esse é o símbolo de representação dos 

padrões de energia que encarnam a habilidade humana de se comunicar com as forças 
da natureza. O Odu é usado como um imã para invocar o poder do Mensageiro Divino 

(Coleman, 2021, p. 47)58 

 

Nos ensinamentos de Ifá o título de Mensageiro Divino é atribuído a Òsétùrá, 

porque “Èṣù é o espírito que permite que os humanos se comuniquem com outros espíritos” 

(Coleman, 2021, p. 48). Essa designação se dá justamente por ele ser o único ser divino 

presente em todas as coisas como fundamento da individuação, promotor do movimento e 

protomatéria. Assim, Èṣù é o ser divino mais próximo do Àiyé.  Ele mantém maior 

proximidade com o Orun no plano do Àiyé e transita por todos os caminhos existentes.  

Odù Òsétùrá representa Èṣù Òsétùrá e é utilizado para invocar o poder de 

comunicação entre os Odùs e o sacerdote. Ele atua como responsável pelo processo de 

comunicação dos oráculos. Como Coleman demonstra, esse papel de tradutor de linguagem 

permite que Èṣù traduza mensagens da língua da natureza divina para a língua humana, bem 

como mensagens da língua humana para a língua da natureza divina. Èṣù, portanto, é o 

portador das mensagens entre Orun e Àiyé e vice-versa.  

Èṣù é o ser que possibilita a relação humana com a natureza. Sua faceta 

comunicadora tem a função de facilitar a interação do homem com os aspectos divinos 

naturais. Assim, Òsétùrá, enquanto Òjíse-ebó, representa a face de Èṣù presente em tudo. 

Por isso, ele é capaz de se comunicar com todas as coisas. Além disso, é ele quem simboliza 

a transformação do ebó. Ele decodifica os elementos do ebó da mensagem humana em 

mensagem divina, para os objetivos pretendidos poderem ser alcançados.  

Nesse contexto, Èṣù é o agente transformador de mensagens. Na função específica 

de transformador da energia e comunicação do ebó, ele age como Òsétùrá. O processo dessa 

tradução entre linguagens natural e humana envolve a figura do ebó. Ele é uma oferta de 

elementos naturais que deve ser entregue após sua realização ritualística, para que Èṣù, por 

                                                
58 Tradução livre do trecho original: “In Ifa metaphysics, Èṣù is the Divine Messenger; the Spirit who allows 

humans to communicate with Spirit.  Èṣù translates the language of Nature into the language of humans and the 

language of humans into the language of Nature.  Ifa teaches everything in Nature has Ori or consciousness.  If 

you have ever gone to the beach feeling depressed and came away feeling better by being in the presence of the 

ocean, then you can say you engaged in some kind of dialogue or communication with the Spirit of the Ocean.  
The transforming factor is this interaction is a Spiritual Force Ifa calls Èṣù. 

The primary energy pattern that incarnates Èṣù is the Odu Ose'tura.  This in one of the 256 Odu shown under 

Chapter 9 of this book.  This is the symbolic representation of the energy pattern that incarnates the human ability 

to communicate with the Forces of Nature.  The Odu is used as a magnet to invoke the power of the Divine 

Messenger.” (Coleman, 2021, p. 47) 



79 

 

   

 

carregar em si a energia da transformação, consiga decodificar a linguagem daquela oferta 

em um pedido humano dirigido ao Orun.  

Um ebó, nesse sentido, consiste no uso dos códigos da natureza para solicitar ao 

Orun aquilo que nos é necessário. Sejam esses códigos grãos, folhas ou animais. Realizar 

um ebó equivale a falar a língua da natureza, para que Òsétùrá traduza a mensagem ao 

Orun. O objetivo é obtermos resposta ao que foi solicitado. Dessa forma, o ebó se apresenta 

como um código de mensagem pronto para ser transportado ao Orun, expressando o que é 

necessário no Àiyé.  

Essa comunicação, no entanto, passa por um processo ritualístico específico para 

ocorrer adequadamente. O ebó é preparado com diferentes elementos naturais, Como 

existem diversos tipos de ebó destinados às mais variadas situações,  é necessário  consultar 

o oráculo para identificarmos os ebós por meio de Ifá ou do merindilogun. Nessa consulta, 

Èṣù é o portador da comunicação com os Odùs. Ele leva as perguntas e traz as respostas 

trocadas entre Orun e Àiyé. Nesse caso, sua faceta é a de Òsétùrá, o Mensageiro Divino.  

Além da faceta de Òjíse-ebó, Òsétùrá é o Mensageiro Divino pois ele facilita a 

comunicação direta entre os Òrìṣàs e seus Omos. Èṣù também é responsável por toda força 

de mudança e transformação. Por isso, a comunicação entre a energia do Àṣẹ de Olódùmarè 

e tudo que constitui o universo também passa por Èṣù. De acordo com Coleman: 

 

O mito de Ifa indica que o ase que é usado para a comunicação entre o Ori dos 

humanos e o Ori dos Oriṣáss (forças da natureza) vem de Olodumare, por Ela, para 

Èṣù. Por que ele é o link mais imediato e mais acessível para ase, Èṣù tem uma função 

adicional de ser o Mensageiro Divino. Quando a mensagem de Èṣù é mal 

compreendida, nosso entendimento de eu e mundo é interrompido. Isso significa que 

o primeiro passo para entender o nosso acordo original com Olorun envolve uma 

comunicação clara com Èṣù. Quando a divinação indica que essa comunicação é 

nublada, é o espírito de Ela que provê claridade.(Coleman, p. 22, 2021)59 

 

Como Coleman demonstra acima, enquanto Mensageiro Divino, Èṣù promove a 

comunicação entre Orí e os Òrìṣàs, pois ele é responsável pelo Àṣẹ de Olódùmarè. O Àṣẹ 

se desprende de Olódùmarè, passa por Ela, onde toma forma, e chega a Èṣù como potência 

transformadora. Assim, Èṣù propicia a comunicação desse Àṣẹ com todas as coisas 

individuais, pois está presente em tudo que é individualizado.  

                                                
59 Tradução livre do trecho: “Ifa myth indicates that the ase used to communicate between the ori of humans and 
the ori of Oriṣás (Forces in Nature) comes from Olodumare, through Ela, to Èṣù. Because he is the most immediate 

and the most accessible ling to ase, Èṣù has the additional function of being the Divine Messenger. When the 

message from Èṣù is misunderstood our grasp of self and world is disrupted. This means that the first step in 

understanding our original agreement with Olorun involves clear communication with Èṣù. When divination 

indicates this communication is clouded, it is the Spirit of Ela who brings clarity.” (Coleman, 2021, p.22). 



80 

 

   

 

A partícula de forma e matéria existente em tudo no universo corresponde ao 

fundamento de forma e matéria de Ela e Èṣù. A partir dessa base, tudo pode receber o Àṣẹ 

de Olódùmarè, já que Ela e Èṣù são os primeiros fundamentos da existência e estão 

presentes em tudo que há. Èṣù transmite o Àṣẹ a tudo e a todos que existem, incluindo o Àṣẹ 

dos Òrìṣàs destinado aos Orí dos Ọmọ Òrìṣàs, por meio desse papel.  

O ebó funciona da seguinte maneira no transporte do Àṣẹ. Após enviarmos a 

mensagem construída no ritual do ebó ao Orun, Èṣù leva esses elementos modificados à 

energia fundamental da natureza. Quando a natureza absorve esses componentes, Èṣù 

encerra esse processo de envio e inicia o retorno do Àṣẹ de Olódùmarè e dos Òrìṣàs ao Orí. 

Isso é a resposta à mensagem do ebó. Esse retorno é essencial para a realização dos pedidos 

e a modificação dos caminhos. Dessa forma, Èṣù atua como grande comunicador 

responsável por aproximar Àiyé e Orun. e traduz mensagens que transportam os ebós do 

plano físico ao metafísico e que carregam o Àṣẹ de Olódùmarè para tudo que existe, pois 

ele está presente em tudo que há.  

O candomblé fundamenta seu culto na intenção de reaproximar Àiyé e Orun. Essa 

reaproximação se dá por meio das dualidades dos Orís, ou seja, Orí Inu e Orí Ode. Estas 

atuam em conjunto com a ação de Ela e Èṣù. Ela é o fundamento da forma e Èṣù   o da 

matéria do ser. Nesse funcionamento, os Òrìṣàs são mediadores e compartilhadores da 

matéria-prima que constitui o Orí. Eles possibilitam o compartilhamento do Àṣẹ entre os 

planos de Orun e Àiyé. Èṣù é responsável pelo transporte do Àṣẹ de Olódùmarè aos Òrìṣàs 

no Orun e destes para tudo e todos que vivem no Àiyé.  

Èṣù é o mediador da relação entre Ọmọ Òrìṣàs e Òrìṣàs, pois ambos compartilham 

da essência de Èṣù no sentido de movimento e particularização. A relação entre Òrìṣàs e 

Ọmọ Òrìṣàs se dá por meio de individualidades compartilhadas. Estas são acessíveis por 

meio da comunicação de Èṣù entre Orun e Àiyé, uma vez que os Òrìṣàs residem no Orun e 

os Ọmọs Òrìṣàs vivem no Àiyé. Dessa forma, Èṣù também viabiliza a comunicação entre os 

indivíduos que habitam Orun e Àiyé, pois ele liga essas duas dimensões da existência.  

Entender os Òrìṣàs permite esclarecer aspectos de mediação entre o físico e o 

metafísico na relação entre Òrìṣàs e Ọmọ Òrìṣàs. Por isso, é necessário compreender o que 

de fato é um Òrìṣàs e qual a necessidade de sua presença na e para a existência. De acordo 

com Alese: 

 

(…) Olodumaré é o Derradeiro Autor da existência. No entanto, é postulado que há 
algumas divindades que Ele criou para que elas pudessem ajudar a promover a obra 



81 

 

   

 

da criação no Seu lugar. Essas divindades são consideradas também intermediárias 

entre Olodumaré e Suas criações humanas. (Alese, 2018, pp. 25-26)60 

 

Como base na passagem acima, podemos afirmar que Olódùmarè encarna a 

essência pura da existência. Desse modo, sem ele a existência seria impossível. No entanto, 

Olódùmarè não consegue gerir sozinho tudo que existe. Por isso, existem os Òrìṣàs que 

organizam e mantêm a obra da criação. Essas deidades surgem com o objetivo de ordenar e 

preservar a existência, bem como compartilhar sua própria existência e matéria existencial 

com a realidade do Àiyé.  

Olódùmarè é a essência da existência em si e para si, o proporcionador da forma e 

da matéria bruta. O ato da existência enquanto protomatéria fora Dele se dá a partir de Èṣù 

passando por Ela. Esta determina a forma do que existe. Após o ente se desprender de 

Olódùmarè e receber a dualidade matéria e forma por meio de Èṣù e Ela, ele segue para ser 

gerido e categorizado por seus ministros, os Òrìṣàs Estes vão para o Àiyé a fim de 

organizarem o conjunto da existência. Segundo Coleman: 

 

Olodumare não tem começo nem fim. Olodumaré é onipresente e a fonte de tudo que 

já foi, é e será. Não há altares ou representações visíveis de Olodumare. Olodumaré 

é simultaneamente o “dono” da criação e é para além de conceitualizações humanas 

adequadas e modelos de expressão. Há outros agentes e poderes espirituais pelos 

quais Olodumare interage com sua criação (Èṣù, Orunmila, outros Oriṣáss, etc.) 

(Coleman, 2023, p. 26)61 

 

Como Coleman coloca, nossa interação com Olódùmarè ocorre por meio de outros 

Òrìṣàs, ou seja, por seus ministros da criação. Após a constituição dos planos Àiyé e Orun, 

Olódùmarè origina os Ìrúnmolès. Estes são entidades divinas envolvidas na formação do 

Àiyé. Eles são enviados para organizar os diferentes aspectos da existência mundana.  

Uma condição para compreendermos o papel de Èṣù na comunicação entre os 

Òrìṣàs e a humanidade é reconhecemos que os Òrìṣàs são o princípio fundamental da 

existência no estado finito no infinito. Por isso, eles se perpetuam para além da não 

existência material. São ministros de Olódùmarè, residentes no Orun, com acesso ao Àiyé 

                                                
60 Tradução livre do trecho: (...) Olodumare is the Ultimate Author of existence. However, they posited that there 

are some deities which He created so that they can help in furthering the work of creation in his stead. These 

deities are considered also as intermediaries between Olodumare and His human creations. (Alese, p. 25, 26 2018) 
61 Tradução livre do trecho: Olodumare has no beginning or ending.  Olodumare is ubiquitous and the source of 

all that has been, is and will become.  There are no shrines or visible representations of Olodumare.  Olodumare 

is simultaneously the "owner" of creation and beyond adequate human conceptualization and modes of 

expression. There are others agents and spiritual powers through which Olodumare interacts with creation (Èṣù, 

Orunmila, other Oriṣásha, etc).  (Coleman, 2023, p. 26) 



82 

 

   

 

por meio de sua relação como co-criadores da existência. No entanto, esse acesso só se 

concretiza por intermédio de Èṣù.  

Os Ìrúnmolès são espíritos divinos que auxiliam na criação e desenvolvimento da 

existência. Nesse sentido, podemos afirmar que os Òrìṣàs participaram diretamente da 

formação do Àiyé. Além disso, eles vieram para o Àiyé antes da sua separação do Orun e se 

tornaram ancestrais da humanidade. Nesses casos, os Ìrúnmolès seriam seres divinos que 

habitaram o Àiyé, contribuíram para sua criação e se associaram às forças elementares da 

natureza.  

Ìrúnmolès também pode se referir aos ancestrais que foram divinizados. Esses 

indivíduos viveram no Àiyé como humanos.  Devido a grandes feitos em prol da 

humanidade, alcançaram a condição divina ainda em vida. Dessa forma, passaram a se 

comportar e equipararam-se aos Òrìṣàs. Assim, integraram-se às forças elementais do 

universo. De acordo com Silva: 

 

Olorun ou Oba-orun - Rei do Orun - a entidade suprema, é o grande detentor dos três 

poderes ou forças que tornam possível e regulam toda existência, tanto no orun como 

no Àiyé: iwa + ase + aba e foi Ele quem os transmite aos Irumalé de acordo com as 

funções que lhe foram atribuídas. 

(...) 

…Diversas combinações desses poderes foram transmitidas aos Irunmalé 

encarregados, por sua vez, de as manter nas diferentes esferas do seu domínio. 

Uma primeira classificação pode ser introduzida: de um lado os Irunmalé - entidades 
divinas cuja existência remonta aos primórdios do universo - Igba iwa se: nos tempos 

em que a existência se originou - e cujo ase e domínios de ação foram transmitidos 

diretamente por Olorun; e, por outro lado, os irumale - ancestrais, espíritos de seres 

humanos. Uns e outros são objetos de cultos separados.  

Todas as entidades sobrenaturais são por sua vez reagrupadas assim como tudo que 

existe, segundo pertencem à direita ou à esquerda. A fórmula destinada a invocar os 

irunmalé esclarece: 

Awon irinwo irunmale oju kotun 

ati awon igba male oju kosi 

Os quatrocentos Ìrúnmolè do lado direito 

e os duzentos irunmale do lado esquerdo 

(...) 
Duzentos é um número simbólico que significa grande quantidade e figura muitos 

outros contextos com o mesmo sentido Pareceria que os irunmalé a direita 

representam, numericamente, o dobro dos da esquerda. Por outro  lado, na realidade, 

sempre se agrega 1 quando se quer mencionar uma grande quantidade de seres 

sobrenaturais (cf. 133-139). Esse 1 representa Èṣù, que pertence tanto à direita quanto 

à esquerda, veiculando o ase “de e para” uns a outros e intercomunicando todo o 

sistema. Os quatrocentos Male da direita são os Oriṣás e os duzentos da esquerda os 

ebora. (Silva, 2012, pp. 74-75) 

 

Como é postulado por Silva, os Ìrúnmolès atuam como intermediários entre Àiyé e 

Orun. Eles são transmitem as vontades de Olódùmarè e estruturam o Àiyé no momento da 

criação, em nome Dele. Além disso, os Ìrúnmolès são supervisores da existência no Àiyé. 



83 

 

   

 

Nesse caso, desempenham um papel fundamental na comunicação entre as necessidades do 

mundo e Olódùmarè. Os Ìrúnmolès são espíritos da natureza, forças naturais divinizadas 

que participam diretamente da formação do Àiyé e interagem com a criação concretamente. 

O termo Ìrúnmolè refere-se a todos os entes divinizados enviados por Olódùmarè para 

promoverem a criação do Àiyé.  

Aqueles Ìrúnmolès que são enviados da direita de Olódùmarè recebem o nome de 

Òrìṣàs, pois são regidos por Oriṣásla62 e se associam ao Orí dos seres humanos. A força 

elemental desses Òrìṣàs guia os indivíduos na busca pelo cumprimento de seus destinos. 

Os Òrìṣàs Ìrúnmolès representam diferentes aspectos e forças da natureza e atuam 

como ministros e aplicadores das leis estabelecidas por Olódùmarè. No entanto, um 

Ìrúnmolè pode ser tanto uma entidade enviada por Olódùmarè, quanto um ser humano. 

Nesse caso, trata-se de alguém que realizou grandes feitos ao longo da história e ascendeu 

a condição de Òrìṣàs. Assim, tornou-se um ancestral divinizado. Dessa forma, alguns 

Òrìṣàs surgiram a partir da transformação de figuras humanas em forças ancestrais ligadas 

à natureza.  

Por serem os primeiros a povoar o Àiyé, os Òrìṣàs iniciaram a humanidade e se 

envolveram com ela. Por isso, tornaram-se forças ancestrais que mantêm conexão com os 

seres humanos até os dias atuais. Nesse sentido, o Òrìṣà de um devoto é literalmente um 

ancestral, cuja força da natureza associada a esse Òrìṣà faz parte da essência do indivíduo 

que o cultua.  

Entre os Ìrúnmolès enviados ao Àiyé para promoverem a criação do mundo, Èṣù 

ocupa um papel diferenciado e específico. Isso ocorre porque Èṣù representa elementos 

fundamentais da própria existência: a transformação, o movimento e a individualidade. 

Assim, para que toda a criação se efetive, é necessário que os Òrìṣàs promovam movimento 

e transformação no Àiyé, isso só é possível com a presença de Èṣù enquanto propulsor desse 

dinamismo.  

Além disso, Èṣù é responsável por veicular o Àṣẹ de Olódùmarè aos demais seres, 

pois ele é o primeiro indivíduo. Por isso, é o portador original dessa força vital. Portanto, 

                                                
62 Sobre o nome ÒRÌSÀ, encontramos nos mitos uma explicação lógica para sua origem. Ele era, primeiramente, 
usado para designar a divindade OBÀTÁLÁ, mais conhecido pelo nome de ÒRÌSÀ NLÁ ou ÒSÀÁLÁ. Esta 

distinção é proveniente de sua posição junto a Ólodùmarè e às tarefas a que foi incumbido de realizar. (...) Há 

uma outra tendência a se aceitar a origem do nome ÒRÌSÁ como uma modificação fonética da palavra ORÌSÈ, 

que é uma abreviação da frase Ibiti orí ti sè (“A origem ou a fonte de orí”). Orí é o nome para a cabeça física do 

homem, mas nesse caso refere-se à essência da personalidade (Beniste, 2004, pp. 81 - 83) 



84 

 

   

 

sem Èṣù não seria possível a atuação dos Òrìṣàs no Àiyé, já que eles dependem dele para 

acessar o Àṣẹ.  

Segundo Silva, Èṣù veicula o Àṣẹ “de e para” reciprocamente. Assim, promove a 

intercomunicação entre todos os elementos do sistema cósmico (Silva, 2012, p. 75). Isso 

demonstra claramente que Èṣù é o responsável por articular e relacionar todas as forças da 

natureza, possibilitando sua atuação no Àiyé. O mesmo processo ocorre tanto na relação dos 

Òrìṣàs com suas funções no mundo sensível, quanto na relação dos Òrìṣàs com seus 

devotos.  

A presença de Èṣù e seu papel como perpetuador do Àṣẹ permite que cada 

indivíduo estabeleça uma relação com seu Òrìṣàs. Enquanto o Òrìṣàs reside no Orun e o 

indivíduo habita o Àiyé, apenas Èṣù é capaz de transitar livremente entre esses dois planos 

da realidade. De acordo com Cossard: 

 

O homem é o último ato da criação. Olodumarê modela seu corpo com barro e lhe 

dá o sopro de vida, emi; seu ajudante, ajalá, modela a cabeça, ori: Obatalá lhe dá 

força espiritual. Orumilá é quem escolhe o destino de cada um, o odu. Através dele, 

são determinados: a personalidade de cada novo ser humano, o Exu, o Orixá protetor 

e o Iwa (caráter), que irão reger sua vida (Cossard, 2006, p. 18) 
 

Èṣù é essencial na relação entre os Òrìṣàs e seus Ọmọ Òrìṣàs, pois, como 

demonstra Cossard, ele está presente na criação do indivíduo na mesma proporção que seu 

Òrìṣàs, caráter e personalidade. Isso ocorre porque tudo que existe no Àiyé possui Èṣù como 

princípio individualizador. Assim, da mesma forma que um Òrìṣàs guia o Orí, cada Ọmọ 

Òrìṣàs possui um Èṣù responsável pela transformação e mudança em sua vida. Além disso, 

Èṣù contém a partícula que se relaciona com o Orun de cada indivíduo e permite sua 

individualização. Desse modo, a incorporação consiste no despertar de uma centelha 

ancestral do Ọmọ Òrìṣàs que se conecta à força divina do Òrìṣàs. Assim, a incorporação 

possibilita representação desse ser no plano do Àiyé por meio do corpo humano.  

Esse processo está profundamente ligado à presença de Èṣù. No panteão dos Òrìṣàs 

ele mantém ligação direta com o Àiyé e transita por todas as instâncias da criação. Na 

dimensão humana, cada ser humano possui seu próprio Èṣù desde sua formação. Aqui, ele 

é a partícula individualizadora que viabiliza a troca de Àṣẹ com tudo que existe e a 

comunicação com os seres do Orun. A presença de Èṣù no indivíduo permite a conexão 

com aquilo que está fora dele mesmo.  

No caso específico da relação entre indivíduo e Òrìṣàs, este compreendemos que 

o reside no Orun em sua forma pura. Porém, ele também habita o indivíduo enquanto 

ancestral e força essencial. No momento do transe, Èṣù é o responsável por estabelecer a 



85 

 

   

 

ligação entre essas duas dimensões do ser: a terrena e a espiritual. Dessa forma, possibilita-

se a conexão entre o Òrìṣàs e o Ọmọ Òrìṣàs, bem como a manifestação dessa união no Àiyé 

por meio do transe.  

Assim, o transe é entendido como um processo que envolve uma cadeia de 

acontecimentos interligados. Ele inicia com a atuação de Èṣù e sua capacidade de transmutar 

o Àṣẹ. Passa pela identificação do ser com um ancestral divinizado e culmina na ligação do 

indivíduo com seu próprio Èṣù, enquanto acesso aos seres divinos. O transe representa, 

então, uma queda do indivíduo em direção ao seu ser mais profundo e individualizado para 

estabelecer contato com a força elemental que o rege. Essa relação só é possível graças à 

presença de Èṣù tanto no indivíduo quanto no Orun.  

A incorporação é, portanto, um processo de comunicação intensa entre Àiyé e 

Orun. Nela o corpo do Ọmọ Òrìṣàs se torna o palco desse encontro. A presença fundamental 

de Èṣù nesse processo é somente mais uma das facetas de sua essência como grande 

comunicador. Èṣù é responsável pela transição do ebó entre Àiyé e Orun. Analogamente, 

ele é o senhor da fala e do corpo em função da relação dos Òrìṣàs com o Àiyé e seus devotos. 

Èṣù habita toda e qualquer matéria e é designado a cada indivíduo no momento de sua 

formação. De acordo com Dravet: 

 

Sua fala é potencialidade do sentido semântico, mas também é potência de sentidos 

sensoriais, uma vez que Exu está fora e dentro do corpo. Segundo a terminologia 

nagô, ele é Elegbara (a força do princípio universal dinâmico do mundo) e Bará (a 

força singular universal que anima cada corpo). Ele fala com a voz e com o corpo ao 

mesmo tempo. 
(...) 
Todos os caminhos de Ifá falam através da boca de Exu. Um dos mitos conta que os 

quatrocentos deuses que habitavam o mundo deram-lhe um pedaço de sua boca para 
que este falasse por eles ao grande Olodumare. Os búzios usados no jogo oracular 

afro-brasileiro são, aliás, muito semelhantes a dentes e, por vezes, considerados como 

bocas que falam. São dezesseis bocas-búzios (assim como são dezesseis dentes em 

cada maxilar), mas a décima sétima é Oxetuá, a fala de Exu à qual não se recorre, 

porque será certeira, intransigente, irremediável. Oxetuá, portanto não fala 

diretamente, apenas é o possibilitador da fala dos dezesseis caminhos. Talvez seja ele 

a força que anima a própria boca. (Dravet, 2015, p. 8) 
 

O entendimento de Dravet dialoga com o ensinamento de Cossard (2006) sobre a 

presença de Èṣù em cada indivíduo. Podemos afirmar, portanto, que Èṣù é senhor da 

comunicação e da fala em um sentido corpóreo e material, pois ele está presente em toda 

matéria, especialmente no corpo humano, e reside em cada ser.  

Portanto, Èṣù é responsável pela comunicação entre os seres divinos e mundanos, 

entre Orun e Àiyé, mas também por todas as instâncias da comunicação no plano humano. 

Isso inclui a interação entre seres humanos e a transmissão de mensagens pelos oráculos 



86 

 

   

 

aos sacerdotes. Portanto, Èṣù é o senhor de todas as línguas e o guardião da comunicação 

em seus múltiplos níveis.  

Por fim, Èṣù está presente em todos os seres que existem. Por isso, ele fala todas 

as línguas e acessa todos os caminhos possíveis. Sua ubiquidade e sua natureza 

transformadora fazem dele o mediador universal entre os planos da realidade e entre os seres 

que nela habitam. 

 

3.3 ÈṢÙ COMO PRINCÍPIO DA TRANSFORMAÇÃO 
 

Èṣù conhece o segredo de ser individualizado do Todo, pois foi o primeiro a se 

separar. Assim, ele é responsável por toda transmutação e pelo princípio da individualidade. 

Por essa razão, Èṣù transita informações, responde aos apelos dos ara-Àiyé aos Òrìṣàs e 

atua como Ojíse-ebó, sendo o responsável pela travessia dos ebós. Ele também traduz a 

linguagem humana em linguagem natural divina e, por isso, é sempre o primeiro a ser 

cultuado.  

Èṣù detém o segredo da transmutação, ou seja, é por meio dele que uma coisa pode 

se transformar em outra. Ele é o próprio ato e o propulsor do movimento existencial. Èṣù é 

movimento porque foi o primeiro a constituir a separação do Todo absoluto que é 

Olódùmarè. Dessa forma, ele contém o ato inaugural de separação, que dá origina o ser 

divino Èṣù.  

Esse entendimento parte da ideia de que o primeiro movimento ocorrido no 

universo metafísico é justamente o movimento de individualização, a partir do qual emerge 

a existência. Assim, Èṣù nunca se move sem sentido. O primeiro movimento conferiu 

propósito à existência e possibilitou a individualização de tudo que existiria. A partir do 

momento em que esse movimento adquire individualidade, ele também tem sentido. 

Portanto, Èṣù é o princípio da movimentação enquanto existência.  

A ideia de individualidade carregada por Èṣù está associada à separação do todo 

existencial representado por Olódùmarè. Ao transgredir e transcender o Todo ao tornar-se 

Outro, Èṣù inaugura a possibilidade de existência individualizada. Assim, ele é senhor da 

mudança e promotor da transformação em tudo que eventualmente se separará de 

Olódùmarè.  

No entanto, na metafísica Yorubá, há a necessidade de se distinguir os papéis de 

Èṣù como senhor do movimento, princípio da transformação e portador do Àṣẹ de 

Olódùmarè. Além disso, é necessário distinguir Èṣù como princípio do movimento e da 



87 

 

   

 

transformação de Èṣù como força essencial do movimento. Portanto, é fundamental 

compreendermos a diferença entre o papel de Èṣù como princípio de transformação e o 

papel do Àṣẹ como força essencial do movimento, assim como o significado de cada um 

desses aspectos em relação a Èṣù.  

Como vimos anteriormente, antes de iniciar a criação, Olódùmarè carregava 

consigo três poderes fundamentais. Estes poderes são os ingredientes essenciais presentes 

em tudo que permeia a existência: Iwá, Àṣẹ e Aba. Iwá é o impulso inicial da existência, a 

primeira força que Èṣù conhece, pois ele é o primeiro ser a surgir a partir dela. Essa força 

pertence exclusivamente a Olódùmarè, já que somente ele consegue criar a partir de si 

mesmo. Aba é o direcionamento indutor da existência, isto é, aquilo que define o caminho 

e dá propósito. Dessa força surge Ela, o guardião da forma, do propósito e do objetivo de 

tudo que existe. No entanto, Ela apenas guarda o destino. O Aba manifesta-se junto à 

existência, e nem mesmo Olódùmarè pode alterar um caminho já traçado. Quando Aba se 

estabelece e um destino é prometido, ele deve ser cumprido conforme sua orientação 

original. Ir contra o Aba significa mover-se contra o princípio da direção em si. Isso leva ao 

desmoronamento e à ruína.  

Àṣẹ é a força do movimento, o vir-a-ser, a potência vital. Àṣẹ é a força primordial 

que permite a Olódùmarè criar tudo, pois é a essência pura da transformação entre o Um e 

os Múltiplos, entre o Todo e suas partes. Todo o Àṣẹ existente no universo provém de 

Olódùmarè, pois é ele que possibilita a mudança do Um em Outro e, posteriormente, o 

retorno ao Todo. Portanto, Àṣẹ é o poder que permite que algo surja da não existência e 

volte a não existência. Nesse movimento pendular ele é o impulso do vir-a-ser.  

Do Iwá surge o primeiro impulso da existência, mas o Àṣẹ acompanha tudo que 

existe como motor da mudança e da transformação. Assim, ele é literalmente a energia vital 

de Olódùmarè presente em tudo que emerge Dele, como um DNA originário.  

Como força vital, reconhecemos que o Àṣẹ pode mover-se, transferir-se, 

concentrar-se, dissipar-se e ser invocado ou retirado de qualquer elemento da existência. 

Trata-se efetivamente de uma substância existencial que constitui tudo que existe e viabiliza 

a troca e a transformação entre os seres. No entanto, é necessário distinguirmos 

precisamente Èṣù como princípio do movimento de Èṣù como propagador do Àṣẹ de 

Olódùmarè, aquele que leva essa força vital a todas as instâncias da existência. 

A diferença entre o movimento do Àṣẹ e Èṣù como movimento reside no fato de 

que o Àṣẹ é a possibilidade ontológica do mover. Èṣù é possuidor da força vital presente em 

tudo que se move, o vir-a-ser. Já Èṣù é a própria movimentação em si. Para que o Todo se 



88 

 

   

 

torne algo além de si mesmo, ele precisa se mover para ser Outro. É a partir da existência 

desse primeiro Outro Èṣù que a possibilidade do movimento se efetiva.  

Èṣù como primeiro Outro, resulta de Iwá e personifica o movimento. Isso ocorre 

porque ele é o primeiro portador do Àṣẹ fora do Todo que é Olódùmarè. Ao se desvincular 

do Todo, Èṣù carrega consigo uma parte do Àṣẹ, isto é, da potência do vir-a-ser.  

Èṣù realiza a possibilidade do vir-a-ser diferente quando está fora do Todo. 

Enquanto o Àṣẹ representa o vir-a-ser, Èṣù é o primeiro a ser de fato. Assim, o Aba de Èṣù 

se relaciona diretamente com sua função de levar o Àṣẹ a tudo e a todos. Uma vez que Èṣù 

foi o primeiro a receber o Àṣẹ de Olódùmarè fora do Todo, ele também é responsável por 

veicular essa força vital a tudo que vier a existir.  

Se Àṣẹ é a potência do movimento, Èṣù é aquele que realmente se move, o 

movimento em essência. Dessa forma, Àṣẹ é o princípio dinâmico do cosmos, dotado do 

poder da transformação, da movimentação e da dinâmica universal.  

Èṣù mantém uma relação constante com Iwá, Àṣẹ e Aba, pois ele é o primeiro ser 

a emergir do Todo. Tudo que existe provém dessas três forças originárias de Olódùmarè. 

Por isso, também Èṣù se relaciona com tudo, pois tudo que existe contém em si Iwá, Àṣẹ e 

Aba.  

Na dimensão da vida humana, Èṣù atua como princípio da transformação. Ele 

promove o movimento e a dinâmica necessários para impulsionar o Orí rumo ao 

cumprimento de seu pacto sagrado. Dito de outra forma, Èṣù impulsiona Orí em direção ao 

propósito individual estabelecido pelo Aba. Cada existência que emerge de Olódùmarè 

carrega um compromisso com a manutenção, continuidade e reparação da existência na 

totalidade.  

No entanto, o Orí pode perder o caminho que conduz ao cumprimento desse 

propósito. Nesses momentos, Èṣù deve intervir para reorientar o indivíduo. Nesse sentido, 

ele desempenha o papel de provocar o movimento necessário para os seres permanecerem 

sempre alinhados ao seu propósito existencial. De acordo com Coleman: 

 

A vida humana inclui a possibilidade de viver em harmonia com nosso acordo divino 
ou viver em oposição a esse acordo. A consequência de viver em oposição ao nosso 

destino é a experiência da disrupção, doença, luto, sofrimento mental e medo do 

desconhecido. Nas escrituras de Ifa, é Èṣù que guia o Ori (consciência) para uma ou 

outra dessas possibilidades. (Coleman, p. 22, 2021)63 

                                                
63 Tradução livre do trecho original: “Human life includes the possibility of living in harmony with our agreement 

or living in opposition to our agreement. The consequence of living in opposition to our destiny is the experience 

of disruption, illness, grief, mental suffering and fear of the unknown. In Ifa scripture it is Èṣù who guides the ori 

(consciousness) towards one or the other of these possibilities.” (Coleman, 2021, p. 22) 



89 

 

   

 

 

Como exposto por Coleman, Èṣù é responsável por guiar o Orí para viver seja em 

harmonia ou em desacordo com o pacto divino. No entanto, ele age como a força divina que 

atua para reorientar o Orí, quando este se perde do caminho estabelecido pelo Aba. Dessa 

forma, Èṣù desempenha o papel de mestre no candomblé, pois, à sua maneira jocosa, ele 

brinca com a vida e com as pessoas.  

Aqui, “brincar” significa levar o indivíduo ao limite, já que Èṣù próprio não possui 

em sua essência limite. Sua essência é composta pela multiplicidade, pela sua recriação, por 

buscar incessantemente  ser individual. Como bem exposto por Eugênio e Camargo, "Èṣù 

provoca o ser humano com a intenção de tirá-lo de sua estabilidade emocional e social, 

provocando-o a solucionar problemas, a sair da inércia." (2022, p. 231). 

Na metafísica do candomblé, só é possível ser e existir por meio do movimento e 

Èṣù sempre colocando o ser humano em movimento. Ele é uma provocação constante que 

impulsiona o ser a existir. Ele vive em artimanhas, em um processo contínuo de ensinar e 

rir, de levar as pessoas aos seus limites para provar que elas têm o poder de superar esses 

mesmos limites. Portanto, Èṣù está sempre presente, conduzindo a vida com leveza e 

brincadeira, mas com um propósito profundo, qual seja, mostrar que o movimento é 

essencial à existência. Segundo Eugenio e Camargo: 

 

Na filosofia iorubá, não há esse julgamento quanto às polaridades nas interatividades 

entre os seres da Terra e as ações divinas, o que existe, no entanto, são gestões de 

sentimentos que organizamos durante nossas relações na Terra e que Èṣù as manipula 

para que possamos buscar sempre o melhor equilíbrio, coletar conhecimentos e 

melhorar as articulações em nossas interações sociais, elaborando em si mesmos uma 

percepção enquanto seres ontológicos comungando de relações comunitárias. 

(Eugenio e Camargo, 2022, p. 228) 

 

A passagem acima demonstra que Èṣù é justo em sua jocosidade e ensinamentos. 

Devemos entender que ele atua como equilíbrio entre os lados positivo e negativo, pois se 

move entre essas polaridades e as articula continuamente como agente do caos. É importante 

reconhecermos que ele busca constantemente manipular as forças e energias existenciais 

para promover um equilíbrio no universo. No entanto, esse equilíbrio é dinâmico, pois está 

sempre em movimento e transformação.  

Èṣù desempenha um papel orientador na relação com a humanidade. Nesse sentido, 

ele exige reciprocidade por todo o trabalho que realiza como portador das mensagens e 

mediador entre Àiyé e Orun. Ele concede aquilo que lhe é solicitado, se receber em troca 



90 

 

   

 

aquilo que lhe é devido. Esse é o princípio fundamental do movimento em Èṣù, qual seja, a 

ideia de troca. Sua satisfação reside em ser movido e em ser agraciado. 

Quando essa reciprocidade não ocorre, Èṣù age provocando desafios, 

complicações. Esses desafios podem vir através de disputas, calamidades e intempéries 

àqueles que o negligenciam. É fácil compreendermos isso, ao entendermos que Èṣù vive/é 

o caos e, por isso mesmo, é capaz de promover ou não a ordem. Isso porque compreendemos 

que a ordem só pode surgir no interior do caos, ela se revela como resultado de uma 

reorganização constante das forças envolvidas que nunca param de ser. 

 

Não discutiremos a complexidade das ações de Èṣù a fim de desvendá-lo, até mesmo 

porque Èṣù conhece todas as coisas, sabe de todos os sentimentos, conhece as 

possíveis personalidades dos seres humanos pela complexidade de suas ações. Èṣù 

exige disciplina e ordem. Faz-se então importante reflexão acerca dos princípios de 
Èṣù, que ajudam os seres humanos a terem uma vida mais equilibrada, colocando 

ordem no caos que o ser humano cria, tornando a comunicação mais compreensível 

e as relações equilibradas. (Eugenio e Camargo, 2022, p. 228) 
 

Como Eugênio e Camargo colocam, o caos que Èṣù proporciona possui uma 

função de promover a transformação da vida humana e viabilizar a ordem e o equilíbrio. 

Esse caos atua como motor existencial, pois gera mantem o movimento constante.  Èṣù é 

quem condena aquilo que não funciona e recusa a movimenta-se junto ao que escolhe estar 

estagnado. Èṣù repudia tudo aquilo que não se move para ser. Por esse motivo, o caos ocorre 

especialmente para iniciar ou reiniciar o movimento, já que onde não há dinamismo, onde 

não há movimento Èṣù não existe. 

Nas casas de candomblé, assumimos como verdadeira a ideia de que Èṣù deve 

sempre ser agradado e agraciado. Isso garante que as provocações que ele pode fazer 

resultem em crescimento espiritual e pessoal.  Uma condição para que qualquer processo 

comece é que Èṣù esteja em movimento e disposto a dar início ao fluxo da existência.  

Dessa forma, Èṣù promove a transformação porque é o senhor do caos que orienta 

os seres rumo ao cumprimento de seu Aba e porque seu movimento transcende um princípio 

teórico da dinâmica cósmica. Ele se manifesta como ação efetiva para-ser no mundo. É por 

meio dele que as coisas mudam e se transformam de fato.  

No entanto, essa transformação pode tornar-se uma dificuldade para a vida 

humana. Isso ocorre especialmente quando Èṣù se desagrada diante da ausência de 

compromisso do indivíduo com seu propósito. Nesses momentos, é possível recorrer à sua 

força complementar para obter auxílio e reencontrar o caminho da existência. Nesse sentido, 

Coleman afirma que: 



91 

 

   

 

 

É a função de Ela colocar limites nos atrapalhos causados por Èṣù. Para entendermos 

completamente essa relação é necessária uma explicação da forma com a qual Ifa 

aborda a divinação. As pessoas vêm à dafa por muitas razões, mas, do ponto de vista 

do sacerdote de Ifa, existe ultimamente apenas uma questão que pode ser perguntada. 
A questão é: eu estou alinhado com meu destino? Se a resposta é não, então é 

entendido que Èṣù pode estar causando uma condição conhecida como Ori Ibi. O 

dicionário Ioruba define ibi como mal. Eu traduziria Ori Ibi como cabeça confusa. O 

propósito do dafa é promover orientação para que a cabeça confusa (ori ibi) possa se 

transformar em uma cabeça sábia (ori ire). Quando as pessoas vão à divinação com 

problemas de máfortunios, saúde prejudicada e confusão, Ifa identifica todos esses 

problemas como enraizados em Ori Ibi. Nessa circunstância, Èṣù pode ser visto como 

um Executor Divino. Èṣù cria todas essas as condições para lembrar que a vida inclui 

a possibilidade de transformação e iluminação. 
Quando a pessoa está em constante resistência à transformação, pode levar a má 

condição que Ifa chama de Ori Buruku. Essa condição é considerada tão repreensiva 

que a palavra buruku não é nunca falada sem que cubra a cabeça com as mãos. A 
palavra em si é uma forma de azarar e nunca deve ser falada em um local sagrado. O 

dicionário ioruba define buruku como inferno, mas aqui essa definição seria 

incoerente. Seria mais preciso entender o termo como se referindo a alguém que está 

inerentemente confuso. O melhor remédio para essa condição é a invocação de Ela 

na esperança de forçar uma descoberta que possa levar à cura. (Coleman, 2021, p. 

22)64 

 

Como é possível observar a partir da passagem acima, a atuação de Èṣù em excesso 

pode gerar consequências negativas para o Orí. Essa situação ocorre quando o indivíduo, 

sob os efeitos do caos promovido por Èṣù, entra em um estado intenso de confusão 

existencial. Isso acontece porque suas ações e sua vida estão desalinhadas do seu propósito. 

Consequentemente, afastando-o do seu Aba. No entanto, podemos recorrer a Ela para 

interceder a nosso favor e apaziguar Èṣù. 

Èṣù introduz o caos na vida do indivíduo para reorientá-lo rumo ao seu destino. 

Esse caos visa despertar a sabedoria necessária para o indivíduo retomar o caminho do 

propósito existencial. Aqui, Èṣù caracteriza-se como guardião e promotor da transformação. 

Além disso, ele é o Executor Divino. Como tal, ele cria as condições que lembram ao ser 

                                                
64 Tradução Livre do trecho original: “It is the function of Ela to place limits on the disruption caused by Èṣù. To 

fully understand this relationship requires an explanation of the way in which an Ifa priest approaches divination.   

People come to dafa for many reasons, but, from the point of view of the Ifa priest, there is ultimately only one 

question that can be asked. The question is; am I in alignment with my destiny? If the answer is no it is believed 

Èṣù can cause a condition known as ori ibi. The Yoruba dictionary defines ibi as evil. I would translate ori ibi to 

mean confused head. The purpose of dafa is to give guidance so that a confused head (ori ibi) can be transformed 

into a wise head (ori ire). When someone approaches divination with issues of misfortune, poor health, and 

confusion, Ifa identifies all of these issues are rooted in ori ibi.   In this circumstance, Èṣù can be seen as the 

Divine Enforcer. Èṣù crates these conditions as a reminder that life includes the possibility of transformation and 

enlightenment. 

When a person is in consistent resistance to transformation it can lead to a condition that Ifa calls ori buruku. The 
condition is considered so reprehensible that he word buruku is never spoken without covering the head with the 

hands. The word itself is a form of hexing and is never spoken in a sacred place. The Yoruba dictionary defines 

buruku as hell, but here again the definition is misleading. It would be more accurate to understand the term as 

referring to someone who is inherently confused. The main remedy for this condition is to invoke Ela in hopes of 

forcing a breakthrough that will led to healing” (Coleman, 2021, p. 22) 



92 

 

   

 

humano que a vida inclui a possibilidade de transformação e iluminação (Coleman, 2021, 

p. 22).  

Caso o Orí não se reoriente espontaneamente65, seja por meios naturais, seja por 

meio de intervenções rituais como ebós ou outros fundamentos religiosos, essa desarmonia 

e confusão podem se aprofundar. Se esse aprofundamento ocorre, ele gera impactos 

negativos em todos os aspectos da vida do indivíduo. Desse modo, ele pode causar profunda 

angústia. Nesses casos, ela só é sanada quando o Orí se reorienta em seu destino. Nessa 

condição, a atuação de Èṣù torna-se mais intensa por causa de sua insatisfação diante da 

ausência de transformação no Orí. Para acalmá-lo, somente a invocação de Ela pode abrir 

um caminho para a melhoria.  

A invocação de Ela se dá pela reestruturação do Eledá para  se  restabelecer o 

equilíbrio de Orí. O Eledá é uma das partes constitutivas do Orí. Portanto, é o elemento 

fundamental para a abertura dos caminhos espirituais, especialmente no que diz respeito à 

clareza mental, racionalidade e intuição. Uma vez que Eledá está igado ao fundamento 

primordial da forma, ele também tem a função de manter a estabilidade do “eu”. Assim, ele 

atua como uma âncora, pois possibilita ao indivíduo construir uma identidade consistente, 

sem se perder totalmente nas mudanças e dinâmicas da vida cotidiana.  

No filosofia do candomblé, o conteúdo essencial do indivíduo reside no Eledá. 

Eledá é a definição do indivíduo e o que o torna quem ele é, isto é, seu destino. Quando um 

indivíduo se desalinha de seu propósito, seu Orí apresenta os primeiros sinais de 

desarmonia, manifestados como interrupções e desafios no fluxo da vida cotidiana.  

É a partir desse aspecto que podemos reconhecer Èṣù em sua face de Trapaceiro. 

A provocação dessas intercorrências objetiva chamar a atenção do indivíduo para retomar 

a ação em sintonia com seu verdadeiro ser. Dito de outra forma, para o indivíduo ficar em 

sintonia com aquilo que lhe foi dado pelo Aba contido no Orí, quando ele se ajoelha perante 

Olódùmarè. O Eledá é o local onde estão reunido os dados essenciais de cada indivíduo. 

Por isso, se o Orí retorna ao equilíbrio, é Eledá que o protegerá do Èṣù Trapaceiro, pois ele 

se relaciona primordialmente com Ela, força antagônica de Èṣù.  

Nesse movimento, Èṣù é o agente que possibilita a transformação do indivíduo, 

sem que haja dissolução do “eu”. Ele impulsiona o ser humano a mudar aquilo que se 

desalinhou de seu destino. Essa ideia de transformação com realinhamento do “eu” se 

                                                
65 Como visto no capítulo anterior, o ser humano ao vir ao Àiyé perde toda sua consciência e acordo feito perante 

Olódùmarè. Por essa razão, ele não se lembra do seu propósito e destino, precisando assim ser orientado em seu 

caminho através do meridilogun. 



93 

 

   

 

efetiva na posição de Èṣù como executor do alinhamento dos caminhos divinos e de Ela 

como força que modera o caos e a dinâmica existencial por meio do Eledá, que é o espaço 

de contenção do “eu”.  

Assim, podemos apontar que os aspectos de transformação trazidos por Èṣù são 

múltiplos e variados, pois está presente onde há movimento e mudança. Além de ser 

transformador do indivíduo em seu papel de Executor Divino e Trapaceiro, bem como 

mediador da ordem por meio do caos, Èṣù é a força responsável pela união e formação de 

tudo que se junta para dar origem ao novo. Dessa forma,  sua potência transformadora atua 

nas transformações individuais e em todas as mudanças que ocorrem no Àiyé. Nesse sentido, 

Coleman afirma que: 

 

Em Ifa, o número sagrado dezessete representa os dezesseis Odus primais mais 

Ose’tura, que é o décimo sétimo Odu de Ifa. Esse Odu têm a função de chamar os 

Olu Odu (os dezesseis primais) para a copulação, criando os duzentos e quarenta 

Omo Odu ou “filhos” dos primeiros dezesseis principais. Isso sugere que Èṣù, além 

de ser o Mensageiro Divino, é também a semente primal de criação. Ose’tura 

descreve o relacionamento entre Èṣù e a humanidade. Para ser mais específico, existe 

um número de manifestações de Èṣù e nesse verso (Ose’tura) a manifestação é 

chamada de Èṣù O’dara, significando que o Mensageiro Divino divide e espalha ou 

inicia a transformação. (Coleman, 2021, p. 47)66 

 

Como exposto por Coleman, Èṣù Odara é aquele que divide e espalha a 

transformação. Ele tem a característica de promover a melhoria mesmo que seja por meio 

do caos. A face Odara de Èṣù é aquela que se manifesta quando ele é cultuado e invocado 

corretamente. Dito de outra forma, ela se manifesta, quando lidamos com sua mudança e 

seu caos com sabedoria e intenção.  

Para apaziguar Èṣù enquanto gerador de caos e manter sua força direcionada ao 

positivo, é necessário invocar sua face benéfica. Dessa forma, garantimos que suas 

mudanças sejam produtivas e que permaneçamos em suas graças como Trapaceiro 

benevolente. Por isso, dirigimo-nos a ele como Èṣù Odara, uma vez que em Yorubá, Odara 

significa tudo aquilo que é bom, próspero e maravilhoso. Além disso, representa uma 

qualidade superior reunida e sintetizada em uma única palavra-essência. Usamos esta 

nomenclatura quando invocamos a face positiva de Èṣù para pedirmos mudanças prósperas. 

                                                
66 Tradução livre do trecho original: “In Ifa, the sacred number seventeen represents the sixteen primal Odu plus 
Ose'tura, which is the seventeenth Odu of Ifa.  This Odu has the function of calling the Olu Odu (the sixteen 

primal ones) to copulate, creating the two hundred and forty Omo Odu or "children" of the first sixteen principles.  

This suggests that Èṣù, in addition to being the Divine Messenger, is also the primal seed of creation.  Ose'tura 

describes the relationship between Èṣù and humanity.To be more specific, there are a number of manifestations 

of Èṣù and in this verse (Ose'tura) the manifestation is called Èṣù O'dara, meaning the Divine Messenger divides 

and spreads or initiates transformation.” (Coleman, 2021, p. 47) 

 



94 

 

   

 

Ao clamarmos por Èṣù Odara, fazemos isso suplicando que ele olhe para a humanidade 

com bons olhos, com olhos Odara, e que nos conduza em direção à melhora. Assim, 

reconhecemos nele aquele que transforma tudo e promove a evolução constante.  

A relação de Èṣù com a ideia de transformação torna-se mais clara quando 

observamos sua representação simbólica como senhor das encruzilhadas. Isso ocorre porque 

a encruzilhada é um ponto neutro de partida para sete possibilidades. Estas dividem-se em 

quatro caminhos visíveis e três invisíveis. Os quatro caminhos visíveis fisicamente são 

frente, atrás, direita e esquerda. Os três invisíveis são abaixo, acima e dentro de si.  

Na cultura Yorubá quando falamos da encruzilhada tradicional, identificamos a 

expressão Ikorita Meta. Esta significa literalmente “encontro de três caminhos” ou 

“encruzilhada de três vias”. Essa expressão refere-se ao espaço simbólico que pertence a 

Èṣù, justamente por reconhecê-lo como senhor dos caminhos e dos encontros. Ele é o 

primeiro ser que surgiu. Por isso, tornou-se senhor do espaço existencial. Èṣù une o Àiyé e 

o Orun através de si. Ele é o intermediário que, a partir de dois elementos distintos, permite 

surgir um terceiro, o movimento da transformação. Por esse motivo, a encruzilhada é um 

espaço de transformação e reverenciada como local sagrado. De acordo com Passos: 

 

Exu rege os caminhos e os espaços (...) dentro da filosofia do candomblé. Somente 

um orixá tão importante quanto Exu seria capaz de reger algo tão complexo quanto 

o espaço. A encruzilhada é dele, pois é o lugar onde dois espaços se cruzam. Ela não 
precisa, apesar do nome, ser necessariamente em forma de cruz. Ou seja, abrindo a 

possibilidade de quatro escolhas. Pode ser em forma de T ou, como nas antigas 

cidades gregas, de Y. Aí, as opções ou escolhas podem ser em número de três. Ou 

pode ser uma “encruzilhada” que permita uma entre duas possibilidades (Passos, 

1999, p. 155). 
 

Com base na passagem acima, podemos afirmar que a encruzilhada é a 

representação física da força transformadora de Èṣù. Isso ocorre porque estar na 

encruzilhada significa ter a possibilidade de sair da neutralidade e da inércia da não 

existência para se mover em direção ao ser. Desse modo, onde surge algo além do Um, ali 

está Èṣù em sua multiplicação existencial. 

Por esse motivo, ele é Ikorita Meta. O caminho único que se divide em dois e se 

torna três ou os dois caminhos que se unem e geram um terceiro, distinto e novo. Nesse 

sentido, Èṣù promove o surgimento do diferente e é o mediador entre o Um e o Múltiplo.  

Èṣù movimenta o não-ser para o ser. Ele parte do ponto neutro em direção a outro 

lugar, escolhe um caminho e abre oportunidades para existir e vivenciar o ato de viver por 

si. Esse é o fundamento central da ideia de transformação que Èṣù carrega. A necessidade 

de experienciar o ser além do Todo, pois a transformação é inevitável e essencial. A 



95 

 

   

 

transformação é inevitável e essencial para ser individualizado e para ser aquilo que se deve 

e pode ser.  

Um ensinamento constante e básico na cultura tradicional das casas de candomblé 

é que o melhor lugar para estarmos é nas encruzilhadas. A ideia subjacente a essa sabedoria 

cotidiana é a de que, enquanto não permanecermos parados, uma encruzilhada sempre 

oferece uma nova chance. Assim, Èṣù nos impulsiona ao movimento para ser, e, 

independentemente do caminho escolhido, mover-se é transformar-se. Dessa forma, ter 

escolhas é ter oportunidades, aprender com erros e aproveitar acertos ao longo da jornada.  

Èṣù entende tudo à luz da transformação e da mudança. Assim, a vida se dá na 

dinâmica contínua dos acontecimentos. Èṣù sempre retorna para testar aqueles que 

escolheram um caminho, pois a questão é verificar a capacidade do indivíduo de aprender 

e progredir com suas próprias escolhas. Dessa forma, Èṣù é a própria possibilidade de 

movimentar a vida. Ele possibilita nos encontrarmos com nós mesmos e agirmos para 

construirmos uma boa existência, alinhada ao propósito individual de cada um.  

A visão candomblecista do Àiyé como um grande mercado ajuda a 

compreendermos a transformação promovida por Èṣù como elemento fundamental na 

constituição da vida humana é observar. Essa metáfora reflete a concepção iorubá da 

realidade como um espaço de relações constantes, de trocas que sustentam a dinâmica da 

existência. 

Na visão Yorubá, “mercado” vai além de um local físico. Ele representa a ideia de 

intercâmbio contínuo, de mudanças de posição, de reorganização de ordens e construção de 

novos significados. Desse modo, “trocar” é a forma genuína de manter o Àṣẹ em circulação, 

ou seja, manter a potência vital fluindo e renovando a existência. Segundo Nascimento: 

 

Ou seja, para essa perspectiva, tudo é trocável e circulável de modo a intensificar o 

axé, desde que não haja exploração, pois aí o que se instala é um bloqueio na 

circulação do axé e, portanto, das relações comunitárias que se fortalecem através 

das trocas. 
Para a perspectiva do mercado-ojá, não existe doação sem contrapartida. Mesmo que 

a pessoa que receba algo não tenha nada material para retribuir, a instância simbólica, 

os laços comunitários, o afeto, o desejo de felicidade é algo que surge como "paga" 

pelo que fora dado. Não há nada "de graça" para o mundo iorubano, o que não 

significa falta de generosidade; pelo contrário: há a implicação de uma generosidade 

coletiva que demanda que cada um se esforce para que a comunidade toda (ou ao 

menos as pessoas envolvidas na relação) se beneficiem da circulação das 
coisas/serviços/axé. (Nascimento, 2016, pp. 34-35) 
 

Com base na passagem acima, podemos afirmar que a ideia de troca fundamenta 

as relações humanas na cosmovisão Yorubá. Nela nada é dado gratuitamente, mesmo 

quando objetos não são trocados materialmente. O esforço e o Àṣẹ envolvidos nas relações 



96 

 

   

 

sempre estão em movimento e são dados e recebidos. Por isso, Èṣù está sempre presente no 

mercado e é reconhecido como senhor das trocas, pois é por meio da troca que o Àṣẹ se 

movimenta e se atualiza.  

A ideia de troca se torna possível na existência a partir do ato de Èṣù de deixar de 

ser parte do Todo para tornar-se Outro. Nesse gesto inaugural, ele inicia o movimento 

fundamental da individualidade. A partir desse princípio, a existência humana só se efetiva 

por meio de uma constante troca entre relações que constituem e constroem o indivíduo. 

Essa dinâmica de troca estabelece os fluxos contínuos de Àṣẹ em tudo que existe.  

Dessa forma, Èṣù institui-se como princípio da transformação impulsionador das 

mudanças nas relações humanas e motor universal de tudo que se move no Àiyé. Como 

senhor elemental do movimento e responsável por levar o Àṣẹ de Olódùmarè a toda 

existência, Èṣù se estabelece como aquele que viabiliza a transformação em tudo que há, já 

que a mudança ocorre precisamente por meio da circulação e troca do Àṣẹ.  

Èṣù se apresenta como força transformadora, pois foi o primeiro a se transformar 

e individualizar-se a partir do Todo. Nesse momento, ele é o primeiro ser a receber o Àṣẹ 

de Olódùmarè , isto é, o primeiro a concretizar a possibilidade de vir-a-ser distinto do Todo. 

Assim, torna-se o próprio movimento capaz de promover mudança e dinamismo em tudo 

que existir após ele. Portanto, ele está tudo que o sucede. Nesse contexto, Èṣù é o 

responsável por veicular e trazer o movimento do Àṣẹ de Olódùmarè a tudo que existe. Ele 

é o agente que torna real a possibilidade de mudança, o vir-a-ser, em todas as coisas.  

Na relação com a humanidade, o princípio da transformação encarnado por Èṣù se 

manifesta de duas formas. Por um lado, como Trapaceiro ou Executor Divino. Aqui, ele é 

promotor de desafios e dificuldades, incumbido de testar os caminhos do ser humano e 

orientá-lo rumo ao cumprimento de seu Aba. Por outro lado, como senhor da troca. Nesse 

caso, ele é o propulsor do Àṣẹ, ou seja, propulsor da força que flui em movimento e 

intercâmbio. Dessa maneira, o Àiyé se revela como o grande mercado de Èṣù, isto é, o 

espaço simbólico onde ele promove e realiza as trocas fundamentais à existência. Para haver 

transformação, é necessário trocar aquilo que se tem pelo que não se tem, aquilo que se é 

pelo que ainda não se é.  

Assim, Èṣù é o Ikorita Meta Aiyê Orun, a encruzilhada de três caminhos que une 

o Àiyé e o Orun. Como princípio da transformação ele possibilita tanto a união do que se 

separa quanto a separação do que se une. Por meio dele tudo o que foi e será se modifica 

constantemente. Dessa maneira, Èṣù é a força invisível que liga todas as coisas em sua 

multiplicidade. O primeiro a emergir do Todo e a se tornar parte integrante de tudo. Ele está 



97 

 

   

 

presente em todas as coisas como princípio estrutural, age nelas todas como força motriz e 

regula todas elas como guia da direção existencial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 

 

   

 

4. CONCLUSÃO 

 

Como o demonstramos nesta dissertação, há uma estrutura ontológica no 

candomblé que está por trás do processo ritualístico e religioso. Essa estrutura aparece por 

meio de conceitos existenciais cosmogônicos que explicam a possibilidade da existência e 

formação do mundo, além de todos os processos de criação e funcionamento da realidade. 

Nesse sentido, o objetivo principal dessa dissertação era realizar uma análise e demonstrar 

a ontologia do candomblé com ênfase no conceito de Àṣẹ. Isso permitiu analisarmos vários 

aspectos filosóficos que envolvem esse conceito. Para desenvolver o objetivo geral desta 

dissertação, dividimos o texto em três capítulos, cada um com três seções.  

No primeiro capítulo intitulado “Filosofia e Cosmogonia Yorubá” demonstramos 

na seção “A Filosofia Yorubá” seus fundamentos estruturais e a relação entre o 

conhecimento do sagrado e o conhecimento do mundo por meio de construções ontológicas. 

Dito de outra forma, abordamos a possibilidade de uma filosofia Yorubá. Aqui, 

consideramos a realidade empírica do saber afro, sabendo que sua estrutura lógica se deu 

em conjunto com o desenvolvimento da compreensão da religiosidade. Mesmo sem possuir 

uma abordagem escrita, a filosofia Yorubá permaneceu constituindo a vida fática através da 

tradição oral e do culto religioso. Assim, mostramos que a maneira de pensar africana é 

intimamente ligada à religiosidade, voltando-se para uma teologia desenvolvida para a 

melhora pessoal e social de cada pessoa que cultua a própria existência com a natureza. 

Na seção “Existencialidade na Cosmogonia do Candomblé”, mostramos que na 

Filosofia Yorubá as reflexões sobre a vida envolvem dimensões metafísicas da existência. 

Pensar sobre a vida significa, na verdade, pensar na pré-vida, naquilo que antecede a própria 

concepção da existência. O caráter religioso permite criar um mundo metafísico, que define 

a origem e o significado da existência. Demonstramos não haver como dissociar a 

compreensão do universo mítico-religioso Yorubá de sua filosofia, dado que a estrutura e 

compreensão da humanidade e o modo como ela se dá no Àiyé é através da relação de 

ambos. Por essa razão, o desenvolvimento filosófico africano sempre estará ligado ao 

religioso, porque filosofia e religião complementam-se no sentido de dar base ao conceito 

da existência e convívio da social. 

Assim, o resultado dessa análise foi que o culto do candomblé é um culto a raiz 

ancestral ontológica da existência: o Àṣẹ. Essa força primeira do ato de existir, do ato da 

vida, é apresentada fisicamente através do momento do transe mediúnico. Este é o momento 



99 

 

   

 

em que o médium vira sua Natureza, a partir de louvações e invocações específicas aos 

Òrìṣàs. Por esta razão, o transe é manifestação física de uma experiência metafísica que se 

dá através do Aṣè. A filosofia Yorubá é uma compressão da relação entre o sagrado e o 

material, estabelecida pela religiosidade para organizar a existência e esta relação se dá pelo 

conceito de Aṣè. 

Na seção “Cosmogonia Yorubá”, apresentamos as minuciosidades da estrutura 

cosmogônica que compõe o candomblé de origem Ketu e demonstramos as relações 

conceituais das divindades religiosas com locais metafísicos que sustentam a existência. 

Aqui, Olódùmarè é a primeira causa ou catalisador da existência, enquanto Èṣù é a primeira 

consequência particular do vir-a-ser e os Òrìṣàs são a primeira existência/ato de existir. É 

importante notarmos que essas forças compositoras da existência se relacionam com seus 

Ọmọs com base no princípio ativo deles mesmo que são compartilhados ainda no Orun, e 

aqui são associados às essências dos Òrìṣàs correspondentes. Dessa forma, a pesquisa 

tomou como ponto de partida a relação de transe e conexão entre o mundo físico Àiyé e o 

metafísico Orun para delimitar a ontologia por trás do candomblé. 

Assim, demonstramos que a religiosidade candomblecista visa um culto ao 

passado e a ancestralidade para manter viva a própria existência para que nela haja uma 

eterna continuidade. Òrìṣàs ao contrário de santos, não operam por milagres ou por serem 

seres perfeitos e incólumes. Um dos principais traços dos principalmente dos Ìrúnmolès é o 

ato de viver e ter falhado em vida, mas ter se redimido ao ponto de estar alinhado aos Òrìṣàs.  

Assim, no primeiro capítulo na totalidade, expusemos a cosmogonia Yorubá a fim 

de mostrarmos como se dá a estrutura no candomblé. Desse modo, afirmamos haver um 

conhecimento ancestral passado através da oralidade para constituir um entendimento sobre 

os segredos da existência a partir de uma ótica afrocêntrica. Consequentemente, afirmamos 

que o pensar africano, mesmo ligado a espiritualidade, diz mais sobre uma conduta e modo 

de ser na sociedade. 

No segundo capítulo intitulado “Orun e Àiyé: As Condições Para Existencialidade 

Do Ará, Emí e Orí”, prosseguimos demonstrando na seção “Orun e Àiyé” noções 

necessárias para a compreensão do mundo. Aqui, o ponto importante é que Ọlọrun dividiu 

Orun e  Àiyé. Por causa disso, os Ara-Àiyé anseiam retornarem para completude com seu 

Ara-Orun, pois, assim, estariam juntos ao Todo novamente. Entretanto, isso só é possível 

após cada particularidade experienciar na vida individualmente e ter seu Odú, ou seja, ter 

seu caminho traçado e permitido seu retorno por completo. 



100 

 

   

 

Assim, o resultado da nossa análise nessa foi que no candomblé a existência se dá 

nos campos correlatos de Orun e de Àiyé. Esses são mais do que céu e terra, pois organizam 

a existência. Eles explicam a relação entre espaço, tempo e existência. Orun abrange os 

fenômenos metafísicos e Àiyé os fenômenos físicos da vida. O que se faz em um terreiro, o 

que se utiliza nas festas realizadas, servem para reaproximar a “força”, reencontrar Aṣè, 

reaproximar ancestralidades, reconectar existencialidade física e metafísicas. Um toque 

para louvar os Òrìṣàs é realizado para aproximar o Òrìṣà ao Àiyé, possibilitando uma 

fagulha de fissão de encontro entre dois mundos que coexistem sem ser vê, que coexistem 

sem se tocar. E através do candomblé, a partir do processo do transe, há o choque de 

reencontro que movimenta de novo o Aṣé e o aṣè. Possibilitando dessa forma, a 

continuidade e manutenção da vida para a existência.  

Na seção “Orí e a sua importância no candomblé” seguimos aprofundando a 

análise dos conceitos centrais para a construção da existência numa perspectiva Yorubá. 

Mostramos que Orí é um organizador-chave das possibilidades individuais. Ele soluciona a 

questão da individualidade em uma noção de realidade na qual tudo se conecta a 

Olódùmarè. Orí é o núcleo que contém a característica individualizante. Com base nos 

Ítans, demonstramos a importância de Orí na regência da existência humana, visto que ele 

representa o primeiro contato do ser com a vida e a espiritualidade ao mesmo tempo. 

Assim, como resultado dessa análise afirmamos que o Orí é responsável pela 

individualidade e coabita duas formas de existencialidade. Ele possibilita o contato entre o 

sensível (a finitude) e o inteligível (a infinitude). A distinção entre  Àiyé e Órun é encurtada 

pela capacidade de Orí existir no Àiyé enquanto se conecta ao Orun, uma vez que ele é a 

ponte essencial que possibilita a relação entre o humano e o sagrado, entre do mundo físico 

e o metafísico, pois cada Ori-odé tem ligação direta com seu Ori-Inu no Orun. 

Na seção “Transe e Aṣè”, demonstramos como o transe no processo do culto 

religioso traz consigo uma revelação ontológica de funcionamento da realidade na 

perspectiva Yorubá. O transe desempenha um papel essencial e crucial, dado que ele é o 

processo no qual o indivíduo transcende e se conecta ao divino metafísico imanentemente. 

O transe é o instante essencial de reconexão da composição ontológica do ser com o Ser, 

pois é nesse estado que se estabelece um contato com a Natureza divina interior sensível do 

médium, bem como com a Natureza do Ser inteligível do médium. Assim, cria-se uma 

conexão favorável para o entendimento ancestral de si e da existência. 



101 

 

   

 

Assim, como resultado dessa análise afirmamos que o Aṣè é o elemento 

fundamental que promove e permite a realização do transe, pois o transe representa uma 

nova conexão entre o estado finito da existência e o estado infinito e de continuidade do 

Ser. A ligação promovida pelo transe cria um vínculo perpétuo entre Òrìṣà e Omo Òrìṣà, 

que se alimentam mutuamente. O transe estabelece uma conexão entre aṣè e Aṣè no corpo 

do indivíduo que incorpora, uma vez que o primeiro é somente um vestígio necessário para 

nossa existência, enquanto o segundo representa a existência pura, completa em si, que a 

forma humana não consegue abranger. 

No segundo capítulo “Orun e Àiyé: as condições para existencialidade do Ará, Emí 

e Orí”, analisamos as estruturas necessárias para a existência da vida de cada indivíduo.  na 

visão do candomblé. Na seção “Orun e Àiyé – noções necessárias para compreensão do 

mundo” explicamos os conceitos essenciais para a composição e manutenção da vida no 

Àiyé e como eles se relacionam de forma intrínseca e inseparável. 

Como resultado dessa exposição, reafirmamos a importância da compreensão dos 

Ítans para entender o funcionamento da existência, na cosmogonia candomblecista. 

Demonstrado haver uma estrutura filosófica por trás da oralidade que sustenta a 

fundamentação religiosa do candomblé. 

Na seção “Orí e a sua importância no candomblé” trabalhamos minuciosamente a 

noção de como se dá a estrutura do indivíduo. Nesse caso, a importância e necessidade do 

conceito Orí como o guardião da individualidade. Como resultado, vimos que a cabeça, o 

Orí é essencial para a existência da individualidade, sendo conceito e fator importante e 

indispensável de culto e compreensão. 

Na seção “Transe e Àṣẹ” apresentamos o que é o processo mediúnico e como ele 

se dá a partir do transe e a relação necessária com o Àṣẹ para que ela ocorra. Nesta seção, 

analisamos os processos de transe, de como e porque eles acontecem. Como resultado, 

podemos entender que o transe no Òrìṣà é um desdobrar-se de si, que só é possível pela 

troca de Àṣẹ possibilitando que o mundo sensível e inteligível se aproxime 

momentaneamente. Demonstramos assim que o candomblé é o culto que promove e 

estimula o se entender e se descobrir para cada vez mais se conectar consigo mesmo. 

 No segundo capítulo, demonstramos haver uma estrutura e cosmovisão metafísica 

afro-brasileira sendo trabalhada, estudada e repassada nos terreiros através dos Ítans. Nesse 

capítulo expusemos toda a estrutura filosófica do candomblé e como funciona a vida do 

ponto de vista candomblecista. 



102 

 

   

 

No terceiro capítulo “Òrìṣà Èṣù: O processo da individualização da existência”, 

demonstramos, na seção “A criação e Èṣù: a primeira forma de existência”, que Olódùmarè 

é o princípio de tudo que existe e Èṣù é o princípio de cada particularidade que existe. 

Assim, Olódùmarè é o todo e Èṣù é a particularização desse todo. Èṣù é a essência da 

individuação da existência e é o movimento propulsor do Aṣè, uma vez que ele é o primeiro 

a detê-lo na criação. Portanto, Èṣù é-contém-movimenta Aṣè. 

Assim, como resultado dessa análise afirmamos que Èṣù é o primeiro detentor 

individual do Aṣé, pois é a primeira partícula a se desprender do todo Olódùmarè. Portanto, 

tudo que existe individualmente, existe por e por meio de Èṣù, pois este representa a 

possibilidade primeira de se individualizar. Por isso, ele é o elo-mensageiro que há em todos 

e se comunica com o Todo, pois é parte direta deste. Assim, graças a capacidade de 

transformação de Èṣù que o processo de individuação é possível e existente. 

Na seção “Èṣù Oseturá o Comunicador Divino: a relação entre Èṣù, Òrìṣàs e a 

humanidade”, exploramos como o processo de individualização promove a movimentação 

e transformação características da força de Èṣù e como isso o coloca como elemento 

fundamental na comunicação entre tudo que existe. Por ser a partícula individualizadora, 

Èṣù está em todos os indivíduos e se torna a partícula que se comunica em tudo que existe. 

Desse modo, demonstramos como o conceito de Èṣù é uma solução para a relação entre o 

todo e parte. 

Podemos afirmar, portanto, que a comunicação que Èṣù promove soluciona a 

separação ontológica entre Àiyé e Orun, uma vez que ele promove uma reconexão com uma 

parte dessa totalidade. Isso ocorre por meio do culto a Èṣù e aos Òrìṣàs, dado que o culto 

restabelece um laço perdido. A vinda dos Òrìṣàs no Àiyé serve como acalanto e reestrutura 

da força de conexão ao ancestral. Dessa forma, há um reconhecimento entre o mundo 

invisível e o mundo visível de modo que eles se afinem e se aproximem. Aqui, o pressuposto 

básico é a atuação de Èṣù na necessidade de troca de um estado para o outro, do movimento 

entre o todo e o particular. 

Na seção “Èṣù Como Princípio da Transformação”, demonstramos ser possível 

entender a relação entre a aproximação das realidades sensíveis e suprassensíveis pelo 

movimento que é/ser Èṣù e a necessidade do mesmo para movimentação do existir. Na 

filosofia de Èṣù, a qual é por essência movimento da ação de ser, tudo que é, é e existe por 

meio de Èṣù. O processo de início do mundo, antes mesmo da separação, se dá pelo 

movimento primeiro de matéria de Èṣù em seu passo de ação-existir. Assim, demonstramos 



103 

 

   

 

que o próprio ato de chamar, louvar, saudar Èṣù é um ato de preservação e culto ao princípio 

da própria existência. Nesse caso, compreender o que de fato é Èṣù é acessar a potência de 

transformação. Èṣù carrega a transformação por ser o primeiro a realizar movimento. Ele 

carrega em sua essência o movimento absoluto, pois foi o primeiro a se desprender do todo 

Olódùmarè. Por isso, ele é representação da essência do próprio ato de mover e transformar. 

No terceiro capítulo “Òrìṣà Èṣù: o processo da individualização da existência”, 

analisamos o modo como Èṣù é visto e compreendido na filosofia candomblecista. Èṣù é o 

princípio da individualização. Este capítulo é crucial, pois nos permitiu mostrar o que é e 

como se deu o processo da existência individual. Consequentemente, mostramos como é de 

fato a relação entre os humanos e os Òrìṣàs por meio do Aṣé que os ligam. 

Por esses motivos, demonstramos a estrutura da filosofia do candomblé. Dessa 

forma, podemos aprender que Èṣù, os Òrìṣàs, o transe e o Aṣè constituem a ontologia de 

base do Candomblé. Sendo assim, eles exprimem que a composição metafísica do existir é 

o Òrìṣà e o transe é a expressão do Aṣè no mundo físico. Concluímos afirmando que o Aṣè 

é o fundamento principal da existência. A vida é um processo de troca contínua do Aṣè. Esse 

processo é mediado por rituais, ética, comunidade e relação com os ancestrais. O candomblé 

o é religião e um sistema filosófico de compreensão da existência que oferece caminhos de 

cura, autoconhecimento e reencontro com o sagrado. 

Podemos concluir, portanto, afirmando que o cerne da ontologia do candomblé é 

o Aṣé, assim como o culto a ancestralidade da existência e a Èṣù. Desse modo, mante-se a 

continuidade da vida e o agraciamento que é o poder existir, viver, sentir e ser por si.   



104 

 

   

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABIMBOLA, Wande. Sixteen Greats Poemas of Ifa, Lagos, Unesco, 1976.   

ABIMBOLA, Wande. Ifá, an exposition of literary corpus. Ibadan, Oxford Univ. Press, 

1976. 

ALESE, Olukayode. Yorubá Philosophical Ways of Reasoning: an introduction. 

Independently Published, 2018. 

BENISTE, José: Òrun Àiyè, O Encontro de Dois Mundos: O Sistema de Relacionamento 

Nagô-Yorubá entre o Céu e a Terra. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005 

BENISTE, José. Jogo de búzios: um encontro com o desconhecido. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 2021. 

BENEDICTO, Ricardo Matheus; FAISLON, Leonardo Lázaro. Candomblé: Axé e 

Ancestralidade como categoria analítica afrocêntrica. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura em Ciências Sociais) - Instituto de Humanidades e Letras dos Malês, 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, São Francisco do 

Conde, p. 25. 2020. Disponível em: 

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/1828  

CORREIA, Paulo. Poder e transfiguração do imaginário no candomblé. Revista OPSIS, 

ano 11, n. 10. 2011 

COSSARD, Giselè Omindarewá. Awó: o mistério dos orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 

COSTA, Alexandre; MORAES JÚNIOR, Mário Pires de. Reflexões sobre o transe 

ritualístico no Candomblé. Ciencias Sociales y Religion/ Ciências Sociais e Religião, 

Porto Alegre, ano 16, n.21, pp.72-87, jul-dez de 2014. 

COLEMAN, D. W.; AWO FA'LOKUN FATUNMBI. African Traditional Religions 

Textbook: Ifa. Disponível em: https://pressbooks.pub/africanamericanreligionsifa  

DELFINO, Jair; CUNHA JÚNIOR, Henrique Antunes; SILVA, Samia Paula dos Santos; 

MEDEIROS, Jarles Lopes de. IFÁ um sistema binário de divinação. In: Seminário de 

educação matemática nos contextos da educação do campo, 4., 3-4 dez. 2015, Caruaru – 

PE. Anais PE: GPEMCE – UFPE, 2015. pp. 93-97. 

DIAS, João Ferreira. Nos trilhos do pensamento religioso Yorubá. Lisboa: Edições 

Universitárias Lusófonas, 2017. 

DRAVET, F. M. Corpo, Linguagem e Real: O Sopro de Exu Bará e Seu Lugar na 

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/1828
https://pressbooks.pub/africanamericanreligionsifa


105 

 

   

 

Comunicação. Ilha do Desterro A Journal of English Language, Literatures in English 

and Cultural Studies, v. 68, n. 3, pp. 015–026, 1 out. 2015. 

EUGENIO, N. P.; CAMARGO, K. A estética iorubá nos itans e orikis de èṣù e sua relação 

de coexistência entre ser humano e divino. Problemata, v. 13, n. 1, pp. 223–238, 2022.  

IDOWU, Bọlaji. Olódùmarè: God in Yorubá Belief. London: Longmans, 1962. 

FATUNMBI, Awo Fa'Lokun. Orí: The Ifa Concept of Consciousness. The Metaphysical 

Foundations of Ifa, Vol.4. CreateSpace Independent Publishing Platform, 2014. 

FERREIRA, A. B. de H. Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 3. ed. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1999 

GORENDER, J. O épico e o trágico na história do Haiti. Estudos Avançados, v. 18, n. 50, 

2004. 

JR, Oswald Eckles. The Philosophy of Olodumare and Shango. [s.l.] iUniverse, 2005. 

KORMIKIARI, M. C. “O conceito de ‘cidade’ no mundo antigo e seu significado para o 

norte da Africa berbere”. In: FLORENZANO, M. B.; HIRATA, E. (Orgs.). Estudos sobre 

a cidade antiga. São Paulo: EDUSP/FAPESP, 2009, pp. 137-172. 

MAIRINQUE, Igor das Mercês. Karl Popper e a teoria dos Mundos de Platão. Revista 

Eletrônica Print por UFSJ. n. 5, pp. 7-17, 2003. Disponível em https://ufsj.edu.br/portal-

repositorio/File/revistametanoia/numero5/igor.pdf  

MARTINS, Adilson Antônio. O jogo de búzio por Odu. Rio de Janeiro: Pallas, 2013. 

MORAES-JUNIOR, Mário Pires De. Candomblé – discurso em transe. Dissertação 

(Mestrado em Letras e Linguística) - Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2014. 

NASCIMENTO, Wanderson flor do. Orí: A saga atlântica pela recuperação das 

identidades usurpadas, Belo Horizonte, v. 1, 2014.   

NASCIMENTO, Wanderson flor do. Olojá: Entre encontros - Exu, o senhor do mercado. 

Das Questões, v. 4, n. 1, 27 set. 2016. 

NOGUERA, Celeide Agapito Valadares. O Momento do Transe como “veri-ficação 

teológica” e transfestação da existência Liberdade da alma e do corpo. Paralellus Revista 

de Estudos de, v. 1, n. 2, pp. 13–33, 2012. Disponível em: 

https://www1.unicap.br/ojs/index.php/paralellus/article/view/131  

NOVAES, Luciana de Castro Nunes. A tecnologia do ebó: arqueologia de materiais 

orgânicos em contextos afro-religiosos. Revista de Arqueologia, [S. l.], v. 34, n. 3, pp. 

283–306, 2021. DOI: 10.24885/sab.v34i3.919. Disponível em: 

https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/919. 

https://www1.unicap.br/ojs/index.php/paralellus/article/view/131
https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/919


106 

 

   

 

ỢLAIGBO, O. Èsù Okoto. Disponível em: https://ocandomble.com/2014/02/19/Èṣù-okoto. 

Acesso em: 24 maio. 2024. 

OLÚWỌLÉ, B. Sophie. Socrates and Ọ̀rúnmìlà: two patron saints of classical philosophy. 

Lagos: Ark Publishers, 2015. 

PARÉS, LUIS NICOLAU. O triângulo das Tobosi uma figura ritual no Benim, Maranhão 

e Bahia. Afro-Ásia, n. 25-26, 26 jan. 2001. 

PARIZI, V. G. O livro dos Orixás: África e Brasil. Porto Alegre: Editora Fi, 2020. 

Disponível em: https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-

Orixas.pdf  

PASSOS, Mara de Sá Martins da Costa. Exu pede passagem. Dissertação (Mestrado em 

Ciências da Religião). Curso de Pós-graduação em Ciências da Religião, Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo (PUC). São Paulo, 1999. 

PRANDI, R. Os orixás e a natureza. Estudos Afro-Brasileiros, v. 3, n. 2, pp. 285–307, 9 

ago. 2022. 

RAMOSE, Mogobe B. African Philosophy Through Ubuntu. Mond Books: Harare, 1999. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma africana no Brasil: os iorubás. São Paulo: Oduduwa, 

1996.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakȩmi. Alma africana no Brasil: os Iorubás. São Paulo, Sp: Editora 

Oduduwa, 1996. 

SANTOS, J. E. Dos. Os Nagô e a Morte: Pàde, Àsèsè e o Culto Égun na Bahia. Petrópolis: 

Vozes, 2012. 

SANTOS, Manuela. Aristóteles e a questão da Dynamis desde a ótica de Martin Heidegger. 

Periagoge, v. 1, n. 1, 2018. Disponível em: 

https://portalrevistas.ucb.br/index.php/periagoge/article/view/8918  

SEBASTIÃO, S. A filosofia de òrúnmìlà-ifá e a formação do bom caráter. Pucgoias.edu.br, 

2015. 

SILVA, Sebastião Fernando Da. A Filosofia de Órúnmìlà-Ifá e a formação do bom caráter. 

Dissertação (Mestrado em Ciências Humanas), Pontifícia Universidade Católica de Goiás, 

Goiânia, f. 132. 2015. Disponível em: http://tede2.pucgoias.edu.br  

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis: Vozes, 2017. 

SOUZA, E. C. De. A Teoria das Formas de Platão. Temas & Matizes, v. 4, n. 8, pp. 39–46, 

2007. Disponível em: https://e-

revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424  

https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-Orixas.pdf
https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-Orixas.pdf
https://portalrevistas.ucb.br/index.php/periagoge/article/view/8918
http://tede2.pucgoias.edu.br/
https://e-revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424
https://e-revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424


107 

 

   

 

TEMPLES, Placide. Bantu philosophy. Paris: Presence Africaine, 1959. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Ewé: O uso das plantas na sociedade Ioruba. Companhia das 

Letras, 1995. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixás. Salvador: Corrupio, 2002. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Ifá, an exposition of literary corpus. Ibadan: Oxford Univ. 

Press, 1976. 

 

  



108 

 

   

 

GLOSSÁRIO  

 

Àiyé – O mundo físico, material e terrestre, onde os seres humanos vivem, agem e realizam 

suas trajetórias. Contrapõe-se a Orun, o plano espiritual, mas ambos os mundos são 

interdependentes e se comunicam por meio de rituais, transe e mediação dos Òrìṣàs.  

Àṣẹ (Axé) – Força vital, poder de existir e princípio ontológico fundamental na cosmovisão 

yorubá. Representa a energia divina que flui de Olódùmarè para todos os seres, sustentando 

a vida, o movimento e a realização de ações. O Àṣẹ só se mantém por meio da partilha, da 

palavra (Ofó) e da comunicação ritual.  

Ara – Corpo físico ou ser encarnado no plano terrestre (Àiyé). Refere-se à dimensão 

material do indivíduo, distinta de sua essência espiritual no Orun.  

Ara-Àiyé – O corpo ou ser humano no mundo físico. É a manifestação material do 

indivíduo, composto de matéria ancestral e partes de Èṣù Yàngí, que lhe conferem 

movimento e individualidade.  

Ara-Orun – O corpo espiritual ou forma imaterial do indivíduo que reside no mundo dos 

ancestrais (Orun). Representa a continuidade da identidade além da vida terrena.  

Èṣù (Exu) – Força primordial, mediador entre Orun e Àiyé, senhor dos caminhos, da 

comunicação e do movimento. Responsável por abrir e fechar os destinos, transmitir 

mensagens e garantir o equilíbrio entre ordem e caos. É essencial em todos os rituais, pois 

nenhum ebó ou oferenda chega aos Òrìṣàs sem sua mediação.  

do Àṣẹ.  

Ebó (Sacrifício ritual) – Oferta ou sacrifício feito para equilibrar forças, pedir proteção, 

agradecer ou corrigir desvios no destino. Cada ebó é composto por elementos naturais e 

ativado pela força da palavra (Ofó), sendo despachado na natureza após realizado.  

Ela – Força cósmica que representa a forma e a estrutura. Derivada de Olódùmarè, atua 

como princípio organizador da matéria, permitindo a manifestação individualizada no Àiyé.  

Eledá – Conhecido como "Senhor da Criação" ou o "Guardião Ancestral" da alma humana. 

Também é como se reconhece a parte da alma ligada ao destino, que é a energia espiritual 

do indivíduo, a essência que o liga ao paraíso e ao destino. 

Emí – Sopro vital, alma ou princípio de vida. É o Emí, dado por Ọlọrun, que dá movimento 

ao corpo e conecta o ser humano ao mundo espiritual. É depositado no Orí no momento da 

concepção.  

Ifá – Sistema religioso e oracular de origem Yorubá, que se baseia na adivinhação para 



109 

 

   

 

orientação espiritual através do estudo e interpretação dos Odus. 

Ire – Bem, prosperidade, harmonia. Ori Ire é a "cabeça sábia", alinhada com o destino e 

com o fluxo do Àṣẹ. O objetivo da divinação é transformar Ori Ibi em Ori Ire.  

Iponri – O eu superior ou imagem espelhada do indivíduo que reside no Orun. Parte do 

complexo de Orí, representa a ligação direta com o ancestral e com o destino pré-natal. 

Também conhecido como o "doble" espiritual.  

Itán (pl. Itãns) – Histórias sagradas ou mitos que contêm ensinamentos filosóficos, morais 

e cosmológicos. São transmitidos oralmente pelos babalawos e servem como orientação 

para evitar erros do passado.  

Obí– Noz de cola, usada em rituais como símbolo de vida, hospitalidade e conexão com o 

sagrado. É considerada uma divindade imaterial (irunmole) e tem função mediadora entre 

humanos e divindades.  

Odù – Caminho cósmico ou destino traçado antes do nascimento no Orun. Cada indivíduo 

escolhe seu Odù em acordo com Olódùmarè e Òrúnmìlà. Através da divinação (Ifá), o 

babalawo revela o Odù para orientar a vida no Àiyé.  

Odù Òsétùrá – Odù associado à comunicação e à mediação, ligado a Èṣù Òsétùrá. 

Representa o caminho da tradução entre o divino e o humano.  

Ofó – Força da palavra, poder criativo do discurso. É o princípio que ativa os rituais, os 

ebós e as bênçãos. A palavra dita com verdade e intenção correta tem o poder de transformar 

a realidade.  

Olódùmarè – Deus supremo, criador do universo e fonte de todo o Àṣẹ. É a origem de todas 

as coisas, incluindo Èṣù, Elá e os Ìrúnmolè. Embora distante do mundo físico, é a raiz de 

toda existência.  

Ọlọrun – Um dos nomes que Olódùmarè é conhecido. Geralmente se traduz seu nome como 

"o dono do céu", ele é o governante máximo que criou o universo, a terra e as divindades 

orixás, embora raramente desça do céu. Ọlọrun não é representado fisicamente nem recebe 

oferendas diretas, sendo considerado um deus onipotente e onipresente que guia e sustenta 

a vida através de seus mensageiros 

Ọmọ Òrìṣà – significa “descendente espiritual de um Òrìṣà". A expressão é usada para se 

referir a alguém que é iniciado para o segredo dentro do candomblé. Ser um Ọmọ Òrìṣà 

implica um compromisso com os ensinamentos, a sabedoria e a obediência aos mais velhos, 

visando à evolução contínua e à honra dos ancestrais 

Òrúnmìlà (Orunmilá) – Orixá da sabedoria, da adivinhação e do destino. É o intermediário 

entre Olódùmarè e os humanos, responsável por transmitir os Odùs através do oráculo de 



110 

 

   

 

Ifá. Os babalawos são seus sacerdotes.  

Òrìṣà (Orixá) – Forças divinas ou arqui-divindades que atuam como mediadoras entre o 

humano e o sagrado. São manifestações do Àṣẹ em formas específicas (natureza, elementos, 

emoções). Segundo o texto, os Òrìṣà são seres humanos deificados após realizarem grandes 

feitos.  

Orí – Cabeça física, mas também alma, destino, consciência e Òrìṣà pessoal. É o centro da 

identidade individual. Antes do nascimento, o indivíduo escolhe seu Orí no Orun, selando 

seu destino. O esquecimento ao nascer exige um processo de reencontro, mediado pela 

divinação.  

Orí Inu – O eu interior, a centelha divina dentro de cada pessoa. É a parte do Orí que 

conecta o indivíduo ao seu ancestral e ao seu Àṣẹ.  

Orí-Orun – O Orí no mundo espiritual, que permanece ligado ao ancestral e ao destino pré-

natal.  

Orí-Àiyé – O Orí no mundo terrestre, que guia a vida encarnada. O alinhamento entre Orí-

Orun e Orí-Àiyé é o objetivo da busca espiritual no candomblé.  

Orun – Mundo espiritual, invisível, transcendente. Espaço onde residem os ancestrais, os 

Òrìṣàs e o Iponri. 

Roda de Koia – ritualística do xirê dedicada a reverenciar os cargos no candomblé. 

Sírè (Xirê) – Cerimônia musical e ritualística em que os Òrìṣàs são invocados para se 

manifestarem no Àiyé. Divide-se em três momentos: zuela de chamada, zuela de aparição 

(ápice do transe) e zuela de retorno.  

Yàngí – Arquétipo de Èṣù como o primeiro ser a emergir do caos primordial. Simboliza a 

origem do movimento, da matéria e da individualidade. É composto da mesma lama usada 

por Ajala para moldar os corpos humanos.  

Zuelas – músicas e cânticos para invocação, louvação aos Òrìṣàs. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	SUMÁRIO
	RESUMO ..................................................................................................................07
	ABSTRACT ..............................................................................................................08
	INTRODUÇÃO ........................................................................................................09
	RESUMO
	INTRODUÇÃO
	INTRODUÇÃO
	Para que o Àṣẹ exista fora de Olódùmarè é preciso uma ordenação. A ordenação permite que o ato da existência individualizada se realize. Para tanto, são necessárias regras que conduzam à possibilidade da existencialidade individualizada. Isso é assim,...
	Esses princípios passaram a existir após a liberação do caos de Ọlọrun, a partir do momento em que ele lançou seu Àṣẹ para a existência. Por esta razão, o caos é necessário para a ação do mover para ser. Entretanto, para haver forma de vida, é necess...
	A existência finita individualizada acontece a partir da ordenação do caos, pois, do contrário, seria somente uma imensidão de tudo que É em Olódùmarè. Dito de outro modo, uma existência que contém tudo que há, mas sem individualidade, sem personalida...
	Após a separação de Àiyé e Orun, este último se reparte em mais partes a fim de abarcar a necessidade de ordem para cada especificidade da existência. Èṣù Yangí se torna o responsável por repartir o espaço do Orun em nove partes ou reinos. Esses reino...


