HE-
130
-

[}

UNIVERSIDADE FEDERAL DE
PERNAMBUCO CENTRO DE FILOSOFIA E
CIENCIAS HUMANAS PROGRAMA DE POS-
GRADUACAO EM FILOSOFIA

QUENIA AGNES DE FRANCA SILVA

ONTOLOGIA DO CANDOMBLE KETU:
UM ESTUDO SOBRE A4SE E EXISTENCIA

Recife

2025



.Catalogac¢éo de Publicacéo na Fonte. UFPE - Biblioteca Central

Silva, Quenia Agnes de Franca.

Ont ol ogi a do Candonbl é Ketu: Um estudo sobre ase e existéncia
/ Quenia Agnes de Franca Silva. - Recife, 2025.

110f.: il.

Di ssertacdo (Mestrado)- Universidade Federal de Pernanbuco,
Centro de Filosofia e Ci éncias Humanas, Progranma de POs-
Graduacdo em Fil osofia (PPGFIL), 2025.

Oi entagdo: Rogério Fabi anne Saucedo Corr éa.

1. Ase; 2. Ontol ogia; 3. Existéncia; 4. Esu. |. Corréa,
Rogéri o Fabi anne Saucedo. Il. Titulo.

UFPE- Bi bl i ot eca Central




QUENIA AGNES DE FRANCA SILVA

ONTOLOGIA DO CANDOMBLE KETU:
um estudo sobre Ase e existéncia

Dissertacdo apresentada como requisito
para o cumprimento das exigéncias para
obtencdo do titulo de Mestra em Filosofia
pela Universidade Federal de
Pernambuco.

Area de concentracdo: Filofosofia Pratica
Contemporanea.

Orientador (a): Rogério Fabianne

Saucedo Corréa

Recife

2025



QUENIA AGNES DE FRANCA SILVA

ONTOLOGIA DO CANDOMBLE KETU:
um estudo sobre Ase e existéncia

Dissertacdo apresentada como requisito
para o cumprimento das exigéncias para
obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia
pela Universidade Federal de
Pernambuco.

Aprovada em: / /




BANCA EXAMINADORA

Orientador: Prof°. Dr. Rogério Fabianne Saucedo Corréa
Universidade Federal de Pernambuco

Avaliador Interno: Prof°. Dr. Gabriela da Nobrega Carreiro

Universidade Federal de Pernambuco

Avaliador Externo a Instituicdo: Prof. Dr. Eleonoura Enoque da Silva

Universidade Catélica de Pernambuco



AGRADECIMENTOS

Agradeco primeiramente a minha esposa, Gabriela Mesquita — Sem vocé, nada disso
teria sido possivel. A meu pai, Jeova Willams, que sempre incentivou a ndo desistir e
a lutar contra tudo e sempre acreditar na minha capacidade. A minha mée, Clicia
Roberta que sempre me ensinou a buscar e aprender e valorizar o conhecimento, e que

mesmo que tenha muita luta, podemos e conseguimos conquistar tudo.



SUMARIO

RESUMO ....coeeverrrreseessssessssessessessessssssssessssssssssssssessessasssssssessassessessessassssessessessessens 07
ABSTRACT ..ccoeeerresrestessessessessessesssssessesssssessssssssssssssssssssssssssssassessassessssessessssessesses on 08
INTRODUGCAOQ ...uoeeecterrnnesesesessssesesesssesssssssssssssesssssssessssssssesesssssssssssssssssssesesssase 09
1. FILOSOFIA E COSMOGONIA YORUBA ......ueovurerrreessssessssessessessesssessens 12
1.1 FILOSOFIA YORUBA .....coooiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 12
1.2 AEXISTENCIALIDADE NA COSMOGONIA DO CANDOMBLE ................ 22
1.3 COSMOGONIA YORUBA ..o e 29
2. ORUN E AIYE: AS CONDICOES PARA EXISTENCIALIDADE DO ARA,
EMI E ORI c.aeeeeeeeevreeeeresressssessssssnssssssssssssssessesssssssesssssssssessssessassssssasasse sesssens 38
2.1 ORUN E AIYE —NOCOES NECESSARIAS PARA COMPREENSAO DO
MUNDO ..ot se s se s 38
2.2 ORI E A SUA IMPORTANCIA NO CANDOMBLE..........coooooiveiereereeeeannn. 48
23 TRANSE E ASE ..o 55
3. ORISA ESU - O PROCESSO DA INDIVIDUALIZACAO DA EXISTENCIA
..................................................................................................................................... 65
3.1. ACRIACAO E ESU - APRIMEIRA FORMA DE EXISTENCIA .................... 65
3.2 ESU OSETURA O COMUNICADOR DIVINO - ARELACAO ENTRE ESU,
ORISAS E AHUMANIDADE ......oooooiiieeeeeeeceeeeeeeeeee oo 76
3.3 ESU COMO PRINCIPIO DA TRANSFORMACAO ..o, 87
4. CONCLUSAOQ ...overrrererreesssessesssssssessessssssssssesssssssssssssssssssssesesssse ssssssssesssssassses 99
5. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS .....cuvveverereecrneressssessessessessessssessessesesse 105

GLOSSARIO ..eeoeeeeeeeeeeeeeesesesessssssssesessssssnssssssssssessssnsssssssssssssssse ssensasssssssssssensnen 109



RESUMO

Esta dissertacdo tem como objetivo central analisar ontologicamente o candomblé a
partir da cosmovisdo Yorubd, tomando como conceito central o Ase. Sendo ele a forca
vital que possibilita a existéncia e sustenta 0 movimento da vida. A pesquisa se
desenvolve a partir de uma filosofia afro-referenciada, utilizando principalmente
pensadores africanos e estudos sobre a religiosidade candomblecista, com foco na
nacdo Ketu do candomblé brasileiro. O trabalho parte do pressuposto de que o
candomblé ndo é apenas uma religido, mas um sistema filos6fico ontolégico e
existencial que oferece respostas profundas sobre a origem, o destino e o sentido da
vida.

Palavras-chave: Ase. Ontologia. Candomblé. Existéncia. Esi.



ABSTRASCT

This dissertation's central objective is to ontologically analyze Candomblé from the
Yoruba worldview, taking Ase as its central concept. Ase is the vital force that makes
existence possible and sustains the movement of life. The research is developed from
an Afro-referenced philosophy, drawing primarily on African thinkers and studies on
Candomblé religiosity, with a focus on the Ketu nation of Brazilian Candomblé. The
work assumes that Candomblé is not just a religion, but an ontological and existential
philosophical system that offers profound answers about the origin, destiny, and
meaning of life.

Keywords: Ase. Ontology. Candomblé. Existence. Esul.



INTRODUCAO

Compreender o culto aos Orisas é necessario para um entendimento sobre a
representacdo material do Ase da Natureza. O transe medidinico é uma demonstracéo fisica
de uma experiéncia metafisica que se da através do Ase. Desse modo, 0s Orisas, 0 transe e
0 Ase sio a ontologia de base do Candomblé. Consequentemente, a composicio metafisica
do existir é 0 Orisa e 0 transe é a expressdo do Ase no mundo fisico.

Consideraremos a oralidade como a constituicdo fundamental tanto da mitologia
quanto da epistemologia do Candomblé. Assim, os itans (histdrias sagradas) sio a espinha
dorsal do desvelamento filosofico africano do Candomblé brasileiro. O Ase ¢ um dos
fundamentos primordiais deste culto. Por isso, analisaremos a ontologia do candomblé na
filosofia afro diasporica e Yoruba.

Para compreendermos o culto aos Orisas € necessario entendermos a
representacdo material do Ase da Natureza. No candomblé o transe medidnico, processo
pelo qual o médium vira sua Natureza, € uma demonstracdo fisica de uma experiéncia
metafisica que se da através do Ase. Logo, 0s Orisds, 0 transe e 0 Ase constituem a ontologia
de base do Candomblé. Sendo assim, a composicio metafisica do existir é o Orisa e o transe
é a expressdo do Ase no mundo fisico.

Nesse sentido, esta dissertacdo analisard como 0s Orisds carregam consigo 0 Ase
e assim, sdo considerados transportadores da natureza motriz de tudo que existe a partir da
perspectiva do transe. Esta natureza primeira foi feita através do Ase de Olédumare. Dito
de outro modo, a natureza primeira, foi feita por meio do 4se de Olddumareé a parir do qual
tudo comegou a existir e tudo que tem vida carrega este Ase.

Dessa forma, 0s Orisas s&0 como uma atualizacdo e manutencdo do Ase de
Olédumare na terra (Aiyé). Sendo assim, 0s Orisas S30 0 caminho para nos conectarmos
com o0 Ase divino ou da criacdo. Por meio do Ase permeia a existéncia com a qual Orisa
contactam os devotos nas casas de Candomblé, pois 0 Ase é vida e movimento, ou seja, é a
vida que se movimenta constante e fluidamente.

A religiosidade do candomblé é feita a partir da troca da movimentacdo do Ase
com o candomblecista. Esta troca se apresenta como uma presenca a qual se propaga
continua e fluidamente, possibilitando uma conexdo entre os mundos metafisico (Orun) e

material imanentemente. Assim, 0 Ase é uma existéncia que se mantém, constitui e



10

permanece.

O contato entre Orisa € Omo Orisa ocorre por meio de uma troca momentanea da
vida do candomblecista pela existéncia do Orisa no mundo. Nos terreiros de Candomblé,
assim como em algumas nacdes em territorio africano que se cultuam Orisas, é possivel ver
pessoas em transe com seu Orisa dancando, festejando com uma forca e energia que
aparenta ser sobre-humana, pois ndo parece haver cansaco. Essa forca é a forca do Orisa
expressa por meio dos seus filhos.

A troca entre o candomblecista e 0 Orisa é chamada de transe nos vodinsi que
cultuam o Candomblé. Ela nada mais é do que a demonstracio fisica do Ase do Orisa na
natureza material em sua Esséncia de tal forma que ela é Unica e individual. Por meio da
troca, 0 Ase do Orisa demonstra-se para 0 mundo material e possibilita autoconhecimento
e re-ligagdo do iniciado ao Ase divino. Isso se efetiva por intermédio dos batuques e
louvagdes num lle.

Portanto, compreender o processo do transe é essencial para entender como se da
a ligacdo direta do humano com o divino. E com o transe, proporcionado pelo Ase, que 0
humano e o divino se reconectam e que 0s Orisds se apresentam ao mundo. Por isso, é
necessario entendermos os conceitos afrocéntricos existencialistas no campo metafisico e
epistemoldgico que possibilitam uma base para o culto aos Orisa no Candomblé.

Essa dissertacdo se baseard em conceitos filosoficos Yorubas e afro-diasporicos
que constituem o pensamento da estrutura do candomblé. Assim, construiremos
cosmogonia com o intuito de trazer uma concepcdo que vem sendo trabalhada, exposta e
que persiste nos terreiros do Brasil.

Nessa dissertacio, proporemos estabelecer o 4se como conceito ontoldgico do e
para o existir a fim de esclarecemos a visdo candomblecista para a existéncia. Nesse
sentido, nos apoiaremos nas referéncias cosmogonicas Yorubas a partir do conceito de
criacdo do mundo por meio de Olédumaré. Aqui, 0 intuito serd& mostrarmos que a
religiosidade afrobrasileira traz em si conceitos acerca do principio da existéncia. Estes
abarcam a realidade da existéncia de forma empirica por meio da possibilidade de contato
com o Ase. Também destacaremos a importancia da construcdo social do individuo para
com sua sociedade, uma vez que se trata de uma visdo religiosa do mundo cujo
conhecimento ancestral é fundamental nos terreiros. Assim, mostraremos que a existéncia
estd diretamente atrelada ao modo como existimos no mundo e a0 modo como nos

relacionamos com ele. Na 6tica candomblecista, a criacdo existencial de tudo se da a partir



11

do querer de Olédumaré. A partir dele sdo estabelecidas as estruturas necessarias para o
bom viver na existéncia.

Para desenvolver nosso objetivo geral, a presente dissertacao tera trés capitulos.
No primeiro, analisaremos os conceitos cosmogoénicos da filosofia Yoruba. Nosso objetivo
sera construirmos um conhecimento acerca da relacdo entre o sagrado e 0 mundo material.
Assim, demonstraremos as possibilidades de construcées ontologicas.

No segundo capitulo, analisaremos os conceitos sobre a estrutura fisica da vida
humana. Partindo da compreensdo Yoruba sobre Ara, Emi e Ori, ou seja, corpo, alma e
espirito. Isso é fundamental para esclarecermos como se da a composicao do corpo, da vida
e do espirito das criaturas humanas conforme a cosmovisdao metafisica afro-brasileira.
Utilizaremos da perspectiva das explicacfes sobre a génese do mundo do ponto de vista
afrocéntrico dos Itans.

No terceiro capitulo, desenvolveremos o conceito da individualizagdo da vida
humana a partir da conceituacéo e construcfo do arquétipo de Esi. Aqui, nossa analise tera
trés momentos. Primeiro, abordaremos Yangi ou o primeiro a existir. Assim, poderemos
dissertar sobre o inicio da existéncia individual. Segundo, analisaremos como se da a relacéo
entre Esu e 0s Orisas € como eles atuam no Aiyé e na vida humana imanentemente se
correlacionando com o Orun.

Por fim, estabeleceremos a compreensdo do culto aos Orisas como forma de
entendimento para o Ase material da Natureza. No Candomblé, o culto se dé a partir da
reaproximacéo do iniciado com sua energia primordial, seu Ase através do seu Orisa. Essa
forca primeira, é apresentada fisicamente através do momento do transe mediunico. O transe
€ 0 momento em que 0 médium vira sua Natureza, a partir de louvacGes e invocacoes
especificas aos Orisas. Dessa forma, veremos que o transe é uma demonstragéo fisica de
uma experiéncia metafisica que se da por meio do Ase.

A escolha de apresentar uma ontologia é para expor que a existéncia dentro do
candomblé parte de uma estrutura filosofica de exposicdo e compreensdo do mundo a partir
da génese dada através do Ase. Por esses motivos, a presente dissertacio defendera que Esu,
0s Orisds, 0 transe e 0 Ase constituem a ontologia primordial do Candomblé. Sendo assim,
eles exprimem que a composicdo metafisica do existir é o Orisa e o transe é a expressao do

Ase no mundo fisico.



12

1. FILOSOFIA E COSMOGONIA YORUBA

1.1 FILOSOFIA YORUBA

Antes de tudo, para compreender esta dissertacdo, € necessario apresentar e
explicar a filosofia e cosmogonia Yorubd. Para isso, devemos expor 0s conceitos Yorubéas
sobre filosofia e teologia. Ou seja, é preciso desdobrar o pensamento africano, delimitado a
uma area geografica, e destacar o significado dessa filosofia para o povo que a pratica.

A partir disso, entenderemos a relacdo entre a filosofia Yorub& e o candomblé Ketu
e de como é importante entender o candomblé além de sua religiosidade. Ou seja, entender
que o candomblé é uma filosofia de vida. Sendo entdo fundamental, trazermos e
estruturamos a cosmogonia candomblecista.

E pertinente destacar que esta dissertacio tem como base o modo de pensar
africano. Ou seja, ela parte de uma filosofia africana, utilizando principalmente pensadores
africanos ou que abordem a religiosidade africana. Isso se da assim, pois a proposta € de
analisarmos ontologicamente o candomblé.

Sabemos que o candomblé ¢ uma religido de matriz africana®. Por esta razdo, nossa
analise se desenvolve a partir da filosofia do candomblé Ketu?. Desse modo, consideramos

a perspectiva filosofica e a fonética/escrita Yoruba® dos conceitos proprios, uma vez que o

! Trata-se de um conhecimento de origem Yorubé. Esta tradicio refere-se a atual Benin. No passado, Benin era
conhecida como territério de Daomé, antiga lle-Ife.

2 “No Brasil, a expressdo ‘Nacdo de Kétu’ indica uma modalidade de Candomblé, e ndo o reino Yoruba. E uma
expressdo que se tornou simbolo dos antigos africanos para ca trazidos, e que definiu o sistema religiosos yoruba
aqui professado.” (Beniste, 2022, p. 116)

3 As palavras e os textos Nago que figuram neste trabalho estdo escritos segundo a convencéo internacionalmente
adotada pelos Institutos especializados da Nigéria. Utilizamos a ortografia moderna a fim de tornar mais
compreensivel a rica tradicdo oral preservada no selo dos grupos de culto Nag6 da Bahia. A ortografia correta
permite aprofundar-se no significado de palavras e textos que constituem documentos e fontes de valor para os
estudos afro-brasileiros. Consoantes e vogais tém, em geral, 0 mesmo valor que em francés, com as seguintes
modificacoes:

e é sempre aberta.

e é sempre fechada.

6 é sempre aberto.

0 é sempre fechado.

g & sempre "duro".

gb é explosivo.

j pronuncia-se "dj".

h & sempre aspirado, nunca mudo.

p € explosivo e pronuncia-se "kp".

s tem o som "ch".

y e w pronunciam-se "i" e "u", indicando o ponto uma nasalizacao.

Os acentos indicam os tons. O acento agudo (") corresponde ao tom alto, acento grave (*) ao tom baixo e a auséncia
de acento ao tom meédio. N. T.: As consoantes e vogais tém o mesmo valor em portugués e em Nago, sendo
vélidas as modificagBes apontadas com respeito ao alfabeto francés, acrescentando-se ainda: w é sempre
pronunciado "u".” (Santos, 2002, p. 26)



13

segmento de Ketu veio dessa regiao.

Apenas a partir disso, podemos compreender as estruturas de pensamento da
religiosidade Yorubd. Dessa exposi¢do, mostramos uma relacdo do conhecimento do
sagrado com o conhecimento do mundo por meio de construcGes ontoldgicas, indo além da
visdo eurocéntrica do conhecimento. Ou seja, considerando a realidade empirica do saber
afro, sabendo que sua estrutura légica se deu em conjunto com o desenvolvimento da
compreenséo da religiosidade.

Reafirmamos a necessidade de contrapor o canone filosofico europeu, a filosofia
Yoruba aqui abordada, pois fica claro que é possivel e inevitavel fazer uma filosofia negra
a partir da negritude. Mesmo que nd houvesse nada propriamente escrito
metodologicamente, como se propde a filosofia ocidental, existiu uma filosofia teoldgica
negro-religiosa que se desenvolveu em territorio Yorubd, a qual pode e deve falar sobre seu
conhecimento filos6fico. Uma vez que o desenvolvimento dessa filosofia em seu inicio se
deu por meios ndo-ortodoxos, através unicamente do dialogo e ndo da escrita, sendo outra
vez relegado a um ndo-conhecimento, pois ndo estava cientificamente aceita, com
metodologias especificas.

Por este motivo, 0s conceitos ocidentais ndo conseguem em sua totalidade abarcar
0s conceitos ontoepistemologicos nigerianos. Isso se da principalmente porque a maneira
de pensar africana é intimamente ligada a religiosidade, assim como vemos, principalmente,
na filosofia medieval. Entretanto, com a diferenca que ndo necessariamente era uma busca
para entender “Deus” ou a deificacdo Dele. Na verdade, esta mais voltado para uma teologia
desenvolvida para a melhora pessoal e social de cada pessoa que cultuava a propria
existéncia com a natureza.

Ao considerarmos estruturar essa dissertacdo dentro dessa linha de pensamento,
ndo excluimos a importancia que o saber europeu teve dentro do contexto europeu,
entretanto, devemos considerar que o pensar negro pode falar por si. Principalmente porque
a relacdo religido-filosofia andam de méos dadas para se compreender o que € o existir e de
onde ele vem.

As cosmovisfes africanas foram deslegitimadas enquanto conhecimento, pois
algumas dessas culturas ndo possuem tradicdo escrita, mas somente oral. Por isso, elas
foram consideradas supersticGes. A visdo colonizadora do que seria um conhecimento
valido, seja ele filosofico, cientifico, pratico ou tedrico, se estendeu para todo e qualquer
ponto de vista ndo europeizado. Aplicando uma inferioridade intelectual dos povos

colonizados para justificacdo de promover o dominio e exploracdo da parte colonizadora.



14

Ao se posicionar o carater da veracidade do saber vinculado unicamente a escrita
padrdo académica, criou-se uma problemaética acerca do debate de uma filosofia africana
propriamente feita. Desconsiderando que o conhecimento tem outras formas de se
apresentar e se desenvolver, como nos “primeiros” filésofos gregos que ndo deixaram
escritos. Da mesma forma, o pensar Yorubd foi repassado oralmente pela vinculacdo de a
palavra ser existéncia e o carater de quem a profere deve estar alinhado a melhor forma de
viver em sua sociedade. Por esta razdo, muito dos pensadores Yorubas foram relegados a
serem profetas, sacerdotes que dirigiam uma sociedade através unicamente da fé.

Dessa forma, 0 modo Yorubéa de pensar acabou sendo relegado por muitos anos
ao viés da religiosidade, invalidando-o como conhecimento unicamente por ser
desenvolvido em conjunto com prética espiritual. Reforcando assim, o espaco de néo-
homem do negro, pois 0 mesmo ndo desenvolve a sua intelectualidade, a desvinculando da
religido. Aqui, “religiosidade” significa “crendice”. Como tal, a religiosidade ¢ considerada
inferior ao conhecimento.

Pela colonizacédo, o pensar africano ndo foi reconhecido. Consequentemente, foi
descredibilizado do ponto de vista académico. Devemos considerar também a didspora
negra e 0 racismo contra 0s negros como fatores que concorrem para a arrogancia académica
branca. Esta impede um tratamento académico das religides africanas, como o candomblé,
como podemos observar, de acordo com Jr:

A filosofia africana surge solitariamente no século dezessete com as obras de um
fildsofo abissinio, Zar’a Ya’agob. Seus trabalhos (escritos para os fiéis) eram
principalmente de estrutura teoldgica, o que envolvia a tentativa de reconciliar o
ataque de outras religides, como a fé Cristd Copta, que havia distinguido sua seita.
Assim, a metafisica da Europa, esse continente de Deus, ja havia se apoderado do

homem negro naquela época, e sua estrutura metafisica ndo poderia ser considerada
como sendo sua. (Jr, 2021, p. 18) 4

Através da passagem acima, ¢ possivel ver o "nascimento” de uma filosofia
africana, por meio de uma construcéo teoldgica. A qual surge de contraponto a religiosidade
catdlica que “destruia” o homem negro, desumanizando e inferiorizando seus saberes. Uma
vez que o saber ndo era necessariamente escrito, mas sim repassado e vivido.

A filosofia africana se fundamentou e apareceu estruturalmente por uma tentativa

de combater a insercdo de uma teologia crista que afirmava e incentivava a desumanizagéo

4 Tradugéo da autora do seguinte trecho: African philosophy raises its solitary head in the seventeenth century
with the works of an Abyssinian philosopher, Zar’a Ya’aqob. His works (written for the faithful) were mainly
theological in structure, which involved trying to reconcile the onslaught of other faith with the Cristian Coptic
faith that had distinguished his sect. Thus the metaphysis of Europe, that continent of God, had taken hold of the
black man by the time, and his metaphysical structure could not be considered to be his own. (Jr, 2021 p. 18)



15

do negro®. Isso se deu assim, pois no processo escravagista, tornar 0 negro o ndo-outro, o
desumaniza a ser utilizado como objeto. Portanto, enquanto objeto, tratava-se como bem
entendia, e ndo poderia ser detentor de qualquer conhecimento.

Dessa forma, o processo de colonizacgdo e escravizagdo imp0s indiretamente que a
metafisica negra deveria ser desconsiderada, uma vez que ndo existia um ser logicamente
pensante, j& que o negro era apenas médo de obra. Mesmo existindo obras que relatassem
uma estrutura teoldgica, que se desenvolvem em filosofia. Em razdo do processo de
colonizagdo, ndo poderia ser considerada a existéncia de uma filosofia Yoruba. Ao mesmo
tempo, existia um debate filosofico contrapondo a realidade do nascimento da filosofia a
partir dos gregos.®

Antes de tudo, negamos a tese de que ndo existe filosofia Yoruba, uma vez que ela
ndo foi escrita. E necessario entender que a filosofia do candomblé Ketu se dé partir da
regidio Yoruba. Regifio essa composta do sudoeste da Africa especificamente, hoje
reconhecida em sua maioria como Benin. Essa filosofia, foi composta a partir da ontologia
religiosa. Como tal, ela se expressa principalmente de modo oral e corporal. Dessa forma,
existem modos diferentes de expressar a filosofia. 1sso permite novas perspectivas e formas
de se pensar, trabalhar, ensinar e entender a ontologia do candomblé, como apresentado por
Olawoleé.

[...] seus antigos pensadores operavam apenas em sociedades ndo alfabetizadas. As
suas ideias, crencas e pontos de vista foram todos expressos de forma oral, 0 que nédo
d& espago para analises, criticas, argumentos e contra-argumentos. Isto significa que

as suas opinides sdo partilhadas por todos os membros de uma sociedade inteira.
(Olawolé, 2017, p. 86)7

5> O tratamento dado pelos escravistas aos seus servidores era terrivelmente cruel. A par do trabalho, que esgotava
rapidamente as energias, pesavam sobre os escravos a alimentagdo escassa, a moradia sérdida e a inexisténcia de
assisténcia médica. A labuta diéria se processava durante longas jornadas, sob acionamento frequente do agoite
dos feitores. Qualquer expressdo recalcitrante era logo duramente castigada. Os mais indisciplinados sofriam o
castigo de serem enterrados de pé, apenas com a cabeca de fora. Assim imobilizados, acabavam mortos depois
de sofrer a horrivel tortura de ter o rosto lentamente devorados pelos insetos e abutres. (Gorender, 2004, p. 297).
& Outro ponto de interesse consideravel para ser contabilizado foi a atitude do governo Ateniense para esta entao-
chamada Filosofia Grega, a qual era considerada de origem estrangeira e tratada em conformidade. Apenas um
breve estudo da histéria é necessario para mostrar que os fildsofos Gregos eram cidadaos indesejaveis, que durante
todo o periodo de suas investigagBes foram vitimas de perseguicdo implacavel, nas mdos do governo Ateniense.
Anaxagoras foi preso e exilado; Sdcrates foi executado; Platdo foi vendido como escravo e Aristételes foi
indiciado e exilado; enquanto o mais antigo de todos, Pitagoras, foi expulso de Crotona na Italia. Podemos nés
imaginar os Gregos fazendo uma tal sobre volta, como clamando os proprios ensinamentos que tinham no inicio
perseguido e abertamente rejeitado? Certamente, eles sabiam que estavam usurpando o que nunca tinham
produzido, e a medida que entramos passo a passo em nosso estudo, o mais nds vamos descobrir evidéncias que
nos levam a concluséo de que os filsofos Gregos ndo foram os autores da filosofia Grega, mas os Sacerdotes e
Hierofantes Egipcios. (James, 1954 p. 17).

" Tradugéo do trecho: [...Jtheir ancient thinkers operated only within non-literate societies. Their ideas, beliefs
and views were all expressed in the oral form that gives no room for analysis, criticism, arguments and counter-



16

A possibilidade da oralidade dava respaldo ao conhecimento para toda uma
comunidade. Indicando assim que a comunidade era desenvolvida a partir de didlogos e
compromissos com os argumentos apresentados. O debate, nesse caso, ndo era pautado em
escritas e contestacOes, e sim no repasse do conhecimento e na discussdao dele dentro
daquela comunidade. O qual ancido, geralmente o sacerdote da comunidade, como agente
de destinagéo espiritual, guiava 0s mais novos para ndo cometer os mesmos erros. Tudo em
busca de uma melhora no dia a dia e no caminhar espiritual em busca de uma elevacgéo e
contato com a plenitude divina.

As argumentagdes eram feitas diretamente quando o conhecimento era passado a
todos. Permitindo que todos, e ndo s6 um seleto grupo, detivessem a opinido sobre o que
estava sendo apresentado e resolvido como conhecimento para e com a sociedade.

Através da oralidade, o conhecimento e sua disseminacdo estariam acessiveis a
todos e ndo so a uma elite privilegiada. Principalmente porque a construcdo do saber afro
se dava para a sociedade e seu desenvolvimento para a melhora do convivio dos habitantes.
A oralidade era validada, pois era necessaria uma fidelidade com o bom viver, com o carater
e com a verdade.

Dessa forma, os sacerdotes responsaveis por repassar 0 conhecimento para a
comunidade, deveriam ser reconhecidos pela sociedade como exemplos de bom carater
atraveés da boa convivéncia e respeito social, que era estabelecido de acordo com seu tempo
de vida e dedicacdo com a verdade, bom carater e espiritualidade que devia refletir na
prosperidade da sua vida.

E necessario que a verdade, segundo o candomblé, seja sobre aquilo que é dito e
guiado através dos oraculos dos Orisa. E tudo aquilo que encaminha 0 Omo Orisa a
caminhar em conjunto com seu Orisa de modo a uma reaproximacdo com a existéncia
metafisica. Essa reaproximacao so € possivel de acontecer quando a pessoa se dispde a viver
conforme os critérios do seu Orisa. Verdade é assim, a firmeza para o laco entre divino e
sagrado.

Além disso, a fala dos mais velhos era valida, dados o respeito a ancestralidade, a
vivéncia de adversidades e decisdes que evidenciam o bom carater. Com isso, construiram e
constituiram uma noc&o de carater prezada pelo segmento da filosofia de Orunmila-1fa. Essa

busca pelo conhecimento de desenvolver um bom caréater foi desenvolvida com o intuito de

arguments. This means that their views are commonly shared by all members of an entire society. (Oluwolé, 2017
p. 86).



17

compreender e relacionar a vida com a Natureza de maneira harmoniosa. Ortinmila, dessa

forma, foi o primeiro a estabelecer um pensar filosdfico escrito reconhecido em territorio

Yoruba. Nesse sentido, segundo Silva:
Portanto, a filosofia de Orinmila-Ifa tem como pressuposto a possibilidade de se
trabalhar o bom carater, pois os ensinamentos Orinmila-1f4 ndo obrigam o individuo
a fazer isso ou aquilo, porque, ao nascimento de uma crianca, esta € acolhida pelo
mundo e em especifico pela sociedade, que, por intermédio de Ortinmila-Ifa, orienta
como se proceder na conducdo daquele ser que acaba de chegar. Esses ensinamentos
fazem parte de um acervo de bons comportamentos, calcados nas experiéncias
fisicas, morais, emocionais, psiquicas, éticas e espirituais dos ancides que nos

antecederam. Trata-se, portanto, de um Codigo de Etica dos Ancestrais (Silva, 2005,
pp. 104-105)

A filosofia de Ortnmila é desenvolvida mediante uma construgio ética para 0s
individuos. Ela é baseada na religiosidade, no sentido de se guiar por meio de parabolas
relacionando os Orisa a situagdes cotidianas. Possibilitado o individuo a pensar e se colocar
no lugar de erro ou acerto, estabelecendo uma metodologia escrita para aconselhamento
pessoal. No intuito de mostrar que, dentro de toda e qualquer situacdo, ndo existe
unicamente certo ou errado, mas um contexto de aprendizado necessario para compor o
carater e moral do individuo a prova.

O desenvolvimento filosofico parte assim de uma construcdo de uma ética social,
construida para que as relagdes humanas tivessem algum direcionamento para sua
existéncia. Dessa forma, o processo de desenvolvimento dos saberes de Ortinmila foi para
estabelecer um estatuto ético que desse direcionamento para uma boa vida.

Como evidenciado por Silva, “N&o resta duvida, a filosofia de Ordnmila-Ifa
reconhece que as raizes verdadeiras do aprendizado perfeito se encontram nas experiéncias
do passado” Silva (2015, p. 65). Esses conceitos foram estabelecidos primeiramente como
Iwa-pelé. Muitas vezes Iwa-pelé é traduzido como bom-carater, no entanto, ele significa
mais coisas, pois também é um compromisso espiritual de vivéncia com a verdade. Desse
modo, viver bem € viver com humildade e em conjunto com boa conduta com a verdade
para 0S outros.

Por este motivo, devemos compreender que 0s ensinamentos passados pela
oralidade tinham a validade de verdade, pois eram repassados a partir do profundo
conhecimento dos sacerdotes que precisam demonstrar que possuem Iwa-pelé. Ou seja, 0
que por eles era dito era verdade, pois eles estavam comprometidos a sempre falarem a
verdade, uma vez que eram exemplos para toda uma sociedade de uma pessoa a ser

referenciada com bom carater. Essa validade, é dada pela longevidade e bons caminhos que



18

os sacerdotes devem seguir. A validade esta interligada ao carater e & prosperidade daquele
que a profere. Sendo assim, a verdade e prosperidade s&o condi¢Ges de se ter um bom
carater, era ter um compromisso com a verdade. Tais ensinamentos eram primeiramente
repassados através da iniciagdo dos babalawos®, sendo baba — pai, awo — segredo.

O processo iniciatico continua até hoje sendo necessario para adentrar nos
conhecimentos do sagrado da religido afro. E somente a partir da iniciacdo que a pessoa
afirma e confirma seu compromisso com o caminhar sagradamente, e caminhar tal qual sua
Orisa caminhou no Aiyé. E a partir da iniciacdo que o templo da pessoa se torna sagrado,
uma vez que “recebe” o Orisa, € para isso, deve se manter alinhado com os principios de
Iwa-pele, a comecar por ter uma boa relagdo com a prética da verdade no seu dia a dia com
a comunidade.

Especificamente na iniciagdo em Ifa, os babalawos renascem como pais do
segredo. Eles, mais do que qualquer outro, tém a obrigacdo moral de ter um bom carater,
uma vez que estavam a servigo de um bom desenvolvimento da sociedade na totalidade e
por isso precisavam ser reflexos de pessoas coerentes. 1sso significa que os babalawos
pensavam no coletivo. Portanto, eles ndo somente em si-mesmo para constru¢do de um
saber-viver de todos. Esses saberes foram repassados por meio da construgdo do
pensamento de Ordnmila-Ifa na iniciacdo dos babalawos, a fim de comprovar seu
comprometimento com o saber sagrado ancestral.

Para o candomblé, a religiosidade desenvolve-se ap0s 0 pensar sobre o que € a vida
e 0 que quero com o viver. A religiosidade africana se mostra em primeiro plano para a
vida, no sentido de ser primeiramente considerada seguida. Primeiro sou um individuo que
segue as premissas da religiosidade. E seguindo essas premissas, me torno um individuo
que contribui para 0 bom viver individual (em relacdo a compreensao de si e de seus atos)
e 0 bom viver social.

A religiosidade, no geral, tem o carater de chegar primeiro ao individuo que busca
se entender no mundo. Nesse caso, a religiosidade tende a ser o primeiro acesso do individuo

que esta em sua busca pessoal para uma compressao da vida. Entretanto, a religiosidade nao

8 O Culto de Orunmila-Ifa consiste de sacerdotes denominados babalawo. Estes, ao consultar 1f4, entram em
estado alterado de consciéncia, fazendo o 65 alinhamento consciente e perfeito da cabeca, do coracéo e da
respiracdo, que é um estado profundo de meditag&o. E uma busca no tempo e no espago do principio metafisico,
numa introspecg¢do serena e calma. Orunmila jamais toma seus sacerdotes em forma de possessdo, porque tal ato
é considerado interdi¢do aos babalawo. A preparacdo e iniciacdo de um babalawo séo realizadas dentro de uma
floresta, impreterivelmente, e durante o processo iniciatico é realizada uma ritualista que deve seguir com rigor.
O babalawo também conhecido como o pai do segredo é reconhecido como 0 mais alto sacerdote reconhecido em
todos os eventos tanto privados quanto publicos. (Silva, 2015 pp. 64-65).



19

€ 0 principio da busca, o individuo ao achar a religiosidade ndo busca entender e
compreender a religido, ele busca primeiro na religido a tentativa de se entender engquanto
existéncia.

A religiosidade Yorubd fala muito mais sobre modo de viver em comunh&o com a
natureza, possibilitando assim o individuo a se compreender na vida do que uma
composicdo cegamente religiosa de salvacdo. Ou seja, ndo € sobre precisar seguir a
religiosidade para ser salvo de todos os males. E uma religiosidade que faz melhorar o modo
de vida do individuo para uso pessoal e social, sem necessariamente se basear em pecado,
e sim como aprendizado. Nesse sentido, de acordo com Sodré:

As insurreicGes ndo prosperaram, mas as elites negras, postas a margem do
reconhecimento pelo demo hegemdnico, ensaiaram formas de afirmacéo étnica, em
que a religiosidade assume o problema plano. Na verdade, se trata primordialmente
de ritual como techné de desvelamento filos6fico de uma origem. Mas para 0s
confrontos com a doxa, o termo “religiosidade” ¢ adequado, ja que ndo se trata de
“religido” no sentido europeu de monopolizacdo empresarial e universal da fé e sim,

como temos procurado demonstrar, de uma filosofia propria com a roupagem de
ceita. (Sodré, 2020, p. 204).

O modus religioso afro é ligado muito mais a um desenvolvimento de formas de
conhecimento aplicadas para manutencao da vida. A religiosidade candomblecista vem da
pratica do conhecer e aplicar algo para solucdo de um problema, que muitas vezes é de
campo espiritual, mas ndo necessariamente unicamente espiritualizado.

A relacdo do pensar negro com a religiosidade € intrinseca a existéncia de ambos.
O pensar africano desenvolveu-se a partir das consideracfes do desvelamento do sagrado
para compreender a vida e de suas relacbes com o cotidiano. No dia a dia, a comunidade
era regida, encaminhada e feita a partir de consultas e percepcdes dos Itan®. A filosofia
africana comeca a partir da constru¢do de pensar o mundo e suas relagdes sociais para
melhoria da vida em comunidade.

Esse desenvolvimento deu-se principalmente a partir da construcdo do pensamento
de 1fa° com a estruturacdo do jogo de opele-ifa. A proposta do jogo era demonstrar
situacOes que racionalmente poderiam acontecer na vida de qualquer pessoa por meio de

metaforas. Como apresentado por Oluwolé:

® Geralmente sdo interpretados como histérias miticas-religiosas da cultura Yoruba. Entretanto, vai além disso,
pois acredita-se que seriam também fatos histéricos que antecederam a vida na terra.

10 If4 é um sistema de conhecimento que foi, originalmente, transmitido de forma oral. Estruturado na forma de
instituicdo, € um conjunto de procedimentos que facilitam a recuperagdo de informacdes sobre todos os aspectos
passados, presentes e futuros da vida ioruba. Esse conhecimento é acessivel por meio de um sistema de divinacao,
um processo que gera histérias, mitos e narrativas, que afirmam ser enviadas por Deus, e que fazem assercdes
sobretudo e qualquer coisa na vida ioruba. (Rocha, 2018, p. 5.)



20

O sistema de adivinhagéo foi concebido como um processo de conhecimento da
Vontade de Deus. O ato de adivinhacao de Ifa ndo é, portanto, um processo de falar
diretamente com Deus como um médium. O objetivo é escolher versiculos relevantes
a partir de uma grande extensdo de textos orais armazenados em um sistema de
codificacao binaria compactavel por computador. A técnica formulada por Ortinmila
é aquela em que as previsdes sao feitas através do uso de leis matematicas de
probabilidade. (Oltwolé, 2017, p. 48)!*

Para a filosofia de Orunmila a vida funciona conforme as histdrias dos 16 Odus*?
principais. Estes se multiplicam entre si e retratam condigdes e situagcdes da vida. A partir
deles, o consulente deve agir consoante as maneiras aplicadas para uma melhor vida. Assim,
cria-se um codigo de conduta moral e ético que deve conduzir nossas vidas. As expressdes
dessas historias sdo contadas pelos Orisas, pois eles ja vivenciaram a realidade desses
acontecimentos e hoje agem como demonstracdo das relagdes de causas e efeitos sobre
determinadas escolhas.

Assim, 0 jogo conduz o saber sobre si, relacionando-o ao conjunto espiritual e
social. Ele é um método para orientar melhores acGes que melhorem o caminho a ser
seguido pelo consulente. Como veremos mais adiante, pelo jogo € possivel visualizar a
metafisica do Orun.

A vicissitude dos Orisas ¢ afirmada com base na relacdo entre o jogo e os Itans.
Aqui, é necessario frisar que ha uma distincdo entre a deidade mistica Orisas e 0s Orisds
vivos em terra. O primeiro, é esséncia direta do Ase e sua completude. O segundo, sdo esses
relatos escritos por Ordnmila de pessoas que atingiram um patamar de entidades espirituais.
Estas pessoas também sdo dotados de Ase, pois sdo altamente comprometidas. Dessa
maneira, eles viveram conforme a conduta esperada dos Orisas. Do ponto de vista de

Olawolé:

Ortnmila diz: S&o os seres humanos que divinizamos como Orisa. Eu respondi: E
verdade, é meu Senhor, Agbonniregun. Orisa sdo seres humanos deificados.
Oranmila diz: "Orisa-Nla.vocé deve saber, ja foi um ser humano. Quando ele trouxe
béncdos ao mundo, 0s homens comecaram a adora-lo como deus. Até hoje 0os homens

11 Tradugéo livre: The divination system was designed as a process of knowing God's Will. The act of Ifa
divination is, therefore, not a process of speaking directly to God like a medium. The goal is that of choosing
relevant verses from a large expanse of oral texts stored in a computer-compactable binary coding system. The
technique formulated by Orunmila is one in which predictions are arrived at through the use mathematical laws
of probability. (Olawolé, 2017, p. 48)

12 A posigdo que os biizios tomam ao serem langa- dos durante o jogo é denominada de Odu. Para cada posicio
do buzio entre o lado aberto e o fechado, o0 Odu toma um nome diferente num total de 16, que s&o denominados
de Oju Odu, ou seja, os Odu principais. Possuem um total de 70 caminhos. Esses, distribuidos de forma desigual
entre si. Para cada caminho, uma hist6ria, Itan, que sera analisada por analogia como forma de orientacdo ao
consulente, e que determinara o tipo de Ebo a ser realizado, se for o caso. (Beniste, 2022, p. 111)



21

reverenciam sua memoria e suplicam ao Onipotente em seu nome. Ogum ja foi um
ser humano. Sangé ja foi um ser humano. E entéo aqueles que alcangam a sabedoria
na terra; eles sdo aqueles a quem adoramos como deus. Os Orisa sdo seres humanos
deificados. (Olawolé, 2017, p. 47)%3

Essas histérias assemelham-se as paradbolas biblicas, pois também sdo metéforas
sobre os modos de agir em comunidade e suas consequéncias. No Brasil o jogo de opele-ifa
foi adaptado para o meridilogun®, conhecido como jogo de buzios. Este aplica a mesma
premissa de se guiar a partir das historias de cada Orisa, como veremos mais detalhadamente
em seguida.

Um aspecto importante a se salientar é que a origem de cada pessoa esta ligada a
um Orisa que mais se afina & sua esséncia. O meridilogun, assim como o opele, serve para
direcionar as melhores escolhas para o caminho de Ori*® de cada um. Por exemplo, uma
pessoa que é do Orisa Osdsi em caminhos positivos tende a ser devotada a familia e ao
trabalho. Isso lhe confere um bom caréater para sua existéncia.

A relacdo entre o Orisa e a pessoa é intima e Gnica. Além disso, ela tem um carater
moral, uma vez que prescreve modos de agir. Disso, estabeleceu-se uma correlacéo entre 0s
Orisas e 0s seres existentes no Aiyé®. Assim, a religiosidade afro traz uma relacéo direta
entre ser existencial e “deidade”, aproximando e estreitando relagdes de erros ou acertos. A
religido afro, portanto, traz consigo entidades divinas que se aproximam da realidade humana

e a Natureza é pensada em conjunto com a propria existéncia humana. Estes dois necessitam

13 Traducdo do texto: Ortinmila says: It is human beings we deify as Orisa. I replied: True indeed it is my Lord,
Agbonniregun. Orisa are deified human beings. Ortnmila says: "Orisa-Nla.you must know, was once a human
being himself. When he brought blessings to the world, men began to worship him as god Even to this day men
revere his memory and supplicate the Omnipotent in his name. Ogun was once a human being. Sangé was once
a human being. And so those who attain wisdom on earth; they are those indeed whom we worship as god. The
Orisa are deified human beings Eji-Ogbe (Olawolé, 2017, p. 47)

14 0 jogo de bizios ou Merindinlogun tornou-se, no Brasil, o siste- ma oracular mais amplamente aceito e
difundido. A preferéncia do brasileiro por este sistema verifica-se, provavelmente, pela inexisténcia, até quase o
final do século XX, de babalaos no Bra- sil, 0 que tornava absolutamente impossivel o0 acesso aos dois processos
divinatérios anteriormente descritos, enquanto que os blzios podem ser jogados por qualquer um que seja iniciado
no culto dos orixas, independentemente de cargo, grau ou hie- rarquia. E Exu quem, por meio dos buzios,
intermedia a comu- nicacdo entre os homens e os habitantes dos mundos espiritu- ais, levando os pedidos e
trazendo os conselhos e as orientacdes, os recados e as exigéncias. (Martins, 2013, p. 31)

15 Cada orf constitui a divindade pessoal que regula a vida da pessoa. Aquilo que néo for sancionado pelo orf ndo
podera ser feito pelo Orisa. O ori € o elemento mais importante de cada personalidade individual. Tal conceito é
basico para o entendimento da filosofia de vida, pois ajuda a explicar acontecimentos que de ou- tra maneira se
mostram incompreensiveis, como a morte sibita, o sofrimento e a boa sorte do homem, retirando em grande parte
dos seres humanos a responsabilidade pelo seu fracasso ou sucesso, libertando-os de qualquer sentimento de culpa
e desanimo. (Beniste, 2022, pp. 133 e 134)

16 Frequentemente traduzido como mundo/terra, porém como veremos mais a frente é muito mais relacionado a
ideia de mercado, onde hd uma “troca” da vida pela existéncia.



22

coexistir para a manutencao da vida, podemos compreender isso de forma melhor a partir do

ponto de vista de Silva:

Na cosmovisdo Yoruba, repleta de simbolismos, a natureza e a ancestralidade sdo
sagradas e fontes de ensinamentos, constituindo-se os pilares basicos da formacdo
desse povo. Os Yoruba construiram uma cosmogonia hierarquizada de divindades e
arqui-divindades que lhes assegura protecdo, libertacdo, salvacéo de suas almas num
nivel transcendente, garantindo-lhes a vida eterna segundo a sua vivéncia terrena. Tal
vivéncia prima por formar a consciéncia filosofica, ético-moral, religiosa e cidada do
Yorubano, que respeita, de modo natural e espontaneo, os seus semelhantes, a
exemplo do que Cristo ensinou aos homens ocidentais. Sobressai 0 senso de
alteridade, de justica e bondade com que o Yorubano trata familiares e demais
pessoas da comunidade. E preciso entdo destacar a consisténcia da filosofia Yoruba,
constituida a partir das suas divindades e mitos, como o Culto de Ortnmila-Ifa.
(Silva, 2015, pp. 120-121)

A religiosidade e 0 modo de pensar afro dizem respeito ao que € bom para o caminho
do individuo. Isso se apresenta através do seu Odu. O caminho deve estar segundo o destino
do individuo e se afinar/alinhar com a energia do seu Orisa para um bom caréter e existéncia.

Consoante a filosofia Yoruba, o destino é previamente dito e determinado antes do
proprio nascimento. A escolha cabe ao que ira nascer e a Olédumare, em companhia somente
de Ordnmila, pois este é o responsavel pelo oraculo e de repassar esse trato anterior a
existéncia no Aiyé. A partir disso, a possibilidade de existéncia e vida é dada e apresentada

aquela pessoa.

1.2 A EXISTENCIALIDADE NA COSMOGONIA DO CANDOMBLE

Devemos entender que a partir do nascimento todo o acordo feito € necessariamente
esquecido. E por esta razio que se deve consultar os babalawos, pois eles indicam os Odus
para nos realinharmos com o0 nosso destino existencial. Os objetivos pelos quais uma pessoa
é criada estdo relacionados ao seu destino. Todas as a¢cBes humanas na Terra sao
predestinadas por Olédumare e determinadas de trés formas, apresentadas por Beniste da

seguinte maneira:

Os objetivos porque uma pessoa € criada estdo relacionados ao seu destino. Todas as
acOes do homem na Terra sdo predestinadas por Olédumare e determinadas de trés
formas:

12 pessoa se ajoelha e escolhe o seu destino. Esta forma € denominada Akunle yan —
“Aquele que se ajoelha e escolhe".

2° A pessoa se ajoelha e recebe o seu destino, que é denominado Akunle gba "Aquele
que se ajoelha e recebe";

3° O destino lhe é fixado, Ihe é determinado. Esta forma é denominada A yan mo¢ -
"Aquele que escolhe e determina o destino para alguém" (Beniste, 2022, p 135).



23

Nesse sentido, a religiosidade africana esté ligada a existéncia do ser muito antes
do seu nascimento. Isso ocorre porque as reflexdes sobre a vida envolvem dimensdes
metafisicas da existéncia. Pensar sobre a vida significa, na verdade, pensar na pré-vida,
naquilo que antecede a propria concepcdo da existéncia. Ou seja, significa construir uma
racionalidade a partir de erros e acertos praticos. O objetivo é formar um conceito aplicavel
ao individuo, independentemente de estar ligado a religido. Devemos compreender que o
carater religioso serve para criar um mundo metafisico. Esse mundo explica a origem e o
significado da existéncia. Ele oferece respostas para aquilo que ainda ndo compreendemos
por completo.

Portanto, podemos afirmar que ndo ha como dissociar a compreensdo do universo
mitico-religioso afro de sua filosofia, dado que a estrutura e compreensdo da humanidade e
0 modo como ela se da no Aiyé é através da relacdo de ambos. Por essa razdo, o
desenvolvimento filosofico africano sempre estara ligado ao religioso, porque filosofia e
religido complementam-se no sentido de dar base ao conceito do existir.

No Candomblé, a existéncia deu-se a partir de um Todo. Este vem a partir de um
conjunto da poténcia do existir. Essa poténcia possibilita uma individualidade que cria a
ligacdo entre o infinito (4se) e o finito (a vida). Ase e vida existem e dependem um do
outro. Assim, o metafisico relaciona-se com o fisico. Consequentemente, existe a existéncia.
Isso é claramente expresso pelo conceito de Ubuntu no candomblé, apresentado por Ramose
da seguinte maneira:

Ubuntu é simultaneamente a base e o edificio da filosofia africana. Conforme a
ontologia e a epistemologia africanas, devem ser entendidas como dois aspectos de
uma mesma realidade. Uma totalidade continua, em vez de um fragmento
independente da realidade. Ubuntu €, na verdade, duas palavras em uma. Ubu evoca
a ideia de ser, em geral, sempre orientado para o envolvimento, isto é, a manifestacio
concreta continua e incessante via formas e modos particulares de ser. Nesse sentido,
esta sempre orientado para Ntu. No nivel ontolégico, ndo ha separagéo estrita e literal
entre ubu-e-ntu, Ubu-e-Ntu ndo sdo duas realidades radicalmente separadas e
irreconciliavelmente opostas... [E] unidade e uma totalidade indivisivel... Pode-se
dizer que Ubu- como a compreensao generalizada do ser, é distintamente ontolégica.
enguanto -ntu como o ponto nodal no quaI 0 ser assume uma forma concreta ou um
modo de ser no processo de envolvimento continuo pode ser considerado o

distintamente epistemologico “o sentido em que a realidade se torna perceptivel aos
sentidos humanos” (Ramose, 2002, pp. 40-41)Y7

17 Ubuntu is simultaneously the foundation and edifice of African philosophy. Accordingly African ontology, and
epistemology must be understood as two aspects of one and the same reality. One continuous wholeness rather
than an independent fragment of reality Ubuntu is actually two words in one. Ubu evokes the idea of be-ing in'
general always oriented towards enfoldment, that is, incessant continual concrete manifestation through particular
forms and modes of be-ing. In this sense, it is always oriented towards Ntu. At the ontological level, there is no
strict and literal separation between ubu-and- ntu, Ubu-and- Ntu are not two radically separate and irreconcilably
opposed realities... [t is] one-ness and an indivisible wholeness.... Ubu- as the generalized understanding of being
may be said to be distinctly ontological. whereas - ntu as the nodal point at which be- ing assumes concrete form



24

Com o Ubuntu, podemos compreender o conceito de uma totalidade que se divide
e se complementa. A divisdo respeita a individualidade de cada coisa, mas a
complementariedade garante a existéncia da totalidade, pois o0 ser humano ndo pode viver
sozinho. Esse movimento ocorre porque o ser, a religido e a estrutura existem em relagéo
mutua. Um completa o outro, assim como a existéncia simboliza a eternidade e ciclicidade
das coisas.

Através da compreensdo do ideal Ubuntu, podemos interpretar que a compreensao
ontolégica e religiosa se correlacionam. Isso se da assim, pois quando a teologia religiosa
aparece, ela auxilia a estruturar uma base para sustentar as teses e conceitos da ontologia.
Dessa forma, a religiosidade movimenta o pensar e estruturar a existencialidade de ambas,
onde a filosofia e a religido vivem em conjunto e similaridades, pois foi a partir do ato de
compreender o que se cultuava porqué, que a filosofia e ontologia africana se
desenvolveram. A busca por se falar e compreender o que é 0 Ase, desencadeou uma
religiosidade pautada filosoficamente.

Com o Ubuntu, podemos compreender o conceito de uma totalidade que se divide
e se complementa. A divisdo respeita a individualidade de cada coisa, mas a
complementariedade garante a existéncia da totalidade, pois o ser humano ndo pode viver
sozinho. Esse movimento ocorre porque o ser, a religido e a estrutura existem em relacéo
mutua. Um completa o outro, assim como a Ouroboros simboliza a eternidade e ciclicidade
das coisas. O 4se é a poténcia da totalidade dividida, que precisa estar sesmpre em reencontro
com seu todo. A existéncia so se da a partir da totalidade, da qual deriva a particularidade.
Isso possibilita a existéncia individual. O particular existe no todo, embora o todo seja
inteiro, mesmo sem partes.

Para uma comunidade viver plenamente, ela precisa viver em conjunto, conforme
o saber Ubuntu. E preciso agradecer e honrar a vida e buscar reconectar-se com 0s ancestrais
para obter harmonia. Por isso, a Natureza e tudo que dela provém — inclusive ndés — é
divino e sagrado. Devem ser respeitados, pois sdo entidades portadoras do Ase primordial.
Na Africa e no Brasil, povos originarios de cada regido cultuavam e louvavam a Natureza,
mantendo uma relacdo de temor e amor para garantir sua sobrevivéncia.

Assim, 0 Orisa € um principio da Natureza que compde, mantém e possibilita a

continuidade. Os Orisas devem agir segundo a ordem de Olédumarg. Isso significa que eles

or a mode of be-ing in the process of continual enfoldment may be said to be the distinctly epistemological "the
sense in which reality becomes perceptible to human senses (Ramose, 2002, pp. 40-41)



25

devem agir como ministros das acessdes para as quais foram determinados. Orisa evocam
a ideia de ser palpavel, uma vez que eles se apresentam como Forca do querer de Olédumare
para a manutencdo do mundo e a humanidade. Eles sdo forcas Naturais encarregadas de
transitar e distribuir Ase.
Esses principios (orixas, voduns, inquices, encantados, etc.), que mudam de
designacdo no movimento de variagdo das préticas litlrgicas, ndo se entendem como
entificacOes realistas e transcendentes (a0 modo da onipotente transcendéncia da
divindade cristd), mas como perspectivas existenciais ou modelos filosoficos para a

compreensdo do ser no mundo sem barreiras entre homem e natureza, entre vida e
conhecimento (Sodré, 2020, p. 205).

A filosofia Yoruba é uma compressdo da relacdo do sagrado com o material
estabelecido pela religiosidade para a existéncia. A noc¢do de estrutura filosé6fica surge a
partir da relagdo entre a humanidade e a Natureza. Assim, quando cultuamos a Natureza, o
cultuamos a existéncia primeira que iniciou a vida. A partir disso, inicia-se uma construcao
de religiosidade interligada com a vivéncia, ou seja, as construcdes das sociedades.

Assim, o principio da filosofia metafisica Ketu relaciona-se intrinsecamente com a
cosmogonia afrodescendente Yoruba. Essa filosofia € entdo desenvolvida por uma estrutura
metafisica de uma ontologia cosmogonica. A metafisica Ketu € uma compreensdo de
construcdo da existencialidade do mundo a partir de conceitos metafisicos espiritualizados,
mas ndo necessariamente religiosos.

Aqui, é necessario estabelecermos que a religiosidade africana parte do
pressuposto de consciéncia existencial de uma forca vital primeira (ontolégica) que se
relaciona com o mundo sensivel de maneira imanente. Assim, a existéncia e o existir
relacionam-se. A filosofia de forca vital do homem negro é um principio do povo Banto.
De acordo com Tempels, a forga vital é igual a existéncia. “Os nobres Bantos supostamente
existem agora e no passado, no pantedo das forcas. Ser é forca; forca € ser. Assim, a estrutura
metafisica dos Bantos centralizava na sua teoria das forcas que dominava todas as areas da
Vida Bantu” (Jr, 2021, p 19).18

Assim, a existencialidade de um conceito metafisico, o qual necessita se relacionar
intrinsecamente com o mundo fisico continuamente para existir. E a partir da compreens3o
dessa ligacdo e manutencao que pretendemos estabelecer, que é 0 Ase. Um inicio a se pensar

sobre isso é compreender como essa interacao se da a partir do homem. Este deve respeitar

18 Tradugdo da autora do texto: “The noble Bantu ar purported to exist, now and in the past, in a pantheon of
forces. Being is force; force is being. Thus the metaphysical structure of the Bantu race centered on their theory
of forces that held sway in every area of Bantu Life“(Jr, 2021, p. 19)



26

e compreender a Natureza que vive e que o cria e s6 a partir Dela compreender a forca
natural que habita em tudo que existe, inclusive ele mesmo. Por isso, deve existir uma
manutencéo disso, de acordo com Tempels:
Este valor supremo é a vida, forca para viver fortemente, ou forca vital. Os Bantos
dizem, em respeito a uma série de praticas estranha nas quais ndo vemos nem
tempo, nem razao, que o seu propdsito € adquirir vida, forca ou forca vital, para
viver profundamente, que eles devem tornar a vida mais forte, ou para assegurar

que a forca devera permanecer perpetuamente na posteridade. (Tempels, 1959, p.
21)19

Compreenderemos, dessa maneira, que a propria forca do Existir parte da forca
vital ancestral, que se interligam indissociavelmente. Como elas estédo sempre interligadas,
desenvolvem uma simbiose existencial imprescindivel. A partir do momento que a forca
vital surge, precisa necessariamente de algo para que a contenha. Esta funcdo é
desempenhada pelo corpo. Por isso, cultuar os ancestrais € cultuar a propria forca de
existéncia para sua existéncia. Isso evita que a memaria do que se é morra antes mesmo de
comegar a ter sido. Dessa forma, honraremos também a nossa propria memoria de poder
existir.

O pressuposto dessa ideia é que somos seres finitos. Nascemos, crescemos e, em
determinado momento, perecemos. Isso é um fato da existéncia da vida. Para tanto, a
continuidade da vida mantém-se por meio de um elo infinito e eterno: o Ase. O finito contém
ase?® para poder viver e conectar-se com o0 Ase do infinito, nesse caso nossos ancestrais e,
por consequéncia, com os Orisas. Nesse sentido, de acordo com Tempels, “todas as matérias
sdo compostas por um elemento fundamental em todos os aspectos! Este elemento esta no
Estado finito, mas é infinito” (Tempels, 2021, p. 39)2.

Podemos afirmar, portanto, que para a filosofia Ketu ha um elemento que faz tudo
que existe existir. Esse elemento é o Ase. Se conceituamos metafisica afro-brasileira a partir
dareligiosidade, fica mais facil visualizar essa afirmacdo, pois todos somos feitos de matéria
ancestral, a qual esté inteiramente conectada aos Orisas e & possibilidade de existir.

A religido candomblecista, dessa forma, permite que a pessoa conheca a si mesma

gracas a um elo divino que religa seu ase com 0 Ase divino e sagrado. Assim. Ha uma

1% Tradugdo da autora do texto: This supreme value is life, force, to live strongly, or vital force. The Bantu say, in
respect of a number of strange practices in which we see neither rime nor reason, that their purpose is to acquire
life, strength or vital force, to live strongly, that they are to make life stronger, or to assure that force shall remain
perpetually in one's posterity. (Tempels, 1959, p. 21)

20 Aqui em minUsculo pela primeira vez, para diferenciar do Asé (poténcia primeira) de asé (continuidade da
poténcia). A partir daqui, existird essa distin¢do para melhor entendimento dos conceitos.

21 Tradugdo da autora: All mater are made up of one fundamental element, acros the board! This elemente is in
the finite State, but it is infinite. (Tempels, 2021, p. 39)



27

comunhdo com o sagrado, a fim de estabelecer uma reconexao com o ancestral. Por isso, a
compreensdo do modo como se d& esse encontro da pessoa com o divino € como
religiosamente isso é possivel nas casas de candomblé no Brasil sdo aspectos que devem
ser levados em consideracdo para uma pesquisa dedicada ao tema. Uma analise acurada do
culto religioso do candomblé permite explicar e mostrar o descobrimento de Si por meio da
Natureza divina que habita cada pessoa.

Buscar a existéncia primeira da Natureza divina é possivel a partir do desvendar-
se e compreender essa Natureza divina. Ou seja, entender o porqué dessa forca que move
tudo que existe é 0 Ase a partir da compreensdo de que nossa existéncia parte, possui e
continua a partir do Ase. Primeiramente, precisamos entender que foi a partir da expanséo
de Olédumaré (um dos nomes para QOlorun??) e da liberagdo do seu potencial existencial,
nesse caso 0 Ase, que foi possivel compreender que é o Orisa, 0 que é a forca da natureza,
0 que é a existéncia de vida, pois Ase & um conceito que resume tudo isso. Para Failson e

Benedicto:

Axé é uma dimensdo polissémica que permeia o arcabouco cosmolodgico, epistémico
e filos6fico do Candomblé. Em linhas gerais, pode-se traduzir Axé como: energia
vital. O Axé ¢é constituido a partir do movimento interativo, interdependente e
intercruzado da contracdo entre dois lugares coexistentes; o Orun — mundo
metafisico sem limites, o universo espiritual e ancestral e 0 Aye — mundo fisico com
limites, o universo natural e humano. O Axé € partilhado entre os mundos, entre as
formas e entre os mundos e as formas. O Axé é trocado, dividido e restituido em
movimento de circularidade continua. O Orun coabita no Aye, o Axé como energia
vital € um “sangue ancestral”. Acerca desta perspectiva, € necessario considerar
também como lugar as formas tangiveis ou intangiveis que coabitam o Orun e 0 Aye:
seres, lugares e elementos. Uma arvore pode ser um ancestral, como no Iroko, de
igual modo. Ar& — corpo, Ori — cabega/mente e Emi — espirito/ar compde o ser
humano de forma indissocidvel, inter-relacionada e equivalente. Compreende-se,
assim, que tudo que existe nos mundos, nos lugares e os lugares em si, sdo imanados
por esta energia vital. Desta forma, para o sistema cultural do Candomblé, tudo que
possui Axé, de alguma forma ou em alguma dimensdo, possui vida. (Faislon;
Benedicto, 2020, p. 190)

Assim, 0 Ase é 0 movimento, 0 que motiva e da vida. No entanto, ele nfo é o ato de

existir nem uma energia estatica e imutavel, como a dynamis aristotélica®®. O Ase é uma forca

220lorun ¢ o “dono do céu”. Também conhecido como Eleda “criador”, Aladyé “aquele que vive”, Elemii “o
dono da vida” ou por Olojo-oni “o dono, ou aquele que controla os acontecimentos de hoje”. A etimologia de
“Olédumare” é duvidosa. Ele é um deus distante, inacessivel e indiferente as preces e ao destino dos homens.
Esta fora do alcance da compreensdo humana. Ele criou os Orixas para governarem e supervisionarem o mundo
e a eles os homens devem dirigir suas preces e fazer oferendas. Olddumare, no entanto, aceita julgar as desavencas
que possam surgir entre os Orixas. (Verger, 1995, p. 6).

23 Dynamis no sentido de forga, como é apresentada no seguinte trecho: “Assim, a for¢a se da de forma dicotémica
no seu desdobramento fético (6ntico), e de forma unitéria se pensada ontologicamente. O filésofo ensina que a
dynamis se divide no seu préprio desdobrar-se, mas continua sendo enquanto Um (Mesmo) — o que configura
sempre a relagéo da forga com ela mesma, sendo que a forca de sofrer, a passividade, é a condi¢éo de possibilidade
para o transpassar da forca, para que outro seja. Assim, a partir da sua esséncia, fica claro porque a forga, enquanto



28

constante e continua que existe, se movimenta, transmuta e se renova a todo instante como
poténcia. O Ase pode ser compreendido como uma chama que nunca se extingue e que sempre
regenera sua combustéo e que sempre estd mudando para criar algo.

Dessa maneira, é importante compreendermos o sentido do Ase para a constituicio da
religiosidade afro, pois tudo que é e pode vir a ser vivo tem ase. Assim, a palavra Ase torna-se
um conceito ontolégico de suma importancia para a religiosidade. Como as religides afro sdo
constituidas e transmitidas de forma oral, entdo a palavra Ase tem com ela a forca de criacéo,
pois foi por meio dela que o culto nasceu, estruturou-se e continuou até hoje. Como

demonstrado por Failson e Benedicto:

Nesse sentido, compreende-se que a ancestralidade movimenta a dindmica entre os
lugares: o transcendente e o imanente, a cultura e a natureza, o humano e o espiritual
e a filosofia e o real. Tendo em vista o sistema cultural do Candomblé, 0 movimento
da Ancestralidade se dinamiza a partir da nocdo de Axé. Esta nocdo de Axé
fundamenta a cosmologia do Candomblé, possibilitando a compreenséo da dinamica
interativa entre estes muitos lugares movidos pela ancestralidade. (Faislon;
Benedicto, 2020, p. 18)

A partir do momento em que a palavra é dita, ela é tomada pelo 4se. Consequentemente,
as coisas sdo criadas. Por exemplo, ao contar uma historia, o ouvinte imaginara e visualizara
aquela histéria. Por isso, 0 Ase é a possibilidade da dinamizacdo da existéncia. A partir da
pratica religiosa candomblecista é possivel um contato direto com a renovagao disso, uma vez
que somos finitos.

A pratica religiosa é estruturada a partir da construgdo de um dogma. O candomblé,
assim, tem a crenca em Olorun, Oduduwa® e Obatala®® que, em conjunto com o Ase torna-se
a crenca basica para o processo religioso no Brasil. Dessa estrutura, estabelecer-se-do como as
forcas que existem e s@o a Natureza e nds mesmos. Possibilitando, assim, uma interligacdo do
material com o divino na existéncia. Aqui, dogma é uma base para uma crenc¢a, doutrina
religiosa ou ideoldgica, ou até mesmo uma organizacao.

O dogma é o ponto de fundamento para uma crenca, pois ele possibilita a identidade de
uma religido enquanto tal. Dessa forma, a religido pode ser objeto de estudo, uma vez que a
religiosidade molda pensamentos, comportamentos e estabelece a possibilidade de

autoconhecimento dos sujeitos que a praticam. Por este motivo, hd& uma abertura para

apyn, deve necessariamente ser em outro € enquanto outro do ponto de vista dntico, e ela mesma enquanto outro
do ponto de vista ontologico.” (Santos, 2018, p. 44).

24 particula que representa a energia feminina da existéncia, o principio feminino de onde tudo se origina e nasce.
E a representacio deificada das lya-mi,as grandes mées ancestrais.

%5 Obatala por sua vez esta associado a energia masculina. Ao principio masculino. Geralmente é apresentado
como responsavel pela existéncia do poder ancestral masculino.



29

compreender a dimensdo espiritual da existéncia humana a partir de estudos que exploram e
pesquisam a esséncia do fendmeno religioso. E necessario estabelecer isso para atestar a
necessidade e compreens&o do conceito de Ase como parte de esséncia de nds mesmos, pois,
no candomblé, ndo existe a necessidade de uma invocacéo direta de um Deus. A intermediacéo
é direta e se da entre a existéncia das pessoas e seu elo com sua existéncia primordial,
diretamente por meio do Ase.

Compreenderemos isso quando concebemos o Orisa como componente da nossa
esséncia. Como o Orisa ¢ ligado diretamente ao Ase, tem-se um vinculo direto com o principio
da existéncia, ou seja, com Olodumaré?®. Assim, o culto é moldado para compreendermos uma
forma de existir na vida a partir da conexdo com 0s ancestrais, ou seja, para alinharmos nossos
asés ao Ase da criagio.

Assim, na proxima sessdo, veremos que, ao entendermos a cosmogonia candomblecista
sobre a criacdo da existéncia, perceberemos que o culto aos Orisdas é um pacto direto/indireto
com o passado. Este pacto se faz presente continuamente na construcdo e manutencdo da

existéncia.

1.3 COSMOGONIA YORUBA

Como vimos na sessdo anterior, a tradicdo Yoruba explica a existéncia pela
oralidade dos Babalawos. Eles guardam todas as historias dos Odus ditas por Ortnmila. As
historias dizem de modo metafdrico o que aconteceu no passado. O mundo apresenta-se por
meio desses Itans. Estes foram estruturados de modo metafdrico para nos proporcionarem
a compreensdo de estruturas metafisicas.

Os Babalawos contam que Olédumare é a forca divina criadora da existéncia. Por
esta raz&o, Ele?” nio precisa vir até o Aiyé. Ele é o detentor de toda a forca e Ase que mantém

a vida. Consequentemente, cada particula vivente é um pedaco desse Ase, que possibilita o

% O nome é composto de duas palavras e um prefixo, desta forma: OL-ODU-MARE, OL- é uma outra forma de
ONI, prefixo indicativo de posse ou comando. ODU possui diversos significados. Pode ser Odu, poder; como
adjetivo possui o significado de tudo aquilo que "é muito grande, muito extenso". Pode ser, ainda, a denominacéo
dos signos de If4 e identificado com destino individual de cada ser humano. Assim, OLODO indicaria alguém
supremo, possuidor do cetro da autoridade com excelentes atributos de perfeicdo e autoridade, além de detentor
do poder sobre os destinos. MARE- pode ser a contracdo de duas palavras, indicando algo que permanece estavel,
ndo se move ou desvia, é imutavel.

A expressdo OLODUMARE pode ser interpretada como a Divindade que possui qualidades superiores, perfeitas,
imutaveis, permanentes, dignas de confianca. Detentor do poder Gnico que ndo pode ter similar. (Beniste, 2022,
p. 28)

27 Escolha pessoal de apresentar a importancia e diferenca de Olédumare.



30

viver. Podemos observar um dos relatos do inicio do mundo a partir da perspectiva de
Cossard:

No principio, ndo havia céu nem terra. Existia apenas um estado indefinivel, que
podemos chamar de o nada. Uma lenda do odu Olugbon conta que Olodumaré
colocou suas forcas em movimento, criando um espago a partir do nada,
transformando o nada em uma forma que se define. Este espaco é delimitado por
quatro cantos: Akitalé, Orissunré, Olomitutu e Agbeniadé. Akitalé é o sentido da
dimensédo, da orientacdo do espago. Orinssunré é uma forga dormente; representa o
passado e a nogdo de Tempo. Olomitutu possui em si a esséncia da agua, da umidade.
Agbeniadé é uma forca feminina na qual esta ligada a esséncia de Oya; é a energia
do fogo. (Cossard, 2008, p. 16).

Nesses relatos, percebemos que a existéncia surge a partir de um principio de
ordem que possibilita a existéncia das coisas. Essa ordem comegou com a delimitagio
espacial dos cantos do mundo e com a definicdo do que cada um representaria. Esse
principio, essa orientagdo do espaco, comegou através do querer de Olédumare que as coisas
tomassem formas de ser. Aqui, defendemos que esse impeto inicial é a propagacdo dada
pelo Ase, pois seria dele que todas as coisas passariam a se mover para ser. O qual, para
existir fora de Olodumare, necessita de uma forma que o contenha, mesmo que seja somente
uma fracdo, para que assim possa existir.

Olddumare colocou suas forgas em movimento, e essas forgas foram langadas ao
mundo a partir do ato de poder ser do Ase, da vida de Olédumaré. Dessa forma, Olddumaré
iniciou a existéncia a partir da sua prépria existéncia. Assim, Ele é o inicio que possibilitou
a propulséo do ato de existir. A poténcia de existencialidade existe a partir dessa propulséo
de forca de delimitagdes, liberando uma forca-movimento da vida, nesse caso da liberacéo
de Ase.

Uma vez que o Ase é liberado, existem condicbes para a sua propagacio. As
condicdes sdo impostas por Olédumare, pois ele direcionou o processo de criacdo para cada
Orisa. Com isso, Olédumaré adequou cada Orisa a uma funcdo a fim de estabelecer
equilibrio e controle. Desse modo, enquanto Olédumare garante a possibilidade de existir,
0s Orisa continuam o processo de criagdo da existéncia do mundo. Esse processo é relatado
através dos Itans.

Os itans sdo apresentados pelos conceitos filosoficos que se mostram de forma
codificada para serem interpretados pelos Babalawos. Como dito por Alese, “Os mais

instrutivos sao os mitos porque estdo impregnados de intuicdes filosdficas que ndo podem



31

ser facilmente discernidas por uma pessoa filosoficamente despreparada.”?® (Alese, 2018,
p. 29). Assim, os conceitos dirigem-se de modo direto e Unico a cada individualidade que
necessita deles por meio de uma pessoa capaz de interpretd-los. Dessa forma, Olédumaré
E. Como tal, Ele é/age no sentido em que coloca 0s Orisas como causas que contribuem
para a humanidade.

Os Orisas apresentam-se como forgas misticas da existéncia que partiram de
Olédumaré. Portanto, Ele é o primeiro agente da existéncia. Olédumaré é uma regra para o
existir e 0s Orisas sd0 os causadores e aplicadores da regra. Os Orisas existem para conduzir
a existéncia humana, refazendo um elo entre o divino e o material, mantendo o fluxo de
existéncia entre Orun e Aiyé.

Se Olédumaré porta a Substancia, os Orisas sdo Elementos Substanciais, pois o
Ase é substancia propria da vida e os Orisa sdo portadores dele. Ao entendermos
Olédumare, compreendemos ser a partir dele que acessamos a estrutura de um principio
metafisico candomblecista. Desse modo, estabelecemos um principio de possibilidade
ontoldgica de existencialidade.

Olodumare é o detentor primordial do Ase. O Ase propaga-se e possibilita a
existéncia do Orun® a partir de Ele. Portanto, o mundo da realidade e do Aiyé, o mundo da
particularidade e das coisas, decorre de Olédumare. Nesses dois aspectos de mundo, € onde
Todos os seres habitam e coabitam a existéncia no mundo da particularidade e das coisas.
Olddumareé é a forca primeira que potencializou a existéncia a partir do Ase. Ele é a primeira
causa. Assim, podemos compreender Ele como o contentor da poténcia do existir ou do
Ase.

A primeira existéncia individual, ou seja, o primeiro ser com forma e matéria
separado de Olédumare foi Est Yangi®® surge a partir desse impeto para a individualidade

do ser. EsU Yangi tornou-se o primeiro elemento de existéncia particular individualizada a

2Tradugdo da autora do trecho: "Most instructive in the are the myth because they are embedded with
philosophical intuitions which cannot be easily discerned by a philosophically unequipped person.” (Alese, 2018,
p. 29)

29 Geralmente traduzido como “céu”, mas assim como Aiyé, Orun deve ser entendido como conceito da existéncia
cabendo muito mais a realidade de um campo metafisico da existéncia. Ou do mundo das ideias, como
apresentado por Platéo.

3 Esu Yangi Oba Baba Esu - Esu Yangi Rei pai de todos os Esi Esu Yangi, o Est ancestre ou Esu-Agba, o Esu

pé do Okotod, rei de todos seus descendentes, Esu-Oba, é o Pai-ancestre, mas, a0 mesmo tempo, 0 primeiro
nascido. Esse significado de Esu esta expresso no seu apelativo Igba-Keta, a terceira pessoa, o terceiro elemento
(textu- almente, a terceira cabaca). Seu carater de descendente est4 expresso em muitos mitos. Particularmente
esclarecedora € a histdria Atorun d'orun Esu, do Odu Ogbeé-Hunle sobre o nascimento e a propagacdo de Esu no
aiyé e nos nove espagos do orun. Esse signo apareceu para Orunmila quando ele foi consultar os Babalawo.
(Santos, 2012, p. 145)



32

portar Ase. Esse processo se detalhado mais a frente, em um capitulo dedicado a Esu,
entretanto, se faz necessario uma pequena exposicao de Est para compreensio da ontologia
cosmogonia Yoruba.

A existéncia da-se a partir de um trénsito que movimenta o ato de existir. O transito
ocorre por meio do ato de existir de Esi que porta e transporta o Ase. Este, por sua vez,
possibilita a eterna possibilidade de existir. A existéncia comegou a partir de Esu Yangi.
Como Ele foi o primeiro, Ele possibilitou a poténcia do existir como particular, como
apresentado por Santos:

[...] resumimos um mito de génese sobre a aparicéo dos elementos cdsmicos entre 0s
quais destaca Esu Yangi, pedra vermelha de laterita, como a proto forma, primeira
matéria dotada de forma detentora de existéncia individual; lama dotada de forma,
desprendida da terra, resultado da interagdo de agua+terra; lama, matéria-prima, da
que 1kd tomou uma porcéo para modelar o ser humano. Yangi, constituido da mesma

matéria de origem, converte-se, assim, no primogénito da humanidade. (Santos,
2008, p. 145)

Esu é 0 ato do movimento, e é do movimento que se faz a existéncia. Assim, ele é
o0 propulsor do motor da existéncia, o propulsor do movimento de Olédumare. Tudo que é,
é porque existe em funcdo de Esi. O processo de inicio da existencialidade no mundo, por
Olorun, dé-se pelo primeiro impeto de movimento para existéncia de Esi. A partir desse
primeiro ase repartido, que se separou do todo de Olorun, Esii deu o primeiro passo de ago-
existir.

Até entdo, percebemos que Olorun é o principio de tudo que existe e Esu é 0
principio de cada particularidade que exista de maneira individualizada. Qlorun é o Todo
existencial, e Esu € a proto forma da individuacao da existéncia da particularidade. Este foi
0 primeiro a tomar forma fora do Todo.

Esu1 é 0 proprio ato-movimento da criacdo. Ele quem carrega e transmuta o que ndo
é em algo que possa ser. Esu é condicdo de possibilidade até mesmo da morte, ou seja, ele
permite que fazer algo que era deixe de ser. A morte, portanto, € uma possibilidade de
transmutacdo de um estado para outro. A partir dessas transformacdes de estados, a
existéncia da individualidade separada de um Todo tem poténcia de se realizar e existir em
separado.

Nesse sentido, Esi € o primogénito do universo. Por isso, ele deu 0 movimento
para a existencialidade individual. O Todo existe e um pedaco do Todo existe fora desse
conjunto. Nesse casso, Esu é 0 primeiro pedaco que passa a existir fora do conjunto do
Todo. Esse Todo deve ser compreendido como a existéncia completa de Olédumare sem

existir divisdes e separacGes. O Todo € o Ser que Olédumaré é antes de ser dividido e



33

partilha seu Ase.

A existéncia individual proporcionada por Esi, da a possibilidade de uma
existéncia fora do todo, tornando assim a individualidade possivel. Essa individualidade é
0 que possibilita a existéncia humana, e que essa existéncia seja dotada de intelecto sobre a
existéncia e consciéncia de si, por se perceber parte de um todo, e ainda assim possuir
caracteristicas proprias. Por ter consciéncia de si, 0 individuo percebe-se parte de uma
sociedade, parte de um conjunto, ou seja, parte de um Todo. Nesse caso, a individualidade
foi derivada como parte do Ase que foi dividido do Ase para existir a parte da existéncia
Unica de Olodumare.

A importancia de Esu Yangi para a continuidade da existéncia da-se pelo Itan do
Odu Ogbé-Hunle. Resumidamente, esse Itan relata que Esi Yangi continuava com fome
apos sua criacdo, mesmo que sua mée tenha alimentando-o com tudo. Por isso, ele devora
a propria mde. Consequentemente, seu pai, Qlorun, fica furioso e o persegue com uma
espada. Ele corta o Orun em nove pedacos, e reparte Esi Yangi sempre que o encontra para
espalhar seus pedacos em todos os espacos criados.

Desses nove pedacos de Esi Yangi espalhados no Orun, deu-se a existéncia
singular. A luta s6 acabou depois que, ao estar exausto de se refazer, Esu Yangi introjeta
tudo que ele havia comido. Com isso, ele da re-existéncia a tudo que ele havia destruido.

Os individuos criados a partir dos pedagos de Esi Yangi sdo existéncias individuais
apos serem introjetados. Assim, formam os ara-Aiyé®!, os quais existem porque s&o pedacos
de Esi. Uma vez que Esu foi o primeiro a ser criado, ele também foi o primeiro a ter o dse
contido dentro de si. E, como ele provou tudo do mundo e se espalhou nos nove Orun, esta
presente em tudo e tem conhecimento de cada coisa que comeu.

Por conta do processo de introjecdo de Esu, ele detém o poder de transformar tudo
em Ase, uma vez que ele é o primeiro portador de forma individualizada do Ase. Ele ingere
(como vimos no Itan) e restitui tudo que o alimenta em vida e continuidade. Assim, nio
permite que a vida pare e se esvaia, pois a possibilidade de vida é 0 movimento e é por Esu
que o movimento transita. Por causa disso, temos o Esu Elebo que é 0 responsavel por
transitar os trabalhos realizados no candomblé do Aiyé para o Orun.

Esui é 0 mensageiro e comunicador entre Orun e Aiyé. Ele consegue passar de um
objeto para outro, de um ser para outro, de um plano para outro. Essa transferéncia entre

ser, ndo ser e passar a ser sO pode ser feita por ele. Uma vez que ele é o primogénito por

31 Corpos da Aiyé, criaturas do Aiyé. S0 0s corpos existenciais que vivem no Aiyé.



34

exceléncia e por ter se dividido e povoado todo 0 mundo, ele sempre serd o primeiro a existir
e a nascer. Desse modo, Esu é o elemento de propulsdo, movimento, comunicacio e troca.

Podemos compreender a vida como marcada pela troca. O Aiyé existe para
possibilitar essa troca. Como Esi é responsavel pela movimentacdo, ele sempre vem ao
Aiyé. A existéncia humana so é possivel por meio de relagdes que se constituem e constroem
uma entidade existente: o corpo. Habitado pela alma, o corpo coexiste no Aiyé
momentaneamente. Porém, em certo momento, a alma deve retornar ao seu local de origem.
Dessa forma, a alma habita o corpo, pois o corpo € a forma que permite manter e instituir a
vida no Aiyé.

Devemos observar que, na visdo candomblecista, 0 mundo se apresenta como um
plano material-espiritual. Geralmente, esse plano é representado por uma cabaga. No nosso
caso, isto €, dos habitantes do Aiyé, é necessario aprendermos a experiéncia da troca como
mercado ou Oja. Assim, a “Terra” existe por conta da troca. Como apontado por
Nascimento:

Devemos frisar aqui que ndo € a ideia de mercado euro centrado na circulagdo desses
elementos, que além de compensar um trabalho pelo outro, pode também fazer com
gue esse movimento de compensacdo crie lacos de sociabilidade. E é ai que o
mercado ioruba se distingue do mercado capitalista: enquanto este é um lugar de
acumulacgdo que, muitas vezes, passa pela expropriacdo e exploracdo. Os primeiros
s8o responsaveis por criar lacos de responsabilidade pelo trabalho das outras pessoas

que produziram, produzem e produzirdo aquilo do que eu preciso, mas ndo sou capaz
de produzir em um determinado momento. (Nascimento, 2016, p. 30)

Aqui, devemos compreender o mercado como espaco de troca, 0 movimento de
precisar de algo e trocar por outra coisa que alguém tenha. 1sso permite nossa continuacao
na existéncia. Trata-se, portanto, de sobrevivéncia coletiva.

Esu: nos ensina que 0 movimento da troca é o que movimenta a vida. O lugar onde
as trocas acontecem ¢ o mercado. De acordo com Nascimento, “dito de outro modo, o
mercado-0ja € um local de troca e circulacao do axé, de modo a fortalecer o carater reciproco
e complementar da dinAmica do proprio axé” (2016, p. 32). Esu faz o existir ser existéncia.
Por isso, Olédumare é o Existir e 0 movimento do existir é Esu. Este transforma a poténcia
existencial de Olédumaré em particularidade de existéncia e individualidade: os ara-Aiyé.

A realizacdo da existéncia da-se na construcdo da sociedade em um contexto de
correlagbes. Dessa maneira, ndo é possivel referenciar cidades em Africa, de uma maneira

ocidentalizada, considerando o conceito de Weber, por exemplo. Pois, a partir da



35

perspectiva europeia, 0 conceito "cidade"32 esta para uma sociedade que se sustenta a partir
da industrializacdo, e ndo da agropecuaria como geralmente era Benin. A cidade, de maneira
ocidental, € um lugar de realizacdo social, de crescimento da sociedade, para crescimento
da industria e do comércio, para melhora individual. Enquanto, em Africa, o conceito de
cidade envolve muito mais o cuidado de um todo, a partir da agricultura e troca, para a
existéncia de todo o coletivo.

Da perspectiva Yoruba, a cidade € um local para realiza¢Ges da existéncia de cada
um que se relaciona com outros, consigo e com a Natureza. Isso garante uma troca que
mantém a continuidade da existencialidade no contexto geral e para todos. Dessa forma,
Ase s6 é possivel sendo partilhado, uma vez que ao se perder o0 movimento, as coisas param
de ser e existir. Para tanto, é necessario movimentar, trocar, partilhar e sé a partir disso,
viver socialmente.

Para os candomblecistas, o primeiro local de existéncia seria Ile-ife®. Os antigos
diziam ser o lugar do meio ou Isalu-Orun, o lugar onde é possivel a existéncia da vida
humana, o meio dos nove pedagos de Orun e o local propicio a existir. Ndo devemos,
entretanto, considerar Ile-Ife apenas como um lugar fisico que deu partida ao inicio do
homem, mas como um local dentro do campo espiritual. De acordo com Mercés:

Porém, podemos afirmar que a ancestralidade humana e toda a sua hominizacao estdo
em Africa. A hominizagdo é um complexo processo pelo qual 0 homem distingue-se
dos demais primatas e amplia suas capacidades motora, técnica, cognitiva,
alimenticia e psiquica. Segundo o historiador congolés Elikia M‘Bokolo (2009), a
hominizacdo comeca a ser estabelecida no continente africano, dadas as suas
caracteristicas climaticas, por volta de 10 bilhdes de anos atras. Ela tem o
Australopithecus como precursor do processo, haja vista que fésseis e vestidos desse
hominideo foram encontrados em varios lugares do continente. O homem sapiens
sapiens é um ser gregario, por isso ira construir cidades, como Ifé, por exemplo.
Segundo os especialistas, existem duas possibilidades para o surgimento de Ifé, uma

mitoldgica e outra histérica. No existe um consenso sobre a data precisa da criacéo
de Ifé. H& um duplo esfor¢o para entendermos Ifé e sua rica trajetdria (Mercés, 2018,

32 Weber, por meio do método comparativo, escreveu um longo ensaio sobre a morfologia das cidades antigas e
das cidades medievais. Destas comparagdes, o autor estabeleceu seu ‘tipo ideal’, isto é, estabeleceu as
caracteristicas que um assentamento humano deve possuir para que possa ser denominado cidade: 1) uma
fortaleza; 2) um mercado; 3) tribunal préprio e direito, pelo menos parcialmente, préprio; 4) carater de associagao
e unido a isto 5) pelo menos, uma autonomia e autocefalia parcial, portanto, administracdo por autoridade em cuja
designacdo os habitantes participassem de algum modo (Weber, 1944, p. 949). Entretanto, conforme apontamos
acima, como ‘tipo ideal’ ndo ¢ esperado que toda cidade possua todos os critérios apresentados aqui. Para Weber,
a cidade é um assentamento que apresenta uma certa densidade, € uma localidade em que as pessoas moram juntas
e ndo dispersas em um territério. Neste sentido, nos afastamos ndo s6 dos assentamentos norte-africanos da
Antiguidade, mas até, em certa medida, da prépria polis grega. Além disso, a producgdo industrial e o comércio
s80 as bases de sustentagdo econdmica da populacdo e ndo a agricultura. (Komakari, 2009, p. 5)

33 As principais cidades da regido Ocidental da Africa nasceram do poder das palavras. A primeira cidade segundo
a tradicdo oral foi Ifé, o umbigo do mundo. Essa polis € dotada de uma monarquia divina, e nela nascia todas as
formas de entendimento yorubano. 1fé é o berco da palavra no aiyé, e dela emana o candomblé para 0 mundo.
(Mercés, 2018, p. 184)



36

p. 184).

Por conta da historia perdida por diversas guerras e o desinteresse dos estudos
sobre territorio afro, existe a compreensdo de que lle-ife foi de fato um local que existiu,
fisicamente, em terras onde hoje se localiza a Nigéria. Entretanto, ndo se sabe precisar o
exato local no qual se estabilizou, uma vez que foi um pequeno povo gue se instalou, nem
0 ano em que teria tido inicio sua sociedade®*. Ainda assim, é considerado um lugar sagrado,
um local do meio, pois foi através dele que a existéncia individual comegou a ser no Aiyé.

Os Orisas existem no ambito do Orun e nds vivemos no Aiyé. Nesse sentido,
Mairnque explica esta dualidade da seguinte maneira:

Este mundo seria um conjunto de cépias do que existe no Mundo Inteligivel
construidas a partir de um artifice, que Platdo denomina de “Demiurgo”. Este

“criador” conseguiu dar forma a uma matéria-prima que ja supunha, tomando por
modelo as ideias eternas. (Mairnque, 2003, p.11).

No nosso caso, o “Demiurgo” pode ser compreendido como Oldédumare.
Entretanto, o “Mundo Inteligivel” pode ser acessado através do contato com os Orisd, uma
vez que eles fazem a ponte entre os dois mundos. Nessa perspectiva, para 0S
candomblecistas existem dois espacos que coexistem. Um mundo é a realidade e outro é a
possibilidade de escolha na existéncia. Como bem colocado por Tempels:

Eles existem, entdo ndo ha espaco entre eles. Acontece simplesmente que um é finito
enquanto o outro é infinito. Assim, quando o Estado finito termina, existe o Estado

infinito, de onde 0 mesmo Estado Finito € criado e o processo é repetido ad infinitum!
No principio, eram estes dois Estados. (Tempels, 2021, p. 49)%

Como estd expresso acima, existem duas estruturas de existencialidade no
candomblé: o finito e o infinito. Dentro delas ha a possibilidade de existéncia do infinito,
ou seja, 0s Orisas no Orun que s&o os ara-Orun, e os seres finitos, n6s no Aiyé, que sao os
ara-Aiyé. Existe uma relagdo entre ambos, que se da pelo 4se que permeia/conduz o existir
em ambos 0s espacos.

Assim, os ara-Aiyé sdo compostos por um resquicio de Ase. Devemos frisar aqui

que ndo se trata da ideia de mercado eurocéntrico, centrado na circulacdo de elementos e

34 «Q centro das atividades era lle-IFE, o lar ancestral do povo Yoruba do sudeste da Nigeria.” (Olawolé, p. 43,
2017)

35 Traduc#o da autora do trecho: They exist, so there is no space between them It simply happens that one is finite
while the other is infinite. Thus as the finite State ends, there is the infinite State, whence the same Finite State is
created and the process is repeated ad infinitum! In the beginning were these two States. (Tempels, 2021, p. 49)



37

compensacdo de trabalho. Pelo contrario, o mercado ioruba distingue-se do capitalista por
criar lagos de sociabilidade e responsabilidade.

Enquanto o mercado capitalista € um lugar de acumulacdo, muitas vezes baseado
na expropriacdo e exploracdo, os mercados tradicionais sdo responséveis por criar lacos de
responsabilidade pelas pessoas que produzem, produzem atualmente e produzirdo aquilo de
que preciso, mas que ndo posso produzir agora. (Nascimento, 2016, p. 30). Do ponto de
vista de Santos:

Quando Olorun procurava matéria apropriada para criar o ser humano (o homem),
todos os ebora partiram em busca da tal matéria. Trouxeram diferentes coisas: mas
nenhuma era adequada. Eles foram buscar lama, mas ela chorou e derramou lagrimas.
Nenhuma ebora quis tomar a menor parcela. Mas kU, Ojegbé-Alaso-Ona, apareceu,
apanhou um pouco de lama - eer(pé - e ndo teve misericordia de seu pranto. Levou-
0 a Olodumare, que pediu a Orisala e a Oligama que modelaram e foi ele mesmo
quem lhe insuflou seu halito. Mas Olédumare determinou a Ik que, por ser ele a
apanhar a porcéo de lama, deveria recoloca-la em seu lugar a qualquer momento, e é
por isso que Ikd sempre nos leva de volta para a lama". (Santos, 2019, pp. 113 e 114)

Dessa forma, a criacdo do corpo dos ara-Aiyé ocorre por meio da (nica matéria
que se adaptou e se moldou para a criagdo do homem. Entretanto, como a lama € a jungéo
do elemento agua e do elemento terra, ela precisa retornar, em algum momento, para sua
esséncia. Por ser através das maos de Ik, esse Orisa ficou responsavel por acompanhar
essas massas-matérias quando fosse a hora do retorno para sua esséncia.

Por tudo isso, além de ser necessario compreendermos a condicdo de finitude
humana, é necessario também entendermos como funciona a estrutura fisica da vida humana
candomblecista. Existindo 3 propriedades necessarias para a existéncia dela. Sendo elas o
ara, o emi, e o ori. Estas sdo consequéncias necessarias para estabelecer existéncia a um

objeto existencial.



38

2. ORUN E AIYE: AS CONDICOES PARA EXISTENCIALIDADE DO ARA,
EMI E ORI

2.1 ORUN E AIYE - NOCOES NECESSARIAS PARA COMPREENSAO DO
MUNDO

Na cosmovisdo Yoruba a existéncia se da nos campos correlatos de Orun e de Aiyé.
Ambos devem ser compreendidos como espacos conceituais para a existéncia. Eles
explicam a relacdo entre espaco, tempo e existéncia. Orun abrange os fendmenos
metafisicos. Aiyé os fendmenos fisicos da vida. Dito de outro modo, um explica a parte
invisivel da existéncia e outro a parte visivel.

Nesse sentido, nosso objetivo neste capitulo é apresentarmos os conceitos
fundamentais sobre esses dois planos e discutirmos a importancia de Ara, Emi e Ori na
estrutura existencial Yoruba. Além disso, exploraremos a fungdo do transe religioso como
forma de comunicacdo entre os dois planos e como ele possibilita 0 reencontro com o
ancestral e com o destino tragado antes do nascimento.

Também trataremos da natureza do Ori e sua relevancia no candomblé como
mediador entre o individuo e 0 mundo divino. Mostraremos como a individualidade humana
se constroi a partir da existéncia material e espiritual e como o Ase atua como forca
unificadora dessas dimensdes.

A analise dos conceitos de Orun e Aiyé comeca pelo Itan. Este, narra a existéncia
de um Unico campo da existéncia. Neste, 0s Orisas € 0s seres vivos materiais conviviam
harmoniosamente. Entretanto, em dado momento, 0os humanos transgrediram um acordo
imposto para o equilibrio dessa existéncia. Como consequéncia, Qlorun separou o espago
da existencialidade em dois campos distintos e correlacionaveis.

A divisdo entre esses planos e a distancia entre os Orisas (seres infinitos) e os
humanos (seres finitos) trouxe consequéncias para ambos. Os Orisas ajudavam a
humanidade no cotidiano e resolviam conflitos. Isso garantia que eles fossem lembrados e
honrados para sempre. Esse apoio fazia parte do compromisso dos Orisas com a propria
existéncia e com a existéncia dos humanos. O Ase circulava entre eles e 0s mantinha vivos
e ativos.

Por causa da separacdo desfez-se o equilibrio entre a coexisténcia harmoniosa do
fisico e metafisico, do finito com o infinito. O equilibrio é necessario, pois é por meio das
trocas entre o eterno e o perene que a existéncia se move para ndo-ser e ser. Assim,

percebemos que o candomblé cultua o movimento do existir, do inicio da existéncia e



39

continuidade dela de forma ordenada, ciclica e continua. O Candomblé cultua, cuida e

compreende o principio da existéncia a partir da compreensdo do Ase.

Para que 0 Ase exista fora de Olédumare é preciso uma ordenacdo. A ordenacéo
permite que o ato da existéncia individualizada se realize. Para tanto, sdo necessarias regras
que conduzam a possibilidade da existencialidade individualizada. Isso é assim, pois a
existéncia em si € Olédumare na totalidade em si-mesmo. Entretanto, duas condi¢es devem
ser satisfeitas para a existéncia da vida dos seres. Por um lado, a individualizagdo dos seres.
Por outro lado, que existam relacGes entre eles para que a vida sempre se mova para a

continuidade do existir.

Esses principios passaram a existir apos a liberacdo do caos de QOlorun, a partir do
momento em que ele lancou seu Ase para a existéncia. Por esta razdo, o caos é necessario
para a acdo do mover para ser. Entretanto, para haver forma de vida, € necessaria a ordem

do caos para acontecer a individualidade da existéncia.

A existéncia finita individualizada acontece a partir da ordenacao do caos, pois, do
contrario, seria somente uma imensid&o de tudo que E em Olédumaré. Dito de outro modo,
uma existéncia que contém tudo que ha, mas sem individualidade, sem personalidade, sem
existéncia propria, sem particularidade, sem histéria. A divisdo é ato necessario para o
existir, pois ao se separar o todo do uno, abre-se a possibilidade de seres individuais. Ao
separar o que é inteligivel, os Orisas, a eternidade, do que é manifesto, a humanidade, a

finitude.

Ap6s a separacdo de Aiyé e Orun, este Gltimo se reparte em mais partes a fim de
abarcar a necessidade de ordem para cada especificidade da existéncia. Esu Yangi se torna
o0 responsavel por repartir o0 espaco do Orun em nove partes ou reinos. Esses reinos existem
para ordenacdo e coordenagdo dos espiritos da poténcia ser-humanos e dos Orisds. O
conjunto desses nove reinos € usualmente conhecido como Orun Mesan a saber:

1) Orun afeéfé: espaco da aragem; local de correcdo e onde 0s espiritos
permanecem até serem reencarnados. Dessa forma, é o local de espera para reencarnacéo,
para o retorno ao Aiyé.

2) Orun isala: também denominado Asall é onde séo realizados os julgamentos
dos espiritos. Aqueles que reencarnardo e aqueles que cumprirdo seu tempo no Aiyé.

3) Orun apaadi: o local para aqueles que cometeram erros irreparaveis e que nao
tém mais reparo e possibilidade de restituicdo a vida terrestre pela reencarnacéo.

Lembremos ndo haver um julgamento sobre o bom ou ruim, e sim sobre o carater de cada



40

individuo de acordo com suas escolhas.

4) Orun rere: lugar para aqueles que foram bons em vida. Com bom caréter em seu
caminho.

5) Orun burdkd: lugar para os que tem iwa-rere irreparaveis

6) Orun alaéfia: o local de paz e tranquilidade.

7) Orun baba eni: 0 Orun do pai das pessoas.

8) Orun akaso: espaco destinado & passagem dos espiritos do Orun ao Aiyé, no
momento de sua reencarnacdo. O local da passagem, do caminho entre um espago e outro.

9) Orun oké ora: local do Orun, de onde partiu Odiduwa para o Aiyé. Orun é
também o nome de um lugar perto de Ilé Ifé onde Oduduwa e seus amigos viveram por
varias geracOes antes de invadir as terras Yoruba.

Todos esses espacos fazem parte da existencialidade completa de QOlorun. No
entanto, eles estdo separados do Todo e existem no plano do Orun. Cada um desses espacos
tem uma funcdo na existéncia da vida. Eles representam o local metafisico invisivel que
mantém o equilibrio necessario para a continuidade da vida em cada instante. Nesse sentido,
Noguera afirma que:

[...] a cosmologia do Candomblé entende que héa dois niveis de existéncia: Orun é o
nivel do impalpavel, ilimitado, do sobrenatural, onde habitam os deuses ou Orixas
(antepassados divinos ou espirituais) e Eguns (antepassados ancestrais humanos); e

0 Aié, o nivel existencial do palpavel, do limitado e do sentido onde habitam os seres
humanos, as plantas, os animais, enfim, a natureza. (Noguera, 2013, p. 21)

Conforme a passagem acima, a existéncia se da em dois planos. Eles se relacionam
pelo movimento dos Orisas. Em um plano habita o que nos é inteligivel, e em outro plano
a matéria, o fisico. Por intermédio dos Orisas acessamos ou ligamos o Ase infinito do
metafisico com o Ase finito do fisico. Dito de outra forma, metafisico e fisico se conectam,
finito e infinito sempre se movam para ser e ndo-ser.

Para a estabilidade e ligacdo entre os dois espacos da existéncia e de todos 0s
reinos, temos o Gpo-orun. Este é um pilar que une os espacos entre 0 Orun e o Aiyé que
estdo separados pelo S&nmd.

O Sanmo é o espaco entre o Orun e o Aiyé, onde 0 Ase transita e se mantem. E
um espaco intermediario onde ocorre o transito entre 0 Ase com o dse. Nele, hd uma troca
constante de informac@es ancestrais com o presente, de forma infinita e continua. O S&nmé

conecta diretamente 0 Um e o Outro. Ele é diferente do Orun akaso, a qual é o local onde



41

Onibode®® reside, na entrada entre 0 Orun e o Aiyé, pois é 0 lugar onde o0 Ase circula
continuamente

Do ponto de vista da concepcdo cosmogoénica candomblecistas, uma vez que o aré
esta pronto, ou seja, com todas as suas estruturas essenciais para a vida, ele é encaminhado
até Olorun. Assim como o ara- Orun esta presente com Qlorun, 0 leripin ou Ordnmila, ou

seja, aquele que presenciou a criacdo, testemunha o destino do corpo ja com a presenca de
Ori. Este rito é feito na presenca do Ori-inu®’ para que a pessoa que ira ao Aiyé compreenda
todo o seu destino.

Como Oranmila esta presente nesse momento, € a ele que podemos recorrer por
meio do jogo do meridilogtn. Ordnmila é o mensageiro de Ifa que aprendeu e desenvolveu
0 primeiro codigo binario do universo. Esse codigo nada mais é do que a possibilidade de
entendermos melhor os nossos caminhos por meio do jogo. 1sso é assim, pois determinadas
combinagdes no jogo de If4 e do meridilogun indicam os Odus das vidas por combinagées
especificas e ordenadas.

Meridilogun permite 0 acesso para que nos reencontremos com nosso ancestral do
Ori-inu e sejamos reencaminhados ao nosso destino, pois, a partir do momento em que
nascemos, esquecemos de tudo acordado antes de existirmos no Aiyé.

Um dos Itan nos conta a histdria do nascimento humano. De acordo com ele, apds
passarmos por esses processos, Onibode se faz presente. Assim que estamos em sua
presenca, ele nos conta a historia do nosso destino. Essa histdria foi dita por Olédumare,
mas esquecemos de tudo depois que passamos pela porta da existéncia.®

A depender disso, a pessoa aceita e escolhe seu caminho por trés vezes e segue

para 0 Aiyé. A pessoa ja nasce pré-determinada ao que ira acontecer. Entretanto, ela pode

3% Conhecido por ser o porteiro da casa de Ajala ou o porteiro do Oja (mercado). Ele também é porteiro da
passagem do Orun e do Aiyé. Sem a permisséo dele nenhum humano vem para a existéncia.

37 Também é conhecido como nossa “cabeca” interior ou nosso eu interno. E nosso doble espiritual, o outro lado
da ponte de conexdo entre o eu-matéria e o eu-espiritual.

3% Quando esta cerimonia diante de OlodUmaré termina, a pessoa inicia sua caminhada para o mundo. Ela chega
na Fronteira entre o Orun e o Aiyé, denominada Akaso, e encontra Onibode, o guardio da entrada, a quem passa
a responder algumas perguntas antes de passar, € que se assemelha ao seguinte dialogo traduzido:

Onibode

Onibode - Para onde vocé esta indo?

Pessoa - Estou indo para o mundo.

Onibode - O que vocé ira fazer?

Pessoa - Eu vou ser filho de um homem e de uma mulher chamados.... serei filho Gnico, viverei em paz com todos
e todas as coisas que farei dardo certo. Aos 25 anos, meu pai morrerd, e, aos 50, serd a vez de minha mae.
Construirei casas, terei familia numerosa, aos 75 anos ficarei do ente e morrerei aos 80 anos de idade.

Onibode — Té! (Esta sacramentado.)

Em seguida, a pessoa toma o caminho do mundo com o seu destino duplamente selado. Ao transpor o Akaso tudo
¢ esquecido, inclusive o seu destino, com a passagem para o Utero materno e 0 nascimento apés o periodo de
gestacdo. (Beniste, 2022, p. 136)



42

manipular e mudar algumas situagdes para ter um caminho mais préspero, desenvolvendo,
por exemplo, um melhor caréater social.

Um caso tipico é de uma pessoa que tenha Iwa-rere®®. Ao se reencontrar e se
entender, ela pode fazer manipulac@es que remodelem suas chances de melhorar seu carater
CoOmo pessoa, pois, mesmo ao destino, cabem nuances para que ele se realize ou ndo por
inteiro.

Na cosmogonia candomblecistas o destino depende unicamente da postura da
pessoa para com a propria vida. Ele é uma base para a possibilidade da existéncia. No
entanto, assim como deve ser com tudo que possui Ase, ele também é dinamico e se
movimenta. Logo, pode mudar em alguns aspectos.

Considere como exemplo a escolha dos nossos pais. Segundo a cosmogonia, essa
escolha ndo pode ser alterada. Sabemos quem sdo 0s nossos pais e por que eles foram
escolhidos para nos dar vida. Nossa cultura, ou seja, a comunidade onde nasceremos,
também ¢é definida antes do nascimento e ndo pode ser modificada. Mesmo que nossas maes
nos abandonem, isso faz parte do caminho delas e € decidido antes de nascermos. Tudo isso
esta fixo desde nossa pré-existéncia. No entanto, durante a vida, algumas situagdes podem
mudar.

Outro exemplo é o acordo entre o eu no Aiyé e 0 eu no Orun para antecipar o
reencontro. Chamamos isso de criancas abiku. Elas tém forte desejo de voltar ao Orun
porque ndo se adaptaram a vida fisica. Para evitar isso, realizamos trabalhos espirituais que
quebram esse elo. Assim, 0 acordo ndo se cumpre e o destino pode ser alterado.

Assim, o destino é voltado a uma orientacdo que pode ou ndo, segundo nossas
escolhas, mudar algumas circunstancias das nossas vidas. A base seria no sentido de
estrutura primeira da vida. Entretanto, a partir do momento em que ha a escolha, também
podemos escolher seguir ou ndo o proprio destino. E dessa maneira que o destino deve ser
compreendido. Ele é uma condicdo pré-existente que possibilita a vida, mas que ndo é
necessariamente imutavel.

Isso permite compreendermos um dos principais papéis do candomblé. Vemos
modificamos o caminho do destino de alguém e mostramos o melhor encaminhamento a ser

seguido para o retorno ancestral adequado. Dito de outra forma, o candomblé possibilita

39 0 oposto de lwa-pele. O Iwa-rere seria a designagdo de carater de uma pessoa que esta predisposta a ma
conduta, tanto pessoal quanto social. E uma predisposicdo a realizagio de mas escolhas pessoais e sociais. Uma
pessoa nascida com lwa-rere pode, consegue e deve tentar modificar seus caminhos para transformar seu iwa-
rere em iwa-pele e ter uma conduta social que caminhe em acordo com um caminho prospero.



43

entendermos o caminho de cada individualidade como um encontro de algo que esté perdido
e indicarmos um caminho de retorno para o reencontro do Ori-6run com o Ori-aiyé. Dessa
forma, o candomblé auxilia as pessoas numa busca da compreensdo sobre si mesmas, para
sempre melhorarem e compreenderem a si mesmas a fim de aliviarem afli¢cGes da separacao
entre seu doble do Orun com sua encarnagio no Aiyé.
A existéncia da humanidade no Aiyé se deu a partir do processo da individuag&o.
Esse processo, que comegou com Esu, se da no momento de formacéo de um ser fora do
todo. Esse ser traz em sua forma constituicdes para a possibilidade de existéncia. O processo
de encarnacdo, entdo, comeca a partir da separacao do individuo através do seu Ori, a partir
do momento que temos nosso Ori, temos nossa individualidade. Portanto, possuir Ori é o
primeiro passo para existéncia no Aiyé. Nesse sentido, segundo Nascimento:
Ori é a cabeca, mas ndo apenas a cabeca concreta (ori 0de), que esta acima de nossos
pescogos, mas a cabeca espiritual (ori ind), a cabeca que de algum modo representa
o0 eu mais profundo. Ori é a sede daquilo que somos, pois é na cabeca que se localizam
os olhos, que nos permitem ver, o cérebro, que nos permite lembrar, guardar na
memoria aquilo que vivemos, e a boca, que nos permite falar, dizer o que nos
acontece, contar historias, conversar, que permite que nos alimentemos. E a cabeca
que nos orienta. Essa orientacdo pela cabeca, pelo eu, se da no meio da comunidade

(Egbé). E nesta comunidade que a orientacao, que pode ser entendida também como
deslocamento, como um pbr-se a caminhar (Nascimento, 2011, p. 139).

Como Ori é condigdo necessaria para a individualizacdo do ser, é nele que toda
memoria ancestral € colocada e transportada. Por esta razdo, € necessario um culto
especifico a cabeca, a Ori. Esse é o primeiro canal espiritual que deve ser orientado e
conduzido ao encontro ancestral. Por isso, quando entramos numa comunidade do
candomblé, fazemos um jogo de buzios para entendermos os caminhos desse Ori.

Devemos observar que o Ori existe em dois planos distintos e relacionados. Por
causa dessa divisdo, sd0 necessarios ritos que permitam a reaproximacao entre as duas
partes. Eles garantem o equilibrio entre as forcas da vida: a do infinito e a do finito, a do
ase e a do Ase.

Ase é o partir do Ser para a existéncia-ser possuido de Ase. Ele é a possibilidade
do ser-se sendo particularizado em realidade propria de si, individualizada. O Ase é o
composto da existéncia do Ser em sua totalidade. O ase, por sua vez, é parte do Ser em sua
individualidade. Ele pode experienciar a realidade da matéria-vida. Desse modo, Ase é 0 ato
de possibilidade de comecar a ser. Ele € o que é jogado para a existéncia para que algo possa

Ser.

O Aiyé é o espaco possivel da vida fisica material do ser, de um ara-aiyé. Os ara-



44

Aiyé sdo compostos por matéria-prima originaria ancestral do Orun e de pedacos de Esu
Yangi. Estes possibilitam o movimento. Além disso, os ara-Aiyé sdo compostos de matéria-
compartilhada do Ase do seu Orisa. Apds passar por composicdo estrutural, passam pelo
julgamento com Qlorun em conjunto com o testemunho de Orinmila. Apds concordarmos
e afirmarmos nosso desejo pela existéncia material, somos encaminhados para o Aiyé.
Assim, vamos ao encontro de Onibode e passamos a existir finitamente em matéria-Aiyé.
A massa de matéria que compde o corpo que Vvive no Aiyé consegue conter o Ase
dentro da sua forma-finita. Desse modo, 0 movimento para a vida é possivel. O corpo é
modelado por Ajala o responsavel pela modelagem de todos os corpos. Ajala usa a Lama
Primordial® para modelar os corpos. A Lama é composta da matéria-prima da existéncia da
Lama mesmo, a mesma de que Esi Yangi é composto. Ela precisa retornar ao todo infinito
do qual se desprendeu para ndo perder sua poténcia-vida, pois ela é material primordial.
Segundo o Itan, a Lama foi escolhida para a construgdo, pois s6 ela molda e
consegue ter uma forma estabelecida. Ela foi o Unico invdlucro que conseguiu conter a forca
de existencialidade do Ase sem querer retornar imediatamente a seu estado original em
conjunto. Esta Lama possui os detritos de laterita de Esu-Yangi quando ele foi dividido e
foi a partir dessa Lama que Esu-Yangi foi moldado e se estabeleceu enquanto existéncia.

A Lama é o objeto sagrado do Orisd Nand. Por este motivo, Nana também é a
responsavel por recolher o Gltimo suspiro do corpo (derivado da lama), para que ela possa
encaminhar a lama primeira ao seu local de origem, uma vez que a Lama primordial € seu
objeto, seu elemento sagrado.

Isso se da assim, uma vez que o acordado foi que essa matéria-prima retornasse para
nunca acabar e possibilitar 0 movimento de existir tanto no Aiyé quanto no Orun, isso
reforca 0 movimento de eterno retorno para se ser. Os ara-Aiyé foram a Gltima etapa para a
constituicdo da existéncia feita por Orinmila. Nesta Gltima etapa, temos 0s processos de
modelagem e tentativas para sabermos quais sdo 0s itens necessarios para sustentacdo da
vida. Nesse sentido, Cossard afirma que:

O homem é o ultimo ato da criagdo. Olodumaré modela seu corpo com barro e lhe d&
0 sopro de vida, emi; seu ajudante, Ajald, modela a cabeca, ori; Obatalé Ihe d4 a forca
espiritual. Orumila é quem escolhe o destino de cada um, o odu. Através dele, séo
determinadas a personalidade de cada novo ser humano, o Exu, o Orix4 protetor € o
Iwa (caréter), que irdo reger sua vida. De Latopa originam-se arun (a doenca), iku (a

morte) e muso, que é o principio de vitalidade ligado & bananeira, onde se enterra o
umbigo do recém-nascido. (Cossard, 2006, p. 18)

Para que 0s ara-Aiyé vivam, é necessario que Qlorun sopre o Emi, isto é, o impeto

inicial para a vida. Esse sopro coloca o que esta imovel em movimento e, a partir desse



45

movimento, os ara- Aiyé comecam a ser algo. O sopro é o momento em que 0 Ase é repartido
e dividido. Assim, 0 Ase se torna o Ase que deve ser compartilhado com seu Orisa e seu
Ori. O Ase vital é soprado dentro do Ori dos ara-Aiyé no Emi. Isso permite a existéncia
individual e a criacdo de meméria para a histéria de um individuo. O sopro que daré acao

de movimento aos &ra. Por isso, ele é o primeiro contato com o Ase. Segundo Ronilda:

Ara, o corpo fisico, constitui a casa ou templo dos demais componentes. Ojiji - 0
fantasma humano - € a representagdo visivel da esséncia espiritual e acompanha o
homem durante toda sua vida. Quando ara morre, ojiji também perece, embora
somente ara seja enterrada. Qjiji pode ser traduzido por sombra. Okan, literalmente
coracdo ou coracdo fisico, intimamente conectado ao sangue, representa o okan
imaterial, sede da inteligéncia, do pensamento e da acdo. Emi, o principio vital,
associado a respiracdo, ndo se reduz a ela. E o sopro divino e, a0 morrer o homem,
diz-se que Emi partiu. Significa também espirito ou ser. Uma das denominagdes de
Deus é Elemi, Senhor dos Espiritos. Ori, a esséncia real do ser, guia e ajuda a pessoa
desde antes do nascimento, durante toda a vida e apds a morte. O sentido literal de
ori é cabeca fisica, simbolo da cabeca interior - ori inu. Deus é chamado também
Orise, fonte da qual se originam os seres. Todo ori, embora criado bom, acha-se
sujeito a mudangas. Feiticeiros, bruxas, homens maus e a propria conduta podem
transformar negativamente um ori, sendo sinal dessa transformagdo uma cadeia
interminavel de infelicidades na vida de um homem a despeito de seus esforcos para
melhorar. O Ori, entidade parcialmente independente, considerado uma divindade
em si proprio, é cultuado entre outras divindades, recebendo oferendas e oragdes.
Quando ori inu esta bem, todo o ser do homem esta em boas condigdes. (Ronilda, pp.

52-53, 1996).

Como citado acima, o0 ara tem em sua constituicdo trés componentes necessarios
para existéncia. De todas elas, focamos no Ori como simbolo maior para a existéncia, pois
é nele que o sopro para a vida é realizado. Ori € assim, além da cabeca humana, € a
necessidade para a existéncia, uma vez que sem Ori ndo ha onde soprar a vida.

O local desse sopro necessariamente precisa ser Ori, pois é ele que acompanhara o
individuo durante toda a vida. Por esta raz&o, deve ser cultuado e zelado durante toda a vida
do individuo. O Ori é a morada para 0 Emi, para o espirito se tornar matéria e ter um local
material para conter sua imaterialidade.

Com base no candomblé, podemos afirmar que a existéncia ocorre a partir e através
do Ase. Ase esse que foi primeiramente dispersado do todo imaterial espiritual que se
materializa a partir da forma necessaria que dé condi¢des para a vida.

O sopro para a vida tem a mesma perspectiva de dispersdo de Ase para a criacio
do movimento, mas contidamente e em menor proporcao ao ser-individuo. O objetivo é
possibilitar uma existencialidade para uma individualidade particular de forma finita.

O Emi corresponde ao que entendemos por espirito ou alma. No sentido de alma,
ele € o composto primordial de todo o conjunto que 0 ara precisa possuir para se

movimentar e assim viver. O Emi interliga o ara-Aiyé com osaAra-Orun, pois estabelece



46

uma ligagdo e uma futura reconexdo de almas interligadas pelo Ori e Ori-inu. O sopro
possibilita o desprendimento das duas formas de existéncia. Assim, cria-se um doble. Um é
composto da realidade metafisica invisivel e o outro da realidade fisica visivel que perecera.

A divisdo do doble nos permite participarmos da finitude da vida como ara-Aiyé.
Além disso, nos da a oportunidade de vivenciarmos nossos desejos e potencialidades Unicas.
J& os ara-Orun vivem na eternidade do Orun, em sua plena completude existencial. Essa
duplicidade garante que nossa alma ndo se perca totalmente com a morte do corpo fisico.
Assim, conseguimos retornar a nossa origem e nos reconectarmos ao nosso ara-Orun, pois
a alma néo se desfaz completamente. Quando nascemos, ela se divide somente para nos dar
0 dom da vida e a singularidade material.

Ao compreendermos 0 Emi enquanto espirito, compreendemos que a alma é parte
do todo que se dividir. Como resultado temos a existéncia de um espirito que se denomina
Emi. Sendo assim, Emi é o sopro que permite a individualidade do espirito. O espirito faz
parte da alma que € toda a existéncia. Nesse sentido, o espirito € a individualidade da alma
que sera materializada. Assim, o espirito pertence ao conjunto da alma, se relaciona e esta
ligado a uma existéncia ancestral.

Portanto, o espirito € uma parte da alma que, ao ser repartida do todo existencial,
obtém individualidade e personalidade. Ele reencarna no Aiyé e memoria é sua
ancestralidade espiritual. Entretanto, esse espirito tem acesso a suas particularidades
ancestrais e atuais. Por isso, ele pode compor a construcdo da prépria historia. Desse modo,

0 espirito é parte individualizada da alma que foi repartida para ser a materialidade da
existéncia.

A matéria forma o eu corporeo. Este detém o Ase necessario para existir e viver no
Aiyé. O Emi é a parte da alma ou espirito que da forca para 0 movimento. Ele esta presente
na respiracdo, pois revela que a poténcia vital divina esta no sopro dado por Olédumare.

O Ase sempre serd implantado no Ori que devera ser cuidado, pois é a parte
ancestral que ligarda o Orun e Aiyé. Ori é nossa cabeca ancestral que possibilita a
particularidade do individuo sensivel ao mesmo tempo que sua duplicidade metafisica no
Orun. De acordo com Dias:

Os Yorubas acreditam que o sujeito que escolhe o ori no “mundo-outro” é o mesmo
que encarna no aiyeé, a terra, sob uma forma humana. Por outras palavras, 0 sujeito
humano € a encarnacgdo de uma identidade preexistente num espaco suprassensivel.
Somente esta correlacdo permite assumir a ideia de predestinacdo. Sem uma
existéncia prévia que configura a identidade, jamais o0 sujeito terreno poderia ter o

seu percurso de vida mais ou menos definido. O chamado “selo do destino” requer
uma individualidade sendo sempiterna, pelo menos pré-existente ao nascimento,



47

embora o conceito de ‘sempre-existente’ caiba perfeitamente no imaginario Yoruba
que assume a reencarnagéo como realidade. (Dias, 2013, p. 76)

A existéncia no Aiyé s6 é possivel em funcio da coexisténcia no Orun. Uma
existéncia inicia a partir de um individuo metafisico pré-existente que renasce no material.
Assim, existem duas realidades que necessitam coexistir em espacos paralelos. Dado esse
conjunto de existéncias, a realidade palpavel do poder-ser existencial se forma.

A existéncia é individualizada, ou seja, cada individuo é por si-mesmo, e
compartilha da sua existéncia com outros individuos e com seus dobles de Ori-inu e Ori-
odé. A partir do momento em que recebemos Ori e temos consciéncia de nés como um
futuro nascido e de nossas consciéncias individuais.

Podemos comparar essa separacdo com 0 momento de separacao do feto do Utero
da mée. O bebé coexiste com a mée enquanto vive no Gtero. A partir do momento que nasce
e se desenvolve, ele comeca a se perceber além da méae. O bebé percebe que o ele em si é
uma existéncia individual que existe no mundo e independe de outro, mas que coexistiu
com outro para poder-ser.

No candomble, é a partir do nascimento para-ser individuo que se da toda relagéo
fisico imaterial com o fisico material. Essa eterna ligacdo e caminho de retorno ancestral
para o futuro que virad-a-ser movimenta e faz o candomblé ser o candomblé. O eterno
movimento gerado por Ase é um caminho ancestral que é o futuro e passado fazendo-se
presente para o existir.

O movimento faz 0 Ase se tornar Ase e assim ser uma possibilidade infinita de
existéncias finitas e continuas. O candomblé, dessa forma, se apresenta como manutencdo
e culto a ontologia propria indivi-dual da existéncia, pois € voltado ao cuidado, busca,
compreensdo e religacdo com o imaterial de si e de sua ancestralidade.

Isso s6 € possivel porque o candomblé estabelece que a consciéncia, a
individualizacdo humana, esta relacionada ao Ori. Essa relacdo vem de uma duplicidade de
existéncia que, a partir de Ori, € uma parte de um todo. Por essa razdo, devemos
compreender mais profundamente o que é Ori e sua importancia para a construcdo da

filosofia religiosa do candomble.

2.2 ORI E SUA IMPORTANCIA PARA O CANDOMBLE.



48

Um dia, Olorun convocou os Irinmolés*® para transmitir o Ase do destino a cada
um deles. Todos queriam o Ase e foram procurar seus adivinhos para saberem como fariam
para obté-lo. Por isso, recomendou-se que, ao se levantarem antes do sol nascer, cada um
deveria oferecer um Obi*! e com ele jogar.

O Unico que conseguiu acordar antes do sol nascer foi Ori e ele fez o recomendado.
Os outros Orisas s6 acordaram depois que o sol havia nascido, enquanto Ori ja estava diante
de Olorun aprendendo a manipular o destino. Por causa disso, 0s outros Orisas ficaram
inconformados e procuraram Olddumarg. Este concordou em transmitir 0 mesmo Ase a eles,
desde que ficassem sob dependéncia de Ori para qualquer individuo que eles se
relacionassem. Entdo chamou Ori e juntos transmitiram Ase aos Orisa

Dessa forma, Ori continuou a ser o Unico detentor de todos os poderes, inclusive
relacionados a individualizacdo. Consequentemente, Ori consegue manipular o destino e
precisa estar presente em todos os individuos, pois sem Ori ndo hd como ser uma existéncia
separada. Assim, Ori tornou-se um dos Orisds mais importantes e tornou-se um Iranmolg,
pois ele transmite com Olédumaré o poder e dominio do Ase da individualidade e do
destino. Ori transmitiu seu conhecimento de Ase ao Ori de cada Irdnmolés e a partir de
entdo passaram a ser cultuados como Orisds. Segundo Abimbola:

[...] os iorubas reconhecem Ori como um dos deuses de seu pantedo. De fato, num
certo sentido, Ori pode ser considerado o deus mais importante sobre todos os outros
[exceto Olodumaré]. O Ori de todo ser humano é reconhecido como seu deus pessoal,
do qual espera que seja o mais preocupado com seus interesses, muito mais que os
outros deuses considerados como pertencentes a todos. Como um deus, Ori é
cultuado e propiciado pelos iorubas, [e] os deuses, eles mesmos tém seu proprio Ori
dirigindo seus afazeres didrios da vida. Assim como os humanos, os deuses
conhecem os desejos de seu Ori através da consulta de Ifd, [e] Orunmila, ele proprio,
consulta seus instrumentos divinatdrios para conhecer os desejos de seu Orf [...]
neste tema sobre Ori podemos encontrar mitos que explicam o processo de selegdo
de Ori no orun para o sucesso ou faléncia individual na terra. Estes mitos também
enfatizam o ponto de que Or7 é maior que qualquer outro deus e cada pessoa deveria

levar todos os seus problemas primeiro para seu Ori [...]. (Abimbola, 1975, pp. 114-
116)

40 S50 0s Orisas que primeiro surgiram ap6s a expansdo de Olédumaré. Foi por meio deles que as primeiras regras
para a estrutura da existéncia foram criadas.

41 A Yorub4 proverb says “eni ti o fun ni obi mu iye wa” (the person who brings obi brings life) which speaks to
the importance of obi—Kkola nut, as it is known in English— in Yoruba culture, where it is a ubiquitous presence.
[...] As an object, obi bridges relational chasms, helping to forge and strengthen bonds amongst human beings; at
the same time, obi is regarded as one of the original immaterial and immortal divinities in the universe, known
in Yoruba as irunmole. It is this bipartite nature that renders obi a centrifugal force around which much of the
practice of Yoruba indigenous religion— referred to here as Ifa-Orisa—revolves. So important are its duties that
few if any rituals can proceed without obi's presence or the presence of a suitable substitute to stand in its
stead. (Wood, 2017, p. 6)



49

Com base nesse Itan, mostramos a importancia de Ori sobre a regéncia da
existéncia humana. Gragas a ele, temos possibilidade para nossa individualizagdo na
existéncia, desenvolvendo-a particularmente e com consciéncia de nés mesmos.

O Ori completa a ligacdo com nosso doble ancestral do Orun. Ele representa o
primeiro contato do ser com a vida e a espiritualidade ao mesmo tempo. Ter Ori é
necessariamente nascer. Dito de outra forma, se desprender da matéria-massa sendo o Todo
de Olorun e seu Ase para existir como individual detentora de 4se. O Ori se desprende do
Todo existencial para ser uma individualidade existencial, uma vez que cada individuo tem
0 seu préprio Ori que sO ele mesmo pode carregar.

Existe o Ori-inu que € nosso Ori espiritual. O Ori-inu € 0 mesmo do nosso doble
do Orun. O Ori-odé é o Ori dos ara-Aiyé, ou seja, a representacdo da nossa cabeca
existencial. Por fim, existe o Ori que s6 se relaciona com a cabeca material.

O Ori-inu reside no ara-o6run dentro de cada Ori individualizado. Ele é o interior
espiritual que rege o seu destino préprio e esta conectado a cada ancestralidade. Ja o Ori-
odé reina nos ara-Aiyé dentro de cada possibilidade para a realizacdo da existéncia propria
que, em algum momento, perecera e retornara ao Orun.

Ori € também um aspecto sagrado além do sentido fisico. Nesse caso, ele é uma
propriedade que ministra as cabecas, tal como Orisas. Entretanto, Ori rege o individual e
particular de cada existéncia humana, independentemente de sua égbe. Nascemos por meio
de Ori. Assim, nos estruturamos no corpo e vivemos nossas particularidades. Os Orisds
aparecem como complemento da construcdo social de um Egbe. O Orisa se da mediante
uma regéncia para um conjunto social de individuos que tiveram em si, ou seja, para sua
criacdo, 0 mesmo material necessario a cada esséncia de cada Orisa.

Uma pessoa de Yemanja, por exemplo, foi moldada por Ajala a pedido de Yemanja.
Esta deu para Ajala os materiais que formam a estrutura dela mesma e a lama primordial.
Dito de outra forma, tudo que faz Yemanja ser Yemanja é, em parte, dado para construcao
de seu Omo Yemanja. Ela da a sua ancestralidade e a sua existéncia é repartida para a
existéncia de um novo ser, de seu futuro descendente.

Uma vez que esse individuo esta pronto, Yemanja o acompanha até o julgamento.
No entanto, ela ndo participa dele, pois seu proximo papel é acompanhar o processo do
nascimento e garantir que a pessoa se reencontre com seu material ancestral e se conecte a
esse ancestral.

Por esta raz&o, é necessario que os candomblecistas também cultuem Orisa, pois

enquanto Ori ¢ nossa individualizagdo, nosso Orisa é nossa ancestralidade e conexdo com



50

0 que precisamos ser. Porém, aqui nos interessa compreender o Ori como conceituacao da
existencialidade da particularidade humana. Dito de outra forma, aprofundar nossa
compreensdo do Ori enquanto conceituagdo prépria da existéncia individual e como isso se
aplica ao mundo.

Para o candomblé, ha o culto aos Orisas na totalidade e para todos, sejam eles
iniciados ou simpatizantes, € aberto para todos. E existe o culto a Ori, que deve ser um culto
coletivo entre os adeptos, mas é voltado ao culto a si-mesmo e a sua individualidade no
conjunto.

Esse culto se d& por meio de rituais especificos que tem o intuito de agradar,
agraciar e fortalecer Ori. Por esta razdo, é importante compreendermos também a
importancia do igba-ori, uma vez que é através dele que podemos cultuar diretamente o elo
entre o Ori-inu e Ori-odé. De acordo com Parizi:

Os ibas expressam o encontro entre as energias primordiais (Orixas) e seus
descendentes (adeptos) na forma de uma unidade representada fundamentalmente
pelas duas metades de uma cabaga, ou uma cabaga com tampa. DerivacOes dessa
imagem simbolica sdo sopeiras tampadas, pratos de barro ou porcelana com tampas
do mesmo material, ou cobertos de panos. Dentro do recipiente fechado sdo
acondicionados os varios elementos que representam o Orixa em questdo: pedras,

metais, pulseiras, caracéis, conchas etc., dependendo ndo apenas do Orixa, mas de
sua qualidade especifica (Parizi, 2020, p. 37)

Como apresentado por Parizi, 0 igha é essencial para o culto candomblecista, pois
¢ a partir da materializacéo e construcdo do igba que sdo colocados elementos essenciais
para a ligacdo material/espiritual se afinarem. Existe o igba do seu Orisa, que deve conter
elementos préprios do Orisa para que aumente essa conexao, e existe também o igha-Ori,
que sera nosso foco no momento.

Levantar e construir o igba-Ori ser o principal elo materializado no terreiro entre
0 Omo -Orisa e seu proprio Ori. Qualquer pessoa pode cultuar Ori, mas s6 aos iniciados
cabe o culto igba-Ori. O candomblé, sendo uma religido iniciatica, tem em seus preceitos
que o zelo e culto a determinadas entidades sé se da a partir da iniciagdo. Sendo um processo
fundamental para reconexdo e reunido entre Orun/Aiyé do individuo. E s6 a partir da
iniciacdo que o ighé-ori sera cultuado. A partir disso, esta “selado” o acordo de jun¢ao entre
Ori-inu e Ori-odé. Somente a partir disso existird um culto e conexdo para reverenciar nosso
Ori-inu, nosso ancestral proprio, nosso doble do Orun.

O igha-Ori é uma espécie de “bat da forga”, pois é o local em que se materializa
0 seu doble no Aiyé para além da sua cabeca. Ele é o encontro entre 0 mundo metafisico e

fisico do Ori no Aiyé. Assim, transforma o igba-Ori em materializacao fisica para o Ori Inu



51

e é diretamente cultuado. De acordo com Fatumbe:

Na teologia Yorubg, talvez nada seja tdo complexo que o conceito metaférico de Ori,
usualmente associado com a cabega fisica (o cranio), Orisa pessoal, consciéncia,
destino, alma humana, e o anjo ancestral guardido. Ele pode ser considerado como a
teoria da consciéncia Yoruba, ou como a teoria do destino Yoruba, ou ambos. Na
minha concepcdo, nosso Ori é nossa alma, a qual contém consciéncia (conhecimento,
sabedoria, pensamento e emocao), assim como nosso destino predeterminado e nossa
conexdo com a origem, assim como todas as coisas que contém consciéncia. Dentro
do mistério de Ori, ha outro mistério, “Ori Inu,” nosso eu interior, a centelha divina.
Um terceiro componente do “Complexo de Ori” é o “Iponri” - nosso eu superior. E
nossa imagem espelhada que reside no Orun, o Reino Invisivel dos Imortais.
(Fatumbi, 2014, p. 16)*

Como demonstramos acima, a cosmogonia Yoruba considera o Ori como uma
entidade pessoal e necessaria para se existir individualmente. 1sso se da assim, pois na
concepcao Yorubd, Ori é o que constitui a possibilidade de individualizag&o.

A constituicdo de Ipori é dada pelo conjunto de elementos genéricos que formam
a cabeca, tais como bocas e olhos. Por isso, ele é 0 nosso eu por completo. Por meio de Ipori
estruturamo-nos a partir de um conjunto de composicoes delimitantes da matéria no espaco
da existéncia. Por essa razao, o Ipori € nossa copia que nos identifica no Orun. Por meio
dele, o Ori se conecta aos Orisds que se religardo ao individuo pelo seu Ori-odé. Assim, 0
Orisa aparece fisicamente e se relaciona com seu Omo Orisa e com sua Egbe.

Ori é o local de contengé@o da matéria ancestral metafisica, responsavel por carregar
a origem mitica de cada um. E no Ori que residem resquicios da parte da matéria ancestral
onde é colocada nossa movimentacao para o existir da nossa individualidade. Por essa razéo,
0 Ori é o local fisico e metafisico, uma vez que reside nos dois ambitos simultaneamente.
Ele nos liga aos nossos Orisas, 0s quais nos moldaram ao compartilharmos sua matéria-
prima da vida. Nesse sentido, Dias afirma que:

Constata-se, pois, que ori surge ndo apenas como a cabeca fisica, mas acima de tudo,
como a vasilha portadora da individualidade do sujeito, sendo inclusive concebida
como uma divindade pessoal, motivo pelo qual o ori é alvo de cerimbnias especificas,
de potenciacgdo, equilibrio e alimento, de maneira que o individuo esteja sempre de
boa-salde (mentalmente saudavel, portanto) e que o seu destino (ipin) se realize
como revelado pelo oraculo. Dessa forma, o ori recebe todas as honrarias que recebe

um Orisa, embora, claro, sejam honrarias de fei¢do individual e, desse modo, sem o
impacto coletivo dos deuses do povo. Ademais, o ori é considerado ainda

42 Traducdo livre do texto: In Yoruba theology, perhaps nothing is more complex than the metaphysical concept
of Ori, variously associated with the physical head (the cranium), personal orisa, consciousness, destiny, human
soul, and ancestral guardian angel. It can be considered as the Yoruba theory of consciousness, or as the Yoruba
theory of destiny, or both. In my conception, our Ori is our soul, which contains consciousness (knowledge,
wisdom, thought and emotion) as well as our predetermined destiny and is our connection to source as well as all
things containing consciousness. Within the mystery of Ori is another mystery, "Ori Inu," our inner self; the divine
spark. A third component of the "Ori complex" is the "Iponri" - our higher self. It is our mirror image that resides
in Orun, the Invisible Realm of the Immortals (Fatumbi, 2014, p. 16)



52

intermediario entre o sujeito e os Orisa, o veiculo pelo qual as divindades interagem
com os humanos. (Dias, 2017, p. 94)

Como pontuado acima, Ori ndo é s6 a cabeca fisica, pois ele intermedeia o contato
direto entre 0 Omo Orisa e seu Orisa. Dessa forma, Ori possibilita o resgate e reconex&o
pessoal do Aiyé e Orun. Isso garante que Orisa € OmMo sejam um e se comuniquem entre si.
Por ser o contato direto, é possivel através do meridilogun identificar e acompanhar a vida
dos ara-aiyé.

Reconhecemos que o Ori recebe honrarias semelhantes as destinadas aos Orisas,
embora sejam rituais individuais e, por isso, tenham menor impacto coletivo. Como o Ori
é condicdo necessaria para nossa individualizacdo, nele depositamos toda a memdria
ancestral que carregamos. Por isso, realizamos um jogo de bdzios ao entrar no candomblé,
para compreender o caminho do nosso Ori.

O Ori é a fonte da individualizagdo, mas ele ndo pode existir por si s, pois a ele
SO cabe 0 processo da indivi-dualizagcdo que compora um ara. Por isso, ele é o responsavel
por estar presente no Ori-inu e no Ori-odé. Por estar presente tanto na existéncia metafisica
quanto na material, Ori tem a responsabilidade de conectar o0 Ori-Inu ao seu Orisa no Orun
com nosso Ori-odé correspondente no Aiyé. Assim, ndo é possivel existir uma
individualidade com dois Ori diferentes entre si, pois eles foram necessariamente divididos
entre Ori-Inu e Ori-odé em prol de uma Unica existencialidade individual finita.

Na verdade, o Ori € unico. Ao se dividir em duas partes, ele continua sendo a
mesma esséncia do individuo, uma parte vai para o Orun, outra fica no Aiyé. As partes se
reencontram no transe e no culto aos Orisds. Assim, ocorre o retorno as origens, unindo
novamente as duas metades. Em outras palavras, o Ori se reconecta ao Orisa e volta a ser
uma Unica entidade por um momento.

A existéncia se da a partir de indivi-dual-idade repartida em finito e infinito,
gerando 0 movimento de troca do Ase e do Ase ad eternum. Na filosofia candomblecista,
iss0 se da assim, pois é necessario a eternidade em contato com a finitude para que o fluxo
da existéncia seja eterno, uma vez que a morte representa um renascimento e reencontro
com a ancestralidade. A vida precisa existir em movimento constante, pois sem o
movimento, sem o deixar-de-ser para ser de novo, uma vida estagnada, ela deixa de existir.

Por essa razdo, o processo da divisdo entre o finito e o infinito necessita acontecer.
Essa divisdo para a existéncia humana se da por Ori. Por isso, € impossivel existirem duas
individualidades no mesmo Ori e muito menos um Ori para duas individualidades distintas.

O culto e cuidado a Ori é necessario para promover o elo de si consigo mesmo, com nossa



53

existéncia finita e com nossa existéncia eterna. O processo de divisdo possibilita religar a

estrutura existencial fisica com a estrutura existencial metafisica. Portanto, o Ori é o duplo

de si-mesmo e individual para cada ser que o possui. De acordo com Dias:
Constata-se, pois, que ori surge nao apenas como a cabeca fisica, mas acima de tudo,
como a vasilha portadora da individualidade do sujeito, sendo inclusive concebida
como uma divindade pessoal, motivo pelo qual o ori é alvo de cerimonias especificas,
de potenciagdo, equilibrio e alimento, de maneira que o individuo esteja sempre de
boa-salde (mentalmente saudavel, portanto) e que o seu destino (ipin) se realize
como revelado pelo oraculo. Dessa forma, o ori recebe todas as honrarias que recebe
um Orisa, embora, claro, sejam honrarias de fei¢do individual e, desse modo, sem o
impacto coletivo dos deuses do povo. Ademais, o ori é considerado ainda

intermediario entre o sujeito e os Orisa, o veiculo pelo qual as divindades interagem
com os humanos (Dias, 2017, p. 94).

Dado que o Ori é responsavel pela individualidade e coabita duas formas de
existencialidade, ele possibilita 0o contato entre o sensivel (a finitude) e o inteligivel (a
infinitude). Como possuimos Ori, nos tornamos seres que possuem destino, historia e
continuidade. Gragas a posse de Ori, os ara-Orun estdo aptos a terem contato direto com a
experiéncia do existir. Consequentemente, temos contato com a existencialidade metafisica
de ser pelo transe, pois dentro de cada Ori-odé existe a ligacdo direta com o seu Ori-Inu no
Orun.

O acesso a esse canal e a propria existéncia dele so é possivel pela duplicidade de
Ori. Aquele que tem Ori é canalizado e alinhado pelo transe mistico do candomblé. Dessa
forma, acessamos a propria existencialidade metafisica. O transe é expresso fisicamente nas
aparicdes nos terreiros ao cultuar 0s Orisds.

O Eleda (eni eda) surge do Ipori. Eleda € o senhor dos seres viventes que existe
por Si e possibilita a existéncia. Prestemos atencdo que Ipori ndo € necessariamente o
mesmo que Qlorun, pois a Ele cabe somente a existéncia de ser a massa do Todo e sua
existéncia. Eleda é o senhor da forma como existe, o responsavel por delimitar a forma do
que existe. Enguanto Qlorun € o detentor do todo existencial em conjunto e propulsor para
0 existir.

O Ipori é feito a partir de uma porcdo da matéria-prima desprendida para criacdo
do Ori. Ja o Eleda é uma entidade sobrenatural encarregada de estruturar os aras para
receber o Ipori e 0 Ase que ele carregara. O Eleda, portanto, é responséavel por direcionar o
local e como cada Ipori e Ase deve existir, se movimentar e se manter.

A matéria é o material de origem para a construcdo do ara. Por exemplo, se meu
Ipori tem como origem o Omi (agua), carregado pelo Orisa Yemanja, entdo devo reconhecer

ela como Yemanja Eleda mi. Isso significa que Yemanja é minha criadora. Meu ara e Ori



54

sdo moldados da matéria do Ipori. Depois disso, estardo aptos a encarnarem e perecerem no
aiyé.

A finitude da existencialidade do ara-Aiyé com a morte é uma consequéncia do
equilibrio entre finitude e infinitude. A morte do ara é um regresso da matéria desprendida
da matéria do Todo. A morte € um retorno ao Todo que compde parte da existéncia
individual. Assim, Emi ndo é mais necessario para viver.

Existir no Aiyé é uma dadiva divina. Por isso, ¢ uma chance para ter experiéncias
individuais de realizagBes Unicas e pessoais de acordo com seu ipin*®. As realizacdes sdo
possibilidades dadas para a vida de acordo com nossas escolhas e nosso destino pessoal.
Este podemos ou ndo seguir conforme os caminhos de Qlorun. Para tanto, recorremos a Ifa
e retornamos ao nosso caminho para o desejo ancestral da nossa existéncia.

Por este motivo, 0 reencontro que ocorre no terreiro de uma pessoa que esta
“perdida” de si mesma ¢ um reencontro ancestral de si-mesmo, pois as vezes é um
reencontro com o que ela nem sabia ter perdido. Nesse caso, seu caminho de destino. Por
essa mesma razao, a existéncia da manifestacdo dos Orisas em terra no transe meditinico é
um encontro instantaneo no qual o fio de divisdo existente entre o metafisico e fisico se
“rompe” momentaneamente. Nesse momento, o finito e o infinito estdo em harmonia. 1sso

possibilita acesso ao saber ancestral sobre 0 que € existir.

2.3 TRANSE E ASE

O papel fundamental do transe é transcender o individuo, conectando-o com o
metafisico divino de maneira imanente. O transe € 0 momento primordial da religacdo da
composicdo ontolégica do ser com o Ser, pois nele ha um contato com a Natureza divina
interior sensivel do médium e com a Natureza do Ser inteligivel do médium. Dessa maneira,
abre-se uma ponte propicia para o0 conhecimento ancestral de si mesmo e da existéncia.

A abertura desse estado reconecta o metafisico e o fisico. Para tanto, & necessario
um trabalho continuo de entendimento, prética e busca pelo Orisa e seu culto. A afinidade
necessaria comecga com o carater do individuo consigo mesmo e com a sociedade onde vive.
Além disso, depende da frequéncia com que ele cultua o Orisa dentro e fora do terreiro. Para
tanto, é necessario disposicdo a fim de entender o passo a passo do processo medidnico e
permitir que o corpo ¢ a mente sejam ‘“dominados”. Ocasionando assim, um acesso ao

transcendente metafisico que, pelo contato do nosso Ase se alinha e assemelha com o nosso

43 Pode ser entendido como destino, caminho do destino.



55

Ase primordial.

Isso € possivel, por meio de adaptacdo, dedicacdo e desenvolvimento espiritual e
corporal do individuo, pois é necessério que ele afine e estreite 0 espaco existente entre
Orun e Aiyé, da sua existéncia com a existéncia do seu Orisa de Ori. De acordo com Moraes,
“[...]o sujeito que possibilita o transe (iyawo) se encontra cindido, porém, ndo ausente, pois
sua constituicdo individual ndo desaparece, somente ha algo sobreposto, o orixa, que se
mostra nos gestos da danga.” (Moraes, p. 78, 2014). O individuo comega a agir diferente do
seu habitual, se transformando e aparentando ser outra existéncia. Nesse caso, ele realiza
uma apresentacdo do seu Orisa a0 mundo que depende do seu corpo, mas ndo de sua
vontade propria para se mexer, e sim da vontade do seu Orisa. De acordo com Graeff:

Quanto mais o principiante experimenta essas formas de comunicagao, mais se
expande sua percepgdo, se tornando mais apto para sentir a energia dos Orisas até
ele alcancar o nivel maximo de sua incorporacdo, sendo o préprio ato de
incorporagdo do Orisa, no momento do transe. O Corpo — e a mente — do praticante
se tornam tdo abertos e receptivos a essa energia, que por um lapso deixa de ser
controlado pelo ser humano para serem possuidos pelo Orixa. No momento do
transe, os deuses se fazem presente. O Orixa ndo é, portanto, uma simples
recordacdo de um ancestral nem uma forca da natureza alojada nos seres humanos;
ndo esta s6 no mundo, na forca da natureza, mas dentro também de cada um e se

torna visivel, palpavel, audivel ao dancar entre os seres humanos. (Graeff, pp. 28-
29, 2013)*

Como citado acima, para ocorrer o transe é necessario principalmente a confianca
e afinidade do médium de “se deixar” levar por essa posse que controlard o seu corpo por
inteiro. O médium se deixa levar por uma forca maior de controle. O Orisd, a0 tomar posse
do ara do seu Omo Orisa, vira existencialidade finita, pois esta condicionado ao inicio e
fim do transe. Por esta razdo, aquilo que antes era inacessivel, o que estava no Orun, se
realiza material e temporariamente.

A posse € 0 comeco do transe e ela impede que 0s ara ajam por vontade propria.
Uma vez que o transe acontece no Aiyé, no sensivel, o Orisa deixa de ser unicamente um
“ser divino” distante e inacessivel que comanda nossos destinos e julga erros ou acertos. O
Orisa torna-se uma possibilidade de materializagdo da infinitude e gera um contato direto

com o mundo fisico. Assim, 0 Orisa é uma forca com potencial de se conectar e se

4 Traducdo livre do texto: Cuanto mas experimenta el principiante esas formas de comunicacién, mas se expande
su percepcion y mas se torna apto para sentir la energia de los orixas hasta alcanzar el nivel maximo de su
incorporacion, que es el propio acto de incorporacion del orixa, en el momento del trance. El cuerpo —y la mente
— del practicante se tornan tan abiertos y receptivos a esa energia, que dejan por un lapso de ser controlados por
el ser humano para ser poseidos por el orixa. En el momento del trance, los dioses se hacen presentes. El orixa no
es, pues, la simple recordacion de un ancestro ni una fuerza alejada de los seres humanos; €l no sélo esté en el
mundo, en la naturaleza, sino también dentro de cada uno y se torna visible, palpable, audible, al danzar entre los
seres humanos. (Graeff, 2013, pp. 28-29).



56

materializar por meio de e com seu médium, tornando-se assim uma existéncia palpavel e
visivel no Aiyé para todos.
Essa conexdo é dada pelo fato do Orisa ser o nosso ancestral direto, uma vez que
somos feitos da mesma matéria que eles sdo feitos. Por isso, a existencialidade do Orisa é
acessada pelo Omo Orisa com o transe. O transe nada mais é do que um afloramento e
aparicdo do fendmeno que é a Natureza do Orisa demonstrada fisicamente nos terreiros.
Nesse sentido, Noguera afirma:
A vida torna-se toda transfestacdo na qual se comemora um “ja-ai” (ser-no-mundo),
ndo precisando esperar um por um futuro escatoldgico para o encontro com as
divindades. A experiéncia dos orixas é uma ousia, 0s Deuses tornam-se presentes
vindo ao encontro do ser humano. O momento do ritual no candomblé transborda o

terreiro e libera 0o Axé como forca propulsora da harmonia cdsmica, dai a
“transfestagdo da existéncia” como um todo. (Noguera, 2010, pp. 31-32).

Quando entramos em estado de transe, ocorre um rompimento de n0s mesmos para
religagdo com a completude de nossa existéncia. Nesse momento, 0os dois mundos se unem
por meio de um acesso ao divino. A divisdo, que antes impedia o contato com o inteligivel
se rompe, e 0 Orisa se manifesta no sensivel aos nossos olhos. O que antes era uma
divindade distante sem forma fisica definida agora se mostra e se realiza na existéncia
palpavel através do médium em transe.

O controle do corpo e da vida do médium pertence ao Orisa durante o transe.
Quando o estado chega, o individuo ndo é mais o centro da acdo. O Orisa assume 0
comando. Essa ligacdo ocorre no encontro entre o Ase individual, mortal e limitado, e 0 Ase
multiplo, imortal e ilimitado do Orisa.

Quando estamos em transe, ndo é nds que somos, mas sim o Orisa-sendo®®. Essa
relacdo é dada a partir do momento de contato entre o Ase individual, mortal, delimitado e
humano com o Ase maltiplo, imortal e ilimitado do Orisa. No terreiro, essa ligacdo se
fortalece conforme a frequéncia e a devocao do Omo Orisa.

Quando praticamos o transe, precisamos estar preparados para acolher o Orisa.
Quanto mais nos dedicamos as praticas religiosas, mais receptivos ficamos a incorporacao.
Com isso, tornamo-nos mais capazes de sentir a energia dos Orisds e alcancar niveis mais
profundos de comunicacdo com eles.

Para ocorrer o transe sdo necessarias situacdes que o possibilitem. Mas afinal, o

45 Podemos inferir que é a natureza do Ser a ser recebido pelo médium, no caso da Umbanda, ou iyawo, no caso
do Candomblé, que possibilita essa estabilidade dos termos nos nossos dados, uma vez que 0 orixa é entendido
como energia metafisica e fluida e as entidades sdo espiritos ancestrais desencarnados, portanto poderiam estar
in corpore (Junior-Moraes, 2014, p. 75).



57

que seria 0 processo de transe? O transe parte de um estado similar ao estado de hebetude*.
Neste, existe uma espécie de torpor em momentos especificos nos quais ndo coordenamos
mais nossos proprios corpos. Segundo Noguera:
O éxtase e o transe no Candomblé possibilitam ao ser humano coabitar dois mundos
num mesmo instante: o sagrado e o profano. Da unido mistica entre o fiel e a entidade,
ha a recuperacdo da unidade primordial, a harmonia originaria é efetivada e ndo ha
mais uma laceracdo entre os dois niveis, a comunicagdo e o vinculo entre o ser
humano e Deus é restabelecida. Do sentimento de unidade com o sagrado, nasce 0

sentimento de comparticipacdo cdsmica, onde a totalidade do real abarca a todos sem
excec¢do. (Noguera, 2010, p. 30).

O que antes era inacessivel, materializa-se e mostra a verdadeira esséncia
carregada pelo individuo. A existéncia deixa de ser cindida e se mostra uma so6 forca, um s6
Ase, uma s poténcia e existencialidade. Os ara-Aiyé, que ndo podem entrar no Orun, se
reconectam por instantes com seu Ase infinito. Assim, tornam-se um com seu ara-Orun
mais uma vez por meio do Orisa que os fez ser corpos existentes.

O transe ocorre em momentos especificos do culto. Ele sempre se relaciona a
vontade do Orisa de se apresentar em terra por meio do seu elegun ou por comandos
especificos do dirigente do terreiro. O estado de transe é analogo a um estado de euforia,
isto €, entrar em si e externamente expressar algo que geralmente ndo expressamos para 0s
outros.

Esse estado ocorre quando a pessoa atinge um limite de consciéncia. Nesse
momento, ela perde o controle direto sobre o corpo e sobre si mesma. A condi¢éo fisica é
ultrapassada e envolvida por uma energia que emana para todos os que a visualizam.
Podemos exemplificar isso, em consonancia com Moraes e Junior, com a entrevista abaixo:

Yawo03: no comego voc€ v€ muita coisa, vocé sabe mais ou menos o que ta
acontecendo, vocé ouve as pessoas, mas vocé tenta ir pra um lado e vai pro outro

entende? Vocé tenta mexer a perna e ndo consegue, vocé quer abrir o olho voc€ nio
consegue... ai com o tempo vocé ja ndo vé nada. (Moraes-Junior, 2014, p. 77)

O transe é sobre um estado fisico de perda de vontade propria sobre o corpo que
se assemelha a um estado hipnotico. Neste a pessoa é ordenada a fazer algo sob o comando
do hipndlogo. O transe geralmente ¢ “acionado” e de acordo com condi¢des especificas para
0 iyawo por conta de certas “kizilas”.

Isso se da assim, pois um dos fatores mais importantes para ocorrer o transe é a

46 Durante esse periodo a vodunsi pode alternar estados de “possessido” pelo vodun com um estado psicoldgico e
comportamental de dificil defini¢do. Conceitualmente ele é associado ao estdgio infantil e amorfo da nova
personalidade da vodunsi. Pierre Verger chamou esse estado de “état d’hébétude” ou “estado de Embotamento
(Parés, 2001, p. 182)



58

frequéncia com a qual o novigo consegue entrar em transe. O som, a musica que ecoa dos
atabaques e a louvagdo que vibra a partir do Ofo*” auxiliam a ativar o transe no novigo. A
palavra consegue chamar o Orisa. Entretanto, para o médium, o transe se fortalece caso haja
algum instrumento que o guie a se sintonizar com seu Ori Inu. Desse modo, permite
florescer o seu Orisa para si e para todos. O instrumento facilita o processo interno de busca
pelo Iwa pele, pois nos mostra as virtudes dos Orisas dentro de cada um. Desse modo, as
virtudes séo expostas ao mundo e aprendemos gradualmente a nos alinharmos a virtude dos
nossos Orisas.

A reaproximagc&o do Orisa com 0 Omo Orisa acontece pelo transe, cuja ocorréncia
esta atrelada a uma diversidade de fatores. Um dos principais fatores é o som. Com a mdsica
e a concentracdo, o médium perde a nocao de controle de si gradualmente. De acordo com
Almeida, “Nessa cultura, os instrumentos possuem func¢des que ultrapassam a realidade
concreta, fazendo ligagao entre o real e o sagrado” (Almeida, 2020, p. 14).

A funcgéo da musica é potencializar o Ser-para-presenca de modo a transferi-lo do
imaterial para o material, ou seja, do Orisa para 0 Omo Orisa. Com 0 som, 0 Orisad
materializa-se para o culto. A partir das entoacOes especificas de batuques especificos, o
Orisa toma posse do seu médium, se conecta aos seus ancestrais, & sua forma inicial de
existéncia, enfim, ao proprio Ser.

Existem diferentes ritmos entoados por zuelas para 0s Orisds. Cada ritmo tem um
significado e cada significado traz um ato, um modo de agir do Orisa. Cada zuela traz um
significado para a energia e aparicdo de cada singularidade do Orisa. As zuelas contam as
histérias dos Orisas quando habitavam o Aiyé, incluindo aprendizados, signos e
peculiaridades. Existem cantos para invocar, manter e dispersar a energia. Cada zuela tem
uma ordem e especificidade a ser seguida.

A finalidade das zuelas é entoar e pdr em movimento o Ase. Elas sio atos de fazer-
ser no Orun. O Ase torna-se existéncia empirica pela fala, ou seja, a fala faz ser a existéncia
do Orisa em terra. Dessa maneira, o Ofo tem grande importancia litGrgica, pois € uma acio
por meio da qual o 4se se faz Ser material. A fala potencializa a circulacdo e manutencio
da forca do Ase no mundo fisico. Consequentemente, fortalece a possibilidade da
manutencdo do estado de transe entre o dntico e ontoldgico, ou seja, entre ser e Ser, entre

humano e Orisa.

47 Significa forca da palavra ou da fala. O ato de transformar a ideia do pensamento em existéncia para o outro.
Fazer-ser de uma ideia. Criar algo a partir de dizer sobre esse algo.



59

Cada Orisa tem sua particularidade seja da forma como é cantado, seja na forma
como os atabaques sao batidos. Entretanto, o elemento de maior importancia e que nunca
deve ser pausado é o adja*. Este é uma espécie de sino que, pelo seu som, o Orisa toma
posse mais rapido do médium, pois o adja é um instrumento sagrado materializado
unicamente para manter e sincronizar a energia do Orisa no Aiyé.

O adja é fundamental para o sire, também conhecido como toque. A partir dele
Esu é convocado para a festa dos Orisas nos terreiros. O siré € 0 ponto maximo das
obrigacdes realizadas em uma casa de Ase. Ele é 0 momento de comunh&o entre os ara Aiyé
e 0s Orisds tanto para 0s Omo Orisa, quanto para a comunidade visitante.

Como tudo no Candomblé, existe uma ordem que devemos seguir durante o Sire.
Desse modo, 0s Orisas sabem quando devem vir e quando devem retornar ao Orun, uma
vez que entendem que o ritual € um momento de reencontro. No inicio, realizamos zuelas
de invocacdo. Depois, cantamos para a aparicio dos Orisas e para manter sua presenca entre
nos. Ao final, entoamos zuelas para que eles voltem ao plano espiritual.

No candomblé o zelador inicia o siré cantando para Esu. Ele abre o caminho entre
os planos. Dessa forma, o I1é fica pronto para receber os Orisds. As zuelas sdo cantadas
para invocar, chamar e despachar os Orisds. Elas marcam os momentos do ritual: abertura,
aparicdo e retorno dos Orisds a0 Orun. A partir desses canticos iniciais, a “ponte” esta
aberta. Dito de outra forma, o lle esta aberto para mais uma ceriménia de comemoracéo

para 0s Orisas. Abaixo seguem alguns exemplos de zuelas:

1. Zuelas para invocacdo (abertura) siré dos Orisas. Comeca com Esii:
Egbarabo ago mojubara egba kose

Egbarabo ago mojubara , e modéko e ko

Egbarabo ago mojubara

Leé ghale Esii lond

Esu onda, bara ona
mogie oke elegbara
lebara onile

Esu ta la keu awo

48 Espécie de sino de, pelo menos, duas bocas utilizado para induzir e conduzir o transe.



60

Bara la ketu ketu

Bara la Esti awlo

2. Zuelas para “apari¢do” dos Orisas no Aiyé. Este é o0 momento do cortejo, de
festejar a vinda dos Orisds ao nosso encontro. Também é o apice do Siré, pois € 0 momento
em que o0s Orisas se fazem materializados ao ouvirem nossas preces.

A zuelas mais comum para esse momento é chamada de roda de Koia ou roda de

Bani. Elas também acontecem quando entoamos zuelas para Osala.

O fila 14 ewo
E le lewa
O fila 14 ewo
E le lewa

O fil4 alaiéd iré ilé awa

O fil4 alaiéd iré ilé awa

3. Zuelas para o retorno dos orixas ao Orun. Elas sdo entoadas no sire para
recolherem os Orisas a0 Omo Orisd. Neste, 0 Orisa é recolhido para camarinha (sala antes

do peji) a fim de que a pessoa retorne do transe da maneira mais confortavel possivel.

Igbin Wa Um'lé
Baba Orisa
Sire Lode

Devemos ressaltar que os canticos sdo Yoruba, assim como algumas palavras
utilizadas durante o texto, pois a raiz do candomblé é da religido Yoruba. Por esta razdo,
muito do candomblé é feito em outra lingua. Assim, é necessario que os filhos aprendam a
conversar com seus Orisas.

Ao lyawo sdo colocadas imposicdes que o sujeitam a estar em estado de transe com
maior frequéncia. Essas imposicdes visam afinar e deixar o0 novico mais suscetivel a entrar
em transe, pois € o inicio da sua reconexdo consigo e com seu Orisa. ESse processo comeca
com o som. O som dos adja mantém o eu pessoal afastado para que seu eu-Orisa aflore.

Nesse sentido, Correia observa que:



61

No entanto, a pessoa transforma-se em um personagem enquanto o Orix& ocupa o
Seu corpo, pois a partir do transe ele tem sua personalidade mudada pelo Deus que
ocupa seu Ori. O transe, desse modo, é o apice da transfiguracdo no terreiro porque
o0 corpo do médium se vé metamorfoseado, onde o Deus e 0 homem se fundem em
uma s mascara. A pessoa é o Orixa. O Orixa é a metamorfose da pessoa, ou o duplo
dela. (Correia, 2011, p. 24).

Esse personagem deve ser entendido unicamente como uma apresentacdo de
postura diferente da que usualmente 0 Omo-Orisa tem. Por exemplo, a pessoa conseguir ser
mais &gil do que geralmente é no dia a dia ou mostrar e emanar/possuir uma forca diferente
da usual. De acordo com Noguera, o transe ¢ um ato transcendental “porque ¢ a
transcendéncia ou a ultrapassagem do ordinario, da existéncia profana a existéncia
sacralizada. Pode-se dizer que o homem se liberta da sua condi¢gdo meramente humana.”
(Noguera, 2010, p. 30). Nesse sentido, a consciéncia deixa de ser guiada pelo ser-finito de
Ase com medo e receio sobre o existir. Ela passa a ser comandada diretamente pelo Orisa
que guia 0 médium de acordo com Suas vontades.

Muitas vezes os relatos sdo de que ndo existem lembrancas entre as pessoas que
incorporam e que é necessario Ihes contar o que aconteceu. Assim, demonstra-se que, de
fato, ha uma quebra da consciéncia, por causa da perca da mem-ori-a. Quando Ori se divide
em dois, parte da memoria € perdida e busca incansavelmente a reconexao para se sentir
todo de novo. Isso se da essencialmente porque o que esta em frente a existéncia é nosso

Orisa. De acordo com Noguera:

O transe ¢ o momento onde o “sagrado se manifesta” e entra em comunica¢do com o
humano, como o momento culminante do rito. Deuses € homens, Orun e Aiyé em
efusdo, sem o Orun deixar de ser Orun e sem o Aiyé deixar de ser Aiyé. A experiéncia
religiosa dessas religides se verifica no transe como uma experiéncia sui generis em
que o humano entra em sintonia com as divindades e, possuido por elas, ja nio
domina o seu consciente, dando espaco para que a divindade se incorpore. (Noguera,
2010, p. 23).

O transe € 0 momento maximo do rito religioso. Nele se rompe o elo entre Orun e
Aiyé. Nesse momento, 0 Ase entra em contato com o Ase para recarregar e dar continuidade
ao existir. O transe € 0 momento em que o finito e o infinito estdo em sintonia e harmonia
constante. Dito de outra forma, € 0 momento em que o humano deixa de ser meramente uma
existéncia corporea e torna-se um veiculo de divinizagdo do Orisa que se apresenta
empiricamente aos presentes.

Na mediunidade existem tipos de incorporacdo. A incorporacdo consciente e a
semiconsciente. Na primeira, 0 médium tende a lembrar o que acontece ao seu redor

vagamente. No entanto, conscientemente, ele ndo consegue interagir com seu corpo. Por



62

exemplo, o médium pode querer andar para o lado esquerdo, mas 0 Orisa o direciona para
o lado direito. Na segunda forma de incorporacéo, 0 médium é ciente de algumas coisas que
acontecem, mas ndo memoriza tudo que acontece. Devemos observar que ndo ha
mediunidade inconsciente totalmente, pois, se assim o fosse, 0 corpo pararia de funcionar.
Consequentemente, mesmo que o Orisa tome a frente, é preciso que as funcdes vitais
funcionem. Por isso, ocorrem lapsos de lembrangas.
As formas de mediunidade est&o estritamente relacionadas com 0 Omo Orisa e seu
Orisa e com a confianca depositada na relagdo. Se o médium confia plenamente no seu
Orisa, ele tende a esquecer o que aconteceu. Segundo Moraes e Junior:
De acordo com Silva (2010, p.46), o transe ¢ —um estado de consciéncia alterado,
ou, no ambito das religides afro-brasileiras, 0 momento em que uma entidade (orixa,
inkise, vodun, egun, caboclo, preto velho, pomba gira etc.) incorpora, isto &,
manifesta-se por meio do corpo do médiuml. Callois (1990, p.99) entende o transe
como uma — renuncia da vontadel, e mais ainda, rentincia da consciéncia, em que

—o individuo deixa-ir a deriva e entusiasma-se ao senti-lo dirigido, dominado,
possuido por forgas estranhasl. (Moraes-Junior, p. 84, 2016)

No transe é necessario que o medium abdique dos seus desejos e vontades proprias,
mas mantenha uma consciéncia minima do seu redor. No entanto, a vontade consciente de
movimentar o proprio corpo e agir de acordo com o desejo proprio sdo extintas, pois, ao
estar com o Orisd, 0 desejo é o desejo do Orisa.

Tudo se passa como se 0 Orisa tomasse frente e posse do desejo do Omo Orisa. O
sentimento diz respeito ao controle do proprio corpo. O corpo é um templo que carrega em
si a poténcia de ser-Orisa de cada Omo Orisa. Ele incorpora e desincorpora sua Energia-
mesmo de existéncia do Ser.

O papel da incorporacéo é devolver ao ara-Aiyé sua esséncia. Ela mostra 0 Ase da
propria existéncia. O processo € possivel por meio da conexdo entre o estado infinito de
Olédumare e o estado finito dos seres humanos. Os humanos, embora finitos, acessam a
infinitude por meio do Ase de seus Orisas. Essa conexdo acontece de forma momenténea,
conforme a capacidade da nossa existéncia finita. Os Orisds S0 o principio primeiro de
existéncia do estado finito no estado infinito. Por isso, eles se perpetuam para aléem da néao
existéncia material.

Entendemos que o transe € um novo contato entre o estado finito da existéncia e o
estado infinito da continuidade do existir. A conexao estabelece um elo eterno entre o finito
e o infinito, que se retroalimentam. Ele representa uma ligacdo entre Ase e Ase, cujas

existéncias sdo interdependentes, pois 0 primeiro € somente um resquicio para podermos



63

existir, enquanto o segundo € a existéncia crua, inteira em si, que a forma humana nédo

consegue conter. Oswald explica esse ponto da seguinte maneira:
“Existem dois Estados no universo: um Estado finito e um Estado infinito. O Estado
finito é o Estado infinito, enquanto o finito é ilusorio, o infinito € real;
consequentemente, o homem é dois Estados em um. Os dois Estados formam um ser
a quem chamo de Xangd, a maneira dos meus ancestrais. Agora, ja que sou uma coisa
finita, e Xangd é uma coisa infinita, se eu digo que Xangb ndo existe, entdo o que
estou dizendo € que a existéncia finita é maior que a existéncia infinita;

consequentemente, Xangd existe. Assim, Xangd é o homem negro, Deus é 0 homem
com, e Xangd e Deus sdo iguais.” (Oswald, 2021, p. 20)*

Dessa forma, a existéncia é o eterno existir e ndo existir infinitamente. O estado de
finitude e de infinitude esta inerente a existéncia humana. Xangd, ou qualquer outro Orisa,
é o0 ancestral divino que traz a infinitude para cada existencialidade humana. A colisdo do
infinito com o finito é possivel por meio da colisdo de ambos. No candomblé denominamos
isso de transe.

O transe ocorre quando hd um “toque existencial” entre o finito e o infinito, entre
o fisico e o metafisico, entre humanos e Orisds. Ele é o movimento essencial para a
continuidade da vida no Aiyé. Nesse estado, 0s seres humanos recebem Ase e renovam seu
compromisso com a existéncia. Assim, o transe surge como um impulso que vem do Orun,
ajudando a manter a vida em movimento.

O Ase presente nos Orisas é o principio fundamental da existéncia. Ele permite
que o estado infinito esteja presente no estado finito. Por isso, 0s Orisds se mantém
continuamente no tempo e no espago, mas imaterialmente. O Ase dos Orisas € 0 proprio
Ase distribuido por Olédumarg. Ele esta contido em um plano existencial capaz de gerenciar

0 poder da vida.

49 Tradugdo livre do trecho: “There are two States in the univese, a finite State and an infinite State. The finite
State is the infinite State whereas the finite is illusory the infinite is real; consequently, man is two States in one.
The two States form on being whom I’ve called Shango, in the manner after my ancestors. Now, since I’m a finite
thing, and Shango is an infinite thing. If | say Shango doesn’t exists, then what Im saying is finite existence is
geater than infinite existence; consequently, Shango does exist. Thus Shango is the black man, God is the with
man, and Shango and God are equal.” (Oswald, 2021, p. 20).



64

3. ORISA ESU - O PROCESSO DA INDIVIDUALIZACAO DA EXISTENCIA.
3.1- ACRIACAO E ESU - A PRIMEIRA FORMA DE EXISTENCIA.

Ao adentrarmos na conceitua¢do humana do existir, reconhecemos a necessidade
de compreendermos e aprofundarmos os aspectos essenciais da existéncia a luz da
metafisica do candomblé. Os mitos da criagdo narram que Olédumare, o0 ser supremo que
tudo tem, em certo momento, enfadado com sua propria completude, iniciou o processo de
se repartir em tudo que existe. Nesse instante, ocorreu o primeiro movimento de
individualizagéo.

Aqui, estabelecemos esse movimento como sendo Esi. Antes mesmo de sua
divinacdo como Orisa, identificamos nele a forca natural da acdo e da transgressdo, o
proprio ato de existir enquanto primeiro ser individual separado do Todo que é Olédumare.

Essa insurgéncia decorre da expansdo e da dispersdo do Ase de Olédumare, a partir
da qual Esi se separou e assumiu uma forma propria individualizada. Ilustramos esse
processo com base no conceito fisico segundo o qual massa multiplicada pela aceleragédo
resulta em forca. Dessa forma, Esu seria o produto da acdo de Olddumare sobre a disperséo
do seu proprio Ase. Concluimos, entdo, que ele é o primeiro elemento a assumir forma e
matéria definidas fora do conjunto existencial do Todo.

Esu é a primeira individualidade distinta do Todo. Por isso, reconhecemos que ele
é 0 primeiro ser criado a partir da dispersdo do Ase divino e percebemos que foi
impulsionado ao ato de existéncia individualizada. Nesse contexto, ultrapassamos a
condico de Esi como mero criado e assumimos sua posicdo como cocriador. A partir da
separacdo com o Todo, detemos o segredo e o cddigo necessario para a existéncia
individual. Consequentemente, podemos afirmar que nos é possibilitado nos tornamos
criadores da existéncia individual.

De fato, Esli no so esta relacionado com os ancestrais femininos e masculinos e com
suas representacdes coletivas, mas ele também é um elemento constitutivo, na
realidade o elemento dindmico, ndo sé de todos os seres sobrenaturais, como também
de tudo o que existe. .

Nesse sentido, como Olorun, a entidade suprema, protomatéria do universo, Est ndo
pode ser isolado ou classificado em nenhuma categOria. E um principio €, como o0
ase que ele representa e transporta, participa for¢osamente de tudo. Principio
dindmico e de expansdo de tudo o que existe, sem ele todos o0s elementos do sistema
e seu devir ficariam imobilizados, a vida ndo se desenvolveria. (...) Assim como

Oldbrun representa o principio da existéncia genérica, Esu € o principio da existéncia
diferenciada em consequéncia de sua funcdo de elemento dindmico que o leva a



65

propulsionar, a desenvolver, a mobilizar, a crescer, a transformar, a comunicar
(Santos, 2012, p. 130).

Como podemos observar pelo entendimento de Santos, atribuimos a Esi um
significado que vai além da condigdo de divindade e ancestralidade. De fato, reconhecemos
sua presenca como elemento fundamental na constituicéo e na participagéo de tudo por meio
da nocdo de individualizagdo da existéncia.

Conforme j& verificamos, para o candomblé a existéncia se d& pela acdo de
Olodumare e pela dispersdo do seu Ase enquanto forca vital. No entanto, fundamentamos
esse movimento de dispersdo na esséncia de Esu. Assim, nesse contexto, identificamos
como o préprio ato ou movimento de dispersar e movimentar que constitui a base de sua
existéncia.

No plano dessa metafisica, devemos entender que o primeiro distanciamento do
individuo em relacdo a Olodumare representa também um afastamento materializado do
conjunto do Todo. Por essa raz&o, além de movimento ou ato, reconhecemos Esi: como a
propria matéria que se desprendeu. Sendo dessa forma o primeiro atomo que concebe a si
na existéncia individual. Para compreendermos Esi: como o movimento de individualizacio
enquanto matéria que se separa do todo de Olédumare, € necessario questionarmos como e
de onde emerge a forma que define e limita essa matéria.

Essa logica da constituicdo da forma no pensamento Yorubd, na visdo do
candomblé, é disponivel por meio do ordenamento e do conhecimento de 1f4.>° A partir da
compreensdo dos contos de Ifa, podemos elucidar essa nocdo sobre a forma ao
compreendermos a concepcao da existéncia de Ela como formadora de tudo que tem forma
e existe. Nesse sentido, Coleman afirma que:

Como uma Forga Espiritual, Olodumare existe em polaridade com o Espirito Ela.
N&o ha traducdo direta para a palavra Ela. Alguns ancides de Ifa dizem que significa

%0 If4 é tido dentro da tradicdo como um sistema de divinagdo, ou seja, um sistema religioso de comunicacdo
divina que milenarmente é transmitido através da cultura oral. O mesmo e um tratado filoséfico de relacéo fisica
com o metafisico e desta forma se tornou o meio social de vida atrelado a tudo que se remete a criacdo do divino
e por meio desta o divino se faz presente na natureza. Por mais de 3000 anos AC esta tradi¢do vem sendo difundida
e foi herdada do povo egipcio; a mesma ndo é uma forma primitiva de pensar e sim uma ciéncia avancada que
liga a filosofia através de mitos e parabolas com o que hoje é chamado por nés de sistema binario o mesmo que
nos deu a ciéncia e tecnologia do computador. Ademais a tradi¢do do 1f4 cultiva a memdria e desenvolve a mesma
onde todo iniciado nesta ciéncia memOrizard os 1600 versos e todos os aprendizados, afim de que se, adquira a
consagracdao de pai do segredo (Babalawo). A tradicdo do Ifa é ciéncia, religido e meio social que agrega
conhecimento de identidade e difunde dentro da educagéo novas formas de cogni¢do.” (Delfino, 2015, p. 93).
Acrescenta-se a citacdo de Delfino, a ideia de que o sistema divinatdrio e os versos de Ifa séo a base tedrica
fundamental da metafisica do candomblé, sendo aqui referenciados para expor os aspectos da ideia de criagdo na
metafisica Yoruba.



66

‘Pureza’. Outros dizem que Ela significa “Aquele que cria”. Quando essas formas
que existem em potencial dentro do Gtero de Olodumare se tornam manifestas, € Ela
que sustenta a manifestacdo. Em termos simbdlicos, Ela traz a Luz da criagdo para
fora da escuriddo do Utero da criagio.(Coleman, 2021, p. 16) %

Ela é considerado a primeira encarnagdo do profeta Orunmila. E a primeira
encarnacdo em forma espiritual que precedeu o surgimento da vida humana. Ela é o
poder que da expressao as formas que existem no ventre de Olodumare. O ase (poder)
de Ela esta constantemente dando suporte as formas que emanam de Olodumare. Em
termos metafisicos, Ela recria 0 mundo a cada momento presente (...)
Com base no mito da Criacdo de 1fa, esses trés principios fundamentais existiam em
unidade indiferenciada dentro de Olorun antes da Criacdo. No momento em que o
tempo e 0 espago surgiram, esses principios geraram a Forga na Natureza conhecida
como ase. De ase emergiu a polaridade entre expansdo e contracdo; luz e escurido;
dinamica e forma. E a manifestagio dessas polaridades que forma as estruturas de
Odu (Coleman, 2021, p. 22).52

Como podemos observar a partir das anélises de Coleman, Ela é como a divindade
que carrega a esséncia e o sentido de forma ontoldgica Originaria. Compreendemos Ela
como formadora da esséncia da forma capaz de conter toda a matéria que emerge a
existéncia. Assim, assumimos como valida a lei natural expressa pela interacédo entre Ela e
Esu, qual seja, a matéria so se torna existéncia plena a partir do momento em que assume
uma forma definida.

Na filosofia Yoruba, a forma de tudo que existe € possibilitada por meio de Ela.
Sendo assim, identificamos nela a fonte da forma e da forca necessarias para conter e
organizar a matéria. Concluimos, portanto, que Ela viabiliza a possibilidade de a matéria
ser e existir no Aiyé, pois para existir nesse plano, é imprescindivel haver a limitacio da
forma, uma vez que isso permite a individualizacdo em relacdo aos demais elementos da
realidade.

Os conceitos fundamentais da ontologia filos6fica Yoruba baseiam-se na relagédo
entre Ela, Esii e Olédumarg. Essa triade representa, respectivamente, os conceitos de forma,
matéria e existéncia. Tanto Ela como Esz, derivam de Olédumare. Ela atua como forma e

sustentacdo, enquanto Esi manifesta-se como movimento, matéria e potencial de caos.

®1 Tradugdo livre do trecho originall: “As a Spiritual Force, Olodumare exists in polarity with the Spirit Ela. There
is no direct translation for the word Ela. Some Ifa elders say it means "Purity." Others would say that Ela means
"He who creates." When those forms that exist in potential within the womb of Olodumare become manifest, is
it Ela who sustains that manifestation. In symbolic terms, Ela brings the light of Creation out of the darkness of
the Womb of Creation.” (Coleman, 2021, p. 16)

%2 Traducdo livre do trecho original: “Ela is considered the first incarnation of the prophet Orunmila. It is the first
incarnation in Spirit form that preceded the emergence of human life. Ela is the power that gives expression to
the forms that exist in the womb of Olodumare. The ase (power) of Ela is constantly giving support to the forms
that emanate from Olodumare. In metaphysical terms, Ela re-creates the world in every present moment.

(-.)

Based on Ifa Creation myth, these three fundamental principles existed in undifferentiated unity within Olorun
prior to Creation. At the moment time and space came into Being, these principles generated the Force in Nature
known as ase. From ase emerged the polarity between expansion and contraction; light and dark; dynamics and
form. It is the manifestation of these polarities that form the structures of Odu. ” (Coleman, 2021, p. 22)



67

Identificamos também nas polaridades emergentes do Ase de Olddumare a funcéo
de regulacédo das leis que regem e sustentam a existéncia. Assim, a ideia de polaridade entre
dindmica e forma reflete a relacdo entre Ela e Esu. Este Gltimo encarna a dindmica, o
movimento e o ato de ser, enquanto Ela representa o fundamento da forma que delimita e
ordena essa dindmica.

Em diversos contextos, descrevemos Esi como portador de uma forca intensa de
caos e movimento. Contudo, essa interpretacdo ndo encontra respaldo nas bases metafisicas
do candomblé. Na verdade, ha um sentido inerente a0 movimento de Es:, bem como uma
delimitacdo para seu dinamismo e para o caos que ele promove. Essa delimitacdo surge a
partir da propria no¢do de forma, que contém a matéria em estado de caos. No universo
simbdlico do candomblé, esse papel estruturante da forma é representado e compreendido
a partir da figura de Ela, divindade Originaria da criacdo. Como afirma Coleman:

O que é singular em Ifa é a definicdo da forca que controla Esu, essa forca é chamada
Ela. A palavra ndo tem traducdo literal, mas é as vezes descrita como o Espirito da
Pureza. Eu suspeito que é uma elisdo de e ala significando ‘eu sou luz’. A descrigdo
de Ifa da interacdo entre Ela e Esu é uma expressao do efeito da vontade divina nos
parametros do caso. Em algumas regides da terra loruba Ela é associado com Eleda.
A palavra Eleda é usada para descrever a energia central na cabeca humana,
localizada acima da ponte do nariz. Na teoria ocultista ocidental, esse centro é
conhecido como terceiro olho. Para o ocultismo ocidental e para Ifa, esse local é o
assentamento da intuicdo. Abrir o Eleda ou o terceiro olho, nas duas tradices, é visto

como um antidoto para a confusdo e disrupg¢ao causada pelo Trapaceiro. (Coleman,
2021, p. 22)

Com base na passagem acima, podemos conceber a caracterizagdo de Esiz como o
Trapaceiro, pois Esi € o ser divino responsavel por abalar a ordem estabelecida por Ela.
Ele promove a dinamica e o movimento. Complementarmente, reconhecemos em Ela a
divindade cuja funco é conter o caos gerado pela acdo de Esu: .

Dessa forma, Ela tem como papel fundamental controlar o caos introduzido por
Esu. Enquanto Esu, por sua vez, atua como agente de transformacdo, desestabilizando a
uniformidade imposta por Ela. Essa dualidade constitui uma das bases que sustentam as leis

de funcionamento de Orun e Aiyé Estes sdo os pilares estruturais da metafisica do

53 Tradug#o livre do trecho original: “What is unique in Ifa is the identification of the force that controls Esii. This
Force is called Ela. The word has no literal translation, but is sometimes described as the Spirit of Purity. | suspect
it is an elision of e ala meaning I am light. The Ifa description of the interaction between Ela and Estis an
expression of the effect of Divine Will on the parameters of chaos. In some regions of Yoruba land, Ela is
associated with Eleda. The word Eleda is used to describe the energy center in the human head located just above
the bridge of the nose. In Western occult theory, this center is known as the third eye. For both Ifa and Western
occultism, this spot is the seat of intuition. Opening Eleda or the third eye in both traditions is viewed as the
antidote for the confusion and disruption caused by the Trickster.” (Coleman, 2021, p. 22).



68

candomblé. A base fundamental das leis fundamentais da metafisica do candomblé é que
tudo que existe, existe por causa do movimento e contraposicdo do ndo-existir e existir.

A existéncia, nesse sistema ontocosmoldgico, se da pelo movimento constante das
coisas em busca da continuidade da vida. O movimento depende do equilibrio dindmico
entre caos e ordem. Dessa constancia em desestabilizar e organizar o universo, entre vida e
morte, entre forma e ndo-forma, entre o caos e o controle.

Coleman também estabelece uma relacdo entre Ela e o Eléda. Conforme
demonstramos no segundo capitulo, EIéda é o senhor dos seres viventes. Ele é responsavel
por possibilitar e moldar as formas da existéncia. Por isso, ocupa um lugar central na
estrutura metafisica do Ori.

Eléda € o senhor da forma humana tal como ela existe, pois ele integra o Ori..
Assim, ele é o responsavel pela delimitacdo e localizacdo da forma individual, ou seja, o
lugar e 0o modo especifico de existéncia de cada ser. E por meio do Eléda que a
individualizacdo encontra um espago para conter o conteudo do existir. No entanto, a
esséncia ontoldgica dessa forma é dada por Ela. Portanto, Ela é o fundamento primordial
da forma para a vida. Por isso, Eléda é o catalisador da manifestacéo da forma.

Como podemos verificar, Coleman associa o Eléda a divindade Ela, pois é a partir
da esséncia de Ela que a forma se torna possivel. Eléda é executor da possibilidade
ontoldgica da forma no nivel individual. Por isso, assume o papel de suporte ou recipiente
para a esséncia do individuo. Porém, ontologicamente a forma individual s6 se efetiva
gracas a Ela, que atua como fundamento primordial e ontolégico da prépria nogéo de forma.

Assim, a distingdo entre forma como fundamento ontologico primordial (Ela) e
como local®* de residéncia do que caracteriza o individuo (Eléda) fornece as regras e
condicBes necessarias para o existir da natureza e dos seres humanos. Embora Esi seja a
matéria pura, o ato de existir por si mesmo, é Ela quem da a forma capaz de conter essa
existéncia. 1sso possibilita sua manifestacdo no universo sensivel do Aiyé. Desse modo, na
metafisica do candomblé, a existéncia no Aiyé pressupde a relacdo entre Ela e Esu , pois
forma e matéria precisam estar articuladas.

Como a existéncia se origina a partir da ontologia de Esu , ele pode ser identificado

como a protomatéria® de Olédumarg. Por isso, ele é o principio da individualizacdo. A

54 Aqui, local aqui é um termo utilizado em seu sentido metafisico indicando que o Eléda é a forma do individuo
€ que este se encontra na estrutura metafisica do Ori. Ou seja, 0 EIéda seria o ‘local do eu’.

% O sentido aqui empregado se apoia no conceito da fisica que entende a protomatéria como estado material
anterior & formag#o dos elementos, um estado primario da matéria. Nesse sentido, dizer que Esi é matéria ndo é
uma generalizagio ou radicalizacdo do termo, num sentido de que o ser divino Esu é ente material de fato, mas,



69

partir dele, torna-se possivel a liberdade de existir por si mesmo. A existéncia diferenciada
do todo homogéneo de Olédumare é por Esu, enquanto agente individualizador. Nesse
sentido, é por meio de Esuz que os individuos adquirem a liberdade de serem e existirem
como sdo. Seres individuais, dotados de escolhas, realidades, sonhos e desejos préprios.
Portanto, é Esi quem proporciona a liberdade. Porém, sem abandonar os individuos no
mundo. Ele permanece ao lado de cada um, como fundamento do movimento e guia nos
caminhos da existéncia.

Considerando que tudo provém de Olddumare, tudo possui Ase como componente
essencial. Contudo, somente Olédumareé é detentor do Ase como fonte Originéria. Por isso,
é necessario recorrermos primeiramente a Esu, de maneira Originaria. Secundariamente, é
necessario recorremos aos Orisds, para reestabelecermos, mantermos e continuarmos a
vida em um ciclo constante de preservacéo e renovacéo do Ase .

Além do Ase, Olodumare também manifesta outras trés forcas fundamentais que
sustentam a existéncia: Iwé, Aba e mais uma forca complementar. lwa é a forca que
impulsiona o existir, enquanto Aba atua como aquilo que direciona e organiza o que existe.
Nesse sentido, Santos afirma que:

A lama, matéria-prima e os trés elementos-signos que simbolizam os trés sangues -
o0 branco, o vermelho e o preto - contidos no igba-du estao representando igualmente
a complementaridade dos trés principios ou forcas que constituem o universo e tudo
gue existe:

Iwa + ase + aba

Iwa, principio da existéncia

Ase, principio de realizacdo

Aba, principio que induz, que permite as coisas de terem Orientacdo, de terem dire¢éo
ou de terem objetivo num sentido preciso.

()

Ol6run ou Oba-6run , rei do Orun, a entidade suprema, é o grande detentor dos trés
poderes ou forgas que tornam possivel e regulam toda a existéncia, tanto no orun
como no aiyé : iwa+ase+aba e foi Ele quem os transmite aos Irinmalé de acordo
com as funces que Ihes foram atribuidas. (Santos, 2002, p.71-72)

De acordo com a passagem acima, podemos afirmar que o universo se constitui a

partir de trés forcas fundamentais, associadas a trés sentidos essenciais da existéncia:

1. Iwé, o impulso inicial da existéncia;
2. Ase, a forca do movimento, o vir-a-ser, a poténcia vital;
3. Aba, o direcionamento indutor da existéncia.

Essas trés forcas se associam aos trés condutores principais do existir:

de fato, a identificagio da condico de Esi como primeiro ser individualizado é que proporciona a possibilidade
da matéria das coisas em seu estado fundamental e primério, portanto Esu é em si protomatéria do da existéncia
Olorun.



70

o Esu, o resultado de Iwa, ou seja, aquele que emerge do impulso inicial da
existéncia;

. Olédumarg, o detentor de todo 0 Ase;

o Ela, aquele que resulta de Aba, isto €, a instancia que direciona a existéncia e

a transformacédo, possibilitando a realizacdo ontoldgica da forma.

Devemos entender Ase como a forca ontoldgica do existir, a base substancial da
vida e da prdpria existéncia. No entanto, essa forca age por si s, movendo-se continuamente
e, consequentemente, movendo tudo ao seu redor. Apesar disso, 0 Ase existe apenas
enquanto realidade que liga o que existe ao seu principio Originario, Olédumare. Se Ase é
somente a propria esséncia da existéncia, entdo o Ase é a poténcia geradora da vida.

Segundo a metafisica do candomblé, a existéncia s se efetiva quando algo se torna
parte externa do Todo. Isso pressupde a necessidade de individualidade para haver
existéncia plena. Reconhecemos que, Esi surge como uma "segunda coisa”, por ser uma
existéncia lancada no movimento de existir de maneira individual, pois ele é derivacdo, ou
seja, uma parte que se separou do Todo. Assim, ele é aquilo que resulta de Iwa, a forca
impulsionadora da existéncia.

Uma vez que Esu foi o primeiro a se transformar em outra coisa, ele é o responséavel
e promotor do Ase. Ele atua em equilibrio dual com Ela. Esta representa a forma resultante
do direcionamento. Como ele foi o primeiro a realizar o movimento de individuag&o, Es: é
o detentor de todo movimento existencial. Dessa forma, Esu: é a expressio desse ato de forca
em acdo. Ele é o processo continuo de vir a ser, de criar e co-criar tudo que tem forma e que
existe. Por isso, tudo que existe individualmente é e contém Esu, pois sem ele nada teria
forma distinta. Além disso, para existirmos como individuos, é necessario um movimento
de separacdo do Todo, o qual Esu iniciou. Ele é o pedaco dividido que age para se tornar
existéncia individual.

Contudo, dado que o Ase é a forca que possibilita a existéncia, tudo que se
desprendeu do Todo precisa retornar a ele para continuar no movimento em direcdo a
eternidade do existir. Esse ciclo constante de individuacdo e retorno é fundamentado e
possibilitado pelo ser que primeiro inaugurou essa dindmica, isto €, Esu .

Ao caminhar primeiro sozinho, Esu atravessa o Aiyé e o Orun e cria 0s espacos de
existéncia. Por isso, introjeta-se e habita todos esses espacos. Ele, que emerge do primeiro
impulso de existir, que inicia a individualizacdo do mundo, que carrega a forca-vital do

movimento e da transformacao, € também a primeira matéria — a protomateéria de tudo que



71

existe. Ao passar por tudo que forma o universo, torna-se, por consequéncia, o senhor dos
caminhos. De acordo com Eugénio e Camargo:
Est, o senhor do caminho, da fala, do movimento, da resolucio dos problemas, da
manifestacdo do caos, da ordem e desordem, da disciplina e da governanca apresenta
suas inumeras faces, sendo o maior artista onde faz seu palco no aye e no orun, e no
meio (Eugénio e Camargo, 2022, p. 235).

Como demonstra a passagem acima, Esu é o grande artista da existéncia. A ele
pertencem os caminhos, a ordem e a desordem. Por essa razdo, ele deve estar sempre a
frente de toda e qualquer oferenda e pedido na l6gica religiosa do candomblé, para os atos
humanos terem seus caminhos abertos por Esi. No entanto, para que esses caminhos
estejam acessiveis, € necessario antes agrada-lo. Sempre que iniciamos uma jornada,
devemos agradar aquele que é o senhor de todas as jornadas — aquele que primeiro criou o
caminho individual.

Por ser o primeiro a caminhar junto aos Odus, Es: provou e conheceu tudo. Sendo
assim, ele é a boca que tudo come, pois, de tudo que existe, ele desvendou e experimentou
a partir de sua propria individuagéo.

Ao ser essa existéncia desbravadora, é possivel conhecermos tudo que existe por
meio de Esu. Além disso, por seu intermédio tudo retornara ao Todo. Nessa constante
experimentacao ele recria tudo e tudo passa a conter em si.

Como veremos detalhadamente no Itan a seguir, o qual conta uma das narrativas
sobre a criagio de Esu como aquele que tudo é, conhece e contém, torna-se evidente seu o
papel central como fundamento da existéncia, da transformacéo e do retorno. Nesse sentido,

Olaigbo apresenta o Itan abaixo:

Diferentes Origens de Esu sdo narradas em diversos itan de Ifa. Uma delas, que
determina a ligagio existente entre Esti e Oranmil4, contida no Odu Ogbeé ‘Okanran,
conta que:

Quando Oldédumaré e Obatala estavam comecando a criar o ser humano, criaram,
antes, a Est. Tendo visto Esl na casa de Obatala, Ordnmila demonstrou o desejo de
possuir um, mas foi-lhe recomendado que voltasse um més mais tarde porque tudo o
que vira estava ainda em fase experimental. Inconformado, OrGinmila insistiu tanto
gue Obatala resolveu atender a sua vontade, Orientando-o para que pusesse as maos
sobre a cabeca de Esul e que, voltando para casa, fizesse sexo com sua mulher. Tudo
foi feito de acordo com a Orientacdo de Obatala e, doze meses depois, Yebiiru,
mulher de OrGnmila, deu & luz um filho do sexo masculino e porque Obatala dissera
que a crianca seria Alagbéra (Senhor do Poder), Ortinmila resolveu chaméa-lo de
Elégbara. Logo que seu pai pronunciou seu nome, a criangca comegou a chorar e a
dizer: ly4, iya, ng o je eku — (Mae, mée, eu quero comer preés). Ouvindo os apelos
de seu filho, a mée respondeu de imediato: Omo naa jeé! — Filho, come, come! Omo
1I’okun, — Um filho é como contas de coral vermelho, Omo ni de — Um filho é como



72

cobre, Omo ni jingindinringin, Um filho é como uma alegria inextinguivel, A mu se
yi, mu s’orun — Uma honra apresentavel, que nos Ara eni. —nos representara depois
da morte. O relato se estende mostrando como Esu, servido por sua mae, devorou
todos os quadrdpedes, aves e peixes e, ndo tendo mais nenhum animal sobre a face
da terra, engoliu a propria mie. Assustado com o ocorrido, Orinmila consultou o
oraculo e Ihe foi recomendado fazer um ebé composto de uma espada, um bode e
quatorze mil cawuries (blzios).

Feita a oferenda, OrGnmila aproximou-se de Esl, que ndo parava de chorar e de
gritar.

“Baba, baba, ng 0 je 6 6!”

(Pai, pai, eu quero comé-lo!)

Berrou o menino.

Ornmila, entfo, cantou a cangdo da mae de Esl e quando este se aproximou para
devora-lo, atacou-o com a espada do eb6. Esul foi ent&o cortado em duzentos pedagos
e cada pedaco transformava-se num novo Yangi, num novo EsU. A perseguicio se
estendeu pelos nove orun e, em cada um deles, Esu era seccionado em duzentas partes
e cada uma delas se transformava num novo Yangi. No ultimo orun, depois de ser
novamente retalhado, Esti propds um pacto a Orunmila: Cada Yangi seria uma
representacio sua e OrGnmila poderia consulta-los e manda-los executar trabalhos
sempre que fosse necessario. Orinmila, entdo, perguntou-lhe por tudo o que havia
devorado, inclusive sua mae, e Esu respondeu:

“Ortnmila ki 0 maa kési oun bi 6 b4 féé gba gbogbo awon nkan bi eran ati eye ti dun
6 maa ran an 16wo lati gba pada fin lati owo awon Omo arayé”.

(Oriinmila deveria chaméa-lo se ele quisesse recuperar a todos e cada um dos animais
e aves que ele tinha comido sobre a terra; ele, Esu os assistiria para reavé-los nas
maos dos seres humanos).

O que a lenda ensina é que Est é um s6 subdividido em incontaveis partes e desta
forma, todos os seres humanos, animais e vegetais, assim como 0s préprios 0risa
possuem os seus Esu individuais. Esti é o comunicador, o intermediario, o policial, 0
juiz e o carrasco e, da mesma forma que castiga os malfeitores, premia aqueles que
agem corretamente. Esi é, portanto, a divindade de maior atuacio no contexto
religioso da religido dos orisa. Esu rEsulta da interacdo de Obatald e Odudawa e
como o primeiro elemento procriado seria a personalizagéo da energia que reune os
atomos, possibilitando a diferenciacdo da matéria a partir de uma esséncia Unica. Ele
é o grande transformador, o comunicador, o intermediério entre os homens e as
divindades e entre estas e o supremo criador. (Olaigbo, 2014, p. 1.)

No Itan apresentado, identificamos dois fatores importantes para a compreensio
do papel de Es:z no candomblé. O primeiro é a busca por auxilio por meio do oraculo de Ifa.
Isso, demonstra que até mesmo 0s Orisas necessitam de apoio e esclarecimento sobre as
escolhas relacionadas ao destino®®. O segundo elemento relevante é o papel central da
propria existéncia determinada pela “fome” de Esu.

Essa “fome” resulta do fato dele ser o primeiro individuo cocriado. Dito de outro

modo, ele ndo se manteve unido ao Todo e, ao se individualizar, passou a ter a necessidade

%6 Como ja abordado no capitulo anterior, na cosmogonia candomblecista a ideia de destino se relaciona a um
pacto divino entre Ori e Orun, no qual o individuo se compromete a caminhar por certos caminhos e indica quais
0s sentidos que sua vida ocorrera. No entanto, no Aiyé, o destino depende das agdes do individuo, e essas agdes
podem aproximar ou afastar o Ori do pacto tracado. Assim, ha liberdade, porém a metafisica candomblecista
entende que aquilo que atrapalha a vida individual € resultado de um afastamento do pacto divino originério e a
busca pelo oraculo é uma forma de se guiar em meio a essa dinamica.



73

de experimentar tudo que € individual no mundo. Desse modo, participou ativamente do
processo de individuagao.

Ao fazer parte desse processo, Esi esta presente em todo e qualquer individuo.
Além disso, ao provar de todas as coisas, ele estd em tudo que existe. Por isso, tudo pode
ser ofertado a ele e ele pode ser invocado no oraculo para agir ou se manifestar sobre
qualquer assunto no Aiyé. Isso reforca a importancia de Esi no oraculo de Ifa e no
merindilogun, ja que ele se torna 0 mensageiro responsavel pela comunicacao entre Orun e
Aiyé.

A esséncia de Esi sempre sera dubia, pois ele €, a0 mesmo tempo, a derivacio de
algo e detém a capacidade de gerar novas derivacdes. A existéncia, enquanto individuo e
matéria, so se torna possivel pelo ato de Esi ser. Ele é o primeiro a se desprender da
existéncia de Olddumaré e a se dispersar. Com isso, 0 Ase comeca a se mover. Nesse
movimento, Esu se cria e participa de toda a criagdo subsequente.

O ato de criar-se de Esu, a partir do movimento de ser, é o propulsor do motor da
existéncia. Como expbde Nascimento “[...] 0 eterno movimentador, sendo ele mesmo
movimento e movimentando-se.” (2008, p. 30). Ao se mover para ser, Esu torna-se portador
do dinamismo do Ase no e para 0 mundo. Ao atuar como esse propulsor da existéncia,
compreendemos que Esi é o grande canal mediador que possibilita encontros e
desencontros, transforma o ndo-ser em ser, encaminha os caminhos e prega pegas que

promovem o conhecimento. De acordo com Correia:

Em sintese, Exu é a palavra, a boca que tudo devora, que tudo faz e desfaz. E a boca
coletiva da humanidade. E o que movimenta tudo e todos, nos possibilitando ser e
n&o ser ao mesmo tempo. E a energia primeira que aciona o “axé”, a forca vital e
fundamenta a existéncia individualizada. E nosso lado quente, caliente que nos excita
e faz excitar para gerar a vida, os amores, os prazeres. E, enfim, esse lado menino,
jocoso, zombador, malandro, inquieto, brincalhdo e festivo que mantém eternamente
vivo em nds. Exd ¢ sintese sem deixar de ser antitese. E a tese de tudo. E a diferenca.
E a pedra filosofal da desconstrucéo, pois é de onde se constroi. E o antincio do caos.
E a forca viva do pensamento que desperta a criatividade e nos faz pensar,
descarregar a vida, aligeirar, movimentar e, enfim, criar. Mas Exu também é o
contrario de tudo isso. (Correia, 2011, p. 23)

Com base na passagem acima, podemos afirmar que, Esu se relaciona em diversos niveis com
os diferentes aspectos da existéncia. Ele é Esi Orisa, ou seja, o fundamento do existir, parte
integrante de tudo que existe, principio individualizador e comunicador e agente
transformador. Para cada uma dessas facetas e funcBes no existir, pois ele é o Unico ser que

reine muitos em um sé. E por essa razdo ha um nome e uma singularidade propria tais como:
1. Esi Ona,



74

Esu Okoto,
Esii Oba
Esti Baralaketu

Esit Barabo

o g M D

Esu Ind

Esu é/esta no inicio, no meio e no fim da vida. Ele acompanha todos os passos da
existéncia e estd presente em todo processo da existencialidade. Ele conhece todos os
caminhos pelos quais as pessoas ja passaram, passam oOu passardo, pois ele sempre
acompanha cada ser humano. Dessa forma, ele se torna um pai, um educador. Dito de outra
forma, ele é um ser completo por si sO, que busca ensinar aos outros como também se
tornarem completos.

Esu é rei, pois ordena e guia. Ele também é pai de todos que existem e dele
descendem diretamente. Por isso, todo individuo tem um Esu individual, ja que todo ser
humano ¢ descendente direto daquele que primeiro se individualizou. Esse entendimento se
reflete nos preceitos religiosos do candomblé, expressos na crenca de que todo Omo Orisa
possui seu proprio Esu distinto do Esi do Orisa.

Isso ocorre porque 0 Omo Orisa é um individuo constituido por matéria e forma
pertencente ao plano do Aiyé. Nesse processo, estabelece-se uma relacio entre ele e Esu,
enquanto primeiro individuo e fundamento de toda matéria. 1sso se da a partir da reparticao
e multiplicidade de Esu, conforme vimos anteriormente. J& 0s Orisds, diferentemente,
mantém uma relacdo direta com Esu a partir de sua esséncia de movimento e
individualidade, bem como do compartilhamento da possibilidade de ser fora de
Olddumare, enquanto divindades. Essa distingdo independe da relacdo especifica de
determinado Orisa com Esu e seus caminhos. Assim, 0 Orisa mantém uma relagio com Esu
no plano de Orun, enquanto 0 Omo Orisa estabelece outra relaco, autbnoma, no plano de
Aiyé. Como foi apresentado no Itan contido nos versos do Odu Ogbé Okéanran, Esi se
multiplica e povoa o mundo.

Esse signo de existéncia foi identificado e trabalhado profundamente na filosofia
Yoruba. Segundo os babalawos, o primeiro professor foi Esz, pois foi ele quem ensinou o
que é o individuo e tudo que ele pode alcancar. E por meio de Esu que podemos alcancar o
autoconhecimento. Conhecer e cultuar Esu significa cultuar e aprender sobre a propria
existéncia.

Esu é 0 caos necesséario para a possibilidade da vida. Ele é o transmutador da

propria existéncia. E a partir dele que a individualidade do ser passa a existir, pois é pela



75

sua transgressdo que algo pode comecar a ser. Para compreendermos Esi, € necessario
entendermos que ele € a propria transgressdo do ser individualizado. Foi pela vontade de
ser um ser separado do Todo que surgiu o processo da individualizacdo. Esu é, dessa forma,
a propria forca viva do querer ser individual.

Por fim, Esu é o fazer ser e acontecer em todas as ocasides da existéncia. Uma vez
que ele esta no inicio e no fim de tudo, ele também é o comunicador e mensageiro das

necessidades do Aiyé.

3.2 ESU OSETURA O COMUNICADOR DIVINO - A RELACAO ENTRE ESU,
ORISAS E A HUMANIDADE

Esu possui o conhecimento identificador de todas as coisas, pois ele é parte de
tudo. Dessa forma, ele se torna o senhor da comunicacdo. Consequentemente ele é o
comunicador e portador da mensagem entre Orun e Aiyé, ou seja, entre 0 metafisico e o
fisico.

Existem diversas referéncias que explicam esse papel de comunicador atribuido a
Esii. No entanto, a ideia de comunicacéo esta profundamente ligada & sua participacdo em
tudo que existe no Aiyé. Esi é o elemento fundamentador da propria existéncia. Ele é a
primeira particula que se separou do Todo. Por isso, ele estabelece uma ponte entre 0s
planos da realidade.

A nocdo de comunicacdo apresentada na metafisica Yoruba baseia-se na ideia de
participacdo. SO é possivel haver comunicacdo entre aquilo que participa entre si. Assim, é
possivel & humanidade, chamada de ara-Aiyé, se comunicar com os Orisds € com 0S
elementos da natureza porque estes sdo partes constituintes da prépria humanidade, tanto
na sua criacdo quanto na sua esséncia. A comunicacdo entre Orun e Aiyé se da por meio
daquela parte especifica do Aiyé que mantém conexdo com o Orun. Essa parte é Esi em sua
esséncia. Como Esu esta presente em tudo na criacdo, ele é a particula individualizadora.
Além de carregar a forca da transformacéo, ele tem uma forca elemental dotada de infinitas
facetas. Cada uma dessas facetas se relaciona com um aspecto especifico de sua atividade
na existéncia e recebe um nome proprio que expressa seu proposito e funcao, como ja foi
apresentado.

Um dos itans que apresenta a noc¢do de criagdo do mundo, expde a figura de Esu
Oseturd como uma das facetas de Esi enquanto comunicador. Essa narrativa revela o

nascimento de como e de onde surgiu Osetiwa ou Oseturd e como ele se tornou Esu Osijé-



76

Ebo. Este é 0 encarregado de levar e entregar as oferendas entre o Aiyé e o Orun. De acordo

com Santos:

Esta é a historia de Osetiwa tal qual ¢ revelado pelo Odu Ifa. Diz a histéria como
Esu chegou a transportar todas as oferendas aos pés de Olodumare, fazendo aceité-
las, e como Esu se tornou Ojise-ebo, o encarregado e transportador de oferendas, na
terra e no orun. Osetliawa € o oraculo que relata claramente o desenvolvimento desta
historia da maneira como segue. (Santos, 2002, p. 149)

Essa nogéo ¢ apresentada detalhadamente por Santos, que traz o Itan em sua obra
citada de maneira completa e apresenta 0 Odu Osétura. A narrativa desse Itan explica como
surgiu a faceta de Esu responsavel pela comunicacdo entre Orun e Aiyé, bem como pelo
transporte dos ebds®’. Nesse contexto, é necessario refletirmos sobre o que de fato é um ebo
e como ele atua na vida cotidiana, para podermos entender plenamente a importancia do
eb6 dentro do Odu Osétura.

O ebd refere-se € um ritual central no candomblé, pois ele fundamenta todos os
preceitos religiosos e se apresenta como uma das formas mais utilizadas para nos
relacionarmos com a natureza. O eb6 corrige caminhos, aproxima o individuo de seu
destino ou transformando energias que estejam interferindo negativamente em determinado
momento.

Existem milhares de tipos de ebd, cada um associado a Odus e Orisas especificos.
De forma geral, o ebo deve ser entendido como uma selecéo de elementos minerais, vegetais
e/ou animais, combinados em diferentes propor¢des e preparacdes. Quando unidos de
maneira especifica, esses elementos remontam uma mensagem direcionada ao Orun. A
mensagem, ao ser recebida, interfere nos Odus e nos caminhos atuantes na vida do individuo
que realizou o ebd. Desse modo, promove a transformacao das energias necessarias para o
resultado desejado ser alcancado.

Cada elemento que compde um ebd possui uma funcéo e carrega um significado

proprio. Ao serem combinados entre si e ativados pelo Ofo (forca da palavra), promovem

57 Os ebos que foram arriados sdo constituidos por materiais pereciveis. O carater perene de suas existéncias
assume uma compreensdo valorizada entre o povo de terreiro e distinta da visdo normativa ocidental sobre
durabilidade. Ser perecivel é deter a competéncia da vida e a capacidade de envelhecer, deteriorar, decompor,
fermentar, deixar de existir fisicamente. Logo, 0s seres biol6gicos carregam em si a no¢éo de re-existéncia porque
a energia ndo € estatica e para existir ela é renovada de modo ciclico. Para tanto, os ebds traduzem materialmente
0 movimento da mudanca temporal devido a uma tecnologia particular que aciona a energia vital presente nos
seres bioldgicos a partir de processos que alteram sua forma fisica e constituicdo quimica. Assar, cozinhar,
processar, moer, fritar, amassar sdo técnicas que estimulam a energia vital para agir em func¢des pré-estabelecidas,
seja num fendmeno de devolugao energética, seja no de extragdo, como no caso das limpezas. (Novaes, 2021, pp.
287 e 288)



77

mudancas concretas na existéncia do individuo. Realizar um eb6 equivale a escrever uma
mensagem para o Orun utilizando a lingua da natureza, ou seja, seus proprios elementos.
Apos ser realizado, o ebd € despachado, ou seja, é deixado em um local especifico e
determinado para que seus componentes sejam reabsorvidos pela natureza. Por isso, a
mensagem do eb6 s6 se completa quando ele retorna a natureza. Nesse processo, 0S
elementos se decompdem e sdo reabsorvidos. Agora, porém, eles sdo transformados e
ligados energeticamente ao individuo que realizou o eb0. A partir dessa conexdo, a mudanca
desejada pode se manifestar na vida daquela pessoa.

Resumidamente, no Odu Osétira, o ebd é necessario e importante, pois o Itan
narrado que no inicio da criacdo do mundo Osun foi esquecida. Por isso, ela se retirou da
sua obrigacdo com a criagdo do mundo. Consequentemente, 0 mundo perdeu sua fertilidade.
Diante disso, todos 0s Orisas Irdnmolé recorreram a Orinmila para descobrirem como
poderiam restaurar a fertilidade do universo.

Orunmila indicou um ebo, uma receita espiritual destinada a modificar caminhos
e realizar pedidos, que os outros Orisas deveriam cumprir. Ap6s a realizacdo desse ebo,
Osun engravidou. 1sso reiniciou o ciclo de fertilidade no mundo, e dessa gravidez nasceu
Osétlra. Como a existéncia de Osétura surgiu a partir de um ebd, ele se tornou responsavel
por transportar as oferendas entre o Aiyé e o Orun. Portanto, Osétira é o responsavel por
restaurar a fertilidade no Aiyé, pois sua existéncia marca o reinicio do ciclo de vida. Além
disso, ele € o comunicador dos ebos, ou seja, aquele que leva as mensagens entre 0 mundo
sensivel e o invisivel.

A geracdo de Esi Oséturda permite entendermos como as mensagens entre Orun e
Aiyé sdo transmitidas. A fertilidade no Aiyé foi reestabelecida por meio de uma intervencao
espiritual apenas apos sua existéncia. Nesse caso 0 eb6, como indicado por Orunmila, altera
os caminhos da realidade ao conectar a mensagem do Aiyé as energias do Orun.

Osétlra é o mediador entre os humanos e o divino, pois ele é uma faceta do Odu
de Esu. 1sso ocorre porque, como toda matéria contém Esu, ele pode se comunicar com
todas as coisas. Esu Osétird representa a propria esséncia da comunicagio transformadora.

Ele é o mensageiro responsavel pelos ebd. Nesse sentido, Coleman afirma:

Na metafisica de Ifa, Esi é o mensageiro divino; o espirito que permite que os
humanos se comuniquem com o espirito. Esi traduz a linguagem da Natureza para a
linguagem dos humanos e a linguagem dos humanos para a linguagem da Natureza.
Ifa ensina que tudo na natureza possui Ori ou consciéncia. Se vocé alguma vez foi a
praia se sentindo deprimido e saiu dela se sentindo melhor por estar na presenca do
oceano, entdo vocé pode dizer que engajou em algum tipo de didlogo ou comunicagao



78

com o espirito do oceano. O fator transformador é que essa interacdo € uma forca
espiritual que Ifa chama de Esu.

O padréo primordial de energia que encarna Est é o Odu Ose tura. Esse é um dos
256 Odus mostrados no capitulo 9 deste livro. Esse é o simbolo de representagdo dos
padrdes de energia que encarnam a habilidade humana de se comunicar com as forcas
da natureza. O Odu é usado como um imd para invocar o poder do Mensageiro Divino
(Coleman, 2021, p. 47)%8

Nos ensinamentos de Ifa o titulo de Mensageiro Divino ¢ atribuido a Osétura,
porque “Esu é 0 espirito que permite que 0s humanos se comuniguem com outros espiritos”
(Coleman, 2021, p. 48). Essa designacao se da justamente por ele ser o Gnico ser divino
presente em todas as coisas como fundamento da individuag¢do, promotor do movimento e
protomatéria. Assim, Esi é o ser divino mais proximo do Aiyé. Ele mantém maior
proximidade com o Orun no plano do Aiyé e transita por todos os caminhos existentes.

Odu Osétira representa Esi Osétird e é utilizado para invocar o poder de
comunicagdo entre os Odus e o sacerdote. Ele atua como responsavel pelo processo de
comunicagdo dos oraculos. Como Coleman demonstra, esse papel de tradutor de linguagem
permite que Esu traduza mensagens da lingua da natureza divina para a lingua humana, bem
como mensagens da lingua humana para a lingua da natureza divina. Esu, portanto, é o
portador das mensagens entre Orun e Aiyé e vice-versa.

Esi é o ser que possibilita a relagio humana com a natureza. Sua faceta
comunicadora tem a funcdo de facilitar a interacdo do homem com os aspectos divinos
naturais. Assim, Osétura, enquanto Ojise-eb6, representa a face de Esi presente em tudo.
Por isso, ele é capaz de se comunicar com todas as coisas. Além disso, é ele quem simboliza
a transformacdo do ebd. Ele decodifica os elementos do ebd da mensagem humana em
mensagem divina, para 0s objetivos pretendidos poderem ser alcancados.

Nesse contexto, Esu € 0 agente transformador de mensagens. Na funcéo especifica
de transformador da energia e comunicacio do ebo, ele age como Osétura. O processo dessa
traducdo entre linguagens natural e humana envolve a figura do ebd. Ele é uma oferta de

elementos naturais que deve ser entregue apds sua realizacao ritualistica, para que Esu, por

58 Tradugdo livre do trecho original: “In Ifa metaphysics, Esu is the Divine Messenger; the Spirit who allows
humans to communicate with Spirit. Esu translates the language of Nature into the language of humans and the
language of humans into the language of Nature. Ifa teaches everything in Nature has Ori or consciousness. |If
you have ever gone to the beach feeling depressed and came away feeling better by being in the presence of the
ocean, then you can say you engaged in some kind of dialogue or communication with the Spirit of the Ocean.
The transforming factor is this interaction is a Spiritual Force Ifa calls Esu.

The primary energy pattern that incarnates Esu is the Odu Ose'tura. This in one of the 256 Odu shown under
Chapter 9 of this book. This is the symbolic representation of the energy pattern that incarnates the human ability
to communicate with the Forces of Nature. The Odu is used as a magnet to invoke the power of the Divine
Messenger.” (Coleman, 2021, p. 47)



79

carregar em si a energia da transformacéo, consiga decodificar a linguagem daquela oferta
em um pedido humano dirigido ao Orun.

Um eb0o, nesse sentido, consiste no uso dos cddigos da natureza para solicitar ao
Orun aquilo que nos é necessario. Sejam esses codigos grdos, folhas ou animais. Realizar
um eb6 equivale a falar a lingua da natureza, para que Osétlra traduza a mensagem ao
Orun. O objetivo é obtermos resposta ao que foi solicitado. Dessa forma, o ebd se apresenta
como um cddigo de mensagem pronto para ser transportado ao Orun, expressando 0 que é
necessario no Aiyé.

Essa comunicacdo, no entanto, passa por um processo ritualistico especifico para
ocorrer adequadamente. O ebd é preparado com diferentes elementos naturais, Como
existem diversos tipos de ebd destinados as mais variadas situacfes, € necessario consultar
o0 oraculo para identificarmos os ebds por meio de Ifa ou do merindilogun. Nessa consulta,
Esu é o portador da comunicacdo com os Odus. Ele leva as perguntas e traz as respostas
trocadas entre Orun e Aiyé. Nesse caso, sua faceta é a de Osétlra, o Mensageiro Divino.

Além da faceta de Ojise-eb6, Osétlra é o Mensageiro Divino pois ele facilita a
comunicacéo direta entre 0s Orisas e seus Omos. Esi também é responsavel por toda forca
de mudanca e transformacao. Por isso, a comunicacio entre a energia do Ase de Olédumaré

e tudo que constitui o universo também passa por Esi. De acordo com Coleman:

O mito de Ifa indica que o ase que é usado para a comunicacao entre o Ori dos
humanos e o Ori dos Orisdss (forgas da natureza) vem de Olodumare, por Ela, para
Esi. Por que ele é o link mais imediato e mais acessivel para ase, Esi: tem uma funcéo
adicional de ser o Mensageiro Divino. Quando a mensagem de Esi é mal
compreendida, nosso entendimento de eu e mundo é interrompido. Isso significa que
0 primeiro passo para entender o nosso acordo original com Olorun envolve uma
comunicacio clara com Esi. Quando a divinagio indica que essa comunicagio é
nublada, € o espirito de Ela que prové claridade.(Coleman, p. 22, 2021)%°

Como Coleman demonstra acima, enquanto Mensageiro Divino, Esi promove a
comunicacéo entre Ori e 0s Orisas, pois ele é responsavel pelo Ase de Olédumare. O Ase
se desprende de Olodumare, passa por Ela, onde toma forma, e chega a Esiz como poténcia
transformadora. Assim, Esu propicia a comunicacio desse Ase com todas as coisas

individuais, pois esta presente em tudo que € individualizado.

% Tradugio livre do trecho: “Ifa myth indicates that the ase used to communicate between the ori of humans and
the ori of Orisas (Forces in Nature) comes from Olodumare, through Ela, to Esu. Because he is the most immediate
and the most accessible ling to ase, Esu has the additional function of being the Divine Messenger. When the
message from Est is misunderstood our grasp of self and world is disrupted. This means that the first step in
understanding our original agreement with Olorun involves clear communication with Esti. When divination
indicates this communication is clouded, it is the Spirit of Ela who brings clarity.” (Coleman, 2021, p.22).



80

A particula de forma e matéria existente em tudo no universo corresponde ao
fundamento de forma e matéria de Ela e Esu. A partir dessa base, tudo pode receber o Ase
de Olédumare, ja que Ela e Esu sdo os primeiros fundamentos da existéncia e estio
presentes em tudo que hé. Esa transmite 0 Ase a tudo e a todos que existem, incluindo o Ase
dos Orisas destinado aos Ori dos Omo Orisas, por meio desse papel.

O eb6 funciona da seguinte maneira no transporte do Ase. Ap6s enviarmos a
mensagem construida no ritual do eb6 ao Orun, Esu leva esses elementos modificados &
energia fundamental da natureza. Quando a natureza absorve esses componentes, Esi
encerra esse processo de envio e inicia o retorno do Ase de Olédumaré e dos Orisds ao Ori.
Isso é a resposta a mensagem do ebd. Esse retorno é essencial para a realizagdo dos pedidos
e a modificagdo dos caminhos. Dessa forma, Esi atua como grande comunicador
responsavel por aproximar Aiyé e Orun. e traduz mensagens que transportam os ebds do
plano fisico ao metafisico e que carregam o Ase de Olddumaré para tudo que existe, pois
ele esta presente em tudo que ha.

O candomblé fundamenta seu culto na intencdo de reaproximar Aiyé e Orun. Essa
reaproximacdo se da por meio das dualidades dos Oris, ou seja, Ori Inu e Ori Ode. Estas
atuam em conjunto com a acdo de Ela e Esu. Ela é o fundamento da forma e Esi o da
matéria do ser. Nesse funcionamento, os Orisas sdo mediadores e compartilhadores da
matéria-prima que constitui o Ori. Eles possibilitam o compartilnamento do Ase entre 0s
planos de Orun e Aiyé. Esu é responséavel pelo transporte do Ase de Olédumare aos Orisds
no Orun e destes para tudo e todos que vivem no Aiyé.

Esu é 0 mediador da relacdo entre Omo Orisas e Orisas, pois ambos compartilham
da esséncia de Esu no sentido de movimento e particularizacdo. A relacio entre Orisas e
Omo Orisas se da por meio de individualidades compartilhadas. Estas sdo acessiveis por
meio da comunicacdo de Esu entre Orun e Aiyé, uma vez que os Orisds residem no Orun e
0s Omos Orisas vivem no Aiyé. Dessa forma, Esu também viabiliza a comunicagéo entre os
individuos que habitam Orun e Aiyé, pois ele liga essas duas dimensbes da existéncia.

Entender os Orisas permite esclarecer aspectos de mediagdo entre o fisico e o
metafisico na relacdo entre Orisds e Omo Orisds. Por isso, é necessario compreender o que
de fato € um Orisas e qual a necessidade de sua presenca na e para a existéncia. De acordo

com Alese:

(...) Olodumaré é o Derradeiro Autor da existéncia. No entanto, é postulado que hé
algumas divindades que Ele criou para que elas pudessem ajudar a promover a obra



81

da criacdo no Seu lugar. Essas divindades sdo consideradas também intermediarias
entre Olodumaré e Suas criagdes humanas. (Alese, 2018, pp. 25-26)%°

Como base na passagem acima, podemos afirmar que Olédumare encarna a
esséncia pura da existéncia. Desse modo, sem ele a existéncia seria impossivel. No entanto,
Ol6dumaré ndo consegue gerir sozinho tudo que existe. Por isso, existem os Orisds que
organizam e mantém a obra da criacdo. Essas deidades surgem com o objetivo de ordenar e
preservar a existéncia, bem como compartilhar sua prépria existéncia e matéria existencial
com a realidade do Aiyé.

Olédumare é a esséncia da existéncia em si e para si, 0 proporcionador da forma e
da matéria bruta. O ato da existéncia enquanto protomatéria fora Dele se da a partir de Esu
passando por Ela. Esta determina a forma do que existe. Apos o ente se desprender de
Ol6dumare e receber a dualidade matéria e forma por meio de Esu e Ela, ele segue para ser
gerido e categorizado por seus ministros, os Orisas Estes vdo para o Aiyé a fim de

organizarem o conjunto da existéncia. Segundo Coleman:

Olodumare ndo tem comeco nem fim. Olodumaré é onipresente e a fonte de tudo que
ja foi, é e sera. Ndo ha altares ou representacgdes visiveis de Olodumare. Olodumaré
¢ simultaneamente o “dono” da criaggo e ¢é para além de conceitualizagdes humanas
adequadas e modelos de expressdo. Ha outros agentes e poderes espirituais pelos
quais Olodumare interage com sua criagao (Esu, Orunmila, outros Oriséss, etc.)

(Coleman, 2023, p. 26)5!

Como Coleman coloca, nossa interagdo com Olédumare ocorre por meio de outros
Orisas, OU Seja, por seus ministros da criacdo. Apos a constituicio dos planos Aiyé e Orun,
Oloédumareé origina os Irinmolés. Estes sdo entidades divinas envolvidas na formagao do
Aiyé. Eles sfo enviados para organizar os diferentes aspectos da existéncia mundana.

Uma condicdo para compreendermos o papel de Esi na comunicacdo entre os
Orisas e a humanidade é reconhecemos que 0s Orisas sdo o principio fundamental da
existéncia no estado finito no infinito. Por isso, eles se perpetuam para além da nédo

existéncia material. S30 ministros de Olédumarg, residentes no Orun, com acesso ao Aiyé

8 Traducdo livre do trecho: (...) Olodumare is the Ultimate Author of existence. However, they posited that there
are some deities which He created so that they can help in furthering the work of creation in his stead. These
deities are considered also as intermediaries between Olodumare and His human creations. (Alese, p. 25, 26 2018)
81 Traducdo livre do trecho: Olodumare has no beginning or ending. Olodumare is ubiquitous and the source of
all that has been, is and will become. There are no shrines or visible representations of Olodumare. Olodumare
is simultaneously the "owner" of creation and beyond adequate human conceptualization and modes of
expression. There are others agents and spiritual powers through which Olodumare interacts with creation (Es,
Orunmila, other Orisdsha, etc). (Coleman, 2023, p. 26)



82

por meio de sua relagdo como co-criadores da existéncia. No entanto, esse acesso sO se
concretiza por intermédio de Esu.

Os Irtinmolés s&o espiritos divinos que auxiliam na criacio e desenvolvimento da
existéncia. Nesse sentido, podemos afirmar que os Orisds participaram diretamente da
formacao do Aiyé. Além disso, eles vieram para o Aiyé antes da sua separacio do Orun e se
tornaram ancestrais da humanidade. Nesses casos, os Irinmolés seriam seres divinos que
habitaram o Aiyé, contribuiram para sua criagio e se associaram as forcas elementares da
natureza.

Tranmolés também pode se referir aos ancestrais que foram divinizados. Esses
individuos viveram no Aiyé como humanos. Devido a grandes feitos em prol da
humanidade, alcancaram a condicdo divina ainda em vida. Dessa forma, passaram a se
comportar e equipararam-se aos Orisas. Assim, integraram-se as forcas elementais do

universo. De acordo com Silva;

Olorun ou Oba-orun - Rei do Orun - a entidade suprema, é o grande detentor dos trés
poderes ou forgas que tornam possivel e regulam toda existéncia, tanto no orun como
no Aiyé: iwa + ase + aba e foi Ele quem os transmite aos Irumalé de acordo com as
funcdes que Ihe foram atribuidas.

()

...Diversas combina¢des desses poderes foram transmitidas aos Irunmalé
encarregados, por sua vez, de as manter nas diferentes esferas do seu dominio.

Uma primeira classificacdo pode ser introduzida: de um lado os Irunmalé - entidades
divinas cuja existéncia remonta aos primdrdios do universo - Igba iwa se: nos tempos
em que a existéncia se originou - e cujo ase e dominios de acdo foram transmitidos
diretamente por Olorun; e, por outro lado, os irumale - ancestrais, espiritos de seres
humanos. Uns e outros sdo objetos de cultos separados.

Todas as entidades sobrenaturais sdo por sua vez reagrupadas assim como tudo que
existe, segundo pertencem a direita ou a esquerda. A férmula destinada a invocar 0s
irunmalé esclarece:

Awon irinwo irunmale oju kotun

ati awon igba male oju kosi

Os quatrocentos Irdnmolé do lado direito

e 0s duzentos irunmale do lado esquerdo

()

Duzentos € um numero simbdlico que significa grande quantidade e figura muitos
outros contextos com o mesmo sentido Pareceria que os irunmalé a direita
representam, numericamente, o dobro dos da esquerda. Por outro lado, na realidade,
sempre se agrega 1 quando se quer mencionar uma grande quantidade de seres
sobrenaturais (cf. 133-139). Esse 1 representa Esu, que pertence tanto a direita quanto
a esquerda, veiculando o ase “de e para” uns a outros e intercomunicando todo o
sistema. Os quatrocentos Male da direita sdo os Orisas e os duzentos da esquerda os
ebora. (Silva, 2012, pp. 74-75)

Como é postulado por Silva, os Irinmolés atuam como intermediarios entre Aiyé e
Orun. Eles sdo transmitem as vontades de Olédumareé e estruturam o Aiyé no momento da

criacdo, em nome Dele. Além disso, os IrGnmolés sdo supervisores da existéncia no Aiyé.



83

Nesse caso, desempenham um papel fundamental na comunicacdo entre as necessidades do
mundo e Olédumargé. Os IrGnmolés sdo espiritos da natureza, forcas naturais divinizadas
que participam diretamente da formagao do Aiyé e interagem com a criagdo concretamente.
O termo Irinmolé refere-se a todos os entes divinizados enviados por Olédumaré para
promoverem a criagio do Aiyé.

Aqueles Trinmolés que sdo enviados da direita de Olodumaré recebem o nome de
Orisas, pois sdo regidos por Orisdsla® e se associam ao Ori dos seres humanos. A forca
elemental desses Orisas guia os individuos na busca pelo cumprimento de seus destinos.

Os Orisas Irinmolés representam diferentes aspectos e forcas da natureza e atuam
como ministros e aplicadores das leis estabelecidas por Olddumare. No entanto, um
Irinmolé pode ser tanto uma entidade enviada por Olédumarg, quanto um ser humano.
Nesse caso, trata-se de alguem que realizou grandes feitos ao longo da historia e ascendeu
a condicdo de Orisas. Assim, tornou-se um ancestral divinizado. Dessa forma, alguns
Orisas surgiram a partir da transformacao de figuras humanas em forcas ancestrais ligadas
a natureza.

Por serem o0s primeiros a povoar o Aiyé, os Orisas iniciaram a humanidade e se
envolveram com ela. Por isso, tornaram-se forgas ancestrais que mantém conexao com 0s
seres humanos até os dias atuais. Nesse sentido, 0 Orisa de um devoto é literalmente um
ancestral, cuja forca da natureza associada a esse Orisa faz parte da esséncia do individuo
que o cultua.

Entre os Iranmolés enviados ao Aiyé para promoverem a criagdo do mundo, Es
ocupa um papel diferenciado e especifico. Isso ocorre porque Esu representa elementos
fundamentais da prépria existéncia: a transformacdo, o0 movimento e a individualidade.
Assim, para que toda a criacdo se efetive, é necessario que 0s Orisas promovam movimento
e transformacao no Aiyé, isso s é possivel com a presenca de Esi: enquanto propulsor desse
dinamismo.

Além disso, Esu é responséavel por veicular o Ase de Olddimaré aos demais seres,

pois ele é o primeiro individuo. Por isso, é o portador original dessa forca vital. Portanto,

62 Sobre 0 nome ORISA, encontramos nos mitos uma explicacio lgica para sua origem. Ele era, primeiramente,
usado para designar a divindade OBATALA, mais conhecido pelo nome de ORISA NLA ou OSAALA. Esta
distingio é proveniente de sua posicdo junto a Olodumaré e as tarefas a que foi incumbido de realizar. (...) Ha
uma outra tendéncia a se aceitar a origem do nome ORISA como uma modificacéo fonética da palavra ORISE,
que é uma abreviacdo da frase Ibiti ori ti s¢ (“A origem ou a fonte de ori”). Ori é 0 nome para a cabeca fisica do
homem, mas nesse caso refere-se a esséncia da personalidade (Beniste, 2004, pp. 81 - 83)



84

sem Esu ndo seria possivel a atuacdo dos Orisas no Aiyé, ja que eles dependem dele para
acessar 0 Ase.

Segundo Silva, Esu veicula o Ase “de e para” reciprocamente. Assim, promove a
intercomunicacdo entre todos os elementos do sistema césmico (Silva, 2012, p. 75). Isso
demonstra claramente que Esu é o responsavel por articular e relacionar todas as forcas da
natureza, possibilitando sua atuag&o no Aiyé. O mesmo processo ocorre tanto na relagdo dos
Orisas com suas funcdes no mundo sensivel, quanto na relagdo dos Orisas com seus
devotos.

A presenca de Esi e seu papel como perpetuador do Ase permite que cada
individuo estabeleca uma relagdo com seu Orisas. Enquanto o Orisas reside no Orun e 0
individuo habita o Aiyé, apenas Esu € capaz de transitar liviemente entre esses dois planos

da realidade. De acordo com Cossard:

O homem ¢ o Gltimo ato da criacdo. Olodumaré modela seu corpo com barro e lhe
da o sopro de vida, emi; seu ajudante, ajala, modela a cabeca, ori: Obatala lhe da
forca espiritual. Orumila é quem escolhe o destino de cada um, o odu. Atraveés dele,
sdo determinados: a personalidade de cada novo ser humano, o Exu, o Orixa protetor
e o Iwa (carater), que irdo reger sua vida (Cossard, 2006, p. 18)

Esi é essencial na relacdo entre os Orisds e seus Omo Orisds, POiS, cOMO
demonstra Cossard, ele esta presente na criagdo do individuo na mesma proporcao que seu
Orisas, caréter e personalidade. 1sso ocorre porque tudo que existe no Aiyé possui Esit como
principio individualizador. Assim, da mesma forma que um Orisas guia o Ori, cada Omo
Orisas possui um Esu responsavel pela transformagio e mudanca em sua vida. Além disso,
Esu contém a particula que se relaciona com o Orun de cada individuo e permite sua
individualizacdo. Desse modo, a incorporacdo consiste no despertar de uma centelha
ancestral do Omo Orisas que se conecta a forca divina do Orisds. Assim, a incorporacao
possibilita representagdo desse ser no plano do Aiyé por meio do corpo humano.

Esse processo esta profundamente ligado a presenca de Esz. No pantedo dos Orisds
ele mantém ligacdo direta com o Aiyé e transita por todas as instancias da criacdo. Na
dimens&o humana, cada ser humano possui seu proprio Es: desde sua formac&o. Aqui, ele
é a particula individualizadora que viabiliza a troca de Ase com tudo que existe e a
comunicacdo com os seres do Orun. A presenca de Esu no individuo permite a conexdo
com aquilo que esta fora dele mesmo.

No caso especifico da relagio entre individuo e Orisas, este compreendemos que
o0 reside no Orun em sua forma pura. Porém, ele também habita o individuo enquanto

ancestral e forca essencial. No momento do transe, Esu é o responsavel por estabelecer a



85

ligagdo entre essas duas dimensdes do ser: a terrena e a espiritual. Dessa forma, possibilita-
se a conexdo entre o Orisas € 0 Omo Orisas, bem como a manifestacio dessa unido no Aiyé
por meio do transe.

Assim, o transe é entendido como um processo que envolve uma cadeia de
acontecimentos interligados. Ele inicia com a atuac&o de Esu e sua capacidade de transmutar
0 Ase. Passa pela identificacdo do ser com um ancestral divinizado e culmina na ligacdo do
individuo com seu préprio Es:, enquanto acesso aos seres divinos. O transe representa,
entdo, uma queda do individuo em direcéo ao seu ser mais profundo e individualizado para
estabelecer contato com a forca elemental que o rege. Essa relacdo s6 é possivel gracas a
presenca de Esu tanto no individuo quanto no Orun.

A incorporagdo €, portanto, um processo de comunicacio intensa entre Aiyé e
Orun. Nela o corpo do Omo Orisds se torna o palco desse encontro. A presenca fundamental
de Esi nesse processo é somente mais uma das facetas de sua esséncia como grande
comunicador. Esu é responsavel pela transicdo do eb6 entre Aiyé e Orun. Analogamente,
ele é o senhor da fala e do corpo em funcéo da relagéo dos Orisdas com o Aiyé e seus devotos.
Esu habita toda e qualquer matéria e é designado a cada individuo no momento de sua

formacdo. De acordo com Dravet:

Sua fala é potencialidade do sentido semantico, mas também € poténcia de sentidos
sensoriais, uma vez que Exu esta fora e dentro do corpo. Segundo a terminologia
nago, ele é Elegbara (a forca do principio universal dindmico do mundo) e Bara (a
forca singular universal que anima cada corpo). Ele fala com a voz e com o corpo ao
mesmo tempo.

()

Todos os caminhos de Ifa falam através da boca de Exu. Um dos mitos conta que os
quatrocentos deuses que habitavam o mundo deram-lhe um pedaco de sua boca para
que este falasse por eles ao grande Olodumare. Os buzios usados no jogo oracular
afro-brasileiro sdo, alias, muito semelhantes a dentes e, por vezes, considerados como
bocas que falam. S&o dezesseis bocas-blzios (assim como sdo dezesseis dentes em
cada maxilar), mas a décima sétima é Oxetua, a fala de Exu a qual ndo se recorre,
porque sera certeira, intransigente, irremedidvel. Oxetud, portanto ndo fala
diretamente, apenas € o possibilitador da fala dos dezesseis caminhos. Talvez seja ele
a forca que anima a prépria boca. (Dravet, 2015, p. 8)

O entendimento de Dravet dialoga com o ensinamento de Cossard (2006) sobre a
presenca de Esu em cada individuo. Podemos afirmar, portanto, que Esi é senhor da
comunicacdo e da fala em um sentido corporeo e material, pois ele esta presente em toda
matéria, especialmente no corpo humano, e reside em cada ser.

Portanto, Esu é responséavel pela comunicacdo entre os seres divinos e mundanos,
entre Orun e Aiyé, mas também por todas as instancias da comunicacdo no plano humano.

Isso inclui a interacdo entre seres humanos e a transmissdo de mensagens pelos oraculos



86

aos sacerdotes. Portanto, Esu € o senhor de todas as linguas e o guardido da comunicacio
em seus multiplos niveis.

Por fim, Esu esta presente em todos os seres que existem. Por isso, ele fala todas
as linguas e acessa todos 0s caminhos possiveis. Sua ubiquidade e sua natureza
transformadora fazem dele o mediador universal entre os planos da realidade e entre os seres

que nela habitam.

3.3 ESU COMO PRINCIPIO DA TRANSFORMACAO

Esu conhece o segredo de ser individualizado do Todo, pois foi o primeiro a se
separar. Assim, ele é responsavel por toda transmutacéo e pelo principio da individualidade.
Por essa razdo, Esu transita informacdes, responde aos apelos dos ara-Aiyé aos Orisds e
atua como Ojise-eb0, sendo o responsavel pela travessia dos ebds. Ele também traduz a
linguagem humana em linguagem natural divina e, por isso, & sempre 0 primeiro a ser
cultuado.

Esu detém o segredo da transmutac&o, ou seja, é por meio dele que uma coisa pode
se transformar em outra. Ele é o proprio ato e o propulsor do movimento existencial. Esi é
movimento porque foi o primeiro a constituir a separacdo do Todo absoluto que €
Olddumare. Dessa forma, ele contém o ato inaugural de separacdo, que da origina o ser
divino Es.

Esse entendimento parte da ideia de que o primeiro movimento ocorrido no
universo metafisico é justamente o movimento de individualizacéo, a partir do qual emerge
a existéncia. Assim, Esi nunca se move sem sentido. O primeiro movimento conferiu
propdsito a existéncia e possibilitou a individualizagdo de tudo que existiria. A partir do
momento em que esse movimento adquire individualidade, ele também tem sentido.
Portanto, Esu é o principio da movimentag&o enquanto existéncia.

A ideia de individualidade carregada por Esu esta associada a separacdo do todo
existencial representado por Olédumare. Ao transgredir e transcender o Todo ao tornar-se
Outro, Esu inaugura a possibilidade de existéncia individualizada. Assim, ele é senhor da
mudanca e promotor da transformacdo em tudo que eventualmente se separard de
Olédumare.

No entanto, na metafisica Yoruba, ha a necessidade de se distinguir os papéis de
Esu como senhor do movimento, principio da transformacdo e portador do Ase de

Olédumare. Além disso, é necessario distinguir Esi como principio do movimento e da



87

transformacdo de Esu como forca essencial do movimento. Portanto, é fundamental
compreendermos a diferenca entre o papel de Esi como principio de transformacéo e o
papel do Ase como forca essencial do movimento, assim como o significado de cada um
desses aspectos em relacéo a Esi.

Como vimos anteriormente, antes de iniciar a cria¢cdo, Olédumaré carregava
consigo trés poderes fundamentais. Estes poderes séo o0s ingredientes essenciais presentes
em tudo que permeia a existéncia: Iwa, Ase e Aba. Iwa é o impulso inicial da existéncia, a
primeira forca que Esi conhece, pois ele é o primeiro ser a surgir a partir dela. Essa forca
pertence exclusivamente a Olédumare, ja que somente ele consegue criar a partir de si
mesmo. Aba € o direcionamento indutor da existéncia, isto é, aquilo que define o caminho
e da propdsito. Dessa forca surge Ela, o guardido da forma, do propdésito e do objetivo de
tudo que existe. No entanto, Ela apenas guarda o destino. O Aba manifesta-se junto a
existéncia, e nem mesmo Olédumare pode alterar um caminho ja tracado. Quando Aba se
estabelece e um destino é prometido, ele deve ser cumprido conforme sua orientacéo
original. Ir contra o Aba significa mover-se contra o principio da direcdo em si. Isso leva ao
desmoronamento e a ruina.

Ase é a forca do movimento, o vir-a-ser, a poténcia vital. Ase é a forca primordial
que permite a Olédumaré criar tudo, pois é a esséncia pura da transformacao entre 0 Um e
os Multiplos, entre o0 Todo e suas partes. Todo 0 Ase existente no universo provém de
Olddumare, pois € ele que possibilita a mudanca do Um em Outro e, posteriormente, o
retorno ao Todo. Portanto, Ase é o poder que permite que algo surja da ndo existéncia e
volte a ndo existéncia. Nesse movimento pendular ele é o impulso do vir-a-ser.

Do Iwa surge o primeiro impulso da existéncia, mas o Ase acompanha tudo que
existe como motor da mudanca e da transformacéo. Assim, ele é literalmente a energia vital
de Olédumare presente em tudo que emerge Dele, como um DNA originario.

Como forca vital, reconhecemos que o Ase pode mover-se, transferir-se,
concentrar-se, dissipar-se e ser invocado ou retirado de qualquer elemento da existéncia.
Trata-se efetivamente de uma substancia existencial que constitui tudo que existe e viabiliza
a troca e a transformacdo entre os seres. No entanto, é necessario distinguirmos
precisamente Esiz como principio do movimento de Esiz como propagador do Ase de
Olédumare, aquele que leva essa forca vital a todas as instancias da existéncia.

A diferenca entre 0 movimento do Ase e Esii como movimento reside no fato de
que 0 Ase é a possibilidade ontolégica do mover. Esu é possuidor da forca vital presente em

tudo que se move, o vir-a-ser. Ja Esu é a propria movimentacdo em si. Para que o Todo se



88

torne algo além de si mesmo, ele precisa se mover para ser Outro. E a partir da existéncia
desse primeiro Outro Esu que a possibilidade do movimento se efetiva.

Esi como primeiro Outro, resulta de Iwa e personifica 0 movimento. 1sso ocorre
porque ele é o primeiro portador do Ase fora do Todo que é Olédumare. Ao se desvincular
do Todo, Esu carrega consigo uma parte do Ase, isto €, da poténcia do vir-a-ser.

Esnu realiza a possibilidade do vir-a-ser diferente quando esta fora do Todo.
Enquanto o Ase representa o vir-a-ser, Esi € 0 primeiro a ser de fato. Assim, o Aba de Esu
se relaciona diretamente com sua funco de levar o0 Ase a tudo e a todos. Uma vez que Esu
foi 0 primeiro a receber 0 Ase de Olédumare fora do Todo, ele também é responséavel por
veicular essa forca vital a tudo que vier a existir.

Se Ase é a poténcia do movimento, Esi é aquele que realmente se move, o
movimento em esséncia. Dessa forma, Ase é o principio dindmico do cosmos, dotado do
poder da transformacéo, da movimentacao e da dinamica universal.

Esi: mantém uma relagdo constante com Iwé, Ase e Aba, pois ele é o primeiro ser
a emergir do Todo. Tudo que existe provém dessas trés forcas originarias de Olédumare.
Por isso, também Esu: se relaciona com tudo, pois tudo que existe contém em si Iwa, Ase e
Aba.

Na dimensdo da vida humana, Esi atua como principio da transformacdo. Ele
promove 0 movimento e a dinamica necessarios para impulsionar o Ori rumo ao
cumprimento de seu pacto sagrado. Dito de outra forma, Esi: impulsiona Ori em direcdo ao
propdsito individual estabelecido pelo Aba. Cada existéncia que emerge de Olédumare
carrega um compromisso com a manutencao, continuidade e reparacdo da existéncia na
totalidade.

No entanto, o Ori pode perder o caminho que conduz ao cumprimento desse
proposito. Nesses momentos, Esu deve intervir para reorientar o individuo. Nesse sentido,
ele desempenha o papel de provocar 0 movimento necessario para 0s seres permanecerem

sempre alinhados ao seu propoésito existencial. De acordo com Coleman:

Avida humana inclui a possibilidade de viver em harmonia com nosso acordo divino
Ou viver em oposicao a esse acordo. A consequéncia de viver em 0posi¢do ao nosso
destino é a experiéncia da disrupcao, doenga, luto, sofrimento mental e medo do
desconhecido. Nas escrituras de Ifa, € Esu que guia o Ori (consciéncia) para uma ou
outra dessas possibilidades. (Coleman, p. 22, 2021)%®

8 Tradugdo livre do trecho original: “Human life includes the possibility of living in harmony with our agreement
or living in opposition to our agreement. The consequence of living in opposition to our destiny is the experience
of disruption, illness, grief, mental suffering and fear of the unknown. In Ifa scripture it is Estt who guides the ori
(consciousness) towards one or the other of these possibilities.” (Coleman, 2021, p. 22)



89

Como exposto por Coleman, Esu é responsavel por guiar o Ori para viver seja em
harmonia ou em desacordo com o pacto divino. No entanto, ele age como a forga divina que
atua para reorientar o Ori, quando este se perde do caminho estabelecido pelo Aba. Dessa
forma, Esi desempenha o papel de mestre no candomblé, pois, & sua maneira jocosa, ele
brinca com a vida e com as pessoas.

Aqui, “brincar” significa levar o individuo ao limite, j& que Esu proprio ndo possui
em sua esséncia limite. Sua esséncia é composta pela multiplicidade, pela sua recriagdo, por
buscar incessantemente ser individual. Como bem exposto por Eugénio e Camargo, "Esu
provoca 0 ser humano com a intencdo de tird-lo de sua estabilidade emocional e social,
provocando-o a solucionar problemas, a sair da inércia." (2022, p. 231).

Na metafisica do candomblé, s6 € possivel ser e existir por meio do movimento e
Esu sempre colocando o ser humano em movimento. Ele é uma provocacio constante que
impulsiona o ser a existir. Ele vive em artimanhas, em um processo continuo de ensinar e
rir, de levar as pessoas aos seus limites para provar que elas tém o poder de superar esses
mesmos limites. Portanto, Esi estd sempre presente, conduzindo a vida com leveza e
brincadeira, mas com um propdsito profundo, qual seja, mostrar que o movimento é

essencial a existéncia. Segundo Eugenio e Camargo:

Na filosofia ioruba, ndao ha esse julgamento quanto as polaridades nas interatividades
entre os seres da Terra e as a¢des divinas, o que existe, no entanto, sdo gestdes de
sentimentos que organizamos durante nossas relagdes na Terra e que Esti as manipula
para que possamos buscar sempre o melhor equilibrio, coletar conhecimentos e
melhorar as articulacdes em nossas interag@es sociais, elaborando em si mesmos uma
percepcdo enquanto seres ontolégicos comungando de relagBes comunitarias.
(Eugenio e Camargo, 2022, p. 228)

A passagem acima demonstra que Esu € justo em sua jocosidade e ensinamentos.
Devemos entender que ele atua como equilibrio entre os lados positivo e negativo, pois se
move entre essas polaridades e as articula continuamente como agente do caos. E importante
reconhecermos que ele busca constantemente manipular as forcas e energias existenciais
para promover um equilibrio no universo. No entanto, esse equilibrio é dindmico, pois esta
sempre em movimento e transformacéo.

Esu desempenha um papel orientador na relagdo com a humanidade. Nesse sentido,
ele exige reciprocidade por todo o trabalho que realiza como portador das mensagens e

mediador entre Aiyé e Orun. Ele concede aquilo que Ihe é solicitado, se receber em troca



90

aquilo que Ihe é devido. Esse é o principio fundamental do movimento em Esz, qual seja, a
ideia de troca. Sua satisfacédo reside em ser movido e em ser agraciado.

Quando essa reciprocidade ndo ocorre, Esu age provocando desafios,
complicacBes. Esses desafios podem vir através de disputas, calamidades e intempéries
aqueles que o negligenciam. E facil compreendermos isso, ao entendermos que Esi: Vive/é
0 caos e, por isso mesmo, € capaz de promover ou ndo a ordem. 1sso porque compreendemos
que a ordem sO pode surgir no interior do caos, ela se revela como resultado de uma
reorganizacdo constante das for¢as envolvidas que nunca param de ser.

Nio discptiremos a complexidade das agdes de Esu a fim de desvenda-lo, até mesmo
porque Esu conhece todas as coisas, sabe de todos os sentimentos, conhece‘ as
possiveis personalidades dos seres humanos pela complexidade de suas ac¢des. Esu
exige disciplina e ordem. Faz-se entdo importante reflexdo acerca dos principios de
Esu, que ajudam os seres humanos a terem uma vida mais equilibrada, colocando

ordem no caos que o ser humano cria, tornando a comunicagdo mais compreensivel
e as relacBes equilibradas. (Eugenio e Camargo, 2022, p. 228)

Como Eugénio e Camargo colocam, 0 caos que Esi proporciona possui uma
funcdo de promover a transformacéo da vida humana e viabilizar a ordem e o equilibrio.
Esse caos atua como motor existencial, pois gera mantem o movimento constante. Esi é
gquem condena aquilo que ndo funciona e recusa a movimenta-se junto ao que escolhe estar
estagnado. Esu repudia tudo aquilo que ndo se move para ser. Por esse motivo, 0 caos ocorre
especialmente para iniciar ou reiniciar o movimento, ja que onde ndo ha dinamismo, onde
ndo ha movimento Esu ndo existe.

Nas casas de candomblé, assumimos como verdadeira a ideia de que Esu deve
sempre ser agradado e agraciado. Isso garante que as provocacdes que ele pode fazer
resultem em crescimento espiritual e pessoal. Uma condicdo para que qualquer processo
comece é que Esu esteja em movimento e disposto a dar inicio ao fluxo da existéncia.

Dessa forma, Esi: promove a transformagao porque é o senhor do caos que orienta
0S seres rumo ao cumprimento de seu Aba e porque seu movimento transcende um principio
tedrico da dinamica cosmica. Ele se manifesta como agéo efetiva para-ser no mundo. E por
meio dele que as coisas mudam e se transformam de fato.

No entanto, essa transformacdo pode tornar-se uma dificuldade para a vida
humana. Isso ocorre especialmente quando Esi se desagrada diante da auséncia de
compromisso do individuo com seu propésito. Nesses momentos, é possivel recorrer a sua
forca complementar para obter auxilio e reencontrar o caminho da existéncia. Nesse sentido,

Coleman afirma que:



91

E a funcéo de Ela colocar limites nos atrapalhos causados por Esii. Para entendermos
completamente essa relacdo é necessaria uma explicagdo da forma com a qual Ifa
aborda a divinagdo. As pessoas vém a dafa por muitas razdes, mas, do ponto de vista
do sacerdote de Ifa, existe ultimamente apenas uma questao que pode ser perguntada.
A questéo é: eu estou alinhado com meu destino? Se a resposta é ndo, entdo é
entendido que Esu pode estar causando uma condigdo conhecida como Ori Ibi. O
dicionério loruba define ibi como mal. Eu traduziria Ori Ibi como cabeca confusa. O
proposito do dafa é promover orientacéo para que a cabega confusa (ori ibi) possa se
transformar em uma cabeca sabia (ori ire). Quando as pessoas vao a divinagdo com
problemas de mafortunios, sadde prejudicada e confusdo, Ifa identifica todos esses
problemas como enraizados em Ori Ibi. Nessa circunstancia, Esu pode ser visto como
um Executor Divino. Esu cria todas essas as condicdes para lembrar que a vida inclui
a possibilidade de transformagéo e iluminac&o.

Quando a pessoa estd em constante resisténcia a transformacéo, pode levar a ma
condicdo que Ifa chama de Ori Buruku. Essa condigdo é considerada tao repreensiva
que a palavra buruku ndo € nunca falada sem que cubra a cabeca com as méos. A
palavra em si € uma forma de azarar e nunca deve ser falada em um local sagrado. O
dicionario ioruba define buruku como inferno, mas aqui essa definicdo seria
incoerente. Seria mais preciso entender o termo como se referindo a alguém que esta
inerentemente confuso. O melhor remédio para essa condicao é a invocagdo de Ela
na esperanca de forcar uma descoberta que possa levar a cura. (Coleman, 2021, p.
22)64

Como é possivel observar a partir da passagem acima, a atuagio de Eisi; em excesso
pode gerar consequéncias negativas para o Ori. Essa situacdo ocorre quando o individuo,
sob os efeitos do caos promovido por Esu, entra em um estado intenso de confusdo
existencial. 1sso acontece porque suas agdes e sua vida estdo desalinhadas do seu proposito.
Consequentemente, afastando-o do seu Aba. No entanto, podemos recorrer a Ela para
interceder a nosso favor e apaziguar Esu.

Esu introduz o caos na vida do individuo para reorienta-lo rumo ao seu destino.
Esse caos visa despertar a sabedoria necessaria para o individuo retomar o caminho do
proposito existencial. Aqui, Esu caracteriza-se como guardido e promotor da transformac&o.

Além disso, ele é o Executor Divino. Como tal, ele cria as condigdes que lembram ao ser

84 Tradugdo Livre do trecho original: “It is the function of Ela to place limits on the disruption caused by Esu. To
fully understand this relationship requires an explanation of the way in which an Ifa priest approaches divination.
People come to dafa for many reasons, but, from the point of view of the Ifa priest, there is ultimately only one
question that can be asked. The question is; am | in alignment with my destiny? If the answer is no it is believed
Esu can cause a condition known as ori ibi. The Yoruba dictionary defines ibi as evil. I would translate ori ibi to
mean confused head. The purpose of dafa is to give guidance so that a confused head (ori ibi) can be transformed
into a wise head (ori ire). When someone approaches divination with issues of misfortune, poor health, and
confusion, Ifa identifies all of these issues are rooted in ori ibi. In this circumstance, Esu can be seen as the
Divine Enforcer. Esu crates these conditions as a reminder that life includes the possibility of transformation and
enlightenment.

When a person is in consistent resistance to transformation it can lead to a condition that Ifa calls ori buruku. The
condition is considered so reprehensible that he word buruku is never spoken without covering the head with the
hands. The word itself is a form of hexing and is never spoken in a sacred place. The Yoruba dictionary defines
buruku as hell, but here again the definition is misleading. It would be more accurate to understand the term as
referring to someone who is inherently confused. The main remedy for this condition is to invoke Ela in hopes of
forcing a breakthrough that will led to healing” (Coleman, 2021, p. 22)



92

humano que a vida inclui a possibilidade de transformacao e iluminagdo (Coleman, 2021,
p. 22).

Caso 0 Ori ndo se reoriente espontaneamente®, seja por meios naturais, seja por
meio de intervencdes rituais como ebds ou outros fundamentos religiosos, essa desarmonia
e confusdo podem se aprofundar. Se esse aprofundamento ocorre, ele gera impactos
negativos em todos os aspectos da vida do individuo. Desse modo, ele pode causar profunda
angustia. Nesses casos, ela so é sanada quando o Ori se reorienta em seu destino. Nessa
condigdo, a atuacio de Esu torna-se mais intensa por causa de sua insatisfacio diante da
auséncia de transformacdo no Ori. Para acalmé-lo, somente a invocacdo de Ela pode abrir
um caminho para a melhoria.

A invocacdo de Ela se da pela reestruturacdo do Eleda para se restabelecer o
equilibrio de Ori. O Eleda é uma das partes constitutivas do Ori. Portanto, € o elemento
fundamental para a abertura dos caminhos espirituais, especialmente no que diz respeito a
clareza mental, racionalidade e intuicdo. Uma vez que Eleda esta igado ao fundamento
primordial da forma, ele também tem a funcdo de manter a estabilidade do “eu”. Assim, ele
atua como uma ancora, pois possibilita ao individuo construir uma identidade consistente,
sem se perder totalmente nas mudancas e dindmicas da vida cotidiana.

No filosofia do candomblé, o contetdo essencial do individuo reside no Eleda.
Eleda € a defini¢do do individuo e o que o torna quem ele é, isto €, seu destino. Quando um
individuo se desalinha de seu propdsito, seu Ori apresenta 0s primeiros sinais de
desarmonia, manifestados como interrup¢des e desafios no fluxo da vida cotidiana.

E a partir desse aspecto que podemos reconhecer Esi: em sua face de Trapaceiro.
A provocacdo dessas intercorréncias objetiva chamar a atencdo do individuo para retomar
a acdo em sintonia com seu verdadeiro ser. Dito de outra forma, para o individuo ficar em
sintonia com aquilo que lhe foi dado pelo Aba contido no Ori, quando ele se ajoelha perante
Olédumare. O Eledéa é o local onde estdo reunido os dados essenciais de cada individuo.
Por isso, se 0 Ori retorna ao equilibrio, é Eleda que o protegera do Esu Trapaceiro, pois ele
se relaciona primordialmente com Ela, forca antagonica de Esu.

Nesse movimento, Esi € 0 agente que possibilita a transformacéo do individuo,
sem que haja dissolu¢do do “eu”. Ele impulsiona o ser humano a mudar aquilo que se

desalinhou de seu destino. Essa ideia de transformac¢dao com realinhamento do “eu” se

85 Como visto no capitulo anterior, o ser humano ao vir ao Aiyé perde toda sua consciéncia e acordo feito perante
Oldédumare. Por essa razdo, ele ndo se lembra do seu propdsito e destino, precisando assim ser orientado em seu
caminho através do meridilogun.



93

efetiva na posicdo de Esi como executor do alinhamento dos caminhos divinos e de Ela
como forca que modera o caos e a dindmica existencial por meio do Eleda, que é o espaco
de contencdo do “eu”.

Assim, podemos apontar que os aspectos de transformagcéo trazidos por Esil sdo
multiplos e variados, pois esta presente onde hd movimento e mudanca. Além de ser
transformador do individuo em seu papel de Executor Divino e Trapaceiro, bem como
mediador da ordem por meio do caos, Esu é a forca responsavel pela unido e formacéo de
tudo que se junta para dar origem ao novo. Dessa forma, sua poténcia transformadora atua
nas transformacdes individuais e em todas as mudancas que ocorrem no Aiyé. Nesse sentido,
Coleman afirma que:

Em Ifa, o nimero sagrado dezessete representa os dezesseis Odus primais mais
Ose 'tura, que é 0 décimo sétimo Odu de Ifa. Esse Odu tém a fun¢do de chamar os
Olu Odu (os dezesseis primais) para a copulacdo, criando os duzentos e quarenta
Omo Odu ou “filhos” dos primeiros dezesseis principais. Isso sugere que Esu, além
de ser o Mensageiro Divino, é‘também a semente primal de criacdo. Ose tura
descreve o relacionamento entre Esz e a humanidade. Para ser mais especifico, existe
um numero de manifestagdes de Esu e nesse verso (Ose ‘tura) a manifestacdo é
chamada de Esu O dara, significando que o Mensageiro Divino divide e espalha ou
inicia a transformag&o. (Coleman, 2021, p. 47)%

Como exposto por Coleman, Esi Odara é aquele que divide e espalha a
transformacdo. Ele tem a caracteristica de promover a melhoria mesmo que seja por meio
do caos. A face Odara de Esu é aquela que se manifesta quando ele é cultuado e invocado
corretamente. Dito de outra forma, ela se manifesta, quando lidamos com sua mudanca e
seu caos com sabedoria e intengéo.

Para apaziguar Esu enquanto gerador de caos e manter sua forca direcionada ao
positivo, € necessario invocar sua face benéfica. Dessa forma, garantimos que suas
mudancas sejam produtivas e que permanecamos em suas gracas como Trapaceiro
benevolente. Por isso, dirigimo-nos a ele como Esit Odara, uma vez que em Yorubd, Odara
significa tudo aquilo que é bom, prospero e maravilhoso. Além disso, representa uma
qualidade superior reunida e sintetizada em uma Unica palavra-esséncia. Usamos esta

nomenclatura quando invocamos a face positiva de Es:u para pedirmos mudancas prosperas.

8 Traduco livre do trecho original: “In Ifa, the sacred number seventeen represents the sixteen primal Odu plus
Ose'tura, which is the seventeenth Odu of Ifa. This Odu has the function of calling the Olu Odu (the sixteen
primal ones) to copulate, creating the two hundred and forty Omo Odu or “children” of the first sixteen principles.
This suggests that Esu, in addition to being the Divine Messenger, is also the primal seed of creation. Ose'tura
describes the relationship between Esti and humanity. To be more specific, there are a number of manifestations
of Est and in this verse (Ose'tura) the manifestation is called Esu O'dara, meaning the Divine Messenger divides
and spreads or initiates transformation.” (Coleman, 2021, p. 47)



94

Ao clamarmos por Esit Odara, fazemos isso suplicando que ele olhe para a humanidade
com bons olhos, com olhos Odara, e que nos conduza em dire¢do a melhora. Assim,
reconhecemos nele aquele que transforma tudo e promove a evolugao constante.

A relacdo de Esu com a ideia de transformagdo torna-se mais clara quando
observamos sua representacdo simbdlica como senhor das encruzilhadas. 1sso ocorre porque
a encruzilhada é um ponto neutro de partida para sete possibilidades. Estas dividem-se em
quatro caminhos visiveis e trés invisiveis. Os quatro caminhos visiveis fisicamente sdo
frente, atras, direita e esquerda. Os trés invisiveis sdo abaixo, acima e dentro de si.

Na cultura Yoruba quando falamos da encruzilhada tradicional, identificamos a
expressdo lkorita Meta. Esta significa literalmente “encontro de trés caminhos” ou
“encruzilhada de trés vias”. Essa expressdo refere-se ao espaco simbolico que pertence a
Esu, justamente por reconhecé-lo como senhor dos caminhos e dos encontros. Ele é o
primeiro ser que surgiu. Por isso, tornou-se senhor do espaco existencial. Esi une o Aiyé e
o0 Orun através de si. Ele é o intermediario que, a partir de dois elementos distintos, permite
surgir um terceiro, 0 movimento da transformacdo. Por esse motivo, a encruzilhada € um
espaco de transformacéo e reverenciada como local sagrado. De acordo com Passos:

Exu rege os caminhos e os espacos (...) dentro da filosofia do candomblé. Somente
um orixa tdo importante quanto Exu seria capaz de reger algo tdo complexo quanto
0 espaco. A encruzilhada é dele, pois é o lugar onde dois espacgos se cruzam. Ela ndo
precisa, apesar do home, ser necessariamente em forma de cruz. Ou seja, abrindo a
possibilidade de quatro escolhas. Pode ser em forma de T ou, como nas antigas

cidades gregas, de Y. Ali, as op¢des ou escolhas podem ser em nimero de trés. Ou
pode ser uma “encruzilhada” que permita uma entre duas possibilidades (Passos,

1999, p. 155).

Com base na passagem acima, podemos afirmar que a encruzilhada é a
representacdo fisica da forca transformadora de Esi. 1sso ocorre porque estar na
encruzilhada significa ter a possibilidade de sair da neutralidade e da inércia da nédo
existéncia para se mover em direcdo ao ser. Desse modo, onde surge algo além do Um, ali
esta Esu em sua multiplicacdo existencial.

Por esse motivo, ele é Ikorita Meta. O caminho Unico que se divide em dois e se
torna trés ou os dois caminhos que se unem e geram um terceiro, distinto e novo. Nesse
sentido, Esi promove o surgimento do diferente e é o mediador entre o Um e o Mdltiplo.

Esi movimenta o ndo-ser para o ser. Ele parte do ponto neutro em direcdo a outro
lugar, escolhe um caminho e abre oportunidades para existir e vivenciar o ato de viver por
si. Esse é o fundamento central da ideia de transformacio que Esu carrega. A necessidade

de experienciar o ser além do Todo, pois a transformacdo é inevitavel e essencial. A



95

transformacédo € inevitavel e essencial para ser individualizado e para ser aquilo que se deve
e pode ser.

Um ensinamento constante e basico na cultura tradicional das casas de candomblé
é que o melhor lugar para estarmos é nas encruzilhadas. A ideia subjacente a essa sabedoria
cotidiana é a de que, enquanto ndo permanecermos parados, uma encruzilhada sempre
oferece uma nova chance. Assim, Esi nos impulsiona ao movimento para ser, e,
independentemente do caminho escolhido, mover-se é transformar-se. Dessa forma, ter
escolhas € ter oportunidades, aprender com erros e aproveitar acertos ao longo da jornada.

Esu entende tudo a luz da transformacio e da mudanca. Assim, a vida se da na
dindmica continua dos acontecimentos. Esu sempre retorna para testar aqueles que
escolheram um caminho, pois a questéo é verificar a capacidade do individuo de aprender
e progredir com suas proprias escolhas. Dessa forma, Esi é a propria possibilidade de
movimentar a vida. Ele possibilita nos encontrarmos com ndés mesmos e agirmos para
construirmos uma boa existéncia, alinhada ao proposito individual de cada um.

A visdo candomblecista do Aiyé como um grande mercado ajuda a
compreendermos a transformacdo promovida por Esi como elemento fundamental na
constituicdo da vida humana é observar. Essa metafora reflete a concepcdo ioruba da
realidade como um espaco de relagfes constantes, de trocas que sustentam a dinamica da
existéncia.

Na viséo Yoruba, “mercado” vai além de um local fisico. Ele representa a ideia de
intercdmbio continuo, de mudancas de posicao, de reorganizacao de ordens e construcéo de
novos significados. Desse modo, “trocar” ¢ a forma genuina de manter o Ase em circulagéo,
ou seja, manter a poténcia vital fluindo e renovando a existéncia. Segundo Nascimento:

Ou seja, para essa perspectiva, tudo é trocavel e circulavel de modo a intensificar o
axé, desde que ndo haja exploracdo, pois ai o que se instala € um blogueio na
circulacdo do axé e, portanto, das relagBes comunitarias que se fortalecem através
das trocas.

Para a perspectiva do mercado-oj4, ndo existe doagdo sem contrapartida. Mesmo que
a pessoa que receba algo ndo tenha nada material para retribuir, a instancia simbdlica,
o0s lagos comunitarios, o afeto, o desejo de felicidade é algo que surge como "paga"
pelo que fora dado. Nado ha nada "de graga" para o mundo iorubano, o que ndo
significa falta de generosidade; pelo contrario: ha a implicacdo de uma generosidade
coletiva que demanda que cada um se esforce para que a comunidade toda (ou ao

menos as pessoas envolvidas na relacdo) se beneficiem da circulacdo das
coisas/servigos/axé. (Nascimento, 2016, pp. 34-35)

Com base na passagem acima, podemos afirmar que a ideia de troca fundamenta
as relacdes humanas na cosmovisdo Yoruba. Nela nada é dado gratuitamente, mesmo

quando objetos ndo sio trocados materialmente. O esforgo e 0 Ase envolvidos nas relagdes



96

sempre est&o em movimento e sdo dados e recebidos. Por isso, Es: esta sempre presente no
mercado e é reconhecido como senhor das trocas, pois € por meio da troca que 0 Ase se
movimenta e se atualiza.

A ideia de troca se torna possivel na existéncia a partir do ato de Esu de deixar de
ser parte do Todo para tornar-se Outro. Nesse gesto inaugural, ele inicia 0 movimento
fundamental da individualidade. A partir desse principio, a existéncia humana so se efetiva
por meio de uma constante troca entre relagdes que constituem e constroem o individuo.
Essa dinamica de troca estabelece os fluxos continuos de Ase em tudo que existe.

Dessa forma, Esu institui-se como principio da transformac&o impulsionador das
mudancas nas relagdes humanas e motor universal de tudo que se move no Aiyé. Como
senhor elemental do movimento e responsavel por levar o Ase de Olédumaré a toda
existéncia, Esu se estabelece como aquele que viabiliza a transformacao em tudo que h4, ja
que a mudangca ocorre precisamente por meio da circulacio e troca do Ase.

Esu se apresenta como forca transformadora, pois foi o primeiro a se transformar
e individualizar-se a partir do Todo. Nesse momento, ele é o primeiro ser a receber o Ase
de Olédumare , isto €, o primeiro a concretizar a possibilidade de vir-a-ser distinto do Todo.
Assim, torna-se 0 proprio movimento capaz de promover mudanca e dinamismo em tudo
que existir apos ele. Portanto, ele estad tudo que o sucede. Nesse contexto, Esi é 0
responséavel por veicular e trazer o movimento do 4se de Olédumare a tudo que existe. Ele
€ 0 agente que torna real a possibilidade de mudanca, o vir-a-ser, em todas as coisas.

Na relacdo com a humanidade, o principio da transformacéo encarnado por Esu se
manifesta de duas formas. Por um lado, como Trapaceiro ou Executor Divino. Aqui, ele é
promotor de desafios e dificuldades, incumbido de testar os caminhos do ser humano e
orienta-lo rumo ao cumprimento de seu Aba. Por outro lado, como senhor da troca. Nesse
caso, ele é o propulsor do Ase, ou seja, propulsor da forca que flui em movimento e
intercambio. Dessa maneira, o Aiyé se revela como o grande mercado de Esu, isto €, o
espaco simbdlico onde ele promove e realiza as trocas fundamentais a existéncia. Para haver
transformacéo, € necessario trocar aquilo que se tem pelo que ndo se tem, aquilo que se é
pelo que ainda ndo se é.

Assim, Esu é o Ikorita Meta Aiyé Orun, a encruzilhada de trés caminhos que une
0 Aiyé e o Orun. Como principio da transformacéo ele possibilita tanto a unido do que se
separa quanto a separacdo do que se une. Por meio dele tudo o que foi e sera se modifica
constantemente. Dessa maneira, Esi é a forca invisivel que liga todas as coisas em sua

multiplicidade. O primeiro a emergir do Todo e a se tornar parte integrante de tudo. Ele esta



97

presente em todas as coisas como principio estrutural, age nelas todas como for¢a motriz e

regula todas elas como guia da direcéo existencial.



98

4. CONCLUSAO

Como o demonstramos nesta dissertacdo, h4 uma estrutura ontoldgica no
candomblé que esta por tras do processo ritualistico e religioso. Essa estrutura aparece por
meio de conceitos existenciais cosmogonicos que explicam a possibilidade da existéncia e
formacdo do mundo, além de todos os processos de criacdo e funcionamento da realidade.
Nesse sentido, o objetivo principal dessa dissertacdo era realizar uma anélise e demonstrar
a ontologia do candomblé com énfase no conceito de Ase. Isso permitiu analisarmos varios
aspectos filoséficos que envolvem esse conceito. Para desenvolver o objetivo geral desta
dissertacdo, dividimos o texto em trés capitulos, cada um com trés se¢des.

No primeiro capitulo intitulado “Filosofia e Cosmogonia Yoruba” demonstramos
na secdo “A Filosofia Yoruba” seus fundamentos estruturais e a relacdo entre o
conhecimento do sagrado e o conhecimento do mundo por meio de construcées ontoldgicas.
Dito de outra forma, abordamos a possibilidade de uma filosofia Yoruba. Aqui,
consideramos a realidade empirica do saber afro, sabendo que sua estrutura légica se deu
em conjunto com o desenvolvimento da compreenséo da religiosidade. Mesmo sem possuir
uma abordagem escrita, a filosofia Yoruba permaneceu constituindo a vida fatica através da
tradicdo oral e do culto religioso. Assim, mostramos que a maneira de pensar africana é
intimamente ligada a religiosidade, voltando-se para uma teologia desenvolvida para a
melhora pessoal e social de cada pessoa que cultua a prdpria existéncia com a natureza.

Na secdo “Existencialidade na Cosmogonia do Candomblé”, mostramos que na
Filosofia Yoruba as reflexdes sobre a vida envolvem dimensdes metafisicas da existéncia.
Pensar sobre a vida significa, na verdade, pensar na pre-vida, naquilo que antecede a propria
concepcao da existéncia. O carater religioso permite criar um mundo metafisico, que define
a origem e o significado da existéncia. Demonstramos ndo haver como dissociar a
compreensdo do universo mitico-religioso Yoruba de sua filosofia, dado que a estrutura e
compreensdo da humanidade e o0 modo como ela se da no Aiyé é através da relacio de
ambos. Por essa razdo, o desenvolvimento filosofico africano sempre estard ligado ao
religioso, porque filosofia e religido complementam-se no sentido de dar base ao conceito
da existéncia e convivio da social.

Assim, o resultado dessa analise foi que o culto do candomblé é um culto a raiz
ancestral ontoldgica da existéncia: o Ase. Essa forca primeira do ato de existir, do ato da

vida, é apresentada fisicamente através do momento do transe meditnico. Este € 0 momento



99

em que o médium vira sua Natureza, a partir de louvacGes e invocacOes especificas aos
Orisas. Por esta razdo, o transe é manifestacéo fisica de uma experiéncia metafisica que se
da através do A4se. A filosofia Yoruba é uma compresséo da relacdo entre o sagrado e o
material, estabelecida pela religiosidade para organizar a existéncia e esta relacao se da pelo
conceito de Ase.

Na se¢do “Cosmogonia Yorub&”, apresentamos as minuciosidades da estrutura
cosmogonica que compde o candomblé de origem Ketu e demonstramos as relaces
conceituais das divindades religiosas com locais metafisicos que sustentam a existéncia.
Aqui, Olédumare é a primeira causa ou catalisador da existéncia, enquanto Esu é a primeira
consequéncia particular do vir-a-ser e 0s Orisas S&0 a primeira existéncia/ato de existir. E
importante notarmos que essas forgas compositoras da existéncia se relacionam com seus
Omos com base no principio ativo deles mesmo que sdo compartilhados ainda no Orun, e
aqui sdo associados as esséncias dos Orisas correspondentes. Dessa forma, a pesquisa
tomou como ponto de partida a relagio de transe e conexdo entre o mundo fisico Aiyé e o
metafisico Orun para delimitar a ontologia por tras do candomblé.

Assim, demonstramos que a religiosidade candomblecista visa um culto ao
passado e a ancestralidade para manter viva a propria existéncia para que nela haja uma
eterna continuidade. Orisas ao contrario de santos, ndo operam por milagres ou por serem
seres perfeitos e incdlumes. Um dos principais tracos dos principalmente dos Irdnmolés é o
ato de viver e ter falhado em vida, mas ter se redimido ao ponto de estar alinhado aos Orisas.

Assim, no primeiro capitulo na totalidade, expusemos a cosmogonia Yorubd a fim
de mostrarmos como se da a estrutura no candomblé. Desse modo, afirmamos haver um
conhecimento ancestral passado através da oralidade para constituir um entendimento sobre
os segredos da existéncia a partir de uma ética afrocéntrica. Consequentemente, afirmamos
que o pensar africano, mesmo ligado a espiritualidade, diz mais sobre uma conduta e modo
de ser na sociedade.

No segundo capitulo intitulado “Orun e Aiyé: As CondicBes Para Existencialidade
Do Ara, Emi e Ori”, prosseguimos demonstrando na se¢do “Orun e Aiyé” nogdes
necessarias para a compreensdao do mundo. Aqui, o ponto importante ¢ que Qlorun dividiu
Orun e Aiyé. Por causa disso, 0s Ara-Aiyé anseiam retornarem para completude com seu
Ara-Orun, pois, assim, estariam juntos ao Todo novamente. Entretanto, isso s6 é possivel
apos cada particularidade experienciar na vida individualmente e ter seu Odu, ou seja, ter

seu caminho tragcado e permitido seu retorno por completo.



100

Assim, o resultado da nossa anélise nessa foi que no candomblé a existéncia se da
nos campos correlatos de Orun e de Aiyé. Esses sdo mais do que céu e terra, pois organizam
a existéncia. Eles explicam a relagdo entre espago, tempo e existéncia. Orun abrange 0s
fendmenos metafisicos e Aiyé os fenémenos fisicos da vida. O que se faz em um terreiro, o
que se utiliza nas festas realizadas, servem para reaproximar a “for¢a”, reencontrar Ase,
reaproximar ancestralidades, reconectar existencialidade fisica e metafisicas. Um toque
para louvar os Orisas é realizado para aproximar o Orisa ao Aiyé, possibilitando uma
fagulha de fiss@o de encontro entre dois mundos que coexistem sem ser v&, que coexistem
sem se tocar. E através do candomblé, a partir do processo do transe, ha o choque de
reencontro que movimenta de novo o0 Asé e 0 ase. Possibilitando dessa forma, a
continuidade e manutencdo da vida para a existéncia.

Na secdo “Ori e a sua importancia no candomblé” seguimos aprofundando a
analise dos conceitos centrais para a construcdo da existéncia numa perspectiva Yoruba.
Mostramos que Ori € um organizador-chave das possibilidades individuais. Ele soluciona a
questdo da individualidade em uma nocgdo de realidade na qual tudo se conecta a
Olédumare. Ori é 0 nucleo que contém a caracteristica individualizante. Com base nos
itans, demonstramos a importancia de Ori na regéncia da existéncia humana, visto que ele
representa o primeiro contato do ser com a vida e a espiritualidade ao mesmo tempo.

Assim, como resultado dessa analise afirmamos que o Ori é responsavel pela
individualidade e coabita duas formas de existencialidade. Ele possibilita o contato entre o
sensivel (a finitude) e o inteligivel (a infinitude). A distingdo entre Aiyé e Orun é encurtada
pela capacidade de Ori existir no Aiyé enquanto se conecta ao Orun, uma vez que ele é a
ponte essencial que possibilita a relacdo entre o humano e o sagrado, entre do mundo fisico
e 0 metafisico, pois cada Ori-odé tem ligacao direta com seu Ori-Inu no Orun.

Na sec¢do “Transe ¢ Ase”, demonstramos como o transe no processo do culto
religioso traz consigo uma revelacdo ontologica de funcionamento da realidade na
perspectiva Yoruba. O transe desempenha um papel essencial e crucial, dado que ele é o
processo no qual o individuo transcende e se conecta ao divino metafisico imanentemente.
O transe € o instante essencial de reconexdo da composicdo ontoldgica do ser com o Ser,
pois é nesse estado que se estabelece um contato com a Natureza divina interior sensivel do
médium, bem como com a Natureza do Ser inteligivel do médium. Assim, cria-se uma

conexdo favoravel para o entendimento ancestral de si e da existéncia.



101

Assim, como resultado dessa andlise afirmamos que o Ase é o elemento
fundamental que promove e permite a realizagdo do transe, pois 0 transe representa uma
nova conex&o entre o estado finito da existéncia e o estado infinito e de continuidade do
Ser. A ligagdo promovida pelo transe cria um vinculo perpétuo entre Orisa € Omo Orisa,
que se alimentam mutuamente. O transe estabelece uma conexao entre asé e Asé no corpo
do individuo que incorpora, uma vez que o primeiro é somente um vestigio necessario para
nossa existéncia, enquanto o segundo representa a existéncia pura, completa em si, que a
forma humana ndo consegue abranger.

No segundo capitulo “Orun e Aiyé: as condigdes para existencialidade do Ara, Emi
e Ori”, analisamos as estruturas necessarias para a existéncia da vida de cada individuo. na
visdo do candomblé. Na se¢do “Orun e Aiyé — nogBes necessarias para compreensdo do
mundo” explicamos 0s conceitos essenciais para a composicdo e manutencdo da vida no
Aiyé e como eles se relacionam de forma intrinseca e inseparavel.

Como resultado dessa exposicao, reafirmamos a importancia da compreensao dos
itans para entender o funcionamento da existéncia, na cosmogonia candomblecista.
Demonstrado haver uma estrutura filosofica por tras da oralidade que sustenta a
fundamentacéo religiosa do candomblé.

Na se¢do “Ori e a sua importancia no candomblé” trabalhamos minuciosamente a
nocdo de como se da a estrutura do individuo. Nesse caso, a importancia e necessidade do
conceito Ori como o guardido da individualidade. Como resultado, vimos que a cabeca, 0
Ori é essencial para a existéncia da individualidade, sendo conceito e fator importante e
indispensavel de culto e compreensao.

Na se¢do “Transe e Ase” apresentamos o que é o processo meditinico e como ele
se dé a partir do transe e a relacdo necessaria com o Ase para que ela ocorra. Nesta secéo,
analisamos 0s processos de transe, de como e porque eles acontecem. Como resultado,
podemos entender que o transe no Orisa é um desdobrar-se de si, que s6 é possivel pela
troca de Ase possibilitando que o mundo sensivel e inteligivel se aproxime
momentaneamente. Demonstramos assim que o candomblé é o culto que promove e
estimula o se entender e se descobrir para cada vez mais se conectar consigo mesmo.

No segundo capitulo, demonstramos haver uma estrutura e cosmovisdo metafisica
afro-brasileira sendo trabalhada, estudada e repassada nos terreiros através dos itans. Nesse
capitulo expusemos toda a estrutura filos6fica do candomblé e como funciona a vida do

ponto de vista candomblecista.



102

No terceiro capitulo “Orisa Esii: O processo da individualizagio da existéncia”,
demonstramos, na se¢iio “A criagdo e Esii: a primeira forma de existéncia”, que Olédumare
é o principio de tudo que existe e Esi € o principio de cada particularidade que existe.
Assim, Olédumare é o todo e Esu é a particularizacdo desse todo. Esi é a esséncia da
individuacdo da existéncia e € 0 movimento propulsor do A4se, uma vez que ele € o primeiro
a deté-lo na criacdo. Portanto, Esi é-contém-movimenta Asé.

Assim, como resultado dessa analise afirmamos que Esi € 0 primeiro detentor
individual do 4sé, pois € a primeira particula a se desprender do todo Olédumare. Portanto,
tudo que existe individualmente, existe por e por meio de Esu, pois este representa a
possibilidade primeira de se individualizar. Por isso, ele é o elo-mensageiro que ha em todos
e se comunica com o Todo, pois é parte direta deste. Assim, gracas a capacidade de
transformacao de Esi que o processo de individuacdo é possivel e existente.

Na se¢do “Esi Oseturd 0 Comunicador Divino: a relagdo entre EsU, Orisas € a
humanidade”, exploramos como o processo de individualizagdo promove a movimentagao
e transformacéo caracteristicas da forca de Esu e como isso o coloca como elemento
fundamental na comunicacdo entre tudo que existe. Por ser a particula individualizadora,
Esu est4 em todos os individuos e se torna a particula que se comunica em tudo que existe.
Desse modo, demonstramos como o conceito de Es: é uma solucdo para a relacdo entre o
todo e parte.

Podemos afirmar, portanto, que a comunicacio que Esi promove soluciona a
separacdo ontoldgica entre Aiyé e Orun, uma vez que ele promove uma reconexao com uma
parte dessa totalidade. 1sso ocorre por meio do culto a Esu e aos Orisds, dado que o culto
restabelece um lago perdido. A vinda dos Orisdas no Aiyé serve como acalanto e reestrutura
da forca de conexdo ao ancestral. Dessa forma, hd um reconhecimento entre 0 mundo
invisivel e 0o mundo visivel de modo que eles se afinem e se aproximem. Aqui, 0 pressuposto
basico é a atuacdo de Esu na necessidade de troca de um estado para o outro, do movimento
entre o todo e o particular.

Na se¢do “Esu Como Principio da Transformagdo”, demonstramos ser possivel
entender a relacdo entre a aproximacdo das realidades sensiveis e suprassensiveis pelo
movimento que é/ser Esi e a necessidade do mesmo para movimentacdo do existir. Na
filosofia de Esu, a qual é por esséncia movimento da acdo de ser, tudo que é, é e existe por
meio de Esi. O processo de inicio do mundo, antes mesmo da separacdo, se da pelo

movimento primeiro de matéria de Esi em seu passo de acdo-existir. Assim, demonstramos



103

que o proprio ato de chamar, louvar, saudar Es: é um ato de preservacao e culto ao principio
da propria existéncia. Nesse caso, compreender o que de fato é Esu é acessar a poténcia de
transformacao. Esu carrega a transformac&o por ser o primeiro a realizar movimento. Ele
carrega em sua esséncia 0 movimento absoluto, pois foi o primeiro a se desprender do todo
Olédumare. Por isso, ele é representacdo da esséncia do prdprio ato de mover e transformar.

No terceiro capitulo “Orisa Esi: o processo da individualizagdo da existéncia”,
analisamos 0 modo como Egu é visto e compreendido na filosofia candomblecista. Esi: € 0
principio da individualizacdo. Este capitulo é crucial, pois nos permitiu mostrar o que é e
como se deu o processo da existéncia individual. Consequentemente, mostramos como é de
fato a relagdo entre os humanos e 0s Orisas por meio do Asé que os ligam.

Por esses motivos, demonstramos a estrutura da filosofia do candomblé. Dessa
forma, podemos aprender que Esu, 0s Orisds, 0 transe e 0 Asé constituem a ontologia de
base do Candomblé. Sendo assim, eles exprimem que a composi¢do metafisica do existir é
0 Orisa e o transe é a expressdo do Asé no mundo fisico. Concluimos afirmando que o Asé
é o fundamento principal da existéncia. A vida é um processo de troca continua do Ase. Esse
processo é mediado por rituais, ética, comunidade e relacdo com os ancestrais. O candomblé
0 é religido e um sistema filosofico de compreensédo da existéncia que oferece caminhos de
cura, autoconhecimento e reencontro com o sagrado.

Podemos concluir, portanto, afirmando que o cerne da ontologia do candomblé ¢
0 Asé, assim como o culto a ancestralidade da existéncia e a Esi. Desse modo, mante-se a

continuidade da vida e 0 agraciamento que € o poder existir, viver, sentir e ser por si.



104

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ABIMBOLA, Wande. Sixteen Greats Poemas of Ifa, Lagos, Unesco, 1976.
ABIMBOLA, Wande. If4, an exposition of literary corpus. Ibadan, Oxford Univ. Press,
1976.

ALESE, Olukayode. Yoruba Philosophical Ways of Reasoning: an introduction.
Independently Published, 2018.

BENISTE, José: Orun Aiyg, O Encontro de Dois Mundos: O Sistema de Relacionamento
Nagd-Yoruba entre o Céu e a Terra. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005

BENISTE, José. Jogo de buzios: um encontro com o desconhecido. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 2021.

BENEDICTO, Ricardo Matheus; FAISLON, Leonardo Lazaro. Candomblé: Axé e
Ancestralidade como categoria analitica afrocéntrica. Trabalho de Concluséo de Curso
(Licenciatura em Ciéncias Sociais) - Instituto de Humanidades e Letras dos Malés,
Universidade da Integracéo Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, Sdo Francisco do
Conde, p. 25. 2020. Disponivel em:
https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/1828

CORREIA, Paulo. Poder e transfiguracdo do imaginario no candomblé. Revista OPSIS,
ano 11, n. 10. 2011

COSSARD, Giselé Omindarewa. Awo: 0 mistério dos orixas. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.
COSTA, Alexandre; MORAES JUNIOR, Mario Pires de. Reflexdes sobre o transe
ritualistico no Candomblé. Ciencias Sociales y Religion/ Ciéncias Sociais e Religido,
Porto Alegre, ano 16, n.21, pp.72-87, jul-dez de 2014.

COLEMAN, D. W.; AWO FA'LOKUN FATUNMBI. African Traditional Religions
Textbook: Ifa. Disponivel em: https://pressbooks.pub/africanamericanreligionsifa

DELFINO, Jair; CUNHA JUNIOR, Henrique Antunes; SILVA, Samia Paula dos Santos;

MEDEIROS, Jarles Lopes de. IFA um sistema binario de divinacdo. In: Seminario de

educacdo matematica nos contextos da educacdo do campo, 4., 3-4 dez. 2015, Caruaru —
PE. Anais PE: GPEMCE - UFPE, 2015. pp. 93-97.

DIAS, Jodo Ferreira. Nos trilhos do pensamento religioso Yoruba. Lisboa: Edicdes

Universitarias Lus6fonas, 2017.

DRAVET, F. M. Corpo, Linguagem e Real: O Sopro de Exu Bara e Seu Lugar na


https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/1828
https://pressbooks.pub/africanamericanreligionsifa

105

Comunicacéo. llha do Desterro A Journal of English Language, Literatures in English
and Cultural Studies, v. 68, n. 3, pp. 015-026, 1 out. 2015.

EUGENIO, N. P.; CAMARGO, K. A estética ioruba nos itans ¢ orikis de ¢su e sua relagao
de coexisténcia entre ser humano e divino. Problemata, v. 13, n. 1, pp. 223-238, 2022.
IDOWU, Bolaji. Olodumarée: God in Yorub& Belief. London: Longmans, 1962.
FATUNMBI, Awo Fa'Lokun. Ori: The Ifa Concept of Consciousness. The Metaphysical
Foundations of Ifa, Vol.4. CreateSpace Independent Publishing Platform, 2014.
FERREIRA, A. B. de H. Dicionario Aurélio da Lingua Portuguesa. 3. ed. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 1999

GORENDER, J. O épico e o tragico na histdria do Haiti. Estudos Avancados, v. 18, n. 50,
2004.

JR, Oswald Eckles. The Philosophy of Olodumare and Shango. [s.l.] iUniverse, 2005.
KORMIKIARI, M. C. “O conceito de ‘cidade’ no mundo antigo e seu significado para o
norte da Africa berbere”. In: FLORENZANO, M. B.; HIRATA, E. (Orgs.). Estudos sobre
a cidade antiga. S&o Paulo: EDUSP/FAPESP, 2009, pp. 137-172.

MAIRINQUE, Igor das Mercés. Karl Popper e a teoria dos Mundos de Platdo. Revista
Eletr6nica Print por UFSJ. n. 5, pp. 7-17, 2003. Disponivel em https://ufsj.edu.br/portal-
repositorio/File/revistametanoia/numero5/igor.pdf

MARTINS, Adilson Anténio. O jogo de buzio por Odu. Rio de Janeiro: Pallas, 2013.
MORAES-JUNIOR, Mario Pires De. Candomblé — discurso em transe. Dissertacéo
(Mestrado em Letras e Linguistica) - Universidade Federal de Goias, Goiania, 2014.
NASCIMENTO, Wanderson flor do. Ori: A saga atlantica pela recuperacdo das
identidades usurpadas, Belo Horizonte, v. 1, 2014.

NASCIMENTO, Wanderson flor do. Oloja: Entre encontros - Exu, o senhor do mercado.
Das Questdes, v. 4, n. 1, 27 set. 2016.

NOGUERA, Celeide Agapito Valadares. O Momento do Transe como “veri-ficacdo

teoldgica” e transfestagdo da existéncia Liberdade da alma e do corpo. Paralellus Revista
de Estudos de, v. 1, n 2, pp. 1333, 2012. Disponivel em:

https://www21.unicap.br/ojs/index.php/paralellus/article/view/131

NOVAES, Luciana de Castro Nunes. A tecnologia do ebd: arqueologia de materiais
organicos em contextos afro-religiosos. Revista de Arqueologia, [S. I.], v. 34, n. 3, pp.
283-306, 2021. DOl: 10.24885/sab.v34i3.919. Disponivel em:
https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/919.



https://www1.unicap.br/ojs/index.php/paralellus/article/view/131
https://revista.sabnet.org/ojs/index.php/sab/article/view/919

106

OLAIGBO, O. Esti Okoto. Disponivel em: https://ocandomble.com/2014/02/19/Est-okoto.
Acesso em: 24 maio. 2024.

OLUWOLE, B. Sophie. Socrates and Qranmila: two patron saints of classical philosophy.
Lagos: Ark Publishers, 2015.

PARES, LUIS NICOLAU. O triangulo das Tobosi uma figura ritual no Benim, Maranh&o
e Bahia. Afro-Asia, n. 25-26, 26 jan. 2001.

PARIZI, V. G. O livro dos Orixas: Africa e Brasil. Porto Alegre: Editora Fi, 2020.
Disponivel em: https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-

Orixas.pdf
PASSOS, Mara de Sa Martins da Costa. Exu pede passagem. Dissertacdo (Mestrado em

Ciéncias da Religido). Curso de Pos-graduacdo em Ciéncias da Religido, Pontificia
Universidade Catolica de Sao Paulo (PUC). S&o Paulo, 1999.

PRANDI, R. Os orixas e a natureza. Estudos Afro-Brasileiros, v. 3, n. 2, pp. 285-307, 9
ago. 2022.

RAMOSE, Mogobe B. African Philosophy Through Ubuntu. Mond Books: Harare, 1999.
RIBEIRO, Ronilda lyakemi. Alma africana no Brasil: os iorubas. Sdo Paulo: Oduduwa,
1996.

RIBEIRO, Ronilda lyakemi. Alma africana no Brasil: os lorubas. Sao Paulo, Sp: Editora
Oduduwa, 1996.

SANTOS, J. E. Dos. Os Nagb e a Morte: Pade, Asésé e o Culto Egun na Bahia. Petropolis:
Vozes, 2012.

SANTOS, Manuela. Aristoteles e a questdo da Dynamis desde a Otica de Martin Heidegger.
Periagoge, V. 1, n. 1, 2018. Disponivel em:

https://portalrevistas.ucb.br/index.php/periagoge/article/view/8918

SEBASTIAQ, S. A filosofia de ortinmila-ifa e a formacéo do bom caréter. Pucgoias.edu.br,
2015.

SILVA, Sebastido Fernando Da. A Filosofia de Ortinmila-If4 e a formac&o do bom carater.
Dissertacdo (Mestrado em Ciéncias Humanas), Pontificia Universidade Catolica de Goias,

Goiania, f. 132. 2015. Disponivel em: http://tede2.pucgoias.edu.br

SODRE, Muniz. Pensar nagd. Petropolis: Vozes, 2017.

SOUZA, E. C. De. A Teoria das Formas de Platdo. Temas & Matizes, v. 4, n. 8, pp. 39-46,
2007. Disponivel em: https://e-

revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424



https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-Orixas.pdf
https://www.institutobuzios.org.br/2021/01/Vicente-Parizi_O-Livro-dos-Orixas.pdf
https://portalrevistas.ucb.br/index.php/periagoge/article/view/8918
http://tede2.pucgoias.edu.br/
https://e-revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424
https://e-revista.unioeste.br/index.php/temasematizes/article/view/424

107

TEMPLES, Placide. Bantu philosophy. Paris: Presence Africaine, 1959,

VERGER, Pierre Fatumbi. Ewé: O uso das plantas na sociedade loruba. Companhia das
Letras, 1995.

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixas. Salvador: Corrupio, 2002.

VERGER, Pierre Fatumbi. Ifa, an exposition of literary corpus. Ibadan: Oxford Univ.
Press, 1976.



108

GLOSSARIO

Aiyé — O mundo fisico, material e terrestre, onde o0s seres humanos vivem, agem e realizam
suas trajetérias. Contrapde-se a Orun, o plano espiritual, mas ambos os mundos sdo
interdependentes e se comunicam por meio de rituais, transe e mediac&o dos Orisas.

Ase (Axé) — Forca vital, poder de existir e principio ontoldgico fundamental na cosmoviséo
yoruba. Representa a energia divina que flui de Olédumare para todos os seres, sustentando
a vida, 0 movimento e a realizacdo de acdes. O Ase s se mantém por meio da partilha, da
palavra (Of6) e da comunicacdo ritual.

Ara — Corpo fisico ou ser encarnado no plano terrestre (Aiyé). Refere-se & dimensdo
material do individuo, distinta de sua esséncia espiritual no Orun.

Ara-Aiyé — O corpo ou ser humano no mundo fisico. E a manifestagdo material do
individuo, composto de matéria ancestral e partes de Esu Yangi, que Ihe conferem
movimento e individualidade.

Ara-Orun — O corpo espiritual ou forma imaterial do individuo que reside no mundo dos
ancestrais (Orun). Representa a continuidade da identidade além da vida terrena.

Esu (Exu) — Forca primordial, mediador entre Orun e Aiyé, senhor dos caminhos, da
comunicacdo e do movimento. Responsavel por abrir e fechar os destinos, transmitir
mensagens e garantir o equilibrio entre ordem e caos. E essencial em todos 0s rituais, pois
nenhum ebo ou oferenda chega aos Orisas sem sua mediagéo.

do Ase.

Ebd (Sacrificio ritual) — Oferta ou sacrificio feito para equilibrar forgas, pedir protecéo,
agradecer ou corrigir desvios no destino. Cada ebd € composto por elementos naturais e
ativado pela forca da palavra (Of0), sendo despachado na natureza apos realizado.

Ela — Forca cdsmica que representa a forma e a estrutura. Derivada de Olédumare, atua
como principio organizador da matéria, permitindo a manifestaco individualizada no Aiyé.
Eleda — Conhecido como "Senhor da Criacdo" ou 0 "Guardido Ancestral” da alma humana.
Também € como se reconhece a parte da alma ligada ao destino, que é a energia espiritual
do individuo, a esséncia que o liga ao paraiso e ao destino.

Emi — Sopro vital, alma ou principio de vida. E o Emi, dado por Olorun, que d4 movimento
a0 corpo e conecta o ser humano ao mundo espiritual. E depositado no Ori no momento da
concepgéo.

Ifa — Sistema religioso e oracular de origem Yorubd, que se baseia na adivinhacdo para



109

orientacdo espiritual através do estudo e interpretagdo dos Odus.

Ire — Bem, prosperidade, harmonia. Ori Ire € a "cabeca sabia", alinhada com o destino e
com o fluxo do Ase. O objetivo da divinagao é transformar Ori Ibi em Ori Ire.

Iponri — O eu superior ou imagem espelhada do individuo que reside no Orun. Parte do
complexo de Ori, representa a ligagdo direta com o ancestral e com o destino pré-natal.
Também conhecido como o "doble™ espiritual.

Itan (pl. 1tns) — Histdrias sagradas ou mitos que contém ensinamentos filosoficos, morais
e cosmoldgicos. Sao transmitidos oralmente pelos babalawos e servem como orientagdo
para evitar erros do passado.

Obi- Noz de cola, usada em rituais como simbolo de vida, hospitalidade e conexdo com o
sagrado. E considerada uma divindade imaterial (irunmole) e tem funcio mediadora entre
humanos e divindades.

Odu — Caminho cosmico ou destino tracado antes do nascimento no Orun. Cada individuo
escolhe seu Odu em acordo com Olddumaré e Oranmila. Através da divinagdo (Ifa), o
babalawo revela o Odu para orientar a vida no Aiyeé.

Odu Osétura — Odu associado a comunicagio e a mediacdo, ligado a Esu Osétura.
Representa o caminho da traducéo entre o divino e 0 humano.

Of6 — Forca da palavra, poder criativo do discurso. E o principio que ativa os rituais, 0s
ebos e as béncaos. A palavra dita com verdade e intencédo correta tem o poder de transformar
a realidade.

Olédumare — Deus supremo, criador do universo e fonte de todo o Ase. E a origem de todas
as coisas, incluindo Esu, EI4 e os Irnmolé. Embora distante do mundo fisico, é a raiz de
toda existéncia.

Olorun —Um dos nomes que Olédumaré é conhecido. Geralmente se traduz seu nome como
"o dono do céu", ele é o governante maximo que criou o universo, a terra e as divindades
orixas, embora raramente desca do céu. QOlorun ndo € representado fisicamente nem recebe
oferendas diretas, sendo considerado um deus onipotente e onipresente que guia e sustenta
a vida através de seus mensageiros

Omo Orisa — significa “descendente espiritual de um Orisd". A expressio é usada para se
referir a alguém que é iniciado para o segredo dentro do candomblé. Ser um Omo Orisa
implica um compromisso com 0s ensinamentos, a sabedoria e a obediéncia aos mais velhos,
visando a evolucgdo continua e a honra dos ancestrais

Orunmila (Orunmild) — Orixa da sabedoria, da adivinhac&o e do destino. E o intermediario

entre Olédumare e os humanos, responsavel por transmitir os Odus através do oraculo de



110

If4. Os babalawos séo seus sacerdotes.

Orisa (Orixa) — Forgas divinas ou arqui-divindades que atuam como mediadoras entre o
humano e o sagrado. Sdo manifestaces do Ase em formas especificas (natureza, elementos,
emocdes). Segundo o texto, os Orisa sdo seres humanos deificados apds realizarem grandes
feitos.

Ori — Cabeca fisica, mas também alma, destino, consciéncia e Orisa pessoal. E o centro da
identidade individual. Antes do nascimento, o individuo escolhe seu Ori no Orun, selando
seu destino. O esquecimento ao nascer exige um processo de reencontro, mediado pela
divinag&o.

Ori Inu — O eu interior, a centelha divina dentro de cada pessoa. E a parte do Ori que
conecta o individuo ao seu ancestral e ao seu Ase.

Ori-Orun — O Ori no mundo espiritual, que permanece ligado ao ancestral e ao destino pre-
natal.

Ori-Aiyé — O Ori no mundo terrestre, que guia a vida encarnada. O alinhamento entre Ori-
Orun e Ori-Aiyé é o objetivo da busca espiritual no candomblé.

Orun — Mundo espiritual, invisivel, transcendente. Espaco onde residem os ancestrais, 0S
Orisas e o Iponri.

Roda de Koia — ritualistica do xiré dedicada a reverenciar os cargos no candomblé.

Siré (Xiré) — Cerimdnia musical e ritualistica em que os Orisas sdo invocados para se
manifestarem no Aiyé. Divide-se em trés momentos: zuela de chamada, zuela de aparicéo
(apice do transe) e zuela de retorno.

Yangi — Arquétipo de Esii como o primeiro ser a emergir do caos primordial. Simboliza a
origem do movimento, da matéria e da individualidade. E composto da mesma lama usada
por Ajala para moldar os corpos humanos.

Zuelas — msicas e canticos para invocacdo, louvacio aos Orisas.



111



	SUMÁRIO
	RESUMO ..................................................................................................................07
	ABSTRACT ..............................................................................................................08
	INTRODUÇÃO ........................................................................................................09
	RESUMO
	INTRODUÇÃO
	INTRODUÇÃO
	Para que o Àṣẹ exista fora de Olódùmarè é preciso uma ordenação. A ordenação permite que o ato da existência individualizada se realize. Para tanto, são necessárias regras que conduzam à possibilidade da existencialidade individualizada. Isso é assim,...
	Esses princípios passaram a existir após a liberação do caos de Ọlọrun, a partir do momento em que ele lançou seu Àṣẹ para a existência. Por esta razão, o caos é necessário para a ação do mover para ser. Entretanto, para haver forma de vida, é necess...
	A existência finita individualizada acontece a partir da ordenação do caos, pois, do contrário, seria somente uma imensidão de tudo que É em Olódùmarè. Dito de outro modo, uma existência que contém tudo que há, mas sem individualidade, sem personalida...
	Após a separação de Àiyé e Orun, este último se reparte em mais partes a fim de abarcar a necessidade de ordem para cada especificidade da existência. Èṣù Yangí se torna o responsável por repartir o espaço do Orun em nove partes ou reinos. Esses reino...


