
1 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE/CAA 

 

 

 

 

 

GLENDA CAVALCANTE CABRAL DE SOUSA 

 

HORROR EM CARTAZ: 

ANÁLISE SIMBÓLICA DOS CARTAZES DE FILMES DE HORROR NORTE-

AMERICANOS NAS DÉCADAS DE 1970 E 1980 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2011 



2 

 

 

 

 

GLENDA CAVALCANTE CABRAL DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

 

HORROR EM CARTAZ:  

ANÁLISE SIMBÓLICA DOS CARTAZES DE FILMES DE HORROR NORTE-

AMERICANOS NAS DÉCADAS DE 1970 E 1980 

 

 

 
Trabalho de Conclusão do Curso de Design para a 

obtenção do título de Bacharel em Design pela 

Universidade Federal de Pernambuco - Centro 

Acadêmico do Agreste. 

 

                              Professor Orientador: Mario de Carvalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2011 



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Meus sinceros agradecimentos a todos àqueles que me ajudaram a concluir este trabalho.  

Primeiramente a minha família, por todo apoio e amor: A minha mãe, minha irmã, meu pai, 

minhas tias e meus avós. 

A minhas amigas: Silmara, Wilsy e Vanessa, pelos divertidos momentos e trabalhos que 

realizamos juntas durante a faculdade.  

Aos demais colegas e amigos: pelas conversas, risos e por todo o período que passamos juntos 

no curso de design.  

Aos professores e alunos da Usina de Design: pelo período de aprendizagem e amizade. 

Professora Daniella Farias: Pelas produtivas reuniões do grupo de estudo sobre imaginário.  

Professora Juliana Emerenciano: Pelas boas sugestões e ajuda durante a realização do 

trabalho. 

Professor Mario de Faria Carvalho: Pela atenciosa e rigorosa orientação. 

 

 

 

 

 

 

  

 

  



5 

 

Resumo 

Esta pesquisa tem como propósito compreender as representações gráficas, contidas nos 

cartazes do gênero de horror Norte-Americanos nas décadas de 1970 e 1980. A fim de 

identificar, entender e compilar as dimensões simbólicas e mitológicas, pertencentes ao 

gênero de horror. Para isso, foram realizadas análises, utilizando a teoria do imaginário de 

Gilbert Durand, que classifica e delimita os símbolos, tornando possível a realização de uma 

abordagem mais sensível sobre o assunto, pois se trata de um gênero de natureza psicológica e 

cognitiva. Através dessas análises podemos reconhecer as origens e a importância dos 

símbolos, tanto para o gênero cinematográfico de horror quanto para o design.   

Palavras- chave: cartaz de cinema, design gráfico, gênero de horror, imaginário 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

Abstract  

This research has as aims understand the graphs representations contained in the posters of the 

American horror genre in the 1970s and 1980s. In order to identify, understand and compile 

the symbolic and mythological dimensions, belonging to the horror genre. For this reason, 

were conducted using the theory of the imaginary of Gilbert Durand, which classifies and 

defines the symbols, making possible the realization of a more sensitive issue, because it is a 

genre of psychological and cognitive nature. Through of theses analysis we can recognize the 

origins and importance of symbols, both for the cinematographic horror genre and for the 

design. 

Keywords: movie poster, graphic design, horror genre, imaginary 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO  ....................................................................................................................... 9 

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA  ........................................................................................ 11 

1. O Cartaz e o Design gráfico  ........................................................................................ 12 

1.1. Definição ............................................................................................................................... 12 

1.2. Histórico ..................................................................................................................... 14 

1.2.1. Movimentos Artísticos e o Cartaz ..................................................................... 15 

1.3. O Cinema em Cartaz .................................................................................................. 18 

1.3.1. Os Elementos do Cartaz de Cinema .................................................................. 20 

1.4. O Cinema e a Arte Expressionista ............................................................................. 26 

1.4.1. O Cinema Alemão e o Expressionismo ............................................................. 28 

2. A Teoria do Imaginário de Gilbert Durand ............................................................... 31 

2.1. Definição .................................................................................................................... 32 

2.2. A Resistência ao imaginário  ..................................................................................... 36 

3. Cinema de horror: Gênero e Estética  ........................................................................ 38 

3.1. Definindo o Gênero .................................................................................................... 38 

3.2. Origens do Horror ...................................................................................................... 46 

3.3. O Cinema de Horror ................................................................................................... 50 

3.3.1. O cinema de horror das décadas de 1970 e 1980 .............................................. 51 

3.3.2. O horror e o momento sociocultural ................................................................. 53 

3.3.3. A estética dos filmes de horror  ......................................................................... 55 

3.4. O imaginário do horror  ............................................................................................. 57 

3.4.1. O Imaginário de horror norte-americano  ......................................................... 60 

ANÁLISES  ............................................................................................................................. 63 

Cartaz 1 – Halloween  ..................................................................................................... 64 

Cartaz 2 – Sexta-Feira 13  ............................................................................................... 69 

Cartaz 3 – A Hora do Pesadelo  ...................................................................................... 73 

Cartaz 4 – A Hora do Espanto  ....................................................................................... 77 

Cartaz 5 – O Iluminado... ................................................................................................ 81 

Cartaz 6 – O Exorcista  ................................................................................................... 84 

Cartaz 7 – Uma Noite Alucinante: A Morte do Demônio  ............................................. 88 

Cartaz 8 – A volta dos Mortos-Vivos  ............................................................................ 92 



8 

 

Cartaz 9 – Re-Animator  ................................................................................................. 96 

Cartaz 10 – Tubarão  ....................................................................................................... 99 

Cartaz 11 – Alien  ......................................................................................................... 103 

Cartaz 12 – A Mosca ..................................................................................................... 106 

DESDOBRAMENTOS E CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................. 109 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 117 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

INTRODUÇÃO 

De acordo com H. P. Lovecraft (2007) as histórias de horror constituem uma parcela 

importante do imaginário coletivo. Transmitidas oralmente ou impressas, elas foram 

difundidas e transformadas ao longo dos séculos, muito antes de chegarem ao cinema. O 

medo é uma das mais antigas emoções da humanidade, ela tem suas raízes na infância, e 

podem ser de origem individual ou coletiva. Essas angústias, em outras palavras, ocupam o 

imaginário humano, pois, recordamos a dor e a ameaça de morte mais facilmente do que o 

prazer. Esses medos, no início, eram situados e formalizados em rituais religiosos e cânticos, 

transmitidos através das gerações.  

A arte, como forma de expressão humana, também ajudava a externar essas angústias. Pitta 

(2005) considera que o homem modifica o que foi feito pela natureza, não pela utilidade 

dessas transformações, mas por sua necessidade de dar sentido ao mundo em que vive, e para 

isso, ele utiliza a imaginação. Tanto as histórias de horror quanto as artes plásticas são geradas 

através da imaginação, por isso, não é possível compreende-las através de pensamentos 

lógicos ou racionais. É necessário então, considerar as dimensões simbólicas e míticas 

relacionadas ao tema.   

Hoje, as narrativas de horror, são disseminadas através do cinema, e com o passar do tempo, 

gerou formas de linguagens e estética específicas para suas necessidades. Distinguindo-se 

facilmente de outros gêneros cinematográficos e literários. Desde os primeiros filmes, no 

começo do século XX, a estética do gênero de horror transformou-se com o passar dos anos e 

tornou-se mais convincente e realista. Hoje, pode-se afirmar que existe uma ampla dimensão 

simbólica relacionada ao horror, possibilitando uma análise que busque entender essa estética.   

O cartaz de cinema é uma mídia que deriva tanto do estilo estético do filme, quanto da 

linguagem gráfica dos meios impressos. Tentamos aqui, compreender sua dimensão simbólica 

através das análises dos cartazes de filmes de horror, pertencentes às décadas de 1970 e 1980. 

Nessas décadas houve um aumento na produção dos filmes de horror Norte-Americanos, e 

filmes como O Tubarão de Steven Spielberg (1975), inaugurou a era das grandes bilheterias 

em Hollywood. Filmes de horror começaram então a ser produzidos em larga escala, 

acarretando em uma quantia considerável de clássicos cinematográficos pertencentes á essas 

décadas, mantendo sua popularidade com o público até aos dias atuais.  



10 

 

Porém, os motivos pelos quais, o gênero de horror se mantém popular desde a sua origem, 

não são claros. Pois se trata de um gênero de caráter emocional, que tem como finalidade 

causar medo e repulsa. O gênero de horror tem forte relação com nossos medos e angústias. 

Assim como exige um certo desprendimento do que consideramos “real”, pois as imagens nos 

remetem aos nossos temores inconscientes (Lovecraft, 2007). Por isso, a teoria do imaginário 

de Gilbert Durand ajudou a compreender e a classificar tais símbolos, através de uma análise 

simbólica. Para essas análises, também foi necessário o auxílio de estudos que abordem desde 

o design gráfico a teorias sobre os filmes de horror. 

No capítulo 1 conceituamos o cartaz, a relação da criação de cartazes com os diferentes 

estilos artísticos, como o expressionismo e a “Art nouveau”, considerando igualmente sua 

relação com o com o cinema. Nessa etapa os principais teóricos são Jonh Barnicoat e Haenz 

Gutiérrez Quintana. No capítulo 2, foi feita uma breve definição da teoria do imaginário de 

Gilbert Durand, abordando, suas características, origens, assim como, outros estudiosos do 

imaginário. Para o capítulo 3, a conceituação do gênero de horror, incluindo: definição, 

histórico, as obras mais expressivas, no cinema e outras manifestações do gênero. Fazendo 

igualmente a relação da teoria do imaginário com o horror. 

Resumidamente, o objetivo geral é compreender de que forma o gênero de horror foi 

representado nos cartazes de filmes das décadas de 1970 e 1980 nos Estados Unidos. Os 

objetivos específicos são: compilar, reunir uma síntese do repertorio estético dos cartazes de 

filmes de horror, identificar os elementos mais representativos do gênero, compreender os 

significados dos elementos gráficos do gênero e demonstrar o caráter simbólico dos mesmos. 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

Cap. 1 

 

1. O Cartaz e o Design gráfico 

Para Durand (2002) o século XX pode ser denominado “civilização da Imagem”, posto que a 

comunicação impressa escrita tornou-se acessível a todos, diferentemente da “galáxia de 

Gutenberg” que dominou a produção de impressos durante muito tempo. A partir do fácil 

acesso às informações, o mundo se tornou repleto de imagens. Moles (2004) acredita que a 

característica que distingue a civilização atual das passadas é o fato de estarmos rodeados de 

fotografias, jornais, cartazes, cinema, etc. Esse universo artificial constitui parte da nossa 

cultura e a influência desses meios no cotidiano tende a aumentar com o passar dos anos. 

Os meios publicitários como o cartaz, são criadores da cultura material, que é o ambiente 

artificial que o homem cria para si, assim como os museus, as artes plásticas e o cinema. 

Raimes e Bhaskaran (2007 p. 14) explicam que a revolução industrial trouxe mudanças nos 

aspectos de vida da população, que passou a ter mais rendimentos e mais acesso a educação, 

por isso, passaram a consumir mais. E os artistas estabeleceram um vínculo maior com o 

consumo e com o comércio, utilizando novas técnicas de impressão para manipular as cores, 

fontes, estilos de layout, e mais tarde a fotografia, eles começaram a usar a linguagem gráfica 

para se comunicar com o consumidor. 

 

1.1. Definição  

O cartaz tem sua origem na difusão do anúncio impresso e publicitário, a partir dos progressos 

das técnicas de impressão. A configuração do cartaz como conhecemos hoje se desenvolveu 

nas sociedades industriais, iniciada na segunda metade do século XIX, em países como: o 

Japão; Estados Unidos e Europa. Hoje o design gráfico faz parte da cultura e da economia dos 

países industrializados, divulgando os mais diferentes tipos de produtos e serviços.  

Um cartaz moderno constitui-se de um tema com pequenos textos e poucos elementos, 

portanto ele é portador de um único argumento e é feito para ser exposto à visão de quem vai 

passando rapidamente por aquele local. Ao longo dos séculos, mudaram as técnicas de 

confecção e impressão e a forma como os consumidores são vistos, mas as três funções 

básicas dos cartazes sofreram poucas alterações: 



13 

 

A principal função do design gráfico é identificar: dizer o que é determinada coisa, 

ou de onde ela veio [...]. Sua segunda função, conhecida no âmbito profissional 

como Design de informação, é informar e instruir, indicando a relação de uma coisa 

com a outra quanto à direção, posição e escala [...].  A terceira função é apresentar e 

promover (os pôsteres e anúncios publicitários); Aqui, o objetivo do design é 

prender a atenção e tornar a mensagem inesquecível. (HOLLIS, 2000, p. 4)   

Essa definição distingue o cartaz dos outros tipos de anúncios. Como parte do design gráfico 

os cartazes estão na categoria de apresentação e promoção, aos quais as palavras e imagens 

precisam ser econômicas e estarem vinculadas a um significado único e de fácil entendimento 

(figuras 1, 2 e 3). Hollis (2000) define o design gráfico como a criação e escolha de marcas e 

formas, combinando-as numa superfície qualquer para transmitir uma idéia. As palavras e as 

ilustrações que são utilizadas juntas podem ser consideradas imagens, e mesmo que um dos 

dois predomine sobre o outro, juntos darão um significado único àquela composição.  

                      

 

Hollis (2000) afirma que quando a palavra impressa está sozinha ela perde o registro da fala e 

das suas inúmeras flexões e inflexões, dessa forma parte do seu sentido é perdido. Por isso, o 

design gráfico utiliza em sua composição uma escolha minuciosa de tipografias, 

posicionamentos, estudos de hierarquia de elementos, de forma que tudo esteja em sintonia 

numa mesma mensagem. Raimes e Bhaskaran (2007, p. 6) lembram que “O papel de um 

designer é organizar e comunicar mensagens, anunciar ou divulgar um produto ou uma idéia 

da forma mais eficiente possível”.  

Além disso, o contexto social, histórico e político em que o cartaz está inserido, influência 

igualmente na maneira como àquela composição é interpretada. Considerando que uma peça 

gráfica pouco tem haver com as preferências do designer que a criou, mais sim com a 

Figura 1 – Cartaz de divulgação 

do Prêmio de Design Museu da 

Casa Brasileira (2009). 

  

Figura 2 – Cartaz da campanha 

de combate a dengue de Gustavo 

Palladini (2011). 

Figura 3 – Cartaz do 

documentário O mineiro e o 

queijo (2011). 

  



14 

 

necessidade de transmitir uma mensagem, com uma linguagem adequada e direcionada a um 

determinado público. E mesmo que cada designer ou artista tenha padrões próprios 

perceptíveis, o importante é que o público alvo entenda a mensagem, isso é uma das coisas 

que distingue o design das artes plásticas.  

Ferlauto (2010) afirma que mesmo que não seja sua função primária, o cartaz também é uma 

representação artística, profissionais como Henryr Tomaszewski (artista e designer polonês) 

se destacou por anunciar eventos culturais, como peças para o circo, teatro, etc. Até porque o 

cartaz em seu início era feito principalmente para divulgar aspectos da vida na cidade. Hollis 

(2000) explica que nas ruas das quermesses do séc. XIX, os cartazes eram uma expressão de 

todos os aspectos da vida cotidiana, competindo entre si para atrair compradores, 

conquistados através do colorido dos cartazes. 

 

1.2. Histórico 

Na era vitoriana no séc. XIX havia dois seguimentos de cartazes, aqueles que utilizavam 

excessos decorativos como a técnica de impressão conhecida como cromolitografia e aqueles 

que eram essencialmente impressos pelos tipógrafos, motivados mais pelo anúncio do que 

pela estética (figuras 4, 5 e 6). Por isso, não era dado a devida importância à organização ou a 

forma como as informações eram transmitidas, havia excesso de informação e as fontes eram 

deformadas. Esse método começou a mudar a partir da técnica litográfica, inventada em 1798 

por Aois Senefelder na Áustria, mas aperfeiçoada e popularizada por Jules Chéret.  

                    

 

Figura 4 – Cartaz de divulgação 

do Circus Montreal (1812). 

  

Figura 5 – Cartaz de Estilo 

Vitoriano Royal American 

Midgets utilizando imagem e 

texto (1880). 

  

Figura 6 – Cartaz Tipográfico 

(1860). 

 



15 

 

Não se sabe com exatidão quando surgiu o cartaz, mas a junção de imagem e texto deu-se a 

partir de Jules Chéret (1866 – 1933), que em 1866 começou a produzir cartazes de sua gráfica 

em Paris, através da técnica de impressão litográfica.  Esse mérito é atribuído a Chéret, devido 

ao fato dele ter popularizado as técnicas já existentes de litografia, produzindo cartazes 

coloridos em diversos tamanhos e quantidades. Chéret produziu seu primeiro desenho 

litográfico, Orphée aux Enfers (figura 7).  Outros artistas contemporâneos a Chéret foram 

Henri de Toulouse- Lautrec (figura 8) e Thomas Theodor Heine (figura 9), que se destacam 

por passar mensagens mais claras e simples através das imagens.  Para Barnicoat (2003) a 

função inicial do cartaz é a publicidade e propaganda, mas as primeiras criações de cartazes 

tiveram uma estreita relação com a pintura, pois foram realizados por pintores dos 

movimentos artísticos dos séculos XIX e XX. 

                   

 

 

1.2.1. Movimentos Artísticos e o Cartaz 

Essa influência artística permaneceu em toda a história do cartaz, desde a Art Nouveau, ao 

Expressionismo (ao qual daremos mais ênfase a seguir) até a consolidação do design gráfico 

que passou a ter movimentos e características próprias com o aperfeiçoamento de suas 

técnicas no decorrer do séc. XX. Na Inglaterra William Morris conduziu o movimento Art 

and Crafts (artes e ofícios) no final do séc. XIX, o movimento que utilizava a impressão como 

uma forma de arte e faziam seus trabalhos manualmente, tratava-se de uma direção oposta à 

industrialização da época. O Art and Craft deu origem ao movimento posterior, a Art 

Nouveau (figura 10) que surgiu na Europa por volta de 1880 e teve sua arte difundida para 

todo o mundo, cada país com sua própria nomenclatura, o termo tem origem na galeria 

parisiense L’Art Nouveau,  aberta em 1895. A expressão Art Nouveau era aplicada ao 

Figura 7 - Cartaz Orphée aux 

Enfers de Chéret (1858). 

 

Figura 8 - Cartaz Moulin 

Rouge de Henri de Toulouse- 

Lautrec (1891). 

 

Figura 9 – Revista Simplicissimus de 

Thomas Theodor Heine (1896). 

 

 



16 

 

movimento nos Estados Unidos, já na Alemanha era Jugendstill, Le Style moderne era 

também usado na França antes do termo Art Nouveau (BARNICOAT, 2003). Esse 

movimento se inspirava na natureza, em suas curvas e formas orgânicas, utilizadas não apenas 

ao design, como na arquitetura e nas artes plásticas. Os traços sinuosos estão presentes, 

principalmente nas figuras femininas que apareciam nos trabalhos de Chéret  e de Toulouse-

Lautrec.  

De acordo com Barnicoat (2003) o movimento simbolista, ao qual é associada aos pintores 

franceses como Paul Gauguin e Maurice Denis usavam dispositivos de decoração da Art 

Nouveau (figuras 11 e 12).  Mas o simbolismo também influenciou na reintrodução da 

iconografia, com o uso de elementos pictóricos  em suas obras, os artistas usavam as escritas 

lineares e amorfas, através do estilo da Art Nouveau para descrever coisas sagradas e profanas 

(figura 13). Os cartazes eram utilizados para representar paixão e excitação, utilizavam 

também referências religiosas e místicas. O simbolismo caracterizava-se também pelo uso de 

imagens e informações que não eram naturalistas, diferentemente dos pôsteres anteriores. 

Bordas decorativas compostas por olhos, rosa-cruzes, signos antigos eram misturados com 

poucas considerações pictóricas, assim como, a disposição na pagina era feita por objetos 

decorativos abstratos.   

          

 

Barnicoat (2003) explica que os estilos de arte modernos não excluíram os anteriores, mas 

com o passar do tempo se transformaram em duas grandes vertentes: O Design Moderno 

Formal e o Design Decorativo. O Design Moderno Formal era composto pelas idéias de 

função, ligados a indústria e tecnologia, uma forma de se desvincular  do design decorativo, 

característico do séc. XIX.  O primeiro encontrou sua fonte na Bauhaus, no Stijl e 

Construtivismo (figura 14). De acordo com Raimes e Bhaskaran (2007) foi a partir do 

Figura 11 – Pintura “A Lua 

e a Terra” de Gauguin 

(1893). 

Figura 12 – Pintura Simbolista 

de Maurice Denis (1892). 

 

Figura 13 – Cartaz Simbolista 

de Alfons Mucha (1897). 

 

Figura 10 – Cartaz em estilo Art 

Nouveau ilustração para a peça de 

Oscar Wilde Salomé (1892). 

 



17 

 

modernismo e a era das máquinas, que os movimentos futuristas proporcionaram as primeiras 

aparições do Design Funcionalista e Cubista, antes da Primeira Guerra Mundial.  Ferlauto 

(2010) cita o exemplo da Suíça após a Segunda Guerra Mundial, onde o design se tornou mais 

simples, e iniciando o uso da Grade/grid de estilo racionalista, essa técnica consiste em dividir 

a pagina geometricamente. O trabalho de Jan Tschichold (figura 15), e outros, foram 

responsáveis por popularizar a técnica. Porém no final do séc. XX a relação com a Grade/grid 

se estabelece rigorosamente na malha de pixels, agora computadorizada. Então se percebe que 

não precisa mais desse construtivismo das escolas com a Bauhaus. Então a prática da 

desconstrução dos elementos gráficos no cartaz se torna comum, um exemplo disso são os 

cartazes punks em Londres na década de 1970.  

Na Alemanha do pós-guerra surgiu o expressionismo, movimento que utilizava uma forma de 

linguagem visual simples, mas que causava muito impacto, com técnicas como a xilogravura 

e a litografia (figura 16). O expressionismo devido ao seu contexto histórico da Segunda 

Guerra Mundial foi utilizado para chamar a atenção e causar emoções nacionalistas. 

Movimento que será uma importante influencia não apenas para o cartaz, mas para o gênero 

de horror, tanto na imagem fixa quanto a imagem em movimento (ao qual abordaremos mais 

a frente). 

                

 

Segundo Barnicoat (2003) o surrealismo herdou muito do dadaísmo, como associações pouco 

convencionais ou o uso de elementos realistas desagradáveis. Mas o Dadaísmo é declarado 

morto em 1924 por André Breton e é proclamada a chegada do Surrealismo (figura 17), que 

aparecerá de forma generalizada nos anos de 1970: 

 

Figura 14 - Cartaz de Joost 

Schmidt para a Bauhaus (1923). 

Figura 15 - Cartaz de cinema de 

Jan Tschichold (1927). 

 

Figura 16 - Cartaz Die Brücke de 

Ernst Ludwig (1910). 

 



18 

 

Surrealismo pode ser definido como a relação de uma nova dimensão da realidade, 

fazendo possível quando a lógica da razão é removida e as arbitrarias associações da 

imagem do mundo real é substituído. Essas produções são um novo tipo de 

experiência. (BARNICOAT, 2003, p. 164, tradução nossa). 

Na Primeira e Segunda Guerra Mundial a persuasão psicológica era amplamente utilizada 

através dos cartazes, para chamar recrutas para a guerra e também estabelecer um ideal de 

nacionalismo, antes do cinema e do radio (figura 18). Depois de passado as duas grandes 

guerras, o mundo vivia um momento de otimismo que podia ser visto nas expressões 

artísticas. De acordo com Raimes e Bhaskaran (2007) nas décadas de 1960 e 1970 o mundo 

via os avanços tecnológicos da NASA, que estimulava  as idéias de futurismo e tecnologia.  

Por outro lado, era o momento do movimento Punk na Inglaterra (figura 19), seus cartazes 

chamativos, utilizando técnicas de desconstrução, pois os cartazes agora eram voltados à 

transgressão e ao protesto. Na década de 1980 as técnicas computadorizadas estavam 

aprimoradas o suficiente para permitir a construção de camadas e montagens complexas, 

designers como April Greiman se destacavam nessa prática (figura 20). Antes o computador 

as técnicas de montagens, com recortes, era um trabalho desgastante para o designer, assim 

como a manipulação de tipografias. 

                  

 

 

1.3. O cinema em cartaz 

Nos dias precedentes ao  28 de dezembro de 1895 os cartazeiros dos irmãos Lumière 

colocaram nas janelas do Grand Cafe de Paris, o que viria a ser o primeiro cartaz de 

cinema. Na verdade tratava-se de um cartaz simples tipográfico que convocava aos 

ocasionais espectadores a presenciar a novidade do Cinématographe Lumière. 

(QUINTANA, 1995 p.29) 

Figura 19 – Cartaz para a 

turnê dos Sex Pistols (1976). 

 

Figura 18 – Chamada para 

a Guerra de Howard 

Chandler (1917). 

 

Figura 20 – WET Magazine, 

de April Greiman (1979). 

 

 

Figura 17 – Cartaz de 

Victor Moscoso Young 

Bloods (1967). 

 



19 

 

As ligações entre o cinema e o cartaz são estreitas desde a sua origem por varias razões, uma 

delas é o vínculo com o universo cultural e artístico da cidade. Tanto o cinema quanto o cartaz 

estão amplamente ligados ao circo, teatro, mágica, etc. Inclusive uma das primeiras pessoas a 

se interessar pelo “cinematógrapho” inventado pelos irmãos Lumière foram homens como 

Georges Mélies, um ilusionista francês considerado o pai dos efeitos especiais. Bernardet 

(1985) afirma que embora os Lumières tenham o inventado para fins científicos, o 

cinematógrafo virou na verdade uma máquina de contar estórias para enormes platéias, para 

gerações a fio.  

Logo quando surgiu o cinema, os cartazes já eram um meio de divulgação amplamente 

utilizado, tanto no que se refere à vida cultural da cidade, tanto para a publicidade de 

produtos, quanto à divulgação de eventos. Os irmãos Lumière já utilizavam esse meio para 

divulgação dos seus primeiros filmes (a maioria dos cartazes eram feitos por pessoas 

anônimas). Ferreira (2004) explica que a maioria dos cartazes falavam da invenção do cinema 

e sua aparelhagem, do fascínio pela representação da imagem em movimento, explicavam 

como funcionava o cinematógrafo e ilustravam a curiosidade do público ao se deparar com o 

invento. Outras táticas utilizadas como repertório eram operários saindo da fábrica Lumière, a 

chegada do trem na estação. Havia uma preocupação para que o público tivesse uma maior 

simpatia pela nova tecnologia (figuras 21 e 22). 

Tanto o cartaz quanto o cinema se consolidaram no séc. XX e ambos são produtos de uma 

sociedade industrial e do desenvolvimento tecnológico. Ambos se moldam de acordo com o 

momento social e econômico da época. Como foi visto anteriormente, sofrem influências dos 

movimentos artísticos e são vistos como formas documentais da época em que foram feitos. 

As grandes mudanças ao longo da história podem ser vistas a partir da ótica de ambos, pois 

tanto o design como o cinema refletem os pensamentos e o modo de vida da época. Hoje o 

design promove todo o material promocional do filme, e o cartaz desde sempre foi o principal 

meio para a difusão cinematográfica. 

Fala-se muito no cinema norte-americano do pós-guerra como o grande propagador do 

American way of life (modo de vida americano), entretanto, no conteúdo destes filmes 

encontramos objetos e elementos visuais produzidos pelo design do período (figura 23). Os 

carros “rabos-de-peixe” e a garrafa de Coca-Cola de Raymond Loewy presentes nos filmes se 

transformaram em um ideal de consumo para boa parte do planeta que teve acesso a estas 

produções (PRIOSTE, 2006). 



20 

 

Quintana (1995) explica que depois que passou a fase do cinema como uma novidade, os 

cartazes começaram a ser uma representação do conteúdo do filme, utilizando uma cena que o 

cartazista havia considerado metafórico do filme.  “À medida que o cinema aprimora suas 

capacidades narrativas (o que ocorre rapidamente), o cartaz deixa de ser um veículo de 

publicidade para o cinematógrafo e passa a ser publicidade para o filme” (FERREIRA, 2004, 

p. 1-2). Nesse caso, vemos no cartaz um sistema de expressão e ação comunicativa que serve 

de mediação entre o público e o filme que seria a partir de uma observação direta daquele 

mito feita pelo cartazista. Em outras palavras, o cartaz seria a representação daquele mito de 

forma indireta e o filme de forma direta. Sua divulgação tambem é feita em locais onde os 

próprios filmes serão exibidos. O cartaz de cinema acompanha o filme já desde o minuto em 

que é embalado até sua distribuição e transporte. 

           

 

 

1.3.1. Os elementos do cartaz de cinema  

No cartaz de cinema a imagem se antecipa á narração, e se confirmará quando o filme for 

visto, ou seja, a primeira visão que o espectador tem do filme acontece de forma indireta, a 

partir da visão do designer, pois quando elabora-se o cartaz do filme, o que se cria é uma nova 

leitura do mesmo, Ferreira (2004) explica:  

“A imagem selecionada é carregada de dramaticidade, geralmente retratando de uma 

forma teatral um clímax, incitando a curiosidade para o que vem a seguir, ou para o 

que antecedeu aquele momento. É uma abordagem estética que tem sua raiz na força 

dramática da pintura clássica e do barroco."  

 

Figura 21 – Cartaz de divulgação 

do cinematografo (1895). 
Figura 22 – Cartaz do 

filme “A viagem a Lua” 

(1902). 

 

Figura 23 – Cartaz do filme 

Rebel Without a cause de 

Nicholas Ray (1955). 

 



21 

 

A organização espacial do cartaz consiste além da disposição dos elementos plásticos sobre a 

superfície e suporte, na disposição dos seus elementos estruturais. Pois as características do 

suporte dos cartazes de cinema estão determinadas pelos aparelhos tecnológicos que 

determinam a própria configuração do cartaz e os tamanhos usuais correspondem a um valor 

econômico e a otimização da indústria de papel. Essa limitação espacial e material 

determinam,  muitas vezes o padrão e a criação do cartaz. 

Geralmente nos formatos mais tradicionais são reservadas as estremidades dos cartazes, 

geralmente a parte superior para o título integrado as ilustrações, por meio de vários artifícios. 

Os créditos na parte inferior sem nehuma relação com o restante da composição, é uma 

composição que dificilmente é modificada, mesmo em alguns cartazes onde as inflluências 

artísticas são mais explicitas (QUINTANA, 1995). 

Quintana (1995) afirma que outros desiners preferem utilizar o espaço do cartaz de forma 

diferenciada, como os cartazes futuristas que apresentam utilizações de elementos reais na 

composição dos cartazes, tambem não utilizam o espaço de forma convencional. Em alguns 

cartazes da cinematografia vanguardista soviética, que são concebidos no construtivismo da 

disposição rígida do espaço, encontramos a ruptura com o esquema de espaços diferenciados 

e a preferência por utilizar-lo de forma calculada e padronizada (figura 24).  

As vanguardas que influenciaram tanto o cinema como seus cartazes é o expressionismo 

alemão e os vanguardistas russos.  Ferreira (2004) lembra que o cartaz russo promoveu um 

movimento singular, pois a grande contribuição deles foi ao campo sintático, na montagem. 

Assim os filmes e os cartazes são produzidos não exatamente de forma linear, mas com uma 

dialética, fazendo que o receptor perceba isso e observe novas interpretações, citando o 

exemplo de “Sinfonia Bolshogo Goroda” (Sinfonia de uma grande cidade) (figura 25).  

O trabalho do design envolve escolhas de elementos sensíveis, cores, linhas, formas, pontos, 

espaços, proporções, vista, etc. O cartaz é um produto que se manifesta atráves dos processos 

de concepção e realização, é importante que todos os elementos estejam funcionando de 

acordo. “Para Aumont apud Quitana (1995), existem as três dimensões da imagem enquanto 

dispositivo, a saber: dimensão espacial, temporal e simbólica.”  

O título, a ilustração, a chamada, os créditos são os elementos que compõe o cartaz de 

cinema, são eles os encarregados de materializar as informações numa combinação de sintaxe 

entre elas. Portanto há uma interação dinâmica entre os elementos dos cartazes enquanto 



22 

 

processo comunicativo que constituem uma linguagem própria do cartaz do cinema, que se 

distingue dos demais tipos de cartazes (QUINTANA, 1995).  

 

1.3.1.1. O título 

A partir do momento em que se intitula o filme, já está comunicando do que  se trata o 

conteúdo do filme, tentando ser sintético e direto. Embora o leitor na maioria das vezes só 

fará a relação com o filme depois de assisti-lo. No caso do cinema as vezes essa intitulação 

está vinculada a alguma estratégia para melhorar a comunicação. Mas a anunciação do filme e 

a intitulação são coisas diferentes, pois a mensagem não fica clara na maioria das vezes sem 

os outros elementos (ilustração, chamada, créditos).  

Quintana (1995) afirma que do ponto de vista tipográfico, a escolha de tipografias com os 

caracteres redondos ou quadrados, com serifas ou sem, também podem determinar a 

mensagem passada através do cartaz, assim como sua legibilidade e hierarquia diante dos 

outros elementos do cartaz. Caracteres figurativos ou abstratos nas quais as formas dadas irão 

ajudar a determinar a comunicação e a legibilidade daquele título e texto.  

 

1.3.1.2. A ilustração  

Se a função do cartaz implica em comunicar uma noção não conhecida pelos espectadores, à 

função da ilustração do cartaz seria expô-la. Ou seja, o designer usa seus conhecimentos para 

organizar uma narrativa, os acontecimentos míticos que o espectador possa reconhecer, daí o 

cartaz utiliza elementos de importância para a narrativa daquele determinado filme, mas com 

elementos de fácil reconhecimento.  

Em outras palavras, o designer elabora o cartaz pondo seu ponto de vista, a partir do que viu 

no filme. Fará isso em imagem parada, o que antes era imagem em movimento, podendo 

moldar e fazer variações desse mito ao seu modo, ele irá permitir a platéia que ainda não teve 

contato com o filme, ter sua primeira interpretação. Mas a forma como ele coloca é impessoal, 

pois ele representa ali a narrativa que tem uma temporalidade determinada, isso quer dizer que 

o cartaz representa algo situado no tempo e espaço, o cartaz de cinema é o ponto de encontro 

entre cartazista, espectador e a imagem do filme (QUINTANA, 1995).  



23 

 

O cartazista escolhe uma imagem referencial, que representa na maioria dos casos um instante 

pregnante do filme, ou seja, a essência de algum acontecimento que seja um dos pontos mais 

representantes do filme. Isso não quer dizer que precise ser uma cena exata do filme, pois essa 

representação só seria possível através da fotografia. Outra forma possível é através de 

símbolos referentes ao gênero, o que importa na verdade é o significado, a idéia, que a 

ilustração comunique a coisa representada. Por isso ele avalia todos os elementos que 

escolherá como representação.  

Muitas vezes a publicidade do filme antecipa o que será visto na tela. Esse tipo de abordagem 

deixa ainda mais claro ao espectador se aquele filme é do interesse dele ou não. Nesse caso o 

cartaz está se utilizando da própria linguagem cinematográfica (figuras 26 e 27). Essa forma 

de fazer a propaganda em que o cartaz tenta se aproximar do filme é amplamente utilizado e 

nos dias atuais de forma ainda mais aproximada da realidade com a ajuda da fotografia e da 

computação gráfica. 

          

 

 

1.3.1.3. A chamada 

A chamada pode aparecer em varias mídias diferentes (rádio, vídeo, mídias impressas). Para 

Quintana (1995) se trata daquele elemento convocatório e prenunciativo como os sinos, 

apitos, tambores são exemplos de chamadas acústicas. A chamada se trata de algo que chame 

a atenção do espectador para o objeto pela qual sua presença é justificada.  

No caso dos cartazes não podemos falar de nenhuma regularidade ou de elementos 

específicos, pois irá depender de vários fatores, como o gênero e o tipo de narrativa. A 

Figura 24 – Cartaz do filme 

Um Corpo Que Cai (1958). 

 

Figura 25 – Cartaz Sinfonia 

Bolshogo Goroda (1928) 

 

Figura 26 – Cartaz do 

filme Casablanca (1942) 

 

Figura 27 – Cartaz do filme 

King Kong (1933) 

 



24 

 

chamada as vezes é um elemento simples, mas pregnante em relação ao filme, algo que esteja 

intimamente ligado aquele assunto. Apesar disso, o cartaz de cinema tem uma presença de 

representação propriamente artistica, elementos próprios de cada cultura e de cada designer 

que o realiza, por isso alguns elementos dos cartazes variam quando o filme é divulgado em 

diferentes países.  

 A partir dos anos de 1910, Hollywood começou a colocar as estrelas dos filmes de forma 

sucessiva e ostensivamente, deixando os nomes e/ou as imagens dos diretores e dos 

protagonistas em primeiro plano. Quintana (1995) lembra que muitas vezes os diretores e os 

atores já deixavam estipulados com os estúdios a posição que o nome deveria aparecer na 

campanha publicitária do filme. Nesse caso as chamadas podem ser consideradas apelativas e 

o que estão postas a venda e vinculadas nos cartazes são as próprias imagens do ator ou 

diretor e não do filme, que fica em segundo plano.  

O trunfo da imagem (principalmente o rosto) do ator é amplamente utilizado pelo cinema 

comercial, em alguma pose característica ao gênero na maioria dos cartazes (figura 28). Isso é 

importante pra aumentar a imagem idolatrada que o ator possui, além de servir como uma 

estratégia comercial. Esse tipo de abordagem fortemente expressiva também será utilizado 

pelos cartazes de Hollywood, então o gesto torna-se um elemento indicial para o filme que 

dará dicas pela expressão do ator de que gênero e que tipo se trata o filme, esteja o ator com 

expressão de dor, assustado, esperança, etc. Nesse caso existe um foco de interesse. A maioria 

dos cartazes Hollywoodianos atua como um índice, ou seja, uma antecipação do filme. 

Ferreira (2004) acredita que essa abordagem apesar de facilitar a leitura faz com que haja uma 

padronização o que torna todos os cartazes parecidos, não acrescentando nenhuma informação 

ou técnica nova. Além da abordagem descrita acima, outra técnica amplamente utilizada é a 

de varias imagens de diferentes momentos do filme. Nesse caso, não existe um foco de 

interesse como é o caso do anterior, mas vários. Considerando que existam inúmeras técnicas 

e estratégias de representar uma história ou mito, sem precisar necessariamente recorrer a 

métodos realistas ou uma copia fiel do filme. Cartazes que fazem uso de outros procedimentos 

são na maioria das vezes influenciados pelas vanguardas europeias do séc. XX que ajudaram a 

modificar não apenas a estética do cartaz, mas a do próprio filme. Saul Bass fez isso para o 

cinema norte-americano trazendo um pouco das vanguardas europeias para o cartaz 

Hollywoodiano.   



25 

 

Esses são cartazes produzidos de forma que traduzam para sua própria linguagem visual, ou 

seja, utilizando técnicas típicas das artes plásticas ou gráficas. Tornando-se muito mais do que 

um cartaz para persuadir o leitor, mas também para dar vida própria ao cartaz colocando os 

códigos particulares a ele, fazendo com que o leitor tenha que interpretar os símbolos ali 

contidos. Ferreira (2004) comenta que embora alguns vejam o cinema e o cartaz apenas como 

uma forma narrativa e comercial, outros veem como um excelente veículo para a 

experimentação. Nesse caso os cartazes contribuem de forma mais participativa, pois faz com 

que o leitor tenha suas próprias associações. “Ao efetuar a leitura, somos agraciados com um 

jogo perceptivo que vai se mostrando coerente a cada revelação.” (FERREIRA, 2004). 

Alguns desses cartazes utilizam uma quantidade mínima de elementos, apenas o suficiente 

para que o leitor saiba do que assunto se trata ou simplesmente coloca um elemento altamente 

pregnante e significativo. A economia de elementos obriga o receptor a sair da sua 

passividade e tenta compreender os signos visuais ali apresentados, tornando-se assim, parte 

integrante do processo de criação. A seguir pode ser observadas diferentes tipos de chamadas, 

aquelas que usam o nome do ator, alguns que utilizam efeitos gráficos, partes do filme e o 

rosto dos personagens (figuras 28, 29 e 30):  

              

 

1.3.1.4. Os créditos 

Os créditos são indícios que remetem aos individuos que construiram o espetáculo  e assim 

como  aqueles se concentra no termino do filme. No cartaz os creditos também ficam na parte 

inferior do layout, essa é a parte que não é destinada a ficção cinematografica. Ou seja, parte 

do cartaz é designada a ficção, e a outra a realidade. Nomeam produtores, distribuidores, 

musicos, figurinistas, etc.  

Figura 28 – Cartaz do filme Viva 

Las Vegas (1964). 

 

Figura 29 – Cartaz do filme 

Perfume: A história de um 

assassino (2006). 

Figura 30 – Cartaz do filme 

Indiana Jones e o Reino da 

Caveira de Cristal (2008). 



26 

 

As ilustrações e o título se referem puramente à ficção, e ao longo dos anos a ficha técnica 

que não era utilizada, foi inserida e aumentando a lista de colaboradores com o passar de 

tempo, para ficar tal como conhecemos hoje. Foi a partir da decada de 1920 que o nome do 

diretor começa a virar uma referência para se colocar no cartaz, firmando-se com o cinema 

novo mais tarde (QUINTANA, 1995).  

 

1.4. O cinema e a arte expressionista 

O Expressionismo foi uma forte e emotiva declaração nas artes, movimento que se tornou 

uma alternativa ao naturalismo na maior parte dos trabalhos dos séc. XIX, sua origem pode 

ser atribuída à maioria nos países não mediterrâneos europeus.  Behr (2001) define o 

expressionismo como uma união entre criatividade com os impulsos emocionais e instintivos 

do ser humano e o contexto histórico e social foram importantes para o florescimento dessa 

arte.  

Para Cardinal apud Cánepa (2006) o impulso criativo da arte expressionista se origina do 

compromisso que cada artista tinha com a sua própria verdade, pois encara o subjetivo como 

comprovação do que é real. Esse compromisso deriva do pensamento filosófico originada do 

Pré-romantismo alemão do final do séc. XVIII conhecido como Sturm and Drang 

(tempestade e ímpeto). Essa corrente ampla na Europa foi liderada pelo jovem Johann 

Wolfgang Von Goethe e por outros grandes escritores, diante da incompatibilidade deles com 

o mundo. A pintura romântica e o simbolismo Francês foram igualmente influentes na pintura 

alemã, exaltando a passionalidade e confronto com o mistério.  

Existem contradições se o movimento Expressionista surgiu primeiro na Alemanha ou na 

França, mas o termo Expressionismo foi primeiramente aplicado a uma seleção de artistas 

franceses, na apresentação de um catálogo da exposição organizada pela secessão de Berlim 

em 1911. A partir daí a maioria desses artistas passaram a ser associados ao círculo de 

pintores como Matisse, Braque, Derain, Friesz, Marquet, Vandongen, entre outros (figuras 31 

e 32). Dadas as fortes tendências impressionistas da secessão, o termo expressionista era um 

termo conveniente para indicar as “novíssimas direções” da arte francesa em oposição ao 

impressionismo (figura 33).  



27 

 

Em seu artigo sobre a origem do expressionismo publicado em 1966 o historiador de arte 

Donald E. Gordon defende que na Alemanha o termo “expressão” era amplamente utilizado 

para se referir ao ateliê de Matisse em Paris. Já Marit Werenskiold e Ron Manheim afirmam 

que esses termos já eram conhecidos na época, mesmo fora da França, à oposição entre 

aparências externas, feita pelos impressionistas e as respostas expressionistas do mundo 

interior.  

       

 

 

Na exposição de Sonderbud Richard Reiche usa o termo “expressionismo” na apresentação do 

catálogo aplicando o termo para artistas de vários países distintos. Em 1914 o termo assumiu 

conotações Germânicas, para artistas do Bricke. Cánepa (2006) explica que a arte 

expressionista alemã ficou então com a liderança de Peter Gay na primeira metade do séc. 

XX, nessa fase os artistas faziam declarações inflamadas e esperançosas, já que o clima e os 

sentimentos dos sobreviventes da primeira guerra propiciava um momento conturbado, havia 

uma crise política, cultural e social (figuras 34, 35 e 36).  

De acordo com Cánepa (2006) o terreno cultural no final do séc. XIX estava minado pelo 

mercado cultural das massas, as tecnologias modernas de transporte e comunicação. O clima 

do fim do século não era para otimismo ou confiança, ainda que as culturas europeias 

tivessem seu poder e influência espalhada pelo globo, multiplicaram-se os protestos contra o 

capitalismo. O movimento expressionista e outros movimentos refletiam o ambiente europeu 

vivido nessa época e a pequena e influente classe burguesa alemã do segundo império (1871-

1918). Surgia assim, o modernismo alemão, na dramaturgia, na música, a descoberta do 

inconsciente de Sigmund Freud, pesquisas de Max Planck e Albert Einstein. 

Figura 33 – Pintura Impressionista de 

Van Gogh, Quarto em Arles (1888). 

 

Figura 32 – O Grito, Pintura 

de Edvard Munch (1893). 

 

Figura 31 – Pintura 

Expressionista, "O ginete 

circense" de Ernst Ludwig (1913). 

 



28 

 

A ascensão Expressionista como movimenta de arte, coincidiu também com o 

desenvolvimento do cinema, e os primeiros filmes germânicos dessa fase eram notáveis 

exemplos, unidos à cultura do próprio país e outros movimentos artísticos da época, nascia 

assim, o movimento cinematográfico expressionista. Barnicoat (2003) lembra que a produção 

desses filmes, foi em rumo a um violento contraste entre os elementos, maquiagem, cenários e 

o jogo do claro-escuro (distribuição da luz) e dos tons. As outras áreas das artes como a 

literatura e música se fundaram em uma ideia artística vinculada ao cinema, e podiam 

facilmente ser transcritos no cartaz.  

               

 

 

1.4.1. O Cinema Alemão e o Expressionismo  

Após a guerra, o expressionismo ganhou o cinema e o teatro com o filme O Gabinete do Dr. 

Galigari (1919) de Robert Wiene. Ao qual, a ligação entre o expressionismo não parece está 

relacionada só à sensibilidade de seus criadores, pois o filme se relaciona também com os 

outros filmes realizados no país antes da Primeira Guerra, demonstrando fatores culturais 

germânicos, relacionados à tradição romântica e aspectos estéticos revolucionários (figuras 

37, 38 e 39).  

Após a guerra o expressionismo ganharia o cinema e o teatro.  O filme O Gabinete do Dr. 

Galigari  é na verdade uma história recorrente da cultura alemã, figuras paternas poderosas, 

mães ausentes, mocinhas frágeis e objetos de desejos inalcançáveis. O filme tem sua 

atmosfera de pesadelos e simbolismos sombrios, além do fato do estilo expressionista pintado 

na cenografia ajudava a contar a história, pois evita formas realistas.  Cánepa (2006) lembra 

que o filme tornou-se um clássico instantaneamente e provocou discussões a respeito das 

Figura 34 – Pintura 

expressionista, Índios de 

August Macke (1911). 

 

Figura 36 – Cartaz Expressionista, Der Teufel und 

die Circe, Marmorhaus de Josef Fenneker (1930). 

 

Figura 35 – Pintura 

expressionista, The Prophet de 

Emil Nolde (1912). 

 



29 

 

possibilidades do cinema, pois o filme indicou novas relações entre filmes e as artes gráficas, 

assim como: ator e representação, imagem e narrativa. Seu conceito revolucionário 

surpreendeu e atraiu o público intelectual que até então não havia dado importância ao cinema 

e ajudou a reabrir o mercado cinematográfico alemão fechado pela guerra.  

       

 

A intenção do cinema expressionista era apresentar um tipo de “novo realismo”. Os ângulos 

da câmera, a iluminação e os cenários eram utilizados não para criar uma simulação do real, 

pelo contrário, apresentaram uma nova visão, estranha e agressiva, pois tentavam reproduzir 

cinematograficamente o estado de espírito do personagem. O cinema estava representando 

fisicamente o que é subjetivo, principalmente sentimentos como o medo, a dor a raiva. A luz 

que parece extremamente não natural, era uma forma de representar o estado psicológico do 

individuo (CHERRY, 2009). O cinema começava então a representar visualmente os desejos 

reprimidos, medos inconscientes, através dos efeitos de luz, câmera, cenários e maquiagem, 

estimulando também as produções ficcionais e os efeitos especiais, dos filmes que viriam 

posteriormente.  

A maioria dos cartazes feitos para estes filmes, de certa forma, preparava o receptor para a 

estética posteriormente visível na tela, pois além do cartaz aderir ao movimento artístico 

expressionista, sua condição como índice do filme lhe impunha o mesmo estilo de 

representação.  Ferreira (2004) afirma que “O cartaz se apresenta, então, como uma reação e 

simultaneamente, como uma referência estética, visto que o filme é pautado pelos mesmos 

critérios visuais.” como no trabalho de Stahl Arpke, no cartaz para o filme O Gabinete do Dr. 

Galigari (1919), que foi concebido na mesma ideologia do material fílmico.  

Figura 38 – Cartaz do filme O 

gabinete do Dr. Galigari (1919). 

  

Figura 37 – Cena do Filme O 

gabinete do Dr. Galigari (1919). 

 

  

Figura 39 – Cartaz do filme O 

gabinete do Dr. Galigari (1919). 

  



30 

 

As características do expressionismo no cinema podem ainda ser visto nos filmes como O 

Golem (1920) ou Nosferatu: uma sinfonia de horror (1922), Metrópoles (1927), entre outros 

(figuras 40, 41 e 42). Mesmo assim, esse estilo começaria a entrar em declínio em 1924, 

diminuindo cada vez mais sua incidência no cinema. Mas seria considerado por muitos 

autores e teóricos de horror, o início desse estilo cinematográfico (como veremos a seguir) e 

que daria origem a uma linguagem e estética que se estenderia ao cinema atual. 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 40 – Cartaz do filme 

Metrópoles (1927). 

  

Figura 41 – Cartaz do filme O 

Golen (1920). 

  

Figura 42 – Filme Nosferatus 

(1922).  

  



31 

 

Cap. 2 

 

2. A Teoria do Imaginário de Gilbert Durand  

A capacidade que o ser humano tem em se modificar, pele, esqueleto, roupa, pinturas, 

acontecem não apenas pela utilidade dessas transformações, mas na verdade o ser humano 

está tentando dar sentido ao mundo em que vive. E para criar esses significados ele usa a 

imaginação (PITTA, 2005). Para o ser humano a relação com todas as coisas que nos rodeiam 

vão muito além da funcionalidade das coisas e dos fenômenos que parecem naturais, são 

transformados de diversas formas para adquirir significado. Em outras palavras, simbolizar 

faz parte da condição humana.  

Durante muito tempo o ser humano foi estudado como algo objetivo, mas os fatos históricos 

da sociedade demonstram que isso é inviável, já que para se compreender algo ou alguém, 

temos que considerar as dimensões simbólicas e míticas de suas raízes, tem-se que recorrer a 

uma observação mais sensível e mais aprofundada dos fatos. A imagem mítica corresponde às 

questões como a morte, o além, a alma, assuntos que o pensamento dialético (racional) não 

pode explicar (DURAND, 2010). O imaginário diz respeito às mais diversas encruzilhadas. E 

para explicarmos fenômenos como o gênero do horror, não podemos recorrer ao pensamento 

lógico, pois ele se trata de um gênero emocional e de fundo cognitivo.  

Bachelard demonstrou que as relações entre os homens e o universo não é resultado de 

raciocínios lógicos, mas da psíquica, a função da mente que leva em conta afetos e emoções 

(PITTA, 2005). Nesse sentido, o símbolo estabelece um acordo entre eu, o mundo e os quatro 

elementos: fogo, água, ar, terra, que são os “hormônios da imaginação”, sendo o símbolo algo 

dinâmico, pois não segue uma linearidade. Para ele o valor de uma imagem se mede pela 

quantidade de interpretações diferentes que se pode dar a ela. Bachelard começou um estudo 

sistemático e interdisciplinar fazendo isso a partir da poesia, que é simbólica, sensível e 

subjetiva. Para ele o imaginário divide-se em grandes temas, algumas grandes imagens que 

constituem o núcleo que as outras imagens convergem e se organizam. 

Wunenburger (2007) explica que a imaginação para Bachelard não são resíduos passivos ou 

obscuros, mas são representações dotadas de poder e significados com capacidade de 

transformação. Para Bachelard a validade do conhecimento é a mesma, tanto para a 



32 

 

experimentação quanto pela imaginação, apesar de durante muito tempo o raciocínio e a 

imaginação foram colocados em lados opostos.  

Carl Gustav Jung coloca o conceito de “inconsciente coletivo”, ou seja, a memória de 

experiência da humanidade. O mito nesse caso, seria a organização das imagens universais 

(arquetípicas). “O inconsciente coletivo é estruturado por arquétipos, esses arquétipos se 

expressam em imagens simbólicas coletivas, o símbolo como a explicação da estrutura do 

arquétipo”. Já para Cassirer “os símbolos tem propriedades criadoras e libertadoras”. Para 

Nircea Eliade “o mito é a experiência existencial do homem que lhe permite encontra-se e 

compreender-se” (PITTA, 2005).  

Todos os teóricos aqui citados e outros serviram como embasamento para o trabalho de 

Gilbert Durand. Por isso ele fala em imaginário e não em simbolismo, pois, o símbolo seria a 

maneira de expressar o imaginário. Os sistemas simbólicos dependem de uma visão de mundo 

específica, imaginária, que é a própria cultura. Os símbolos se organizam de forma 

“convergente”, ou seja, não existe linearidade, ou quem vem antes ou depois. Durand monta 

então, uma antropologia geral, globalizante e sistematizará uma verdadeira ciência do 

imaginário. 

 

2.1. Definição  

Para Durand o imaginário pode ser considerado desde o conjunto de imagens que estão 

presentes na mente do homem, a essência do espírito, o impulso do ser, a motivação de viver 

diante do fato incontestável e iminente da morte.  Por isso precisamos dar sentido a vida e as 

coisas, Pitta (2005, p. 15)  afirma:  

“O imaginário pode ser considerado como essência do espírito, à medida que o ato 

da criação (tanto artístico, como o de tornar algo significativo), é o impulso oriundo 

do ser (individual ou coletivo) completo (corpo, alma, sentimentos, sensibilidade, 

emoções...), é a raiz de tudo aquilo que, para o home, existe.”   

A formação do imaginário de um indivíduo e de uma cultura ocorre de forma parecida. Pois é 

a partir do “trajeto antropológico” que é: a constante e interminável troca que existe entre os 

sentidos e a mente do sujeito com o meio que ele vive, incluindo as outras pessoas e o 

ambiente físico, geográfico.  



33 

 

Em sua tese Gilbert Durand juntou imagens de um grande número de culturas para organizar e 

classifica-las a partir da idéia do “trajeto antropológico”. Ou seja, que cada cultura estabelece 

uma relação existente entre sua sensibilidade e o meio em que vive (próprio) que pode partir 

tanto da cultura, quanto do natural psicológico. Nessa junção das imagens Gilbert Durand 

percebe que elas se dividem em dois grupos, que se distinguem por seu significado 

fundamental, então ele reagrupa as imagens em dois “regimes”: O Diurno e O Noturno. Essa 

classificação leva em conta a existência de uma maneira de organizar, o dinamismo próprio de 

cada cultura. É esse dinamismo que se encontra na base das organizações, dos símbolos que 

formam as constelações de imagens. Esses símbolos se reagrupam em torno dos núcleos 

organizadores.  

Gilbert Durand em sua obra, As estruturas Antropológicas do imaginário propõe como se 

forma o imaginário de uma dada cultura e a formação das imagens, os termos empregados 

são:  

SCHEME: É a tendência geral dos gestos e é anterior a imagem. “Os três gestos básicos” ou 

“Os três reflexos dominantes” que se prolongam em Schémes. É a dimensão mais abstrata, é o 

verbo, a ação básica. O gesto postural corresponde dois schémes: a da verticalização 

ascendente e aquela da divisão, tanto visual quanto manual. Os gestos de engulimento 

possuem o schéme de descida e do aconchego. O gesto copulativo corresponde ao schéme 

cíclico. O shéme é dinâmico, mas ainda são abstrações ainda não são imagens, por isso se 

substantificam em arquétipos,  fundamentais e muito estáveis que vão além das culturas.  

ARQUÉTIPO: É a representação dos Schéme. São estáveis (quase permanentes) é a imagem 

de caráter coletivo e inato. “Zona onde nasce a idéia”. O arquétipo se adéqua ao schéme é 

universal, não é ambivalente, serve para qualquer cultura. Por exemplo, o grande arquétipo do 

schème cíclico é a roda, pois não vemos outra significação para ele, mas a serpente é apenas 

um símbolo do cíclico, pois é polivalente pode significar muitas outras coisas. Por exemplo: 

os schémes da ascensão correspondem invariavelmente aos arquétipos de topo, do chefe, da 

luminária. 

SÍMBOLO: São usuais, aparecem em rituais, mitos, artes plásticas, literaturas etc. 

Representam materialmente o imaterial. 

MITO: “É um sistema dinâmico de símbolos, arquétipos, e Schémes que tende a se compor 

em relato, ou seja, que se apresenta sobre forma de história” “Por isso já apresenta um início 



34 

 

de racionalização, o mito é um relato fundante da cultura” e “sempre tem função pedagógica”. 

PITTA (2005, p.18 - 19) 

O mito transforma os shémes, arquétipos e símbolos em linguagem, em relato e todos esses 

elementos juntos orientam e determinam a cultura. Wunenburger (2007) explica que para 

Durand o imaginário é essencialmente identificado pelo mito, é o primeiro substrato da vida 

mental, cuja produção não passa de um estreitamento. Ele retoma a idéia de Bachelard sobre o 

trajeto antropológico ao qual o trajeto começa no plano mental para estender-se ao plano 

cultural, “interior para exterior”, em um ciclo incessante. 

Wunenburger (2007) explica que o mito primeiramente não é conceitualizado, mas absorvido 

em sua totalidade narrativa, pois não sabe, nem  se separa o que é real ou o que é virtual, ou o 

que é visível ou invisível. O pensamento mítico como se opõe ao pensamento racional e 

científico encontra-se em um esclarecimento novo. Pois o conhecimento racional científico 

acredita que o conhecimento verdadeiro é aquele ao qual está a existência dos seres físicos, 

identificáveis no tempo e no espaço e ao qual é possível uma representação conceitual. Já o 

pensamento mítico se apóia numa pré-compreensão do mundo que pode ser oposta muitas 

vezes. O imaginário é o responsável por armar os agentes sociais de esperança, de 

expectativa, de dinamismo, para organizar e contestar, sendo o estimulo e o impulso. Por isso 

os relatos míticos procuram remontar todas as filiações genealógicas, até o primeiro começo e 

tecem relações entre seres ou acontecimentos. 

Os imaginários, podem ser ditos no plural, já que são todos os seguimentos da experiência 

humana, dos ritos e das crenças. Os imaginários mais ricos e poderosos são os mais 

conhecidos: a sexualidade, a morte, o religioso, o político, a geografia, a arquitetura, etc. 

Gilbert Durand permitiu elaborar modelos menores (macro modelos) sofisticados da evolução 

de uma mitologia cultural. A “mitoanálise” de Gilbert Durand permite criar uma 

reconstituição, uma espécie de rítmica cultural. Mas mesmo o mito segue uma espécie de 

periodização e para essa época dada, existem os mitos dominantes e os recessivos. 

Existe um isomorfismo (algo que está presente em todas) entre os shémes, arquétipos e 

símbolos presentes nos mitos ou nas constelações de imagens. Essas representações agrupadas 

em torno de shéme originário são chamadas “estruturas”, mesmo que possa ser transformável. 

Essa semelhança leva a perceber certas normas de representação imaginária e estáveis. Cada 

imagem não importa de que tipo, ela se forma em torno de uma orientação fundamental que é 



35 

 

próprio e único de cada cultura; esse eixo básico é o schéme. Nessa organização Gilbert 

Durand percebe duas intenções fundamentalmente diversas na base de organização das 

imagens: A que divide o universo em opostos é O Regime Diurno da Imagem. E a segunda 

que busca unir os opostos, como forças complementares é O Regime Noturno.  Mas é 

importante considerar que o símbolo se caracteriza por ser ambíguo e tem infinitos 

significados (PITTA, 2005).  

O regime diurno da imagem está ligado à verticalidade do ser humano, as matérias 

luminosas, das técnicas de separação e de purificação. Dividir, separar e lutar: Na primeira 

parte Durand fala dos Semblantes do tempo, que são os símbolos vistos do ponto de vista 

angustiante. Neles estão os símbolos Teriomórficos que são aqueles relativos à animalidade 

sejam física ou simbólica. Ainda no Semblante do tempo teremos os símbolos Nictomórficos 

que são relativos à noite e a escuridão, podendo ser uma situação de trevas ou da água escura 

(o desconhecido). Por último, existe os símbolos Catamórficos que são aqueles relacionados 

às experiências traumáticas e dolorosas da infância, a queda, a dor, a vertigem, a queda moral.  

A segunda parte do Regime Diurno está relacionada ao cedro e o gládio. Nele estão os 

Símbolos Ascensionais relacionados ao angelismo, soberania e o chefe, já os Símbolos 

Espetaculares são aqueles relacionados à luz, o sol e suas divindades, assim como a visão e o 

valor intelectual. Temos ainda, os Símbolos Diairéticos que estão relacionados à divisão, as 

armas do herói que são símbolos de pureza, armas espirituais que podem ser rituais de 

separação.  A Estrutura Esquizomórfica ou Heróica do regime diurno está relacionado a 

vitória sobre a morte e a vitória pelas armas.  

O regime noturno da imagem: É o oposto ao regime diurno, procura fundir e harmonizar, 

fazendo isso de duas maneiras distintas, que correspondem a duas estruturas do imaginário: a 

mística e a sintética. “Não é mais ascensão pelo poder, mas descida em busca do 

conhecimento” (PITTA, 2005).  A primeira parte é da descida e a taça, existindo os Símbolos 

de Inversão que podem ser expressão do eufemismo, encaixamento e redobramento,  o ato de 

engolir no sentido de adquirir a essência, Hino à morte que é fecundidade, natureza ou o 

isomorfismo de mãe, matéria e terra. Existem ainda, os Símbolos da Intimidade que estão 

ligados ao túmulo e ao repouso, ao descanso, a moradia e a taça que faz um isomorfismo de 

casa, caverna e ventre. A Estrutura Mística do Imaginário significa construção de uma 

harmonia, união, gosto pela secreta intimidade, quietude e gozo.  



36 

 

A segunda parte do Regime Noturno se divide em Símbolos Cíclicos, que podem ser o ciclo 

lunar que serve como organização do tempo, a dupla sexualidade, o sacrifício acontece para 

que o ciclo do ano e da colheita continue. Está associada à espiral, o símbolo ofídico, além da 

tecnologia, o mito do progresso, o sentido da árvore por sua verticalidade. A Estrutura 

Sintética do Imaginário vai então harmonizar os contrários mantendo entre eles uma dialética. 

Para explicar como esses símbolos se agrupam nos regimes, Durand  ilustra os princípios de 

uma evolução cíclica, pela metáfora de um rio, chamada Bacia semântica: primeiro temos um 

jorramento cultural, que gera a partir disso uma divisão de águas que equivale às correntes, 

escolas, tradições, orgulhosas no momento de confluência (ponto de junção dos rios), antes 

que apareça o nome do rio que fixa a elevação em poder do mito. A história permite então as 

organizações das margens antes que os materiais voltem a se disseminarem e então os 

esgotamentos dos deltas. Vendo a partir dessa metáfora, os mitos de todos os tipos permeiam 

no campo cultural formando constelações coerentes por meios de suas expressões culturais ou 

artísticas.  

 

2.2. A resistência ao imaginário  

Durand (2010) afirma que as civilizações não-ocidentais fundamentam seus princípios não em 

uma única realidade, mas em um sistema pluralista, muitas vezes indeterminados. Já as 

civilizações ocidentais demonstram uma desconfiança iconoclasta (que suspeita e destrói 

imagens) ao qual procura uma única verdade. Esse conceito deriva do monoteísmo presente 

na bíblia, unido ao pensamento socrático de uma lógica binária, para ele é o único meio para 

se encontrar a verdade, ou seja, a partir desse conceito não existe uma terceira opção, apenas 

duas possibilidades, “a verdadeira e a falsa”. Partindo dessa ótica, a imagem passa a ser 

desvalorizada, pois não pode ser considerada verdadeira ou falsa, pois é incerta e ambígua. E 

por isso a imaginação passa a ser amante do erro e da falsidade, pois é infinita de referências e 

significados.  

O papel do imaginário tem sido excessivamente desvalorizado ao longo de toda a história da 

humanidade. Passando por muitos momentos iconoclastas, desde a resistência da religião 

católica na Idade Média a teóricos, cientistas como Galileu, Descartes, Isaac Newton, David 

Hume e outros, que consideravam apenas o pensamento racional como verdadeiro.  Então a 

imaginação passou a ser relacionada ao fantasma do “sonho ou do delírio”. Desta maneira se 



37 

 

formou a visão do homem branco e civilizado e suas técnicas racionais em oposição às outras 

culturas adoradoras de imagens. Outro momento determinante iconoclasta foi à reforma 

Luterana e de Calvino, combatendo as imagens e o culto aos santos. Eles destruíam quadros e 

ilustrações, mas continuaram aos cultos musicais e literários (DURAND, 2010). 

Mas apesar disso houve resistências ao iconoclasmo como os sucessores de São Francisco, 

que acreditavam que o caminho até o criador é pela imagem, podendo ser a alma humana o 

seu melhor representante. Já as igrejas orientais como as bizantinas cultuavam a imagem do 

homem transfigurado pela santidade. Então São Francisco e a Igreja romana introduziram a 

natureza nas pinturas em seus cultos.  Logo depois teremos a corrente “simbolista” que eleva 

a imagem icônica, a conquista dos sentidos, sendo o surrealismo que virá posteriormente, 

resultado do simbolismo. Essas correntes farão o despertar da filosofia da imagem de uma 

forma que se distinga completamente do pensamento racional humano (DURAND, 2010).  

Durand explica que a explosão do vídeo e a invasão das imagens de todos os tipos que 

rodeiam o mundo contemporâneo, contradizem o iconoclasmo técnico - científico dos séculos 

anteriores. Primeiramente a fotografia preta e branca, depois em cores e então o cinema e 

televisão. Tudo isso permitiu a “explosão da comunicação” e difusão da imagem. Mas a 

cultura ocidental ainda demonstra uma resistência ao imaginário, mesmo depois da “Galáxia 

de Gutemberg” as imagens continuaram sendo desprezadas e ainda hoje continua sendo 

classificada como “distração” mesmo em um mundo cheio de imagens por todos os lados.  

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

Cap. 3 

 

3. Cinema de Horror: Gênero e Estética 

3.1. Definindo o Gênero  

Existem inúmeras definições a respeito do gênero de horror e várias metodologias para defini-

lo e para classificá-lo, pode ser a partir do ponto de vista psicológico, da linguagem 

cinematográfica utilizada, ou ainda, pela estética. Além disso, existe confusões com os termos 

utilizados, como delimitar os subgêneros, ou o que viria a ser uma narrativa de horror. Apesar 

dessas contradições, Cherry (2009) acredita que o gênero de horror aparentemente é fácil 

suficiente de se entender, já que simplesmente significa o termo. Mas as noções de como um 

gênero se distinguem internamente ou a função que ele pode exercer é bem mais complexa 

que isso. 

Sipos (2010) afirma que os editores literários, por exemplo, categorizam os livros de acordo 

com a última “moda”, novelas de horror podem ser definidas como fantasias sombrias, lendas 

urbanas, suspenses, ou qualquer outra nomenclatura. Pessoas que não são fãs do gênero 

percebem os filmes de horror da maneira com são promovidos durante aquele pequeno 

período de tempo, então acaba relacionando horror à aqueles tipos momentâneos, que 

ganharam maior destaque e acabam esquecendo os tipos anteriores.  

Para Botting apud Wisker (2005) “o horror consiste no limite da razão, consciência e 

discurso, a verdadeira emoção das quais o ser humano chega ao seu limite, o horror é deste 

modo a ambivalência humana”. Podemos entender horror, como o medo que nós temos dos 

sofrimentos e da dor, medo do desconhecido e consequentemente da morte. É o gosto 

adquirido por aqueles com imaginação suficiente para ver além, abaixo, e de forma completa 

o que nós podemos conhecer de outra “realidade”. Para Cherry (2009) podemos compreender 

que o horror está em vários aspectos da vida, se trata de um impulso natural que atrai o ser 

humano de variadas formas, a função do horror é causar medo, choque, revolta, ou outra 

maneira de horrorizar o espectador. 

Esses medos são universais, não dependem da cultura em que a narrativa está inserida e 

embora mude a forma como ela é vinculada, ou de que história se trata, o fundo psicológico é 



39 

 

o mesmo, as narrativas mudam, mas os medos são os mesmos. Para Lovecraft (2007) o horror 

utiliza desses sentimentos “eternos” comuns a toda humanidade, pois estão enraizados e não 

há como se desvincular deles.  Cherry (2009) acredita que se deve, portanto, pensar sobre o 

horror como um termo genérico que engloba diversas subcategorias de filmes de horror, todos 

unidos pela sua capacidade de amedrontar. Este é o principal efeito que um filme de horror é 

projetado para explorar, desse modo, esse é o traço mais crucial da definição do gênero 

horror, maior do que qualquer outro conjunto de convenções, tropos ou estilos.  

Mas apesar dessas definições parecerem claras o suficiente, a natureza do gênero de horror é 

escorregadia, pois não é heterogênea ou homogênea. Outros gêneros como o faroeste, por 

exemplo, são mais fáceis de delimitar por terem convenções mais distintas. O próprio termo 

“gênero” sugere que há grupos de filmes que tenham a mesma tipologia em comum, pois 

dependem das semelhanças entre as convenções genéricas: como a iconografia (personagens, 

figurinos, adereços, ajustes), a narrativa (etapas, material, assunto) ou de estilo 

(características, trilha sonora) que podem ser analisados de forma a identificar um filme como 

pertencente a certo gênero. Geralmente as pessoas referem-se a um filme de horror usando um 

critério simples ou intuitivo (SIPOS, 2010). 

Cherry (2009) acredita que seria fácil definir o gênero de horror por suas características 

únicas e próprias do seu estilo visual, mas as evidências, variedades e características variam 

de um filme para outro, ou de cada subgênero para outro. Certos filmes possuem monstros 

sobrenaturais, outros humanos assassinos, outros são como criaturas extraterrestres. Alguns 

são extremamente violentos ou sanguinários outros contém uma atmosfera de medo e 

suspense. Existem aqueles que contam a história do ponto de vista da “vítima” outros do 

ponto de vista do “vilão” ou do “monstro”. Alguns são sobre vingança, outros tem traços de 

lutas por sobrevivência, outros são sobre morte e ainda existem muitos filmes que misturam 

variadas temáticas. A explicação para essa grande variação de subgêneros nunca foi fixado, 

Cherry aceita o fato de que um conceito para o gênero ainda é problemático. 

Cherry (2009) afirma que o gênero de horror envolve muitas transformações e hibridações ao 

longo do tempo, pois assim como toda narrativa é totalmente mutável, existem pontos de 

vistas variados sobre o tema. Até a própria longevidade do gênero é fruto de sua evolução e 

desenvolvimento com outras vertentes do cinema e da literatura. Por isso a classificação tem 

sido diferente de geração para geração.  



40 

 

Os subgêneros do Horror podem ser divididos de acordo com o assunto abordado ou tipo de 

monstro, e utiliza alguns conceitos de outros autores como os ciclos definidos por Neave 

(2000) apud Cherry que os classifica pelos grupos de filmes que são feitos dentro de um 

limitado período de tempo. Já Rick Altman define o hibridismo como uma cruz polinizadora 

que ocorre entre os gêneros que produzem várias formas de combinação, apegando-se a 

convenções de um ou mais diferentes tipos de gênero e maximizando no gênero de horror. 

Estilos podem também ser associados com particulares estúdios como a Universal nos 

Estados Unidos na década de 1930, os estúdios Hammer Britânico nos anos 1960, entre 

outros. Ou ainda, associados a diretores, como os filmes feitos pelo canadense David 

Cronenberg nos anos 1980, conhecido como “body horror”. Assim como a variedade de 

estilos pertencente a uma história cultural própria. Dessa forma Cherry classifica- os:  

 

O Gótico:  

São classificados de Góticos os filmes baseados nas narrativas de horror clássicas, muitas 

vezes adaptações de “horrorosos monstros” ou “horripilantes criaturas” originadas de 

mitologias e novelas literárias, geralmente do séc. XVIII e XIX. Ex: Drácula (figura 43), 

Frankenstein (figura 44), Lobisomem (figura 45), filmes de vampiros, Zumbis. Estilo que tem 

simbolismos distintos: de forma geral eles são criaturas formadas pela união dicotômica, a 

morte e a vida, homem e demônio ou simplesmente a temas mórbidos, típicos dos escritores 

românticos. Primeiramente todos eles estão relacionados aos símbolos nictomórficos descritos 

por Durand (2002), pois tanto se relacionam com a situação de trevas, cujos seres só habitam 

a noite ou estão na escuridão de alguma forma, assim como a água escura pela fatalidade 

desses seres, eles arrastam suas vítimas e as devoram. Já o lobisomem pode ser relacionado 

aos símbolos teriomórficos tanto a animação, a força descomunal quanto à mordicância, o 

homem e o animal em um mesmo ser. 



41 

 

                           

 

Sobrenatural, ocultismo, e fantasmas:  

São filmes que envolvem intervenções de espíritos, fantasmas, feitiçaria, bruxas, demônios e 

outras entidades, muitas vezes com traços de elementos incomuns. Ex: A casa amaldiçoada 

(figura 46), O Bebe de Rosemary (figura 47), O Exorcista, O Sexto sentido (figura 48). Nesse 

caso quando o filme faz referencias a demônios mesmo que não o faça fisicamente estão 

relacionados ao medo do desconhecido, dos seres que vivem em outro mundo. Mais uma vez 

os símbolos nictomórficos descritos acima. 

                         

 

O Horror Psicológico:  

São os filmes que abordam circunstanciam psicológicas, incluindo criminosos e seriais killers. 

Ex: Psicose (figura 49), Cat People, Eyes without Face (figura 50), Carrie, O silêncio dos 

inocentes (figura 51). Sipos (2010) explica que outra classificação comum é o Psycho ou 

Uberpsycho. Nesse caso são humanos que por algum motivo se tornaram monstros. O Horror 

Psycho tem mistério, suspense no mundo real. Já o Uberpsycho é aquele que não tem 

nenhuma relação com o sobrenatural ou com ficção cientifica, mas apresenta traços não 

Figura 47 – Cartaz do filme 

O bebê de Rosemary (1968).  

Figura 48 – Cartaz do filme 

O sexto sentido (1999).  

Figura 43 – Cartaz do filme 

Drácula de Bran Stocker 

(1992). 

 

Figura 44 - Cartaz do filme 

Frankenstein de Mary Shelley 

(1994). 

 

 

Figura 45 - Cartaz do filme 

Lobisomem de Joe Johnston, 

(2010). 

 

 

Figura 46 – Cartaz do filme A 

Casa amaldiçoada (1999).  



42 

 

naturais. Nesse caso ele é um super humano e persistente, insano, sem pudor ou remorsos. 

Podemos citar o exemplo de: Halloween, The Burning, e Slaughter High. Horror Psycho pode 

ser não natural ou natural, nesse caso são vulneráveis como todo ser humano, mas o 

Uberpsycho pode ter como exemplo os filmes como: Night School, Curtains, My Bloody 

Valentine, Happy Birthday to Me , Splatter University, entre outros. Nesse caso, são utilizados 

vários artifícios para causar medo nas vítimas, mas a principal é a insanidade, a anomalia não 

será física, mas espiritual. Nesse caso, é possível que estejam relacionados aos símbolos 

catamórficos, que são aqueles relacionados à dor, aos traumas principalmente da infância. 

Mesmo assim, o horror psicológico ainda pode fazer parte dos símbolos teriomórficos, pois 

existe o animal físico e o animal interior (DURAND, 2002). Esses são seres humanos, mas 

agem como caçadores ou predadores, ou seja, estão associados ao monstro interior. 

Relacionam-se com os símbolos nictomórficos, pois geralmente matam suas vítimas na 

escuridão da noite.  

                          

 

Filmes com feições de invasões do mundo cotidiano por naturais e seculares criaturas:  

Ex: Godzila (figura 52), Os pássaros (figura 53), Alien, The thing of another world, The Host 

(figura 54), esses filmes misturam-se a ficção científica, geralmente tratam de algum animal 

do mundo natural que teve alguma transformação comportamental ou mutação física. Em 

alguns é possível perceber os símbolos teriomórficos de Fervilhamento que diz respeito à 

insetos em geral a agitação constante, na maioria das vezes esses animais ficam gigantes, 

maximizando o efeito de repugnância. Além do símbolismo de mordicância causado pelos 

animais, que devorarão suas vítimas.  

Figura 51 – Cartaz do filme O 

silêncio dos inocentes (1991). 

(1991)  

Figura 49 – Cartaz do filme 

Psicose de Hitchcock (1960).  

Figura 50 – Cartaz do filme 

Eyes without face (1960).  



43 

 

                      

 

Slashers (retalhar, cortar e torturar): 

Filmes que retratam grupos de adolescentes ameaçados por caçadores a espreita, nas 

residências, cidades, lugares frequentados por jovens, geralmente o único sobrevivente é uma 

garota (nos filme mais antigos). Ex: Halloween, O massacre da Serra elétrica (figura 55), 

Sexta feira 13
th, 

e
 
Maniac  (figura 56). Existe insanidade, sadismo, perversão, isso é o que 

transformaria o assassino em não natural. Mas de forma geral nesses filmes os assassinos são 

vulneráveis porque são humanos. Nesse caso, existem uma relação entre o caçador que mata o 

animal, a animalidade que está ligada a tendências nefastas, à ignorância. Geralmente os 

jovens estão fazendo algo desaprovado pela sociedade. Já do ponto de vista do assassino, 

pode estar ligado ao simbolismo da arma do herói, distinguindo e separando o profano e o 

sagrado. Ou ainda à queda moral que tem haver com a carne já que esses assassinos sofreram 

algum trauma, geralmente na infância.  Cherry em sua classificação dos subgêneros de Horror 

acrescenta ainda os Filmes que exploram a violência e a tortura física de variadas formas 

que são aqueles que abordam violência, sordidez, tortura física. Como I spirit on your grave, 

Last house on the left (figura 57), The Devil’s resects, Irreversible. 

                        

 

Figura 52 – Cartaz do 

filme Godzila (1998). 

Figura 54 – Cartaz do filme 

The Host de Bong Joon-ho 

(2006). 

Figura 53 – Cartaz do filme 

Pássaros de Hitchcock (1963). 

Figura 55 – Cartaz do filme O 

Massacre da serra elétrica (1974). 

Figura 57 – Cartaz do filme 

Last House on the left (1972). 

Figura 56 – Cartaz do filme 

Maniac (1980). 



44 

 

Body horror, Splatter ou Gore: 

São filmes que exploram as dificuldades e os desgostos do corpo humano. Muitas vezes 

envolvem mutações, doenças, aberrações ou comportamento fetichista (canibalismo ou 

sadomasoquismo). Ex: The Brood, videodrome (figura 58), The Thing (figura 59), Night of the 

living dead (figura 60), The evil dead. São aqueles que possuem náuseas, muito sangue, 

tremor, repulsa e desgosto. O não natural, revoltante, absurdo. Não natural no sentido de 

transgredir regras do próprio corpo humano, danifica-lo, agredi-lo, torná-lo sem importância, 

pois à medida que os corpos são cortados e o sangue aparece em exagero, à morte aparece de 

forma eufêmica, ou seja, menos chocante que não vida real.  

                     

 

Existem diversas formas de hibridização do gênero de horror e que causa confusão é a relação 

do gênero com ficção cientifica. Sipos (2010) acredita que alguns programas como The X-files 

pode ser considerado horror e ficção cientifica ao mesmo tempo, pois também faz abordagens 

sobre assuntos sobrenaturais. Filmes como Alien, Galaxy of Terror Inseminoid (ou Horror 

Planet) Forbidden World, e Creature, que misturam os dois, foram feitos para amedrontar a 

platéia, mas são muito diferentes de Star Wars, por exemplo, ou como a Odisseia no Espaço. 

Já que ficção científica pura, raramente faz você gritar ou ficar com medo.  

Já a distinção entre o horror sobrenatural e ficção cientifica é considerada mais difícil, muitas 

vezes, como no caso de Drácula de Bram Stocker, ambos tem envolvido na história, assuntos 

como demônios e monstros. Ficção cientifica, horror e o sobrenatural sempre foram 

encontrados em filmes com mortos vivos ou zumbis. Estes filmes ficam no meio da linha de 

ficção cientifica e monstros sobrenaturais, pois existe muitas vezes a relação com produtos 

químicos ou distúrbios nucleares, ou experiências cientificas feitas em seres humanos.  

Figura 58 – Cartaz do filme 

Videodrome (1983). 

Figura 59 – Cartaz do filme 

The Thing (1982). 

Figura 60 – Cartaz do filme Night 

of the living dead (1968). 



45 

 

Já a fantasia é um gênero que também se confunde com horror, mas diferentemente do horror, 

a fantasia não causa medo ou abominação, por mais que as coisas que ali surjam sejam irreais 

ou estranhas. Na fantasia encontramos elementos ou criaturas relacionadas à natureza, com 

símbolos da luz, celeste, ao mesmo tempo em que se relaciona com os símbolos do 

isomorfismo da mãe. A diferença está na forma como o tema é abordado, pois ambas podem 

tratar do sobrenatural e do natural.  

Muitas vezes Horror pode ser confundido com Comédia. O que diferencia é a forma como o 

filme é apresentado. A Comédia é apresentada como uma paródia de outros gêneros, que 

aparece em muitos formatos e também é definido por um efeito psicológico que causa nas 

pessoas, assim como a finalidade do Horror é assustar, a Comédia é para fazer rir. Filmes 

como Young Frankenstein (1974), Teen Wolf (1985). Outros filmes utilizam a ironia ou 

humor negro, como:  Andy Warhol’s Frankestein (1973), An American Weewolf in Londision 

(1981), Mothe’s Day (1985), Motel Hell (1980), Re-animation (1985), etc. Mas algumas vezes 

o filme de Horror causa risos sem intenção, pois o senso de humor varia de pessoa para 

pessoa, e filmes como Extra Terrestrial Visitors (1983), são filmes de horror, mas podem ser 

entendidos também como comédia. Isso acontece principalmente, quando o filme é de baixo 

orçamento e os efeitos especiais não são tão bons como o caso dos filmes feitos por Ed Wood, 

cineasta americano que produziu filmes como Glen or Glenda (1953) ou Bride of the Monster 

(1955). 

Cherry (2009) acredita que essas definições não são definitivas, podem ser tanto subdivididas, 

como acrescentadas, assim como a definição e os exemplos dos filmes apresentados. Em 

determinadas épocas alguns tipos podem ficar mais comuns que outros. Como por exemplo, 

os filmes Slasher foram mais populares nos anos 1980.  Os filmes de horror assim como todo 

grande gênero de sucesso de massa é considerado muitas vezes como algo desacreditado. Isso 

deriva também da tradição iconoclasta por ser um gênero que envolve intensamente diferentes 

mitos e é percebido com certo desprezo. No entanto os filmes refletem as condições existentes 

no tempo e no local em que estão inseridos, assim como toda narrativa, são vulneráveis às 

reflexões ideológicas dominantes e são barométricas do momento cultural, e estão sujeitas aos 

reflexos sociais e inclinações políticas. 

 

 



46 

 

3.2. Origens do Horror 

As histórias de horror são tão antigas quanto o pensamento e a fala humana, pois estão 

estritamente ligadas as emoções primitivas. Lovecraft (2007) explica que o horror cósmico 

aparece como ingrediente nos folclores mais primitivos de diferentes povos e é documentado 

nas baladas, crônicas e escritas sagradas da maioria deles. As cerimônias mágicas que faziam 

evocação a demônios e espectros que floresceram em tempos remotos e atingiram seu apogeu 

no Egito e nas nações semitas. 

Lovecraft cita o livro de Enoque e a  Claviculae Salomonis (A chave de Salomão) que 

ilustram o poder do fantástico no antigo oriente e sobre como essas histórias se ergueram e se 

propagaram até os dias atuais. Dixon (2010) acredita que se formos partir dos primórdios das 

narrativas de horror teremos que retornar a Babilônia em Epic of Gilgamesh de 2000 a.C., a 

Odisseia Homérica em 800 a.C. Já que antes de existir o cinema, o horror surgiu nos cânticos 

passados oralmente e na literatura, ambas dessas narrativas envolvem contextos em que tanto 

monstros quanto mortais estão envolvidos com características do sobrenatural.  

A Idade Média, imersa em trevas, a fantasia, deu um enorme impulso à expressão do horror, 

tanto no Oriente quanto no Ocidente, que se empenharam em preservar a herança 

sobrenatural, seja como folclore aleatório, seja na magia até o canalhismo. Bruxas, 

Lobisomens, Vampiros e demônios necrófagos, histórias que eram transmitidas pelos bardos e 

velhas. E não precisava de grande estimulo para se espalhar, cruzaram fronteiras através de 

cantos e histórias rimadas ou na literatura formal.  

O predomínio e profundidade do espírito de horror medieval na Europa, intensificado pelo 

desespero cego da população, provocado por ondas de peste, pode ser positivamente aferido 

pelas gravuras grotescas timidamente introduzidas em boa parte das mais primorosas obras 

eclesiásticas do gótico tardio da época. Durante todo esse período existia tanto nas pessoas 

letradas quanto nos incultos, a mais inquebrável fé em formas ligadas ao sobrenatural, das 

doutrinas mais benévolas da cristandade às aberrações mais monstruosas da bruxaria e da 

magia negra afirma (LOVECRAFT, 2007). Já no Oriente as histórias de horror chegaram a 

ganhar certa vivacidade que quase se transformaram em fantasia. No ocidente, existia o 

místico germânico surgido das suas florestas boreais e os celtas recordavam estranhos 

sacrifícios em bosques druidas, essa tradição germânica também seria importante para as artes 

expressionistas mais tarde.  



47 

 

Lovecraft (2007) atribui o poder do horror no Ocidente à presença de cultos profanos de 

adoradores noturnos, cujos os hábitos, eram procedentes desde os tempos pré-arianos e pré-

agrícolas, quando uma raça de mongolóides, erravam pela Europa com seus rebanhos e 

Hordas, possuíam  “enraizados” e “chocantes” ritos de fertilidade. A religião secreta de Ibis, 

espalhada pelos camponeses por milhares de anos a despeito da dominância externa das 

crenças druidas, greco-romana e cristã nas regiões envolvidas. Outras histórias tem origem a 

partir dos Abás (indígenas colombianos ou caritabanos) selvagens que viviam em florestas 

solitárias e no topo de montanhas distantes na noite de Walpurgis. 

As tradicionais estações de procriações de caprinos, ovinos e bovinos, se tornaram um vasto 

manancial de lendas e feitiçarias, além de provocar extensas perseguições às bruxas nos 

Estados Unidos e na Europa. Para Lovecraft (2007) o caso de Sálem constitui o principal 

exemplo americano, de caça as bruxas, que estava “relacionado ao apavorante sistema secreto 

da teologia invertida ou adoração de Satã que provocou horrores como a famosa missa negra”.  

Na renascença havia os mágicos e os alquimistas: como Nostradamus, Trithemius, o Dr. Jonh 

Dee e Robert Fluod, nesse solo fértil nutriram tipos e personagens de lendas e mitos sombrios 

que persistem de variadas formas até hoje, um pouco alterados. Muitas delas foram formadas 

das fontes orais e primitivas fazendo parte da herança permanente da humanidade. O amante 

demônio que vem para levar sua noiva ainda viva, o demônio da morte cavalgando ao vento 

noturno, o lobisomem, a câmara lacrada, o feiticeiro imortal, tudo isso pode ser encontrado 

nos registros medievais do Sr. Baring. 

A tendência ao misticismo existe de forma mais intensa nos povos setentrionais europeus, 

onde a atmosfera das histórias populares se tornou intensa. Estas histórias foram geradas nas 

florestas e criadas no frio, tendência essa inexistente nos latinos. Mais tarde, quando essas 

histórias foram documentadas encontraram uma grande materialização na poesia e depois na 

prosa. O fantástico aparece como um elemento constante nos escritos imaginativos da Idade 

Média ou renascentistas como aparece em Beowulff anglo-saxão e as narrativas continentais 

posteriores como dos Nebelluscos (LOVECRAFT, 2007).   

Nos dramas elisabetanos como o Dr. Faustus e as bruxas em Hamlet, percebe-se a influência 

do medo real que a bruxaria causava na época, intensificado no imaginário dos Ingleses na 

medida em que as cruzadas de caça as bruxas de James I ganhavam força. Ao longo do séc. 

XVII e no começo do XVIII percebe-se uma massa crescente de lendas e baladas transitórias 



48 

 

de origens obscuras, ainda mantida sob a superfície da literatura polida e aceita dos livretos de 

horror e fantástico.  Para Lovecraft (2007) na segunda metade do séc. XVIII houve o 

ressurgimento do pensamento romântico, ao quais as temáticas mais comuns eram o culto a 

natureza, o resurgimento do esplendor dos tempos antigos, cenas estranhas e feitos ousados, 

adquiriram novas qualidades de assombro e estranheza de horror. 

Durand (2010) explica que o movimento pré-romântico (Sturm und Drang) na Alemanha e 

logo depois o romantismo retomaram as ideias do imaginário. Essas estéticas apoiavam-se e 

admitiram o imaginário como um sexto sentido, dando privilégio então as narrativas 

relacionadas à morbidez, assuntos sobrenaturais e mitos folclóricos. O pré-romantismo e o 

romantismo trouxeram em forma de literatura as histórias de horror e de ficção cientifica 

como as escritas por Lord Byron e Mary Shelley, agora os escritores transcreviam os mitos e 

as tradições orais.  

Em Strawberry Hill, Walpole publicou em 1764, The Castle of Otranto (O castelo de Otranto) 

obra que exerceu uma grande influência sobre a literatura de horror que viria a seguir. Essa 

obra adquiriu popularidade tanto na Inglaterra, quanto na Alemanha, as pessoas dessa época 

estavam abertas e influentes sobre esse tipo de literatura e os escritores que viriam a seguir, 

tentavam imitar o gótico medieval. Na literatura dessa época era comum o horror aparecer 

discretamente em várias obras, mesmo que não estivessem diretamente ligadas ao horror. 

Horace Walpole deu um impulso crescente aos romances históricos e mistérios medievais e 

por isso é considerado o inventor da novela gótica.  

A maioria das histórias continha castelos góticos, que por sua antiguidade tornavam-se 

cenários assustadores, vastas distâncias e ramificações, alas desertas, e arruinadas, corredores 

húmidos e uma grande galáxia de fantasmas e lendas apavorantes como núcleo de suspenses e 

pavor demoníaco. A influência da literatura Inglesa se estendeu até a Alemanha, onde lá se 

fundiu com características comuns das narrativas germânicas, como o nobre tirânico e 

perverso como vilão, a heroína imaculada que sofre os terrores e o herói valoroso e sem 

mácula, sempre bem nascido, mas frequentemente humilde. Os cenários escolhidos para essas 

narrativas eram uma série de acessórios de palco como: luzes estranhas, alçapões úmidos, 

lâmpadas apagadas, embolorados manuscritos ocultos, dobradiças rangentes, cortinados se 

mexendo, etc. Todos esses elementos, ainda fazem parte do gênero. 



49 

 

A novela gótica já estava estabelecida como forma literária e as obras se multiplicavam até 

que no fim do séc. XVIII avançam para o fim. Ann Radcliffe (1764- 1823) retoma as novelas 

de horror acrescentando maior terror e suspense. Ela estabelece um elevado padrão e domínio 

da literatura macabra, pois constrói uma atmosfera que provoca sensação de pavor, 

acrescentando detalhes específicos, como rastros de sangue na escadaria de um castelo e 

barulhos. Fazendo então com que essas narrativas voltem à moda.  

Mas a mais famosa novela do gênero chegaria apenas em 1818 com o trabalho de Mary 

Shelley, Frankenstein: o moderno prometeu. Em um determinado verão, que Mary passava 

com Percy Bysshe Shelley, Jonh Polidory e Chaire Clairmont. Fizeram uma aposta de tentar 

escrever uma história de fantasmas, o tempo estava frio e chuvoso, os outros abandonaram a 

idéia, mas Mary Godwin, noiva de Percy Sherlley seguiu o plano e acabou criando algo 

inusitado. Uma história que virou um grande sucesso e causou muitas polêmicas, pois trazia a 

tona temas como a evolução da ciência, assim como uma discussão ética e espiritual a 

respeito do homem e sua existência. Frankenstein se tornou um grande marco do horror assim 

como é considerado por muitos, a primeira narrativa de Ficção Científica.  

O período vitoriano é considerado por Dixon (2010) um período muito influente para o 

gênero de horror. Já que além da produção de grandes títulos literários, as lendas urbanas se 

proliferam em um cenário cinzento e frio na Inglaterra industrial. Por volta de 1888 aparece 

nos noticiários à história verídica de “Jack, o Estripador”, em Londres.  Em 1896 é lançado 

Drácula de Bram Stoker, que se tornaria a mais famosa e apreciada história a respeito da 

lenda do Conde Drácula. Em 1910 teremos a criação da novela O fantasma da Ópera de 

Gaston Leroux que teve sua primeira adaptação para o cinema, em 1925 por Ruper Julian.  

Iniciando o século XX começam o que se pode considerar como as primeiras produções de 

filmes de Horror, o que resultará em adaptações cinematográficas para a maioria das lendas e 

obras literárias aqui citadas. Nos Estados Unidos da América autores como Edgar Allan Poe 

se destacou por suas produções góticas e de ficção científica. Outros autores que se 

destacaram foram Oliver Wendell Holmes, Ambrose Bierce, Nathaniel Hawthorne, entre 

outros.  

Wunenburger (2007) explica que a criação ficcional contemporânea seja na literatura ou 

audiovisual costuma apresentar-se como uma recriação livre de mitos antigos ou advindos de 

outros contextos culturais, ou seja, apesar de se apresentar com características diferentes, 

essas histórias tem variadas e antigas origens. Tratando-se não de um retorno do mito ou de 



50 

 

adaptar um mito antigo as condições atuais, mas de um retorno com uma intenção ficcional. 

Então o mito passa por miscigenação, sobreposição, cruzamentos como, por exemplo, a 

mescla de mitos bíblicos com paganismo.  

 

3.3. O cinema de horror 

Desde a invenção do cinema pelos irmãos Lumière, os filmes que utilizavam temas ligados ao 

horror já eram comuns. Em 1910, por exemplo, Thomas Edison produziu a primeira versão de 

Frankenstein de J. Searle Dawley, mas esse filme foi antecedido por vários outros que 

seguiam temas semelhantes como Electrocuting an Elephant (Eletrocutando um Elefante, 

1910), The Execution of Mary: Queen of Scots (A execução de Mary: Rainha dos Scots, 

1895). O Gabinete do Dr. Galigari (Robert Wine, 1919) foi um marco do cinema 

expressionista, já citado anteriormente, é considerado o primeiro filme de horror de fato. 

Nessa época o cinema Alemão estava em ascensão no pós-guerra e produziu muitos filmes do 

gênero.   

Dixon explica (2010) que entre 1931 e 1948 os estúdios que passou a dominar as produções 

de horror foi o estúdio da Universal Pictures nos Estados Unidos, surgindo em 1931 com a 

versão de Tod Browning de Drácula, baseada na adaptação da novela de Bram Stoker feita 

por Jonh W. Balderston e Hamilton Derne, o filme logo se tornou um sucesso, nesse filme, o 

ator Bela Lugosi (figura 61), tornou-se uma referência do cinema de horror por representar o 

papel de Drácula. Outro ícone dos anos 1930 da Universal foi Boris Karloff (figura 62) que 

interpretou Frankenstein de Whale, filme que o consagrou como ator e que o levaria a 

interpretar o mesmo papel em varias outras produções. Mas nos anos seguintes o cinema de 

horror sofreria uma saturação, mas retorna no pós-guerra com mais de 140 filmes de sucesso 

até a década de 1960, quando os estúdios de Hollywood entraram em crise (figuras 63 e 64). 

                       
Figura 61 – Ator Bela Lugosi, 

filme Drácula, Universal 

Studio (1931).  

Figura 62 – Ator Boris Karloff 

Filme Frankenstein da Universal 

Studio (1933). 

Figura 63 – Filme A 

Múmia (1932).  

Figura 64 – Filme O 

Lobisomem (1941). 

 

http://www.zomboscloset.com/.a/6a00d83451d04569e201538ecf342b970b-popup


51 

 

Na Inglaterra, desde cedo, também houve uma grande produção de filmes de horror, como 

consequência da tradição em novelas góticas. Os estúdios Hammer fundado em 1931 

alcançou maior sucesso nas décadas de 1950 a 1970 (figuras 65, 66, e 67). Eram 

especializados em filmes de ficção científica, terror, filmes Noir e comédias e mais tarde 

series de TV. E assim como a Universal optaram por adaptações de Drácula e Frankestein 

além de filmes com temáticas de múmias, cavernas, caveiras, etc.  Muitos outros estúdios se 

destacaram, mas a partir da década de 1960, o cinema mundial entrou em crise. O cinema de 

arte começou então a emergir, inspirado nas vanguardas europeias, mas não demorou muito 

tempo, pois os grandes estúdios começaram a se recuperar em meados da década de 1970 dos 

blockbusters (filmes de grande sucesso comercial).   

        

 

 

3.3.1. O cinema de horror das décadas de 1970 e 1980. 

Passado a crise das décadas anteriores, o cinema de horror retoma o sucesso a partir da década 

de 1970 e agora pouco tinha a ver com os seus filmes antecessores, exceto pelo aspecto de 

continuar amedrontando os espectadores. Agora, os filmes de Frankenstein eram apenas uma 

lembrança, pois os filmes que prevaleciam eram os de violência e mutilação humanas, além 

de alguns filmes de Zombies, ou psicopatas. As outras temáticas, principalmente as góticas 

tinham a janela fechada. Nesse período além do ressurgimento do cinema hollywoodiano 

havia muitos filmes sendo feitos na Itália e Espanha, além do mercado japonês que estava em 

ascensão.  

Essa época testemunhou um colapso dos estúdios de Hollywood, permitindo que os cineastas 

independentes com recursos mínimos e sem acesso ao Market pudessem produzir seus filmes 

e ter certo respaldo, os filmes de baixo orçamento se multiplicavam e vários atores e estúdios 

Figura 67 – Filme Drácula, Studio 

Hammer  (1958).  

Figura 66 – Filme The Phantom of the 

Opera, Studio Hammer (1962).  

Figura 65 – Cartaz do 

filme The Mummy, Studio 

Hammer (1959).  



52 

 

desconhecidos surgiram. Dixon (2010) explica que bastava ter “estômago forte e imaginação 

suficiente” para fazer sucesso com o público, já que os filmes independentes não seguiam 

regras sociais ou censura, oferecendo uma alternativa aos filmes dos grandes estúdios, pois 

falavam em uma linguagem que fazia sucesso principalmente com o público jovem.  

Herschell Gordon Lewis foi o pioneiro do estilo Splatter (Slasher) com o filme Bloofeast de 

1963. Ele criou seu primeiro filme com uma linguagem extremamente violenta, com 

repetições de senas de sangue e grande sadismo, o que resultou em sérios insultos e 

desaprovação por todo o país. E mesmo assim, a brutalidade e incessantes carnificinas como 

as de Bloodfeast são repetidas em muitos filmes nos dias atuais. Por isso, Lewis é conhecido 

como “o especialista Gore”, mesmo fazendo filmes considerados amadores e repulsivos 

(DIXON, 2010).  

Lewis contribuiu com vários outros filmes como Two Thousand Maniacs (1964) que ele 

mesmo considera “psicologicamente repulsivo”, na verdade o que Lewis fez foi preparar o 

terreno para muitos outros filmes que viriam a seguir, na década de 1970 em diante, filmes ao 

qual o único assunto é a violência. Os maiores representantes desse estilo hoje são: Sexta-feira 

13 (Sean S. Cunninghan, 1980), O Massacre da serra elétrica (Tobe Hooper,1973), The 

Nightmare on Elm Street (Wes Craven, 1984), entre outros, em todos esses filmes as vítimas 

sofrem rituais de matança. Por volta de 1978 começou o ciclo Slasher que se estendeu pelos 

anos 1980 e gerou filmes com inúmeras seqüências como os já citados.  

E apesar desses filmes causarem polêmica, rituais de matança ou sacrifícios que envolvem a 

importância do derramamento de sangue, são hábitos e cenas que se repetem por toda a 

história da humanidade, desde os sacrifícios relacionados à fertilização do solo para a 

agricultura praticado por varias diferentes culturas, também existem as guerras. O próprio 

histórico norte-americano de excessivas guerras e a dizimação do nativo americano sugerem 

um país de tradição violenta as quais, essa temática é sempre recorrente. Nas décadas de 1960 

e 1970 o mundo e o Estados Unidos viviam tempos atribulados, havia a guerra do Vietnã, os 

movimentos contra a guerra, assim como a guerra fria.  

Além disso, esses filmes causaram grande polêmica com os movimentos feministas por terem 

mulheres esfaqueadas por assassinos em todos os filmes. Outro tema abordado é o sexo na 

adolescência ou por jovens na faixa dos 20 anos, onde é a mulher que sofre os danos maiores. 

Além disso, algo muito característico desses filmes é que os jovens que praticam sexo são os 



53 

 

que morrem mais rápido e as mocinhas virgens, na maioria, dos filmes sobrevivem, embora 

tenha sofrido grandes horrores durante todo filme.  Sipos (2010) afirma que o público sempre 

sabe que a heroína vai triunfar, O filme “Carrie, a estranha” de Stephen King, por exemplo, 

parece incapaz de lidar com os problemas que tem na escola ou com seus poderes 

sobrenaturais. Em muitos filmes de Hollywood as mocinhas são ameaçadas e acabam 

encontrando o amor verdadeiro, o herói corajoso da história. Nesse caso, o mito da heroína ou 

herói está relacionado com  que Durand considera como as armas do herói, que são símbolos 

de poder e pureza, pois todo combate é espiritualizado, assim como também é triunfante e 

vitorioso. Dessa forma, podemos entender porque o herói ou heroína triunfa no final dos 

filmes de horror.  

Depois de 1975, esses pequenos estúdios acabaram sendo ultrapassados pelos grandes 

estúdios de Hollywood que estavam se recuperando da crise sofrida em todo o setor 

cinematográfico, diretores como Steven Spielberg e Jorge Lucas inauguravam a era dos 

blockbusters, filmes cujo orçamento inicial é altíssimo, mas o lucro consegue ser maior. 

Mascarello (2006) considera que a nova Hollywood estava se adequando a situação 

econômica e estética do “Novo cinema”, pois ocorreu uma ruptura com o cinema antigo, feito 

durante muitos anos, “o chamado cinema clássico”, mas que agora era uma fórmula que não 

dá mais certo, pois havia se tornada ultrapassada e repetitiva.  Na época havia um grande 

investimento em Market e propagandas. Havia também cartazes, brinquedos e acessórios de 

filmes eram vendidos, como o da franquia Stars Wars. Esse tipo de investimento não era 

comum antes. O sucesso era responsável pelas intermináveis sequências de três ou mais 

filmes, o cinema de horror são um exemplo claro disso.   

 

3.3.2. O horror e o momento sociocultural  

Dentro de uma sociedade existem certos mitos que são submetidos a eternas  transformações. 

Essas transformações podem significar a ascensão e o declínio de alguns mitos, mas existem 

também, as variações cíclicas e rítmicas das mesmas raízes semânticas.  Pois a vitalidade e a 

sobrevivência desses mitos dependem e se beneficiam das mudanças, tanto internas quanto 

em suas referencias externas (WUNENBURGER, 2007).  

Os mitos de horror se transformaram de várias formas ao longo dos anos para poder chegar 

até o cinema e através da linguagem cinematográfica, continua se renovando e misturando-se 



54 

 

a outros estilos, esse é um dos motivos que faz com que o gênero permaneça popular desde da 

sua origem aos dias atuais. A razão de alguns subgêneros fazerem mais sucesso com o público 

em determinadas épocas ou não, depende de como aquele gênero representa o “espírito” da 

sociedade naquele momento. Assim como também é o responsável pelo declínio do mesmo. 

Cherry (2009) afirma que particulares tipos de horror são consumidos por específicas 

audiências e variam em diferentes culturas, mas é principalmente, determinado pelas 

circunstâncias sociais e históricas. O que funciona para certo grupo social é provável que não 

funcione para outro, pois sua linguagem tem que fazer parte do imaginário do público para 

que ele se reconheça e goste.  

O Horror tem uma forte influência sociocultural, muitas vezes podem ser as razões para 

aquele gênero fazer sucesso naquela época e em outras não. Cherry (2009) cita o exemplo da 

guerra do Vietnã dos Estados Unidos, que gerou muitas reflexões, transformações sociais e 

protestos políticos. Foi nessa fase onde os filmes Slasher emergiram, em meio a uma 

turbulenta fase, tanto para o cinema quanto para a sociedade. Edward Mãos de Tesoura (Tim 

Burton, 1990), por exemplo, fala sobre o medo em torno da deficiência física. Por outro lado 

os filmes de George Romero usam na temática de Zombies códigos que se ligam as relações 

políticas como o retorno da repressão mental onde as pessoas são metaforicamente 

“brinquedos comandados pelo sistema”.  

Os grandes temas abordados pelo horror são variados: a alienação social, o colapso da moral e 

das ordens espirituais, a profunda crise da identidade evolucionista, a articulação de 

imperativos mais íntimos da humanidade e a necessidade de expressar as implicações da 

existência da humanidade. Esses significados fora do contexto social e histórico podem fazer 

com que as pessoas não se identifiquem, hoje existe uma globalização que diminuiu esse 

efeito. Mas essa não identificação foi responsável por muitas crises, não apenas do cinema de 

horror, mas como em todo o cinema. Pois as ansiedades sofridas pela sociedade representadas 

na tela, podem causar alívio ao público e ajudar a trabalhar com esses medos. Alguns filmes 

trabalharam direta ou indiretamente, com temas como a guerra e a bomba atômica, medo 

comum nos anos da guerra fria. Muitos desses filmes mostram monstros, mortos-vivos, que 

são consequências de distúrbios nucleares ou químicos. 

 

 



55 

 

3.3.3. A estética dos filmes de horror 

 

O gênero de um filme é definido por um conjunto de convenções em sua história, ao qual 

inclui o enredo, figurino, cenas e/ou cenário (figuras 68 e 69). Mas gêneros não devem ser 

confundidos com estilos que são as técnicas e a maneira como a história é contada. Sipos 

(2010) explica que essas diferenças podem variar de diretor para diretor, ou de um estúdio 

para outro. Filmes de horror geralmente envolvem uma ampla gama de efeitos especiais e 

estéticos. As características estéticas também são diferentes para cada subgênero, embora que 

ainda possam apresentar muitas semelhanças. 

Cherry (2009) afirma que o filme de horror é especialmente concentrado no espetáculo 

cinematográfico, pois ele deve ser responsável por materializar os sentimentos no espectador, 

por isso a linguagem de horror depende de determinados padrões para funcionar. A edição, 

montagem e ritmo, o trabalho de câmera e outros aspectos, a luz e a cor dominante, os 

adereços e os figurinos (figura 70). A estética do medo serve para criar uma resposta direta no 

espectador através da cognição, seja ela visual ou auditiva como: náuseas, repulsa, vômitos, 

empatia, alívio e até mesmo risos, em resumo são emoções extremas.  

O Horror é muito dependente da linguagem cinematográfica e até da evolução técnica obtida 

pela computação gráfica, entre outros fatores, que permitiram efeitos especiais mais 

convincentes. As técnicas e tecnologias tiveram que melhorar com o passar dos anos para se 

obter efeitos mais realistas para convencer o público, tanto que os filmes realizados no 

passado não causam mais tanto medo, e por vezes se tornam cômicos para algumas pessoas. 

Pois horror trata, em parte, de coisas não existentes, então para criar algo que não é do nosso 

cotidiano o horror é extremamente dependente das técnicas e ferramentas cinematográficas. 

Ajudando também os diretores a produzirem narrativas mais complexas.  

           
Figura 68 – Maquilagem do 

filme Piratas do Caribe (2003). 

Figura 69 – Maquilagem do 

filme Nightmare on the Elm 

Street (1984). 

Figura 70 – Cenas do filme A Lenda do 

Cavaleiro sem cabeça de Tim Burton (1999). 



56 

 

Os efeitos psicológicos causados pelos sons são marcantes: sensações de surpresa, suspense, 

pânico. Podemos tomar como exemplo o filme Psicose de Hitchcock (figura 71) ao qual a 

famosa trilha sonora, antes do assassinato no banheiro, determina a atmosfera e o suspense do 

filme. Pode-se hoje fazer isso de forma computadorizada, sons de portas rangendo, passos, 

batidas, longas pausas de silêncios seguidos de gritos, etc. As luzes e as sombras são usadas 

para criar efeitos psicológicos. Os monstros e seres ficcionais precisam de uma maquiagem 

bem trabalhada. Nos filmes de assassinatos os efeitos de câmeras e ângulos ajudam no 

suspense, no clima de mistério e até em ocultar ou expor algumas informações.  

A cor, os significados e os efeitos cognitivos são as bases para a ambientação do filme. Assim 

como a monocrômica é adequado para filmes de terror espectral. Os Estúdios Hammer da 

Grã-Bretanha foram os primeiros a utilizar esses efeitos das cores e os filmes a partir da 

década de 1970 em diante, passaram a usar e aperfeiçoar o uso das cores, de luz e sombra. O 

exorcista, por exemplo, usa amarelo e azul, cada uma dessa cores mantém um clima e 

permanência no filme. O filme O iluminado usa vermelho sangue, em forte contraste com as 

cores pastéis (figura 72).   

Filmes monocromáticos costumam ser de fantasmas, a monocrômica é algo provocado pela 

direção de arte para que a imagem adquira os significados daquela cor (figura 73).  O próprio 

cinema preto e branco ajuda a tornar um clima sombrio, também por lembrar  do início do 

cinema de horror, assim quando o cinema colorido surgiu, os significados e as sensações 

causadas pelas cores ajudaram a compor a montagem do filme.  

       

 

 

Figura 71 – Cena do Filme 

Psicose de Hitchcock (1960). 

Figura 72 – Cenas do filme O 

Iluminado (1980). 

Figura 73 – Cenas do filme 

Navio Fantasma (2002). 



57 

 

3.4. O imaginário do horror  

 

O imaginário é espelho das nossas emoções, aquilo que as nossas imagens que produzimos 

refletem de fato, o estado do nosso corpo, nossa constituição neurológica. Por outro lado, o 

imaginário também nos excita os prazeres e desprazeres, pois uma imagem mental, uma 

realidade externa nos provoca efeitos sobre a sensibilidade, agem sobre o humor, sentimentos 

(WUNENBURGER, 2007). O horror provocará tanto prazer quanto desprazer ao mesmo 

tempo, o horror lida com o imaginário humano e os seus medos primitivos (LOVECRAFT, 

2007).  

O que torna o gênero de horror de difícil delimitação é porque se trata de um gênero de fundo 

emocional. É como se fosse uma grande esponja que absorve as novas histórias que são 

típicas em toda a humanidade. O horror sempre acha uma máscara nova assustadora, para 

ressoar nas preocupações típicas do momento histórico e cultural, achando o lado sombrio de 

todo desejo ou de todo mito (SIPOS, 2010). 

As primeiras manifestações do gênero de horror surgiram em forma de mito e cânticos 

passados oralmente por diferentes povos desde o começo da humanidade. Os primeiros 

sentimentos de dor e prazer eram respostas ao ambiente em que as pessoas se encontravam e 

essas sensações tomavam conta, pois não tinham experiência com esses sentimentos antes. 

Nos tempos primitivos onde tudo era desconhecido e imprevisível. O sonho também ajudou a 

construir a noção de um mundo irreal ou espiritual nos trazendo a religião e a superstição.  

Com o passar do tempo o homem já não tinham mais esses fatos como desconhecidos, mas 

esses sentimentos de volta, através do subconsciente, os instintos profundos nos trazem esses 

sentimentos de volta. Essas associações e sentimentos são herdados de nossos ancestrais e 

ainda existem muitos mistérios não desvendados. Para Wunenburger (2007) são produções 

imaginativas, que se exprimem por meio da imagética popular, folclore, ou aquelas presentes 

na arte erudita. Seja nas pinturas mitológicas ou referências poéticas que destotalizam as 

narrativas coletivas, decompõe-se em mitemas, que são as cenas e os personagens que se 

tornam assim verdadeiros elétrons de sentido que podem sobreviver por si mesmo ou podem 

ser novas associações e novas narrativas. 

Lovecraft (2007) explica que o apelo ao macabro e ao não-natural muitas vezes é restrito, pois 

exige que o leitor se desvincule do que é racional, deixando sua imaginação dominá-lo, isso é 



58 

 

difícil, pois na vida continua unida ao pensamento ocidental exige uma racionalidade baseada 

na lógica, que não pode ser encontrada nos grandes contos de horror. Sipos (2010) afirma que 

para se diferenciar de outras narrativas, o gênero de horror dramatiza os eventos horríveis, que 

seriam comuns, realistas, ou históricos. Deve-se então postular uma ameaça que está fora da 

normalidade, realístico ou que a história possa explicar.  

A emoção mais antiga e mais forte da humanidade é o medo e o tipo de medo mais 

poderoso é o medo do desconhecido. Poucos psicólogos contestarão esses fatos e 

sua reconhecida verdade deve estabelecer, para todos os tempos, a autenticidade e 

dignidade da ficção fantástica de horror como forma literária. (LOVECRAFT, 2007 

p. 13) 

Esses monstros engatilham certos medos de infância, tais como, ser comido ou desmembrado 

ou ainda, medos sexuais, violências e incestos, tudo isso, é considerado no mínimo amoral. 

Por isso, os monstros tem que demonstrar na aparência que são perigosos, por isso uma série 

de simbologia são utilizadas.  Podemos buscar explicação em Durand (2002) a partir dos 

símbolos catamórficos que são aqueles relativos à queda e os traumas da infância, o medo, 

vertigem, o castigo e a dor.  

Podemos ainda visualizar os Símbolos teriomórficos que são aqueles relativos à animalidade, 

o animal físico e simbólico, mais especificamente o da mordicância relacionado ao ato de 

morder e devorar, a boca cheia de dentes, a exemplo do tubarão, lobisomens, piranhas, todos 

típicos em filmes de horror. Como nos contos infantis, os animais que devoram, como o Lobo 

Mau, o gênero de horror sempre recorre a esses arquétipos e símbolos. Os monstros e medos 

da infância presentes nas narrativas de horror podem ainda estar relacionados com os 

símbolos Nictomórficos que são os relativos à noite e escuridão. O medo do escuro e de 

possíveis monstros, como os monstros do armário.  

E mesmo os homens adultos temem a idéia de mundos ocultos e insondáveis, mundos que 

apenas os insanos ou os mortos podem ter acesso (LOVECRAFT, 2007). Esse medo do 

desconhecido se relaciona mais uma vez com os símbolos Nictomórficos, mas dessa vez os 

relacionados à água escura, significa uma passagem para o desconhecido, à água estagnada 

que não se pode ver o fundo então não se sabe que seres ali habitam.  

Carroll (1990) afirma que as criaturas de horror são geralmente óbvias na sua aparência, pois 

são sempre impuras no sentindo em que envolvem conflitos entre duas ou mais permanentes 

culturais ou naturais. Em outras palavras, são fusões no nível físico ou psicológico, isso 



59 

 

implica em criaturas que transgridem ou combinam coisas opostas, pela natureza ou pela 

cultura. São figuras que se confrontam entre: dentro e fora, morto e vivo, inseto e humano, 

carne e osso com máquina, e outros, sejam eles, múmias, vampiros, fantasmas, zumbies todos 

eles são figuras próprias de fusões.  

Esses monstros transgridem principalmente o pensamento dicotômico do ocidente em que 

existe bem e mal, certo e errado, principio que acredita que os elementos habitam lados 

opostos e não podem se encontrar. Carroll (1990) lembra que as junções dessas características 

resultariam em uma entidade impura e repulsiva por não se encaixarem. Essa fusão pode ter 

vindo do imaginário do folclore do oriente, exemplos como: as gárgulas, o padre demônio que 

é meio homem, meio roedor, o lobisomem que é humano e lobo ao mesmo tempo. 

Seres humanos, alienígenas, clones, insetos gigantes, assim como muitos temas abordados, 

pela ficção científica, causa algo muitas vezes é biologicamente “repugnante”. Durand explica 

que esse tipo de símbolo está relacionado a criaturas que causam angústia, como aranhas, 

formigas, animais gigantes, como a mosca, de filmes como The Fly (David Cronenberg, 

1986) ou Império Das Formigas (Bert I. Gordon, 1977). Geralmente os filmes usam insetos, 

larvas visguentas, a aflição causada pelos insetos. 

O gênero de horror é causa ainda, de contradições, entre o imaginário e o racional, questões 

como por que monstros ficcionais podem causar medo real nos espectadores. Carroll (1990) 

explica que de acordo com a teoria da ilusão ficcional, se nosso subconsciente acredita que 

está na presença do monstro, nossos sentidos acreditam e agem independentemente da 

racionalidade. Através das varias estratégias de câmeras somos levados a nos confrontar e nos 

perguntar inconscientemente se aquilo é real ou não, e acabamos nos deparando com os 

instintos primários de defesa, pois acreditar é um processo inconsciente que não se pode 

controlar. 

Outro fator é o suspense, que é um dos elementos fundamentais na história de horror, o que 

geralmente envolve uma vítima que vai ser atacada de surpresa ou o ressurgimento do 

monstro. Mas o fator suspense e mistério fazem parte do desconhecido, e causa também 

curiosidade e expectativa do espectador. Geralmente o público sabe pelos sinais dado pelo 

filme que vai acontecer algo, mas não sabe exatamente quando, e por isso é sempre 

surpreendido.  



60 

 

Outro grande questionamento é por que a idéia de começar o gênero? Ou porque ele persiste 

fazendo sucesso? Ou mesmo por que a sua natureza é aceita considerando que a emoção 

chave da arte do horror é a repulsão e o desgosto? Por que alguém gostaria de ter essas 

sensações? Pois em um pensamento lógico tais situações deveriam ser evitadas, é um dos 

paradoxos do gênero. Parece que é uma experiência prazerosa, ou no mínimo familiar para a 

maioria. Nesse ponto, podemos responder afirmando que não é partindo de uma lógica que 

poderemos compreender o horror, mas sim analisando as questões imaginativas e simbólicas 

(CARROLL, 1990).  

 

3.4.1.  O Imaginário de horror norte-americano  

Os Estados Unidos herdaram o folclore sobrenatural da Europa, principalmente as tradições 

celtas das ilhas britânicas, adicionada com associações fantásticas da cultura nativo-americana 

e as condições geográficas e sociais que foram expostos. Lovecraft (2007) afirma que toda 

essa influência moldada aos interesses, preceitos espirituais e teológicos dos primeiros 

colonos, fez o berço do imaginário norte-americano. Para Wunenburger (2007) esse 

imaginário Norte-Americano deriva de um maniqueísmo ontológico e moral (doutrina que se 

funda em princípios opostos, bem e mal, antagonismos) começam a partir dos colonos 

europeus de uma fé missionária e messiânica, percebendo a si mesmos como bons homens, os 

que herdaram o paraíso.  

Tendo deixado a Europa, que estava passando por variadas crises, como doenças, pobreza 

excessiva e sofrimento, acompanhado por um mito de emancipação e liberdade. Resultando 

assim, duas representações do mal: o mal exterior ao grupo, personificado na figura do diabo 

ao quais os fiéis teriam por obrigação erradicar (figuras 74 e 75). A influência da teocracia 

puritana e todo tipo de relação entre o homem e o Deus “vingativo” dos calvinistas e o 

adversário desse Deus (o demônio) (LOVECRAFT, 2007).  

Por outro lado, o mal é muitas vezes cultivado como um agulhado do bem. A sociedade 

americana é sempre alimentada com figuras violentas e transgressoras, de “gangsteres” e 

“cowboys” cujo destino é sempre compatível à redenção, pois são admirados e repetidos no 

cinema. Nos filmes norte-americanos mesmo os que não são de horror sempre aparecem à 

figura heroica, o“mocinho” (figura 76), seja ela na figura feminina ou masculina, e o 

antagonismo entre o bem e mal. Durand classifica essa incidência do mito do herói a partir da 



61 

 

estrutura heróica do imaginário. Relacionados à ascensão,  a gloria e a vitória sobre a 

morte, ao isomorfismo da luz e do céu, a recuperação do que foi perdido, está relacionado 

também à soberania e potência, tema muito recorrente aos filmes norte-americanos. Daí então 

as qualidades apresentadas pelos heróis nas narrativas, adjetivos como coragem, honestidade, 

etc. A natureza estranha e agreste do ambiente em que os primeiros colonos estavam imersos 

também ajudava a criar certos mitos. As enormes e deprimentes matas virgens onde as casas 

eram extremamente distantes uma das outras (figura 77). Além disso, a América também foi 

fruto de um genocídio brutal, uma violência sanguinária encarnada no índio pele vermelha, 

uma figura satânica para eles, cujas feições e costumes assustavam os colonos. Lovecraft 

(2007) explica que a introspecção mórbida desenvolvida por uma vida isolada no interior, 

privado de diversões, repressão emocional e uma vida de luta por sobrevivência ajudada pelo 

ambiente hostil, torna-se um ambiente propício a histórias contadas pelas avós diante da 

lareira.  

     

 

As histórias de bruxaria, vindas da “caça as bruxas” europeia ganharam estrema importância 

nos Estados Unidos colonial. Os casos de Salém, que levaram as histórias de bruxaria 

persistiram por muitos anos depois do ocorrido. Lovecraft (2007) cita o caso do escritor 

Nathaniel Hawthorve (1804 - 1864) que foi filho da antiga Salém e bisneto de um dos juízes 

mais sanguinários nos processos de bruxarias (figuras 78 e 79). Nathaniel utilizou suas raízes 

puritanas da Nova Inglaterra, “meditativa e tristonha” e tinha uma grande herança do 

fantástico norte-americano, utilizando o mal em suas narrativas, que ele via na vida normal e 

as tragédias corriqueiras, a hipocrisia e o lamento da vida das pessoas normais. Ele utilizava 

muitas vezes os cenários de Salém em suas histórias: Construções coloniais com pontas 

expectais, chaminés enfeitadas, são ambientes adequados para reflexões sombrias juntamente 

com os murmúrios sobre bruxaria. 

Figura 75 – Índios nativos 

Americano. 

 

Figura 74 – Índio nativo 

Americano. 

Figura 76 – Cartaz do filme 

The searchers (1956). 



62 

 

Através do iconoclasmo explicado por Durand (2010) podemos então compreender a 

existência e o combate da igreja católica ao misticismo de outras culturas. O combate ao que é 

considerado “errado”. Podemos partir desse principio para explicar à caça as bruxas e a 

religião protestante, caçada essa que deu origem a muitas histórias e mitos de horror. Assim 

como uma longa tradição europeia de histórias de horror, percebe-se que o cinema de horror 

deriva de diferentes e variadas fontes culturais, que hoje são representadas na tela do cinema.  

            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 77 – Floresta do Agreste 

Norte-Americano.  

Figura 79 – Bruxas de 

Salém (1869). 

Figura 78 – Pintura Julgamento 

das bruxas de Salém (1853). 



63 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 

 

Cartaz 1 – Halloween 

 

Título original: Halloween 

Titulo em Português: Halloween 

Ano de Lançamento 1978 (EUA) 

Direção: John Carpenter 

Sinopse: Michael Myers quando criança matou sua irmã mais velha, em um dia de 

Halloween, por este motivo ele foi internado em uma clinica para doentes mentais em que 

passou 15 anos. Diagnosticado como psicopata ele passa esses anos todos completamente 

mudo.  Porém, na véspera de um Halloween depois de 15 anos ele consegue fugir e retorna à 

sua cidade natal para continuar seus crimes na localidade. 

 



65 

 

Análise 

A partir do cartaz do filme Halloween pode ser feitas diferentes associações. Na parte superior 

do cartaz observamos em destaque o nome Halloween, o qual tem a mensagem confirmada 

pela ilustração no centro do cartaz. Ele apresenta uma tipografia simples e quadrada, mas com 

uma pequena borda alaranjada e levemente pontiaguda, seguindo um padrão da ilustração, 

que são respectivamente, a faca e a abóbora. O nome do filme é rapidamente assimilado, pois 

se refere a uma festa popular em todo o ocidente, principalmente nas ilhas Britânicas, e na 

América do Norte. O filme trata-se da história de um assassino psicopata e apesar da relação 

que o Halloween possui com o sobrenatural, nesse caso, trata-se de um ser humano comum. 

Samain (Sama in) ou Samhain é o nome da comemoração celta que deu origem ao Halloween. 

Essa comemoração era feita pelos povos que habitaram a região da Gália e das ilhas 

Britânicas, conhecida também, como “O festival da colheita”. A festa realizada no dia 01 de 

novembro, correspondente no calendário de Goligny (Calendário Gaulês) ao Ano Novo Celta 

(MERCATANTE e DOW, 2009, p. 856).  Samain é descrito como o período de escuridão que 

precede a luz, analogia que se refere à preparação para o inverno, por isso, Gaulish Dis Pater 

que é o deus da morte, do inverno e do frio, era especialmente adorado nessa parte do ano. 

Matson e Roberts (2010 p.118) explicam que as datas e a forma como a festa é celebrada 

variou ligeiramente de região para região, o que incluía desde incêndios cerimoniais a 

sacrifícios humanos e animais. 

Em algumas regiões as crianças iam de porta em porta, uma noite antes do Samhain 

arrecadando contribuições para as celebrações. Às vezes as pessoas exibiam nabos esculpidos 

com uma vela por dentro, como decoração. Foliões acreditavam que Samhain marcava o 

período do ano ao qual a barreira entre o mundo espiritual e o mundo dos vivos era mais 

estreita, e os moradores do outro mundo poderiam visitar os lugares de além-túmulos. O nome 

Halloween foi introduzido nas terras celtas por volta de 800 D.C. quando a igreja católica 

criou seu próprio feriado no dia 01 de Novembro para substituir o feriado pagão e 

homenagear todos os santos, o chamado All Hallows’ Day, e a noite anterior passaram a ser 

chamado de All Hallows’ Eve. 

A tradição de fazer uma escultura na abóbora e usá-la como lanterna deriva da prática de 

esculpir nabos e colocar uma vela dentro, comum durante o festival na Europa, somente 

quando o feriado foi para a América do Norte que começaram a usar abóboras. Os motivos 



66 

 

para isso, não são claros, mas é possível que o rosto esculpido e a vela sejam para espantar os 

espíritos que vagam pela terra nesse dia. Mas também é possível que simbolize o rosto de 

Bran, O abençoado, que foi governador de Gales. Ele mandou colocar sua cabeça decepada 

de frente para a França para proteger as terras celtas dos invasores.  

A faca, a abóbora e a máscara se fundem em uma única ilustração. Dessa forma, misturam 

também seus significados, ambas parecem fazer parte do mesmo ser e da mesma figura, 

havendo uma continuidade. Além de dividir o centro do cartaz, as cores e as formas tomada 

pela faca e pela abóbora se misturam à cor alaranjada, assim como a forma pontiaguda da faca 

também estão presentes na abóbora.  

A abóbora possui diferentes significados, mas o mais comum é a de moradia, da casa e do 

repouso, relação que é feita por causa do seu interior oco. Nas práticas de origem celta e em 

outras sociedades, se retira as sementes e usa-a como uma cabaça para a decoração. A 

abóbora sempre faz relação com os símbolos da intimidade, todos eles, em alguns lugares são 

relacionados à fertilidade, outros são relacionados à imortalidade, renovação, regeneração 

espiritual e morada espiritual (CHEVALIER e GHEERBRANT, 2009 p. 6). 

Durand (2002) explica que esses ritos de passagens sazonais, como feriados que ocorrem 

todos os anos estão ligados ao ritmo. Podem está relacionados ao ciclo lunar, muitas 

civilizações utilizam o calendário lunar, assim como o calendário de Goligny dos celtas que e 

sua tradição do festival da colheita. Pois o sacrifício humano ou animal eram realizados para 

que o ciclo não fosse interrompido, e que a colheita fosse um sucesso. Nesse caso, a relação 

entre o sacrifício de sangue feito pelos antepassados celtas também se relaciona ao assassino 

(Michael Myers) que escolhe a mesma data para a prática. Embora os sacrifícios celtas sejam 

no sentido de recomeço e equilíbrio descrito por Durand.  

Em relação ao fundo totalmente preto, que destaca a ilustração, também está ligado a um 

sentido extremamente negativo, pois, existe um isomorfismo entre o inverno, à noite e à 

escuridão.  O assassino que surge da escuridão total da noite é representado pela ilustração e 

pela disposição dos elementos, a máscara e a faca deixam claro que o assassino utiliza a 

escuridão da noite para surpreender suas vítimas. Imagem que resume e comunica de forma 

clara o sentido do filme. Durand explica que a possibilidade de haver um perigo, onde nossos 

olhos não podem alcançar está relacionada à situação de trevas, à escuridão total. O que nos 

causa angústia, também está baseado no medo infantil da escuridão, pois o preto é símbolo do 



67 

 

temor que temos dos riscos naturais, esse risco que é justificado no filme. Pois uma imagem 

mais escura, um ponto negro, causa um choque emotivo nas pessoas que pode chegar à uma 

crise nervosa.  

Esses temores derivam dos nossos ancestrais, ao qual, a aproximação da noite para eles estava 

relacionada com a hora onde os animais maléficos e os monstros infernais saem para se 

apoderar do corpo e da alma. O assassino é o próprio ser maléfico, Durand explica que 

quando se aceita a escuridão, os significados do negro são transferidos para ele, no sentido do 

pecado, da angústia, da revolta.  O negro que também está relacionada às “idéias negras”, às 

idéias subversivas, às idéias subversivas do assassino.  

A abóbora no cartaz faz assimilação a um rosto, não o que geralmente é esculpido para a 

decoração do Halloween, mas um rosto humano ou de uma máscara. Essa impressão é 

confirmada quando assistimos ao filme, pois o assassino nunca mostra o rosto, que está 

sempre encoberto por uma máscara. Então, os simbolismos do Halloween são trazidos através 

da abóbora se misturam ao de máscara.  

Chevalier e Gheerbrant (2009 p. 595 - 598)  explicam que a máscara pode ter varias 

conotações, desde danças sagradas, teatrais, carnavalescas, mas na maioria das culturas tem 

um simbolismo negativo, pois para o teatro, muitas vezes  as máscaras possuem tendências 

demoníacas exteriorizadas, como no caso do Teatro de Bali. As máscaras nesse caso estão 

representando fisicamente e externamente o interior, o espírito do ser que as vestem. A 

máscara não esconde o rosto, mas revela tendências interiores. A máscara funerária é o 

arquétipo imutável ao qual a morte que se reintegra.  

Para os iroqueses, nativos americanos que moravam na região do Grande Lagos,  

primariamente no sul de Ontário, Canadá e norte dos Estados Unidos, a função da máscara era 

de curar doenças físicas e psíquicas, nos ritos, os homens mascarados representam a criação 

falha, os monstros, os anões, etc. Promovendo os rituais de caça. Já para os Pueblos 

(comunidade de nativos americanos do sudoeste dos Estados Unidos) as danças mascaradas 

eram ao mesmo tempo, os ancestrais e os mortos, festejados no durante o inverno.  Na África 

aparece como ritos agrários, funerários e de iniciação. A máscara também é objeto de 

possessão destinada a capitar a força vital do ser humano ou animal no momento de sua 

morte. Então quem a usa pode ser possuído pelo outro. Para os povos celtas as máscaras 



68 

 

também estão relacionadas a seres enviados de outro mundo. No caso do cartaz existe a união 

dos significados da máscara e da festa do Halloween representado pela abóbora.  

A faca que no cartaz se mistura à abóbora é tida na iconografia Hindu como atribuída a 

divindades terríveis, entre as mãos dadas, é a arma da crueldade. O  mesmo vale para os 

povos do México e os Maias. Na china era um emblema da lua, pelo seu fatiamento quando 

minguante. Cirlot (2001, p.169) explica que geralmente está associado a sacrifício, vingança, 

morte, a primazia das forças humanas. Para Durand é símbolo de separação cortante entre o 

bem e o mal, a arma do herói, a ascensão fálica.  Mas quando relacionamos a faca ao 

assassino, assimilamos a violência e os perigos, fazendo ainda relação com o símbolo relativo 

à animação, nesse caso, o animal psicológico.  

Pode-se notar que no cartaz os significados e os mitos repetem-se e se misturam. Mesmo em 

diferentes símbolos, observamos seus significados particulares, que por vezes, difere da 

conotação do filme. Pode-se observar o simbolismo do Halloween com a máscara, ambas em 

muitas ocasiões estão ligadas ao ciclo lunar. O dia em que os mortos voltam a terra e andam 

com os vivos, também tem o mesmo sentido do preto onde na noite escura, os seres maléficos 

saem e se apoderam da alma dos vivos, que Durand considera como símbolos nictomórficos. 

Outra relação feita com o Halloween através da teoria de Durand, assim como todas as festas 

anuais, também ocorre na noite, idéia que se opõem totalmente a da luz do dia. O próprio 

assassino, que é o monstro maléfico, em momento nenhum aparece durante o dia. Nesse 

sentido, ainda se encontra a máscara que está relacionada aos monstros e a apoderação da 

alma do outro, que também são símbolos descritos como nictomórficos. 

 

 

 

 

 

 



69 

 

Cartaz 2 – Sexta Feira 13 

 

Título original: Friday the 13th 

Titulo em Português: Sexta-feira 13 

Ano de Lançamento: 1980 (EUA) 

Direção: Sean S. Cunninghan 

Sinopse: O Lago Cristal era um acampamento de férias, mas após dois adolescentes terem 

sido assassinados, o acampamento é fechado. Vinte anos após o crime, o acampamento 

reabre, mas  novos assassinatos ocorrem. Sexta – feira 13 possui varias continuações, a partir 

do segundo filme da série, o assassino chamado Jason é apresentado como autor dos 

assassinatos, apenas no primeiro a assassina é sua mãe. Jason foi um garoto que supostamente 

teria morrido afogado no lago, por negligencia dos seus monitores. Desde então, ele aparece 

para matar as pessoas que tentam ficar no acampamento.  



70 

 

Análise 

No cartaz de Sexta-feira 13 observa-se a predominância da figura da floresta dentro de um 

contorno de um homem, essa forma de ilustração demonstra que o assassino se mistura a 

floresta, ou que de alguma forma está conectada a ele.  Assim como os jovens ao fundo, que 

pelo próprio tamanho da representação demonstra grande desvantagem em relação ao 

assassino.  O autor do cartaz utiliza uma tipografia disforme para o nome do filme, dessa vez, 

o nome aparenta ser escrito com pincel e tinta, prática comum em acampamentos. Outros 

elementos que chamam a atenção é a faca suja de sangue que parece cair sobre as letras do 

número 13 (treze).  

Para o tarô o número treze aparece como simbolismo da morte, Chevalier e Gheerbrant, (2009 

p.622) explicam que esse número aparece como algo que tem significado próprio. Todas as 

cartas no tarô possuem um nome, O mago, A Força, etc. O numero treze é a única carta que 

não se nomeia, pois é a própria morte, como se não precisasse de outra forma de explicação, 

mesmo assim, nesse caso, a morte não é entendida como o fim, mas o recomeço após a 

conclusão de um ciclo.  

Além disso, muitos significados negativos são assimilados ao número treze. A última refeição 

de Cristo, havia treze pessoas na última Ceia. A cabala enumerava treze espíritos maus. O 13º 

(décimo terceiro) capítulo do Apocalipse é o do anticristo e da besta. Na antiguidade, o 

décimo terceiro em um grupo, no entanto podia ser considerado o mais poderoso e mais 

sublime, que é o caso de Zeus.  De uma forma geral, o número treze é aquele que é 

excêntrico, marginal, errático, ele foge da maioria dos ritmos do universo que são feitos 

através do número  12 (doze), do ponto de vista cósmico, é a iniciativa da criatura não 

harmonizada com a lei universal.  

A imagem da floresta parece estar intimamente ligada ao assassino, inclusive muitas culturas 

acreditam na existência de seres da floresta, a maioria deles malignos. O símbolo floresta é 

ambivalente, apresentando significados positivos como serenidade e simpatia, por outro lado, 

pode significar angustia e opressão. Dentro da floresta, os simbolismos inspirados em sua 

paisagem geral possibilitam encontrar muitos mitos, lendas e contos populares de diversas 

culturas. Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 439) explicam que para os celtas as florestas 

constituíam um verdadeiro santuário em estado natural, a floresta constitui a cabeleira da 



71 

 

montanha e provoca benefícios do céu. A floresta era considerada verdadeiros templos, só 

após a influência romana é que os templos de pedra foram construídos.  

Já na tradição Druida, explica Cirlot (2001, p.168), a floresta foi dada em casamento ao Sol, 

mas suas folhas obscureceram a luz do Sol. Por isso, a floresta é considerada um símbolo 

feminino, e tal como todos os símbolos femininos representam o inconsciente. Para a 

psicanálise moderna, por sua obscuridade devido ao seu enraizamento que vai para baixo na 

terra. Por isso Jung afirma que os terrores silvestres dos contos infantis simbolizam aspectos 

inconscientes, pois a floresta é obscura razão.  A floresta em contraste com a cidade e as áreas 

cultivadas, que seriam áreas seguras são lugares onde os demônios, inimigos, doenças estão 

escondidos, por isso, que é para muitas culturas o culto dos deuses. A floresta pode ser 

descrita como silenciosa, enraizada e obscura. Em resumo, os terrores da floresta são como os 

terrores de pânico, seriam inspirados segundo Jung pelo medo das revelações do inconsciente.  

A simbologia feminina e negativa dentro do cartaz, também se faz presente na lua cheia. Os 

significados da Lua partem de dois princípios, se por um lado, ela é privada de luz própria, 

não passando de um reflexo do sol. Por outro lado, a luz atravessa varias fases de mudanças e 

formas em seu ciclo. Em resumo, ela é símbolo de transformação e crescimento, por isso, é 

símbolo dos ritmos biológicos, e da renovação cíclica. A Lua, quando está na “Lua Nova” é 

considerada morta para algumas culturas, a partir disso, é símbolo de passagem de vida e de 

morte, por isso, muitas divindades lunares são ao mesmo tempo ctônicas e fúnebres. Muitas 

vezes imagina-se a vida imortal na lua depois da morte terrestre.  

Embora a Lua tenha muitos significados e seja comemorada, às vezes ela é tomada como um 

signo nefasto, ao qual o Sol é bom e a Lua significa maldade. Entre os Maias a deusa da Lua 

Ixchel era o aspecto do mal e esposa do deus do Sol.  A Lua por seu sistema cíclico é símbolo 

de toda civilização agrária que pode se encontrar nos ritos das colheitas. Apenas em poucos 

casos a Lua é um símbolo masculino, como para os índios Gês brasileiros que não relacionam 

a Lua com o Sol. Assim com para todo o mundo semítico (povos hebreus e árabes) o sol é 

feminino e a Lua masculino. Para a astrologia, a Lua representa no interior da constelação o 

nascimento do indivíduo, da parte da alma animal, arcaica, vegetativa, artística e psíquica.  A 

Lua também é associada ao símbolo do sonho e do inconsciente associada à água e a terra,  

com todos os sentidos de domínio misterioso. A Lua e a noite simbolizam a imaginação mal, 

que oriunda do subconsciente, por isso muita culturas tem em suas divindades lunares alvos 

maléficos.  



72 

 

Já a faca no cartaz cumpre o mesmo simbolismo dos objetos cortantes, representa o princípio 

cósmico ativo (masculino), que penetra e modifica o principio passivo (feminino). Podemos 

interpretar claramente de acordo com o filme que o assassino é a figura ativa, que está em 

uma posição superior, privilegiada em relação às vítimas. Na iconografia Hindu e Maia, por 

exemplo, a faca é atribuída às divindades terríveis. Já na China é atribuída a simbologia da lua 

por ser curva e estar ligada ao fatiamento. Nas regiões mais diversas, seus significados 

maléficos também são os mesmos do ferro. Mas a faca também é associada à ideia de 

execução, seja no sentido judiciário, de morte, vingança, sacrifício para algum deus, etc. A 

partir da união dos símbolos presentes do cartaz, como a faca, a data treze e a lua observamos 

símbolos do azar e da mortalidade próxima. 

O sangue que aparece na faca e na tipografia possui tanto simbolismos próprios, quanto 

pertencentes à cor vermelha. O sangue de uma forma geral possui associações positivas, como 

uma relação com o fogo, o calor e a vida, assim como, o que é belo nobre e elevado, e para 

alguns povos é considerado o veículo da alma. Mas o sangue e o próprio vermelho espalhado 

significam morte, por isso, que em muitas culturas as mulheres menstruadas são consideradas 

intocáveis. Essa exclusão também era estendida até aos homens, os carrascos, o ferreiro, são 

todos intocáveis porque estão com as vestes sujas de vermelho, mesmo homens manchados de 

sangue ou apenas sujos de alguma substância vermelha ou marron são considerados 

amaldiçoados ou impuros. Assim como, o sangue espalhado pode indicar que alguém se 

acidentou ou foi assassinado.   

Avaliando o cartaz podemos observar mais uma vez, a predominância dos símbolos 

Nictomórficos do regime diurno descrito por Durand, que são aqueles que estão relacionados 

à escuridão, podemos encontrar a escuridão na cor preta do fundo do cartaz, ou na floresta à 

noite. No final do dia ou a meia noite é tido no folclore como à hora em que os seres 

maléficos e os monstros infernais se apossam dos corpos e das almas dos vivos. Observamos 

abandonada, o isolamento permite uma fragilidade e vulnerabilidade maior das vítimas diante 

do assassino, que sempre escolhe a noite e as árvores para se esconder.  

 

 

 



73 

 

Cartaz 3 – A Hora do Pesadelo 

 

Titular original: A Nightmare on Elm Street 

Titulo em Português: A Hora do Pesadelo 

Ano de Lançamento: 1984 (EUA) 

Direção: Wes Craven 

Sinopse: Um grupo de adolescentes começa a ter pesadelos, onde são atacados por um 

homem deformado com garras de aço, que aparece durante o sono, para escapar, somente 

acordando. Os Jovens vão morrendo seguidamente, até que uma das jovens descobre que o ser 

misterioso é na verdade Freddy Krueger, um homem que molestou crianças na Rua Elm e por 

isso foi queimado vivo pela vizinhança. Krueger retorna, e escolhe como vingança perturbar o 

sono dos filhos dos seus assassinos.  



74 

 

Análise 

No cartaz percebe-se a ilustração de uma menina em sua cama. É possível que ela esteja 

dormindo e no meio da noite tenha sido acordada  por pesadelos. Na cabeceira de sua cama 

notam-se imagens e espectros de uma caveira e laminas. A sua expressão de susto nos leva a 

pensar de que algo a perturba ao dormir (figura 80 e 81).  

A cama quando aparece na representação gráfica, geralmente tem o significado de 

regeneração, é também o lugar da morte, do renascimento e da comunhão (MARCONDES, 

2010, p. 37). Mas nesse caso é a representação do ato de dormir, sonhar. Além disso, a cor 

dominante é o azul, que está relacionado às coisas imateriais, tal como os sonhos ou 

pesadelos. A cama é um símbolo de repouso, no caso dos pesadelos, esse repouso se inverte 

em ameaça e trauma, pois são relacionados à memórias ruins.  

      

 

No primeiro filme, o monstro que perturba os sonhos dos adolescentes, ainda vai ser revelado, 

mas A hora do Pesadelo é uma franquia de filmes, sendo a figura de Freddy Krueger, uma das 

mais conhecidas do gênero de horror. Essa figura pode ser explicada a partir do mito do 

“Bicho papão” que é a versão brasileira para uma mitologia, conhecida mundialmente. No 

Brasil a versão foi difundida como um “bicho” que se esconde no quarto das crianças mal 

educadas, nos armários, nas gavetas e debaixo da cama para assustá-las no meio da noite. Não 

se sabe com exatidão quando surgiram essas histórias, mas já na época das Cruzadas, imagens 

abomináveis eram utilizadas para amedrontar as crianças. Já os Mulçumanos projetavam essa 

figura no Rei Ricardo, Coração de Leão.  

Mercatante e Dow, (2009 p. 592) explicam que Krampus é o nome dado na moderna Áustria 

para uma versão do “Bicho-papão”, uma figura com chifres e garras. Sua função é descobrir 

se as crianças têm se comportado bem durante o ano, Krampus é uma figura natalina que se 

Figura 81 – Cena em que a personagem Nancy 

Thompson dorme.   

 

Figura 80 – Cena retirada do filme A Hora do 

Pesadelo para o cartaz. 

 



75 

 

opõe ao “Papai Noel”. Existem duas versões para o surgimento desse nome, a primeira versão 

deriva do verbo alemão krammen, que é descrito como agarrar alguém com garras e ferindo-a. 

Mas outra versão afirma que durante o século XIX na Áustria, o jovem imigrante grego, 

doava às crianças, pequenas figuras feitas a partir de frutos secos e nozes na forma do 

Krampus. Seja qual for à cultura, a finalidade de histórias como essa é de punir e fazer com 

que a criança obedeça, ameaçando-a, com alguma possibilidade de sofrimento, dor ou mal. 

Krampus ou o “Bicho-Papão” se manifesta também através dos sonhos, assim como Freddy 

Krueger. O sonho é na verdade, um veículo criador desses símbolos, pois o símbolo participa 

do sonho. O sonho manifesta bem a natureza complexa, representativo do símbolo, por isso é 

difícil à interpretação. O homem vive o drama sonhado como se ele realmente acontecesse, 

pois ele é espontâneo e incontrolável. Os sonhos podem ter varias faces: no Egito eram 

atribuídos às premonições, já para os negros das ilhas Andamã, os sonhos são providos pela 

alma, que é considerada como parte maléfica do ser. Para os índios da América do Norte o 

sonho é o signo final e decisivo da experiência. Os sonhos podem ser classificados de varias 

formas:  alguns são proféticos; pode ser uma viagem imaginária; o sonho telepático; o sonho 

que é uma visão ou ainda; um pressentimento.  

Mas no caso dos pesadelos, presente no filme, trata-se de um sonho mitológico, que reproduz 

algum grande arquétipo e reflete uma angustia fundamental e universal. O sonho muitas vezes 

é o agente psíquico de quem sonha. Podendo ser concebido como uma mitologia 

personalizada que se apresenta de forma fantasmagórica, pois o sonho é confuso e às vezes 

incompreensível. Mesmo assim, ele se apresenta como narrativa, personagem, ação 

(CHEVALIER e GHEERBRANT, 2009, p. 843 – 850). 

Na cabeceira, logo acima da cama, observa-se uma série de signos, a caveira, luzes vermelhas 

e as lâminas. A caveira geralmente é a personificação da morte e por vezes do demônio. Na 

alquimia, é símbolo de decomposição, das cores e operações que precedem as transmutações. 

O esqueleto tem um sorriso irônico, um ar pensativo que simboliza o conhecimento daquele 

que atravessou a fronteira do desconhecido, pela morte, e penetrou no segredo do além. Nos 

sonhos, ele indica a eminência de um acontecimento que transformará a vida. Na antiguidade 

circulavam estátuas de esqueletos que representavam o deus Mercúrio (Hermes) que era o 

responsável por levar as almas para o inferno (CHEVALIER e GHEERBRANT, 2009, p. 

401).  



76 

 

Em relação às luzes vermelhas, que aparecem na cabeceira da cama e na tipografia, fazem 

referência ao sangue, pode ser entendido nesse caso, como um signo maligno. A 

personificação de Freddy Krueger tem relação com um demônio e com o inferno descrito pelo 

catolicismo, pois ele é mau, sádico, sem escrúpulos.  Já as laminas tem os mesmos 

significados atribuídos aos objetos cortantes, como a faca, foice, que é símbolo de separação, 

mas também atribuídas à violência, à execução, ao sacrifício.  

O sonho nesse cartaz está representado pelo azul e pela noite, que são símbolos do 

inconsciente, aquilo que está nublado e confuso. Por isso, guarda mais uma vez, uma relação 

com os símbolos nictomórficos, pois se trata não apenas de escuridão física, mas também 

psíquica. Pois o monstro só vem da noite, seja ela física ou a dos sonhos. Os monstros que 

podem ser aqueles que devoram, ou aqueles que representam as forças irracionais.  

Por isso sabe-se que o monstro, fruto da imaginação, seja ele em pesadelos, ou no imaginário 

popular, tem haver com os símbolos catamórficos, aqueles relativos à queda. Os símbolos 

cartamórficos são uma das três grandes epifanias imaginárias da angustia diante da 

temporalidade, descritas por Durand (2002). Essa queda tem haver com as experiências 

dolorosas, principalmente da infância. Ela pode ser moral ou carnal, pois se trata da perda do 

controle sobre o tempo, uma perda da consciência. Nesse caso, a queda pode ser uma forma 

de punição ou castigo por algo, podemos enxergar esses símbolos nas histórias de seres 

malignos contados para as crianças, o pesadelo como um tipo de queda moral. A queda em 

casos de apocalipses apócrifos, a queda física, torna-se pecado, fornicação, assassinato.  

O que pode ocorrer muitas vezes com esses símbolos é uma eufemização, como acontece na 

maioria dos contos infantis, existe uma tendência a tornar esses mitos menos terríveis. 

Quando relacionamos a sexualidade à comida, os símbolos sexuais podem ser entendidos 

como o animal devorador, a carne que se come, a carne sexual é unificada pelo tabu do 

sangue (menstrual, comida, violência). Assim como a manducação (ato de comer e mastigar) 

da carne sempre está relacionada ao pecado. Para tornar os fatos menos chocantes existe 

sempre um eufemismo de assuntos referentes ao que é carnal e do intimismo sexual.  

 

 

 



77 

 

Cartaz 4 – A Hora do Espanto 

 

Título original: Fright Night 

Título em Português: A Hora do Espanto 

Lançamento: 1985 (EUA) 

Direção: Tom Holland 

Sinopse: Charley é um adolescente com uma vida tranquila até descobrir que o vizinho, Jerry 

Dandrige, é um vampiro. A sua mãe acha que ele assiste a muitos filmes de terror, então 

ninguém, nem a polícia, está disposto a acreditar que Dandrige é o responsável por uma série 

de crimes. Charley encontra um aliado, Peter um antigo ator de cinema e apresentador de 

programas de terror na televisão que irá ajuda-lo.  

 

 



78 

 

Análise  

É possível observar que todo o espaço do cartaz é preenchido com informações, 

demonstrando também, uma maior complexidade na ilustração em comparação aos cartazes 

anteriores. O direcionamento da visão do leitor, continua para o centro, que nesse caso é para 

a figura de um vampiro. O nome do filme está no centro, na parte inferior do cartaz, a 

tipografia em suas extremidades faz uma referencia aos dentes pontiagudos do vampiro, ou de 

uma estaca, ambos os elementos aparecem constantemente no filme.   

No cartaz é observada uma casa isolada, seja ela nos subúrbios norte-americanos, seja em 

regiões rurais, ou ainda na vida individualista das grandes cidades.  Isso reflete uma vida 

isolada desde tempos da colonização norte-americana. Essa fragilidade é um artifício 

recorrente nos filmes de horror, já que são até hoje, a forma como as maiorias dos americanos 

vivem. Um morador nessas condições fica muito mais vulnerável a seres maléficos, podemos 

ver isso em outros filmes como Sexta- feira 13 ou Halloween. 

Em relação às cores, os tons de azul prevalecem em todo cartaz, variando desde o tom mais 

escuro ao mais claro, chegando ao branco da tipografia, que deixa o nome em destaque em 

um fundo escuro. A cor azul é a mais imaterial das cores, geralmente sua aparência é feita 

apenas de transparência, que pode ser o vazio do ar, ou o vazio da água, esse vazio que é 

exato, puro e frio. Por ser imaterial é também a cor do imaginário, em sua imaterialidade, 

quanto mais se escurece, maior é o caminho do sonho, ou da irrealidade, de forma geral 

(CHEVALIER e GHEERBRANT, 2009, P. 107 –110).  

Por essas relações feitas ao azul, Chevalier e Gheerbrant sugerem um significado de 

eternidade, uma vida sobre humana, assim como a dos vampiros, então o azul assume a forma 

de sobrenatural, tendo um importante significado metafísico. Essa subjetividade causada pelo 

azul leva a uma proximidade com o sentimento de depressão. Proporcionalmente, o azul 

quando vai se aproximando do branco, o azul celeste, por exemplo, vai adquirindo 

significados divinos, podendo ser relacionado ao significado uraniano que é aquele relativo ao 

gigantismo e potência (DURAND, 2002).  O azul possui uma relação estreita com a noite e 

muitos dos seus significados se assemelham, como o desaparecimento de toda racionalidade e 

a ligação com a obscuridade, a imaginação, o sonho, o misticismo. Existe um isomorfismo do 

azul à noite e ao vento frio. 



79 

 

A lenda do vampiro tem uma longa tradição em países como a Rússia, Polônia, Arábia, e 

entre os Eslavos. No início acreditava-se que quando se enterrava um vampiro, sua alma 

voltava para atormentar os vivos, lhes causando doenças e fragilidade. Esses seres geralmente 

eram aqueles que tinham sido maus em vida, e para se livrar deles, as pessoas violavam seus 

túmulos para exumar o cadáver e ver se havia provas de vampirismo. Muitos objetos foram 

utilizados para afastar vampiros, como crucifixo, espinhos, foices, etc. Para o cristianismo 

havia uma estreita relação entre o vampiro e o demônio. Essa explicação foi à utilizada pelo 

autor de Drácula, Bram Stoker em 1897, e é até hoje a maior referência literária e 

cinematográfica com essa temática.  Embora a lenda já tenha sido difundida e conhecida 

centenas de anos antes do romance ter sido escrito (MERCATANTE e DOW, 2009 p. 994).  

Vlad ou Drácula (c. 1431-1476), lenda que surgiu a partir de histórias do leste europeu, 

conhecido como Vlad, O Empalador. Era um tirano romeno que ficou conhecido no folclore e 

na literatura como o vampiro Drácula. Várias teorias foram lançadas sobre a verdade de Vlad, 

O Embalador, ou Vlad Tepes, mas o verdadeiro viveu na Valáquia, uma região ao sul da 

Transilvânia.  Conhecido como um sádico e tirano, que punia aqueles que o ofendiam. Por 

vezes, ele queimava suas vítimas, outras, empalava- as e deixava-as penduradas em estacas ao 

redor da sua mesa de jantar (MERCATANTE e DOW, 2009, p. 325 – 326).  

A temática do vampiro é  um dos mitos mais recorrentes no cinema de horror, desde a sua 

origem, passando pelos estúdios da Universal Pictures nos Estados Unidos e nos estúdios 

Hammer na Inglaterra, aos dias atuais. Elas são baseadas nos romances góticos do séc. XVIII 

e XIX, que por sua vez eram feitos a partir de lendas, mitos e cânticos, surgidas na sua 

maioria na idade média. Os filmes que se utilizam dessa temática são inúmeros, Nosferatus 

(1922), e as inúmeras adaptações do romance Drácula de Bram Stocker.  

De tempos em tempos a temática gótica e vampiresca volta a ganhar destaque. Na época em 

que o filme Fright Night foi realizado, o gótico havia voltado à moda, em filmes como, Fome 

de Viver (1983), Vamp – A Noite dos Vampiros (1986), Os Garotos Perdidos (1987).  Mais 

tarde, Bram Stoker’s Drácula (1992) e Entrevista Com o Vampiro (1994). No cinema e na 

literatura atual, eles têm varias interpretações diferentes, algumas versões do mito têm como 

explicação para sua condição, às vezes doenças, ou a possibilidade de um ser de outra espécie, 

nesse caso, a ligação com o sobrenatural ou com o demônio descrito anteriormente, não 

existe.  



80 

 

Todos os símbolos presentes no cartaz levam em direção aos semblantes do tempo descrito 

por Durand, sendo uma mistura entre os símbolos teriomórficos, os símbolos nictomórficos. 

O lobo que está na ilustração do lado do vampiro é sinônimo de selvageria e libertinagem, 

arquétipo de devorador, aparecendo constantemente em vários folclores com significados 

infernais e sentidos malignos.  

As semelhanças entre o vampiro, o morcego e o lobo, são inúmeras, pois são animais 

tipicamente noturnos, é a hora em que caçam. Mas também são símbolos relacionados à 

mordicância, devoram e caçam ferozmente suas vítimas, assim como a sede do vampiro por 

sangue e comida que é incessante. Porém dependendo do ponto de vista da obra, o vampiro e 

o lobo podem ainda, ser um símbolo do hino à noite, podendo haver um significado romântico 

e positivo ou ser relacionados a noite dos seres malignos aqui descritos.  A partir da noite e do 

azul, observa-se tanto a “situação de trevas” quanto da “àgua escura”, onde os seres malignos 

agarram suas presas, atribuída aos vampiros e aos lobos, que agarram sua preza em uma noite 

escura.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 

 

Cartaz 5 – O Iluminado 

 

Título original: The Shining 

Titulo em Português: O Iluminado 

Ano de Lançamento: 1980 (EUA) 

Direção: Stanley Kubrick 

Sinopse: Durante o inverno, um escritor é contratado para ficar como zelador em um hotel no 

Colorado (EUA), ele vai para lá com a mulher  e seu filho. Mas esse hotel já foi cenário de 

um assassinato, no qual o antigo zelador matou suas duas filhas e sua esposa, por causa de 

uma síndrome causada pelo grande isolamento. O filho do novo vigia sempre teve visões e 

um espírito que lhe conta acontecimentos do passado e presente. Porém, depois de um 

contínuo isolamento ele começa a ter problemas mentais sérios e vai se tornado cada vez mais 

agressivo e perigoso. Assim começa a ter visões e a sentir tentado por alguns espíritos do 

passado do hotel. 



82 

 

Análise 

O cartaz utiliza poucos elementos e não deixa muitas dicas para o leitor saber do que trata o 

filme. O nome O Iluminado fica no centro do cartaz é automaticamente confirmado pela 

informação simbólica da cor amarela. É curioso observar que ao assistirmos o filme percebe-

se que a cor predominante não é o amarelo, mas o vermelho, e as cores quentes predominam 

de forma geral, apesar de ser um filme que se passa no inverno. De acordo com a definição de 

Cherry (2009) poderia ser considerado ao mesmo tempo como horror psicológico e 

sobrenatural.  

O nome do filme fica em grande destaque, em uma tipografia espessa, ao qual não segue 

linhas retas, fazendo pequenas ondas curvilíneas. O T possui um destaque maior, pois nele 

está contida a figura de um rosto. A forma da tipografia pode está relacionada à fluidez do 

sangue (que se mostra presente em todo filme) ou mesmo a representação que geralmente é 

dada a formas espectrais, fantasmas, espíritos, etc. O filme mistura a temática da loucura e de 

distúrbios psíquicos, como horror espectral ao qual surgem espíritos e vozes que atormentam  

a todos da casa.  

É como se o rosto do menino estivesse preso dentro do nome, assim como está preso à 

condição de ser o iluminado, pois no filme o menino tem visões e consegue se comunicar com 

um espírito de outro menino. Então é utilizado o rosto com um pouco de desfoque, com uma 

luz amarela dentro da palavra totalmente preta. Isso está relacionado ao significado da cor 

amarela e seu relacionamento de oposição ao preto. Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 40-42) 

explicam que essa relação de opostos entre o preto e o amarelo, é a  mesma relação entre luz e 

a escuridão das trevas. O escuro da morte que logo se torna amarelo da vida, a cor espiritual. 

O amarelo faz um isomorfismo entre luz e lanterna, pois a luz que sucede as trevas também 

pode ser tanto a luz do conhecimento quanto espiritual.  

O preto da sombra e da falta de conhecimento se opõe à luz, que está relacionado ao símbolo 

espetacular  do “Olho e do Verbo”, pertencente ao regime diurno. Símbolo que faz uma clara 

oposição à escuridão e a cegueira dos símbolos nictomórficos (relativos à noite) representados 

pelo preto no fundo da tipografia. Durand explica que os símbolos espetaculares são aqueles 

relacionados às divindades, como Deus, “aquele que tudo ver”, ou ainda ao olho solar 

uraniano, que é o valor intelectual e moral do olho, pois “ver é saber”.  O amarelo presente no 



83 

 

cartaz  pode ainda ser a cor relacionada à luz do Sol, assim como da espiritualidade, por isso, 

essa luz que é símbolo da imaterialidade do espírito, relaciona-se com “as visões do menino”.  

O rosto é a parte mais viva de um ser, mais sensível. O rosto humano é a chave do mistério é 

“como uma porta para o invisível”. Assim como o amarelo também simboliza a evolução das 

trevas para a luz e suas formas e irradiação, é o que determinarão se é um rosto angelical ou 

demoníaco. Da mesma forma como se diz mil almas, se diz mil rostos, pois equivale também 

a identificação do sujeito antes de tudo. O rosto é o mistério, mas também é a resposta.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 

Cartaz 6 – O Exorcista 

 

Título original: The Exorcist 

Titulo em Português: O Exorcista  

Ano de Lançamento: 1973 (EUA) 

Direção: William Friedkin 

Sinopse: Em Georgetown, Washington, uma atriz vai gradativamente percebendo que a sua 

filha de doze anos, que era totalmente normal e saudável, está tendo um comportamento 

completamente perturbador. Depois de ter procurado por diferentes tratamentos, sem sucesso, 

ela decide então, pedir ajuda a um padre, que também é psiquiatra, e este chega à conclusão 

de que a garota está possuída pelo demônio. Ele solicita então, a ajuda de um segundo 

sacerdote, especialista em exorcismo. Nesse meio tempo, terríveis acontecimentos ocorrem e 

estão relacionadas com a possessão da menina. 

 



85 

 

Análise 

O autor do cartaz preferiu utilizar um momento ápice da narrativa, ou seja, uma única cena do 

próprio filme que possa resumi-lo.  Nesse caso, é utilizado a fotografia do exato momento em 

que o personagem do exorcista chega à casa da menina. O cartaz faz maior referência ao 

personagem do exorcista, e não à menina ou ao demônio que a possui, embora esses 

elementos tenham um destaque e foco maior no filme.   

Um elemento importante que aparece de maneira discreta é o nome e a tipografia utilizada 

para o nome The Exorcist no centro inferior do cartaz. A cor púrpura do nome, ganha grande 

destaque no fundo preto. A cor púrpura possui um significado importante para o catolicismo, 

e ao assistir o filme percebe-se que a cor deriva do padre que faz o exorcismo. A peça 

chamada Estola é uma faixa que faz parte da vestimenta do padre, ou celibatário (figura 82 e 

83). A Estola possui varias cores e são utilizadas de acordo com a ocasião, outras cores 

utilizadas são o verde, o branco, vermelho, preto e o seu significado é importante para a data 

de comemoração católica. Em outras versões do cartaz a cor violeta aparece também nos 

créditos.  

 A cor púrpura e violeta estão presentes em varias passagens da igreja católica, que podem 

ser: a cor do império romano, bem como a cor do Cardeal que fornece uma síntese 

comparável, mas também o inverso, violeta, está representando poder, espiritualidade e 

sublimação (Cirlot, 2001, p. 54). Violeta é a cor de equilíbrio entre o céu e a terra, por sua 

mistura ser derivada do azul e do vermelho igualmente.  Nas representações simbólicas da 

Idade Média, Jesus Cristo sempre veste uma túnica violeta durante a paixão, ou seja, quando 

ele assume completamente a sua encarnação, ao qual ele se mostra como espírito celeste e 

humano ao mesmo tempo. Por isso a igreja utiliza o violeta nas Sextas- feiras santas. Mais 

tarde, essa cor foi relacionado ao mortuário, luto ou semi-luto e da morte como passagem 

(CHEVALIER & GHEERBRANT, 2009, p. 960 – 961). 

        
Figura 82 – Cena retirada do filme O exorcista, 

momento do exorcismo.    

 

Figura 83 – Cena retirada do filme O exorcista, 

momento do exorcismo.    

 



86 

 

Existe uma relação próxima da Igreja católica com as narrativas de horror, graças à dicotomia 

entre bem e o mal, Deus e o Demônio. Devemos também lembrar que muitas das histórias de 

horror são originarias de supostos inimigos da igreja católica, como bruxas e divindades 

pagãs. Muitos dos mitos disseminados na  Idade Média, surgiram a partir da junção de uma 

educação escassa e um catolicismo fanático, que resultou em uma grande quantidade de 

superstições, mitos e lendas. Essa relação de oposição é algo da cultura ocidental como um 

todo, Durand explica que essa relação pode ser observada a partir do regime diurno da 

imagem, composto por antíteses, onde os símbolos serão opositores, luz e trevas, bem e mal. 

E assim como, o violeta do cartaz representa as forças do bem, o preto e as sombras 

predominante em toda área do cartaz representa as forças do mal.  

O preto e as sombras nesse caso, tem uma função especifica, está representando as forças 

malignas tal como a noite que pode ter os mesmos significados. Percebemos um jogo de 

sombras, ao qual, todo o ambiente está extremamente escuro e apenas a figura do exorcista 

está iluminada. Percebe-se claramente que a luz amarela que ilumina o padre sai de uma das 

janelas da casa, provavelmente o quarto que a menina está. Além da luz, percebe-se também 

um tipo de nevoeiro saindo da mesma janela.  

A sombra é o que se opõe à luz, é própria das coisas irreais, e mutantes. De acordo com a 

tradição chinesa, a sombra não se produz, pois é espontânea. Para os africanos é a segunda 

natureza das coisas e dos seres. Para os índios do Canadá no momento da morte, a sombra e a 

alma, distintas uma da outra, abandonam o cadáver logo depois da morte. Em muitas culturas 

a sombra de uma pessoa está ligada à sua alma. Na teoria junguiana a sombra é tudo que o 

sujeito se recusa a reconhecer ou admitir, seria também reflexos do inconsciente, ou atos 

impensados, tendências ocultas, essas ações ainda não são maléficas, mas podem ficar à 

medida que se deixa o inconsciente domina-lo.  

O opositor da luz e ao mesmo tempo seu complementar é a sombra, seja em forma metafórica 

ou real. Depois de uma época ou fase de trevas é seguida por um tempo considerado 

luminoso. A luz é relacionada com a obscuridade para simbolizar os valores complementares. 

A luz sucede às trevas, tanto cósmica quanto espiritual. No caso desse cartaz, a luz que se 

refere é a luz divina contra a escuridão opositora. Na tradição celta a luz sobre diversas 

formas é objeto de metáforas lisonjeiras, são os deuses celestes, e tudo que é maléfico ou de 

mau augúrio é jogado nas sombras e na noite. A luz é o símbolo do Espírito Santo para o 

cristianismo, do bem, da vida, da salvação, da felicidade, de Deus, por isso, as trevas são 



87 

 

símbolo do mal, da infelicidade, do castigo, do demônio. Assim, a luz tem sua relação com o 

que é celeste e as sombras com o mundo subterrâneo. Ainda nessa mesma relação de 

oposição, estão as cores preta e amarelo, como nas imagens planas, essa relação de sombra e 

luz é feita através dessas cores, que possuem os mesmos significados.  

Na foto retirada do filme observa-se ainda, a janela que segundo Chevalier e Gheerbrant 

(2009) permite a entrada da luz na casa, mas no caso do filme e do cartaz o que ocorre é o 

contrario. É a luz está saindo da janela, mesmo que seja noite, não percebemos esse fenômeno 

em nenhuma outra janela da casa. O Nevoeiro (figura 84) é um elemento do discreto, mas se 

prestarmos a atenção é possível perceber uma junção entre a luz e um nevoeiro saído do 

quarto da menina. O nevoeiro é símbolo do indeterminado, é originado a partir da mescla da 

água e do fogo, significando o caos das origens. Tanto o nevoeiro quanto as sombras são 

considerados nesse caso, símbolos pertences ao regime diurno da imagem de Durand, como 

símbolos nictomórficos, relacionados à “situação de trevas”, pois através da figura do 

demônio e o lugar onde ele habita, assim como também pode ser o causador das trevas.   

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Figura 84 – Cena retirada do filme O exorcista, 

para a ilustração do cartaz.    

 



88 

 

Cartaz 7 – Uma Noite Alucinante: A Morte do Demônio 

 

Título original: The Evil Dead 

Titulo em Português: Uma Noite Alucinante: A Morte do Demônio 

Ano de Lançamento: 1981 (EUA) 

Direção: Sam Raimi 

Sinopse: Cinco jovens vão passar um final de semana em uma cabana isolada nos bosques do 

Tennessee (EUA). Os jovens sentem estranhas experiências, causadas pela presença do Livro 

dos Mortos (Necronomicon). Eles encontram esse livro e um gravador. Havia uma fita 

gravada pelo dono da cabana, um arqueólogo, que contém a tradução de algumas passagens 

do livro. Ao ser reproduzido pelos estudantes, a fita acaba despertando os espíritos que 

estavam adormecidos, que habitam o bosque. Então, os espíritos começam a possuir os jovens 

até que resta apenas um sobrevivente. 



89 

 

Análise 

O Cartaz tem uma mensagem simples, aparentemente se trata de uma mulher sendo puxada 

para debaixo da terra, por algum tipo de demônio ou morto-vivo. Trata-se de uma ilustração 

sobre o filme, mas não pertence a nenhuma cena específica. Além da figura principal, existem 

apenas mais dois elementos no cartaz, o fundo azul que deriva da foto abaixo (figura 85), 

assim como a terra que engole o personagem. Já a tipografia faz referencia ao estilo gótico, 

com as extremidades pontiagudas, lembrando também o metal, que possui uma ligação tanto 

com a tecnologia quanto o demônio. A tipografia em forma metálica lembra o simbolismo de 

que os metais são os elementos planetários do mundo subterrâneo, simbolizam energias 

cósmicas solidificadas e condensa o que é solido.  

 

 

Simbolicamente a terra se opõe ao céu como um princípio que vai do passivo ao ativo, o 

aspecto feminino e masculino. A terra é a obscuridade da luz, pois ela tem uma tendência 

descendente, enquanto o céu tem uma tendência ascendente. A sua natureza é volátil, 

susceptível a dissolução. Segundo o I-Ching a terra é a perfeição passiva, recebendo o 

principio ativo, ela é o que sustenta, enquanto o céu é o que cobre. Todos os seres recebem 

dela o nascimento, mas todos também são sucumbidos por ela, por isso, ela assume a função 

maternal, da fecundidade. Para os astecas a deusa terra apresenta dois aspectos opostos, pois 

ela é a mãe que alimenta e permite viver nela, por outro lado, ela precisa dos mortos para 

alimentar a si mesmos, tonando-se também destruidora (CHEVALIER e GHEERBRANT, 

2009, p. 879).  

Ela também pode ter uma conotação sagrada como a “terra santa”, “terra da imortalidade”, ou 

pode ser “terra amaldiçoada”. Para Paul Diel a psicogeografia plana da terra representa o 

homem como um ser consciente, já o mundo subterrâneo com seus demônios e monstros ou 

Figura 85 – Cena retirada do filme The Evil Dead, 

para a ilustração do cartaz.    

 



90 

 

divindades malevolentes são o inconsciente. Já os cumes mais elevados, mais próximos do 

céu são as imagens supra conscientes (as divindades benéficas). Na religião católica Deus está 

relacionado ao céu, à luz, símbolos ascensionais, já o diabo como um ser que vive abaixo, no 

mundo das trevas.  

Na Grécia Antiga, Hades é o deus do submundo e dos mortos, Apolo e Zeus são as divindades 

celestes.  Hades ao qual a esposa é Perséfone, a deusa da fertilidade, fazia as lavouras da terra 

crescer. O mundo inferior é descrito como um lugar sombrio e assustador abaixo da terra, 

onde vivem as almas dos mortos e o seu rei, existindo ainda, criaturas para aterrorizar e afligir  

as almas em sofrimento (WILKINSON, 2010, p. 42).  Hades era o deus invisível e causava 

tanto temor, que ninguém ousava falar seu nome. Semelhante à descrição a cima é o inferno 

cristão, mas em diferentes culturas as localizações do que se considera como inferno ou 

morada dos mortos varia. Para os astecas ficava nas regiões do norte, país da noite ou dos 

nove infernos, já para os turcos os espíritos dos infernos caminham do Oeste para o Leste, que 

é o caminho oposto feito pela luz, simboliza a regressão para as trevas.  

Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 506)  afirmam  que na tradição cristã, existe a conjunção luz 

e trevas que simboliza os dois opostos: o céu e o inferno. O Tártaro (inferno) é descrito como 

privado do Sol, pois é a vida distante de Deus e nenhum bem atingirá a vida daquela alma.  

Marcondes (2010, p. 107) explica que a própria palavra inferno deriva do latim, significa 

profundezas e se refere à punição eterna, e como representação gráfica, oferece inúmeras 

variações ao retratar pecados e perversões, sua entrada pode ser representada como as 

mandíbulas do monstro Leviatã. Ele é sempre representado como um lugar caótico, super 

lotado, preferencialmente em cor vermelha, pois o vermelho a cor do pecado, é também a cor 

da terra e do magma terrestre, por isso sua relação com o inferno e com o diabo. 

O presente cartaz demonstra através da terra, o local de onde deriva os demônios, assim como 

os mortos, sejam seus corpos enterrados ou suas almas no inferno. Se a terra é dos homens, o 

céu é de Deus e das boas almas, o mundo subterrâneo é dos demônios e seres malignos. Por 

isso, as representações nos filmes de horror de mortos que tentam agarrar os vivos, ou levá-los 

para debaixo da terra é comum, existe certo temor do ser humano a passar por locais onde 

mortos estão enterrados.  

Para o cristianismo existem varias nomenclaturas para o diabo. Os demônios para eles são 

anjos que traíram sua própria natureza, mas o mito do diabo é semelhante ao do dragão ou 



91 

 

serpente, assim como os símbolos de queda. O diabo simboliza todas as forças que perturbam, 

ele é o malvado, perverso, quer ele seja representado como um senhor elegante, ou como um 

monstro horrível. Sua redução à força animal serve para manifestar simbolicamente a queda 

do espírito, pois ele é o próprio anjo caído.  Os personagens do filme são possuídos por algum 

tipo de demônio, ficando agressivos, descontrolados, famintos, são literalmente feições 

animalescas. Na morada do demônio, no inferno, o homem e o animal não se diferenciam.  

Ele é a síntese das forças desintegradoras da personalidade, o papel de Jesus é o contrario, de 

libertar a alma, a ascensão. Por isso, podemos entender o demônio e inferno, através da 

maioria dos símbolos pertencentes aos semblantes do tempo, descritos por Durand.  

Observamos no cartaz todos os símbolos relativos à animalidade (teriomórficos), seja o 

fervilhamento a partir do caos, seja a animação ou o sadismo dentário, como foi dito 

anteriormente, ele representa a animalidade, o não humano. Observam-se ainda, os símbolos 

nictomórficos, relativos à noite, pois existe um isomorfismo na forma como o inferno é 

descrito e a situação de trevas, assim como em relação à água escura, pois é lá onde esses 

seres malignos habitam. Por último, podemos ainda relacionar a situação descrita 

anteriormente, através dos símbolos catamórficos, pois o inferno é a descida da alma, a queda 

no abismo, assim como o local de castigo, tentação, as consequências do pecado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 

 

Cartaz 8 – A Volta dos Mortos Vivos 

 

Título original:  The Return of the Living Dead 

Título em Português: A Volta dos Mortos Vivos 

Ano de Lançamento: 1985 (EUA) 

Direção: George A. Romero

Sinopse: Empregados de um armazém de medicamentos encontram no subsolo do 

estabelecimento, barris do exército lacrados e acidentalmente liberam um gás toxico no ar. 

Esse gás acaba contaminando um cemitério próximo e reanimando os mortos, que vão atrás 

das pessoas vivas da cidade para se alimentarem. 



93 
 

Análise 

O autor do cartaz utiliza um tipo de sátira ou versão bem-humorada, fazendo uma referência 

aos personagens do filme que viram zumbi. A lápide e o cemitério são representações 

recorrentes. Filmes como O Cemitério Maldito (1989) e Mortuary (1983) utilizam a mesma 

temática, em sua narrativa. Assim como, boa parte dos filmes de horror, a tipografia com o 

nome do filme parece está distorcida e em cor vermelha. Já a cor azul nesse cartaz está 

fazendo referência ao gás tóxico, e o preto se refere à noite.  

Essa representação eufêmica dos mortos vivos é algo típico da cultura Mexicana. “O dia dos 

mortos” para os mexicanos é de origem indígena, é a data dedicada aos seus antepassados. As 

pessoas usam máscaras de caveira coloridas, acreditando que podem contactar as almas dos 

mortos e encorajá-los a visitar os vivos (WILKINSON, 2010, p. 284). Hoje, essa data é 

comemorada no mesmo dia de todos os santos, por influência católica. Mas acredita-se que os 

Astecas, Maias, e muitas outras civilizações pré-colombianas, já tinham essa tradição. E 

apesar das tradições dos nativos terem se misturado com o catolicismo, a festa não se trata de 

um dia penoso, mas de alegria e enfeites coloridos, os mexicanos celebram o “Dia dos 

Mortos” com máscaras, velas e caveiras de açúcar, etc. Dessa forma, ocorre uma eufemização 

dos símbolos mortuários. A eufemização explica Durand (2002), trata-se de desdramatizar o 

símbolo, invertendo o seu significado e diminuindo o impacto desse símbolo, que muitas 

vezes é negativo. 

Os mortos vivos são representados na cor verde, que aparece nesse caso, como um tom mais 

próximo da cor do mofo, pois se trata da decomposição dos corpos. A cor que se adquire após 

a morte, quando o mesmo começa a apodrecer.  Assim como é a cor das larvas visguentas 

descritas por Durand. Mais uma vez a simbologia está relacionada aos símbolos teriomórficos 

de fervilhamento. Outra simbologia relacionada à morte é o esqueleto que geralmente está 

representado junto com uma foice, ou apenas um crânio, pois se trata da última coisa que resta 

do ser humano após a morte. A caveira representa à transformação importante, o luto, a 

mutação dos seres, que é irreversível.  

A putrefação do corpo é talvez o elemento dos filmes de zumbi que mais cause medo, repulsa 

ou aflição. Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 748) explicam que a putrefação é a redução do 

corpo à poeira, por isso, é destruição da natureza antiga e o renascimento da próxima. Na 

liturgia cristã existe “A cerimônia das cinzas”, fala-se em retorno a poeira original que é a 



94 
 

preparação para a vida eterna.  Putrefação significa na etimologia da palavra, cair na podridão, 

significa a morte de uma vida material e o renascimento para outra vida. Os símbolos 

alquímicos da putrefação são em sua representação gráfica, corvos negros, esqueletos, 

caveiras e outros sinais funerários. Do ponto de vista psicológico, a putrefação é a destruição 

dos impedimentos intelectuais no caminho da evolução do espírito explica Cirlot (2001, p. 

267). Essa putrefação que é causada pelos insetos e bactérias. 

Quando o filme trata de mortos vivos, é comum utilizar as simbologias dos cemitérios, lápides 

e túmulos. Para Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 915) os túmulos lembram o simbolismo das 

montanhas, pois são réplicas de montes sagrados. Desde a tradição grega do período 

micênico, o túmulo representa a morada do defunto, que é tão necessária quanto à casa da 

vida. Para Durand (2002) o túmulo pode ser relacionado tanto aos simbolismos positivos, 

quanto negativos, pois é o lugar da segurança, do nascimento, ao mesmo tempo em que é 

terrível e devoradora.  

Desde a década de 1960 quando surgiu o filme A noite dos mortos vivos (George Romero, 

1968) surgiu muitos filmes relacionados a zumbis, tanto nos Estados Unidos quanto em outros 

países. Primeiramente, nos Estados Unidos era utilizado como uma crítica a vida social, 

fazendo uma analogia ao consumismo exagerado, o conformismo, onde as pessoas são 

controladas pelo sistema político-social. Mas a verdade é que esse mito surgiu no Haiti. 

Segundo a lenda, por uma ação de um sacerdote Vodu, pessoas que morreram podem ser 

trazidas à vida, mas se convertem em escravos desses sacerdotes. Existem especulações e 

provas que essa história é verdadeira, ao menos parte dos fatos, filmes como A Maldição dos 

Mortos Vivos, abordam esse assunto.  Wilkinson (2010, p. 305) afirma que o Vodu surgiu de 

uma mistura de culturas, a primeira é o dos Taino que são os povos nativos do Haiti.  

O Vodu combina elementos folclóricos dos Taino e crenças africanas baseadas na mitologia 

de povos como os iorubas, mas é ainda fortemente influenciado pelo catolicismo dos 

colonizadores franceses. O Vodu tem uma grande quantidade de deuses e espíritos e os rituais 

são realizados por sacerdotes e sacerdotisas. O Vodu é praticado, em Cuba, Trinidad, Brasil e 

no sul dos Estados Unidos, principalmente na Louisiana.  Wilkinson (2010) afirma que de 

forma geral, toda a América está cheia de histórias permeadas por espíritos “malignos”. Nos 

países como as Guianas e Haiti se fala em legiões de maus espíritos, chamados Jumbis, que 

abrangem todos os tipos de seres, que podem ser desde mulheres mortas no parto a espíritos 



95 
 

de rio. Muitos desses seres possuem correspondência da mitologia européia, como o 

lobisomem e o vampiro.  

Segundo a tradição haitiana, os zumbis significam corpo sem alma. Um sacerdote ou 

sacerdotisa através dos rituais de magia negra captura a alma de uma pessoa antes e depois de 

morrer e a coloca em uma garrafa. A partir desse momento passa a ter controle absoluto desse 

corpo. Com o passar do tempo, o zumbi vai se deteriorando, apodrecendo, e o corpo acaba por 

morrer também.   

Mas Mercatante e Dow (2009, p. 1064) explicam que em um artigo da revista Time (17 de 

Outubro, 1983) onde citam o botânico E. Wade Davis, que fez um estudo sobre zumbis, 

provam que se trata na verdade de um fenômeno social. A toxina utilizada para envenenar as 

vítimas, a tetrodotoxina, vem do puffer dos peixes e provoca coma induzindo. O efeito do 

veneno depende da dose, e em exagero pode matar. O zumbi deve ser exumado cerca de oito 

horas após o enterro, ou ele sufoca. Quando a vítima é despertada, ele ou ela é alimentado 

com uma pasta feita de batata-doce junto com uma planta alucinógena. Muitas vezes a vítima 

é usada para o trabalho escravo. 

Observando todo o cartaz, percebemos dois tipos de símbolos descritos por Durand (2002) os 

símbolos teriomórficos do fervilhamento, aquele que é causado pelos insetos e bactérias que 

decompõem um corpo. Os outros são relativos à noite, “a situação de trevas”, onde as 

criaturas malignas habitam os animais venenosos, os assassinos, como também os mortos, que 

podem ser em espírito ou apenas o corpo sem alma, como no caso dos zumbis.  

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

Cartaz 9 – A Hora dos Mortos Vivos 

 

Título original: Re-Animator 

Titulo em Português: A Hora dos Mortos Vivos 

Ano de Lançamento 1985 (EUA) 

Direção: Stuart Gordon. 

Sinopse: O filme é uma reunião entre o horror e ficção cientifica, conta a história de um 

médico que possui uma fixação em quebrar a barreira da morte. Por isso, ele desenvolve um 

soro que tem o poder de reanimar o cérebro, porém, suas experiências são falhas, no sentido 

em que as pessoas não voltam à vida, e se tornam na verdade mortos-vivos violentos. 

 

 



97 
 

Análise 

O cartaz possui um fundo preto dando destaque às cores vivas da ilustração, é possível 

observar, que se trata de um laboratório médico, a partir do jaleco e das inúmeras substancias 

presentes na mesa, assim como o amarelo que ganha grande destaque. Observa-se ainda, um 

jogo de luzes, e uma interpretação mais realista do filme, outros cartazes recorrem a símbolos 

ou representações indiretas, nesse caso, se trata de uma reinterpretação de uma cena do filme 

(figura 87). 

Os vários materiais de laboratório simbolizam não apenas a ciência, mas também estão 

relacionados aos primeiros cientistas, os alquimistas, aos xamãs das tribos indígenas. Antes de 

haver uma separação entre o misticismo, a cosmologia, a alquimia, e a astronomia. Por 

exemplo, para os índios da pradaria nos Estados Unidos, tudo isso era feito pela mesma 

pessoa, tudo estava relacionado. Para eles a medicina era essencial, pois preside a conquista 

do corpo e do espírito. Depois que o homem aprofundou o conhecimento em medicina passou 

a ser considerado curador profissional.  Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 600 – 601) afirmam 

que entre os gregos, foi o centauro Quirão quem ensinou a medicina a Asclépio. A causa das 

curas e até da ressurreição de algumas pessoas, provia de uma única fonte: o sangue de 

Górgona (figura mitológica, cabeça de serpente, presas de javali, mãos de bronze, asas de 

ouro) que a deusa Atena lhe deu. O sangue corrido do lado esquerdo da Górgona era um 

veneno violento e mortal, já do lado direito era benéfico. Asclépio se mostrava hábil nas 

dosagens e multiplicavam-se as ressurreições, Zeus por isso o fulminou com um raio e o 

transformou na constelação, o serpentário.  

Na narrativa do filme Re- animator o médico que no cartaz acaba de ressuscitar uma cabeça, 

está em busca da substancia que possa acabar com a morte. Comparando a história da 

mitologia grega, podemos dizer que o homem não pode ter o poder sobre a morte e vida, pois 

este só pertence aos deuses. O homem desde início da sua existência busca quebrar o ciclo da 

morte, que é a razão de suas angústias afirma Durand. Essas especulações são alvo de muitos 

mitos. Seguindo essa lógica, na religião católica Adão foi expulso do paraíso por ter tocado na 

árvore do conhecimento, tentado se igualar a Deus, o homem procura o conhecimento, na 

tentativa de se igualar a Deus, refletindo isso, na manipulação genética hoje em dia. Mas a 

verdade é que cada época tem seus paradigmas e padrões morais.  



98 
 

Outra ligação existente entre a medicina e a cura para a morte está na alquimia, que no início, 

se deu a partir dos gregos e árabes, e os elementos de variações místicas principalmente a 

cristã foi mais tarde incorporada. A alquimia reunia religião, antropologia, matemática, 

química, etc. A alquimia tratava essencialmente de um processo simbólico, ao qual para eles o 

Ouro é a substancia e símbolo da iluminação e salvação, então tentavam transformar os metais 

não nobres em ouro. Outro grande objetivo era a obtenção do Elixir da Longa Vida, um 

remédio que curaria todos os males e daria vida longa àqueles que o ingerissem (CIRLOT, 

2001, p. 62). Ambos os objetivos poderiam ser encontradas ao se obter a pedra filosofal, que é 

uma substância mística responsável por todos esses processos. Cada etapa e substancia, para 

eles teriam uma cor e uma simbologia relacionada.  

A substância predominante no cartaz é a da cor amarela que tende para o ouro, ao qual seu 

significado é a essência divina, e a eternidade, por isso faz parte de muitos rituais cristãos. Por 

outro lado, quando assistimos ao filme podemos perceber que a cor amarela utilizada é na 

verdade mais próximo do verde, um intermédio das duas cores, ao qual, o verde é a cor da 

vida, e o amarelo também, mas está mais relacionado com uma vida eterna (figura 86). 

     

 

Por fim observa-se ainda, o estigma do “cientista maluco”, insano que transgredi as leis da 

natureza sem nenhum pudor. Tudo isso, deriva do romance de Frankenstein de Mary Shirley, 

responsável também, por criar o gênero literário de ficção cientifica. Esse livro gerou varias 

discussões a respeito da ética na ciência. Pois muitas das idéias possíveis hoje eram 

interpretadas como puro delírio, e imaginativas. Tanto o ouro quanto a figura do cientista 

louco estão relacionados aos símbolos pertencentes “a estrutura heróica do imaginário”. O 

ouro nesse caso significa o poder divino e o conhecimento, relacionando-se tanto aos 

símbolos ascensionais, quanto espetaculares. Já a figura do cientista louco pode ser 

considerada símbolo ascensional, pois ele almeja o poder, tanto intelectual quanto o divino, 

que decide sobre a vida e a morte.  

Figura 86 – Cena do filme Re-animator, O Médico 

e a substância que reanima os mortos. 

 

Figura 87 – Cena retirada do filme Re-animator, 

para a ilustração do cartaz de divulgação do filme.    

 



99 
 

Cartaz 10 – Tubarão 

 

Título original: Jaws 

Titulo em Português: Tubarão 

Ano de Lançamento: 1975 (EUA) 

Direção: Steven Spielberg 

Sinopse: Na cidade de Amity aparece a visita um grande tubarão branco, que começa a se 

alimentar dos turistas. O xerife local pede ajuda a um ictiologista e de um veterano pescador 

para caçar o animal, mas o animal demonstra ter uma resistência e um tamanho fora do 

normal.  

 



100 
 

Análise 

Observa-se nesse cartaz, certo minimalismo em sua representação. Assim como os demais 

cartazes observados, a visão é trazida para o centro onde o tubarão está prestes a atacar sua 

vítima que nada desavisada. As cores do tubarão se misturam aos da água, representando a 

própria camuflagem do animal em seu ambiente natural. Ao fundo a utilização do azul escuro, 

que se aproxima muito do preto. Como elemento mais destacado, está o nome Jaws 

(mandíbulas) na parte superior do cartaz em uma tipografia grande e vermelha. 

O vermelho presente na tipografia tem vários significados. De forma geral o vermelho é  

universalmente conhecido como a cor do sangue e do fogo,  assim no caso do cartaz do filme 

Tubarão, o animal representa uma figura assassina.  Em muitas cenas do filme as vítimas que 

estão nadando são devoradas, misturando assim, a água azul ao sangue.  O vermelho claro e 

brilhante, sendo associado à cor do dia revelador, o vermelho escuro representa a noite e tem 

significância daquilo que é secreto.  

O vermelho no ocidente é conhecido como sinal de alerta, perigo ou proibição, por ser uma 

cor que chama a atenção. Valor cultural, que convida automaticamente à transgressão. O 

vermelho para os alquimistas operava na digestão, no amadurecimento, na regeneração do 

homem. Esse vermelho escuro tem o valor do mistério, pois é aquele escondido no fundo das 

trevas e dos oceanos primordiais, é a cor da alma, da libido e podem representar as ciências 

secretas. É o  vermelho  matricial, uterino, só é visto na hora da morte iniciatória, os oceanos 

purpúreos e o mar vermelho têm simbolismo da morte e violência temível (CHEVALIER E 

GHEERBRANT, 2009, p. 944 – 946).  

Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 275 – 280) lembram que, assim como todas as cores, o 

vermelho é ambivalente, mesmo quando esse significado é de sangue. Pois o sangue 

espalhado significa a morte. O vermelho é então, o lugar da eterna batalha, seja a guerra, o 

trabalho, ou o amor. Biologicamente e eticamente para os egípcios o vermelho é a cor das 

hipóteses, da violência temível, da pior maldade e da perversidade, o vermelho é a cor 

maldita, de tudo aquilo que é mal. Temos ainda uma tendência maior de associar o vermelho a 

simbolismos negativos quando ele está junto do preto, como nesse caso e em outros cartazes 

aqui analisados, como em Sexta-Feira 13 e A hora do pesadelo. 

Para Cirlot (2001, p.52 – 60) o vermelho por possuir maior associação ao sangue carrega 

também todos os significados vinculados a ele. A ferida, a morte-agonizante ou elevação, 



101 
 

podem simbolizar igualmente a cor do sangue dos mártires. É a cor associada à guerra, 

batalha, por isso o deus Marte (Ares) tem como cor o vermelho, ainda o anjo da morte, criado 

na luz do juízo, a violência, a paixão. O vermelho sangue é associado à terra, por isso a 

associação com os demônios.  De acordo com o filme fazemos associações com o sangue da 

vítima que se mistura no azul da água.  A cor da água em que o tubarão está inserido, o azul 

claro que ao mesmo tempo em que é associada ao céu de um dia ensolarado, é também, o mar 

calmo. A representação das águas claras é o fator surpresa existente no filme, pois não é em 

um clima turvo que o tubarão ataca, mas em um clima calmo e tranquilo, tornando as vítimas 

desavisadas (figura 88).  

O vermelho que está no cartaz se relaciona ao poder da força do tubarão, assim como sua 

violência. O tubarão é o maior predador do mundo. O tubarão nesse caso, por seu tamanho 

descomunal  pode ser associado aos monstros marinhos. Nesse caso, o monstro se torna mais 

assustador, pois ao contrario de muitos contos de horror esse é baseado em acontecimentos 

verdadeiros, embora com um maior exagero.  

O monstro é associado a alguma anormalidade, seja comportamental, ou física. O monstro é 

associado ao vento, mas também à água, pertencendo à água, ao mundo subterrâneo que é o 

local de domínio do monstro. O monstro espalha terror por onde passa, pois apresenta uma 

ameaça exterior. Os monstros saem geralmente de regiões subterrâneas, de cavidades, de 

antros sombrios, do mesmo modo como as imagens do nosso subconsciente, que no cartaz 

está representado pelo azul escuro ao fundo. Durand explica que “a água escura” causa medo, 

pois é um lugar desconhecido e pode haver criaturas que lhe arraste para o fundo dessa água 

(figura 89).    

        

 

 

Figura 88 – Cena do filme Tubarão,  similar à 

utilizada no cartaz do filme.  

 

Figura 89 – Cena em que o personagem está sendo 

atacado pelo Tubarão. 

 



102 
 

Ao contrário do azul claro, o azul escuro ganha uma conotação negativa da noite, assim como 

da tempestade marítima, das profundezas escuras, ganhando então conotações sombrias e 

negativas, relacionando-se com o perigo. Pode-se encontrar uma associação entre o azul e o 

branco. O branco como representa a tranquilidade e a paz simboliza por consequência o 

correspondente visual ao silêncio absoluto. No cartaz o azul pode ser interpretado como 

tranquilidade do mar, silêncio antes do ataque.  A partir das cores azuis escuras e o vermelho 

escuro da tipografia percebemos os símbolos nictomórficos, ambos estão relacionados com a 

noite e as profundezas, sejam terrestres, sejam marítimas.  

A figura do tubarão se relaciona a muitos significados, ele pode ser associado aos símbolos de 

animação, pois possui uma força descomunal, uma velocidade ao nadar e atacar suas vítimas. 

Os símbolos relacionados à animação são aqueles que representam a força animal da 

velocidade, força física, violência assim como o cavalo e o touro. Podemos ainda, relacionar o 

tubarão à simbologia da agressividade e do sadismo dentário, assim como a agressividade e 

crueldade dos símbolos de mordicância. O tubarão é conhecido por suas grandes mandíbulas, 

por ser um caçador de grande habilidade, trata-se  da boca cheia de dentes, pronta para triturar 

e morder, afirma Durand (2002).  Outra associação que pode ser tomada são os símbolos 

uranianos que são aqueles do gigantismo, o tubarão é considerado o rei dos mares, assim 

como o leão na terra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

Cartaz 11 – Alien 

 

Título original: Alien 

Titulo em Português: Alien – O 8º Passageiro  

Ano de Lançamento: 1979 (EUA) 

Direção: Ridley Scott 

Sinopse: Uma nave espacial, ao retornar para Terra, recebe estranhos sinais vindos de um 

asteróide. Ao investigarem o local, um dos tripulantes é atacado por um estranho ser. O que 

parecia ser um ataque isolado se transforma em um terror constante, pois o tripulante atacado 

levou para dentro da nave o embrião de um alienígena, que não para de crescer e tem como 

meta matar toda a tripulação. 

 

 



104 
 

Análise 

Assim como a maioria dos cartazes de Hollywood o leitor é levado a observar o meio do 

cartaz. Nesse caso, sua representação é minimalista, mas esses poucos elementos possuem 

uma grande variedade de significados, que são suficientes para representar os pontos mais 

importantes do filme. De acordo com a definição de Cherry (2009) como “Filme de Monstros 

ou invasores”, que geralmente tem uma estreita relação com a ficção científica.  

Alien em Inglês  ou em português, de acordo com o dicionário Aurélio, “alienígena”, se refere 

a um ser estrangeiro, visitante ou desconhecido. Medo do desconhecido que é explorado em  

todo o filme, seja o desconhecido do espaço, do pós-morte, ou seres que habitam a noite e o 

escuro, esse temor é natural do ser humano. Pois é disso que trata o filme, é comum no gênero 

de ficção explorar o medo e a curiosidade de um mundo desconhecido, através de 

experiências ou de locais novos, nesse caso, o desconhecido do espaço.   

Na bíblia, o homem estrangeiro é relacionado àquele que foi expulso do paraíso. Justificativa 

utilizada pelos padres da Idade Média para se referir aos peregrinos. Segundo outras tradições, 

o estrangeiro é visto como um rival em potencial e embora ele se beneficie da hospitalidade, 

ele pode ser tanto uma personificação do bem quanto do mal. Pois ele é o enigmático, dessa 

forma sua essência é desconhecida (CHEVALIER E GHEERBRANT, 2009, p. 403 – 404).  

As estrelas e a possibilidade de haver vida fora da terra sempre fascinaram e amedrontaram a 

humanidade. A relação com o espaço pode ser encontrado na permanência do preto e escuro 

do cartaz, cor predominante em todo filme também. A temática do desconhecido é explorada 

tanto pela imensidão e escuridão do espaço, quanto por não se saber o que vai surgir do ovo, 

localizado no centro do cartaz. O preto, nesse caso, está relacionado mais uma vez aos 

símbolos nictomórficos, tanto da situação de trevas quanto em relação à água escura ao qual 

relacionamos com a imensidão e a escuridão do universo. A escuridão também causa 

angustia, pois existe a possibilidade de haver algum ser maléfico naquela escuridão.  

O ovo, por sua vez, tem o significado universal, daquele que contém o germe que se 

desenvolverá e se manifestará. O nascimento do mundo através do ovo é uma representação 

comum na maioria das civilizações, mas o conteúdo que ovo dá origem pode ser diferente,  

desde a serpente celta ao dragão chinês (CHEVALIER E GHEERBRANT 2009,  p. 672 – 

674).  O ovo cósmico é aquele, ao qual nasce o céu e a terra, nele contém tudo de que é 

composto o mundo. O ovo também pode ser relacionado ao seio da mãe, ao aconchego, 



105 
 

repouso, a primeira morada, o útero. Para Marcondes ( 2010, p.159) o ovo, por sua forma é 

representante na arte como o símbolo da perfeição, renovação, também é representante do 

cristianismo pela ressurreição. Mas apesar de todos esses significados positivos, o ovo no 

cartaz está representado como morada de um ser desconhecido. Ele é o germe, que pode ser 

de um ser maléfico ou não, não sabemos ainda, e apenas será revelado ao assistir o filme.  

A pequena fenda em cor verde nos comunica o rompimento da casca,  o verde é a cor do 

despertar para a vida, nesse caso o despertar do monstro para a vida. O verde é também a cor 

da natureza e das plantas, por isso também é a cor dos insetos e dos repteis, ambos nascem de 

algum tipo de ovo.  Tanto o ovo, quanto o verde são um índice do que está por vir, o monstro 

que é apresentado possui varias características animais, mas todas maléficas. Tanto o verde 

quanto o preto estão relacionados às cores diabólicas, a situação de trevas e da animalidade.  

Notamos então a presença dos símbolos teriomórficos (relativos à animalidade),  uma união 

dos símbolos de fervilhamento, da animação e da mordicância. Do fervilhamento, pois todo 

inseto antes foi uma larva ou o ovo como representado no cartaz, ou ainda, uma ninhada. O 

verme é uma imagem terrificante que também se liga aos mamíferos pequenos como ratos, 

pragas de grande população. A animação é o movimento incessante e incontrolável do animal, 

sua força brutal e mortal, muitos seres como o cavalo e o touro, são símbolos de morte, ao 

qual está relacionado também ao pesadelo, ao guardião das trevas, etc. Já a mordicância é o 

fervilhamento anárquico que se transforma em agressividade e sadismo dentário, em outras 

palavras, é o símbolo da agressividade e da crueldade, é a junção entre a voracidade do animal 

e o seu grito. Para a maioria das culturas o lobo seria a melhor representação, sua boca cheia 

de dentes, está sempre pronta para atacar a presa (DURAND, 2002).  

Depois que assistimos ao filme percebemos que o “fruto” do ovo é um mostro, um ser 

superior fisicamente, e toda fragilidade do homem, que se torna uma presa durante uma 

caçada, nesse caso, o verde é aquela pertencente ao pesadelo.  Outra possível explicação para 

a utilização do verde no cartaz é sua relação com as descobertas da ciência, o fantástico 

retoma o significado de cósmico então os marcianos sempre são representados com a cor 

verde, significando a distinção com a humanidade que é geralmente representado pela cor 

vermelha.  

 

 



106 
 

Cartaz 12 – A Mosca 

 

Título original: The Fly 

Titulo em Português: A Mosca 

Ano de Lançamento: 1986 (EUA) 

Direção: David Cronenberg 

Sinopse: Um Cientista está testando uma máquina de tele transporte de matéria. Quando ele 

decide testar a máquina utilizando-se como cobaia, sem perceber ele permite que uma mosca 

entre na câmara. E no momento da tele transportação, ocorre uma fusão entre o homem e a 

mosca. Assim, o cientista vai aos poucos se transformando em monstro.  

 

 



107 
 

Análise 

As únicas cores aplicadas na elaboração do cartaz foram às cores verde e o preto. Na parte 

superior, pode ser percebido o nome The Fly em tamanho grande com tipografia quadrada. 

Observa-se que todas as tipografias utilizadas, mesmo nos créditos, são inteiramente 

quadradas, nesse caso, o autor está fazendo uma referência à interface do computador que é 

presente em todo o filme. Mas a maior associação que se pode fazer é em relação ao nome 

The Fly (A mosca), a primeira e mais óbvia associação com o inseto. 

A mosca tem muitos significados, mas a maioria deles é negativo. Chevalier e Gheerbrant 

(2009, p.623) explicam que entre os gregos a mosca estava relacionada aos deuses por sua 

onipresença. Simbolicamente a mosca pode representar aquele homem que é inútil e 

reivindicador. A mosca sempre está mordendo, zoando, incomodando, são seres considerados 

insuportáveis, elas se reproduzem sobre apodrecimento e decomposição, carregando germes e 

doenças. A divindade da antiga Síria, chamada Belzebu, cuja etimologia quer dizer senhor das 

moscas, é para religião católica o próprio demônio. No filme, o cientista vai se transformando 

em um monstro com feições semelhantes a uma mosca, por isso, Cherry (2009) explica que 

esse tipo de filme explora os horrores e os temores relacionados ao corpo humano, causando 

repulsa, desgosto, tal como a mosca causa. Durand (2002) classifica esse tipo de símbolo 

como teriomórficos de fervilhamento, a partir do regime diurno da imagem, pois é aquele que 

está relacionado à repugnância primitiva, causada pelas agitações dos insetos.  

Em relação à tipografia do cartaz podemos relacioná-la aos significados do quadrado. De 

forma geral, muitas coisas têm forma quadrada como: os quatro lados; os quatro pontos 

cardeais; as quatro pontas da cruz de Jesus Cristo; os quatro elementos básicos da natureza.   

O quadrado é símbolo da interrupção, implicando na idéia de estagnação e solidificação. Por 

isso ele representa as sociedades sedentárias, pela tendência ao limite, racionalidade, já as 

sociedades nômades são redondas. A boa ordem do mundo é quadrada, assim como o espaço 

da cidade, ao qual possui os quatro pontos cardeais. O quadrado é o símbolo da solidificação, 

da estabilidade, é a parada do desenvolvimento cíclico, pois ele fixa e determina o espaço 

(CHEVALIER e GHEERBRANT, 2009, p.750 – 754).  

A cor verde permite fazer varias associações com o filme. O verde de forma geral é a cor do 

reino vegetal, assim conserva uma ligação com os insetos e com a mosca. Além dessas 

associações o verde é a cor do mofo, do apodrecimento que também pode ser associado às 



108 
 

moscas e as larvas da mosca que se procriam na podridão.  O verde é ainda a cor do princípio 

vital e para muitas culturas é a cor do segredo, pois é a cor da substancia de dentro, que está 

contido. No cartaz, existe uma grande tendência ao mistério, ao que é desconhecido, pois 

antes de assistir o filme, não se sabe através do cartaz, o que surgirá na cápsula ao centro.   

Por outro lado, Chevalier e Gheerbrant, (2009, p. 938-943) afirmam que o tom de verde dos 

campos primaveris é diferente do verde mofo, o verde das rãs, lagartas, crocodilos, répteis em 

geral. O verde possuiu ainda, como toda simbologia feminina,  uma visão de pesadelo de uma 

força maléfica noturna. Podemos ficar verde de medo ou de frio, a esmeralda é a pedra papal, 

mas também é a de lúcifer antes da queda. Tornou-se na Idade Média símbolo das forças 

irracionais e dos loucos, assim como em alguns momentos é símbolo da racionalidade. 

Satanás nas catedrais sempre tem os olhos verdes ou amarelos.  

A luz verde, presente em todo cartaz, para os católicos e para os alquimistas, leva a pensar 

que existe um segredo, simboliza conhecimento profundo, o oculto das coisas e do destino, 

pois é a cor da regeneração de Cristo. Por outro lado, quando se fala da relação do verde com 

a tecnologia, no caso do filme está relacionado aos computadores e aos softwares utilizados 

na época. Os computadores da década de 80 consistiam em uma tela preta, com as letras 

verdes, assim como a tipografia quadrada. 

Por último, a cápsula (figuras 90 e 91) utilizada pelo cientista em suas experiências no centro 

do cartaz, aparece inicialmente, como um símbolo do indeterminado, do desconhecido. Os 

outros elementos também carregam o sentido de desconhecido, tanto o uso do preto  ao fundo,  

quanto da cor verde. Nesse caso o preto embora tenha sua simbologia ligada ao maligno, 

nesse caso, o significado mais compatível é apenas do desconhecido, da surpresa, e essa 

surpresa pode ser boa ou ruim, esse significado também pode ser visto através da cor verde do 

cartaz. 

       

 

Figura 90 – Cena do filme A Mosca, momento da 

experiência do cientista.   

 

Figura 91 – Cena do filme A Mosca,  similar à 

utilizada no cartaz do filme.  

 



109 
 

Desdobramentos e Considerações Finais 

 

1. O Enquadramento  

Foi possível observar que todos os cartazes análisados seguem o padrão descrito por Quintana 

(1995), ou seja, a mensagem e a imagem principal ao centro, os créditos na parte inferior do 

cartaz. É possível notar igualmente, que existe uma restrinção nos elementos gráficos 

utilizados, deixando apenas o mínimo de informações para a compreensão textual. Podendo 

variar a localização do texto, mas geralmente é dado maior importância a ilustração, e o texto 

geralmente é colocado na parte superior ou inferior do cartaz. Para os cartazes das décadas de 

1970 e 1980, observa-se a preferência pela ilustração, embora a fotografia e a compotação 

grafica já existissem.  

Dos cartazes analisados, apenas os pertencentes aos filmes Alien e O Exorcista utilizaram 

uma fotografia ou montagem, diferentemente dos cartazes atuais, que em sua maioria utiliza 

tecnicas aprimoradas que deixa a imagem extremamente realista, conseguindo dessa forma, 

efeitos mais convincentes. Os cartazes utilizam aquele elemento convocatório e prenunciativo 

do filme, mas diferenciando-se na forma, como é apresentado. A maioria, utiliza poucos 

elementos gráficos, deixando a mensagem extremamente pregnante. Alguns cartazes utilizam, 

como Re-animator, uma interpretação de uma cena do filme, outros, como no caso de 

Halloween e Sexta-Feira 13, utilizam uma serie de símbolos que aparecem no filme, mas não 

de forma direta.  

 

2. Elementos Gráficos  

Percebe-se que existem certos elementos que se repetem, alguns com o mesmo significado, 

outros com conotações diferentes. A cor preta e os tons escuros estão presentes em todos os 

cartazes, alguns como, Halloween e A Mosca, utilizam apenas uma pequena ilustração com 

um fundo totalmente preto. Apenas os cartazes dos filmes A hora do Espanto e O Tubarão, 

utilizaram um fundo azul-escuro. Já o cartaz O Iluminado utiliza a cor preta apenas na 

tipografia, mas que ganha grande importância devido ao fundo amarelo que faz um contraste 

entre as duas cores, não existindo outro tipo de símbolo no cartaz. 



110 
 

As tipografias utilizam elementos do filme, como sangue em alguns casos. Podemos ressaltar 

igualmente a utilização das tipografias que lembrem o estilo gótico. Cartazes como A Mosca, 

O Iluminado e Tubarão, utilizam tipografias espessas, ganhando grande destaque no cartaz, 

pela utilização de cores chamativas. Em cinco dos cartazes analisados, a tipografia faz alguma 

análogia ao sangue, essa incidência é maior nos cartazes de filmes considerados Slashers e 

Gore, que são aqueles que tratam sobre retalhação humana, angustia do corpo e masoquismo. 

  

3. Cores  

O preto pode aparecer nesses cartazes de diversas formas, geralmente com o fundo todo preto 

chapado. O preto de forma geral é um símbolo de conotações negativas, que nas 

representações gráficas pode significar as sombras ou a noite. Assim como o preto, o azul se 

faz presente como símbolo da noite e do imaterial. Por isso é comum escolher o azul para 

representar sonhos, misterio, ou ainda, temáticas relacionadas a fantasmas ou sobrenatural. 

Ambas as cores se relacionam com os símbolos nictomórficos que são aqueles relativos à 

noite.  

A cor verde relacionam-se à vida, nos cartazes observados, trata-se principalmente da relação 

com animais, como os répteis, dinossauros, predadores, ou ainda, insetos e suas larvas. 

Monstros de todos os tipos são representados com a cor verde, demonstrando a não 

humanidade, esta é representada pelo vermelho vivo que também significa vida, mas vida 

humana. 

A cor vermelha se apresentou com os seguintes significados: primeiramente, como a cor do 

sangue, que geralmente aparece na forma de respingos ou espalhado na página, significando 

violência e assassinato. Essa referência ao sangue é feita na tipografia ou em uma pequena 

parte do cartaz. Outros significados malignos podem ser trasmitidos atrávez do vermelho 

escuro, no cartaz O Tubarão, por exemplo, ele pode ser interpretado como alerta e perigo. 

Existe ainda, relação do vermelho com o demônio, derivado de conceitos relacionados ao 

cristianismo, pois o pecado e a transgressão são representadas pela cor vermelha, assim como, 

a cor da terra e do subterrâneo onde o demônio habita. Outra relação recorrente, é a do preto 

com o vermelho, ambos nesse caso podem está relacionao aos símbolos nictomórficos, o 

vermelho escuro, é aquele correspondente a  mulher ou ao ser fatal, que arrasta suas vitímas 

para a escuridão, que pode ser a escuridão das trevas, ou de águas turvas.  



111 
 

4. Símbolos  

A partir das análises realizadas, pode ser constatado que o gênero de horror é formado por 

relações entre opostos. Havendo uma predominância dos símbolos pertencentes “o regime 

diurno da imagem”, que é aquele que organiza os símbolos, schémes e arquétipos atrávez de 

universos opostos (alto/baixo, feio/bonito, bom/mal). Todos os cartazes análisados tem 

alguma relação de oposição, existindo uma maior disposição aos símbolos referentes a 

angústia do tempo: os teriomórficos, nictomórficos e catamorficos. Em alguns casos existe 

uma mistura entre eles, em outras ocasiões, eles aparecem de forma isolada. Atrávez do cartaz 

O Iluminado, pode-se observar, o contraste entre o preto e o amarelo, fazendo menção à luz e 

à escuridão, o bem e o mau.  

Em algumas ocasiões, apenas os símbolos referentes aos semblantes do tempo, aparecem nos 

cartazes, ou seja, apenas símbolos negativos, aqueles que causam a angústia, sejam eles 

símbolos teriomorficos, nictomórficos e catamórficos. Os símbolos da “estrutura heróica do 

imaginário” aparecem em algumas ocasiões como símbolos opositores dos símbolos 

pertencentes aos “semblantes do tempo”, mas aparecem pouco nos cartazes de horror, com 

exceção dos símbolos relativos a soberania uraniana que são caracteristicas de muitos 

monstros, pelo seu poder e gigantismo.  

Muitos mitos de horror são originários da relação com o cristianismo,  por isso algumas 

símbologias de horror se relacionam de alguma forma com igreja católica e ao diabo como 

seu opositor.  A exemplo disso, O Exorcista, usa a cor púrpura que é considerada divina, em 

oposição as sombras noturnas, predominante no cartaz. Já O Iluminado, utiliza as sombras 

representado pelo preto da tipografia, em oposição ao símbolo espetacular amarelo, a 

oposição de Luz e Sombra.  

Os monstros podem ser entendidos a partir dos símbolos teriomórficos, que são aqueles 

relativos à animalidade, que se mostrou de várias formas. Em ocasiões em que o símbolo são 

zumbies ou insetos (A Noite dos Mortos Vivos e A Mosca), eles se relacionam ao 

fervilhamento, que são as angústias causadas, por insetos ou larvas, presentes na 

decomposição do corpo humano. Outras vezes, os monstros são aqueles que lembram 

predadores da natureza, mas se apresentam de forma mais exagerada lembrando os símbolos 

relativos a tamanho e poder, mas também podem ser relativos a animação ou mordicância. 

Outros podem pertencer a varios tipos de símbolos ao mesmo tempo, nesse caso, estão desde 



112 
 

os vampiros, aos assassinos em série, pois existe o animal físico e o psicológico, ou seja, 

aquele que representa fisicamente um monstro, e outros que são o monstro interior.   

Em alguns casos, a representação da noite aparece de forma mais explícita, como no cartaz 

Fight Night e O Exorcista, outras a relação com as trevas é exprimida atravéz do fundo preto. 

De qualquer forma, a maioria dos monstros ou razões para os temores, parte da Situação de 

Trevas ou  Água Escura, que são os medos relacionados a escuridão, ao caos, a cegueira 

noturna e ao desconhecido. Essa escuridão pode ser a da morte, como observa-mos em The 

Halloween ou pode ser aquela relacionada ao espaço, como em Alien.  

Durand afirma que existe um isomorfismo negativo entre os símbolos animais, sejam eles das 

trevas ou do barulho, existindo ainda, uma relação com os símbolos da noite, e essa afirmação 

é confirmada quanto observamos os cartazes analisados. Pois a maioria combinava os dois 

tipos de símbolos entre si, muitas vezes não havendo distinção entre eles. A figura do 

vampiro, assim como o do Alien, ambos possuem características animais e surgem da 

escuridão noturna. Essa mistura é mais perceptível, em Halloween, Alien e Sexta-Feira 13, 

onde existe uma separação dos símbolos mas eles continuam agindo em harmonia. 

Em cartazes de filmes como A Hora do Pesadelo, podemos perceber os símbolos 

catamórficos que são aqueles relativos à queda, ao medo, a dor, a vertigem, o castigo. Mas se 

avaliarmos mais profundamente, vamos encontrar uma relação de proximidade entre as 

símbologias do horror e os símbolos catamórficos. Pois, os medos causados pelo gênero de 

horror derivam também das experiências ruins e traumas, que podem ser pessoais ou 

coletivos.  

O regime noturno da imagem aparece poucas vezes na símbologia dos cartazes de horror. 

Porém, observa-se algumas exceções: Por vezes, alguns filmes de horror utilizam uma 

linguagem cômica, atrávez de sátiras, fazendo com que aqueles símbolos se tornem 

eufêmicos.  Em outras ocasiões os mesmos símbolos do horror que causaram medo, podem 

ser vistos através de um ponto de vista diferente, e aquele túmulo e cemitério, pode ser 

entendido como o local de repouso e descanso e não mais um símbolo de medo.  

Assim como a decomposição dos zumbis e dos mortos que causa repulsa pela decomposição 

dos corpos, pode ser entendida como símbolismo de mudança, transformação essencial para 

uma nova vida, que é a passagem da vida física para a epiritual em muitas culturas. Os 

vampiros podem ser símbolos de um “hino à noite”, em versões de filmes mais românticos. 



113 
 

Assim como, os rituais de sangue e sacrifício, representados pelos objetos cortantes, podem 

ser interpretados como algo natural e essencial para o ciclo continuar.  

 

5. Os subgêneros  

Para a realização das análises, foram escolhidos cartazes dos diferentes subgêneros e 

temáticas do gênero horror e nessa escolha,  pode ser observado uma tendência à repetição, 

tanto das narrativas quanto dos símbolos utilizados.  A intenção não foi delimitar os 

subgêneros mas estudar as diferentes simbologias pertencentes a cada um, a cada subgênero.  

O filme Tubarão de acordo com Cherry, pode ser classificado como Filmes com feições de 

invasões do mundo cotidiano, são aqueles que utilizam monstros gigantes, ou animais que 

demonstram comportamentos agressivos, e fora da normalidade de sua espécie.  Por isso, 

observa-se símbolos semelhantes, tipografias parecidas, ilustrações e até a disposição dos 

elementos. São símbolos que fazem alusão a uma criatura gigantesca, Durand (2002) 

classifica esses seres como “símbolos uranianos”, pois são aqueles referentes o gigantismo e 

ao poder. Que também pode está relacionado aos símbolos teriomórficos, seja por sua força 

descomunal, ou pela mordicancia. Geralmente a maioria dessas ameaças se refere a grandes 

dentes devorando suas vítimas como Godzilla (1998) ou ainda, animais que invadem cidades 

e se reproduzem em grande escala, como em Os Pássaros (1963).  

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

Considerações Finais 

Através das análises, podemos perceber que um gênero ou estilo é composto por repertórios 

de símbolos, que determinam a sua linguagem e a forma como ele é percebido. Cada gênero 

possui um repertório próprio de símbolos e mitos correspondentes, formando assim, sua 

linguagem estética e narrativa. Esse conjunto de símbolos é o que torna o gênero de horror 

distinto dos demais gêneros cinematográficos. Por vezes esses símbolos tornam-se 

extremamente repetitivos, na medida em que as temáticas abordadas nos filmes se 

assemelham. Essas simbologias funcionam porque fazem parte do imaginário da cultura 

ocidental. Eles se apresentam de diferentes formas, dependendo de uma cultura para outra, e 

passam por constantes transformações, mas perduram ao longo do tempo.  

Foi realizada uma compilação de símbolos que definem e compõem o gênero de horror 

através dos seus cartazes. A partir da teoria do Imaginário de Gilbert Durand, percebeu-se que 

existem diferentes tipos de símbolos que podem ser aplicados ao gênero de horror. Entre os 

símbolos mais recorrentes estão aqueles que derivam da natureza, o sangue e o vermelho, o 

preto relacionado às trevas, o azul relacionado à noite e à escuridão. A terra para o mundo 

subterrâneo e para o inferno, o verde para a decomposição de corpos e monstros. Esses 

símbolos demonstraram uma tendência a conotações negativas, quando verificamos as 

diferentes mitologias a que estão relacionados. Percebemos igualmente que os fantasmas e 

monstros são seres do imaginário coletivo, diferentes culturas demonstram histórias 

relacionadas a esses seres. Percebe-se então que não apenas os medos são sentimentos 

naturais do ser humano, mas a forma de representa-los também se assemelha. Embora os 

cartazes analisados pertençam ao cinema norte-americano, é perceptível que as influências 

derivam de diferentes locais, por exemplo, os Zumbis tem origem no Haiti, o Halloween na 

cultura celta, os vampiros da Europa central, etc. 

Os símbolos são naturalmente ambivalentes e dependem da forma como são interpretados e o 

contexto em que estão inseridos. Os símbolos de horror, na maioria deles são pertencentes aos 

Semblantes do Tempo do Regime Diurno da Imagem. E embora esses símbolos possuam 

inúmeras interpretações, devido ao contexto em que estão inseridas, tornam-se semblantes por 

serem negativos. A maioria deles está ligada às emoções de dor, medo e angústia. Os 

símbolos de horror também são constituídos a partir da relação entre opostos, característica 

encontrada na cultura ocidental. Esses opostos no horror demonstram uma maior 

dramaticidade em suas narrativas.  



115 
 

Quando o designer gráfico busca entender de forma mais aprofundada a relação dos símbolos 

na composição das peças que são produzidas, são capazes de elaborar os projetos de forma 

mais eficiente. É possível através desse tipo de análise adquirir um repertório mais abrangente 

sobre determinado assunto. Isso possibilita também, maior domínio sobre a mensagem 

transmitida e talvez assim, atingir o público desejado com mais eficiência. A partir da teoria 

do imaginário de Gilbert Durand podemos entender de forma mais sensível os símbolos, pois 

eles estabelecem uma relação entre os fatores culturais, as relações da sensibilidade humana e 

o meio em que vivemos. Tendo em vista que conhecer um assunto superficialmente não é 

suficiente para elaborar um bom trabalho, é necessário de preferência uma abordagem 

sensível. O repertório utilizado pelo designer gráfico dependerá de seu conhecimento 

relacionado ao assunto, por isso, um aprofundamento no estudo sobre símbolos ajuda a 

expandir suas técnicas, como profissional e pesquisador. 

Podemos observar que o cartaz de cinema apresenta características distintas das demais peças 

gráficas, pois nesse caso, ele está representando outro tipo de mídia, pois trata-se de uma 

reinterpretação do filme. O cartaz de cinema relaciona-se de forma mais sintética ao filme 

apresentado. Por vezes, ele faz uma relação mais direta com o filme, escolhendo uma cena de 

impacto, outras vezes, utiliza signos e elementos mais apropriados da linguagem gráfica, como 

no cartaz Halloween ou O Iluminado, que conseguem comunicar o conteúdo do filme 

utilizando o mínimo de informações.  

Através da pesquisa realizada pode ser percebido que os símbolos ganham diferentes valores 

de acordo com a cultura. Através da teoria de Durand percebe-se que essas representações são 

originadas não apenas do momento social, mas principalmente de mitos e simbologias que 

perduram desde o começo da humanidade. Mitos que passaram por varias gerações, em 

cânticos, literatura, até chegarem a representação cinematográfica e gráfica. Compreendemos 

um pouco mais como surgiram tais representações, assim como podemos entender o 

imaginário desse gênero e a sua importância na cultura ocidental. 

A intenção não foi ter uma grande amostragem ou possuir um maior aprofundamento, mas 

tentar compreender os significados dos elementos gráficos e entender a relação desses 

símbolos com  o gênero em que estão inseridos e os mitos relacionados. Nos cartazes 

observados tentamos não apenas reconhecer, mas compreender mais profundamente cada 

símbolo em sua forma individual e suas diversas articulações com os outros símbolos. 

Algumas perguntas puderam ser respondidas outras continuaram em aberto para uma pesquisa 



116 
 

mais ampla, pois se trata de uma temática complexa e exigiria um maior conhecimento a 

respeito do imaginário e das outras teorias aqui abordadas. Porém tentamos através da teoria 

de Durand realizar uma abordagem focanda mais na interpretação do conteúdo símbolico, do 

que nas caracteristicas gráficas dos cartazes.  

Assim, podemos concluir atráves dessa pesquisa que uma análise símbolica nos permite 

conhecer e dominar um assunto de forma mais abrangente, passamos então, a entender como 

diferentes culturas  interpretam a mesma imagem.  Pois através de uma análise mais sensível é 

possivel entender o símbolo por diferentes óticas. Permitindo emquanto design, explorar 

novas possibilidades de acordo com o contexto social e cultural aos quais estamos inseridos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 
 

REFERÊNCIAS 

BARNICOAT, Jonh. Posters: A Concise History. London: Thames & Hudson Ltd, 2003.  

BEHR, Shulamith. Expressionismo. Tradução de Rodrigo Lacerda. 2. ed. São Paulo: Cosac 

& Naity Edições, 2001. Cap. 1, p. 6-17. (Coleção movimentos da arte moderna). 

BERNARDET, Jean-Claude. O que é cinema. São Paulo: Nova Cultura: Brasiliense, 1985. 

7-10 p. (coleção primeiros passos, 57). 

CÁNEPA, Laura Loguercio. Expressionismo Alemão. Cap. 2, p. 55-87. In: MASCARELLO, 

Fernando (org.). História do Cinema Mundial. São Paulo: Editora Papirus, 2006.  

CHERRY, Brigid. Horror. New York: Routledge Film Guidebooks, 2009. 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos. 24. ed. Rio de 

Janeiro: José Olympio, 2009. 

CIRLOT, J. E. A Dictionary of Symbols. 2. ed. London: Routledge & Kegan Paul Ltd, 2001.  

CARROLL, Noel. The Philosophy of Horror or Paradoxes of the Heart. New York: 

Healthcare, 1990. 

DIXON, Wheeler Winston. A History of Horror. New Brunswick: Rutgers University, 2010. 

DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do imaginário: introdução à 

arquetipologia geral. 3. ed. Tradução Hélder Godinho. São Paulo: Martins Fontes, 2002.   

DURAND, Gilbert. O Imaginário: Ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. 4. 

ed. Tradução René Eve Levié. Rio de Janeiro: DIFEL, 2010.  

FERLAUTO, Claudio. O Cartaz: Premio design museu da casa brasileira. São Paulo: 

Rosari, 2010. Prêmio Design Museu da Casa Brasileira.  

FERREIRA, Fernando A.. O cartaz de cinema como leitura do filme mediada pelo 

designer. In: 6º Congresso Brasileiro de Pesquisa e Desenvolvimento em Design, 2004, São 

Paulo. São Paulo: Fundação Armando Álvares Penteado FAAP, 2004. 

HOLLIS, Richard. Design gráfico: Uma História concisa. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 



118 
 

LOVECRAFT, Howard Phillip. O horror sobrenatural em literatura. Tradução Celso M. 

Paciornik. Apresentação Oscar Cesarotto. São Paulo: Iluminuras, 2007. 

MARCONDES, Luiz Fernando. Temas e símbolos da arte universal. Rio de Janeiro: 

Edições Pinakotheke, 2010. 

MASCARELLO, Fernando. Cinema Hollywoodiano contemporâneo. Cap. 13, p. 333-359. In: 

MASCARELLO, Fernando (Org.). História do Cinema Mundial. São Paulo: Editora 

Papirus, 2006.  

MATSON, Gienna; ROBERTS, Jeremy. Celtic mythology A to Z. 2. ed. Nova York: 

Chelsea House, 2010. (Mythology A to Z). 

MERCATANTE, Anthony S.; DOW, James R.The facts on file encyclopedia of World 

Mythology and Legend. 3. ed. New York: Facts on File, 2009. 

MOLES, Abraham Antoine. O Cartaz. 2. ed. p. 11-58. São Paulo: Perspectiva, 2004.  

PITTA, Danielle Perin Rocha. Iniciação à teoria do imaginário de Gilbert Durand. Rio de 

Janeiro: Atlântica Editora, 2005. (Coleção filosofia). 

PRIOSTE, Marcelo. O design e o cartaz na terra do cinema. In: Design, Arte e Tecnologia: 

espaço de trocas. São Paulo, 2006. Universidade Anhembi Morumbi, PUC-Rio & Rosari, 

2006.  

QUINTANA, Haenz Gutiérrez. Cartaz, Cinema e Imaginário. Campinas: UNICAMP, 1995. 

RAIMES, Jonathan; BHASKARAN, Lakshmi. Design Retrô: 100 anos de design gráfico. 

Tradução Claudio Carina. São Paulo: Senac, 2007.  

SIPOS, Thomas M. Horror Film Aesthetics: creating the visual language of fear. 

Jefferson: McFarland & Company, 2010. 

WILKINSON, Philip. Mitos e Lendas: origens e significados. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2010.  

WISKER, Gina. Horror fiction: an introduction. Nova York: Continuum, 2005. p. 5.  

WUNENBURGER, Jean-Jacques. O Imaginário. São Paulo: Edições Loyola, 2007. 



119 
 

REFERÊNCIAS ILUSTRAÇÕES 

Figura 1. SANTOS FILHO, Ronaldo Alves dos. Cartaz de divulgação do 23º Premio de Design Museu da 

Casa Brasileira. Fotografia de Line Kirk. Rio de Janeiro: 2009. Online. Disponível em: 

<http://www.designpvc.org/index.php/noticias/98-geral/402--cartazes-do-23d-premio-museu-da-casa-brasileira-

.html>. Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 2. PALLADINI, Gustavo. Dia D de combate a dengue. São Paulo: 2011. Online. Disponível em: 

<http://gp.art.br/?p=186>. Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 3. RATTON, Helvécio. Cartaz do documentário O mineiro e o queijo. Minas Gerais: 2011. Online. 

Disponível em: <http://www.redebrazucah.com.br/promocao-brazucah-te-leva-na-pre-estreia-do-filme-o-

mineiro-e-o-queijo/>. Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 4. CARTAZ DE DIVULGAÇÃO do Circus Montreal. Montreal: 1812. Online. Disponível em:  

<http://en.wikipedia.org/wiki/File:Circus_Montreal_9_March_1812.jpg>. Acesso em: 20 Nov. 2011. il. 

Figura 5. CARTAZ VITORIANO Royal American Midgets. Londres: 1880. Online. Disponível em: 

<http://www.bl.uk/learning/histcitizen/victorians/popculture/culture.html> Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color.   

Figura 6. CARTAZ TIPOGRÁFICO. Londres: 1860. Livro. RAIMES, Jonathan; BHASKARAN, Lakshmi. 

Design Retrô: 100 anos de design gráfico. São Paulo: Senac, 2007. 16 p. il.; color. 

Figura 7. CHÉRET, Jules. Cartaz Orphée aux Enfers. 1858. Online. Disponível em: 

<http://fr.wikipedia.org/wiki/Orph%C3%A9e_aux_Enfers>  Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 8. TOULOUSE- LAUTREC, Henri de. Cartaz para Moulin Rouge. 1891. Online. Disponível em: 

<http://en.wikipedia.org/wiki/File:Henri_de_Toulouse-Lautrec_049.jpg> Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 9. HEINE, Thomas Theodor. Revista Simplicissimus. 1896. Online. Disponível em: < http://bydyfy-

ailleurs.blogspot.com/2010/11/thomas-theodor-heine-edward-penfield.html> Acesso em: 20 Nov. 2011. . il.; 

color. 

Figura 10. BEARDSLEY, Aubrey. Cartaz em estilo Art Nouveau Ilustração para a peça de Oscar Wilde 

Salomé. 1892. Cartaz. Online. Disponível em:< http://en.wikipedia.org/wiki/File:Beardsley-peacockskirt.PNG> 

Acesso em: 21 Nov. 2011. il. 

Figura 11. GAUGUIN. Paul. Pintura “A Lua e a Terra”. 1893. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://omarpareceazeite.blogspot.com/2011_03_30_archive.html> Acesso em: 21 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 12. DENIS, Maurice. Pintura L'echelle dans le feuillage. 1892. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://www.all-art.org/symbolism/4-france06.htm> Acesso em: 21 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 13. MUCHA, Alfons Maria. Cartaz Simbolista de Alfons Mucha. 1897. Pintura. Online. Disponível 

em: < http://brentwoodprop.wordpress.com/2006/12/03/alfons-mucha/> Acesso em: 21 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 14. SCHMIDT, Joost. Cartaz de Joost Schmidt para a Bauhaus.1923. Cartaz. Online. Disponível 

em:< http://novaunidade.wordpress.com/category/joost-schmidt/>. Acesso em: 21 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 15. TSCHICHOLD. Jan. Cartaz de cinema "Die Frau ohne Namen. Zweiter Teil". 1927. Cartaz. 

Online. Disponível em:< http://tipografos.net/designers/tschichold.html> Acesso em: 21 Nov. 2011. il.  



120 
 

Figura 16. LUDWIG. Ernst. Cartaz Die Brücke. 1910. Cartaz. Online. Disponível em: < 

http://sala17.wordpress.com/2010/02/18/o-cartaz-historia-resumid/dg-11-ernst-kirchner-cz-galeria-die-brucke-

1910blog/> Acesso em: 21 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 17. MOSCOSO, Victor. Cartaz Young Bloods. 1967. Cartaz. Livro. BARNICOAT, Jonh. Posters: A 

Concise History. London: Thames & Hudson Ltd, 1972, reimpressão: 2003. 66 p. il.; color. 

Figura 18. CHRISTY, Howard Chandler. Chamada para a Guerra I Want You for the Navy. 1917. Cartaz. 

Livro. BARNICOAT, Jonh. Posters: A Concise History. London: Thames & Hudson Ltd, 1972, reimpressão: 

2003. 239 p. il.; color. 

Figura 19. CARTAZ DE DIVULGAÇÃO para a turnê dos Sex Pistols. 1976. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://crackinthecloud.blogspot.com/2010_10_01_archive.html>. Acesso em: 20 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 20. GREIMAN, April. Capa da WET Magazine. 1979. Online. Disponível em: < 

http://www.britannica.com/EBchecked/media/67511/Cover-for-WET-magazine-designed-by-April-Greiman-

1979>. Acesso em: 20 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 21. CARTAZ DE DIVULGAÇÃO do cinematografo dos irmãos Lumière. 1895. Online. Disponível 

em:< http://www.prof2000.pt/users/albertina2/cinematografo.htm>. Acesso em: 20 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 22. CARTAZ DO FILME “A viagem a Lua” de George Méliès. 1902. Online. Disponível em: 

<http://www.flickr.com/photos/mariecd/5376532434/ >. Acesso em: 20 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 23. CARTAZ DO FILME Rebel Without a cause de Nicholas Ray. 1955. Online.  Disponível 

em:<http://atercapartedocinema.blogspot.com/2011/11/download-juventude-transviada-1955.html> Acesso em: 

20 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 24. BASS. Saul. Cartaz do filme Um Corpo Que Cai ou Vertigo de Alfred Hitchcock. 1958. Cartaz. 

Online. Disponível em:< http://impawards.com/1958/vertigo.html> Acesso em: 20 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 25. STENBERG, Vladimir Avgustovich; STENBERG, Georgii Avgustovich. Cartaz Sinfonia de uma 

grande cidade. 1928. Cartaz. Online. Disponível em:<http://www.mcbcollection.com/pages/stenberg07.html>. 

Acesso em: 20 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 26. CARTAZ DO FILME Casablanca de Michael Curtiz. 1942. Cartaz. Online. Disponível 

em:<http://virtualiaomanifesto.blogspot.com/2009/05/casablanca.html> Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 27. CARTAZ DO FILME King King de Merian C. Cooper e Ernest B. Schoedsack. 1933. Cartaz. 

Online. Disponível em:< http://collider.com/king-kong-1933-blu-ray-september-28th/29810/>. Acesso em: 22 

Dez. 2011. il.; color.  

Figura 28. CARTAZ DO FILME Viva Las Vegas de Ann-Margret. 1964. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://cibersomaletra.blogspot.com/2011_07_01_archive.html>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 29. CARTAZ DO FILME Perfume: A história de um assassino dirigido por Tom Tykwer. 2006. Cartaz. 

Online. Disponível em: < http://emtrechos.blogspot.com/2010_09_01_archive.html>. Acesso em: 22 Dez. 2011. 

il.; color. 

Figura 30. CARTAZ DO FILME Indiano Jones e o Reino da Caveira de Cristal. 2008. Cartaz. Online. 

Disponível em: <http://pt.wikipedia.org/wiki/Indiana_Jones_e_o_Reino_da_Caveira_de_Cristal> Acesso em: 22 

Dez. 2011. il.; color.  



121 
 

Figura 31. LUDWIG, Ernst. Pitura Expressionista "O ginete circense". 1913. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Ernst_Ludwig_Kirchner_Zirkusreiterin_1913-1.jpg>. Acesso em: 22 Dez. 

2011. il.; color.  

Figura 32. MUNCH, Edvard. Pintura “O Grito”. 1893. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Ernst_Ludwig_Kirchner_Zirkusreiterin_1913-1.jpg> Acesso em: 22 Dez. 

2011. il.; color.  

Figura 33. VAN GOGH, Vincent. Pintura Impressionista “Quarto em Arles”. 1888. Pintura. Óleo em tela. 

Online. Disponível em:< http://pt.wikipedia.org/wiki/Quarto_em_Arles>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color.  

Figura 34. MACKE, August.  Pintura expressionista Índios. 1911. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Macke_indianer.jpg>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 35. NOLDE, Emil. Pintura expressionista The Prophet. 1912. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://en.wikipedia.org/wiki/File:'The_Prophet',_woodcut_by_Emil_Nolde,_1912.jpg> Acesso em: 22 Dez. 

2011. il.; color. 

Figura 36. FENNEKER, Josef. Cartaz Expressionista Der Teufel und die Circe, Marmorhaus. 1930. Pintura. 

Online. Disponível em: <http://www.all-art.org/art_20th_century/fenneker1.html> Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; 

color. 

Figura 37. WIENE, Robert. Cena do Filme O gabinete do Dr. Galigari de Robert Wiene. 1919. 1 Fotografia. 

Online. Disponível em:< http://pudimdecinema.wordpress.com/2011/07/29/o-gabinete-do-dr-caligari-1920-

critica/>. Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 38. CARTAZ DO FILME O gabinete do Dr. Galigari de Robert Wiene. 1919. Cartaz. Online. 

Disponível em: <http://experimentenoir.blogspot.com/2011/03/cartazes-de-o-gabinete-do-dr-caligari.html>. 

Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 39. CARTAZ DO FILME O gabinete do Dr. Galigari de Robert Wiene. 1919. Cartaz. Online. 

Disponível em: <http://experimentenoir.blogspot.com/2011/03/cartazes-de-o-gabinete-do-dr-caligari.html>. 

Acesso em: 20 Nov. 2011. il.; color. 

Figura 40. CARTAZ DO FILME Metrópoles de Fritz Lang. 1927. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://moleculasemfuria.blogspot.com/2010/09/filmes-metropolis.html>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 41. POELZIG, Hans. Cartaz do filme O Golen. 1920. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://www.moma.org/collection/browse_results.php?criteria=O%3AAD%3AE%3A8100%7CA%3AAR%3AE

%3A1&page_number=2&template_id=1&sort_order=1>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 42. MURNAU, F. W. Cena do Filme Nosferatus. 1922. 1 Fotografia. Online. Disponível 

em:<http://factoidz.com/fw-murnaus-nosferatu-the-first-true-adaptation-of-dracula/>. Acesso em: 22 Dez. 2011. 

il.; color. 

Figura 43. CARTAZ DO FILME Drácula de Bran Stocker. 1992. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://redskyfilmes.blogspot.com/2010/06/dracula-de-bram-stoker-1992-dublado.html>. Acesso em: 25 Nov. 

2011. . il.; color. 

http://redskyfilmes.blogspot.com/2010/06/dracula-de-bram-stoker-1992-dublado.html


122 
 

Figura 44. CARTAZ DO FILME Frankenstein de Mary Shelley. 1994. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://www.allposters.com/-sp/Mary-Shelley-s-Frankenstein-Posters_i6130897_.htm>. Acesso em 25 Nov. 

2011. . il.; color. 

Figura 45. CARTAZ DO FILME Lobisomem dirigido por Joe Johnston. 2010. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://www.buscafilme.com.br/filme/o-lobisomem/>. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 46. CARTAZ DO FILME A Casa amaldiçoada. 1999. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://jeniss.blogspot.com/2011/03/as-refilmagens-de-terror-de-maior.html >. Acesso em 25 Nov. 2011. . il.; 

color. 

Figura 47. CARTAZ DO FILME O bebê de Rosemary. 1968. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://www.cubodown.com/o-bebe-de-rosemary-1968>. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 48. CARTAZ DO FILME O sexto sentido. 1999. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://matadoresdezumbis.blogspot.com/2009/11/o-sexto-sentido-six-sense.html >. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; 

color. 

Figura 49. CARTAZ DO FILME Psicose de Hitchcock . 1960. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://collider.com/alfred-hitchcock-the-essentials-collection-dvd-review/126485/ >. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; 

color. 

Figura 50. CARTAZ DO FILME Eyes without face. 1960. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://www.wrongsideoftheart.com/2009/04/eyes-without-a-face-les-yeux-sans-visage-aka-the-horror-chamber-

of-dr-faustus-1960-france-italy/ >. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 51. CARTAZ DO FILME O silêncio dos inocentes. 1991. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://pt.wikipedia.org/wiki/O_Sil%C3%AAncio_dos_Inocentes > Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 52.  CARTAZ DO FILME Godzila. 1998. Cartaz. Online. Disponível 

em:<http://impawards.com/1998/godzilla.html >. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 53. CARTAZ DO FILME Pássaros de Hitchcock. 1963. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://ltalkabout.wordpress.com/2011/05/20/lets-talk-about-movies-especial-alfred-hitchcock-04-os-passaros-

the-birds-1963/>. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 54.  CARTAZ DO FILME The Host de Bong Joon-ho. 2006. Cartaz. Online. Disponível 

em:<http://www.jdmfilmreviews.com/july-dvd-releases-australia/ />. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 55.  CARTAZ DO FILME O Massacre da serra elétrica .1974. Cartaz. Online. Disponível 

em:<http://mansaodomedo.blogspot.com/2011/08/cine-mansao-o-massacre-da-serra.html />. Acesso 25 Nov. 

2011. . il.; color. 

Figura 56.  CARTAZ DO FILME Maniac. 1980. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://en.wikipedia.org/wiki/Maniac_%281980_film%29 />. Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 57.  CARTAZ DO FILME Last House on the left .1972. Online. Disponível em: 

<http://trashfilmguru.wordpress.com/2011/10/17/halloween-horrors-2011-the-last-house-on-the-left/  Acesso 25 

Nov. 2011. . il.;  

Figura 58.  CARTAZ DO FILME Videodrome. 1983. Online. Disponível 

em:<http://www.wrongsideoftheart.com/2009/05/videodrome-1983-canada/ Acesso 25 Nov. 2011. . il.; color. 

http://www.allposters.com/-sp/Mary-Shelley-s-Frankenstein-Posters_i6130897_.htm
http://www.buscafilme.com.br/filme/o-lobisomem/
http://jeniss.blogspot.com/2011/03/as-refilmagens-de-terror-de-maior.html
http://matadoresdezumbis.blogspot.com/2009/11/o-sexto-sentido-six-sense.html
http://collider.com/alfred-hitchcock-the-essentials-collection-dvd-review/126485/
http://en.wikipedia.org/wiki/Maniac_%281980_film%29
http://trashfilmguru.wordpress.com/2011/10/17/halloween-horrors-2011-the-last-house-on-the-left/


123 
 

Figura 59. CARTAZ DO FILME The Thing. 1982. Online. Disponível em: 

<http://thisdistractedglobe.com/2008/07/31/if-this-distracted-globe-took-over-the-new-beverly-cinema/ Acesso 

25 Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 60.  CARTAZ DO FILME Night of the living dead .1968. Online. Disponível em: 

<http://toscorip.wordpress.com/2009/11/16/os-25-melhores-filmes-de-horror-de-todos-os-tempos/ Acesso 25 

Nov. 2011. . il.; color. 

Figura 61. BROWNING, Tod. Ator Bela Lugosi Filme Drácula. Universal Studio. 1931. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em:<http://horror-movies.wikia.com/wiki/Dracula_(Universal_Classics)>. Acesso em: 22 Dez. 2011. 

il. 

Figura 62.  WHALE, James. Ator Boris Karloff Filme Frankenstein. Universal Studio. 1933. 1 Fotografia. 

Online. Disponível em: <http://en.wikipedia.org/wiki/File:Frankenstein%27s_monster_(Boris_Karloff).jpg>. 

Acesso em: 22 Dez. 2011. il. 

Figura 63. FREUND, Karl. Filme A Múmia. Universal Studio. 1932. 1 Fotografia. Online. Disponível em:  

<http://en.wikipedia.org/wiki/The_Mummy_(1932_film)>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il. 

Figura 64. WAGGNER, George. Filme O Lobisomem. Universal Studio. 1941. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em: <http://www.lumi7.com.br/2010/02/relembrando-o-lobisomem-1941.html>. Acesso em: 22 Dez. 

2011. il. 

Figura 65. CARTAZ DO FILME The Mummy. Studios Hammer. 1959. 1 Fotografia. Online. Disponível 

em:<http://curseofthemummysblog.blogspot.com/2010_05_01_archive.html>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il. 

Figura 66. FISHER, Terence. Filme The Phantom of the Opera. Studios Hammer.1962. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em:<http://terrortitans.blogspot.com/2011/03/hammer-unmasks-phantom-of-opera.html>. Acesso 

em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 67. FISHER, Terence. Filme Drácula. Studios Hammer.1958. 1 Fotografia. Online. Disponível 

em:<http://www.best-horror-movies.com/horror-of-dracula.html>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 68. VERBINSKI, Gore. Maquilagem do filme Piratas do Caribe. 2003. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em: <http://www.illusionindustries.com/characters.php>. Acesso em: 22 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 69. CRAVEN, Wes. Maquilagem do filme Nightmare on the Elm Street. 1984. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em: <http://pt.wikipedia.org/wiki/Ficheiro:Nightmare01.jpg>. Acesso em: 23 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 70. BURTON, Tim.  Cenas do filme A Lenda do Cavaleiro sem cabeça.1999. Fotografias. Filme. DVD. 

il.; color. 

Figura 71. HITCHCOCK, Alfred. Cena do Filme Psicose de Hitchcock. 1960. 1 Fotografia. Online. 

Disponível em:<http://wiltonblackpoemas.blogspot.com/2011/05/alfred-hitchcock-o-mestre-do-suspense.html> 

Acesso em: 23 Dez. 2011. il. 

Figura 72. KUBRICK, Stanley. Cenas do filme O Iluminado. 1980. Fotografias. DVD (119 min). il.; color. 

Figura 73. BECK, Steve. Cenas do filme Navio Fantasma. 2002. Fotografias. Online. Disponível em: 

<http://horrortorrent.blogspot.com/2009/09/navio-fantasma-2002.html>. Acesso em: 23 Dez. 2011. il.; color. 

http://toscorip.wordpress.com/2009/11/16/os-25-melhores-filmes-de-horror-de-todos-os-tempos/


124 
 

Figura 74. SATTLER, Kirby. Índio nativo Americano. 1 Fotografia. Online. Disponível 

em:<http://www.aiancoac.com/news/native-american-indian-art/>. Acesso em: 23 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 75. PINTURA ÍNDIOS nativos Americano. Pintura. Online. Disponível em: 

<http://www.ilhawaii.net/~stony/loreindx.html>. Acesso em: 23 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 76.  CARTAZ DO FILME The Searchers. 1956. Cartaz. Online. Disponível em: 

<http://pronountrouble2.wordpress.com/2011/08/23/double-features-king-kong-and-the-searchers/> Acesso em: 

23 Dez. 2011. il.; color. 

Figura 77. FLORESTA do Agreste Norte-Americano. 2010. Fotografia. Online. Disponível em: 

<http://latimesblogs.latimes.com/outposts/2010/08/evolution-valley-backpack.html> Acesso em: 23 Dez. 2011. 

il.; color. 

Figura 78.  MATTESON, Thompkins H. "Examination of a Witch". Julgamento das bruxas de Salém. 1853. 

Pintura. Online. Disponível em: <http://www2.iath.virginia.edu/salem/generic.html>. Acesso em: 23 Dez. 2011. 

il.; color. 

Figura 79. NOBLE, Thomas Slatterwhite. "Witch Hill," or "The Salem Martyr". Bruxas de Salém. 1869. 

Pintura. Online. Disponível em: <http://www2.iath.virginia.edu/salem/generic.html> Acesso em: 23 Dez. 2011. 

il.; color. 

Figura 80. Cena retirada do filme A Hora do Pesadelo para o cartaz.                                                         

Figura 81. Cena em que a personagem Nancy Thompson dorme.                                                            

CRAVEN, Wes.  Filme A Nightmare on Elm Street (A Hora do Pesadelo). New Line Cinema, 1984 (EUA). 1 

DVD (91 min). il.; color. 

Figura 82. Cena retirada do filme O exorcista, Momento do exorcismo.                                                   

Figura 83. Cena retirada do filme O exorcista, Momento do exorcismo.                                                        

Figura 84. Cena retirada do filme O exorcista, para a ilustração do cartaz.                                      

FRIEDKIN, William. Filme The Exorcist (O Exorcista). Warner Bros, 1973 (EUA). 1 DVD (122 min). il.; color. 

Figura 85. Cena retirada do filme The Evil Dead, para a ilustração do cartaz.                                             

RAIMI, Sam. Filme The Evil Dead (Uma Noite Alucinante a Morte do Demônio). New Line Cinema, 

1981(EUA). 1 DVD (85 min). il.; color.  

Figura 86. Cena do filme Re-animator, O Médico e a substância que reanima os mortos.                           

Figura 87. Cena retirada do filme Re-animator, para a ilustração do cartaz de divulgação do filme.   

GORDON, Stuart. Filme Re-Animator (A Hora dos mortos vivos). Empire Pictures, 1985 (EUA).  1 DVD (95 

min). il.; color..  

Figura 88. Cena do filme Tubarão, similar à utilizada no cartaz do filme.                                                 

Figura 89. Cena em que o personagem está sendo atacado pelo Tubarão.                                              

SPIELBERG, Steven. Filme Jaws (Tubarão). Universal Pictures, 1975 (EUA).  1 DVD (95 min). il.; color. 

Figura 90 – Cena do filme A Mosca, momento da experiência do cientista.                                                       

Figura 91 – Cena do filme A Mosca, similar à utilizada no cartaz do filme.                                        

CRONENBERG, David.  Filme The Fly (A Mosca). Brooksfilms, 1986 (EUA). 1 DVD (95 min). il.; color. 


