
 
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

 

 

MARIA CINTHIA PIO DE OLIVEIRA 

 

 

Morte, mortos e agouros na cosmologia católica do povoado de  

Pelo Sinal, Solidão-PE  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

 2023  



 
 

MARIA CINTHIA PIO DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

Morte, mortos e agouros na cosmologia católica do povoado de  

Pelo Sinal, Solidão-PE  

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito parcial 

para obtenção do título de Mestra em 

Antropologia. 

 

 

 

 

Orientadora: Prof.ª Dra. Mísia Lins Reesink 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2023 



 
 

 

              Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

Oliveira, Maria Cinthia Pio de.  

   Morte, mortos e agouros na cosmologia católica do povoado de Pelo 

Sinal, Solidão-PE / Maria Cinthia Pio de Oliveira. - Recife, 2025.  

   116f.: il.  

 

   Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia, 2023.  

   Orientação: Mísia Lins Reesink.  

   Inclui referências.  

 

 

   1. Cosmologia católica; 2. Morte; 3. Agouros; 4. Imagens-afeto. 

I. Reesink, Mísia Lins. II. Título.  

 

UFPE-Biblioteca Central 

 

 

 
 

 

 



 
 

MARIA CINTHIA PIO DE OLIVEIRA 

 

 

 

Morte, mortos e agouros na cosmologia católica do povoado de  

Pelo Sinal, Solidão-PE  

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito parcial 

para obtenção do título de Mestra em 

Antropologia. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

__________________________________________________________________________ 

Prof.ª Dra. Mísia Lins Reesink (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

__________________________________________________________________________ 

Prof.ª Dra. Andréia Vicente da Silva (Examinadora externa) 

Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Hugo Menezes Neto (Examinador interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À memória de Cícero Pio de Oliveira, meu pai,  

e de todas as almas que por aqui passaram.  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Existe uma imagem que me habita e que me faz almejar aquilo que sigo me tornando: 

eu, na casa de minha infância, escrevendo sobre um papel cada letra do meu nome conforme 

me ensinava, pacientemente, a minha irmã mais velha. Nunca esqueço. Imbuída, assim, do poder 

maravilhoso da leitura e da escrita cresci pensando que professora era o que eu queria ser. E, por 

isso, agradeço especialmente à Heide, essa irmã-mãe que, elogiada pelas suas professoras que 

também foram minhas, cultivou-me o orgulho e a vontade de aprender. Agradeço à Daniella, 

também irmã, pelos incentivos de sempre. Dela lembro o dia em que me explicou o que era 

uma univerdade pública, esse lugar enorme para onde se ía depois da escola, mas que, apesar 

de ter sido “feito pra gente pobre”, só ricos conseguiam entrar. Não foi animador, mas entendi 

o recado e evitei tomar aquela desvantagem para mim. Agradeço à Kalline, a irmã casula, que 

ensinou a ousadia de ser o que se é. Agradeço à Luzia, minha mãe, pelas orações e pelo trabalho 

de uma vida inteira dedicado a nossa família. Eu não teria conquistado nada, do que hoje me 

orgulho, sem a coragem dela. Ao meu pai (em memória), dedico esse trabalho em 

agradecimento pelo tempo que pude tê-lo e conhecê-lo. Agradeço, ainda, aos pequenos 

galhinhos, meus sobrinhos: Manuba, Aninha, Antonino e Nicolina, cujas existências me fazem 

olhar com amor e fé para o futuro.  

Agradeço, com honra e admiração, à minha orientadora Mísia Lins Reesink, que me 

ensinou de várias maneiras como confiar naquilo que penso e escrevo. O caminho ainda é longo, 

mas se faz mais satisfatório depois dela. Agradeço aos queridos e queridas colegas do PPGA-

UFPE, sobretudo Alexandre Teixeira e Neilton Felix, com os quais aprendi muito sobre 

companheirismo na academia. Agradeço aos professores e professoras da UFRPE, Josias 

Vicente de Paula, Júlia Benzaken, Rosa Aquino e Filipe Sodré, que me explicaram, através das 

Ciências Sociais, parte do amor e do senso de justiça que busco cultivar em mim e na minha 

relação com os outros. Agradeço à Duda Alves e a Caio Zé, presentes recifenses. Agradeço à 

Nelma Katalline e a João Benjamim, pela vida e sabedoria a mim confiadas. Agradeço à Uilma 

Queiroz, Maria Samara, Mayara Libânia e Thaynnara Queiroz, minhas conterrâneas, 

referências na poesia, inteligência e trajetória. Perto delas, foi mais fácil lidar com a lonjura de 

casa. Agradeço à Fabi e à Nathália, pela amizade e acolhimentos sinceros, assim como, 

agradeço, emocionada, à Whodson Silva, que povoa os meus sonhos de antropóloga. 

Agradeço imensamente aos que me receberam na comunidade de Pelo Sinal. Os nomes 



 
 

são muitos e cada um(a) sabe de minha gratidão, mas menciono, especialmente, João, Dilma, 

Dona Raquel, Seu Emídio, Nalva, Dona Quitéria (em memória), Dona Lúcia, Dona Socorro, 

Chiquinha, Ti Raimundo, Clecinho, Cristiano, Jackeline e Ti Tôin, que me foram, porque me 

são, uma verdadeira família. 

Por fim, enfatizo a importância das políticas públicas para educação vigentes no governo 

Lula, pois a elas devo o meu acesso e minha permanência na universidade. Pela valorização da 

ciência em nosso país, agradeço o incentivo do CNPq, o mínimo fundamental ao aprendizado e 

realização desta pesquisa, sobretudo, em meio a uma pandemia devastadora. 

  



 
 

RESUMO  

 

Este trabalho consiste em uma reflexão etnográfica acerca da relação da ideia de superstição e 

aquilo que classificamos, a priori, como “agouros” de morte, no contexto da comunidade 

católica de Pelo Sinal, povoado de Solidão, Sertão do Pajeú-PE. E tem como objetivo 

compreender os significados atribuídos aos agouros a partir da lógica das concepções e práticas 

sobre a morte, assim como, das relações entre os sujeitos vivos e os mortos existentes nessa 

comunidade. Parte-se do princípio de que a morte, como um fenômeno sociocultural, não 

significa a ruptura das relações entre os sujeitos vivos e os mortos, uma vez que é a partir da 

memória que permanecemos ligados a estes. Na perspectiva de uma cosmologia católica, essa 

memória pode ser compreendida a partir de sua interconexão com outros elementos, como a 

saudade, o tempo, o espaço e os ritos que, justapostos, formam um complexo cognitivo/afetivo 

que permeia essas relações (Reesink, 2010; 2012). Assim, os sentidos atribuídos ao fenômeno 

da morte partem dos afetos concretos daqueles que os vivenciam, variando conforme as 

experiências dentro de realidades compartilhadas. No entanto, muitas das crenças e práticas que 

constituem essas relações são desconsideradas, ou consideradas fora de seus contextos, em 

função de uma racionalidade que reproduz padrões etnocêntricos clássicos (Kuper, 2008), o que 

repercute nas formas como são representados determinados contextos religiosos 

territorialmente situados, como é o caso dos catolicismos praticados nos interiores, nas margens 

ou nos sertões do Brasil. Na contramão de discursos meramente racionalistas, em Pelo Sinal, é 

possível observar uma cultura de morte onde se manifestam não só narrativas, como também 

experiências sobre “agouros”, os quais, tidos como “superstição”, reaparecem atualizados na 

categoria dos “avisos”. Avisos, enquanto experiências que demandam uma ação simbólica e 

reflexiva dos sujeitos, estão incorporados a um sistema de comunicação com os mortos e sobre 

a morte, do qual também fazem parte as “relações de reciprocidade” (Reesink, 2009; Mauss, 

2003). A dinâmica desse sistema produz um repertório de imagens acerca da morte e dos mortos 

que, uma vez vividas, elaboradas e compartilhadas, se traduzem na realidade dos sonhos, visões, 

sinais e pressentimentos, categorizados aqui de “imagens-afeto”, a partir das quais é possível 

gerenciar as angústias decorrentes da certeza da morte diante da sua imprevisibilidade.  

Palavras-chave: Cosmologia católica, Morte, Mortos, Agouros, Imagens-afeto. 

  



 
 

ABSTRACT  

 

This work consists of an ethnographic reflection on the relationship between the idea of 

superstition and what we classify, a priori, as omens of death (agouros), in the context of the 

Catholic community of Pelo Sinal, a village in Solidão, Sertão do Pajeú-PE. The aim is to 

understand the meanings attributed to "omens" based on the logic of conceptions and practices 

about death, as well as the relationships between the living and the dead in this community. The 

premise is that death, as a socio-cultural phenomenon, does not mean a break in relations 

between the living and the dead, since it is through memory that we remain connected to them. 

From the perspective of a catholic cosmology, this memory can be understood from its 

interconnection with other elements, such as nostalgia, time, space, and rites which, juxtaposed, 

form a cognitive/affective complex that permeates these relationships (Reesink, 2010; 2012). 

Thus, the meanings attributed to the phenomenon of death stem from the concrete affections of 

those who experience it, varying according to experiences within shared realities. However, 

many of the beliefs and practices that make up these relationships are disregarded, or considered 

out of context, due to a rationality that reproduces classic ethnocentric patterns (Kuper, 2008), 

which has repercussions on the ways in which certain territorially situated religious contexts 

are represented, as is the case with catholicisms practiced in the interior, on the margins or in 

the hinterlands of Brazil. Contrary to purely rationalist discourses, in Pelo Sinal it is possible to 

observe a culture of death in which not only narratives but also experiences of "omens" are 

manifested, which, considered "superstition", reappear updated in the category of avisos, that 

is warnings. Avisos, as experiences that demand symbolic and reflexive action from the 

subjects, are incorporated into a system of communication with the dead and about death, which 

also includes "relations of reciprocity" (Reesink, 2009; Mauss, 2003). The dynamics of this 

system produce a repertoire of images about death and the dead which, once experienced, 

elaborated and shared, are translated into the reality of dreams, visions, signs and forebodings, 

categorized here as "affect-images", from which it is possible to manage the anguish arising 

from the certainty of death in the face of its unpredictability. 

Keywords: Catholic cosmology, Death, Dead, Agouros, Affect-images. 

  



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – Microrregião do Pajeú, Sertão de Pernambuco.......................................................23  

Figura 2 – Território de Pelo Sinal, localizado no mapa do município de Solidão....................25 

Figura 3 – Mapa da Zona Rural de Afogados da Ingazeira...................................................... 26 

Figura 4 – Santinho fúnebre em memória de Maria Izabel Marques.......................................109 

 

Imagem 1 – Capela de Pelo Sinal............................................................................................ 31  

Imagem 2 – Vista parcial do Povoado...................................................................................... 41 

Imagem 3 – Procissão de encerramento da Festa da Padroeira..................................................42 

Imagem 4 – Culminância da procissão..................................................................................... 43 

Imagem 5 – Banda de pife do Sítio Jatobá, Carnaíba-PE, na Festa da padroeira......................44  

Imagem 6 – Via Sacra nas famílias e comunidade nas “Estações”...........................................46  

Imagem 7 – Cemitério Morada da Paz......................................................................................66 

Imagem 8 – O zelo nas relações e o parentesco impresso nos túmulos.....................................69 

Imagem 9 – Túmulo e memória................................................................................................71  

 

Quadro 1 – Estrutura da Via Sacra tradicional.......................................................................47 

Quadro 2 – Ofício das Benditas Almas do Purgatório............................................................61 

Quadro 3 – As palavras em Lembrar Jesus...............................................................................78 

 

Esquema 1 – Sistema de comunicação com os mortos e sobre a morte.................................101 

 

  



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 12 

1      CAPÍTULO 1 – O POVOADO DE PELO SINAL, SOLIDÃO-PE...........................22 

1.1   Da estrutura, da população e do trabalho no povoado.......................................................24 

1.2   Da origem do povoado e da comunidade católica.............................................................30 

1.3   A prece e outras expressões em comunidade....................................................................35  

2      CAPÍTULO 2 – MEMÓRIAS, AFETOS E RITOS DE MORTE  

 NA COMUNIDADE.......................................................................................................55 

2.1   O acontecimento da morte................................................................................................59 

2.2   “Nós, que aqui estamos, por vós esperamos”: o cemitério Morada da Paz......................65 

2.3   Os mitos e os ritos em Lembrar Jesus..............................................................................73 

3      CAPÍTULO 3 – MORTE, MORTOS E IMAGENS-AFETO................................... 82 

3.1   “Agouros, e existem?”......................................................................................................90  

3.2   “Nem agouro, nem superstição: isso daí é realidade”......................................................97 

3.3   A realidade dos "avisos": sonhos, visões, sinais, pressentimentos.................................100 

CONSIDERAÇÕES FINAIS...............................................................................................112  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS................................................................................115 

  

       

         

 

 

 

  



12 
 

INTRODUÇÃO  

O que são os agouros, afinal? A título de compreensão, podemos descrevê-los como 

eventos que predizem a morte própria ou de outrem, mas que também a perfaz, conforme busco 

argumentar ao longo deste trabalho, onde problematizo a sua relação com a ideia de superstição, 

bastante difundida pelo senso comum, seja de fora ou de dentro do meio acadêmico. Para os 

folcloristas do início do século XX, por exemplo, as superstições estavam relacionadas a “atos 

reflexos” ou “sobrevivências” de instituições “primitivas”, embora, ao que parece, os ditos 

agouros possam demandar uma ação simbólica e reflexiva dos sujeitos vivos, à medida que 

seguem presentes em experiências individuais e coletivas. Ventilando essa hipótese, realizei 

entre os anos de 2021 e 2022 uma pesquisa etnográfica junto à comunidade católica do povoado 

de Pelo Sinal, em Solidão, uma das dezessete cidades que compõem a microrregião do Sertão 

do Pajeú (Imagem 1), no estado de Pernambuco. A pesquisa teve como objetivo compreender 

os significados atribuídos por esta comunidade aos, assim classificados, agouros, presente em 

relações familiares específicas e em circunstâncias relativas à morte.  

Adentrei o tema não à toa. Sendo minha família oriunda de um sítio muito próximo do 

povoado, são de lá minhas primeiras impressões sobre a morte e os mortos, já que velórios e 

“sentinelas” nunca foram tabus para nós crianças. Além disso, em função da morte de meu pai 

que foi velado e sepultado no cemitério local, em janeiro de 2017, coincidiu de eu “prestar 

atenção” na maneira como certa ideia de agouro apareceu justamente em seu velório. Assim, 

assumo este tema bastante influenciada pelo acontecimento de sua morte, cujo dano e afetação 

refletiu na forma como me projetei, me inseri e me fixei no campo de pesquisa. E, para melhor 

ilustrar meu objeto de reflexão, segue uma ideia do que viriam a ser, ou fazer, tais agouros.  

O meu pai foi velado na capela de Nossa Senhora do Perpétuo Socorro, no centro desse 

povoado, em presença de amigos, familiares e outras pessoas, para mim, desconhecidas. Em 

dado momento, foi possível observar os gestos de algumas delas que, além dos olhares 

expressivos de lamento, infligiam toques discretos no corpo do morto. Mais tarde ouvi de 

familiares o que eu já havia presumido a partir dos cochichos ao longo do velório que 

corroboravam com o meu próprio imaginário: se o corpo do morto está “mole”, é morte certa 

de algum parente.1 Sendo este o caso do corpo do meu pai, gerou-se certa especulação íntima 

__________________  
1 A noção de parentesco ganha, aqui, uma conotação mais abrangente do que aquela relacionada à 

consanguinidade, podendo se estender a amigos, vizinhos, colegas ou conhecidos, próximos ou distantes 

geograficamente. De modo que essa noção envolve uma relação de afinidade cuja natureza pode variar, conforme 

as especificidades do contexto sociocultural trabalhado.  



13 
 

sobre quem, dentre os nossos, poderia estar próximo da morte. Desconfiaram de uma tia, irmã 

mais velha de meu pai, a qual, por sua vez, desconfiou de si própria, tendo em vista a idade 

avançada e os últimos adoecimentos. Pelo que percebi, nada disso ocorreu sem algum grau de 

dúvida por parte das pessoas envolvidas, mas não deixou de me intrigar o fato de que essas 

“narrativas” permanecessem presentes a mobilizar um grupo de pessoas em circunstância tão 

particular, apesar de uma imaginação ocidental que nega certas sensibilidades (Kuper, 2008). 

Caso é que, passado um dia do enterro, morre o sobrinho e amigo de meu pai que vinha lidando, 

em São Paulo, com problemas de saúde, mas sem que se esperasse tão cedo a sua morte. 

Associados os dois acontecimentos, o dito agouro, assim, concretizou-se.  

Tomo a experiência como ponto de partida deste trabalho me perguntando de que 

maneira os afetos, que parecem algo individual, incidem nas percepções coletivas da morte ou 

são influenciados por estas. Isto porque muitas das crenças e práticas construídas e elaboradas 

a partir das relações entre os vivos e os mortos, e as memórias que elas implicam, são 

desconsideradas ou são consideradas fora dos seus contextos, o que repercute nas formas como 

são representadas determinadas expressões religiosas territorialmente situadas, como é o caso 

dos catolicismos praticados nos interiores, nas margens ou nos sertões do Brasil.2 É certo que a 

ideia de “primitivo”, para designar uma sociedade e sua “mentalidade”, está atrelada a teorias 

e paradigmas que hoje não se sustentam metodologicamente, mas seguem atravessando as 

relações humanas e a interpretação destas. Pois, de acordo com Kuper (2008), isso não é sem 

propósito: o “outro” é bom para pensar à medida que se torna um espelho de distinção para as 

sociedades cujos critérios de cientificidade e razão preponderam.  

Assim, construindo um quadro sobre a morte e os mortos na comunidade católica no 

povoado de Pelo Sinal, o objetivo geral da pesquisa foi compreender os significados atribuídos 

aos agouros a partir da lógica das concepções e práticas sobre a morte e as relações que daí se 

estabelecem. Para tanto, busquei: a) descrever e refletir como, quando e por quem os agouros 

e as práticas fúnebres são transformados em superstições; b) descrever e analisar as práticas 

fúnebres locais; e c) analisar e interpretar o papel da noção de agouro na organização da 

memória dos vivos sobre os mortos.  

__________________  
2 Referimo-nos a obras literárias, audiovisuais e midiáticas sobre os sertões, numa discussão que pode ser 

encontrada em Muniz (2018) e Moreira (2018), no âmbito da comunicação social e dos imaginários difundidos em 

meio a discursos modernizantes. Ainda, Sena (2010) aborda essa questão ao problematizar a imaginação social 

brasileira naquilo que se constitui como “narrativa mítica do sertão’.  



14 
 

Pressupostos teóricos  

Os agouros, categoria difundida pelos estudos do folclore3 e presentes nas narrativas e 

experiências do campo em questão, se referem a manifestações relacionadas à morte ou aos 

mortos e sua evocação pressupõe ou atrai determinados acontecimentos funestos. Pensando na 

forma como, em campo, as categorias nativas se confrontam com percepções preestabelecidas, 

tanto pela literatura consultada, como pela própria pesquisadora, e percebendo que os 

significados nativos para os agouros superam de maneira dinâmica e dialética os significados 

postos a priori, buscamos discutir o agouro como um evento social, na perspectiva de uma 

análise antropológica dos rituais, conforme Peirano (2002). Rituais, assim, se apresentam como 

um modelo para analisar eventos sociais, os quais assumem um caráter mais vulnerável ao acaso 

e ao imponderável do que os primeiros, mas que partilham de uma natureza similar, ou seja, 

rituais e eventos são fenômenos semelhantes, porém, em graus diversos. Para essa autora, 

eventos, assim como os rituais, põem em relevo e justificam o que já é usual na sociedade, 

sendo, portanto, “atos de sociedade”, que revelam as visões de mundo dominantes de 

determinados grupos e suas classificações implícitas entre seres humanos, humanos e natureza, 

humanos e deuses.  

Para uma compreensão da dimensão ritual do catolicismo brasileiro, que problematiza 

a ideia de uma “religiosidade popular”, partimos de Reesink (2013). Para essa autora, ao 

mostrar as inconsistências metodológicas e conceituais do termo “popular”, frequente na 

literatura das ciências sociais, propõe uma perspectiva “concêntrica” do catolicismo, que trata 

do movimento a partir do qual os fiéis interpretam e reinterpretam os discursos e as práticas 

convencionadas pelo centro teológico da religião, mas que os permitem transitar por várias 

camadas de um mesmo catolicismo e até mesmo em direção a outras religiões, sem que isto 

represente uma ruptura nos dogmas da igreja. Em outro lugar, Reesink (2013) discute o 

“complexo ritual fúnebre católico”, que agrega uma diversidade de ritos e, ainda, trata da 

articulação de elementos como memória, saudade, tempo e espaço, que se interconectam e se 

__________________  
3 A categoria de agouro no Brasil foi abordado a partir do Movimento Folclórico, no início do século XX, um 

conjunto de iniciativas que refletiu o engajamento de uma rede de intelectuais na defesa de “tradições populares”, 

compreendidas naquele momento como em vias de extinção devido os avanços tecnológicos próprios da 

modernidade. O movimento foi influenciado pelo Romantismo do século XVIII, através do qual as noções de 

“folclore” e “cultura popular” se difundiram, dado o reconhecimento intelectual de uma distância entre os modos 

de vida e saberes da elite em relação aos do povo, o que foi respaldado pelos inúmeros trabalhos publicados acerca 

da diversidade cultural. É justo no contexto da busca por uma identidade nacional que se desvinculasse dos ditames 

europeus e refletisse a originalidade da cultura brasileira, ao mesmo tempo em que atendesse aos pressupostos de 

um Brasil moderno, que foi feito do “povo”, e suas crenças e práticas “populares”, uma “alteridade idealizada” 

(Cavalcanti e Vilhena, 2001). 



15 
 

apresentam como “vitais para a (re)produção e continuidades dos afetos e das relações entre 

vivos e mortos” na cosmologia católica. A memória aqui, caracterizada a partir dos seus 

“tempos e tipos”, se apresenta como um dos aspectos importantes para a construção da pessoa 

do morto, isto é, do “ente querido”, demonstrando como essa construção se dá por meio de uma 

afetividade. Afeto também foi uma categoria mobilizada com o objetivo de alcançarmos uma 

compreensão possível sobre os agouros, já que eles implicam todo um complexo de emoções 

que são, conforme Rosaldo (2019), “pensamentos incorporados”.   

O trabalho de campo e sua dimensão ética 

Compreendendo que não há antropologia sem pesquisa empírica, esse trabalho foi 

realizado considerando que uma etnografia abrange eventos, acontecimentos, palavras, textos, 

cheiros, sabores, ou seja, tudo que nos afeta os sentidos, como propõe Peirano (2014). Esses 

aspectos da realidade, numa pesquisa etnográfica, não são apenas dados coletados, mas 

questionamentos e fonte de renovação teórico/metodológica. Dessa maneira, partindo do 

pressuposto do que seja uma “boa” etnografia, de acordo com essa autora, buscou-se cumprir, 

pelo menos, três condições: “considerar a comunicação no contexto da situação”, onde não só 

palavras, mas silêncios e gestos que comunicam; “transformar para a linguagem escrita o que 

foi vivo e intenso na pesquisa de campo”, isto é, transformar a experiência em texto; e “detectar 

a eficácia social das ações de forma analítica”. Na prática, a intensidade dos acontecimentos, 

mesmo quando estes parecem pequenos em sua importância, vão redirecionando o caminho 

antes projetado.  

O trabalho de campo compreendeu dois períodos: a) de junho a dezembro de 2021, 

quando estive de forma mais intensa e contínua no povoado de Pelo Sinal, tornando possível 

estabelecer relações e exercitar a observação sistemática das vivências e eventos cotidianos, 

assim como rituais fúnebres que compreenderam três velórios e o dia de Finados, em novembro. 

Além disso, pude observar várias expressões religiosas da comunidade, como a Festa da 

padroeira, a Via Sacra nas famílias, dentre outras; e b) de janeiro a março de 2022, uma vez que 

senti a necessidade de estender minha estada no campo, ainda que de forma menos intensa, para 

complementar a coleta de dados através de entrevistas abertas, de modo que, só assim, esse 

trabalho pôde tomar a forma que se apresenta. Nesse sentido, como observa Da Matta (1981, p. 

153) dificilmente os ideais de estabelecer as relações em campo, cercado como é das 

contingências, se realizam exatamente da forma como foram projetadas.  



16 
 

Ao total foram realizadas 15 entrevistas entre os integrantes da comunidade católica 

desse povoado, dos quais 11 foram mulheres e 4 foram homens. A pessoa mais nova a ser 

entrevistada tinha 33 anos e a mais velha, 87, sendo a maioria composta por pessoas idosas 

(acima de 60 anos). Mas é preciso considerar que esse recorte de gênero e geração se deu 

conforme a facilidade de acesso a determinadas pessoas e situações. Enquanto mulher, tive 

muito mais facilidade (tempo e conforto) em acompanhar outras mulheres em suas atividades 

cotidianas, dentro e fora de casa, - o que se deu de outra forma no caso de os entrevistados 

serem homens. No que se refere aos agouros, especialmente, devemos eliminar a associação 

fácil de que são narrativas atribuídas exclusivamente às pessoas mais velhas, uma vez que 

crianças e adolescentes se manifestaram acerca desse tema em alguns momentos “informais” 

desta pesquisa. Se essa variação não está refletida no escopo das entrevistas é devido às minhas 

limitações de abordagem a esse grupo específico, que depende de um comprometimento ético 

também específico e de um referencial teórico que se distancia, em parte, deste trabalho.  

 Todas as entrevistas foram autorizadas, gravadas e posteriormente transcritas. As 

perguntas partiram do objetivo geral deste trabalho, descrito anteriormente. À princípio, eram 

perguntas mais genéricas, abrangentes e buscavam por um caminho viável para a construção de 

meu objeto, tais como: “o que significam os agouros pra você?”, “como ocorre um agouro?”, 

“o que você pensa sobre superstições?”, “existe alguma relação entre superstição e agouros?”, 

“a partir de suas experiências, o que significa a morte ou os mortos para você?”, etc. 

Naturalmente, em conjunto com os interlocutores, essas perguntas foram sendo reelaboradas, 

especificadas e redirecionadas a cada entrevista, à medida que iam surgindo novos temas e que 

novas categorias foram exploradas e aprofundadas, conforme se repetiam nas concepções 

nativas. Ao dar início às entrevistas, foram feitos comentários introdutórios sobre a pesquisa, 

sobre o tema, sobre o porquê de eu estar realizando naquele local, e não em outro. Essas 

considerações foram baseadas na minha própria experiência sobre a morte e no meu próprio 

entendimento sobre agouros. O que, de certa forma, conferiu às entrevistas um caráter de 

compartilhamento mútuo de afetos, possibilitando que as pessoas se sentissem mais à vontade 

para falar sobre suas próprias experiências, ou mesmo sobre a ausência delas. Outras perguntas 

que diziam respeito às práticas relacionadas à morte e às relações entre os vivos e os mortos, 

foram realizadas conforme o direcionamento das falas de meus interlocutores e a partir das 

observações das práticas, como os velórios, missas e demais expressões religiosas.  

No que se pôde perceber, inicialmente e em diversos lugares na região, não só dentro 

do povoado, a menção aos agouros se dava de formas e contextos variados e nem sempre eram 



17 
 

aparentes. Devido a esta pesquisa, por exemplo, tal tema se tornou naturalmente mais 

recorrente, pois, do contrário, ele permanecia na intimidade dos lares ou em conversas 

eventuais, fortuitas. Nesse movimento, a noção de superstição parecia atrelada aos agouros 

como uma forma genérica de compreendê-los, ou porque estes se explicariam mais facilmente 

como consequência de um medo “irracional” da morte, como coisa que não se deveria “botar 

na cabeça” sob risco de uma “depressão”, ou, ainda, porque os agouros eram simplesmente 

“narrativas”, histórias passadas de família para família e que, se um dia tiveram algum sentido, 

não mais encontram correspondência com a realidade presente. Curiosamente, isso foi aos 

poucos mudando de forma e dando espaço para outros significados, os quais busco apresentar.  

Pode-se dizer que os meus primeiros contatos em campo se deram devido às relações 

previamente sabidas de parentesco (primos/primas, tios/tias), a começar pelo local onde me 

instalei e que se travava da casa de uma falecida tia-avó que me foi disponibilizada durante os 

seis primeiros meses. Uma vez instalada, pude me aproximar de algumas pessoas que conheci 

ao acaso e que se tornaram bastante importantes para a pesquisa. Então, embora a entrada de 

campo tenha se dado devido às relações de parentesco, as primeiras interações voltadas para a 

pesquisa, propriamente dita, se deu através de pessoas que eu acabara de conhecer. Assim, as 

conversas informais que eu tive, inicialmente, com essas pessoas “desconhecidas”, me levaram 

a um recorte específico de indicações, diretas ou indiretas, sobre com quem eu poderia falar, de 

acordo com cada tema levantado, como sonhos, rituais e experiências sobre agouros; o que se 

configurou em falas do tipo: “a mãe de fulano me apareceu em sonho pedindo tal coisa, se 

quiser, pode perguntar a ele”, ou então, “quem vai saber lhe responder isso é sicrana”.  

Sobre minha inserção no campo, mesmo com as pessoas desconhecidas, pude verificar, 

ao longo da convivência, graus variados de parentesco que, ainda que distantes, representaram 

uma abertura para um canal de comunicação afetiva, já que algumas pessoas verbalizavam se 

sentirem mais confortáveis com minha presença devido sermos “tudo família”, ou devido eu 

ser “filha” de pessoas da comunidade. Além disso, pelo fato de meu pai ser morto e enterrado 

no local, percebi uma maior facilidade para abordar o tema da morte e, principalmente, dos 

agouros, pois, como mencionei, tomei isso naturalmente como ponto de partida para as 

conversas e entrevistas. Para aquelas pessoas que assumiam abertamente a legitimidade dos 

agouros, só pelo fato de eu abordar esse tema elas já se sentiam seguras e colaborativas, seja 

porque percebiam em mim a ausência de julgamento, seja por suporem que eu também 

acreditava nessas “coisas”. Acreditar ou desacreditar, no entanto, nunca foi a questão, mas sim, 

compreender as disposições dos indivíduos e dos grupos quanto aos sentidos que atribuem a 



18 
 

certas crenças e práticas, como elas surgem e de forma elas estão inseridas em suas 

cosmovisões, isto é, nas suas formas de interpretar o mundo, orientando as ações e as relações 

nesta comunidade.  

Para se chegar às entrevistas formais com pessoas “desconhecidas” demorou algum 

tempo, se comparado a alguns parentes mais próximos que também entrevistei. Com estes, 

iniciei as entrevistas mais rapidamente tanto pela facilidade de acesso e disponibilidade de 

horários, como para eu poder exercitar o diálogo sobre o tema que, por si só, trazia algumas 

dificuldades de abordagem, já que o assunto requer algum grau de intimidade entre as partes. 

Então, com aquelas pessoas desconhecidas, que me aproximei por um acaso e depois por 

identificação e afinidade, optei por conviver mais, por conversar sobre assuntos diversos, 

ouvindo-as mais do que interrogando-as. Tais vínculos foram se fortalecendo a partir das 

relações (próximas ou distantes) de parentesco que fomos descobrindo, mas também pelas 

trocas cotidianas: no mais das vezes, fui convida para comer junto a essas famílias e, nesses 

intervalos, pudemos nos afinar sobre muitos temas que mais tarde foram abordados nas 

entrevistas formais.  

Mas compreender as limitações dos interlocutores, e as minhas próprias, enquanto 

pesquisadora, foi um dos primeiros, e mais importante, exercícios em campo, sobretudo quando 

o tema é algo que a maioria das pessoas costumam evitar, conscientes ou inconscientemente, 

como a morte. Isso me fez questionar a necessidade de algumas abordagens, como o caso de 

uma interlocutora, em especial. Era sabido por todos da comunidade que determinada mulher 

sofria, há anos, com a morte trágica de seu único filho. À princípio, achei que deveria entrevistá-

la, mas porque ela seria a pessoa “ideal” para eu me aproximar a fim de travar uma conversa 

sobre morte ou agouros? O fato de cogitar essa conversa, sem atentar para o seu contexto, não 

seria “exotizar” sua condição perante a morte? Por injunções éticas, perguntas desse tipo foram 

feitas e refeitas a todo instante. Neste caso, por um conjunto de circunstâncias indefinidas, mas 

que corresponde a essa rede de relações construídas no processo da pesquisa e que, posso dizer, 

são repletas afetos, o encontro com tal interlocutora aconteceu. Quero dizer que, experimentar 

objetivamente a dor de uma morte lhe posiciona de uma maneira específica diante da dor do 

outro, havendo nisso a abertura para uma comunicação, nos termos que Favret-Saada (2005) 

“involuntária e desprovida de intencionalidade”.  

 No curso dos acontecimentos, o maior impasse da questão ética nessa pesquisa diz 

respeito, creio, ao dilema entre manter o anonimato de interlocutores que hesitaram se expor 



19 
 

nas suas individualidades ou publicizar suas contribuições como um valor social inerente à 

coletividade. Durante o percurso das entrevistas, frases hesitosas como “ainda está gravando?”, 

ou o pedido de encerrar a gravação no meio da entrevista ou, ainda, a recusa de algumas pessoas 

em serem gravadas, além da demonstrar uma preocupação com a publicização de certas 

interpretações pessoais, é um ponto crítico que me faz questionar, enquanto pesquisadora, o 

nosso real poder sobre aquilo que nos confiam os interlocutores e interlocutoras em nossas 

pesquisas. Para dar um exemplo, existe na comunidade uma prática chamada Lembrar Jesus, e 

cuja pessoa imbuída do poder e do saber de Lembrar é aquela “entrega os mortos” ou “faz a 

passagem” daquele que morre. Tal prática é do conhecimento de todos, sendo, porém, do 

reconhecimento somente de alguns, já que ela, de tão impactante, é até mesmo classificada 

como agourenta, havendo nisso um juízo de valor que a desestimula.  

Cuidando, assim, em evitar possíveis indisposições na comunidade, devido contradições 

ou divergências de opiniões, naturais no seio de qualquer grupo social, julguei necessário 

ficcionalizar o nome da maior parte das pessoas entrevistadas, uma vez que algumas delas 

apresentaram dúvidas ou hesitações explícitas em seus relatos. Por outro lado, busquei manter 

os nomes originais daqueles cuja atuação é publicamente reconhecida, tais como Dona Raquel, 

Dona Miúda, Dona Lúcia, Dona Quitéria e de Seu Emídio, tendo em vista a importância social 

que essas pessoas representam, enquanto referências na criação, produção e manutenção da 

memória coletiva da comunidade. Assim, buscando o reconhecimento da agência das 

interlocutoras e interlocutores em questão, e ao mesmo tempo o respeito à privacidade e ao 

sigilo de opiniões divergentes e, às vezes, acusatórias, mantive formas diferentes de me referir 

às pessoas de acordo com cada contexto, o que busquei explicitar no decorrer da escrita deste 

trabalho.  

Os capítulos 

No primeiro capítulo, “O povoado de Pelo Sinal, Solidão-PE”, discorremos sobre a 

estrutura, a população e o trabalho no povoado, onde podemos visualizar a dinâmica e as 

interações sociais do lugar. Tratamos da origem do povoado, que remete principalmente às 

primeiras famílias que se instalaram enquanto uma comunidade católica que foi se 

desenvolvendo, a partir das festividades e práticas católicas. Destacamos ainda algumas 

expressões religiosas em comunidade, como: a Festa da Nossa Senhora do Perpétuo Socorro 

em setembro, na qual ocorrem missas durante nove dias, culminando numa procissão com a 

imagem dessa santa; a Via Sacra nas Famílias realizada na quaresma, na qual cada estação é 



20 
 

representada pela cada de uma família católica; a troca de presentes em função das relações de 

compadrio, também realizada na quaresma e que se relaciona ao Ciclo Junino; o Terço em 

peregrinação, realizado normalmente a partir do mês de outubro, considerado o mês 

missionário; a celebração do mês mariano com realização do terço diariamente na capela até a 

coroação de Maria, no último dia do mês; e o Terço dos Homens, que ocorre uma vez por 

semana na capela e se integra aos diversos eventos da comunidade. A partir dessas descrições 

fica evidente como a prece assume uma importância fundamental para a vida em comunidade.  

No segundo capítulo “Memórias e ritos de morte na comunidade”, descrevemos como 

a morte se apresenta ritualmente para a comunidade católica de Pelo Sinal, para a qual a lida 

com a morte é necessariamente familiar e coletiva, reunindo saberes e práticas que se ancoram 

em tradições cultivadas desde os “antigos”. No entanto, o que parece ser uma história unificada 

sobre a origem e o desenvolvimento religioso do lugar ganha diferentes contornos quando 

adentramos as memórias sobre a morte e os mortos, mobilizadas determinadas pessoas. Assim, 

os “antigos” ou os “troncos velhos”, dentre outras denominações, são evocados como 

referenciais de tradição e identidade, variando de acordo com as experiências familiares que 

vão além das histórias oficiais. A relevância dessas memórias, nos ajuda a compreender como 

saberes e práticas específicas, às vezes, são desclassificadas no seio da própria comunidade, 

mas, ao mesmo tempo, estão presentes e constituem a sua cosmovisão. É o que ocorre na prática 

de lembrar Jesus que evidenciam os afetos presentes nas experiências relacionadas a morte e 

com os mortos. 

No terceiro capítulo “Morte, mortos e imagens-afeto”, discorremos sobre alguns 

aspectos inerentes à cosmologia católica de Pelo Sinal, tais como: a morte enquanto um 

“mistério”, Deus como divindade maior a reger as relações entre dos sujeitos vivos e os mortos; 

e a angústia e o medo diante da morte e dos mortos. Tais elementos são discutidos a partir da 

questão inicial deste trabalho que buscava pelos significados dos agouros de morte na 

perspectiva da comunidade em questão. Descrevendo quando e como aparecem os ditos 

agouros, percebemos como eles foram dando lugar a outras categorias que emergiram a todo 

instante, fazendo deles não um todo, como um objeto, mas como parte de um sistema de 

comunicação com os mortos e sobre a morte, reaparecendo de maneira atualizada na “realidade 

dos avisos”. Esse sistema de comunicação compreende as “relações de reciprocidade”, 

fundamentada pelas trocas, ritos e obrigações, que demonstram uma economia de salvação dos 

mortos e, de certa forma, uma identidade católica entre os vivos. Os “avisos”, por sua vez, estão 

ligados a essas relações de reciprocidade, e compreendem um conjunto de experiências que, 



21 
 

uma vez vividas, elaboradas e compartilhadas, tomam a forma de sonhos, visões, sinais e 

pressentimentos, constituindo, assim, um repertório daquilo que chamamos de “imagens-afeto”, 

através das quais é possível gerenciar as angústias decorrentes da certeza da morte diante da 

sua imprevisibilidade.  

 

 

 

 

 

 

  



22 
 

CAPÍTULO 1 – O POVOADO DE PELO SINAL, SOLIDÃO-PE  

Aos heróicos e abnegados vigários das cidadezinhas 

matutas, pioneiros da civilização nas “ribeiras”  

do Moxotó, do Pajeú, do Riacho do Navio e do Brígida, 

a cujo apostolado incansável se deve o milagre da 

unidade e da tradição cristã da terra sertaneja, 

continuadores que são exemplo do zêlo do Padre 

Carlos Cottart, cuja memória venerada o Pajeú 

guardou agradecido.  

(Luiz Cristóvão dos Santos, 1953) 

O povoado de Pelo Sinal está situado na zona rural de Solidão, um dos dezessete 

municípios que integram a microrregião do Pajeú, no sertão de Pernambuco. Neste estado, o 

território de Solidão se comunica com as cidades de Carnaíba, Afogados da Ingazeira e Tabira, 

mas também com as cidades paraibanas de São Francisco, Água Branca e Mato Grosso. Desde 

o seu nome, o sertão do Pajeú (Figura 1) – que se refere ao Rio Pajeú, maior bacia hidrográfica 

do estado e que faz alusão ao tupi paîé'y, isto é, Rio do Pajé –, nos dá um indicativo da formação 

sociocultural marcada por um forte imaginário de crenças e práticas de povos que viveram, e 

ainda vivem, pelas “ribeiras” do Pajeú e demais regiões. É comum, no entanto, que a história 

de muitas cidades sertanejas seja contada somente a partir do estabelecimento de grandes 

proprietários de terras ou da incursão de viajantes ligados direta ou indiretamente a uma política 

indigenista colonial, sendo considerados “pioneiros” e desbravadores dessas “zonas 

fronteiriças” denominadas de sertão e que foram sendo gradativamente renomeadas e 

cartografadas como freguesias, aldeias, vilas e assentamentos (Moreira, 2018). É este o caso de 

Solidão. 

Conta-se que por volta de 1850, um homem chamado Euzébio, mais conhecido como o 

“bandeirante”, chegou à região em busca de minérios e se instalou nas terras que acabou por 

adquirir. Vinte anos depois, ele entrega as terras à filha que as vende para o paraibano Jesuíno 

Pereira, o qual passa a morar na localidade, em 1907, juntamente com sua família, construindo 

algumas casas de alvenaria e cultivando o desejo de erguer uma capela. Católico bastante que 

era, Jesuíno convidou, em 1910, o Padre Carlos Cottart4, de origem francesa e então pároco de 

Afogados da Ingazeira, para celebrar uma missa em sua residência. O padre, ao chegar, não 

contendo a impressão que lhe causara a região, proclamou: “Que solidão!” Conferindo ao lugar 

__________________  
4 Ver “Padre Carlos Cottart: um vigário do Pajeú”, de Luiz Cristóvão dos Santos (1953), obra cuja dedicatória foi 

reproduzida como epígrafe na abertura deste capítulo. Nela, o autor, antropólogo, sociólogo e jornalista nascido 

em Pesqueira-PE, no agreste, enfatiza os feitos deste padre no interior de Pernambuco ao mesmo tempo em que 

deixa entrever as representações acerca do sertão nesse período.  



23 
 

a alcunha que, para ele, significava algo deserto e isolado5. Somente após a morte de Jesuíno é 

que foi construída a capela na qual, posteriormente, colocaram uma imagem de Nossa Senhora 

de Lourdes. 

Figura 1 – Microrregião do Pajeú, Sertão de Pernambuco  

  

Fonte: Mapa adaptado do Sistema de Informação e Gestão da Assistência Social de  

Pernambuco (2018)  

 O município de Solidão é um dos menores do Estado no que se refere à população, 

estimada em pouco mais de cinco mil habitantes.6 Ainda que pequena, se comparada a outras 

cidades, Solidão, a intitulada “cidade cheia de glória”, reúne um número consideravelmente 

grande e variado de pessoas advindas de todo o Nordeste em função do turismo religioso ali 

praticado e que se deve a dois importantes locais sagrados de visitação: a Gruta de Nossa 

Senhora de Lourdes e o Cristo Ressuscitado.  

 No sopé da Serra de Solidão, parte central da cidade, foi erigido, em 1948, um altar à 

Nossa Senhora de Lourdes. A ideia teria sido de um padre alemão, ao perceber que certa 

paisagem da então vila de Solidão era muito parecida com Lourdes, na época uma pequena vila 

__________________  
5 Esta versão da história é contada entre os moradores mais antigos da cidade e está disponível no site oficial da 

prefeitura de Solidão, sendo reproduzida no site do IBGE: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pe/solidao/historico. 

Acesso em: 21/01/2023. As qualidades de deserto e isolado é bastante representativa para pensar o próprio termo 

“sertão”, que subjaz certo imaginário colonial sobre as regiões afastadas das áreas litorâneas e dos centros políticos. 

Tal coisa repercute nas representações sobre os sertões e as dicotomias que as fundamentam e classificam como, 

por exemplo, litoral e sertão, tema abordado por Vidal e Souza (2015). 
6 Disponível em: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/pe/solidao/panorama. Acesso em: 06/07/2023. 



24 
 

(hoje cidade) no sul da França, onde ocorreram, em 1858, aparições da virgem Maria. Guiados 

pelas histórias de curas e milagres decorrentes dessas aparições, pela devoção à santa ou, de 

maneira geral, pela fé católica, os fiéis vão à Solidão a fim de pagar promessas, acender velas, 

fazer pedidos e orações. Os vários degraus que levam à santa, onde muitos fiéis sobem 

ajoelhados, são poucos, em comparação aos mais de 1.200 degraus que levam ao Cristo 

Ressuscitado. Este, por sua vez, trata-se de uma grande estátua, no alto desta mesma serra, cujo 

trajeto para alcançá-la revive o sofrimento, a morte e a ressureição de Jesus Cristo, tanto por 

essa longa escadaria, como por uma estrada íngreme. No caminho, os visitantes podem 

vivenciar as quinze estações referentes à Via Sacra realizada comumente no período da 

quaresma.  

 Mas as visitações tomaram grande proporção já em meados do século XX, antes mesmo 

da inauguração da Gruta e do Cristo. Isso porque no momento em que se foi escavar o solo para 

as obras de construção da gruta, minou do meio de umas pedras certa água límpida na qual foi 

banhada o filho de um dos trabalhadores. Essa criança, tomada por uma enfermidade que a 

impedia de andar, naquele instante, foi curada. Esse testemunho segue atraindo curiosos, 

romeiros e fiéis durante todo o ano, mas principalmente na Festa de Nossa Senhora de Lourdes, 

em fevereiro, no do Dia do Bacamarteiro, em agosto, e na Festa dos Romeiros, em outubro. 

Essas celebrações fazem de Solidão um lugar de intensa propagação da fé católica e um dos 

mais importantes centros de turismo religioso do Pajeú. Assim, é neste contexto social mais 

amplo que se insere o povoado de Pelo Sinal. 

1.1 Da estrutura, da população e do trabalho no povoado  

 À princípio, Pelo Sinal é como tantos outros povoados existentes na região: um 

aglomerado urbano com um mínimo de serviços de infraestrutura para atendimento da 

população e que se desenvolve no entorno de um centro onde, geralmente, se localiza uma praça 

e uma capela. Ao redor disso, se ramificam algumas ruas em direção às demais localidades 

rurais ou “sítios”. No sentido da constituição política-administrativa de um município, um 

povoado é considerado um “distrito”, ou seja, uma divisão territorial que pode assumir uma 

importância de natureza variada. Para o IBGE, um povoado ainda é designado como “setor”, 

cujas características e estatísticas censitárias se somam e se confundem àquelas do centro 

urbano, político e religioso do município, ou seja, a “sede administrativa”. Isso quer dizer que 

informações mais acuradas à respeito das dinâmicas desses espaços, como religiosidade e 



25 
 

mobilidade, por exemplo, são difíceis de se verificar isoladamente, uma vez que esses dados 

estão inseridos nos levantamentos da “zona urbana” como um todo.  

 Tal coisa pode ser verificada no mapa dos setores representados pelo IBGE (Figura 2), 

onde Pelo Sinal aparece com a mesma densidade demográfica do centro político-administrativo 

do município, o que correspondente às áreas mais escuras neste mapa. Então, dizer que o 

povoado de Pelo Sinal, ou qualquer outro, está localizado na “zona rural” de um município tem 

apenas uma implicância geográfica, o que não dá conta de especificidades que ora apagam, ora 

delimitam, as fronteiras do rural e urbano. Assim, as configurações dos espaços rurais são muito 

diversas e essa observação se torna especialmente importante quando se sabe que, em Solidão, 

aproximadamente 68% da população vive em contexto rural (IBGE, 2021).  

Figura 2 - Território de Pelo Sinal, localizado no mapa do município de Solidão. 

       Fonte: Google Earth, mapa por setores, IBGE (2021). 

 Pelo Sinal possui uma rua que se eleva em direção a um campo de futebol, a um posto 

de saúde e para a Escola Municipal Manoel Marques, culminando nas estradas que dão para 

outras comunidades como Três Umbuzeiros, São João Velho, São João Novo e Lajedo (distritos 

de Afogados da Ingazeira), ou para o centro urbano de Solidão, pela serra. No caminho oposto 

a esta rua, margeando o açude de Pelo Sinal e distante 1 km da praça central e da Capela, 

encontra-se o Cemitério Morada da Paz, e em seguida as estradas que dão para Solidão, pela 

pista, e outras comunidades rurais como Pau Ferro, Cajazeiras dos Marques, Covoadas, dentre 

outras (Figura 3).  



26 
 

Figura 3 - Mapa da Zona Rural de Afogados da Ingazeira e os limites do povoado de Pelo Sinal-PE. 

Fonte: Coordenadoria da Defesa Civil de Afogados da Ingazeira (2008) 



27 
 

 Em muitas das comunidades próximas, os moradores e moradoras de Pelo Sinal 

possuem parentes e amigos, de modo que ocorre uma interação frequente entre elas, sobretudo 

em função das festividades religiosas de cada local. Mas a maioria dessas famílias possuem 

parentes que migraram para vários lugares do país, predominantemente sul e sudeste. Estes 

parentes passam a visitar seus lugares de origem eventualmente, como na festa da padroeira, 

em caso de falecimentos e no dia de Finados. São Paulo é o destino de muitos, mas também não 

é incomum o retorno desses parentes migrantes que novamente se reestabelecem no povoado 

em busca de uma vida mais tranquila, para usufruir dos anos de trabalho e da aposentadoria. 

Há, no entanto, quem tenha voltado um pouco “forçado”, pois, uma vez idoso, solteiro e com 

tratamentos de saúde pendentes, é convencido suas pelas irmãs e potenciais cuidadoras. Assim, 

entre idas e vindas, no avançar das transformações, vai-se constituindo o povoado e seus 

arredores.   

 Em 2010, existiam em Pelo Sinal cerca de 350 pessoas residentes e uma população de 

mulheres e homens quase que equivalentes, com maior predominância de crianças, jovens e 

adultos, e uma população proporcionalmente menor de idosos (IBGE 2010). Porém, nos últimos 

13 anos, fica evidente o crescimento populacional devido o acréscimo de novas moradias e 

frequentes construções, assim como o aumento da oferta e diversidade de atividades 

econômicas como padarias, mercados, farmácia, lanchonetes, oficinas e bares, além do trabalho 

nos setores da educação, da saúde e do manejo com a terra. De maneira geral, parte da 

população rural do Sertão do Pajeú possui um sistema de produção agropecuário que, 

salvaguardadas as especificidades de cada lugar, gira em torno da bovino e caprinocultura e do 

cultivo de milho e feijão de subsistência7. Atividades estas que obedecem ao regime dos rios e 

do volume das chuvas que se apresentam de maneira escassa, por longos períodos de estiagem 

e, por vezes, com chuvas torrenciais e irregulares8.  

 Quem não tem “ganho” ou um meio de vida mais estável como aposentadoria, trabalha 

ou “vive de roça”, comercializando os excedentes nas feiras para complementar o sustento de 

casa. Mas também há pessoas que “botam roça” como completo de renda e existem, ainda, 

aqueles que trabalham em terras de outrem, como no regime de “alugado”, mesmo que eles 

tenham as suas terras próprias. Nesse regime, as atividades realizadas dependem das habilidades 

__________________  
7 Se mobilizamos essa ideia de “economia de subsistência”, é que ela também foi considerada entre os 

interlocutores. No entanto, essa ideia pode ser problematizada a partir de Pierre Clastres (2003). 
8 Muitas das dificuldades relativas às estiagens, fenômeno característico da região, vêm sendo gerenciadas há anos 

através das tecnologias de convivência com o semiárido, como é o caso das cisternas e os diferentes modos de 

irrigação. 



28 
 

do trabalhador e consistem, geralmente, em “abaixar” ou “limpar mato”, “arar” ou “brocar” a 

terra, práticas necessárias para o preparo do solo, do plantio e da sua manutenção até a colheita. 

Outras pessoas de idades variadas produzem, em suas terras ou nas da família, uma diversidade 

de gêneros alimentícios, como hortaliças e tubérculos, além do leite e seus derivados para 

consumo familiar e/ou comercialização. No entanto, muitos dos produtos agropecuários 

comercializados nos mercados locais, ou pelo menos em um deles, são oriundos de Petrolina, 

cidade do extremo oeste do Estado, considerada um polo de exportação devido às dinâmicas de 

agricultura irrigada, às características do solo, do clima e da presença do Rio São Francisco, 

contexto que possibilita produção e escoamento em escala industrial. Tais produtos são 

comprados na cidade de Tabira por um preço competitivo ou como diz um morador “num 

precinho bom, razoável” já que, “se plantar aqui sai do mesmo preço [do que se comprar] de 

lá”. Dessa maneira, não se planta, necessariamente, para o comércio local. 

 Nessa lógica de expansão comercial, uma maior lucratividade é garantida para quem 

detém o monopólio dos produtos e das negociações, evidenciando o estabelecimento de uma 

elite local que também se reproduz no âmbito da representatividade política.9 Mas, são nos dias 

de feira que se verifica a intensidade das trocas comerciais e simbólicas entre pessoas de 

diferentes lugares da região. Ela acontece às quartas, em Tabira, e aos Sábados, em Afogados 

da Ingazeira, cidades equidistantes de Pelo Sinal. Para as pessoas chegarem nessas feiras, elas 

se deslocam em seus transportes individuais ou em micro-ônibus particulares, nos quais são 

cobradas passagens que custam, em média, dez reais. Existe também a alternativa de transporte 

de um morador local, motorista de muitos anos, que faz a rota Pelo Sinal-Afogados ou Pelo 

Sinal-Tabira em dias e horários específicos. O transporte é uma F4000 coberta com bancos 

paralelamente dispostos, onde os passageiros sentam uns ao lado dos outros, caracterizando o 

que é chamado, muitas vezes, de forma jocosa, de “pau de arara”10. Nessa rotina, as pessoas 

adquirem alimentos, produtos para construção, para a manutenção das atividades agropecuárias, 

roupas e outras coisas, além das relações que são cultivadas entre parceiros de comércio, amigos 

e parentes.   

__________________  
9 Do povoado, algumas pessoas mais influentes “entraram” para a política, implicando numa interessante 

representatividade local. Um vereador falecido há poucos anos é bastante lembrado por alguns interlocutores no 

que se refere à sua atuação e generosidade em atender à população, principalmente nos momentos mais “difíceis”, 

como na doença e na morte. Existiram outras tantas pessoas “servidoras”, já falecidas, que também são evocadas 

com frequência nos seus atributos, por exemplo, de generosidade em vida, demostrando, em certo sentido, de que 

maneira vai se constituindo a memória dos mortos e de quais valores essa memória está imbuída. 
10 Basta lembrar o discurso do próprio ex-presidente Brasil, Jair Bolsonaro, em reportagem que pode ser lida em 

https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2022/02/03/bolsonaro-chama-assessores-de-pau-de-arara-

padre-cicero.htm. Acesso: 24/06/2023.  



29 
 

 Da população de Pelo Sinal, homens e mulheres, geralmente mais jovens, se deslocam 

para essas cidades também para trabalharem em fábricas de móveis ou alimentos, nos comércios 

locais, nas escolas ou em outros órgãos públicos. Alguns homens migram sazonalmente para 

outros estados devido às demandas de trabalho nos setores de construção civil e ligados a 

diversos tipos de plantações e safras, por períodos que podem durar três, seis meses ou mais, 

ao que depois retornam em seguida. Aqueles que são casados delegam à esposa o cuidado com 

os filhos e com a casa, atividades já praticadas por elas mesmo em presença de seus maridos, 

mas que se somam às múltiplas ocupações existentes como complemento de renda, ligadas, 

muitas vezes, à culinária, costura ou artesanato.  

No que se refere à educação formal, as crianças do povoado são assistidas pela escola 

municipal até 9º ano do ensino regular, mas também jovens e adultos na modalidade do EJA. 

Para séries do ensino médio, os alunos se deslocam também em micro-ônibus, disponibilizados 

pela prefeitura, para cidades circunvizinhas, ou mesmo Solidão. De igual modo é para os 

estudantes da FASP, Faculdade do Sertão do Pajeú, instituição que oferece licenciaturas em 

Pedagogia, Letras, História, Ciências (Matemática) e, mais recentemente, bacharelado em 

Direito. Além do estudo presencial, algumas pessoas optam pelo estudo à distância, com a 

crescente difusão de cursos online disponibilizados por instituições reconhecidas pelo 

Ministério da Educação, como Educação Física e Assistência Social, ampliando a diversidade 

das áreas de atuação dessa população.  

 A educação no povoado foi algo de responsabilidade especialmente das mulheres, sendo 

hoje em dia mais diversificado. Em uma época que não se tinha professores “formados”, uma 

pessoa que sabia ler e escrever funcionalmente e que dominasse minimamente as quatro 

operações fundamentais da matemática já estava apta para alfabetizar qualquer pessoa, como 

relembra uma interlocutora. A educação oferecida no seio familiar era baseada nos 

ensinamentos religiosos, mas algumas famílias tinham condições de pagar professores de 

“fora”, os quais reuniam crianças em uma casa, geralmente emprestada, para que as aulas 

pudessem se ministradas. Com esse reforço, muitas mulheres da própria comunidade assumiam 

a educação de suas crianças, as quais, quando aprendiam a ler e a escrever, poderiam também 

“assumir uma escola”. Aos poucos, com a regularização do ensino oferecidos pelas instituições 

do governo, as professoras que não eram formadas, mas que queriam continuar a ministrar 

aulas, precisavam passar por um exame de admissão, o chamado “Logos 2”, para não perderem 

seu cargo.  



30 
 

1.2 Da origem do povoado e da comunidade católica  

Pelo Sinal tem sua origem incerta, mas a existência da comunidade católica ultrapassa 

os 74 anos em que se comemora a Festa da Padroeira de Nossa Senhora do Perpétuo Socorro. 

O centro do povoado, onde foi assentada a praça e a capela, e significa um “patrimônio” para a 

comunidade, foi doado por Maria Pedro, viúva do patriarca da primeira família que ali se 

instalou e de que se tem notícia, os Pedros. Os Pedros também era nome pelo qual a localidade 

era conhecida, ao que passou a se chamar posteriormente de Pelo Sinal. Para os católicos, este 

nome se refere à persignação, gesto em que se leva à testa, à boca e ao peito a lateral do polegar 

direito, no momento em que se evoca a oração de proteção: “Pelo Sinal da santa cruz/ Livrai-

nos Deus, nosso senhor/ Dos nossos inimigos/Amém”. Mas a inspiração para esse nome varia 

nos relatos. Em um deles, imagina-se que uma cruz teria sido colocada em função da morte de 

algum andarilho ou habitante da região que por ali passava. Em outra versão, diz-se que certa 

vez passou pelo local um homem que ninguém nunca soube realmente se se tratava de “um 

pedinte, de um romeiro ou de uma alma”, mas que pediu água na casa dos Pedros e falou que 

ali deveria se chamar Pelo Sinal, ficando então esse nome. 

A capela de Pelo Sinal foi construída pela ação comunitária de um padre proveniente da 

cidade de Afogados da Ingazeira e dos primeiros moradores e moradoras (Imagem 1), obra para 

a qual se realizou várias quermesses para levantar fundos em prol da sua construção, e para a 

aquisição da imagem de Nossa Senhora do Perpétuo Socorro. Por volta dos anos 50, mediante 

a construção da capela, as pessoas da comunidade se reuniram para definir qual seria a padroeira 

local juntamente com o padre Antônio, primeiro pároco a se estabelecer em Pelo Sinal, quando 

o povoado ainda pertencia ao território de Afogados da Ingazeira. Definida a padroeira, 

mandaram buscar a imagem que, conta-se, “chegou de navio no porto de Recife”, devendo ser 

a santa oriunda possivelmente da Itália, segundo o regenerador da imagem, na fala de algumas 

pessoas. Quando ela chegou, ainda não se tinha terminado de construir a capela e, dessa 

maneira, a santa ficou na casa de Pai Belo, quer dizer, Belarmino Bezerra Belo, que se casou 

com a viúva Maria Pedro e que hoje tem, em sua homenagem, a praça que leva seu nome. A 

capela, símbolo da história e da presença católica no povoado, é o espaço onde a comunidade 

se reúne não só para as missas e demais atividades de seu calendário religioso, mas também 

para velar os seus mortos. 



31 
 

                                                                                                      

A atuação do catolicismo na formação 

política-administrativa das vilas e cidades 

sertanejas em todo Brasil se ampliou a partir 

de políticas e reformas estabelecidas pela 

Santa Sé, por volta de 1910, por meio das 

divisões eclesiásticas que se configuram, 

hoje, nas circunscrições eclesiásticas 

católicas. Essas divisões tiveram como 

objetivo a eficácia no controle dos territórios 

e, consequentemente, das populações, no que 

se refere à oficialização e unificação das 

práticas e dos dogmas católicos, implicando 

numa articulação entre igreja, Estado e 

sociedade (Marin, 2021). Essa atuação 

reverbera nos modelos paradigmáticos de 

paróquia e diocese11 que mantém uma 

hierarquia dentro dessas circunscrições. É 

assim que a paróquia de Pelo Sinal, antes pertencente à cidade de Afogados da Ingazeira, é 

administrada hoje pela paróquia de Solidão. Todas essas paróquias estão sob o domínio da 

diocese de Afogados da Ingazeira que administra os demais 16 municípios compreendidos no 

Sertão do Pajeú, incluindo as cidades de São José do Belmonte e Mirandiba, no Sertão Central.  

A cada oito anos, formalmente, um padre de outra região vem se instalar na paróquia de 

Pelo Sinal, embora esse tempo possa variar de acordo com as decisões que não partem somente 

da diocese, mas também da própria relação do pároco e da comunidade. Assim, posta a relação 

de hierarquia administrativa e eclesiástica entre diocese e paróquia, é na dinâmica das relações 

entre os padres e os fiéis que se pode observar uma maior ou menor interação e influência da 

igreja na vida local. Conforme a fala de um jovem e experiente professor que participa 

ativamente das atividades religiosas, as pessoas “se apegam mais” ou gostam mais de um padre, 

do que de outro, quando o padre é “bom” e celebra uma missa mais “bonita”. Para ele, o intuito 

__________________  
11 Segundo Marin (2021), uma diocese, compreende determinada área territorial e populacional, sendo uma 

unidade organizacional fundamental do poder pastoral que agrupa, hierarquicamente, várias paróquias, que se 

apresentam como subdivisões formadas por um território religioso e uma população que está subordinada 

eclesiasticamente a um pároco.  

Fonte: Arquivo pessoal de Clecinho 

Imagem 1 – Capela de Pelo Sinal  



32 
 

principal de se ir à missa deve ser “ouvir o evangelho, entender a palavra e estar mais próximo 

de Deus”, no entanto, sugerindo a existência de algo por trás da expressão “mais bonita”, 

Adriano levanta algumas possibilidades: 

Seria essa interação melhor que ele tem com a comunidade? Seria ele saber 

explicar melhor o evangelho? (...) A gente escuta a mesma missa, o mesmo 

evangelho, às vezes a mesma concepção.  Mas a forma de explicar, a 

compreensão e a forma de falar chega mais no fiel ou não faz tanta diferença, 

não é? A diferença quem faz é quem conduz o momento daquela prática (...). 

Tudo isso aproxima a comunidade e, muitas vezes, também, distancia a 

comunidade e os fiéis (Adriano, jan. de 2022).  

Nessa direção, “nenhuma missa é igual a outra” e ao mesmo tempo em que se observa 

uma noção de eficácia simbólica nas percepções nativas desse ritual, que é a missa, também se 

evidenciam as dinâmicas entre a igreja, enquanto instituição, e a comunidade, que não deixa de 

reivindicar as suas práticas em nome de uma tradição agenciada pelos “antigos”, dos quais elas 

foram herdadas e, eventualmente, recriadas. No caso de práticas voltada para a morte, por 

exemplo, como o velório dentro da igreja, ou a suspenção das aulas da escola em função de 

morte, seriam difíceis de gerenciar em outros locais como a cidade de Afogados da Ingazeira, 

com seus 40 mil habitantes e suas mortes quase que diariamente. Mas a questão de escala talvez 

seja secundária se formos considerar os “valores” por trás do ato de “parar” perante a morte. 

Como trata, ainda, Adriano:  

A gente diz ‘dá pra controlar, porque é em lugar pequeno’, mas imagino isso 

em Afogados. Se morrer uma pessoa não tiver aula na escola, lá vira um caos, 

porque lá com certeza morre mais gente que aqui. A gente já questionou 

porque isso tava se perdendo aqui, hoje por conta dessa cobrança... [de pagar 

as horas aulas]. A gente sabe que, se morrer, paga depois. Porque eu acho que 

isso é o que fortalece, porque a gente que mora em comunidade pequena como 

a nossa, onde todo mundo é praticamente família, se não é família é compadre, 

comadre, mas você tem algum tipo de ligação, se não, é amigo. As ligações 

são muito fortes. Não tem como você estar na escola trabalhando e alguém da 

comunidade morreu e você tá lá trabalhando e pensando naquela pessoa. 

Porque tem alguém naquela escola que é família [da pessoa que morreu]. São 

valores que não podem ser perdidos. Foi uma questão que a gente discutiu 

enquanto escola. Porque não tem condições da gente tá trabalhando e tá 

acontecendo um velório (Adriano, jan. de 2022). 

 As ligações ou as relações de parentesco e afinidade sendo muito fortes, são 

fundamentais quando se trata da morte e da relação entre os vivos e os mortos. Assim, a herança 

que os mais velhos ou os “antigos” vêm deixando sofrem mudanças, e não sem resistências, 

desprendimentos, negociações, conforme a fala de Joana:  



33 
 

É igual o padre, que queria mudar a festa de Pelo Sinal. O dia de Nossa 

Senhora do Perpétuo Socorro é dia 27 de julho, então o padre queria mudar [a 

festa para essa data]. Só que aí, não adianta, não muda. E padre Jorge queria 

que não velasse mais corpos dentro da igreja. E a própria população fica 

pedindo pra entrar dentro da igreja o corpo. Não tá entrando agora por conta 

da pandemia. Mas entra, e se puder velar dentro da igreja, se vela também  

(Joana, jan. de 2022). 

 O período da pandemia foi crítico com relação aos rituais em geral (não só os de morte), 

e com isso demandou certa inovação nas práticas coletivas para minimizar as consequências do 

isolamento. Nesse sentido, o recurso audiovisual foi de grande importância, já que as missas 

adaptadas podiam ser transmitidas através de redes sociais, como mobilização influenciada pela 

Pascom.12 Como descreve, ainda, Adriano,   

as missas, nos primeiros momentos, foram canceladas todas. Com o passar da 

pandemia foi assim: com algumas orientações, foi vindo a missa só com o 

padre na igreja e o grupo de liturgia, de leitura, e uma das meninas que cantam. 

E a gente filmava. Nos bancos [da igreja], a gente teve a ideia de imprimir [e 

colocar] as fotos das famílias. A gente pediu [fotos] pra cada família da 

comunidade, inclusive essas famílias que moram longe, em São Paulo, que 

sempre gostam das missas quando vêm. Foi uma forma deles estarem 

presentes, de tentar se aproximar (Adriano, jan. de 2022). 

Dessa maneira, formas alternativas de estar “presente” em corpo e espírito através da 

recriação dos rituais, não só fúnebres, funcionam como estratégia para manutenção do senso de 

coletividade, reunindo, ainda que virtualmente, as famílias e a comunidade na fé da igreja, assim 

como possibilita a mitigação dos sofrimentos gerados pelo cenário de doença, isolamento e 

morte no contexto pandêmico.  

Os rituais e atividades católicas são as que mais mobilizam e encontram adeptos, dada 

a própria influência do catolicismo na formação do povoado. No entanto, o ser católico passou 

a ser um objeto de maior reflexão, na medida em que nos últimos sete anos o povoado passou 

a ter duas igrejas evangélicas (Assembleias de Deus) as quais, além dos cultos tradicionalmente 

realizados, organizam encontros no espaço público para um número cada vez maior de pessoas 

provenientes do povoado, dos arredores ou mesmo cidades vizinhas. Nessa direção, a relação 

entre a comunidade evangélica e a católica aparece com mais evidência em função desses 

__________________  
12 A Pascom, ou Pastoral da Comunicação, é um serviço pastoral que visa dinamizar as ações comunicativas da 

igreja referente à evangelização. De acordo com o Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil (2014) a Pascom 

tem como objetivos: promover o diálogo e a comunhão das diversas pastorais; capacitar os agentes de todas as 

pastorais na área da comunicação, especialmente a catequese e a liturgia; favorecer o diálogo entre a Igreja e os 

meios de comunicação; envolver os profissionais e pesquisadores da comunicação nas reflexões da Igreja e 

desenvolver as áreas da comunicação, como a imprensa, a publicidade e as relações públicas. Em Pelo Sinal, isso 

se dá através do trabalho de um dos integrantes da comunidade, que registra as missas com material próprio e as 

publica no Facebook da paróquia. Essas ações se mostraram ainda mais importantes durante a pandemia.  



34 
 

eventos, quando uma e outra comunidade solicita e reserva a praça com tal objetivo. Assim, se 

estabelece um convívio protocolarmente respeitoso entre as duas, ainda que as percepções dos 

católicos, com os quais convivi, sobre os evangélicos, sejam explicitadas sempre que oportuno, 

no que se refere às diferenças essenciais entre as duas “leis”.13  

Em diálogo com uma interlocutora sobre o estabelecimento de outras igrejas no 

povoado, ela enfatiza achar “até bonito” os ritos evangélicos, mas a eles não “acrescenta”. Ou 

seja, perante os convites frequentemente recebidos, ela evita se envolver nos cultos evangélicos 

em respeito à sua própria lei, a igreja católica. Além disso, por ter um filho evangélico, bastante 

atuante em sua igreja, inclusive, a interlocutora demonstra uma aceitação ainda mais sensível 

com relação a lei que ele escolheu, mas não se furta de sempre lembrá-lo de honrar os 

ensinamentos que recebeu, desde a infância, no que se refere a presença e a importância 

incontestável da virgem Maria.  

O interessante diálogo/embate travado entre um “crente” e um “católico”, narrado por 

Seu Emídio, incorre sobre o problema dos evangélicos não “darem crença” à mãe de Jesus. Tal 

problema seria decorrente do fato deles só lerem as partes da bíblia que lhes diziam respeito, 

mas que existiam, ainda, as partes que os católicos liam, aquelas ignoradas injustamente pelos 

evangélicos. Nisto, há muitos anos, diz-se que um crente da Barra (sítio nos arredores de Pelo 

Sinal) afirmou ao “cumpade Cazuza” (tio de nosso interlocutor), que Jesus, ao avistar a cruz na 

qual morreria, assombrou-se e a amaldiçoou:  

Aí cumpade cazuza disse: – Jesus não amaldiçoou a cruz não, o senhor tá 

mentindo. [O crente] – Tá, tá na bíblia! [Cazuza] – Não, na missão abreviada14 

eu não achei isso. [O crente] – Como foi que o senhor achou? Aí cumpade 

Cazuza disse: “– Eu achei assim: na missão abreviada eu achei que quando 

Jesus avistou a cruz aonde ele ia ser cravado, Jesus espiou pra ela e ele a 

abençoou-la, abençoou a cruz. Porque a palavra que Jesus diz, que tá escrito, 

ele disse assim ‘Vem-te a mim cruz amada que há 33 anos que eu ando à tua 

procura. Tu serás o meu altar’” (aonde ele foi cravado). Aí o crente disse a ele: 

“– Se eu achar isso ai, eu saio da religião”. E num é que ele achou?! E saiu 

seu Emídio? Saiu, saiu mermo! Ele achou e com o tempo disse a cumpade 

Cazuza: “– Ô seu Cazuza, eu sai da religião evangélica, aquilo que o senhor 

__________________  
13 Por outro lado, os evangélicos afirmam sua identidade em outros contextos. Por exemplo, ajudei a comunidade 

católica na venda de cartelas do bingo que serviria para a arrecadação de dinheiro em prol da Festa da padroeira. 

Numa ocasião em que ofereci a algumas pessoas que eu não conhecia, elas negaram veementemente, justificando 

que eram “crentes”. A afirmação da identidade religiosa católica e evangélica nessa comunidade se dá através 

diferentes discursos, sendo interessante um aprofundamento a esse respeito.   
14 Missão abreviada é um texto sagrado com referências bíblicas de posse única dos clérigos, no qual, segundo Seu 

Emídio, “tinha muita coisa, muito exemplo a contar”. No contexto apresentado, um sacristão da época e uma prima 

do interlocutor passaram quinze dias em posse da missão abreviada sem o consentimento ou conhecimento do 

padre, que declarou lançar uma “maldição” sobre aqueles que haviam pego o escrito sagrado, caso ele não fosse 

devolvido. Ao que foi rapidamente obedecido.  



35 
 

me disse sobre a cruz eu achei, Jesus não amaldiçoou-la não, ele abençoou a 

cruz aonde ele foi gravado” (Seu Emídio, out. de 2021). 

A denominação do ser católico posta em questão frente às diferentes práticas e crenças 

que coexistem no povoado, ou mesmo nas diferentes percepções entre os católicos dentro do 

próprio catolicismo ali praticado (como veremos um pouco mais adiante); as negociações que 

envolvem a igreja como instituição e a comunidade, com as suas reivindicações pautadas na 

tradição; mas também, as inovações necessárias à coesão e fortalecimento dos grupos: tudo isso 

compõe um catolicismo dinâmico que se reproduz não só a partir de suas representações, mas 

no diálogo com outras visões de mundo.   

1.3 Da prece e outras expressões na comunidade  

Anualmente, a comunidade católica se organiza em torno de várias expressões que 

compõem o seu calendário religioso, como: a Festa da Nossa Senhora do Perpétuo Socorro em 

setembro, na qual ocorrem missas durante nove dias, culminando numa procissão com a 

imagem dessa santa; a Via Sacra nas Famílias realizada na quaresma, onde cada estação é 

representada pela casa de uma família católica; a troca de presentes em função das relações de 

compadrio, também realizada na quaresma e que se relacionam aos símbolos do Ciclo Junino; 

o Terço em peregrinação, normalmente a partir do mês de outubro, considerado o mês 

missionário; a celebração do mês mariano com realização do terço diariamente na capela até a 

coroação de Maria, no último dia do mês de maio; e o Terço dos Homens, que ocorre uma vez 

por semana na capela e se integra aos diversos eventos da comunidade. Essas expressões 

compõem, juntas, um calendário bastante intenso, onde podemos verificar a valorização e a 

prática da prece em diversos arranjos.  

Conforme observado por Reesink (2009), a partir dos escritos de Marcel Mauss (1968), 

o fenômeno social da prece tem relação com os mitos, ritos, eficácia, poder, afetividade, 

pessoas, deuses, coisas, pensamentos, ações, dom e contra dom, configurando praticamente o 

conceito deste autor de “fato social total”. Dessa maneira, é possível observar que também para 

essa comunidade, a prece é um elemento central da vida religiosa e mobiliza não somente um 

grupo específico mais toda a população católica.  

 A Festa da Padroeira é um dos eventos mais expressivos, porém se faz importante tanto 

quanto os outros, em seu conjunto. Nossa Senhora do Perpétuo Socorro, ou Mãe do Perpétuo 

Socorro, como também é chamada, uma das muitas invocações da virgem Maria, é considerada 

a protetora de todas as horas e intercessora nos momentos de dificuldades e aflições. Sua 



36 
 

importância na vida da comunidade é evidenciada na fala de Joana sobre a falta que lhe faz 

certas práticas realizadas no povoado, sobretudo quando se referem à padroeira, já que hoje em 

dia ela mora em São Paulo. Para ela, mesmo longe, a padroeira continua significando “tudo”. 

E, em suas palavras, acrescenta:  

Eu posso falar que não acredito em Deus, mas em Nossa Senhora é impossível, 

porque onde ela não está, eu não entro. É enraizado (Joana, jan. de 2022).  

 O mês de maio (ou mês mariano) para os católicos, em geral, e para a comunidade de 

Pelo Sinal, em particular, é onde se intensificam as orações e as homenagens em devoção à 

Maria. Neste ano, cumpriram-se os 31 dias do mês rezando o terço na capela, o que é motivo 

de orgulho, já que era uma prática que, principalmente após a pandemia, estava se “perdendo”. 

Nesta ocasião, uma interlocutora nos conta que algumas famílias se juntaram para levar uma 

oferta, que posteriormente foi investida em um “armarinho” que serviu para acondicionar o 

aparelho de som da igreja, pois havia essa demanda dos músicos que costumam tocar durante 

as missas.  

 Era comum a prática de, ao final do mês, fazer a coroação da imagem de Nossa Senhora. 

O que não pôde ser observado nesta pesquisa, mas dela se fala como algo extremamente 

marcante: o rito da coroação ocorria com as lâmpadas apagadas, à luz somente das velas que 

cada um dos presentes empunhava na capela. Esta expressão, sobre a qual não nos deteremos, 

de certa forma fortalece a imagem de Nossa Senhora do Perpétuo Socorro que vem a ser 

homenageada na Festa em setembro. Em função da Festa da Padroeira, a comunidade se 

mobiliza ao longo de todo o ano, organizando rifas, bingos e buscando doações que são 

investidas nas manutenções e aprimoramentos estruturais da capela, entre muitas outras 

despesas. A organização também idealiza e solicita a confecção, venda e distribuição das 

camisas da Festa, convidam e confirmam a presença dos diferentes padres, assim como 

convidam e/ou contratam as atrações artísticas e culturais que irão compor o quadro de eventos, 

enfim, tudo aquilo que possibilita a realização da Festa tradicionalmente realizada há 74 anos.  

 Num passado recente, era comum, em alguns meses antes da Festa, diversas pessoas 

saírem a pé às cinco da manhã dos domingos para pedirem doações entre as comunidades 

circunvizinhas ou mais distantes, como Dois Riachos, Manoel Soares e até mesmo no centro 

urbano de Solidão, grupo este que incluía idosos, adultos, jovens e crianças. As distâncias 

percorridas a pé tinham o seu propósito e as interações eram tão mais intensas quanto mais 

frequentes. Em dada comunidade, um padre residente fazia questão de receber o grupo para o 

almoço, outras tantas pessoas doavam quantias em dinheiro ou até mesmo em ovos de capoeira, 



37 
 

que ao chegar no povoado já tinham compradores certos. Remetendo, dessa forma, a antigas 

práticas entre os moradores desde a construção da capela, onde de tudo se trocava em favor 

daquela obra.  

 É nessa relação de trocas entre as comunidades que se estabelece a importância e o 

simbolismo dos noiteiros, figuras frequentes também em outras festas religiosas de padroeiro, 

mas que vão ganhando conotações diferentes conforme as especificidades de cada tempo e 

lugar. Em Pelo Sinal, à princípio, os noiteiros eram aquelas pessoas ou grupos convidados a 

fazerem parte das missas que compunham a novena, havendo, a cada missa, diferentes 

noiteiros. Só que esse convite estava vinculado às pessoas que tinham, além do 

comprometimento religioso, melhores condições materiais de contribuírem com a Festa, 

servindo como uma espécie de “patrocinadores”, o que lhes conferia certo status que lhe faziam 

os “homenageados” da noite. Se certa comunidade organizava a sua Festa de modo a ser muito 

apreciada pelas demais comunidades, logo, estas, fariam o possível para também oferecer uma 

recepção à altura, e os noiteiros eram parte fundamental desse ciclo de trocas e “disputas” 

simbólicas. Porém, no fundamento dessas trocas existe algo que perdura ainda hoje e representa 

a principal lógica dessas relações, são eles: os “laços de amizade”, para usar a expressão de 

Joana (jan. de 2022). Nessa direção, mais do que um status a assumir, preza-se nos noiteiros 

um engajamento necessário às práticas e preceitos católicos. Afinal, esses laços de amizade 

entre as comunidades proporcionam não só o engrandecimento mútuo de suas respectivas 

festas, mas também garantem a reprodução e continuidade de suas tradições e de seus 

simbolismos. Ou seja, garantem a afirmação de toda uma religiosidade. 

 Atualmente, os noiteiros não são exatamente aqueles que organizam ou “patrocinam” a 

festa para a qual são convidados e homenageados. Mas no ato do convite eles recebem uma 

“caixinha” da comunidade anfitriã, no caso, Pelo Sinal, para arrecadação de dinheiro que será 

ofertado no dia de sua participação no ritual da missa. Os noiteiros representam as comunidades 

católicas provenientes dos sítios e povoados da região, como Lajedo e o São João, mas também 

representam grupos de dentro da própria comunidade, como a Escola Municipal Manoel 

Marques e os alunos do Ensino de Jovens e Adultos desta mesma escola, ou ainda o Terço dos 

Homens local. O Terço dos Homens é um movimento mariano missionário que, em Pelo Sinal, 

ocorre toda segunda-feira à noite, reunindo um grupo de homens de todas as idades para rezar 

um terço na capela, sendo aberto também para interessados em geral. João Siqueira, um dos 

integrantes do Terço dos Homens, informa que, no início, eram muitas as pessoas que 

frequentavam, chegando a lotar a igreja. Hoje em dia, se encontram pouco mais de dez pessoas, 



38 
 

mas isso não desanima aqueles que seguem participando. Assim, falando da importância desse 

grupo para ele e os demais frequentadores, ele enfatiza que não se obriga ninguém a entrar ou 

sair do grupo, pois “cada um sabe o que serve pra si”, e complementa: “Olhe, eu só deixo o 

Terço dos Homens se um dia só ficar eu. Mas se ficar dois, nós continuamos”. O Terço dos 

Homens é, muitas vezes, solicitado a se reunir na casa de um algum doente ou necessitados de 

orações ou, ainda, em velórios, além de serem frequentemente convidados por outras 

comunidades na qualidade de noiteiros.  

 Os noiteiros se distinguem das demais pessoas por trajarem camisas que fazem 

referência às suas respectivas comunidades e grupo. A camisa estampada, indicando a padroeira 

e o local da Festa, é uma marca importante de distinção e representação da comunidade de quem 

as usa, mesmo fora do tempo festivo, como por exemplo, nos dias de feira, o que é muito 

comum, fazendo com que seja fácil identificar de qual comunidade se pertence, a paróquia, a 

santa ou santo padroeiro e o período da Festa. Assim, a comunidade de Pelo Sinal também 

providencia suas próprias camisas, sendo uma prática comum nessas festas. Além do mais, 

diferente do que se pode pensar, a imagem da santa que acompanha tais informações nas 

camisas não é meramente ilustrativa, outrossim, aqueles que as usam não só afirmam o seu 

território, mas também a sua fé evocada na proteção que emana da imagem.   

 Com uma antecedência de pelo menos dois meses da festa, a organização também 

anuncia uma chamada para convocar as estrelinhas e os sóis, que são meninas e meninos entre 

três e dez anos que participam em cada missa do novenário. Assim como os noiteiros, as 

estrelinhas e os sóis também recebem a “caixinha” para arrecadação de doações que servirão 

para as despesas eventuais durante e após a festa. As crianças tanto sinalizam o interesse em 

participar como são incentivadas pelos seus pais, mães ou responsáveis. Vestidas com esmero 

para o momento – as meninas, com vestidos brancos de cetim, e os meninos, com calça e camisa 

“social” – elas representam o caminho de luz que deve ser trilhado pelos fiéis na igreja, assim 

como incentiva e mobiliza as próprias famílias a participarem desses mesmos ritos, 

proporcionando a continuidade da fé católica entre as gerações, já que essa participação é uma 

forma adicional de introduzir toda a família nos ritos católicos.   

 Assim, esse momento com as estrelinhas e com os sóis ganha um sentido bastante 

específico no que se refere às relações de parentesco. Em uma das missas vivenciadas no 

povoado, um pai jovem e recentemente viúvo, algo do conhecimento e compaixão de toda a 

comunidade, tem sua filha como estrelinha. Em tal contexto, a importância da família fica ainda 



39 
 

mais evidente e, neste caso, comovente: o pai, “sozinho”, reafirma o compromisso com a fé 

católica e com a formação cristã de sua filha, apesar das adversidades da vida e das injunções 

da morte. Grande parte dos fiéis presentes na missa sabem e experimentam as emoções, os 

afetos e as reflexões contidas nesse contexto, sobretudo quando se anuncia a presença do pai, 

que fala em público, e a sua responsabilidade em manter vivo o “brilho” de sua estrelinha.   

 As missas que ocorrem durante a festa acontecem muitas vezes ao ar livre, chamada 

missa campal, algo incentivado pelas restrições sanitárias da pandemia e a depender da previsão 

climática. Então, assim como seria dentro da igreja, os bancos e as cadeiras disponibilizadas 

para os fiéis são separados em dois blocos, formando um corredor entre eles. Abrindo o ritual, 

passam por esse corredor um grupo de coroinhas, assistentes do padre, as estrelinhas e os sóis, 

o padre, os leitores e os noiteiros, geralmente nesta ordem, cada qual se direcionando aos seus 

respectivos lugares. Os noiteiros participam da missa sentados na primeira fileira dos bancos, 

mais perto do altar, onde ficam visíveis a todos. Os leitores se sentam próximo ao púlpito, 

localizado mais à direita do altar que, por sua vez, fica no centro e defronte dos bancos, sendo 

o lugar do padre e dos coroinhas, que o assistem durante toda a missa (especialmente no 

orfetório, entregando o cálice, lavando as mãos do padre, etc.). E à esquerda, “abrilhantando” a 

celebração, ficam a estrelinha e o sol.  

 No início de cada missa, os noiteiros, a estrelinha e o sol (e seus responsáveis) são 

anunciados e quase no final da missa são chamados para frente do altar onde são presenteados 

pelos anfitriões com “lembrancinhas” e fotografados, o que acontece estrategicamente antes 

dos ritos ou bênçãos finais do padre, para que não ocorra dispersão dos fiéis. Esse momento em 

que eles são apresentados, homenageados e presenteados se repete durante toda a novena.  

Na medida em que esses ritos acontecem, mesmo as pessoas mais distantes da igreja, incluindo 

as crianças que se pegam atraídas pelo clima festivo e pelas brincadeiras na praça ou do parque, 

participam de alguma forma: carregam bancos, cadeiras, lavam, secam e organizam, e o que 

mais for necessário. Isto é, mesmo desobrigadas a estarem nos ritos integralmente, elas se 

envolvem de maneira ativa em muitas etapas para a construção da festa. Como enfatiza uma 

Joana, mesmo para as crianças, na sua época e hoje em dia, a festa não era “só parquinho”, pois 

“sem querer” há o envolvimento afetivo com todo o evento.  

 Ao longo da semana, após cada missa, as pessoas se demoram mais na praça, já que 

existe toda uma estrutura de alimentação, lazer e divertimento. São barracas com lanches 

diversos, espetinhos, sorvetes, parques e bares. Sendo estes últimos mais visitados nos fins de 



40 
 

semana de abertura (que ocorre numa sexta) e encerramento da festa (que ocorre no outro 

domingo nove dias depois).  Os preparativos em torno da santa começam já na quarta ou na 

quinta-feira anterior ao dia de abertura. Nessa ocasião, a santa é “descida” do altar por João 

Siqueira, um integrante da comunidade que, tradicionalmente, foi designado ou se autodesignou 

a essa função. Uma vez descida é feita a estruturação e a amarração da santa meticulosamente 

no andor, para que não corra risco de desabar durante a procissão e nos revezamentos daquelas 

pessoas que a querem carregar, as quais incluem homens e mulheres adultas e idosas. O 

primoroso ornamento de flores do andor era feito pelas mulheres da comunidade, hoje acontece 

também de ser um serviço contratado, tanto para a abertura da Festa, como para o último dia, 

poupando um tempo que fatalmente será preenchido com outras atribuições das pessoas 

organizadoras.  

 No último dia da festa, no domingo, muitas pessoas de fora já se encontram no povoado, 

principalmente parentes. O andor devidamente ornado fica dentro da capela desde o início da 

tarde e é colocado para fora quando vai se aproximando o horário da missa e da procissão. 

Nesse ínterim, o povoado fica bastante movimentado e muitas pessoas aproveitam para rever 

seus parentes, retomar conversas antigas, tiram fotografias em família, dentro e fora de igreja, 

no altar, com a santa, etc. Já a procissão representa uma continuidade da missa, ao mesmo 

tempo que o desfecho de toda a novena. O percurso da caminhada se inicia a partir do “centro”, 

onde está localizada a praça e a capela, indo em direção à esquerda da imagem abaixo fazendo 

o contorno do povoado (em direção ao campo, que não aparece na imagem) até culminar 

novamente no largo do centro (Imagem 2).  



41 
 

Imagem 2 – Vista parcial do Povoado 

Fonte: Facebook da Capela de Pelo Sinal. Imagem aérea de autoria de Iranaldo Marques. 

 Dando início à marcha da procissão, a comunidade se coloca em seus lugares. Um grupo 

de coroinhas, meninas e meninos, que formam duas filas paralelas, tomam a frente da marcha 

segurando as tochas com as velas e uma cruz, para abrir o caminho e iluminar a procissão.  

O padre vem entre essas duas filas. Em seguida, vem o andor e a imagem da santa, sendo 

carregada por várias pessoas que vez por outra se revezam. Em meio às pessoas, um pouco mais 

atrás, segue uma banda com dois pifeiros, um zabumbeiro, um tocador de caixa e outro de 

pratos, que se encarregam da música (Imagem 3). Nesse momento, também se efetuam novas 

promessas. Durante o percurso, as pessoas formam pequenos grupos: as crianças de farda 

escolar com suas professoras, os casais, as famílias, parentas que se dão as mãos e pagam 

promessas juntas e descalças. Outros, ainda, vão sozinhos em contemplação e orações, ao passo 

que a banda de pifeiros trás seu repertório. Ao longo da caminhada, em alguns momentos, o 

andor se demora na frente da casa de algum morador ou moradora que, por questões de doença 

ou idade avançada, não consegue acompanhar a procissão com os demais15.  

__________________  
15 Também durante as missas, a celebração é propagada em carros de som de modo que todo o povoado possa 

ouvir, tornando acessível àquelas pessoas que não conseguem se deslocar até a praça. 



42 
 

Imagem 3 – Procissão de encerramento da Festa da Padroeira 

Fonte: Arquivo pessoal 

 As crianças vão acompanhadas de seus responsáveis ou circulam curiosas entre a 

multidão, mas também há crianças que vão pagando promessa junto de seu ou sua responsável, 

pois tem os seus pés descalços. Em um dos casos, o parente da criança me informa que ela fora 

curada de um problema justamente nos pés e que “para a fé não existe idade”. A chegada da 

santa e seu andor na igreja é “saudada” alegremente com muitos “vivas”, sendo recebida com 

o toque do sino da capela que se dá de uma forma agitada e contínua. Da mesma forma, uma 

coroinha se incumbe de tocar uma estridende sineta com o mesmo intuito de saudar a imagem 

da “boa mãe do Perpétuo Socorro”. Esse é um momento de muita comoção, ou, como definido 

por uma interlocutora, é um momento “mágico” (Imagem 4).   



43 
 

Imagem 4 – Culminância da procissão  

Fonte: Arquivo pessoal 

 No sábado anterior ao encerramento da festa, abre-se espaço para as atrações artísticas 

e culturais para um público considerável, advindo de vários lugares. Essas atrações são bandas 

musicais reconhecidas na região, grupo de xaxado de Solidão, bandas maciais compostas por 

estudantes da rede pública e a banda de pífano que esteve presente no momento da procissão, 

mas também desde o dia anterior, tocando na frente da igreja, embaixo de um frondoso pé de 

figo e, sem os quais, como afirma Joana, “não haveria festa” (Imagem 5). Tradicionalmente, a 

banda chegava desde a abertura, só que mais recentemente ela aparece em um ou dois dias antes 

do encerramento, sendo recebidos e alimentados por uma família da comunidade previamente 



44 
 

designada. Embaixo do pé de figo, eles tocam às 6h da manhã, depois ao meio dia, às 15h e, 

finalmente, às 18h, tendo intervalos entre esses horários.  

Imagem 5 – Banda de Pife do Sítio Jatobá, Carnaíba-PE, na Festa da Padroeira 

Fonte: Arquivo pessoal  

 Dois pés de figo foram plantados no “tempo de pai Belo”, justamente para receber e 

proteger do sol as pessoas durante a festa da padroeira, que era sempre diurna pela falta de 

energia elétrica no povoado. Conta-se que, quando pai Belo morreu, também morreu junto uma 

das árvores. Hoje, resta uma, que segue reunindo a população eventual e cotidianamente. Com 

toda essa movimentação e as memórias que são evocadas, o povoado é tomado pela alegria e 

comoção dos moradores e visitantes, concretizando assim mais um ano de celebração.   

 Além da festa, Pelo Sinal é permeada de outras manifestações religiosas. Entre fevereiro 

e março, no período da quaresma e durante a Semana Santa, é realizada no povoado a Via Sacra, 

que representa, ao longo de quinze estações, o caminho sagrado trilhado por Jesus Cristo em 

sua paixão, morte e ressurreição. A cada estação uma cena é representada e meditada em 

orações. Essa é uma prática comum entre os católicos no período da quaresma, sendo 

incentivada amplamente pela igreja, mas assume as características e a tradição de cada 

comunidade. Muitas delas se guiam pelo material produzido anualmente pela Campanha da 



45 
 

Fraternidade16 e que mobiliza diferentes temas. No caso de Pelo Sinal, a comunidade optou por 

seguir utilizando a Via Sacra tradicional, herança de Pai Belo, de quem se herdou também, além 

da prática em si, orações como o “ABC das Almas”, melhor exposto no segundo capítulo.  

 Tradicionalmente, as quinze estações são “rezadas” na capela, na quarta e na sexta-feira 

santa. Nesse momento, os fiéis se reúnem com o intuito de refletir, meditar e fazer orações sobre 

o sofrimento de Cristo, mas também lembrar da vida nova, que vem a ser refletida na Páscoa. 

Na capela, os fiéis se deslocam de um canto a outro, acompanhando as imagens afixadas nas 

paredes, enquanto alguns se revezam para a leitura da oração referente a cada estação. No 

passado, quando a capela de Pelo Sinal era uma das poucas na região e quando já não se 

encontravam tantos adeptos dessa prática, se viu a necessidade de fazer a Via Sacra também 

nas casas, para abranger os sítios circunvizinhos, como a Gameleira, e sendo uma maneira mais 

efetiva de “trazer as famílias para a igreja”. Em meio às memórias sobre esse tempo e essa 

prática, uma interlocutora relata sua vivência de criança em relação ao simbolismo da vela, 

presente em tantos ritos católicos:  

Quando era nos dias de quarta e sexta a gente corria pra ver se chegava a tempo 

de pegar a vela, que todo mundo queria pegar a vela. Eram duas crianças pra 

pegar as velas (Rosa, jun. de 2023).   

 O caminho da Via Sacra é realizado no povoado de casa em casa e se dá com maior 

planejamento prévio. Quando se aproxima a Semana Santa, é feito um levantamento das casas 

do povoado que servirão de estação, cujo único critério de escolha é que as famílias ali 

residentes sejam católicas e não se oponham ao rito. A cada dia, um grupo de pessoas e 

coroinhas rezam em 15 casas, e tal ciclo se repete até que a Via Sacra tenha passado por todas 

aquelas incluídas no levantamento. Nesse ritmo, a prática dura geralmente oito dias, 

subentedendo que no povoado há, pelo menos, 120 domicílios de famílas católicas. Para compor 

o caminho que será percorrido, se obedece uma ordem de casas, sendo a primeira, tida como 

referência, localizada na extrema ponta de uma rua recentemente calçada, numa parte periférica 

do povoado e não do centro, como de onde parte a procissão da festa. No dia seguinte, a Via 

Sacra continua na sequência, imediatamente após a décima quinta casa que representou a última 

estação no dia anterior. Na pequena procissão que se forma nesse caminho e em torno dessas 

casas, as coroinhas seguem na frente levando tochas com as velas e a cruz, parando em cada 

__________________  
16 Segundo o site oficial, a Campanha da Fraternidade representa a “expressão da caridade e da solidariedade em 

favor da dignidade da pessoa humana, dos filhos e filhas de Deus”. Dentre os temas levantados, podemos citar 

“Fraternidade e fome”, de 2023 e “Fala com sabedoria, ensina com amor”, de 2022. Disponível em: 

 https://campanhas.cnbb.org.br/campanha-da-fraternidade. Acesso em: 20/04/2023.  



46 
 

casa-estação que recebe a todos com um altar na calçada dedicado a uma santa ou santo, com 

velas e, às vezes, flores e outros ornamentos (Imagem 6).  

Imagem 6 – Material de divulgação da Via Sacra nas famílias e comunidade nas “Estações”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

        

 

 

  

  

Fonte: compilação da autora, a partir de imagens de arquivo pessoal e da organização da festa. 

 Como mencionado, a Via Sacra utilizada na comunidade, que se baseia também em um 

escrito com orações referentes a cada estação, é a mesma praticada desde os antigos moradores 

e somente algumas palavras foram atualizadas, assim como a linguagem que antes era mais 

individualizada e rebuscada. Falando-se na primeira pessoa do plural, a estrutura desse escrito 

é composta por uma oração preparatória, onde se enfatiza o sofrimento de cristo, necessário 



47 
 

para purificar as “iniquidades e ingratidões” de se tomar o “caminho da perdição”. É nesse 

sentido que se busca fazer a Via Sacra: acompanhar Jesus até o calvário, em memória de sua 

sagrada paixão e morte, ao mesmo tempo em que os fiéis intencionam ganhar indulgências para 

si mesmos e pelas almas do purgatório. Essa oração preparatória é verbalizada por uma pessoa 

(que chamaremos oradora) escolhida, dentre os presentes, à porta da primeira casa, havendo um 

revezamento a cada casa-estação. Ao se rogar que sejam ouvidas as orações, em coro, todos 

respondem: “E os nossos clamores cheguem até vós”.  

 Na primeira casa, é anunciada a primeira estação, na qual Jesus é condenado à morte. 

Após uma leitura meditativa e introdutória dessa estação, evoca-se: “Nós vos adoramos 

Santíssimo Senhor Jesus Cristo, e vos bendizemos”. Em coro, todos respondem: “Porque pela 

vossa santa cruz remistes o mundo”. Segue-se a isso uma oração referente a esta mesma estação, 

onde se agradece o imenso amor com que Jesus aceitou a morte para salvar os homens. Ao seu 

término, todos entoam um Pai Nosso e uma Ave Maria. Ainda, a pessoa oradora responsável 

por esta estação evoca individualmente: “Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus 

Cristo, Nosso Senhor”, ao que é respondido, finalmente, por todos: “Que quis padecer e morrer 

na cruz por nosso amor”. Parte-se, assim, para a próxima casa-estação, que segue o modelo da 

estrutura descrita (Quadro 1), alterando o tema da leitura meditativa e da oração conforme cada 

estação, mas se mantendo os demais elementos.  

Quadro 1 – Estrutura da Via Sacra tradicional  

VIA SACRA, PELO SINAL, SOLIDÃO-PE 

ORAÇÃO 

PREPARATÓRIA 

ORADORA 

Fala-se da clemência e misericórdia de Jesus, que subiu no 

calvário levando, sobre seus ombros dilacerados, o enorme 

madeiro da cruz no qual foi cravado para a remissão de todos os 

pecados. Roga-se que o Senhor ouça as orações que se seguem. 

TODAS “E os nossos clamores cheguem até vós”. 

ESTAÇÕES 

I 

 

JESUS É 

CONDENADO À 

MORTE 

ORADORA 

Depois de ter derramado o copioso sangue na agonia cruel da 

flagelação e da coroa de espinhos, Jesus é condenado por Pilatos 

à morte afrontosa na cruz.  

“Nós vos adoramos santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Agradece-se o imenso amor com que Jesus aceitou a morte para 

nos salvar. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 



48 
 

II 

 

JESUS COM  

A CRUZ NAS 

COSTAS 

ORADORA 

Jesus carrega a cruz da penitência e dos sofrimentos com 

paciência, submissão e amor.  

“Nós vos adoramos santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Agradece-se novamente o amor com que Jesus abraçou cruz tão 

pesada pelas nossas culpas. “Ave, ó cruz bendita e única 

esperança!”. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

III 

 

JESUS CAI PELA 

PRIMEIRA VEZ 

ORADORA 

Jesus desfalecido em suor e sangue, cai em terra e abrem-se 

todas as suas feridas. “Vos adoramos por vossa profunda 

humilhação”.  

“Nós vos adoramos santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pede-se perdão e graça para nunca mais cairmos em pecado 

mortal.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

IV 

 

JESUS 

ENCONTRA-SE 

COM SUA 

SANTÍSSIMA 

MÃE 

ORADORA 

Trata da aflição, angústia e profundíssima dor que transpassa o 

coração de Maria. “Ah, o cordeiro divino vai ser imolado”.  

Enfatiza que nossos pecados foram a causa desses sofrimentos. 

“Nós vos adoramos santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Pede-se sentir uma dor cada vez mais profunda e sincera dos 

nossos pecados, para que choremos enquanto vivermos e 

mereçamos na hora da morte encontrar-vos compassivo para 

convosco. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

V 

 

SIMÃO,  

O CIRINEU, 

AJUDA JESUS 

LEVAR A CRUZ 

ORADORA 

Temendo que Jesus falecesse antes de chegar ao calvário, os 

judeus obrigam Simão a ajudá-lo. 

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Pede-se perdão e a graça de levar em penitência a cruz das 

atribulações e dores. “Jesus Cristo, dai-nos um coração contrito 

e abrasado de caridade”. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

VI 

 
ORADORA 

Uma devota, compadecida ao ver Jesus em tão lastimoso estado, 

limpa a sua face de sangue e suor. Pagando-lhe a caridade, Jesus 

deixa impresso na toalha a imagem do seu santíssimo rosto.  



49 
 

VERÔNICA 

ENXUGA O 

ROSTO DE 

JESUS 

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Os fiéis oferecem seus corações para neles imprimir a tocante 

face de Jesus, conspergida de sangue, que ao ser lembrada os 

fará vencer todas as tentações. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

VII 

 

JESUS CAI PELA 

SEGUNDA VEZ 

ORADORA 

Oprimido de dor, Jesus cai em terra.  

“Oh, quanto custaram ao nosso salvador as nossas recaídas no 

pecado”. 

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Pede-se perdão pelo sangue e pela dor sofrida nessa segunda 

queda. Roga-se a Maria para que possamos perseverar no amor 

de Deus até o fim.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

VIII 

 

JESUS 

CONSOLA AS 

MULHERES DE 

JERUSALÉM 

ORADORA 

Jesus pede: não choreis por mim, chorai sobre vós. E brada: bem 

aventurados os tristes, porque eles serão consolados.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Pede-se a verdadeira contrição, fazendo-nos sentir sincera 

compaixão do próximo. Evoca-se Maria, refúgio dos pecadores, 

e pede-se que ela rogue por todos.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

IX 

 

JESUS CAI PELA 

TERCEIRA VEZ 

ORADORA 

Na queda, abrem-se de novo as feridas e Jesus se torce de dor 

como um verme pisado e esmagado.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Pede-se perdão por tudo quanto pecamos, seja por pensamento, 

por palavras ou por obras. Pede-se: fortalecei-nos na nossa 

fragilidade. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

X 

JESUS É 

DESPIDO DE 

SUAS VESTES 

ORADORA 

Chegado ao calvário, dão de beber a Jesus vinho misturado com 

fel. 

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pelas culpas choradas, pede-se que não fiquemos privados da 

graça que com a bondade de Jesus fomos revestidos.  



50 
 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

XI 

 

JESUS É 

PREGADO NA 

CRUZ 

ORADORA 

Com agudos e penetrantes cravos, transpassam-lhe as mãos e os 

pés sacrossantos.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pede-se perdão pelos pecados, com os quais transpassamos as 

mãos e os pés de Jesus.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

XII 

 

JESUS MORRE 

NA CRUZ 

ORADORA 

Após três horas de agonia, Jesus exclama: Meu Deus, meu 

Deus, por que assim me abandonaste? E dizendo: “Meu pai, em 

vossas mãos entrego o meu espírito”, dá o último suspiro.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pede-se: pela vossa sagrada morte, assisti-nos na última hora e 

abri-nos a porta do paraíso. 

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

XIII 

 

JESUS É 

DESCIDO DA 

CRUZ E 

COLOCADO 

NOS BRAÇOS 

DE SUA MÃE 

ORADORA 

Maria santíssima vê seu muito amado filho morto, desfigurado, 

coberto de chagas. 

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 

Maria também sofre por nossos pecados. Pede-se que Maria, 

mãe das dores, consoladora dos aflitos, rogue por todos que 

choram desamparados.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

XIV 

 

JESUS É 

SEPULTADO 

ORADORA 

O corpo de Jesus é colocado no sepulcro por Maria e os fiéis.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pede-se, pela sagrada comunhão, que Jesus nos conceda a graça 

de ser fiel à ele até a morte.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

XV 

 

JESUS 

RESSUSCITA 

DOS MORTOS 

ORADORA 

Aparecendo primeiro a Maria Madalena, Jesus comunica aos 

apóstolos onde estavam reunidos: a paz esteja com vocês, assim 

como meu pai me enviou eu vos envio.  

“Nós vos adoramos Santíssimo Senhor Jesus Cristo e vos 

bendizemos”. 



51 
 

Fonte: Autora, a partir de documento da comunidade. 

 Em se tratando do sofrimento de Cristo perante a morte, essa é uma prática de cunho 

expiatório e meditativo, impondo ao praticante o sentido de pecado, sacrifício, penitência, mas 

também gratidão, perdão e amor. Além do mais, o sofrimento de Maria também se destaca e é 

nesse sentido que ela se torna a mãe dos aflitos e intercessora na hora da morte.  

 Nesse contexto de devoção e religiosidade, as relações são fortemente marcadas por 

vínculos espirituais e afetivos, como é o caso das relações de parentesco por afinidade, baseadas 

no compadrio, isto é, nas relações de madrinha/padrinho e afilhados(as). Afinidade é 

exatamente o termo usado na comunidade para explicar em que consistem ou como se 

constituem essas relações, sendo uma forma de produção do parentesco (Silva, 2017; 

Woortmann, 1995).  Essas relações eram contraídas numa lógica de favores, onde um padrinho 

ou madrinha representava um status social específico, se tratando muitas vezes de uma elite 

política e/ou econômica que, por isso mesmo, possuíam diversos afilhados e afilhadas. Mas, 

essas relações no povoado são, sobretudo, uma representação do comprometimento afetivo e 

religioso, já que a constituição desse laço se dá por meio dos ritos católicos de batismo, de 

primeira comunhão, de crisma e casamento, devendo o padrinho e a madrinha guiar seus 

afilhados na vida pessoal e religiosa. Além disso, há uma estreita referência dessas relações no 

povoado com o ciclo junino, isso porque muitos são madrinhas/padrinhos e afilhadas/afilhados 

de fogueira.  

TODAS  “Porque pela vossa santa cruz remistes o mundo”. 

ORAÇÃO 
Pede-se a Cristo um coração puro e a esperança de também 

ressuscitarmos um dia para alcançarmos a vida eterna. Amém.  

TODAS Pai Nosso e Ave Maria  

ORADORA 
“Bendita e louvada seja a paixão e morte de Jesus Cristo, Nosso 

Senhor”. 

TODAS “Que quis padecer e morrer na cruz por nosso amor”. 

DESFECHO 

ORADORA 
À Jesus, único Salvador e única felicidade da nossa alma, pede-

se que se abençoe os bons propósitos na feita desta Via Sacra. 

TODAS 
“Jesus, para vós vivemos; Jesus, para vós morremos; Jesus para 

vós somos na vida e na morte. Amém!”  

ORAÇÃO À 

NOSSO SENHOR 

DOS PASSOS 

ORADORA 

É relembrado todos os momentos do caminho até o calvário, 

resumido em treze pequenos parágrafos (ou passos), nos quais 

se referem à Jesus como Dulcíssimo, intercalando com “Tende 

piedade, Senhor”. 

TODAS “Tende piedade, Senhor, tende piedade”. 

ORADORA “Ele tomou verdadeiramente sobre si as nossas iniquidades”.  

TODAS “E as nossas dores ele as suportou”.  

ORAÇÃO FINAL ORADORA 

Fala-se de todos os tormentos passados por Jesus, que é 

lembrado com devoção, gratidão e amor. Pede-se piedade, 

evocando pai, filho e espírito santo, contra as penas eternas do 

inferno.  



52 
 

 O batismo na fogueira é realizado nos dias de São João ou de São Pedro. Como festa 

mais esperada do ano especialmente no Nordeste, ela envolve a relação da boa colheita com a 

mesa farta, desde que se tenha um bom prenúncio de chuvas no dia de São José, em 19 de 

março. O ritual se dá ao pé da fogueira, onde futuras madrinhas e afilhadas dão a volta repetindo 

os seguintes dizeres, por três vezes: “São João dormiu, São Pedro acordou, você será 

(madrinha/padrinho ou afilhada/afilhado) que São João mandou!”. A partir de então, é cultivada 

essa relação.  

A mesa farta implica trocas intensas entre a comunidade, principalmente de alimentos, 

sendo as ditas comidas típicas muitas vezes os objetos dessas trocas. Enquanto pesquisadora no 

povoado, recebi muitos “agrados” em forma de bolos de mandioca, de milho, pamonhas, feijão, 

jerimum, além de serem frequentes os convites para comer (almoçar, jantar ou lanchar) na casa 

de meus parentes/interlocutores, como uma forma de amizade, de estreitar os laços familiares, 

pois muitas vezes os conteúdos das conversas informais se baseavam na afinação de nossos 

parentescos e, com isso, a escuta de histórias e a simples retribuição pela atenção 

prestada/compartilhada.  

Então, contraindo essas relações de compadrio no período junino onde já se vivencia 

uma intensa relação de trocas, será na Semana Santa, no período da quaresma, momento em 

que “juntam as famílias” que os padrinhos/ madrinhas com seus afilhados/afilhadas se 

mobilizarão para estarem “presentes” e serem “lembrados”, uns aos outros. Joana, de 34 anos, 

que já não mora no povoado, mas em São Paulo, conta que vivenciou essa prática desde muita 

nova, tanto no lugar de madrinha como de afilhada e que muito antes da Semana Santa já se 

fazia uma lista com os nomes de quem seria presenteado para não esquecer de ninguém, e logo 

se organizava para a compra dos presentes que seriam distribuídos. Muitas pessoas da 

comunidade, inclusive, viajavam em carros fretados até Caruaru-PE, onde se podia comprar 

muitos artigos com variedade e preços mais acessíveis.  

Finalmente, na quarta e na sexta-feira da Semana Santa, se podia esperar as visitas dos 

afilhados, os presentes e as “lembrancinhas”, mas que, na falta destes, sempre havia um pedido 

de bênçãos, essencial nesse ritual. Ainda, para essa interlocutora, que ficava em casa fazendo 

bolos e preparando os agrados era curioso como se esperava a presença de certa afilhada que 

todo ano “sempre chega na mesma hora”, já tinha uma “hora certa pra chegar”, ou ainda, como 

se evitava sair de casa em certos horários para não correr o risco de perder a visita de algum 

afilhado. Outros vinham dizer que não tinham presentes (comprados) pra ofertar, mas que sua 



53 
 

mãe havia mandado um “cozinhado de feijão”, ou bons jerimuns, o que fazia o mesmo efeito 

nessa relação de trocas.   

 Para Rosa, a tradição do Terço vinha se perdendo e dessa forma foi preciso fazer 

algumas inovações, como ela mesma nos conta: “Tem que seguir a tradição, mas também a 

gente tem que modificar alguma coisa, pra que as pessoas se sintam atraídas”. Assim que o 

Terço em peregrinação vem acontecendo há mais de 12 anos. Sendo, pois, uma “criação” da 

comunidade, como uma outra maneira de aproximar as famílias da igreja. Essa prática se inicia, 

geralmente, no mês missionário, em outubro, pelos sítios mais próximos que não têm igreja, 

como Gameleira, e em cada dia se reza numa diferente casa. Às vezes, essa peregrinação é 

interrompida em função de algumas circunstâncias como quando coincide com missas, velórios, 

ou mesmo quando ocorre a Via Sacra, de modo que a reza não se repete nesses dias. Após esses 

eventos, dá-se continuidade à peregrinação de onde parou, até rezar em todas as casas. 

 O Terço é aquele dedicado à Nossa Senhora, sendo, por isso, um rito mariano. Para rezá-

lo é necessário o objeto que também leva esse nome, o qual consiste em uma espécie de colar 

que possui um crucifixo em uma ponta e 56 pequenas contas distribuídas em toda a sua 

extensão. Cada prece recitada é acompanhada pelos dedos da mão que deslizam sobre essas 

contas, e representam Ave Marias, Pai Nossos e Glorias ao Pai, culminando com uma Salve 

Rainha. Os diferentes espaços entre essas contas também indicam o momento de cada uma 

dessas preces. Em cada casa, é deixada uma imagem pequena de Nossa Senhora e uma 

“caixinha” de arrecardação de dinheiro, que será utilizado para algum melhoria na capela e 

outras necessidades, tal qual ocorre durante a Festa. As pessoas que recebem o Terço em suas 

casas, geralmente, se preocupam em oferecer lanches a todos, embora não seja uma prática 

“obrigatória”, até porque nem todos tem condições de servir algo elaborado, “faz quem quer”, 

segundo Rosa. Mas, da recepção mais simples à mais elaborada, percebe-se um esforço em 

oferecer esse momento de comensabilidade. 

Como observado, há um intenso exercício de oração na comunidade, que vem a ser 

somar com o Terço em peregrinação nas casas das famílias católicas. Reesink (2009) faz uma 

distinção da prece quando ela se apresenta de forma simples, como um “gesto mínimo”, 

conforme a perspectiva de Mauss. Nesse caso, refere-se a uma estética da prece que necessita 

de um mínimo de gestualidade, se for comparada a outros rituais mais complexos, como uma 

procissão, e que nem por isso deixa de ser um rito completo. Assim, a prece individualizada, 

onde o fiel tem um momento de íntimo e particular de conversação com a divindade é um 



54 
 

exemplo disso. Mas essa autora também diferencia a prece composta, à exemplo do terço, que 

representa a terça parte de uma outra prece composta que é o Rosário. Como se pode verificar, 

o Terço em peregrinação não só evoca as preces, mas envolve a construção de relações entre a 

comunidade, que se dão no cenário familiar de partilha. Assim, conforme Mauss (1979, p. 117) 

toda prece é um discurso ritual, um fenômeno social que se liga a outros fenômenos coletivos: 

“mesmo quando a prece é individual e livre, mesmo quando o fiel escolhe a seu gosto os termos 

e o momento” tudo neste momento é consagrado e são, assim, “coisas sociais”.  

  



55 
 

CAPÍTULO 2 – MEMÓRIAS, AFETOS E RITOS DE MORTE NA COMUNIDADE  

Com pedra, cal e cimento 

Palavra, arranjo de flor 

Nós construímos pra dor 

Da morte um monumento 

E a duração do momento 

É “lembrada” com a vela 

Cuja luz não é mais dela, 

E sim, é de quem partiu 

Atravessando o rio 

No barco que o rito zela 

(Maria Cinthia Pio, 2022) 

Em geral, quando se pensa em rituais fúnebres no povoado, é próprio da memória dos 

mais velhos que, em suas infâncias, os cuidados com os corpos eram delegados à família, 

vizinhos e amigos, os quais se revezavam para dar banho no morto, para costurar e vestir 

“mortalha” ou para produzir os caixões. Dona Ivete, de 87 anos, nos conta sobre uma amiga 

que esteve muito doente e mandou chamá-la com o intuito de pedir que lhe fizesse a mortalha 

para quando ela morresse:  

Eu disse, ‘venho sim, eu venho fazer sua mortalha’. E ela ficou toda feliz 

quando eu disse que ia. Eu fiz a mortalha dela, fui levar lá e ajudei a vestir. 

(Dona Ivete, out. de 2021).  

Durante a feitura, o pensamento se volta na “intenção daquela pessoa”, e o que pode ser 

um momento dolorido, torna-se também satisfatório, por se tratar do cumprimento de uma 

promessa que contribui diretamente para uma “boa” passagem, desta vida para a outra, da 

pessoa morta. No povoado, conta-se que Seu Janú era quem fazia os caixões em função de uma 

morte e que isso ocorria durante o velório mesmo, virando-se a noite nesse ofício, enquanto 

outros rezavam pelo morto que aguardava coberto por um pano. Algumas vezes, os caixões que 

sobravam eram guardados em um abrigo no cemitério do povoado, ficando disponíveis para 

doação às famílias que não tinham condições de comprar.  

Essas memórias, que estão localizadas num passado distante ou recente, falam sobre 

uma lógica de solidariedade para além da visita ao morto e da família enlutada, se estendendo 

também desde o momento da doença. Mas longe de romantizar a morte, Lourdes, nascida e 

criada no sítio Gameleira, próximo ao povoado, deixa evidente que essas memórias são 

constituídas às custas de dor, de tristeza e de vazio que se apresentam no tempo e no espaço da 

morte: 



56 
 

A morte é triste lá no sítio, Cinthia, a morte é mais triste [lá] que na rua. Mais 

dolorosa, né? Eu acho. A morte na zona rural é mais dolorida pra todo mundo. 

É triste quando tem uma pessoa doente no sítio, a pessoa faz velório a noite... 

Na doença, faz o quarto, até aquela pessoa morrer. Que nem mamãe mesmo, 

o povo passou um mês indo visitar mamãe, uns dormiam, outros ficavam até 

dez horas da noite. A gente ia pra casa [e] mamãe sofrendo em cima de uma 

cama. E o povo velando, não é? Aí depois que morre, pronto, fica aquela 

tristeza naquele sítio. Aquela pessoa faleceu... no sítio é mais ruim do que na 

cidade (Lourdes, out. de 2022).  

Na “cidade”, os doentes e os mortos são, com frequência, afastados do cotidiano dos 

vivos, já que os hospitais fazem o trabalho dos cuidados e, quando se morre, as empresas 

funerárias possuem seus espaços particulares de velar o morto, minimizando a exposição aos 

sofrimentos que antes se dava no espaço da casa. Nessa direção, existe na comunidade uma 

percepção de que se vai perdendo certas tradições relacionadas à morte e aos mortos devido às 

mudanças operadas no convívio entre as famílias, seja por causa do “trabalho fora de casa”, 

seja por conta das tecnologias e do acesso à informação, conforme lamenta Rosa, então 

professora aposentada:  

Os meus netos mesmo, acho que vão levar pouca coisa de mim, porque, às 

vezes, quero conversar [ou] eu reclamo, mas não querem ouvir, não querem 

‘prestar atenção’, aí vão perdendo aquela tradição, mas que ela ainda existe, 

existe (Rosa, mar. de 2022).  

Um determinado sentido de tradição é mobilizado todas as vezes em que se tenta 

explicar a importância de certas práticas, as quais são continuamente reivindicadas pela 

comunidade e que dizem respeito ao tempo dedicado “para viver a fé e os rituais”. Dessa forma, 

são necessárias estratégias de gerenciamento do tempo de trabalho que deve ser suplantado em 

decorrência de uma morte, embora isso nem sempre seja uma realidade. Na escola local, por 

exemplo, as horas aulas devem ser cumpridas obrigatoriamente, mas, como diz Adriano, jovem 

professor da escola:  

A gente sabe que, se morrer, paga depois. Porque eu acho que isso é o que 

fortalece, porque a gente que mora em comunidade pequena como a nossa, 

onde todo mundo é praticamente família – se não é família, é compadre, 

comadre –, mas você tem algum tipo de ligação, se não é amigo... as ligações 

são muito fortes. Não tem como você estar na escola trabalhando e alguém da 

comunidade morreu e você tá lá trabalhando e pensando naquela pessoa. 

Porque tem alguém naquela escola que é família. São valores que não podem 

ser perdidos. Foi uma questão que a gente discutiu enquanto escola. Porque 

não tem condições da gente tá trabalhando e tá acontecendo um velório 

(Adriano, jan. de 2022). 

Nos últimos anos, as transformações mais drásticas que a comunidade conheceu nas 

práticas fúnebres se deram, principalmente, devido os serviços das empresas funerárias, como 



57 
 

o “Plano BM”, com sede em Afogados da Ingazeira, que abrange muitas comunidades rurais, 

além de outras tantas cidades. No entanto, as inúmeras facilidades oferecidas pela terceirização 

dos cuidados com os mortos trouxeram também práticas abusivas na “hora da dor”, conforme 

destaca, ainda, Adriano, que relata sua experiência nesse sentido:  

É um momento de tanta dor, que a gente paga e não faz nem questão de ser 

tantos reais... eu digo isso por experiência da família, que já pagava o [Plano] 

BM. Aí tem essa questão dos caixões serem melhorzinhos. Aí eles dizem:  

“O caixão é esse, o básico que você já paga, mas se você quiser esse [outro] 

caixão que é melhor, você tem que pagar tanto por fora”. Então assim, a gente 

paga o BM, mas é como se na hora H, naquele momento, é como se você não 

pagasse, porque é induzido a pagar mais na hora da dor. Na hora você não vai 

fazer questão, não é? Se o caixão que você já paga é dois mil, eles empurram 

um de cinco mil. É que, na hora, você não se detém a isso (Adriano, jan. de 

2022).  

Já com a pandemia pelo vírus da Covid-19, na comunidade muitas práticas foram 

abreviadas e/ou anuladas, como a “sentinela”, nome dado, antigamente, ao que conhecemos por 

“velório”. “Sentinela” é o tempo e o lugar em que “todos sentem”, como enfatiza Dona Raquel, 

e indica, hoje, uma parte específica do velório, que consiste em passar a noite na companhia do 

morto e da família, em vigília e orações, para só então enterrar no dia seguinte. Dessa maneira, 

as restrições sanitárias da pandemia impuseram sofrimentos não só aos vivos, mas também aos 

mortos, quando se sabe, entre a comunidade, que essas práticas fúnebres são importantes 

justamente para diminuir os sofrimentos também das almas. É o que fica implícita nessa fala à 

respeito da morte de uma senhora no povoado: 

Botaram ela dentro de um saco, não teve nem o direito da própria família vestir 

ela (Adriano, Jan. de 2022).  

O “direito” de ser vestida adequadamente traz implicações na hora da passagem, já que 

esta depende dos ritos específicos. Nisso, a pandemia também transformou permanentemente 

algumas práticas. A capela de Pelo Sinal, até 2019, era uma das únicas a velar os mortos no seu 

interior, mesmo diante das investidas da diocese que já vinha se empenhando em dissuadir a 

comunidade dessa prática. Os argumentos eram genéricos, baseados no fato de que quase 

nenhuma igreja o fazia, que já era tempo de mudar. A prática foi se mantendo, pois era da 

vontade da maioria, mesmo porque, como disse Ana, uma das organizadoras e pessoa das mais 

engajadas nas atividades religiosas, se era relativamente comum ainda velar padres e outras 

autoridades dentro das igrejas, o mesmo deveria ser permitido aos féis. Mas o argumento da 

diocese finalmente ganhou forma com a pandemia e velar dentro da igreja passou a ser perigoso 

e inapropriado aos vivos, que teriam contato com os possíveis agentes causadores daquela 



58 
 

morte, de modo que a única solução encontrada pela comunidade foi deslocar os velórios de 

dentro para a frente da capela. Dona Ivete, que esteve em muitos velórios no interior da capela, 

foi concordante com a resolução, e relembra o “cheiro” que inevitavelmente impregnava o 

espaço, onde, além disso, os fiéis se “ajoelham e pisam descalços a fim de pagar promessas”:  

Aí sobra alguma coisa daquela pessoa, de que foi que morreu, de que não foi, 

se foi pesada, se foi grande, se foi pouca a doença. Aí a pessoa tem essa 

superstição de ter medo de entrar ali (Dona Ivete, out. de 2022).  

Essa perspectiva pode ser interpretada como consequência do impacto das ideias 

relacionadas à contaminação, seja das pessoas ou dos corpos mortos, advindas com a pandemia, 

conforme Andreia Vicente da Silva (2020). Para essa autora, existiu uma diferença de 

tratamento ou “tradução” no que se refere à contaminação dos corpos nos documentos oficiais 

da Organização Mundial da Saúde (OMS), se comparados aos manuais brasileiros, o que 

repercutiu, no Brasil, em restrições desproporcionais em muitos contextos nos quais houveram 

abreviação ou anulação dos rituais. No entanto, mesmo que os impactos das restrições sanitárias 

tenham desestruturado os tradicionais ritos de morte, Vicente da Silva enfatiza a legitimidade 

dos “ritos possíveis” que se caracterizam como “políticas de memória”. Foi o que ocorreu, de 

certa forma, em Pelo Sinal, onde se foi encontrando adaptações para ritualizar a morte:  

A gente não podia ter muitas pessoas, mas o pessoal queria vir. (...) Veio as 

meninas de Carnaubinha, [dizendo]: “Ô Ana, a gente pode dá uma voltinha no 

povoado? (Que ela era muito devota) “E você pode tocar no sino? Quanto 

cobra?” - “Não cobro nada pra tocar no sino, não. Faça o seguinte, a gente 

vem, vem com todo o cuidado, todo mundo de máscara, vamos ficar de frente 

[da capela], que tem o pé de figo, a gente coloca [o caixão], eu vou tá só e vou 

de máscara”. Pronto, aí já coloco álcool lá e faço o momento de oração. E aí 

eu vi que esse momento é gostoso debaixo do pé de figo. Eu tô vendo que, 

mesmo passando esse momento de pandemia, é da gente aproveitar a sombra, 

deixar [o caixão] na calçada, como ontem, a gente colocou várias cadeiras e 

fica o pessoal (Ana, out. de 2021). 

Como desfecho, essa mudança acabou sendo favorável para a comunidade como um 

todo, uma vez que não interferiu na maior motivação dessa prática, a saber, a despedida do 

morto em comunidade. Assim, sendo a capela a “casa da comunidade”, nela se realiza a 

despedida coletiva daqueles que conviveram com o morto, ao mesmo tempo em que, não se 

restringindo o velório na casa dos familiares, a comunidade toma conhecimento e participa de 

toda a extensão do ritual. Também podemos considerar a importância da relação existente entre 

a memória coletiva e o espaço, onde se possibilita encontrar um “estado de espírito” já 

experimentado em outros tempos e por outros fieis, constituindo-se, assim, uma comunidade 

visível, um pensamento e lembranças comuns, conforme Halbwachs (1990, p. 155).  



59 
 

Tendo em vista essas percepções sobre a ritualização da morte para a comunidade e as 

transformações que envolveram os ritos nos últimos tempos, avançaremos para a 

contextualização de algumas práticas envolvidas no acontecimento da morte, assim como os 

diferentes espaços em que ela ocorre.  

2.1 O acontecimento da morte  

Seja de algum membro da comunidade, seja de um parente nas cidades circunvizinhas 

ou mesmo em outros Estados, o acontecimento de uma morte na e para a comunidade é 

anunciado por meio do sino da capela, sendo esse o primeiro sinal de luto coletivo ou a primeira 

forma de se anunciar, como dizem, esse “sentimento” que será vivido em comunidade17. Numa 

primeira impressão pessoal, o sentimento gerado pelo toque inadvertido do sino causa, na 

percepção de uma pessoa que não está habituada a ele, um imediato estranhamento, que se 

segue à interrupção mesma das atividades domésticas para buscar, fora de casa, sua motivação 

e significado. Foi mais ou menos isso que aconteceu comigo, enquanto pesquisadora, mas 

também com as demais pessoas da comunidade, mesmo que elas já saibam do que se trata, e 

que já estejam acompanhando o desenrolar da morte por outras vias, como o grupo virtual 

composto por, aproximadamente, setenta e cinco pessoas, onde se compartilham campanhas de 

arrecadação, eventos religiosos, celebrações e falecimentos. Dessa forma, o grupo também 

funciona como um primeiro espaço de condolências e amparo aos familiares e amigos da pessoa 

morta.  

No que se refere ao toque do sino, é certo que, intuitivamente, eu também já soubesse 

que poderia ser um sinal típico de morte na comunidade, não por saber exatamente as 

características do toque, pois eu não sabia, mas sim pelo seu caráter extra cotidiano: se não era 

a hora da missa ou qualquer evento previamente anunciado, só poderia ser anúncio de morte 

que não tem hora nem local para acontecer. Então, mesmo com o grupo virtual, após o sino, 

outras pessoas, assim como eu, também aparecem em suas portas, saem de suas casas, 

destrincham o ocorrido pessoalmente e as notícias sobre quem, onde e como se deu a morte se 

__________________  
17 A distinção entre uma forma e outra de tocar o sino em função de morte varia conforme a pessoa do morto, se 

adulto ou se criança e, embora as mortes infantis sejam mais raras, a comunidade enfatiza essa diferenciação. As 

duas formas de tocar o sino soam como três badalos sucessivos, sendo o primeiro mais longo do que os dois 

seguintes, e essas formas se diferenciam apenas pela marcha mais lenta, no caso de adultos, e mais acelerada, para 

o caso de um “anjinho”, isto é, uma criança morta, por vezes, não batizada.  

 



60 
 

adensam no povoado. Depois disso, toda uma atmosfera de espera e reconfiguração do tempo 

e das atividades confluem para o momento do velório.  

São vários os contextos em que se apresentam o acontecimento de uma morte. Como a 

maior parte das famílias possuem planos funerários, é comum que os corpos daqueles que 

morrem em casa sejam levados, geralmente para Afogados da Ingazeira, para que a empresa 

funerária tome as providências no que se refere a sua conservação, ornamentos e outros 

cuidados. No caso em que a pessoa morre “fora”, mas é da comunidade, o corpo chega pronto, 

tendo sido tomadas todas as providências e, às vezes, até mesmo alguns rituais como a 

“encomendação do corpo”. Em todo caso, após o anúncio da morte, não demora muito até um 

carro funerário adentrar o povoado sob a supervisão dos moradores e moradoras, e se direciona 

à capela, seguido de outros carros dos quais descem os familiares e amigos. Nesse momento já 

foi providenciado uma armação de ferro que sustentará o caixão, dois castiçais para as velas e 

cadeiras de plástico para acomodar os vivos. Nestas cadeiras, mas também nos bancos embaixo 

do pé de figo, homens e mulheres observam a meia distância o caixão, enquanto algumas 

crianças correm pela praça. Outras mulheres da comunidade se situam mais próximas do caixão, 

em pé, e conversam baixo entre si sobre vários assuntos, dentre eles, sobre os papeis e as 

burocracias necessárias ao sepultamento, junto à prefeitura. Essas mulheres moram na 

comunidade e são elas que realizam as orações e outros ritos próprios do momento, como a 

“celebração das exéquias”. 

A celebração das exéquias é realizada pouco antes de seguir com o caixão para o 

cemitério e representa a última encomendação do corpo e da alma da pessoa morta. O ritual 

consiste em leituras bíblicas, preces, cânticos e uso de água benta. Dentre as leituras bíblicas, 

costuma-se ler uma passagem de São Paulo aos Coríntios, a qual diz: “A nossa casa terrestre 

vai ser desfeita, só vamos ter uma morada definitiva quando ela for construída por mãos 

divinas”. A morada definitiva é o céu, conforme interpretação de Ana, que é quem celebra esse 

momento, considerado por ela muito forte. Também se medita sobre o evangelho de São João, 

onde Jesus diz: “Não fique perturbado o coração de vocês, que existem muitas moradas na casa 

de meu pai”. Dessa forma, a celebração das exéquias enfatiza a esperança de uma “vida nova”.  

Em um velório, costuma-se também realizar o “Ofício de Nossa Senhora”, cuja estrutura 

se parece com o Ofício das Almas, que será descrito posteriormente, mas que se dedica à 

Virgem Maria e é considerada uma oração muito poderosa, própria para ser evocada nos 

momentos mais difíceis. Ainda, é realizada a “Oração da Salve Rainha”, através da qual roga-



61 
 

se à mãe de Deus a salvação depois do desterro que representa a morte. Mas as orações 

exclusivas dos rituais fúnebres, tais como os velórios, finados e missas de corpo presente, 

consistem mesmo no “Terço das Almas” e no “Ofício das Benditas Almas do Purgatório” (ou 

simplesmente o “Ofício das Almas”). O “Terço das Almas” é parecido com o terço comum: 

começa pelo Sinal da cruz, orações do Credo, o Pai Nosso e as três Ave Marias, seguido de 

outro Pai Nosso. A diferença é que no início de cada bloco de dez Ave Marias, se diz “Repouso 

eterno dá-lhes Senhor!”, ao que é respondido “A luz perpétua e o resplendor”. Seguidos do 

Glória ao Pai, ao filho e ao espírito santo, como seria no terço comum.  

Já o “Ofício das Almas” é composto de sete partes divididas e nomeadas na seguinte 

ordem: a Matinas, a Prima, a Tercia, a Sexta, a Nona, a Vésperas, a Completas. As orações 

iniciais em cada uma destas partes são compostas por três estrofes, feitas em quadras. O início 

de cada parte é idêntico em todas elas, exceto pelas Matinas que possui uma estrofe a mais e se 

refere à abertura do ofício. Cada parte é seguida por um hino, um Pai Nosso mais cinco Ave 

Marias e de uma oração. As orações de cada parte também são idênticas entre si. Nela se pede 

ao “Deus onipresente e misericordiosos, supremo dominador dos vivos e dos mortos”, assim 

como a Jesus e à Virgem Maria “o perdão das penas que merecem as almas dos fiéis defuntos”. 

O hino é o único componente que se altera em cada parte. Todos esses elementos, inclusive o 

conteúdo do hino, estão resumidos no esquema abaixo (Quadro 2).  

Quadro 2 – Esquema do Ofício das Benditas Almas do Purgatório 

OFÍCIO DAS BENDITAS ALMAS DO PURGATÓRIO 

MATINAS 

Hino 
Abre-se a fala para “tristes assuntos” e pede-se misericórdia 

para a salvação das “tristes almas” do purgatório. Remete-se à 

Cristo em sua paixão, e assim grande redentor das almas.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

PRIMA 

Hino Pede-se pronta salvação das almas, especialmente aquela que 

está na intenção do momento. No hino é pedido o segundo 

batismo das almas no “fogo purificador”. Tal fogo servirá para 

expiação dos pecados.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

TERCIA 

Hino Pede-se socorro às almas, em nome da misericórdia, onde 

resplandece a paz e a concórdia de Deus. Pede-se ainda a 

“eterna luz para os que já dormem”. Se enfatiza que somente 

Deus, médico divino, pode dar às almas a Eterna Saúde.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

SEXTA 

Hino 
No hino evoca-se Deus como protetor das almas e divino 

“irmão” da humanidade. Pede-se que se apresse as horas para 

que se finde os sofrimentos.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

NONA 

Hino 
Deus aqui é pastor piedoso das almas, e pede-se que cessem os 

justos castigos infligidos a elas. Evoca-se Jesus, para que os 

seus braços libertem as almas de tamanha pena.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 



62 
 

VÉSPERAS 

Hino Pede-se “rigorosas calmas” para as almas que sofrem. Evoca-

se a imagem do rico avarento, que padece de “securas”, após a 

morte, assim como as almas no purgatório. Pede-se que sejam 

enviadas às almas as “águas da graça”.  

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

COMPLETAS 

Hino 
Roga-se à Deus, esposo das almas, que ainda vos ama, mesmo 

padecendo. Pede-se as “núpcias eternas” com as almas, para 

que elas possam ser conduzidas à felicidade. 

Um Pai Nosso e 

Cinco Ave Marias 

Oração 

OFERECIMENTO 
Oferece-se esse “nobre Ofício” às almas. Pede-se que as almas 

participem da caridade, justiça e bondade divina.  

FINAL 
“Pelas preces que fazemos/ Pelas almas em geral/ Livrai-nos, 

Senhor, das culpas/ O maior de todos os males.” 

Fonte: Autora, a partir de material fornecido por Dona Raquel 

Outro material importante, herdado de antigos moradores, porém menos utilizado hoje 

em dia, é o “Abc das Almas”, que se trata de uma incelença18, e é composto versos que abordam 

os sofrimentos infligidos às almas que esperam o julgamento no purgatório, assim como de suas 

necessidades. Sua estrutura é formada por 23 estrofes e cada uma começa por uma letra do 

alfabeto. Dona Raquel, por exemplo, se baseia no que dizem as almas, nesses versos, para saber 

o que pode ser usado em benefício delas. Nesse texto também aparecem as denominações de 

“Igreja purgante”, que é o próprio purgatório, a “Igreja militante”, esta da qual os vivos podem 

auxiliar os mortos, e a “Igreja triunfante”, que é quando se “ganha o céu”. Alguns versos são 

entoados por Dona Raquel:  

“Ai de nós que se dilata 

Na nossa ardente prisão 

Quando veremos à Deus,  

No reino da salvação? 

Bem podia nossos filhos 

Nossos irmãos, nossos pais 

Dar alívio a esses tormentos 

Alivia nossos ais!” 

Quando a comunidade se reúne na capela para os ritos finais que precedem o cortejo 

fúnebre até o cemitério, é porque já houve toda uma ritualização daquela morte na casa da 

__________________  
18 Cantos fúnebres entoados em um velório e que se referem à pessoa do morto, que “dá certo com a ocasião 

daquela morte” ou com o “fato de tristeza” que tal morte representa, conforme Rosa. Ao relembrar um costume de 

sua avó que vivia no sertão da Paraíba, Rosa reconta esta cena narrada por ela: ao se deslocar para um velório na 

região em que morava adentrava, muitas vezes, as matas fechadas em direção à casa do morto com um candeeiro 

equilibrado na cabeça para iluminar o caminho enquanto cantava as incelenças dedicadas a ele. Nas palavras dessa 

interlocutora: “ela disse que chegava lá, cantava, vestia o defunto, ficava aquele bom pedaço, colocava o 

candeeirinho na cabeça e voltava pra trás. Ela disse que era um escuro, um escuro que olhe... você vê que era tão 

escuro que o vento não apagava [o candeeiro], era tão fechado [o “mato”] que o vento não apagava” (Rosa, mar. 

de 2022).  



63 
 

família enlutada. O velório nas casas possui uma configuração comum entre si: um grupo de 

pessoas de idades variadas se reúnem nos diversos espaços da casa, a depender do momento do 

velório e da intimidade com a família e com o morto. No velório de um homem de meia idade, 

casado, por exemplo, é possível localizar a viúva mais reclusa nos fundos da casa, no quintal 

ou na cozinha. Uma parte das mulheres mais jovens ou mais velhas lhe fazem companhia, ao 

mesmo tempo em que contribuem na preparação de lanches para as pessoas presentes, como 

chás diversos, café, bolos comuns e os chamados “bolos de caco”. Num contexto como esse é 

comum os homens se manterem nas calçadas, conversando sobre assuntos diversos. O caixão 

fica exposto no largo na sala, com castiçais de velas e um arranjo de flores em formato circular 

(coroa de flores) e um faixa com dizeres saudosos providenciado, geralmente, pelo plano 

funerário. Compondo o cenário das casas, é comum encontrarmos os retratos de família e os 

altares dedicados aos santos e santas de devoção.  

Algumas pessoas da comunidade, como Dona Raquel, tomam a iniciativa de rezar o 

terço, mas nunca sem a anuência da família que, às vezes, não quer, ou porque já rezaram 

anteriormente ou por qualquer outro motivo que não requer questionamento, apenas respeito. 

Mas então, quando ocorre o terço, a casa fica completamente tomada por gente e todos entoam 

as orações com seus terços entre as mãos ao redor do caixão e do morto, sendo um momento 

de profunda conjugação das palavras e dos gestos. Até mesmo crianças param e escutam, 

quando não participam efetivamente com um terço na mão. Mas o velório não é só composto 

pelo momento da reza, e sim, por mais que seja um momento de dor em que “todos sentem”, 

sobretudo os familiares, as pessoas que se reúnem se relacionam de diversas maneiras.  

Em um dado velório de uma mulher, as pessoas reunidas na calçada sentados em 

cadeiras ou no chão, maioria homens, conversam entre si vários assuntos. Um deles, explica 

para as demais pessoas que escutam ao redor, com mais ou menos atenção, como se fazia 

antigamente o “bolo de caco” na folha de bananeira, descrevendo toda a receita. Já as crianças, 

perambulam por todos os cantos, às vezes na guarda de seus responsáveis, mas também 

brincando livremente umas com as outras, o que inclui jogos digitais online, em smartphones, 

onde elas mesmas falam em morrer e matar os adversários fictícios. Outro menino mais travesso 

sobe em um muro alto e delgado, localizado em frente ao velório, encima do qual ele atravessa 

de braços abertos como se fosse numa corda bamba. Os adultos o repreendem, mas ele vai até 

o final, salta do alto do muro e sai correndo, dando risada. Assim, as sociabilidades no velório 

são diversas e supomos que todas elas, juntamente com os ritos propriamente ditos, compõem 

as memórias que mais tarde irão produzir nos presentes a lembrança do morto, o pertencimento 



64 
 

ao ritual e à fé católica. Como espaço de significação da morte, essas interações são comumente 

desconsideradas, além do mais, as percepções das crianças acerca da morte e de sua presença 

em rituais fúnebres pode ser explorada a partir de como elas se colocam objetivamente nesses 

espaços e as reflexões sobre a morte que também as atravessa cotidianamente.   

Exemplo disso se apresentou na conversa entre eu e um grupo de crianças, entre seis e 

dez anos, reunidas com suas bicicletas. Sentada à sombra do pé de figo, na praça central do 

povoado, em frente à igreja, começo a conversar com esse grupo sobre o risco de cair de 

bicicleta enquanto se dava o “grau”, “brincadeira” muito popular entre os meninos, que consiste 

em empinar a bicicleta de modo que se ande nela se equilibrado apenas na roda traseira. O tema 

da morte foi levantado por um deles, que dizia conhecer a história de um menino que se 

machucou nessa brincadeira e quase morreu. Movida por meu próprio imaginário de criança 

sobre a morte, perguntei se eles sabiam do que se tratava a “rasga mortalha”19. Nenhum soube 

dizer e também não compartilhei o que eu sabia sobre, mas o tema da morte manteve-se 

presente. Foi aí que um deles me revela que numa cerca de arame farpado, próxima ao açude 

do povoado, existia ainda os sapatos pendurados de um homem que morrera afogado, e caso eu 

quisesse comprovar, que eu fosse lá ver com meus próprios olhos, disseram. Nesse sentido, é 

possível observar formulações próprias das crianças acerca da morte construídas objetiva e 

cotidianamente, para além da relação existente entre elas e o “mal assombro”20. 

Finalmente, após o momento do velório e quando as últimas encomendações são 

realizadas, acontece o cortejo fúnebre, onde as pessoas saem em procissão com o caixão até o 

cemitério. Uma prática presente nesse momento estabelece que a retirada do caixão da casa da 

família do morto para a capela ou desta para o cemitério, deve ser realizada pelas mesmas 

pessoas, às vezes amigos, outras vezes familiares, de preferência os netos, mas durante o 

caminho diversas pessoas se revezam. E mesmo sendo levados em carros das empresas 

funerárias, ao final do percurso, na frente do cemitério, esse caixão deve ser retirado pelas 

pessoas indicadas. Interessante notar que em um dado velório, ao chegarem com um caixão na 

frente do cemitério, indagou-se o paradeiro das pessoas que haviam tirado o caixão da casa.  

A filha da pessoa morta, vendo que não se encontravam, falou resoluta e apressada de dar 

continuidade ao momento, que não havia problema, que seguissem com o caixão, pois aquilo 

__________________  
19 Considerada a priori como “agouro”, a rasga-mortalha consiste numa coruja que, a depender das circunstâncias 

e das pessoas envolvidas, pode indicar uma morte próxima. Sobre agouros discutiremos mais detidamente no 

último capítulo.  
20 Para uma discussão sobre crianças, religião e “mal assombro” no Nordeste brasileiro, ver Pires (2009).  



65 
 

era apenas superstição. Sobre essa ideia, discutiremos de maneira mais detida no próximo 

capítulo.  

Após o sepultamento, o momento mais crítico do luto são os primeiros sete dias após 

aquela morte. Isso está relacionado ao sofrimento mais intenso daquela família que está se 

acostumando com a perda, mas também ao fato de que o espírito da pessoa morta permanece 

por perto durante esse tempo, como os mais velhos diziam, segundo dona Raquel. E tudo deve 

ser feito em prol daquela alma:  

Quinze minutos, a pessoa passa um terço, é bem rapidinho. E quantas [almas] 

tão lá, esperando? (...) Que a reza, uma missa, pras almas, é como água. Que 

elas tão no suplício. Depois que sai dessa vida aqui só Deus que sabe. Outros 

falam assim, Cinthia: “Morreu, fica aqui mesmo”. Pode ficar, mas padecendo 

da sentença. Deus dá a sentença. Ninguém sabe onde vai passar. Se na Terra... 

“Foi pro céu, morreu foi pro céu”, é o jeito da gente dizer. Todos nós tem esse 

jeito. É que nessas horas os anjos dizem amém, né? Mas tem a sentença, minha 

fia, pra cumprir. Ou aqui, ou aonde for (Dona Raquel, out. de 2021).  

Seja como for, na comunidade as pessoas rezam o Terço na casa da família enlutada seis 

dias seguidos e, no sétimo e último dia, se reza o terço no cemitério, junto ao túmulo. Há um 

caso, inclusive, contado por uma interlocutora, que uma mulher que morrera num sítio próximo 

ao povoado apareceu em sonho para uma parente pedindo que completassem os sete dias de 

oração, coisa que não foi realizada anteriormente devido parte da família ser evangélica. Casos 

como esse afirmam as necessidades das almas que ficam vagando e esperando sua “sentença”.  

2.2 “Nós, que aqui estamos, por vós esperamos”: o cemitério Morada da Paz 

As relações de parentesco na comunidade e o sentido de família, que se constitui 

também pela lembrança dos mortos, podem ser pensadas no contexto do cemitério (Imagem 7), 

já que lá as pessoas têm uma perspectiva objetiva de geração e ancestralidade, ainda que isso 

não seja explicitamente mobilizado. Então, a cada velório ou visita ao espaço, crianças, jovens, 

adultos e idosos reelaboram suas perspectivas sobre a morte, em geral, e sobre os mortos, em 

particular, o que não deixa de incluir a própria finitude. Nessa concepção, é que, para Ana, no 

cemitério Morada da Paz, localizado no povoado, deveria ter estampada a frase: “Nós, que aqui 

estamos, por vós esperamos”, e complementa: 

É o destino, é o ciclo da vida, não é? Eu, por mim, colocaria essa frase ali [no 

muro do cemitério]” (Ana, out. de 2021).  

 



66 
 

Imagem 7 – Cemitério Morada da Paz 

Fonte: arquivo pessoal 

Assim, em dado momento, pouco antes de Finados em que fui com um menino de oito 

anos visitar o cemitério, observo que ele se demora num túmulo específico, de formato 

retangular, pequeno e desgastado, o que indicava ser o túmulo de uma outra criança, ou 

“anjinho”, como chamam. Não era preciso interromper sua curiosidade ou meditação para saber 

que reparar num túmulo talvez abandonado de uma criança o fizesse refletir sobre a condição 

dos mortos ou da sua própria condição diante da morte. Isso, claro, em seus próprios termos.  

Após um tempo, o menino me indaga se “esqueceram” da criança ali, sepultada, visto que não 

tinha vela, não tinha cruz, não tinha nada.  

Outra vez, no cemitério, uma mulher chora penosamente diante do sepultamento de uma 

conhecida sua que morrera “cedo demais” devido uma doença incurável. Se preparando para ir 

embora, ela dá as costas para a cena do sepultamento enquanto deixa escapar o pensamento em 

voz alta: “era da minha época, da mesma geração”. De forma diferente, outra senhora, um pouco 

mais velha que a anterior, durante esse mesmo sepultamento, diante da mesma cena, sozinha, 

se demora à beira do túmulo, enquanto os homens e as pás exercem a função de fechar a cova. 

Ela não chora, mas mantém um semblante grave enquanto pega um punhado de terra, joga sobre 

o caixão, limpa as mãos uma contra a outra e vai embora sem companhia, sem dizer palavra. 



67 
 

Mais tarde, em entrevista, eu lhe indago sobre essa prática e ela me conta que não tem muito 

segredo:  

Eu jogo um punhadinho de terra lá, dois punhadinho de terra, pronto, aí o tanto 

que a pessoa quiser. Eu vou, acompanho o enterro, tudo, mas com aquela coisa 

assim, sabe, sei lá... aquela tranca por dentro. Você vê a mãe de você enterrada, 

um irmão seu, um pai seu, ix!. (Dona Miúda, mar. de 2022).  

Para Adriano, a hora do sepultamento é um dos momentos mais complexos e difíceis no 

ritual: 

Mexe muito com a gente como um todo, você tá anestesiado com tudo que 

você já vem vendo, porque você sabe que ali vai ser o último momento que 

você tá vendo aquela pessoa no caixão, literalmente. Quando jogam o 

punhadinho de terra, que vão cobrir, aí pronto, acabou fisicamente. É muito 

doloroso, é o momento dos mais dolorosos. É você sentir, quando você fecha 

os olhos, [que] vem toda a lembrança de alguns familiares, que você 

vivenciou. Você escuta a terra batendo no caixão. É muito difícil (Adriano, 

jan. de 2021).  

O conjunto das cenas narradas remetem a um “complexo cognitivo/afetivo” que 

compreende a interconexão entre a memória, saudade, tempo, espaço e ritos, elementos 

fundamentais na produção de uma categoria de “pessoa” presente na cosmologia católica, o 

“ente querido”, conforme desenvolvido por Reesink (2012, p. 366). Para essa autora, a produção 

do ente querido passa pela trajetória e características individuais dos sujeitos, mas também leva 

em consideração o fato de se ter vivido ou não a morte de um parente ou amigo ou se a morte 

em questão é um evento recente ou longínquo. Assim que, nesse processo, a memória tem um 

“papel fundamental na reprodução de uma afetividade positiva, ou mesmo no esforço de 

transformação dos sentimentos negativos em positividade” (p. 371). Nessa direção, o terço 

rezado diariamente durante os sete dias, além das missas de sétimo dia, de mês e de ano, se faz 

ainda mais importante, tanto para a família, como para a alma do morto. Então, viver o ritual, 

e todos os sentimentos que ele implica, permite construir a memória do morto que, a depender 

do tempo, vai sendo ressignificada. Nesse sentido, a autora apresenta tipos de memória: 

memória-perda, à exemplo do relato de nosso interlocutor; a memória-sofrimento, que se pode 

observar de maneira privilegiada na missa de sétimo dia; e a memória-saudade, a qual, de certa 

forma está presente nas outras formulações sobre a memória, sendo que em cada uma delas há 

um aspecto mais acentuado. 

Em se tratando de tempos e espaços de construção da memória sobre o morto, pode-se 

dizer que existe uma variação diferente da capela, o cemitério não é um lugar para onde se deva 

ir com frequência, sendo essa atitude até mesmo desencorajada, dependendo do contexto. Para 



68 
 

muitas pessoas, o cemitério é um local que evoca a dor e o sofrimento que acompanha 

sentimentos como a saudade. É o que ocorre para um dos entrevistados que perdeu de maneira 

abrupta uma filha jovem e, o que é sua fonte de desgosto, “sozinha, em um hospital”:   

Eu ia ao cemitério todo dia, acredita? Bem cedo o dia amanhecia, eu levava 

um bujãozinho d’água pra botar numa plantinha lá, mas quando foi do meio 

pro fim, comecei a me sentir mal. Aí conversando com uma pessoa, [ela] disse: 

“Olhe, deixe de ir, não vá todo dia não”. Aí eu deixei, passei a ir um dia, dois, 

por semana. Aí aquilo passou. Eu acho que eu me emocionava demais.  

(João Siqueira, fev. de 2022). 

O contexto em que não se pode viver e ritualizar a separação aparece como dos mais 

sofridos entre aqueles que passaram por essa experiência. Assim que, o “morrer em casa”, em 

companhia das pessoas queridas, ainda oferece algum alívio, beneficiando assim o processo de 

luto dos vivos, o qual interfere diretamente na condição dos mortos. Isso porque na comunidade 

há relatos de que quando se sofre ininterruptamente por longos períodos, as almas acabam sendo 

prejudicadas no seu caminho. Nesse sentido, a falecida irmã de uma interlocutora apareceu em 

sonho para outra pessoa pedindo que a “deixassem descansar”, o que foi imediatamente 

obedecido.  

Portanto, ir frequentemente ao cemitério pode, por exemplo, atrapalhar o caminho 

também dos mortos, ainda que isso não seja dito explicitamente conforme o seguinte diálogo:  

Ô dona Miúda, a senhora costuma frequentar o cemitério? Oxe, Ave 

Maria, eu gosto! Só não gosto de ir direto, direto, que nem muita gente vai, 

direto, direto. Direto eu não gosto não. Olhe, tem umas pessoas que são bem 

dizer família minha. Rosinha, era mesmo que uma mãe pra mim, eu zelo a 

cova dela, a catacumba dela, eu ajeito, dela e, principalmente, padrinho 

Antônio de Mané. Ele é padrinho de meu menino, foi vereador. Tomou de 

conta da minha mãe, ele e Cida, até o fim. E tem outra pessoa aqui que era boa 

também. Você, qualquer hora do dia ou da noite, a pessoa dizia: “Arnaldo, eu 

tô assim...” Ele tava pronto a servir você. Arnaldo Silvino. Ele, compadre 

Antônio de Mané, Arnaldo Silvino e Rosinha. Ave Maria, ajudava os povo 

demais. Aí a senhora visita eles lá, faz orações? É, mas eu não vou todo dia 

não. Tem gente que vai todo dia, não gosto não. Porque é uma coisa assim, sei 

lá... A senhora acende vela lá... Acendo, na de mãe, na cova de Antônio de 

Mané, na de Rosinha... A sua mãe tá aqui? [no cemitério do povoado] Sim, 

tá aqui! Acendo no pai de Chiquinha, Janú, também. Eu zelo a cova deles lá. 

São tudinho arrumadinha. Que é onde meu pai tá. Cição tá enterrado ali? Tá.  

E tá junto com dona Neves? É. No mesmo canto? No mesmo canto. Pois eu 

já tava pra perguntar a tu, aonde era a cova de Cição. Pois é ali: tá ti Janú, 

tia Neves, painha e meu avô.  

Se o motivo de evitar idas frequentes ao cemitério muitas vezes não está tão claro, a 

importância de não deixar de visitá-lo, ao contrário, é mais do que evidenciada, pois diz respeito 

a um sentido de gratidão e reciprocidade existente nas relações de parentesco e afinidade, que 



69 
 

perpassa o cotidiano em comunidade, mas que pode ser observado no cemitério a partir do zelo 

empregado por pessoas como dona Miúda (Imagem 8), que sabe e exerce sua responsabilidade 

para com os mortos, mas compreende os limites necessários na relação com estes.  

Imagem 8 – O zelo nas relações e o parentesco impresso nos túmulos 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

  
Fonte: Arquivo pessoal 

Devido a essas relações de parentesco e afinidade, a visita ao cemitério é posta como 

uma “obrigação” que não deixa de incluir uma afetividade, e pode ser cumprida por ocasião de 

sepultamentos, aniversário de morte, dia dos pais, dia das mães, mas, principalmente, Finados. 

Para o dia de Finados, o povoado se mobiliza desde o dia anterior, o que inclui limpar, pintar e 

ornamentar os túmulos, que se estende até a noite. No dia seguinte vive-se o dia de Finados até 



70 
 

mesmo involuntariamente, pois, sendo feriado nacional, os indícios de Finados estão em toda 

parte, já que a morte um fenômeno e um fato social total.   

Sendo uma festa em família, pessoas que moram fora do povoado chegam de todos os 

lugares para visitar os seus entes queridos, fazendo de Finados também um encontro entre os 

vivos, no que nosso interlocutor, Adriano, definiu como um “encontro de lembranças”. E nesse 

encontro é mobilizada uma variedade de assuntos, memórias de quando tal parente era vivo, as 

brincadeiras em famílias, suas particularidades e os momentos importantes vividos com ele. Do 

mesmo modo, parentes vivos que não se viam há muito tempo tornam a se ver e se atualizam 

sobre os assuntos. Em Pelo Sinal, a reflexividade que diz respeito à morte e aos mortos se 

movimenta conforme o tempo, à medida que as percepções vão se modificando ao longo da 

idade e das experiências entre gerações. Como ressalta, ainda, Adriano, “pessoas de nossa 

infância”, que nos foram referências no sentido de educação, vão morrendo gradativamente, 

gerando uma compreensão individual sobre a própria finitude, além da finitude dos outros.  

Assim, no contexto desse “encontro de lembranças” pode-se observar algumas famílias 

reunidas ao redor do túmulo, às vezes vindas de São Paulo e outros lugares distantes, ou então 

das cidades e sítios circunvizinhos, todos com camisas estampadas com a imagem da pessoa 

falecida, a relembrar os momentos mais marcantes, ou simplesmente conversando assuntos 

diversos. Com relação aos que vem de longe para o dia de Finados, é frequente que eles 

procurem as pessoas da comunidade, como Dona Raquel para se localizarem pelo cemitério 

(Imagem 9): 

Nesse cemitério mesmo, tem umas covinha que acabou... as famílias saem pra 

longe, ou pra São Paulo, ou vão morar fora. Tem uns que até vem perguntar: 

“Sobe onde é a cova de tal pessoa?”, que faz muitos anos... tem gente que 

veio, dia de Finados mesmo, vem gente de São Paulo procurando a gente que 

mora mais perto e sempre visita: “Onde é a cova de tal pessoa?”. Se tiver cruz 

com o nome, a pessoa sabe, se não tiver... tem uma que a cruz cai, a maneira 

se quebra, tudo, por isso que a gente faz logo alguma coisa, porque não sabe 

o tempo que a gente tá aqui. Faz assim um túmulo, uma catacumba ou uma 

carneirinha... tem tudo isso pra fazer (Raquel, out. de 2021).   

 

 

 

 



71 
 

Imagem 9 – Túmulo e memória 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Fonte: Arquivo pessoal  

“Eu vou para Deus, mas não esquecerei aqueles a quem amei na terra”. A frase atribuída 

à Santo Agostinho, reproduzida amplamente nos santinhos fúnebres e epigrafes tumulares 

resume algumas das concepções da comunidade. Primeiro, que estar com Deus é a grande 

espera dos vivos, que buscam fazer o bem no intuito da salvação após a morte e que não 

dispensam esforços para que seus entes queridos também tenham esse destino. E por isso 

acendem velas e rezam e pedem por eles. Outra coisa que se pode inferir é que, se os mortos 

não esquecem aqueles a quem amou na terra, – e isto se comprova pelo fato de auxiliarem vez 

por outras os vivos, dando-lhe conselhos, ajudando-os em decisões importantes e até mesmo 



72 
 

parabenizando-os as conquistas –, é de necessária reciprocidade que os vivos também não 

esqueçam aqueles que morreram, pois, mantendo-os no “coração’, eles permanecerão vivos. 

Como indica a narrativa de Ana:   

Aconteceu um fato bem interessante. Fazendo uma encomendação de um 

corpo ali em frente à igreja, minha comadre disse assim: “Ô comadre Ana, 

fulano [já] morreu, mas eu senti que fulano morreu [mesmo] esses dias”. Aí 

eu disse: “Por que?”. “Porque você falou um dia assim: que a pessoa morre 

quando deixa de existir no coração das pessoas que conviveu na Terra”. Eu 

explicando lá, se você deixa a pessoa morrer no seu coração, se não pensar 

mais, então a pessoa morreu. É quando morre. Aí ela disse assim: “Sabe 

porque, comadre? É porque eu fui no cemitério, na cova dessa pessoa, não 

tinha uma vela. Aí foi esquecida. Aí então essa pessoa realmente morreu 

agora”. Quer dizer, é nesse sentido, quando quebra essa relação aí você deixa 

de existir. Por isso que tem toda essa memória, tem todo esse resgatar.  

(Ana, out. de 2021).  

Essa categoria do “coração” é discutida em Reesink (2012) no que se refere ao seu 

vínculo com a saudade. Para essa autora, a saudade se trata de uma maneira cultural de elaborar 

relações com a duração do tempo e, nesse contexto da morte e dos mortos, a saudade não está 

dissociada da afetividade e da memória. Então, a saudade tanto pode indicar as boas lembranças 

que se tem daqueles que já morreram, quanto pode implicar na dor, por exemplo, de uma falta 

material. Assim, a saudade não está atrelada somente ao pensamento, mas ganha o sentido do 

“coração”, pois se materializa numa experiência corporal:  

E lá no cemitério a gente vai e sempre planta umas plantinhas na cova e vai 

aguar. Uma maneira de manter, [mas] é difícil, porque quando você vai você 

recorda, não é? Às vezes traz lembranças boas, saudade, e muitas vezes essa 

saudade dói. Se a gente criasse esse hábito [de ir] talvez a gente não sofresse 

tanto, não ficasse ligado tanto a esse corpo material, a gente fosse bem mais 

leve. (...). Mas você sofre, então eu prefiro não ir muito sabe? Mas vou, no dia 

de Finados eu vou, que é um costume, mesmo. Mesmo quando não tinha meu 

tio, minha irmãzinha [enterrados]. É como se fosse uma obrigação mesmo. 

(Adriano, jan. de 2022) 

Como visto, é preciso um certo esforço para que essa morte definitiva não se dê através 

do esquecimento, e por isso os ritos são tão importantes. Dona Raquel fala que, às vezes, quando 

se deita muito cansada e esquece de rezar, acaba sendo requisitada por aqueles que precisam de 

reza: 

Eu vou dormir naquela ‘elevação’, aí eu “vejo” gente, ou me chamar ou falar 

algum nome de pessoas que eu conheço na voz, aí eu digo: ‘Ah, não... é fulano, 

heheim, a rezinha!’. Aí eu me sento na cama, aí eu rezo. (Dona Raquel, out. 

de 2021).   



73 
 

Dessa maneira, o cotidiano não permite que se lembre o tempo todo dos mortos e por 

isso é necessário conscientemente lembrá-los nos ritos.  

2.3 Os mitos e os ritos em Lembrar Jesus 

Sabe-se, entre os católicos, que a morte não existiria no mundo se não fosse o pecado 

original. O pecado e a morte, portanto, chegaram acompanhados. Isso quem nos lembra é  

Seu Emídio, conhecido como aquele que “entrega os corpos”, na prática de lembrar Jesus. Sua 

fala se remete à passagem bíblica em que Adão e Eva, seduzidos pela serpente, comeram do 

fruto proibido e “se acharam vergonhosos de se mostrar”. A partir de então, feitos pecadores, 

os vivos buscam pelo perdão ao longo da vida, o que também nos impõe o exercício do ato de 

perdoar, já que Jesus, com “imenso amor”, aceitou a morte na cruz pela salvação dos homens, 

perdoando, assim, seus pecados. Nessa leitura, pode-se inferir que a aceitação da morte pelos 

cristãos representa, além de um ato de amor, à exemplo de Jesus, um ato de perdão. E é por 

esse ato de amor e perdão que se agradece já na primeira estação da Via Sacra tradicional, 

realizada pela comunidade durante a quaresma.  

A prática de lembrar Jesus não foi observada diretamente em campo, tendo sido 

realizada pela última vez há pouco mais de cinco anos. Porém, mais do que compreendida e 

recorrente em seus aspectos rituais, ela é uma prática extremamente marcante na memória das 

pessoas com as quais dialoguei, sendo raro quem diga que nunca ouviu falar. Ouvir, inclusive, 

é algo que torna a prática de Seu Emídio “diferente” de outras já experenciadas, de modo que, 

na perspectiva de algumas pessoas, tal prática é assim apresentada:   

Ave Maria! Eu não gosto nem de falar, o que ele dizia. Tão alto no mundo! 

Eu mesma fico nervosa, fico assombrada, quando eu ouço aquilo (Jan. de 

2022).  

Outra interlocutora, presente nesta mesma entrevista, contextualiza baixinho: “É porque 

ele demora pra dizer, aí ele demora e grita. Ela quer dizer isso” (Jan. de 2022). A demora está 

relacionada aos desdobramentos da prática que consiste em vocalizar determinadas palavras 

que são dirigidas ao moribundo no exato momento de sua morte. Nesse sentido, outra 

interlocutora discorre sobre as reações e as emoções que lhe envolvem em decorrência dessa 

prática:  

Eu corro com medo, porque é muito agourento. (...) É gritando, ele grita, então 

mesmo de longe você ouve. Só entra [na casa] quem tem coragem mesmo de 

entrar. Eu não tenho. Que eu acho feio. Feio quer dizer desesperador, não é? 

Acho que não seria tão feio [só com] a oração, mas feio o jeito como ele faz, 



74 
 

porque se desespera. Ou você se estrutura pra tá ali, pra ver, ou você não fica. 

(Jan. de 2022). 

Em campo, ao tomar conhecimento dessa prática, fui informada que ela vinha se 

realizando cada vez menos por Seu Emídio, justamente porque para algumas pessoas ela é vista 

como algo “agourento”. O excesso percebido por essas interlocutoras é contrastado com os 

momentos em que a prática foi realizada por outros integrantes da comunidade ou da região, 

como é o caso do já falecido Tomé, conforme uma interlocutora: “Emídio diz de uma maneira, 

Tomé já falava de outra. Tomé era uma pessoa calma, era assim, uma coisa tão bonita, que você 

chega ficava assim, cruzava os dedos [das mãos]” (Jan. de 2022).  

Atualmente, outra pessoa na comunidade sabe Lembrar, que é o caso de Dona Raquel, 

mulher negra, idosa, de origem indígena, segundo memórias familiares, ministra da eucaristia 

e rezadeira. A prática foi herdada de seu pai, a quem ela mesma “lembrou” no leito de morte, 

além de sua mãe e de seu irmão, o que caracteriza a realização dessa prática num contexto mais 

familiar, diferente de Seu Emídio que “lembra” quem precisar desde que o requisitem. A partir 

dos ensinamentos do seu pai e de sua prática, Dona Raquel nos explica algumas especificidades 

do ritual:   

Papai dizia demais: “Morrer com vela e Lembrar o nome de Jesus! Chegando 

ao alcance de vocês, não deixe não, morrer sem vela e sem lembrar o nome de 

Jesus.” Porque dessa vida, na hora... os antigos falam, não é? Os antigos e nas 

escrituras também fala, que vai acabando as oiça, a visão, a voz... Já viu uma 

pessoa morrer e falando, falando normal mermo? Muito difícil. E a visão vai 

acabando, e as oiça. Aí a pessoa Lembra o nome de Jesus alto, bem alto, pra 

aquela pessoa escutar e ir com aquele pensamento em Jesus. Nos ouvidos, na 

cabeça, na mente (Dona Raquel, out. de 2021). 

 Adriano também se remete à memória de quando criança, ilustrando os elementos que 

lhe ficaram marcados ao presenciar esta prática: 

Já presenciei na hora, no momento de morte. Na época que eu vi, eu era 

criança. É bem difícil e dramático. (...) Seu Emídio ficava em pé, pegado nas 

mãos da pessoa. A vela acesa e ficava gritando as palavras, o nome de Jesus e 

citava o Rio Jordão. Aí falava algumas orações específicas. E gritava alto, alto, 

que quem tava longe da casa dava pra ouvir. É como se a pessoa vai... (eu 

acredito que sim, né) a pessoa vai morrendo e vai perdendo a audição, vai 

perdendo todos os seus sentidos. Ele falava muito alto, exageradamente alto. 

Então isso me chamou atenção, não é? Rezava alto, bem alto, só ele e as outras 

pessoas ao redor. Mas foi assim, o que me marcou (Adriano, jan. de 2022).  

Confrontada com as percepções que envolvem medo e desespero em lembrar Jesus, 

outra interlocutora é enfática sobre o significado e o propósito da prática: 



75 
 

É um momento difícil que todo mundo tem que passar. Não existe essa palavra 

assim “não tenho coragem”: tem que ter! E vai deixar aquela pessoa morrer 

sem vela, sem nada? (Dona Vânia, mar. de 2022).  

Conforme as falas, em lembrar Jesus se evidencia um elemento de grande importância 

desde o momento da morte: a vela. Para Dona Raquel, a vela simboliza a luz, que é vida, pois 

a vida que terminou aqui, recomeça no outro mundo, após a morte. Assim como para Dona 

Vânia, que acredita que os mortos seguem a mesma jornada de quando eram vivos. Quer dizer, 

a morte não significa uma ruptura, pois o caminho daquele não cessa após a morte. A diferença 

é que os mortos precisam ainda dos vivos, pois só estes podem oferecer a “claridade” que a vela 

representa, enquanto um recurso para a salvação daquela alma. Além da vela, também as 

missas, as indulgências, as penitências e a própria eucaristia servem a essa finalidade. E a todos 

esses recursos se conjuga o ato da palavra ou a prece, como no exemplo da eucaristia, que pode 

ser um auxílio para os mortos, desde que no momento em que for comungar seja comunicada a 

intenção em pensamento ou oralmente: “Eu comungo na intenção de fulano”. 

Em lembrar Jesus, então, a vela é fundamental, indicando mesmo a duração do 

“momento da morte”, como poderá ser observado posteriormente na fala de  

Seu Emídio. Nas falas a seguir, pode-se perceber que há aqueles que demoram mais a morrer e 

a isso é dado certo significado, pois o sofrimento nos últimos momentos daquele que morre 

pode indicar valores que são prezados socialmente:  

É o momento que bota a vela na mão, que você vê que tá morrendo mesmo. 

Dona Santana mesmo, botaram a vela na mão dela (quantas vezes mãe? Um 

monte) e ela não morria. Mandaram chamar Emídio... Aí o pessoal mais velho 

fala, não é, que quando você demora assim pra morrer é porque o corpo não 

quer se desprender da alma, a alma não quer ir embora (Jan. de 2022). 

Às vezes, [quando] uma pessoa demora muito pra morrer [é porque] dizem 

que a gente só vai pra o outro mundo quando tem pagado um bocado de pecado 

aqui. Se se arrepender naquela momento, pode seguir em paz. Uma alma meio 

afastada de Deus, [que] tá sabendo que vai embora, quando é lembrada pode 

se arrepender com o coração (Mar. de 2022).   

Dessa maneira, além da vela, o perdão se apresenta de maneira importante na prática de 

lembrar Jesus. O arrependimento de Dimas, “o bom ladrão”, pouco antes de morrer é ilustrativo 

a esse momento, conforme a interpretação de Ana. Nessa passagem bíblica, Dimas, que vem 

sendo crucificado assim como Jesus, pede que este o salve, ao que Jesus responde: “Ainda hoje 

estarás comigo no paraíso”. E assim, pedir perdão e ser perdoado contribui para que se obtenha 

de Deus a salvação. Para chegarmos neste ponto, iremos narrar as circunstâncias em que se dá 



76 
 

essa prática a partir dos relatos de uma morte em especial na comunidade, que contextualiza 

esses elementos que viemos expondo21.  

Quando uma pessoa se encontra enferma e que se sabe que ela está prestes a morrer  

e, ainda, quando isso tem possibilidade de acontecer em casa, mandam chamar seu Emídio. 

Porém, antes de chegar a esse momento, há toda uma mobilização da comunidade em torno da 

pessoa enferma, quando vai chegando o seu momento mais crítico. Crise, inclusive, é a palavra 

utilizada por uma interlocutora, que chamaremos de Léia, para significar uma sucessão de 

estados através dos quais a pessoa vai-se “ultimando”: “Isso daí, que acaba o fôlego, como que 

ela tá dormindo, é crise, ela tá morrendo”. Foi assim que Léia percebeu, por volta das nove 

horas da manhã, que Maria não teria mais muito tempo de vida. Algumas mulheres da 

comunidade já vinham se revezando para fazer companhia a Maria, pois ela, que nunca casara, 

tinha poucos familiares além de um irmão também idoso. Assim, Márcia, uma vizinha, já estava 

junto de Maria desde cedo, mas sem perceber que seu quadro vinha piorando, como concluiu 

Léia e, nessas condições, era preciso chamar mais pessoas. Então, Léia foi comunicar às outras 

mulheres da comunidade, em sua maioria mais velhas:  

Ô madrinha passei até agora na casa de Maria e Maria tá pior. Vá passar um 

pedacinho mais ela, que ela pode botar pra morrer, e eu vou andar pra juntar 

mais gente. 

Enquanto outras pessoas são comunicadas, um pequeno grupo, que inclui homens, se 

forma em frente da casa de Maria. Até que a morte se concretizasse, foram longas horas 

rezando, “tirando terço”, “tirando ofício” e Maria só sofrendo. Nesse meio tempo, chega o 

irmão dela, choroso, penalizado, perguntando à Maria, que agonizava, o que estava 

acontecendo. Observando o seu comportamento, Léia inicia o seguinte diálogo com ele:  

– Nunca passou pela cabeça do senhor que Maria pode estar sofrendo de alguma coisa, 

não? 

– Como assim? (Ele responde.) 

– A agente não é perfeita, assim como ela pode ter feito alguma coisa que não agradou 

ao senhor, o senhor pode ter feito algo que não agradou a ela. Tem que deixar as pessoas 

ir com o coração puro. 

Ele, então, depois de algum tempo se dirige à Maria:  

__________________  
21 A forma do texto se altera aqui para destacar uma história com personagens fictícios, exceto Seu Emídio, pois o 

que nos interessa aqui é a dinâmica das relações que envolve a prática de lembrar Jesus, não as pessoas envolvidas.  



77 
 

– As coisas que tu já fez comigo eu te perdoou de todo meu coração.  

Léia, contrariada, precisa ser mais enfática:  

– Não é assim não! O senhor tem que pedir perdão a ela! Pedir que ela lhe perdoe do 

coração dela, que ela não fala mais. A gente tem que pedir todos os dias perdão, que 

amanhã eu não sei se tenho tempo de dizer não.  

Vendo que ele agia com alguma resistência, Léia insiste até que, finalmente, o irmão de 

Maria cede:  

– Maria, se eu já fiz alguma coisa de errado, me perdoa no teu coração?! Se aconteceu 

alguma coisa entre nós dois, me perdoa Maria! 

Nesse momento o irmão de Maria vai embora e logo em seguida ela começa de fato a 

morrer. Léia pede para que entrassem aqueles que estavam em frente à casa, para fazerem 

companhia, já que ela continuava sozinha com Márcia e a moribunda que piorou 

repentinamente. Mas ao falar, as pessoas se assustaram, foram embora:  

– Fugiram tudinho, foi pior. Vou mandar chamar Emídio, disse Léia.  

Seu Emídio chega, se investe de vela, que coloca junto à mão de Maria, já que ela não 

consegue segurar sozinha. Somente após à chegada de S. Emídio a casa se enche finalmente 

enquanto ele começa a dizer as “palavras”. Maria só veio falecer à noite, após ter sido lembrada.  

Em entrevista com Seu Emídio, foi pedido que ele recitasse as palavras tal como 

aconteceria no momento da morte de alguém, esquematizado nas palavras e no quadro a seguir 

(Quadro 3):  

A gente diz assim (eu vou dizer, só que não morreu ninguém, nem é agouro, 

né!?). Diz assim com aquela pessoa, com o nome daquela pessoa (se, por 

exemplo, se ela se chamava “Maria”, tem que dizer “Maria”, né?). Aí dizia 

assim: “Maria, quando passares no Rio de Jordão, que o Caifás saltar em tua 

frente e perguntar o que é que traz’, aí você diz: Eu trago cera branca, cordão 

bento e Jesus crucificado em meu coração”. Aí a pessoa faz e diz consigo 

mermo: ‘São Pedro, chaveiro do céu, São João Batista e São Gabriel, vem na 

minha companhia!’. Pronto, diz três vezes, essas palavras. Em voz alta! Em 

voz alta e com cordão por cima. Que aí pode colocar o cordão feito lacinho 

em cima, que às vezes [o corpo] já tá no caixão e não dá pra amarrar na cintura 

(que o certo é amarrar na cintura e deixar o lacinho, mas quando não dá, bota 

ali em cima da mão). Essas palavras [se] diz, que é pra pessoa dizer na 

passagem. Que é lá que [os caifás] vão saltar na frente daquela pessoa. Aí eles 

vão dizer... porque vão perguntar: ‘O que é que tu trás?’. Aí ela vai responder. 

‘Eu levo cera branca e cordão bento e Jesus crucificado em meu coração’. 

Pronto, aí faz a viagem”. (Seu Emídio, Pelo Sinal, out. de 2021). 



78 
 

Quadro 3 – As palavras em lembrar Jesus 

No leito de morte de quem será “lembrado”, Seu Emídio acende uma vela e a direciona para as mãos 

do moribundo, ajudando-o a segurá-la, se preciso. Só então as seguintes palavras são proferidas: 

Seu Emídio diz, em voz  

“exageradamente” alta, 

“gritando” (3x) 

Quando passares no Rio de Jordão, que o caifás saltar em tua frente 

e perguntar o que é que [você] traz, você diz:  

Eu trago cera branca, cordão bento e Jesus crucificado em meu 

coração! 

O moribundo deve repetir 

consigo mesmo,  

em seu “coração” 

São Pedro, chaveiro do céu, São João Batista e São Gabriel, vem na 

minha companhia! 

Seu Emídio intercala Jesus, Jesus, Jesus! 

Fonte: autora, a partir da narrativa de Seu Emídio. 

O “Cordão Bento” ou “Cordão Bento de São Francisco” é colocado depois que o 

indivíduo morre, no momento em que se veste a mortalha, circundando a cintura do morto e 

dando três nós folgados, segundo Dona Raquel (Out. de 2021). Ou, então, simplesmente é 

colocado em cima da cintura do morto, quando este já foi vestido e colocado dentro do caixão, 

como relata Seu Emídio. As implicações desse rito consistem na completa passagem do 

moribundo dessa vida para a outra. Sem essa espécie de óbolo que representa a “cera branca” e 

o “cordão bento” a pessoa não consegue “fazer a viagem” e a alma pode ficar “encostada”, para 

usar os termos de Seu Emídio. É durante o sepultamento do corpo que a alma vai embora. No 

entanto, se esse rito não é realizado, ou pelo menos parte dele, a alma pode ficar vagando. Foi 

o que aconteceu com uma senhora muito querida por todos, que faleceu na comunidade por 

volta de quinze anos atrás. A partir dos relatos de uma filha de Seu Emídio, este nos conta que 

a alma dessa senhora apareceu em sonho, a sua filha, dizendo o seguinte:  

“Ói, você diga a [?] que vá lá no cemitério, lá na minha cova e bote o cordão 

bento que eu ainda tô no Rio de Jordão, não atravessei porque ainda não foi 

colocado o meu cordão.” Aí a menina, quando amanheceu o dia, ficou com 

aquele medo, aquele medo sem querer dizer [a ninguém], [e] chegou a sonhar 

de novo. Parece que [já] na outra noite ela sonhou de novo. Aí ela foi e chamou 

as meninas [da família] e contou a história: “Ói, eu sonhei isso assim e assim, 

se vocês quiserem pai vai botar, mas que eu sonhei que ela tava no Rio de 

Jordão, não tinha atravessado o largo do Rio [por causa] da falta do cordão, aí 

vão lá” (Seu Emídio, out. de 2021). 

 Em decorrência disso, a família se mobilizou, comprou o cordão e foram junto com  

Seu Emídio, para que ele pudesse colocar. No cemitério Seu Emídio disse as mesmas palavras:  

Ela não tava mais ali presente, mas eu disse as mesmas palavras como se ela 

estivesse ali junto a nós. Coloquei o cordão lá na cruz. Nunca mais minha 



79 
 

menina sonhou com ela, nem se é viva, nem se é morta, nem nada”. (Seu 

Emídio, out. de 2021). 

Tendo em vista que Seu Emídio já “lembrou” muitas pessoas, ele possui um conjunto 

de conhecimentos sobre esse momento da morte. Em algumas circunstâncias em que lhe 

chamaram para “lembrar”, era possível reconhecer que a pessoa ainda demoraria a morrer. 

Nesses casos, Seu Emídio vai embora e retorna quando é chegado o momento. Quem está 

acompanhando a pessoa enferma em casa, geralmente algum familiar, tem condições de 

perceber se ela morrerá em breve ou não. Desse modo, existe um repertório de “sinais” que 

indicam que aquela pessoa está nos seus últimos momentos de vida, e que são construídos a 

partir da experiência daqueles que vivenciam a morte. Ao ser indagado sobre esse saber de 

quando se está para morrer, S. Emídio responde com a seguinte comparação: “É como 

acompanhar um pé de planta no dia a dia”: 

Você vai botando água, ajeitando ele. Quando você falta aquela aguinha, ele 

começa murchando. Aí você tá vendo: “Êh, o pé de planta tá sentido, ele tá 

murchando”. É como aquele doente, você cada dia tando com aquele doente, 

você vai ver ele enfracando, enfracando, enfracando. E quando você vê ele 

prostrar, você sabe o que é prostrar? É não se mexer mais. Só se mexer se 

mexerem [nele]. Tá prostrado ali, não mexe com o pé, não mexe com o braço, 

não mexe com a mão, só se você mexer com aquela pessoa; a não ser, só [se 

percebe] o fôlego dele que [ainda] tá respirando. Quando você vê aquele 

fôlego dele encurtando, encurtando, você bota a mão na perna [e] vê aquele 

geladinho até no joelho, ali não volta mais quentura não. Não esquenta mais 

não. Vê os braços esfriar até nos cotovelo, ali não esquenta mais não. Você vê 

procurar o pulso dele, não encontra mais. Às vezes, já vai aqui o pulso dele, 

já não vorta mais. Já pode ficar se esperando. E você vê aquela pessoa só 

naquele rancozinho, estraladinho na garganta. Pronto, tá bem pertinho do 

fôlego dali acabar ali, sair fora. A barriga já nem mexe mais. Você nem vê 

mais mexer a barriga, subindo o ar e descendo, não. Pronto. Aí aquele suspiro 

vai indo, vai levando, levando até sair fora. Quando saiu fora... às vezes tem 

deles que sai ligeiro, outros demoram. Já vi acontecer [de queimar] até um 

pedaço da vela, não é? E outros queima bem pouquinho, só quase dá tempo 

acender, o espírito sai. Quando você vê ele abrir a boca uma vez, quando abre 

a boca uma vez, às vezes só abre a outra. Quando abrir a boca a outra vez, já 

não abre mais. Dali já tá com Deus (Seu Emídio, out. de 2021). 

 Pode-se dizer que o fundamento desse ritual que é lembrar Jesus, é perdoar e ser 

perdoado, mas também como o próprio nome diz, lembrar de Jesus implica morrer com o nome 

e palavra Dele, em pensamento e no coração, principalmente no que diz respeito à promessa de 

uma nova vida conforme os preceitos cristãos. Então é possível que essa prática não esteja 

restrita ao contexto que apresentamos, pois seria necessário um conjunto de fatores para que ela 

pudesse ocorrer inteiramente: o morrer em casa, a experiência e sabedoria de S. Emídio, a vela, 

o cordão, as “palavras” específicas e toda a performance implicada nos gestos, só para citar os 



80 
 

elementos mais aparentes. No contexto de um hospital, por exemplo, que sequer a vela pode 

ser utilizada, como seria então lembrar Jesus? É o que Seu Emídio nos relata:  

Pronto, ói, eu não sei não, mas a morte é uma coisa muito invisível, não se 

espera. A morte não se espera. A morte é assim: pra saber mermo que tá já 

morrendo e vai morrer é difícil. Porque o próprio médico tá com paciente 

internado, ele cuidando dele [do doente] e morre nas mãos dele [do médico]. 

Quando eu levei minha irmã (ela passou uns dias internada) eu cheguei lá no 

dia pra fazer uma visita a ela e minhas meninas ficaram lá. Eu cheguei aqui 

em casa e disse pra minha família: “Vocês querem ver Celeste, (o nome dela 

era Maria, mas o apelido era Celeste, a marca dela) vocês querem ver Celeste, 

vão lá, que ela não vem viva mais não, podem ir visitar ela”. No outro dia, 

foram. Aí eu cheguei lá, assim, umas nove horas do dia, quando eu cheguei lá 

aí ela tava naquela agonia, aquela agonia, aí depois deram uma injeção nela. 

Aí depois ela virou pra mim e disse: “Ô Emídio, já é hora de morrer (que ela 

não queria morrer não) reze pra minha morte!”. Aí eu disse: “Tá bom”. E eu 

vendo que ela tava já indo. E quando chegou a hora mermo que eu passei a 

mão na testa dela, assim, que eu vi aquele suor frio, que eu disse pra ela:  

“Ô Maria, vinte e nove anos que tu viveu mais eu, dentro da minha casa, já 

tivesse raiva deu?” Ela disse: “Não”. (Mas só que tem, num tem jeito).  

[Continuando]: “Se tu tivesse, tu me perdoa visse, tu me perdoa?” Ela disse: 

“Tá perdoado, tá perdoado”. Aí foi e demorou pouco, eu disse pra [minha] 

menina: “Ô preta, ela tá morrendo”. Mas não podia acender vela lá, que tava 

o oxigênio do lado dela. Com pouco, lá vem [a] enfermeira e o doutor (“minha 

irmã tá morrendo”). Aí quando chegou, o doutor colocou um aparelho, assim, 

na boca dela, assim, a boca dela abriu tanto assim (que não sei como uma boca 

podia abrir tanto assim) e outra doutora ficou na barriga dela, assim... Aí eu 

disse a ele: “Não, não adianta mais não, essa daí já morreu. Ela tá morta, não 

volta mais não”. [O doutor]: “Como é que o senhor sabe que ela já morreu?” 

[Seu Emídio]: “Porque de todos que eu já assisti que fez isso aí não voltou 

mais não, morreu; essa não é a primeira que tô assistindo morrer não, eu já 

assisti muita gente morrendo.” [O doutor]: “Corre com ela pra sala vermelha”. 

Levou ela pra sala vermelha e num sei o que fizeram, porque não entrei mais 

lá. Mas num fiquei mais esperando ela vir viva não, que já entraram com ela 

morta, eu vi ela morrendo. O doente que eu ver ele morrendo, pode enterrar, 

que não vai enterrar ele vivo não. E nem doutor dá mais jeito não, de jeito 

nenhum. Aí eu digo: “Ela morreu”. Eu disse a preta: “Já morreu, ela saiu morta 

daqui”. Pronto, levaram ela morta pra lá. Quando chegaram, disseram:  

“Ela morreu”. Ora! Se eu já vi ela sair morta... Que mais vou saber se ela 

morreu? Fizeram aquilo ali porque é o de “doutor” fazer mermo, pra ver se 

retorna, mas se eu vi ela dar o derradeiro suspiro, fechou a boca pela derradeira 

vez, cabou-se, foi simbora (Seu Emídio, out. de 2021). 

Da mesma maneira, essa prática se estende em outras circunstâncias de despedida, com 

outros atores na função de “lembrar”, como foi o que ocorreu com Ana, que de certa forma 

“lembrou” sua tia que viu falecer também no hospital:  

E a gente fala que ela estivesse com Deus, com Jesus no coração. E rezei, rezei 

o Pai Nosso, e foi o que eu fiz (Ana, out. de 2021).  



81 
 

Então, lembrar o nome de Jesus, é uma oportunidade de pedir perdão de todos os 

pecados e como uma forma de obter de Deus a salvação.   



82 
 

CAPÍTULO 3 – MORTE, MORTOS E IMAGENS-AFETO 

Esse mundo que nós vive nele, um mundo tão bem feito 

desse, que a terra é suspensa do nada, [quer dizer] ela 

é suspensa só no poder de Deus. É o poder de Deus que 

sustenta a Terra. Pronto, aí nós veve aqui sabendo que 

tem esse mundo tão maravilhoso [e] vive nele porque 

alguma pessoa de muito prestígio fez o mundo e nele 

soltou nós.  

(Seu Emídio, Pelo Sinal, 2021) 

“A morte é um mistério”. Uma parte significativa das pessoas da comunidade católica 

que se disponibilizaram a dialogar comigo sobre este tema, de maneira mais ou menos direta, 

começam ou terminam as suas falas com tal certeza. E por isso mesmo, porque esse mistério 

implica necessariamente num esforço de significar algo, é que a morte, para a maioria delas, 

também não é um fim. Isso quer dizer que existe uma sabedoria de que nem tudo acerca da 

morte e dos mortos poderá ser explicado, especialmente no que se refere à sua 

imprevisibilidade, pois, afinal, de acordo com algumas falas: “nós tamo aqui, daqui a pouco 

nós não sabe onde é que tá”; ou “vou pra casa, e não sei nem se eu chego vivo em casa”. Mas 

os prolongamentos da existência, engendrados nas relações entre os sujeitos vivos, entre os 

sujeitos vivos e os mortos, além da natureza e a sobrenatureza que os cercam, explicam muitas 

das coisas deste e do “outro” mundo – inclusive Deus, que é quem verdadeiramente “sabe”, que 

é quem “dá o parecer”: 

É muito interessante, que a morte é um segredo grande. Mistério, né? É um 

mistério, porque marido não vem dizer a mulher como é, filho não vem dizer 

a mãe, mãe não vem dizer a filho. Nada. É um mistério, isso que a gente sabe: 

é da ordem de Deus (Dona Raquel, out. de 2021).  

Quem morre é um segredo de Deus, só ele que sabe, a gente não sabe nada 

não. Olhe, um dia, diz que era dois irmãos, aí sempre eles brincavam [um] 

com o outro e diziam assim: “Se tu morrer primeiro, tu vem dizer como é que 

é a outra vida”. Aí um dia, um [deles] morreu. Diz que foi, quando chegou, 

ele conheceu [a outra vida e voltou pra contar]. “Como é que é?”, o vivo 

perguntou. “Não é nem do jeito que você falava, nem do jeito que eu falava”. 

E também não contou [mais] nada (Dona Rita, jan. de 2022). 

Assim, aquele que morre, e o seu destino e a sua agência entre os dois mundos, também 

é um “segredo” de Deus. Mas então, o que se pode saber e o que se cultiva sobre a morte e os 

mortos na comunidade católica de Pelo Sinal? Na perspectiva de uma cosmologia católica, Deus 

é a personagem principal, vindo, em seguida e abaixo dessa divindade, a pessoa humana, a 

criatura sem a qual o Criador não poderia ser pensado, pois são complementares entre si. Se por 

um lado a existência de Deus é condicionada pela cultura humana, por outro, o sentido das 



83 
 

relações entre os vivos e os mortos, e as ações decorrentes delas, se ancoram na certeza da 

presença e do poder de Deus. Assim, conforme Reesink (2005, p. 15), “a divindade cristã-

católica está ao mesmo tempo fora e dentro do homem, presente na natureza e separada dela, é 

inversão e continuidade do homem, está encarnado e não encarnado; é real e simbolizado”. Essa 

lógica está presente, embora de maneiras diferentes, nas falas desses interlocutores:  

Se não fosse os apóstolos ter escrevido alguma coisa pra deixar, nós não sabia 

nem de que jeito era Jesus, nem se existia esse Jesus, nem se existia Deus, 

porque nós não sabia de nada. Hoje nós sabe que Jesus existe. Nós sabe porque 

tá escrito, os apóstolos não iam escrever mentira, e foi ditado por Jesus, feito 

nós tá conversando aqui. (Seu Emídio, out. de 2021).  

Tem que ter fé, na realidade. Porque se a gente não tiver fé, e não acreditar em 

Deus, as coisas perdem um pouco de sentido. Do nosso lado humano, né? Não 

sei se é porque a gente é tão fraco, que a gente tem que acreditar numa força 

além pra poder continuar a nossa vida, e dar sentido à vida. Ou é medo em si 

mesmo (Adriano, jan. 2022). 

Mas, sendo um Deus de amor e perdão, tanto quanto de justiça, na concepção da ética 

cristã do bem e do mal, conforme, ainda, Reesink (2005), ele também julga as suas criaturas de 

acordo com os seus méritos, de modo que os mortos irão receber, proporcionalmente, por tudo 

aquilo que fizeram na Terra:  

Se for bom, eles recebem o bom, e se não foi, se foi coisa que não agradou a 

Deus, vão sofrer as consequências também”. (Dona Raquel, out. de 2021).  

No entanto, em decorrência da morte, apenas Jesus, na pessoa de Deus, que sabe o 

destino de cada um, devendo-se a ele a salvação:  

Aí por isso é que eu digo, ói, num vejo Jesus, porque Ele eu só vou ver um dia 

quando eu morrer, ou pra ficar lá ou pra eu ter lugar pra me botar. Eu só 

acredito numa coisa assim, que como diz o pai nosso “assim na Terra como 

no céu”, eu acredito que muita, muita coisa vai se passar. Porque Jesus não 

vai ter lugar pra cada um separar o povo não, lá viverá tudo em união, talvez 

se conhecendo uns aos outros, como se conhece aqui. Só que não pode falar o 

que nós se fala aqui, porque o que nós se fala aqui vai ficar no espaço do 

esquecimento, nós não vai lembrar de mais nada. Vai ficar na memória alguma 

coisa que nós fez, o que agradou a Deus. Aí fica na memória de Deus e de nós, 

pra receber lá. Mas já outras coisas não, vai pro espaço do esquecimento.  

(Seu Emídio, out. de 2021). 

Nessa perspectiva, há algo de essencial que permanece após a morte para a manutenção 

das relações que foram estabelecidas em vida, seja com Deus, seja entre os homens. Dessa 

maneira, a lembrança e o esquecimento, enquanto elementos que produzem a memória, também 

produzem as relações entre os vivos e os mortos. É assim que, da mesma forma como Jesus está 

presente no meio humano, em espírito vivo, Deus concede aos mortos o poder de andar neste 



84 
 

mundo para que eles possam obter a salvação, tendo em vista que o sofrimento que os aflige 

pode ser amenizado através do auxílio dos vivos. Isso porque, uma vez mortos, eles não podem 

fazer mais nada por si mesmos.  

Os vivos, por sua vez, andam pelo mundo “conhecendo uns aos outros” e buscando a 

própria salvação, além do perdão pelos próprios pecados, mas também podem ou têm a 

“obrigação” de prezar pela salvação dos mortos, sendo através destes e dos textos sagrados que 

os vivos reconhecem suas necessidades. Ao mesmo tempo, os mortos também são demandados 

pelos vivos, fazendo existir, portanto, uma relação baseada em reciprocidade. Por isso, então, a 

necessidade de lembrar os mortos (que um dia seremos), pois, conforme fica implícito na fala 

a seguir, o esquecimento é constitutivo daquilo que se entende na comunidade, em geral, por 

“medo da morte”.  

A gente fica com medo, porque [se] diz “eu morri”, é como se acabou-se, você 

vai pra onde? Às vezes a gente se pergunta. Como é que vai ser? Será que eu 

vou lembrar de mim? Será que eu vou lembrar das pessoas? Acho que meu 

maior medo é esse esquecimento. Se a pessoa morresse e soubesse que tá 

morto, mas tá em algum lugar, eu sei quem eu sou e tudo. Mas o maior medo, 

particularmente, é essa perda de identidade. De você desaparecer (Adriano, 

jan. de 2022).   

Em Pelo Sinal, todos comungam do fato de que a morte impõe um pesar, uma angústia 

sobre os vivos, e embora essa percepção varie bastante entre os sujeitos é somente a partir da 

experiência objetiva da morte que se estabelece os modos de lidar com essa realidade, o que 

inclui uma constante reelaboração do ser católico, no que se refere aos dogmas da igreja, e as 

práticas em comunidade: 

Se a gente é católico e acredita na ressurreição, a morte era pra ser sinal de 

felicidade e não para ser sinal de tristeza. Então a igreja prega uma coisa, 

porque teoricamente na bíblia é como se a morte fosse sinal de felicidade, que 

a gente vai ressurgir e encontrar com Deus, ter aquela vida plena. De 

renovação. E não é isso que acontece. Quando acontece alguma coisa com um 

parente da gente, a tristeza fica estampada, toma de conta. Então, é o contrário 

do que a minha fé diz e eu faço outra coisa, por não [se] conversar sobre isso, 

de não [se] explicar o que de fato seria essa morte. Porque quem é que não 

quer (se você é cristão, se você é católico) quem é que não quer ficar do lado 

de Deus, não é? Mas a gente diz amar a Deus sobre todas as coisas, que é um 

dos mandamentos, é muito forte, mas o que são essas coisas? Seu filho? Seu 

pai? Sua mãe? Então a gente ama mesmo a Deus? Sobre todas as coisas?  

E por que a gente sofre tanto e se apega tanto ao seu pai, sua mãe, seu filho? 

[Tanto] que a gente chega a duvidar de Deus, quando um ente querido seu vai 

embora e você pergunta: ‘Por que?’ E diz que Deus não existe. Então isso é 

muito complexo. Isso é muito da sua vivência cristã, vivência com a 

comunidade e com as suas superstições (Adriano, jan. de 2022). 



85 
 

Mas essa angústia também pode pesar sobre os mortos que, por desventura, precisem 

dos vivos. Pois os mortos que pedem por ajuda encontram-se numa condição inferior aos vivos 

para os quais “se apresentam”. A esse respeito, uma interlocutora narra a experiência de seu 

filho, para quem Virtuosa, que havia morrido há muito tempo, apresentou-se:  

“Ô pai, quem é Virtuosa?” Aí o pai disse: “Virtuosa é a mulher de Zé 

Raimundo [quer dizer] era a mulher de Zé Raimundo, por quê?”, “Porque eu 

quero que pai tire esmola e mande celebrar uma missa pra ela”. Aí ele: “Por 

que, meu filho?” Aí [o filho] disse: “Porque essa noite...”. Ele disse que 

escutou aquele arrastado de chinela, aí quando deu fé, ela apresentou-se. Ele 

perguntou: “Quem é?” Aí ela disse: “Eu me chamo Virtuosa e eu quero que 

você tire esmola e mande celebrar uma missa pra mim”. Aí como ele não tinha 

bem conhecimento, ele tava em São Paulo, tudo, aí pediu pro pai. (Dona Rita, 

jan. de 2022).  

Conta-se que Virtuosa foi uma mulher que sofreu, possivelmente, de depressão pós 

parto e, por isso, tirou a própria vida. Para os católicos em geral, esse ato representa um pecado, 

já que a vida é um dom divino e Deus tem o “dia certo” de chamar cada um. Indo “antes do 

tempo”, as chamadas “almas vagueiras” têm a necessidade de missas, velas, esmolas e 

indulgencias para seguir um caminho de paz. Quando ocorre de uma alma se apresentar a um 

vivo, é possível delegar, a quem se compartilha essa aparição, parte da ação que pode ser 

demandada por essa alma. É o que ocorreu ao filho da interlocutora que precisou delegar ao pai 

a ação simbólica que envolveu a experiência. Uma vez realizada a missa e tirada as esmolas, há 

o desenlace dessa experiência:  

Ele pediu, pronto, nunca mais ela apareceu” (Dona Rita, jan. de 2022).  

Noutro contexto, um interlocutor fala sobre seu irmão, que tinha o “maior medo de cair 

nesse perigo de morrer assassinado...”, pois, segundo ele: 

“Quem morre de morte que o povo mata, ele não vê Jesus antes dele morrer, 

ele não vê Jesus antes dele morrer porque Jesus deixou o dia pra ele morrer, 

ele não deixou nós pra tirar a vida de ninguém. E aí aquele que morre, se se 

apresentar a Deus, ele pode se apresentar a Deus, que ele é uma pessoa morta, 

mas ele só é morto pra Terra, mas pra Deus ele tá vivo, que o dia dele não 

chegou. Aí Jesus, o que faz? Jesus diz: “Volta pra trás, pra tua terra, que ainda 

não chegou teu dia, quando chegar teu dia, eu te chamarei!” Aí ó, cumpade, 

aí aquela pessoa vem e vai ficar penando, fica vagando no mundo, até chegar 

o dia que Jesus marcou pra ele morrer. Quando chegar o dia que Jesus marcou 

pra ele morrer aí ele vai e morre. Aqui na Terra ele já morreu, que a terra já 

comeu o corpo dele, mas morreu a matéria dele, mas o espírito continua vivo 

pra Deus, que não chegou o dia” (Seu Emídio, out. de 2021).  



86 
 

Existe, assim, um tipo de morte que gera ainda mais sofrimento para a alma, e esta morte 

certamente não é do desejo de Deus. E existe, ao contrário, uma morte que acontece pela 

vontade de Deus, aquela morte que ocorre quando Ele manda chamar e que está circunscrita no 

tempo Dele, não no tempo dos homens, que é o que ocorre no caso de um assassinato (a morte 

violenta) ou suicídio (por princípio, um pecado). Ou seja, existe um tempo até que a morte 

chegue e que não deve ser usurpado pela ação do homem. Esta relação pode ser compreendida 

a partir da ideia de “boa morte” e “má morte” abordada por Reesink (2016) e que se pode 

verificar nestas falas: 

Eu acredito que, na vida, quando a gente tem fé tudo é providência divina, até 

a questão de você morrer. Eu sei que a gente deve valorizar bem a vida, que 

Deus quer a vida, acima de tudo, ele não quer a morte, mas chega um momento 

que é necessário, o corpo já não tá mais aguentando (Ana, out. de 2021). 

Olhe, você estar com uma pessoa doente dentro de casa um ano, dois anos, 

três meses, já tá esperando o resultado mau: a morte. Quer dizer, não é mau, é 

quando Deus quer. O resultado mau da morte é quando morre matado. Mas 

que Deus chame eu não acho que é resultado mau não. Mas é surpresa, muita 

surpresa. A minha mulher passou sete anos acamada, a gente já esperava, que 

o caso dela não era fácil. Mas minha filha, foi o causo que eu morro e não me 

esqueço dela. Muito repentino, muito ligeiro. Não tem um momento em que 

eu me esqueça dela, nenhum segundo (João Siqueira, fev. de 2022).  

Aqui aparece um novo elemento, isto é, mesmo quando Deus chama para a morte, 

algumas circunstâncias são mais difíceis de aceitar do que outras, como a “morte repentina”, 

por exemplo, que impõe uma “surpresa”. E é aqui que se fundamenta parte da angústia que pesa 

sobre os vivos e que os faz até mesmo duvidar, ainda que momentaneamente, da proteção e dos 

desígnios divinos. Do mesmo modo, a angústia que pesa sobre os vivos após a perda de alguém 

importante, geralmente da família, ganha tal proporção que isso pode prejudicar o caminho 

daquele que morreu e, nesse contexto, é preciso que o morto intervenha para que os conflitos 

pessoais e familiares possam ser, se não resolvidos, talvez, reelaborados pelos vivos, conforme 

uma interlocutora expõe, após a morte de sua mãe e, em seguida, de sua irmã, que lhe apareceu 

como uma “visão”:  

Eu questionava muito, eu tinha muitos por quês: Por que mamãe morreu tão 

cedo? Por que minha irmã foi embora? Por que largaram tudo na minha mão? 

Por que me deixaram assim? Até que ela [a irmã] apareceu [e disse]: “Olha, 

no dia que eu fui, era meu dia, fique sabendo. Se conforme. Leve a sua vida 

em frente, toque sua vida que é isso que eu tô lhe dizendo”. Nunca mais eu 

questionei. [Então] isso daí eu acho que foi realidade. Que eu tava entrando 

dentro de um poço sozinha, sem falar nada a ninguém. (Dona Vânia, mai. de 

2022).    



87 
 

De outro modo, um interlocutor, cujo tio lhe apareceu em “sonho”, narra o contexto no 

qual se deu a comunicação: 

Aconteceu um problema de família aí eu sonhei com meu tio, ele pedindo pra 

eu falar com a família, com os parentes mais próximos, pedindo pra que não 

ficassem tristes, porque onde ele tava, ele tava bem e não queria ver as pessoas 

tristes. Que não tivesse briga entre a família (...). Primeiro, eu chamei eles e 

contei como eu tinha sonhado com ele [o tio]: que ele tava bem, não era pra 

se preocupar no sentido de tá chorando muito. Porque há quem diga que 

quando a gente morre a gente vê quem fica na terra, e se você ficar chorando 

muito, essa pessoa que morreu sofre, a alma fica sofrendo (Adriano, jan. 

2022).  

  O respeito às “almas familiares” que, como se vê, intervêm nas relações entre os vivos, 

fica evidente nestas falas. Nesse caso os mortos se apresentam para os seus familiares vivos 

com o objetivo de orientá-los sobre questões importantes. Por outro lado, há a possibilidade dos 

vivos pedirem “ajuda” aos mortos. Como o caso dessa interlocutora que, aflita, precisava 

“enfrentar” uma situação difícil: “Ô meu Deus! Se Lourdinha tivesse aqui, tudo ela me ajudava, 

mas eu sozinha, como é que vou enfrentar uma coisa que eu nunca fiz na minha vida?”. 

Lourdinha é a falecida avó de sua filha. Esta, por sua vez, estava para casar numa circunstância 

de muita dificuldade. O pedido de ajuda da interlocutora à falecida se baseava na relação de 

muito afeto que existia entre avó e neta:   

Aí de repente, [a gente] tinha um boi, matou, eu tinhas umas galinhas, ajeitou, 

apareceu uns terrenos, vendeu. E nós fizemos o casamento dela [filha] do 

jeitinho que uma pessoa pobre pode fazer e não ficamos devendo nada a 

ninguém. Então, acho que foi aquela fé deu pedir ou, se não, ela [a alma da 

avó] tava ali por perto e teve o poder de ajudar, assim, dessa maneira, dando 

ideia pra nós, pra [tudo] se resolver. (mar. de 2022).  

A relação de devoção com as “almas familiares” é abordada por Cioccari (2012), em 

um contexto em que até mesmo os santos ficam em segundo plano quando há necessidade de 

os vivos pedirem alguma “ajuda”. Em Pelo Sinal, os santos continuam exercendo grande 

influência na vida dos fiéis, mas, assim como foi observado por essa autora, a importância 

conferida ao familiar, em vida, no que se refere, por exemplo, à posição que ele ocupou nas 

tomadas de certas decisões, é transferida e incorporada nas qualidades do morto/alma, sendo 

esse um dos motivos que levam os vivos a demandarem ajuda a mortos específicos. Ademais, 

a devoção implica também uma obrigação para com as almas, sendo a prece e o acender de 

velas os principais meios pelos quais essa devoção se constrói e se realiza:  



88 
 

Eu rezo muito, eu rezo pras almas, pra todos os santos, pros anjos. Eu tenho 

devoção por todos os santos, todas as almas também” (Dona Lúcia, nov. de 

2021).  

“Todas as almas” é uma expressão que compreende, pelo menos, três categorias: a) as 

almas anônimas, aquelas desconhecidas, para as quais as obrigações católicas devem se voltar, 

tanto quanto para as outras; b) as almas familiares, que refletem as relações de parentesco, 

mencionadas anteriormente; e c) as almas de vizinhos e amigos, que constituem as relações de 

afeto e comunidade.  

Mas como ou quando se começa a ser devoto das almas? É claro que a devoção por 

todas elas, assim como a devoção aos santos e à Nossa Senhora, são indicativas do sentimento 

religioso que produz uma identidade no ser católico. Mas o que se pode perceber é que a 

devoção se afirma quando existe uma comunicação efetiva com quem se é devoto, ou seja, uma 

comunicação cuja eficácia pode ser comprovada. Pelo menos para Dona Amara, que passou a 

se afirmar devota de Nossa Senhora da Aparecida em decorrência de uma cirurgia bem 

sucedida: 

Ói, deixe eu contar como foi minha cirurgia. Quando eu ia entrando na sala, o 

médico veio e disse: “Vozinha, chegou a sua hora”. Era duas horas da tarde. 

Aí ele me abraçou, aí eu falei: “Ô doutor, o Sr. dá licença?” Aí ele disse: “Dou, 

dona Amara”, “Por que eu quero dizer umas palavras de Deus”. Aí foi e eu 

disse assim: “Nossa Senhora da Aparecida me cubra com o manto dela, na 

hora da cirurgia ela bote o manto dela na minha vista e nas mãos de vocês. 

Primeiro Jesus, segundo ela e terceiro vocês. Que ela cubra a gente com o 

manto dela, pra eu fazer minha cirurgia tranquila”. Eu não ‘creiava’, mas 

depois que eu me operei, eu tenho fé. Eu não tinha não mia fia, eu não vou 

dizer... Eu nem ligava, eu tinha assim, uma coisa que não era nada (Dona 

Amara, jan. de 2022).  

Nesse sentido, pode-se dizer que a coisa solicitada pela interlocutora foi uma “graça”, 

uma “cura”, ou, ainda, uma “benção”. Enfim, uma intervenção de Nossa Senhora, a quem ela 

confiou a própria vista. Acontece que a necessidade foi suprida, alcançada, e então firmou-se a 

devoção. Essa discussão foi devidamente elaborada por Reesink (2005), sob a ideia de um 

“regime de milagre”, conforme ela mesma expõe: 

Na instituição do regime de milagre (em que a cura, graça, benção, sinais e 

aparição são os componentes principais), pode-se inferir que existem certas 

relações que o fundamentam: sacralização e proteção, fé e prova, pedido e 

ajuda. Além disso, pode-se também afirmar que faz parte do processo de 

comunicação, reciprocidade e aliança entre os fiéis e Nossa Senhora (processo 

esse que se estabelece nesse regime) a troca e a devoção, o estar mais próximo 

dela, implicando assim uma entrega e a busca de santificação. Isso permite um 

maior reforço do compromisso e da aliança entre as partes, como também uma 

afirmação da unidade e da identidade católica. (Reesink, 2005, p. 279).  



89 
 

Ainda que o contexto que apresentamos seja diferente do que seria uma “aparição 

Mariana”, etnografada por essa autora e que dá sustentação à ideia do “regime de milagre”, 

podemos tomá-la de empréstimo no sentido de que a devoção requer “provas que fundamentem 

a fé”. No que se refere à instituição da “devoção às almas”, pôde-se observar anteriormente 

como elas operam em favor daqueles que pedem “ajuda” e como a reciprocidade está 

incorporada na devoção.  

Mas a constituição do ser católico, no contexto de Pelo Sinal, apresenta essa 

particularidade: ao mesmo tempo em que a “prova” é uma condição determinante da fé, a 

ausência dela por si só não exclui no sujeito o lugar de pertencimento ao catolicismo, mesmo 

diante da dúvida. Certo interlocutor reza todos os dias para os parentes que morreram, 

acreditando que isso sirva para eles, integra o terço dos homens, participa ativamente das 

celebrações e dos rituais de dentro e de fora da comunidade e viaja em excursão ao Juazeiro do 

Norte, todos os anos ou sempre que possível. Mas, diante dessas práticas, muitas vezes, ele 

“volta atrás”: “a gente que é católico, pensa que é, [mas] eu não sei se é”, e continua: 

Pronto, eu vou muito no cemitério, acendo vela, rezo, mas não sei... sou meio 

incrédulo. É meio incrédulo? Sou. De quem morreu a gente não sabe. Muitas 

coisas sou incrédulo dentro da religião mesmo. Com o que mais? Promessa 

mesmo, se promessa valesse a gente fazia e via o resultado daquela promessa. 

(...) Se der certo, se fizer uma promessa e tiver de dar certo é porque tinha de 

dar. Por exemplo, eu tou com uma doença, você vai e faz uma promessa pra 

mim. [Se] eu melhorei, eu sou incrédulo de ter sido a promessa. Porque se 

fosse assim, se minha filha fez a promessa pra a irmã, ela não tinha morrido. 

Não sei se tô certo ou errado. Eu não tenho leitura, nem sei falar bem sobre 

religião... (João Siqueira, fev. de 2022). 

Essa posição sobre o ser católico diz respeito à multiplicidade de versões que podem 

existir no campo do catolicismo também no contexto dessa comunidade, quando se trata do 

fenômeno da morte. Nesse sentido, a pessoa católica pode ser pensada na dinâmica da dúvida-

ceticismo-crença, como dimensão reflexiva intrínseca ao processo religioso, conforme 

elaborado por Reesink (2010), a partir do conceito de “reflexividade nativa”. No contexto de 

Finados, trabalhado por essa autora, foi possível verificar um alto índice da prática de acender 

velas entre católicos “descrentes” ou “duvidosos”, como é o caso de nosso interlocutor, que 

também argumenta que, em parte, continua fazendo o que faz sob o argumento da tradição e 

porquê de certa forma “faz bem”. Mas a reflexividade que não deixa de estar presente nas 

práticas motivadas pela tradição, pois, o que está instituído, seja pela igreja ou pelos “antigos” 

também passa por um crivo de interpretação e reinterpretação dos fiéis, que faz parte do 



90 
 

processo reflexivo religioso que talvez implique na “diversidade, complexidade e poder criativo 

dos sistemas religiosos” (Reesink, 2010, p. 165).  

Dito isso, viemos desenvolvendo, até aqui, compreensões sobre o contexto do povoado 

de Pelo Sinal, as memórias, os afetos e os ritos que envolvem as relações entre os vivos e os 

mortos, que diz respeito à reciprocidade e o sentido do poder de Deus presente na cosmologia 

católica dessa comunidade. Também adentramos o tema das superstições, que estão atreladas a 

morte e aos mortos, assim como, tratamos da angústia, do sofrimento e do “medo da morte” 

afirmação do ser católico que também perpassa a dinâmica da dúvida-ceticismo-crença e a 

reflexividade envolvida, iremos adentrar agora aquilo que enseja a pergunta inicial deste 

trabalho, que diz respeito aos significados atribuídos ao “agouro” de morte para a comunidade 

católica em questão.   

3.1 “Agouros, e existem?”  

 Nos mais diferentes espaços quando as pessoas são indagadas sobre agouros costumam 

responder com o distanciamento de quem conhece algumas histórias, que não necessariamente 

se acredita nelas. São narrativas vinculadas, geralmente, aos mais velhos e que não encontra 

correspondência com a realidade de quem fala, sendo um pressuposto para a incredulidade o 

fato de tais crenças estarem restritas a um passado distante no qual não se sabe ao certo a origem. 

Vários trabalhos sobre agouros foram produzidos a partir dos estudos do folclore, na perspectiva 

de diversos autores22. Talvez o mais conhecido deles seja Cascudo (2005), que trata dos agouros 

enquanto sinônimo de “abusão”, que significa o mesmo que “superstição e crendice”, em suas 

palavras, tais superstições:   

Resultam essencialmente do vestígio de cultos desaparecidos ou da 

deturpação ou acomodação psicológica de elementos religiosos 

contemporâneos, condicionados à mentalidade popular. São milhares de 

gestos, reservas e atos instintivos subordinados à mecânica do hábito, como 

gestos reflexos. (...). A própria etimologia latina mostra que superstição é uma 

sobrevivência em sua preservação (Cascudo, 2005, p. 837). 

__________________  
22 Nos materiais acerca dos “fatos folclóricos”, reunidos e difundidos na Revista Brasileira de Folclore, que 

circulou entre os anos de 1961 e 1976, os agouros aparecem muitas vezes vinculados ao “folclore da alimentação”, 

como em Câmara Cascudo (1963, p. 213), e são relacionados a interditos ou tabus presentes em certas fases da 

vida humana, desde o nascimento até a morte, exercendo um “temor sagrado” naqueles que os obedecem. Em 

algumas sociedades, esses tabus cumpririam determinadas funções, como proteger chefes e sacerdotes, ou ainda 

mulheres e crianças, do poderoso mana, assim como, teriam surgido para prevenir eventuais perturbações 

associadas a ritos de passagem, como nascimento, iniciação dos adolescentes e matrimônio (Teixeira, 1971, p. 

191). Mário Souto Maior (1973, p. 37), por sua vez, tem a morte como a fonte de diversas superstições e reúne 

uma lista expressões sobre o morrer e os agouros oriundos da sabedoria popular, que criam determinadas 

implicâncias relativas à morte para aqueles que os experiencia. 
 



91 
 

No entanto, esse autor enfatiza que as superstições se mantêm nas sociedades modernas 

e técnicas, sejam em suas “velhas” formas, ou de maneira “renovadas e readaptadas”, o que 

abre espaço para discussão mais ampla sobre a simbolização das diferentes sociedades. A fim 

de compreender de que maneira a noção de agouros “surgem”, e em qual contexto, aceitei um 

convite de um primo, recém-chegado de São Paulo, que havia me chamado pra visitar uma 

parente dele num sítio, há aproximadamente 18 km de Pelo Sinal. O que me pareceu uma 

vantagem, já que, além de conhecer melhor as estradas que dariam para outras comunidades, 

seria uma tentativa de perceber o tema de forma mais ampla e, talvez, menos imbuído de 

prejulgamento, pois, como pudemos perceber, tudo que se sabe sobre agouros de morte provém 

de uma concepção a priori tanto da literatura23, quanto das minhas experiências com o 

fenômeno.  Ao chegar em Curral Velho dos Ramos, zona rural de Afogados da Ingazeira, eu e 

meu primo fomos recebidos por uma mulher, que tinha por volta de cinquenta anos. Meu primo, 

que parecia ter quase a mesma idade, se não mais velho, se pôs a conversar com ela sobre 

pessoas e fatos comuns, passados e presentes, dentre eles, uma rápida menção ao marido dela 

que havia morrido recentemente, ao que logo mudaram de assunto. Se voltando para mim, a 

mulher então pergunta (depois de já saber de quem eu era filha e de minha mudança para o 

povoado), o que eu tinha ido fazer em Pelo Sinal. Informei que era uma pesquisa sobre o 

catolicismo, sobre morte e, depois de algum arrodeio, sobre agouros.  

 Mas antes mesmo de eu concluir a frase, a mulher me interpela: agouros, e existem?! 

Pedi que ela mesma me dissesse. A partir de então, ela começa narrando a misteriosa aparição 

de uma coruja na viga de sua casa, que antecedeu em um mês o sofrimento e a morte de seu 

marido, descrita em novos detalhes: as angústias vividas quando tomaram conhecimento da 

doença, as internações subsequentes, os cuidados domésticos com a alimentação e o asseio, as 

vigílias noturnas, a administração dos remédios em seus horários pontuais, as orações na calada 

da noite e, finalmente, a morte silenciosa no quarto, de manhazinha, enquanto ela, da cozinha, 

aguardava o marido despertar. Aqui é interessante notar que a mulher discorre sobre a morte do 

marido com uma abertura que não havia dispensado na primeira vez em que se tocou no assunto, 

__________________  
23 Um dos poucos trabalhos encontrados na bibliografia que dedica uma discussão sobre os agouros é do 

antropólogo cabo-verdense Arlindo Mendes (2003) e diz respeito às atitudes do Santiaguense com relação à morte 

a partir dos rituais fúnebres, onde o autor demonstra o caráter normativo dos agouros. No trecho que segue, 

podemos observar a perspectiva desse autor: “o que, efectivamente, torna a morte, naquela ilha, num fenómeno 

mais enigmático e mais ameaçador é o facto da mesma se encontrar rodeada de um número de agoiros, crendices, 

interdições, práticas intrincadas e, por vezes, absurdas. A sobrevivência dos vestígios da riqueza da cultura africana 

junta-se os resquícios da influência da cultura da Europa medieval, criando uma certa confusão no que diz respeito 

à tentativa de se descobrir as verdadeiras raízes e procedências” (Mendes, 2003, p. 171).  

 



92 
 

demonstrando, talvez, que através dos agouros um canal de comunicação sobre a morte é 

estabelecido.  

 Mas, ao mesmo tempo que os agouros, uma certa noção de superstição aparece nos 

discursos. Como já foi visto, além da integração e do fortalecimento da fé cristã em função das 

festividades de Pelo Sinal, e das comunidades próximas, é possível perceber uma diversidade 

de temas mobilizados a cada missa pelos diferentes padres que circulam na região, não sendo 

raro que alguns deles mobilizem o tema das superstições, que aparecem como algo a se extirpar 

das práticas e das crenças das comunidades por fugirem da lógica religiosa24. Foi o que ocorreu 

no sitio Lajedo, há 6 km de Pelo Sinal. 

 A fala em questão ocorreu na liturgia da palavra, mais especificamente na homilia, parte 

da missa em que se relaciona e atualiza mais livremente a palavra de Deus e o últimos 

acontecimentos da paróquia e da comunidade. Nesse contexto, um padre pede que os fiéis não 

se submetam a nenhuma espécie de superstição como a que está relacionada à mistura de certos 

alimentos, como “manga com leite” ou aquela que se refere à aparição de certos animais 

indicativos de morte, como um “cachorro preto na estrada”. Concluindo em seguida que, em 

lugar dos fiéis darem atenção a tais superstições, é preferível que eles rezem e que procurem 

meios, dentro dos ensinamentos da igreja, para se precaverem dessas influências. Atentos, os 

fiéis pareciam receber as palavras com igual atenção prestada aos demais atos litúrgicos, 

indicando talvez uma obediência irrestrita às palavras do padre que já se encaminhava para os 

ritos finais. Mais tarde, ao dialogar com algumas pessoas da comunidade sobre o episódio da 

missa de Lajedo, elas assim se manifestaram: 

Você não pode comer. Não é superstição, é que é verdade, que ofende de 

verdade, morre, mata! Eu não sei não, não entendo não o que o padre disse.  

Às vezes... será que o padre diz alguma coisa errada? (Dona Ivete, out. de 

2021). 

É, mas o padre tá errado em dizer... ele não sabe de nada disso, ele estudou?  

Ele estudou esse negócio de mistura com manga, manga com leite, ovo com 

manga, pinha com leite? Ele não sabe, ele é o último na vida que podia falar. 

__________________  
24 O Catecismo da Igreja Católica, texto elaborado por cardeais e bispos com instruções doutrinárias, considera 

crenças e práticas “supersticiosas” aquelas que “se expressam nas várias formas de adivinhação, magia, feitiçaria 

e espiritismo”, e são consideradas um “desvio do sentimento religioso”, conforme o parágrafo 2111:  

“A superstição é um desvio do sentimento religioso e das práticas que ele impõe. Também pode afetar o culto que 

prestamos ao verdadeiro Deus: por exemplo, quando atribuímos uma importância de algum modo mágica a certas 

práticas, aliás legítimas ou necessárias. Atribuir só à materialidade das orações ou aos sinais sacramentais a 

respectiva eficácia, independentemente das disposições interiores que exigem, é cair na superstição” (Catecismo, 

1993: 2111). 



93 
 

Faço só [como] Lula, com o padre [Kelmon]: “o padre nem era pra tá falando 

essas besteiras” (Lourdes, out. de 2022).  

 As duas interlocutoras justificam essa discordância baseadas em “experiências vividas”, 

ao mesmo tempo em que se enfatiza uma distinção fundamental entre a igreja enquanto 

instituição e a igreja enquanto indivíduo e coletividade: 

Minha filha, é assim: a igreja em si é por pessoa, não é? Você sabe que a igreja 

somos nós. Uns acredita, outros não acredita. E eu vi ele falando isso [de que] 

manga com leite tem nada a ver... [mas] vá comer! Criança, vizinho, colega 

meu já faleceu, a gente vendo assim. Tomou leite e chupou pinha. Aí [dizem:] 

“Mas não é não, é porque tinha de morrer. Não, as crianças tavam sadias! 

(Dona Raquel, out. de 2021). 

Por outro lado, outras pessoas demonstram uma relativa concordância com o padre,  

o que deixa evidente, a partir também de outras falas, que existe certa seletividade sobre aquelas 

formas de agouro ou superstição que as pessoas “dão crença” em detrimento de outras. 

De qualquer modo, a fim de explicarem o que compreendem sobre agouros, as pessoas se 

amparam ou nas experiências vividas ou às narrativas historicamente legitimadas. Para alguns 

da comunidade, a mistura de manga com leite, por exemplo, é “desmistificada” com o resgate 

da suposta origem dessa “crença”, que remonta ao regime escravagista, onde se restringia o 

consumo de determinados gêneros alimentícios às pessoas escravizadas:  

O povo de antigamente não tinha cultura, aí tudo que vinha na cabeça dizia, 

pensava e dizia. Mas hoje é diferente. Agora, [o] que o padre falou, acho que 

isso é verdade, [pois] que o povo já misturou toda comida e não tem nada, né? 

(Dona Jacira, jan. de 2022).  

Outros, no entanto, argumentam que é uma questão de fé:  

Há quem acredita, porque cada um é cada um, né? Eu acredito em várias, mas 

em outras eu não acredito. (...) Do meu ponto de vista, a crendice, a superstição 

existe, ao mesmo tempo em que não existe. Porque isso aí, se você for fazer 

um paralelo com a fé, numa passagem da bíblia diz que o grão de mostarda é 

o menor grão do mundo, e se a fé de um homem for do tamanho de um grão 

de mostarda ele move o mundo. Então a crendice funcionaria a partir do 

momento que você acredita. Se você acredita que existe, você é afetado. 

Adriano, dez. de 2021).  

 Em se tratando de fé, na missa de Natal de 2022 realizada na capela de Nossa Senhora 

do Perpétuo Socorro, em Pelo Sinal, um padre fala do problema que representa a prática de 

soltar foguetes, se referendo principalmente ao centro de Solidão, por ocasião da festa dos 

Romeiros, dentre outras. Para o padre, mesmo se tratando de algo que provém sabidamente de 

uma religião ou “tradição popular”, o problema se justificaria pela questão ambiental, que 

envolveria poluição sonora e queimadas (em Solidão os foguetes são acesos próximo a áreas de 



94 
 

mata). Em seu argumento – inspirado no fato de que o Natal é uma época de renovação da vida 

e da fé na igreja, com o advento de Cristo – ele utiliza a expressão “fé de foguete”, para designar 

uma espécie de falsa fé, ficando subentendido que o tal costume de soltar foguetes não se 

legitima ambientalmente, tampouco religiosamente.  

 Aqui, não se utiliza exatamente a noção de superstição, mas a ideia de falsa fé, imbuída 

naquela expressão, se adequa bem às associações feitas entre certas crenças e práticas, o 

fenômeno da morte e as superstições. A “fé de foguete” e a “fé vivida”, resume, portanto, um 

antagonismo existente na relação entre igreja e comunidade, apesar de que é preciso ter em 

mente que essas dicotomias pretendem ser mais didáticas do que verdadeiramente explicativas, 

tendo em vista aquilo já mencionado sobre o processo de interpretação e reinterpretação posto 

em movimento pelos fiéis, a partir dos dogmas da igreja, e que diz respeito tanto ao “leigos” 

quanto ao “clero”, que transitam de forma diferentes por um mesmo catolicismo (Reesink, 

2013).  

 Equiparando-se ao discurso dos padres e à forma como se mobiliza a noção de 

superstição, algumas práticas envolvidas nos rituais fúnebres também são tidas como 

supersticiosas, principalmente por aquelas pessoas que chegam de “fora” da comunidade. O 

chegar de “fora” representa um tensionamento dos significados adquiridos pelas diferentes 

experiências vividas daqueles que “estão” no povoado, em relação àqueles que “visitam” o 

povoado eventualmente. Nesse tensionamento de significados, a noção de superstição, e por 

extensão, de agouro, ora trata de algo que não tem validade, ora trata de uma crença 

perfeitamente factível, a qual se assume abertamente, como colocado pela expressão: “eu tenho 

superstição”:   

Meu pai não tinha superstição com nada, nada. [Aí um dia] nós tava na roça 

limpando mato, aí ela [a cauã] começou cantando, em cima de uma lajeiro... 

que elas sempre cantam na árvore [seca], pode prestar a atenção, ela não canta 

em cima de uma árvore verde/enfolhada, ela só canta numa árvore seca, ou 

num lajeiro, é coisa assim. Aí nós limpando mato e ela cantando, aí eu disse: 

“Ave Maria, misericórdia, não gosto do cantado dela não!”. Aí papai sorriu aí 

disse: “Tu já viu ela cantar de outro jeito?  O canto dela é esse mermo”. Aí eu 

disse: “Não, papai, mas sempre que a gente vê ela cantando, ou adoece alguém 

ou aconteceu alguma coisa.” Aí ele dizia: “É nada, é vocês que botam na 

cabeça.” Aí eu disse: “Mas eu não gosto de ver!' [E ele:] “Ói, se ela cantasse 

de outro jeito, e quando ela cantasse desse [jeito] aí, acontecesse alguma coisa, 

morresse gente ou adoecesse, eu também tinha [medo]. Mas nunca vi cauã 

cantar de outro jeito, o jeito dela é esse”. Mas eu tenho, nós, eu [e] minha irmã, 

nós tem superstição. Quando foi com três dias chegou a notícia que a nossa 

sobrinhazinha primeira tinha falecido, filha de meu irmão. Adoeceu e faleceu. 

Aí eu disse: “Tá vendo aí que ela veio avisar?”. Nossa mãe, misericórdia! 



95 
 

Minha filha, gosto não... Desses dois passarim? [Se referindo também à 

coruja] E assim, por o que eu entendo, umas pessoas podem até não acreditar, 

mas eu só fico [com medo] porque vejo acontecer, né, as coisas (Dona Raquel, 

out. de 2021).  

 No que se refere à experiência, em uma dada situação que se deu em meio a Festa da 

padroeira, uma interlocutora, de 87 anos, anuncia justamente uma coruja que passa “cortando” 

pela praça, o que se seguiu a uma série de reações da sua parte. Essas reações que decorrem do 

aparecimento da coruja, nesse contexto, envolvem arrepios, lágrimas e, às vezes, a necessidade 

de invocações que visam desfazer ou neutralizar um mal iminente: Sobre as quais mais tarde 

dialogamos numa entrevista: 

Quando ela passou, ela veio daqui, passou, aí me bateu no coração “Meu Deus, 

é gente que vai morrer”, pessoas da gente que vai morrer. E dito e feito, foi. 

Outro dia ela já passou de novo aqui. De vez quando ela passa e eu não sinto 

nada. Mas tem o momento da gente sentir aquela emoção. Quando ela passa a 

gente sente aquilo, como que tá avisando pra gente que vai acontecer alguma 

coisa, algo pesado pra gente. (...) “Teus agoiro arrevire por riba de ti. É pra se 

proteger, a pessoa tem medo, eu mesma tenho” (Dona Ivete, out. de 2021).   

A concretização daquilo que o agouro vem atrair é determinante, já que o 

compartilhamento da experiência é imprescindível, mas por si só não é suficiente para começar 

a “dar crença”. Além disso, para que se realize é necessário que ele ocorra num momento 

específico, como um evento, diferente do que é cotidiano e ao mesmo tempo inserido nele, mas 

também requer um estado de espírito específico. Então, não sendo em qualquer momento, 

também não é com qualquer pessoa. Como pontua um interlocutor a respeito desse ocorrido:  

É, a gente fica se questionando se é coincidência em algumas situações. É 

complexo. A gente não generaliza, porque a minha experiência de vida não é 

a sua experiência de vida. Então, com certeza, ela tem mais uma experiência 

nesse sentido. E outras pessoas já tiveram [essa experiência], pra ela também 

sentir (Adriano, jan. de 2022). 

 Desses relatos, podemos observar duas coisas: primeiro, quando se pensa nos agouros 

como um conhecimento passado entre famílias ou entre gerações, é possível perceber que nem 

sempre essa é uma condição para a perpetuação das experiências propriamente ditas, pois dentro 

de um mesmo núcleo familiar as percepções podem divergir. Isso quer dizer que a sensibilidade 

de determinadas pessoas em contextos específicos é construída não só no seio familiar mas na 

comunidade como um todo, de modo que o “dar crença” está ligado às experiências 

compartilhadas e eventualmente vividas, mais do que à uma narrativa; a segunda coisa, já 

mencionada anteriormente, diz respeito à variação das noções sobre agouro e superstição 

utilizadas pelos diferentes sujeitos.  



96 
 

 Dessa maneira, indiferente aos discursos que ditam o que são ou não superstições, o 

agouro aparece como fio condutor, ou fator desencadeante, para a elaboração de uma 

experiência sobre a morte, incluindo um complexo de emoções que, pronunciadas, são mais 

uma vez experimentadas. Além do mais, a forma como o agouro está vinculado a determinados 

acontecimentos implica reflexão, sentido (e sentimentos) sobre o fenômeno da morte. Assim, 

se existem ou não, os agouros (e, por extensão, se acredita-se ou não, neles), essa não parece 

mesmo ser uma questão válida.  

 Tendo em vista as tentativas de valorizar ou deslegitimar a significância dos agouros, 

uma outra noção aparece, a qual está vinculada ao “mau olhado”: 

Como uma planta, a pessoa olha pra aquela planta, tá ali, com olhar de inveja, 

e a inveja acaba sendo tanta, que a energia negativa ali acaba fazendo a planta 

morrer. Bom, isso já aconteceu comigo e com muita gente. E tem gente que 

acredita, outras não (Clecinho, dez. de 2021). 

Se você for agourada por muita gente você começa a entrar em decadência. E 

um inimigo com mau olhado? Porque é os olhos da pessoa. O olho da pessoa 

é o agouro (João, out. de 2021). 

Um dos interlocutores, homem entre quarenta e cinquenta anos, solteiro, que mora junto 

com a irmã, ao vê-la partir para Recife, a fim de cumprir com uma cirurgia marcada, se põe a 

chorar, aflito, e “entrega nas mãos de Deus”. O choro, por si só, se configura como algo que 

pode atrair uma situação indesejada, pois a irmã o repreende: 

Aí, eu chorando ali... [ela disse]: “não vai agourar não!”. Aí eu digo: “Não tô 

agourando ninguém! Deus me livre! Tô agourando não. Eu que sou mole pra 

chorar mermo” (Francisco, set. de 2021).  

Da mesma forma, o marido de outra interlocutora a repreende sob uma mesma lógica: 

Às vezes, eu digo: “Eita vai chover, a menina tá na chuva”. [E o marido diz:] 

“Tu fica agourando, porque a menina tá boazinha, daqui a pouco a menina 

adoece, porque tu fica agourando” (Rosa, mar. de 2022). 

Sendo mais do que uma força de expressão ou objeto, agourar é atrai no ato da palavra. 

Mas as duas falas acima estão inseridas num contexto próprio de significados. No primeiro 

caso, a viagem, a cirurgia e a imprevisibilidade dos acontecimentos daí decorrentes põe as 

pessoas envolvidas, ou pelo menos parte delas, num estado de apreensão ou mesmo medo; no 

segundo caso, há um conhecimento, um saber implícito acerca da causa e efeito de determinada 

ação, baseada talvez em reincidências de adoecimento da criança numa mesma circunstância 

ou outro tipo de sensibilidade que não é perceptível a todos. O caso é que devemos reconhecer 



97 
 

que sempre existirá um contexto dentro do qual as noções de agouro aparecem, mesmo em face 

das tentativas de legitimá-lo ou não.   

O caminho feito até aqui coloca em perspectiva aquilo que classificamos como agouro, 

assim como trata dos discursos entre os quais ele aparece, incluindo a literatura dos estudos 

sobre folclore. Mas outras denominações e significados emergem do campo a todo instante, 

como poderá ser observado. Assim, o encontro com uma interlocutora, narrado a seguir, deverá 

servir como um redirecionamento do olhar acerca dos agouros de morte. 

3.2 “Nem agouro, nem superstição: isso daí é realidade” 

Em campo, passando por uma estrada em direção ao cemitério, me encontrei com uma 

senhora que carregava um maço erva cidreira nos braços, tinha acabado de colhê-lo no mato. 

Ela olha pra mim, eu a cumprimento e paramos um instante para conversar. Na breve conversa, 

nos afinamos quanto ao parentesco, eu lhe peço um pouco da erva, ao que ela me cede, e 

seguimos, cada uma, o nosso caminho. Meses depois, quando eu já tinha conversado com várias 

pessoas, lembrei dessa senhora que talvez pudesse me conceder uma “boa” entrevista no que 

se referia aos agouros. Fui a sua casa, perguntei se podíamos nos encontrar para essa finalidade, 

contextualizei o pedido e ela aceitou. No dia seguinte fui entrevistá-la.  

Ao chegar, entrei no assunto da superstição, do catolicismo, da morte e, finalmente, dos 

agouros. No entanto, essa senhora não só não tinha histórias ou experiências sobre agouros e 

superstições, como, sobre “essas coisas”, de nada sabia. A entrevista tornou-se desconcertante, 

se não para ela, especialmente para mim, pois, em termos de pesquisa, somente aqui percebi 

uma tentativa talvez inconsciente de enquadramento dos dados a certas expectativas que eu 

tinha do campo, baseado num recorte bem definido que já vinha forçosamente se esboçando, 

principalmente no que se refere aos agouros, que era o que eu tinha como foco até então. Assim, 

como recurso de provocação acerca do tema da morte, de forma mais genérica, já que sobre 

agouros eu “nada” conseguiria, adentrei no tema dos sonhos, uma vez que foi algo bastante 

relatado nas entrevistas anteriores. Então, seguiu-se o diálogo:  

A senhora já sonhou com alguém, com algum parente seu que já se foi? 

Eu já sonhei com minha mãe, muitas vezes. De que maneira? Ela viva? Ela 

chega. Muitas vezes eu lavando troços na pia, e via aquele assopro no meu 

ouvido, fazia [reproduz o ruído alongado de um sopro], aí... Era ela.  É. Ela 

fumava muito, muito... eu sentia o cheiro de cigarro. Pra mim, ela tava 

fumando perto d’eu. Mas a senhora acordada? Acordada mesmo, lavando 

os troços na pia. E ela aparecia assoprando nos meus ouvidos, e aquele cheiro 

de cigarro. Ela fumava muito! Aquele cheiro de cigarro... Essa semana, essa 



98 
 

semana mesmo eu senti, um cheiro de cigarro dela. Eu tava barrendo a casa e 

aquele cheiro, aquele cheiro gostoso (Dona Miúda, mar. de 2022).  

Dona Miúda, embora católica convicta, acredita ser um “ofertamento” querer estar o 

tempo todo em toda missa, “no pé do padre”, e cita seu pai, que sempre dizia: “Deus falou: faça 

por si que eu faço por todos, mas não faça nada forçado”. O que indica, talvez, que o sentido 

de um fanatismo religioso, que durante muito tempo esteve associado às camadas “populares” 

do catolicismo e suas relações com os mortos ou com o medo da morte, tomam rumos mais 

complexos nesse contexto de Pelo Sinal. Mas, o que sobressalta é a riqueza das imagens 

reconstituídas pela interlocutora, nesta e em outras experiências narradas a partir de então, 

assim como a importância atribuída a elas em detrimento daquilo que classificamos como 

agouros. Tal coisa tornou possível a percepção do que já vinha sendo expressado de maneira 

recorrente nas demais entrevistas: os ditos agouros não estão em primeiro plano na comunidade, 

sendo eles apenas uma parte de algo maior que é o sistema de comunicação que se dá com os 

mortos, mas também sobre a morte: 

E a senhora, o que acha que é o agouro? Não é agouro não menina! [Outra 

interlocutora continua:] Eu digo que não é agouro não, é um pressentimento 

que as pessoas têm, de família para família. Porque geralmente é na família. 

Porque seu pai morreu e com poucos dias José morreu, e era da mesma família. 

Não é superstição, eu acho assim, que é... como é que eu quero dizer? Coisas 

do além. Que avisa pra gente, dá aquele sinal, como uma premonição, como 

que pra gente se prevenir (Dona Jacira e Dona Amara, jan. de 2022).  

A gente chama isso daí muitas vezes de aviso (e os evangélicos chamam isso 

de outra coisa, como que Deus mostrou pra eles, é porque eu esqueci a 

palavra). A gente chama de aviso. Isso daí é fato, é real. À medida que eu tava 

tendo essas visão, mamãe só foi piorando. Então isso daí não é agoiro, nem é 

superstição, isso daí é realidade. Passou aquela cena e ela foi concretizada 

(Dona Vânia, mar. de 2022).  

É preciso ter em mente que a ideia de agouros de morte continua presente e é 

reconhecida pela comunidade, sendo a partir dela que aprofundamos os diálogos acerca do tema 

da morte, como se pôde observar. Mas também ficou evidente certa variação da noção de 

agouros, que ora é legitimada, ora é posta em questão, aparecendo mesmo como negatividade, 

uma vez que está associada comumente à noção mais ampla de superstição. Tomemos como 

exemplo Seu Emídio, ao demonstrar, a meu pedido, a prática de lembrar Jesus, que consiste 

num ritual que auxilia a passagem do moribundo, deste mundo para o “outro”, no exato 

momento de sua morte. Ao demonstrar o que é dito e o que é feito em tal momento, e se 

referindo à pessoa que está hipoteticamente morrendo, seu Emídio pede a licença da palavra:  



99 
 

A gente diz assim, eu vou dizer, só que não morreu ninguém, nem é agouro, 

né!?, Diz assim com aquela pessoa, com o nome daquela pessoa...”. (Seu 

Emídio, out. de 2021).  

Assim, mesmo legitimada por aqueles que afirmam ter tal ou qual superstição, essa 

noção de agouro reaparece em outras categorias, quais sejam, “avisos”, “sonhos”, “visões”, 

“sinais”, “pressentimentos”.  Nesse sentido, o ato de “agourar” ou a qualidade de “agourento” 

só se manifestam como categorias de acusação, as quais partem da lógica, ao mesmo tempo 

simplista e pragmática, de que são “coisas” que não se deve “botar na cabeça”, pois, se elas 

acontecem é porque se “pensou demais”: 

Tem gente que é [incrédula]. Eu mesmo acredito, porque acontece. Aí quando 

eu contava às mulheres elas diziam: “Ô mulher, apois tu pensou tanto que 

aconteceu”. Aí eu digo: “Não! É porque mandavam avisar, né?!” Eu avisava 

pra ele [o filho], mas ele achava que não ia acontecer... (Dona Lúcia, nov. de 

2021).  

Ora, é de se considerar que, em um caso típico, as consequências nefastas que decorrem 

disso que na perspectiva nativa é chamado de “avisos” não são coisas exatamente agradáveis 

de se pensar ao ponto de que se deseje conscientemente que elas se realizem. Então, parece que 

existe uma ordem que é exterior àqueles que recebem e incorporam tais avisos, algo ou alguém 

que manda avisar. Nesse sentido, é importante a percepção de que o conteúdo dos agouros 

permanecem, mas através de outras categorias, que emergem a fim de reatualizar o sentido de 

agouro como algo não supersticioso, como algo real. Sobre isso, é preciso compreender que o 

que se torna problemático no tratamento dado à categoria de agouro não é a sua associação 

direta ao que eles classificam como superstição, já que foi possível, a partir de seus estudos do 

folclore, relativizar e colocar em pé de “igualmente” sociedades diversas:  

A elevação dos padrões de vida, o domínio da máquina, a cidade industrial ou 

tumultuosa em sua grandeza assombrosa, são outros tantos viveiros de 

superstições, velhas, renovadas e readaptadas às necessidades modernas e 

técnicas. (Cascudo, 2005, p. 837).  

Mas sim, o problema consiste na questão de que “fatos folclóricos”, como qualquer fato, 

carecem de contextualização. Para Roy Wagner (2012), quando se trata da invenção da cultura 

e do poder dessa invenção, a comunicação e a expressão significativa são mantidas por meio 

dos elementos simbólicos que podem ser palavras, imagens, gestos, dentre outros que, se 

isolados e vistos como coisas em si mesmas, perdem seu significado. De modo que são 

necessárias associações ou oposições desses elementos nos diversos contextos para que 

possamos significa-los. Para esse autor, portanto, o significado é uma função das maneiras pelas 

quais criamos e experienciamos contextos (Wagner, 2012, p. 77). Dessa maneira, os fatos 



100 
 

folclóricos, como os ditos agouros, conforme se apresentam, a priori, para os folcloristas, dizem 

mais sobre a concepção intelectualista desses autores que são, claro, homens do seu tempo, do 

que sobre a diversidade dos conteúdos culturais produzidos pelas sociedades por eles estudadas.  

3.3 A realidade dos avisos: sonhos, visões, sinais, pressentimentos  

No contexto da comunidade de Pelo Sinal, pensar num sistema de comunicação entre 

os vivos e os mortos, deixa evidente as relações de reciprocidade, as quais são construídas 

através da prece (Mauss, 1979; Reesink, 2009), mas também de missas, esmolas, do acender de 

velas, que se conjugam às preces e, até mesmo, a eucaristia, que podem ser ofertadas em favor 

e salvação das almas. Mas os mortos não aparecem só para pedir e demandar, como bem lembra 

DaMatta (1997), eles também dão e oferecem, demonstrando os diferentes modos de viver essas 

relações:  

No dia que eu me aposentei, ela me apareceu. Dizendo o que? Pedindo os 

parabéns. Pegou na minha mão, e toda de branco, apertou a minha mão e disse: 

meus parabéns! E saiu. Isso em sonho. Sonho, sonho, ela apareceu. (Dona 

Miúda, mar. de 2022)”.  

Assim que, “avisos, presságios, sinais, acidentes, coincidências e, sobretudo, sonhos e 

a mediunidade de certas pessoas são os modos regulares através dos quais essa comunicação se 

dá”, conforme DaMatta (1997, p. 106). Dessa forma, pretendemos complementar essa 

discussão organizando as categorias elencadas a partir da experiência dos avisos para 

compreendermos em que consiste essa “realidade”, reconhecida pelos interlocutores, e de que 

maneira ela se “realiza” na cosmovisão da comunidade católica de Pelo Sinal.  

Em termos objetivos, existe nesta comunidade um repertório de imagens que diz 

respeito às relações entre os sujeitos vivos e os mortos. Essas imagens não são percebidas e 

construídas única ou hierarquicamente através da visão, já que há diferentes formas de perceber 

e experimentar a realidade. Então, para melhor nos expressar, chamaremos o conteúdo desse 

repertório de “imagens-afeto” 25. Esses dois conceitos, afeto e imagem, se conjugam no intuito 

__________________  
25 Acerca das imagens, nos inspiramos em algumas concepções sobre imaginário, na perspectiva de Maffesoli 

(2001), para quem o imaginário pode ser percebido como a ideia de fazer parte de algo, como em um momento de 

vibração comum ou de uma sensação partilhada que se expressa no onírico, no lúdico, na fantasia, no afetivo, nos 

sonhos, perfazendo a “encruzilhada do racional e do não racional”. Assim, o imaginário recria e reordena a 

realidade, encontrando-se no campo da interpretação, da representação e do real. O conceito de representação, por 

sua vez, podemos ver em Laplantine e Trindade (2017), engloba toda a tradução e interpretação mental de uma 

realidade exterior percebida e está ligada ao processo de abstração, sendo a “ideia” uma representação mental que 

se configura em imagens que temos de uma coisa concreta ou abstrata. Mas o que realmente nos importa aqui é a 

dimensão de afeto que vem sendo discutida no campo cosmológico, em Reesink (2012), assim como na perspectiva 

de Fravret-Saada (2005), em “ser afetado” e Rosaldo (2019), acerca do conceito de “pensamento incorporado”.   



101 
 

de abarcar determinada realidade acerca da morte e dos mortos, ensejadas nas “relações de 

reciprocidade” fundamentada pelas trocas, ritos e obrigações para com o morto, que, por si só, 

já expõem um sistema de comunicação. Mas, a esse sistema, no contexto dessa comunidade, 

também são incorporados os avisos, os quais informam não só sobre as relações entre os vivos 

e os mortos, mas também sobre a morte (Esquema 1).  

Esquema 1 – Sistema de comunicação com os mortos e sobre a morte 

 

 

  

 

 

      Fonte: autora 

Um aviso é algo que se tem, que se sente e que se vive, sendo, desse modo, uma 

experiência26. Na dinâmica desse sistema, a experiência (ou realidade) dos avisos e as relações 

de reciprocidade estão ligadas mutuamente, de modo que o produto dessa inter-relação é o que 

chamamos de imagens-afeto, as quais, uma vez elaboradas e compartilhadas, tomam a forma 

de sonhos, visões, sinais e pressentimentos.  

Os avisos ocorrem em momentos inesperados e, por isso, são distintos dos 

acontecimentos cotidianos. A pessoa que tem avisos é recipiente, ela não consegue agir a fim 

de tê-los, até porque isso é um “privilégio” que requer uma condição especial, um estado de 

“graça” ou um “corpo aberto”, propriedades estas concedidas somente por Deus. E assim como 

Deus permite a alguns fazerem a passagem do mundo dos mortos para o mundo dos vivos, 

numa economia de salvação, Deus também permite que os avisos ocorram:  

Pra mim [a morte] é a coisa mais triste do mundo. Morreu, acabou. Mas no 

fim, eu ainda tenho uma fé que [no] que Deus deixou dito pode ser que tenha 

outro mundo, não é? E essas visões, esses sonhos que a senhora tem, é desse 

“outro mundo”? Eu acho que é. E por que essas pessoas [os mortos, as 

almas] aparecem pra gente, [os vivos]? Acho que é enviado por Deus. Não 

__________________  
26 Podemos tomar por experiência a concepção de Victor Turner de “experiência vivida”, destacado por Dawsey  

(2005), que a descreve em cinco momentos: a) algo acontece ao nível da percepção, b) há evocação de imagens 

de experiências do passado, c) emoções associadas aos eventos do passado são revividas, d) o passado articula-se 

ao presente, tornando possível a descoberta e a construção do significado; e e) a experiência se completa através 

de uma forma de expressão, performance enquanto o momento da expressão.  

SISTEMA DE COMUNICAÇÃO  

com os mortos e sobre a morte  

Relações de 

reciprocidade  

Realidade 

dos “avisos” 

IMAGENS-AFETO  

sonhos, visões, sinais, pressentimentos 



102 
 

é todo mundo que vê, não é todo mundo que tem o privilégio de ver alma, não. 

(Dona Lúcia, nov. de 2021). 

Sendo esses avisos “coisas do além” ou do “outro mundo”, supõe-se que eles sejam 

mandados justamente pelos mortos, que detém certos poderes que não são concedidos aos 

vivos. Então, a agência dos vivos parece se restringir à prece, que se apresenta como um 

“instrumentos de diálogo” com os mortos (Reesink, 2009). Isso porque muitas pessoas que 

pedem para “ver” ou “sonhar” com seus entes queridos geralmente não são contempladas, 

embora haja um relato na comunidade que representa uma exceção, o qual será descrito mais 

pra frente. Já no contexto trabalhado por Reesink (2009, p. 48), parece mais evidente que a 

comunicação através do sonho pode ser “incitada pela iniciativa dos demandadores”. Em Pelo 

Sinal, no entanto, ocorre dessa forma: 

O povo tem um dizer que você sonha com aquela pessoa porque vive 

pensando. Não é não. Porque mais do que eu pensei na minha mãe e meu pai, 

que morreu de repente, sem a gente esperar... Aí eu fiquei com aquilo, aquela 

lembrança a vida inteira, passei muito tempo, eu demorei muito a esquecer e 

eu nunca sonhei com ele, nunca vi. (...) Pronto, aí eu fiquei com isso assim, 

morreu meu pai, morreu minha mãe, morreu Nelson, meu irmão, meu 

sobrinho, minha família morreu muita gente e eu nunca, nunca, mulher, vi 

assim. Nem em sonho, quanto mais... tem gente que vê visivelmente as 

pessoas assim, dentro de casa, né? (Dona Jacira, jan. de 2022). 

Tipo, minha tia diz que pede tanto pra sonhar com ele [o marido] e não 

consegue sonhar. Aí a gente cai naquela mesma pergunta: se estudos mostram 

que se você pensar 24h na pessoa você sonha. E por que ela não sonha, se ela 

pede direto? (Adriano, jan. 2022).  

Eu mesmo, vou lhe dizer uma coisa: sonhar mesmo com as pessoas que 

morrem é difícil, eu não sonho. Às vezes, eu tenho vontade de sonhar com pai, 

sonhar com mãe... e eu não sonho. Meus irmãos que faleceram, eu não sonho. 

Raramente, às vezes, eu sonho, não sei o que é, eu sonho e no outro dia eu não 

tô lembrada, como foi aquele sonho. Mas você tem a “sensação” [de que 

sonhou]? Tenho a sensação e não tô lembrada realmente, pra contar 

diretamente assim, foi assim... Só sonhei com Rosinha, logo após ela morrer: 

ela andando num lugar bem escuro, e eu só ouvia a voz dela: “Ó, vem por 

aqui, chega, é por aqui”. Aí eu disse: “Oxen, onde é que Rosinha tá, que eu 

não tô vendo?” Não via ela. Aí fiquei com aquela lembrança, aí só. (Rosa, 

mar. de 2022).  

Os sonhos e a prece seriam duas faces da mesma moeda: de um lado os vivos agem 

“sobre os seres sagrados” através da prece, do outro, os mortos agem sobre os vivos através dos 

sonhos, vindo a complementar essa comunicação. Mas não se pode dizer que ambas as coisas 

se encontram sempre juntas, pois os mortos só podem se apresentar ocasionalmente, fato que 

corrobora com Reesink (2009). Também em nosso contexto, sonhar com os mortos não é um 

acontecimento cotidiano e, no mais das vezes, quando isso ocorre e são cumpridas todas as 



103 
 

obrigações que o morto demanda, este deixa de aparecer, já que supridas as suas necessidades. 

Mas, em Pelo Sinal, o que faz crer que essa relação entre vivos e mortos não possa ou não deva 

ser frequente talvez esteja exposto nestas falas: 

Quem morre... a gente tem medo, porque não se une mais. Não se une mais? 

Se une não, filha. Os vivos e os mortos? É. Não se une com a gente que é 

vivo, [aquele] que é morto. A gente não se une. (Dona Rita, jan. de 2022).  

Porque uma pessoa boa, às vezes, morre e não vai ficar vagando pelo mundo, 

penando, mas eu acredito que muita gente que apronta muita coisa, às vezes, 

morre e pode ficar até vagando pelo mundo. Se pegar uma matéria fraca, pode 

até se encostar naquela pessoa. Pegar ajuda daquela pessoa, sacrificar aquela 

pessoa. Porque o morto com os vivos não se dá, não vive. (Seu Emídio, out. 

de 2021).  

Sobre isso, podemos fazer uma correlação com aquilo que diz Viveiros de Castro (2012) 

quando se refere aos “perigos da sujeição envolvidos nos encontros sobrenaturais”, conforme a 

perspectiva de alguns povos indígenas amazônicos, para os quais, o “medo” dos “brancos” e 

dos “espíritos”, por exemplo, corresponderia ao fato de que estes são “definidos pela sua radical 

alteridade”. Nesse mesmo sentido, existe uma percepção na comunidade de que essa relação 

com os mortos, embora necessária, também pode ser danosa e atrair certo infortúnio, existindo 

muitas vezes como uma “agência” ou “influência pouco auspiciosa sobre os seres humanos” 

(Evans-Pritchard, 2005, p. 239): 

Assim, chamar... bate uma pessoa na porta de vez em quando, você parece que 

ouviu uma voz... isso já aconteceu comigo. Eu juro que escutei chamando: 

“Ana?”. Vou lá fora, não tem ninguém. Mas na minha mente, eu ouvi isso daí. 

Então a gente, meu Deus, aí a gente pode pensar, “isso aí é um agouro de 

alguma coisa. Não, não vá, não responda, que é ruim...” então eu não 

respondo, pra evitar dúvida eu vou lá e olho, mas não respondo, não falo nada. 

(Ana, out. de 2021).  

É por isso também que na comunidade quando um morto se apresenta em sonho ou 

visão muitas pessoas evitam “requerer” deles qualquer coisa sob a pena de atrair algo 

indesejado, conforme supõe o diálogo com Dona Miúda:  

Por que a senhora acha que as pessoas, quando elas morrem, elas podem 

aparecer? Como é isso? Dote de Deus. É Deus que permite. É Nosso Senhor 

que ajeita. A mãe de comadre Edileusa ali, vez em quando, [eu] via ela sentada 

ali, ela andando, passando lá pro banheiro. Com o cigarrinho no dedo. Por essa 

hora [se referindo ao horário que a entrevista estava ocorrendo]. Tinha vez de 

manhã que eu via ela passando. Mas não tive medo não, tenho medo é de quem 

tá vivo. E a senhora pergunta o que é que a pessoa quer? Não. Só deixa 

acontecer. É, não gosto de puxar não, sabe? Eu tenho pra mim que, se eu for 

falar, eu tenho pra mim que... sei lá! Que pode acontecer alguma coisa de 

ruim? É. Mas graças a Deus... aí mandei celebrar uma missa pra ela e pronto. 

Não apareceu mais. (Dona Miúda, mar. de 2022).  



104 
 

Perguntar o que o morto quer, demandar ou reclamar dele o que é preciso fazer em 

função de seu aparecimento é o que a comunidade chama de “requerer”, como informa essa 

interlocutora, ao contar que pouco consegue ver ou sonhar com os mortos e que nas únicas duas 

ocasiões em que isto ocorreu ela preferiu não interagir:  

Eu vi que era perfeitamente uma pessoa, mas ela não falava nada, nem eu falei. 

O povo diz que tem uma história de requerer uma alma, não sei como é lá que 

fala, um negócio assim” (Dona Jacira, jan. de 2022).  

Embora muitas pessoas não consigam ou mesmo evitem “requerer” para saber 

exatamente do que o morto precisa, se é que ele precise de algo, as preces e as missas são 

solicitadas para ele mesmo assim, pra garantir que ele siga o seu caminho e não precise mais 

aparecer.  

Poderemos verificar, a partir de dois relatos abaixo, em que circunstâncias se pode, ou 

não, “requerer” o motivo do aparecimento de um morto e a quem é incumbida essa função. No 

primeiro relato, uma mãe conta como foi presenciar a experiência da filha, Rosana, para quem 

o pai, já falecido, apareceu. No segundo relato, outra interlocutora fala sobre a experiência do 

marido, de quando ele era criança, relatada por ele e pela mãe dele (Lourdinha, sogra da 

interlocutora): 

[A interlocutora, falando sobre a experiência da filha] Eu tive medo quando 

vi ela parada assim, eu fui me levantei e disse: “Rosana?!” Peguei ela e 

sanfonei assim, e ela pasmada, com cada olho desse tamanho assim, aí 

começou a chorar e [disse:] “Pai!”, quase que não [consegue] falar “Pai!”.  

Eu disse: “Ô filha!” Aí fui pra encostado dela, né, e fiquei alisando ela e ela 

ali pasmada. Eu digo: “Pergunte o que ele quer”, porque eu perguntando não 

adiantava, não é, o negócio tinha que ser ela, não é? Eu digo: “Olha, filha, 

pergunta o que ele quer”. Ele ficou muito tempo lá, e ela vendo, ele com uma 

roupa que ele morreu, a roupa que ele vivia em casa, aquela roupinha velha 

que ele gostava mode o calor. Sei que ela viu. Com um pedaço, né, ela não 

teve coragem, não tinha força pra abrir a boca, ficou pasmada. Depois só 

chorou, chorou, e a gente fica com aquele sentimento de que, às vezes, ele 

vinha pedir alguma coisa a ela. Mas ela não teve coragem. E eu também não 

tive aquela atitude de na hora eu perguntar: “Com os poder de Deus e da 

virgem Maria, o que é que tu quéis?”. Que aquilo agindo na hora parece que 

[você] fica pasmado, não é? Só fui em cima dela e mandando ela procurar  

[o que ele queria]. Pensa que eu via ele? Via não. E ela viu ele direitinho.  

(Dona Rita, jan. de 2022). 

[Outra interlocutora, sobre o marido] Quando era pequeno ele disse que toda 

vez vinha uma pessoa, uma mulher (ele disse que ainda tem a lembrança dessa 

mulher). Ele dormindo na rede e chegava uma mulher e se ajoelha perto dele 

com uma luzinha, aí ele dizia: “Mamãe, mamãe, olha, a mulher chegou!”  

Aí Lourdinha disse que era toda noite, era um sacrifício, ele aperreava muito 

e tinha que dormir com eles [os pais]. Às vezes, [por isso] o pai batia nele.  



105 
 

Aí quando foi um dia, diz que Lourdinha pediu pra sonhar com essa pessoa: 

“Ele não sabe de nada, venha em sonho pra mim, venha dizer a mim!”. Aí ela 

apareceu à Lourdinha, em sonho. Lourdinha disse que ela era de um lugar aqui 

perto de Afogados. Dizia o nome dela, aí Lourdinha não entendia bem o nome, 

aí disse assim, que era pra rezar uma missa, mandar rezar uma missa, pra 

fulana (aí dizia o nome dela, que eu não sei). Aí Lourdinha disse que depois 

disso ai nunca mais ele [o filho] viu. Então, é coisa que tudo pode acontecer, 

que não é brincadeira, a gente tem que ver na cabeça, pensar que as coisas 

eram e funcionavam desse jeito. Aí o povo não crê muito. Mas eu acredito que 

isso existe. Ainda existe. (mar. de 2022).  

Essas experiências demonstram como se dá as relações de reciprocidade que não estão 

dissociadas dos significados atribuídos aos “avisos” que também estão inseridos nesse sistema 

de comunicação. No entanto, um “aviso” nem sempre implica a presença dos mortos enquanto 

mediadores, embora sua manifestação seja proveniente de meios sobrenaturais e divinos. Ao 

mesmo tempo, diferente do fato de que os mortos só podem aparecer ocasionalmente, os 

“avisos” podem ser bastante recorrentes em determinados períodos da vida de algumas pessoas 

e, nesse caso, é mantido um certo estado de suspensão sempre que um novo “aviso” vem 

endossar o anterior, até que haja um desenlace da experiência como um todo: 

Como vocês compreendem essa ideia de agouro? O que significa pra 

vocês? Já vem de velho, já. Vem dos trocos veios do meu avô. E eles 

sentavam com vocês pra conversar sobre isso? [Q]: Eles diziam e a gente 

ficava escutando. Eles diziam à mãe da gente e a gente, que era mais novo, 

ficava escutando. Aquilo ali ele tava na cabeça, aquilo ali já. E como é o 

agouro pra vocês, como ele ocorre, como ele acontece? É uma sensação 

que se tem? [L]: Eu tinha um pressentimento que eu ia perder meu filho e 

perdi ele. Eu sentia direto que ele ia morrer. Eu dava conselho a ele, dizia pra 

ele não sair, ele dizia que era eu que tava com depressão. Não ia acontecer 

isso, que ele andava direito. Eu sempre sonhava. Via ele na beira de uma pista 

caído, sempre eu sonhava. No dia, na hora que ele caiu lá eu tava deitada no 

colchão aqui na sala, que eu botava pra esperar ele. Aí na hora que ele caiu me 

deu uma agonia, até chamei mãe pra fazer um chá, uma garapa pra eu tomar, 

que eu tava com agonia, tava passando mal, [porque] achava que era alguma 

coisa que tinha acontecido com ele. Aí, quando foi com uma meia hora, a 

mulher bateu na porta pra dar a notícia. (Dona Quitéria e Dona Lúcia, nov. de 

2021). 

Especialmente para Dona Lúcia, que “desde nova tem aviso”, é possível localizar no 

tempo e no espaço quando e como essas experiências começaram a ser um fato na medida em 

que elas foram acontecendo e se concretizando, ou seja, no momento em que elas foram se 

constituindo enquanto eventos significativos. E assim, como toda experiência, os avisos 

envolvem sensações, sentimentos (ou pressentimentos) que não são meras reações de coisas 

externas de quem as vive, mas sim uma espécie de “pensamentos incorporados”, conceito 



106 
 

elaborado por Rosaldo (2019, p. 32), para quem o pensamento não existe isoladamente da vida 

afetiva. Dessa maneira:  

A cultura interpretada é uma questão menos de artefatos e proposições, 

regras, programas esquemáticos ou crenças do que de cadeias e imagens 

associativas que sugerem o que pode ser razoavelmente ligado ao que 

conhecemos através de histórias coletivas que sugerem a natureza, a 

coerência, a probabilidade e o sentido dentro do mundo do ator. 

(Rosaldo, 2019, p. 35). 

A cada experiência, um tipo diferente de percepção pode ser acionada, podendo uma 

predominar sobre as outras: alguns têm visões, sonhos, outros ouvem vozes, sentem cheiros ou 

percebem simplesmente a “presença” dos mortos. Tudo isso pode servir como “sinais” que 

indicam acontecimentos futuros, ou mesmo, podem indicar situações que estão em curso de seu 

acontecimento. Pode-se dizer que os sinais mediam a experiência dos avisos, informando o que 

há de significativo nessas experiências, o que elas indicam e com que eficácia. Há uma enorme 

variedade de sinais que podem ser significados de acordo com quem tem a experiência e o 

contexto em que ela ocorre:  

[L] “Sonhar com água é um aviso. [Q] É, sonhar com água, Virgem Maria! 

Também sonhei! Ix, fico pensando até em quem não morreu. Malguiado! Eu 

pelejando pra sair, era água de um lado, água de outro, e eu pelejando pra sair 

fora e um monte de parede. Parede sem telha, sem nada. Por que será que 

água tem essa relação? [Q] É lágrima que o cabra chora, não é?”. (Dona 

Quitéria e Dona Lúcia, nov. de 2021). 

Nesse contexto, a água se apresenta como um “sinal” a partir do qual decorrem certas 

compreensões e acontecimentos que podem se concretizar, de fato, na morte de alguém. Mas 

essa não é finalidade última dos avisos. Aqui apresentamos outro contexto que podemos 

considerar como um aviso, além de demonstrar como essa noção de sinal está relacionada a tais 

experiências. Para Dona Rita, mesmo sendo a morte um “mistério”, se faz necessária a 

confiança, dada por Deus, de que rezas e missas devem servir para aqueles que pedem. Assim, 

grandes ou pequenas ações são importantes para os mortos, uma vez que eles “cobram”: 

Olhe, quando meu marido faleceu, quando houve a missa dele (Deus me 

perdoe por caridade), eu sei que eu posso ter pecado. Roupa, tudo [é 

importante], não é? Tem hora que imagino assim: pode ser pecado, mas 

também pode não ter sido. Eu fui vestir um vestido (que ainda tenho ele hoje, 

é um vestido bem que eu comprei pra uma formatura da minha neta), aí eu 

vesti ele. Ele é assim de uma cor... nem é vermelho, mas é uma cor bem lilás, 

entendeu? Sim. Eu vesti ele. E na hora (Deus me perdoe por caridade!), na 

hora, quando o padre vinha celebrando lá no altar, celebrando a missa, e tinha 

uma cruzinha, era uma cruzinha desse tamanhinha, assim, num canto assim, 

dentro de uma vazinhinha. E aquela cruzinha, teve uma hora, que ela até caiu 



107 
 

de cima da mesa do altar! E na hora (Deus me perdoe por caridade), mas assim, 

eu digo: “Eu acho que é meu marido”. Que ele vê, naquela hora, o padre 

celebrando, não é? Aí eu pensei: “Meu Deus, será que é porque eu tô com esse 

vestido?” (Dona Rita, jan. de 2022).  

Como mencionado, a pessoa que tem os avisos interpreta os sinais inerentes a eles 

conforme o contexto. No relato anterior, não é possível assimilar “a cruzinha que cai do altar” 

dissociada do contexto da missa em função da morte, nem da vida construída com o morto, ou 

seja, não está aquém dos afetos envolvidos, pois, do contrário, não poderia ser eficaz. Assim, a 

experiência como um todo denota um valor moral, uma regra que consiste na “obrigação” de 

vestir ou investir-se de um luto adequado. Para complementar essa perspectiva, uma noção de 

sinal pode ser encontrada numa discussão apresentada por Reesink (2005), como uma categoria 

que envolve o, já mencionado, “regime do milagre”. Para essa autora, os sinais definem-se 

como transformações da natureza pela potência sobrenatural, sendo, como a “própria palavra 

diz, “sinais” da presença do sobrenatural, da sua veracidade, da sua legitimidade” (p. 269).  

Nessa direção, retomando os dados levantados pelos folcloristas, podemos dizer que o 

“cachorro preto na estrada”, o “canto da cauã”, a “rasga mortalha” ou, ainda, no contexto de 

Pelo Sinal, a “cruzinha que cai do altar”, tratam, mais especificamente, de “sinais” que estão 

inseridos na experiência dos “avisos” e que mediam os significados atribuídos a essa 

experiência pelos sujeitos, podendo comunicar diferentes coisas, não só o prenúncio de uma 

morte, mas também regras e valores morais. É o que ocorre noutro exemplo bastante conhecido 

nos estudos do folclore sobre a morte. Conta-se que a presença de uma determinada pessoa no 

velório de um indivíduo assassinado provoca, no corpo morto, um sangramento que tem ligação 

direta com aquela pessoa, caso se suspeite que ela foi responsável direta ou indiretamente pelo 

crime:  

[N] Por exemplo, se num caso de assassinato, o criminoso tiver próximo, aí 

diz que o corpo sangra muito, né? [P] No cortejo todinho vai prensando sangue 

na estrada. [N] É, se o assassino tiver [presente]. Agora que eu presenciei, 

nunca vi. [P] Eu já vi já. Botaram o caixão na calçada da igreja, quando tiraram 

o caixão tava uma poça de sangue, assim ó, quando mataram um cara lá da 

Boa Vista. Ele deu umas facadas num rapaz de 18 anos e o cara tinha uns 40 

e poucos anos. Um homão bem grandão deu uma facada num rapaz de 18 

anos, bem magrinho, o rapaz. Aí o pai dele [do rapaz] deixou a camisa em 

casa esfaqueada, pegou a camisa e guardou, dentro de uma gaveta lá. [E] disse: 

“Um dia ela é lavada”. Mais ou menos uns oito-dez anos depois... você indo 

na Manoel Borba [em Afogados da Ingazeira], não tem aquela subida lá pra 

praça? Tem. Ele [o assassino do rapaz] tava descendo daquele beco, pra pegar 

o carro, cinco horas da manhã. Esse tiozinho lá, o pai desse rapaz, chegou com 

um revolver e botou na cabeça dele assim por trás e peu!, só deu um tiro. Até 



108 
 

hoje não se viu ele furar mais ninguém. Foi esse cara que saiu pingando 

sangue. Em 1980, lembro como se fosse hoje. (Ana e João, out. de 2021). 

Nesse contexto, a simples chegada de um familiar do suposto assassino também pode 

desencadear tal fenômeno. Aos ouvidos desprevenidos (e descontextualizados), essa narrativa 

pode encontrar muitos problemas de lógica, mas a trama existente nas experiências vividas 

pelos que narram garantem um saber e um sentido sobre, por exemplo, as relações de poder, 

violência, vingança e morte em certas sociedades. Como se vêm, a diferença de perspectivas da 

comunidade de Pelo Sinal sobre os avisos e os estudos do folclore27 quando trata da superstição 

relacionadas ao fenômeno da morte, como “resquício de cultos antigos” ou “atos reflexos”, 

divergem naquilo que eles informam e como informam, pois, ao que parece, aquilo que chamam 

de agouro faz parte de um sistema maior que comunica, não só uma morte próxima, mas regras 

e valores sociais acerca da morte ou, o que também é possível, até mesmo boas novas: 

Tu sabe do Vinvi? Outros chamam Venvem. Aquele passarizim que canta, 

canta, que o pessoal diz que chega gente? Ave Maria, aquilo é um amor, ô 

mulher, eu gosto dele! Eu sei que tu sabe Cinthia, aquele que fica bem 

miudinho [cantando]: “Vem-vem. Vem-vem.” Ele canta até aqui, no pé de 

seriguela, tem vez que ele canta. Ele, cantar pra não chegar?! Chega gente é? 

Chega. Com certeza chega. Gente como? Gente diferente? Família, chega 

família! (Dona Raquel, out. de 2021).  

O que fica evidente é que essas relações entre os vivos e os mortos envolvem a natureza 

e a sobrenatureza que os cercam, compreendendo toda uma cosmologia. Mas, além de regras e 

valores morais vigentes em sociedade ou da morte próxima de algum parente, e até boas novas, 

que dizem respeito às relações de parentesco, os avisos podem informar sobre a morte próxima 

da própria pessoa que os tem, assim, quando dizemos que eles podem ocorrer em momentos 

específicos, embora sempre inesperados, é que há o reconhecimento na comunidade de que, 

próximas à morte, as pessoas podem ver seus entes queridos, e vê-los indica que o momento da 

morte está próximo:  

E mamãe, quando tava perto de morrer, viu o menininho dela. Que 

menininho? Não morreu um menininho dela? Bebezinho? Ele veio, ele vêi 

onde ela tava. Eu vi. Eu vi na hora em que ele vêi. Tu acredita que ele veio 

visitar ela? A senhora viu como? Eu tava na cozinha e só vi ela: “Chegue 

meu fi, chegue, deite aqui, chegue, deite aqui mais eu”. Desse jeito. Eu dizia: 

“Mamãe, quem é mamãe?” Ela: “É meu fiinho, meu menino que vêi me 

visitar”. E eu dizia: “Quem é o menino da senhora?” [Ela:] “Meu menino...”. 

Aí fazia: “Chegue, chegue”. Aí ficava com as mãozinha aberta, assim, pra ele, 

olhando pra cima. Eu dizia: “Mamãe, a senhora tá vendo Paulo?” Ela dizia: 

“É, eu tô vendo meu Paulo”. E ele veio, ele veio visitar ela, bem pertinho dela 

__________________  
27 Por exemplo, Mário Souto Maior (1973, p. 37), apresenta uma interessante lista de expressões sobre o morrer e 

os agouros. Ou ainda, José Inácio Filho (1964), que descreve variadas formas de agouro no Estado do Acre. 



109 
 

morrer. Na semana dela morrer, no sábado, no meio da semana esse menino 

vinha direto. Por isso que eu digo que quando a pessoa morre, morre feliz, né? 

Tem as pessoas queridas que vem ver a gente, vem visitar. Madrinha Dora, 

irmã de tia Celeste veio, mas com Madrinha Dora ela se abusava, com 

Madrinha Dora. Ela dizia como? “Sai, Das Dores, daqui! Sai muié!” Eu digo: 

“Quem é mamãe?”, “Das Dores, que fica forçando, me chamando!”. Só que o 

menino dela... era bonito, ela falando do menino dela. Ela abria o braço e 

chamava ele de cima, assim: “Chegue meu fi”. Aí ficava como quem tava com 

ele no colo, sabe? Ficava chamando, ria pro menino. Era um negócio 

impressionante, viu? Quando uma pessoa tá bem pertinho de morrer, a gente 

vê ela fazendo essas coisas. E Ciço [o marido] fez muito. (...) E ele não tava 

[aparentemente muito] doente... mas ele já tava, ele tava se acabando de 

pouquinho e a gente não via, né? Tomava remédio, comia, mas a gente não 

percebia. [E depois] a gente percebe que ele vai ficando meio doente porque 

oito dias antes ele ficava vendo essas coisas. (...) E nesses três [últimos] dias, 

a vida dele era essa, todo mundo vindo visitar ele, os mortos, sabe? Nunca vi 

tanto morto aqui. Era gente, viu?! Era pai, era mãe dele, irmão, irmão Luiz. 

Ela chamava irmão Luiz. E nesse dia de Janu [quando Janú apareceu pra ele] 

foi sinistro. Eu só via ele conversando, conversando, conversando, chega era 

cansado conversando. Eu dizia: “Ciço, não converse não que você tá com 

oxigênio no nariz, não fique falando não, pra não cansar” (...). Nós se batia 

direto [ela e os mortos], mas eu não tinha os poder de ver. E Ciço era com os 

olhos fechados, viu? Ele não abria o olho não (Lourdes, out. de 2022). 

Sendo assim, na forma dos avisos, é possível saber sobre o momento da própria morte, 

como diz Dona Ivete: “Tem gente que sabe, que conhece quando vai morrer, tem muita gente 

experiente.” (Out. de 2021). Essa sabedoria, restrita a poucos, é uma capacidade louvável e está 

atrelada, de certa forma, ao valor que define o que é morrer em paz ou em sofrimento. O que se 

pode verificar no “santinho fúnebre” em memória de Maria Izabel Marques (Figura 4), a qual 

“anunciou sua morte próxima” e “faleceu placidamente na paz do Senhor”.  

Figura 4 – Santinho fúnebre em memória de Maria Izabel Marques 

Fonte: Arquivo de Dona Ivete 



110 
 

O “medo da morte” e o sofrimento impressos em muitas das falas transcritas até aqui, 

as quais envolvem diferentes sujeitos e sentidos, informam sobre valores que são mobilizados 

no momento da morte: morrer em casa/no hospital; acompanhado/sozinho; demorar a morrer 

ou sofrer ao morrer, morrer “placidamente”. Mas, ainda assim, para a grande maioria das 

pessoas, o medo da morte não se deve ao fato dela ser dada como certa, pois dessa certeza se 

tira apenas que “um dia” ela acontecerá e não se sabe quando. O que gera certo sentimento de 

angústia em Pelo Sinal é a certeza da morte diante da sua imprevisibilidade, pois, como já disse 

Seu Emídio: “a morte é uma coisa muito invisível, não se espera”.  

No entanto, como fica explícita na fala de Dona Rita, parece que a morte também traz a 

“felicidade” do reencontro com as pessoas queridas já mortas, dando, inclusive, certo controle 

àquele que ainda vive, uma espécie de coragem para o momento final, e que é mediada pelos 

avisos: 

Aí ele me chamou na época, parece que ele adivinhava que ia morrer. Acho 

que ele via a irmã dele, uma que morreu. Aí ele dizia, que tava perto de morrer. 

E eu dizia: “Agora pronto”. (...) Aí foi tanto que no dia em que ele faleceu, ele 

saiu daqui, chamou meu filho (esse que morreu também), ele chamou ele e 

disse: “Meu filho, pegue o carro, vamo em Afogados, eu vou na Casa de 

Saúde”. Passou em Anísio [no supermercado de um amigo], se despediu de 

todo mundo (que as meninas, uma delas veio aí e chorava feito criança, que 

ele agradava elas, comprava coisa, lanche pra elas, tudo...). Eu sei que se 

despediu de tudo, chegou na Casa de Saúde [e] lá Dr. Edson atendeu ele. Diz 

que ele tava com um problema no coração, acho que o coração dele tava bem 

fraquinho. Aí ele tava num quarto mais um enfermeiro, com um soro no braço, 

aí diz que o enfermeiro disse: “Corre que o veinho da cabeça branca tá 

morrendo” (Dona Rita, jan. de 2022). 

Possibilitando, finalmente, uma compensação das angústias próprias do momento da 

morte, aos avisos é necessário um “prestar atenção” naquilo que se configura como “expressão 

de uma força coletiva” que, ao ser compartilhada, demanda uma ação simbólica capaz de 

produzir algo mais do que convenções, porque são eminentemente eficazes e criadoras (Mauss, 

2003, p. 142). Desse modo, as palavras de Seu Emídio, a seguir, resume o que esse trabalho 

pretendeu mostrar no que se refere às sensibilidades próprias de cada grupo humano em seu 

contexto particular, tendo em vista o fenômeno da morte:   

Eu sei que tem muita coisa que dá aviso, que dá aviso a pessoa. É porque, às 

vezes, a pessoa não entende, outro, às vezes, que entende, não quer acreditar, 

mas [tem] muitas coisas que avisa. Precisa prestar atenção e, depois, se ver 

passar aquilo ali, lembrar e contar que viu aquilo ali e aconteceu.  

É quando começa dando crença. Eu dou crença à muita coisa. Existe muita 

coisa. Olhe, minha filha, eu vou falar uma coisa: no mundo de Deus existe o 

que é bom e o que é ruim. Hoje nós tamo num tempo que, talvez, exista mais 



111 
 

o que é ruim do que o que é bom, porque tá muito evoluído o tempo. Do tempo 

que eu me criei pro tempo de agora, tá muito evoluído. Mas, a gente vai 

vivendo e vai vendo. Um vai colhendo aquilo ali e vai contando pra alguém. 

Outros que, às vezes, vê passar... às vezes vai passando uma pessoa ali, caiu, 

você deu fé, pronto, faz de conta que nem caiu, [aí] aquilo ali você não conta 

pra ninguém. Já [tem] outro que pensa assim: “Fulano caiu, fulano levou uma 

queda grande, uma queda medonha”. Porque você prestou atenção àquilo ali. 

Outro viu cair, mas nem... então, ninguém vai saber. Eu gosto de ver as coisas 

e prestar atenção nas coisas. Porque as “coisas” ensinam, pra gente? 

Ensinam. Uma coisa ensina outra (Seu Emídio, out. de 2021).  

  



112 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Pelo Sinal é um povoado que vem se transformando conforme os avanços das técnicas 

e o acesso ao conhecimento formal, dada a porosidade de suas fronteiras entre o rural e o urbano, 

como qualquer outro povoado. Mas é uma marca de sua história e de sua tradição, a valorização 

das práticas e crenças católicas que tem como fundamento a memória dos mortos, que é 

construída, principalmente, a partir dos atributos de generosidade característica das pessoas que 

foram “servidoras”, mas, principalmente, pelos laços de parentesco, sendo a família essencial 

para a compreensão das relações entre os vivos e entre os vivos e os mortos. Assim, sendo as 

relações de parentesco, e os laços de amizade e compadrio, “ligações muito fortes”, mesmo em 

cenário pandêmico, a comunidade construiu alternativas de se fazer “presente” em corpo, 

espírito e coletividade, através da recriação dos rituais, não só fúnebres, que permitiu reunir as 

famílias, ainda que virtualmente, na “fé da igreja”, como estratégia de mitigação dos 

sofrimentos gerados pela doença, isolamento e morte. Além do mais, é possível observar que a 

comunidade não deixa de reivindicar as suas práticas em nome de uma tradição agenciada pelos 

“antigos”, os “mais velhos”, os “troncos velhos” ou os “mortos”, práticas estas que vão sendo 

herdadas, eventualmente, adaptadas ou mesmo inovadas em prol da coesão e fortalecimento 

dos grupos.  

No que se refere às suas práticas, Pelo Sinal, a começar pelo seu nome, evidencia a 

importância dada à prece em seus diversos arranjos, principalmente quando estas estão 

relacionadas à morte, seja no terço rezado diariamente na casa da família enlutada até o sétimo 

dia, assim como na representação da Via Sacra, prática de cunho extremamente expiatório e 

reflexivo sobre a morte, realizada na casa de todas as famílias católicas, ou, ainda, tendo a prece 

como principal modo de comunicação com os mortos. Além do mais, como um fenômeno 

social, a prece também envolve a construção de relações que se dão no cenário familiar de 

partilha e comensalidade, como ocorre no Terço em peregrinação, sendo a prece, de fato, um 

elemento central da vida religiosa dessa comunidade, assim como sugerem os autores 

trabalhados (Mauss, 1987; Reesink, 2009). A prece também aparece como a principal forma de 

agência dos vivos para com os mortos, pois, da mesma forma que os vivos podem demandar 

dos mortos (conselhos e graças), os mortos podem demandar dos vivos (missas, preces, velas, 

esmolas) numa economia de salvação e obrigações. Compreendendo, assim, relações de 

reciprocidade que expõem um sistema de comunicação entre vivos e mortos, sendo que, os 

meios pelos quais essa comunicação acontece variam conforme as sensibilidades e afetos.  



113 
 

Sobre os rituais fúnebres, podemos observar que as sociabilidades nos velórios são 

diversas, incluindo, dentre outras coisas, trocas de saberes, para além dos ritos propriamente 

ditos, funcionando como um espaço de significação da morte e, também, de construção de 

valores e memórias que mais tarde irão produzir a lembrança do morto, o pertencimento ao 

ritual e a identidade religiosa. Nos referimos, principalmente, às interações em torno das 

crianças, cujas percepções e significados atribuídos ao fenômeno da morte, assim como a 

presença delas nos rituais fúnebres católicos, merecem ser aprofundadas em termos objetivos 

de reflexividade.  

No povoado, posta a relação de hierarquia administrativa e eclesiástica entre diocese e 

paróquia, é na dinâmica das relações entre os padres e os fiéis que se pode observar uma maior 

ou menor interação e influência da igreja e seus dogmas na vida da comunidade. Dessas 

relações, se evidencia uma noção de eficácia simbólica nas percepções nativas acerca dos 

rituais, principalmente o da missa. Nessa direção, a denominação do ser católico, posto em 

questão frente às diferentes práticas e crenças que coexistem no povoado, ou mesmo nas 

diferentes percepções dentro do próprio catolicismo ali praticado, diz respeito a um tipo de 

catolicismo dinâmico que se reproduz não só a partir de suas representações internas – que 

transitam do centro teológico às suas margens, alternadamente, permitindo o diálogo com outras 

visões de mundo – mas também nos permite avançar para além das clássicas dicotomias acerca 

de uma religião “popular/oficial” inserida num contexto territorial “rural/urbano”, conforme 

visto a partir de uma “perspectiva concêntrica catolicismo” (Reesink, 2013).  

Nessa direção, observa-se nos discursos e nas relações que suscitam as expressões “fé 

de foguete” e “fé vivida”, um antagonismo existente entre igreja-instituição e igreja-

comunidade, que torna aparente as noções de superstição em torno daquilo que buscamos 

compreender neste trabalho, a saber, os significados dos agouros de morte para a comunidade 

católica de Pelo Sinal. Estas noções agem, ora desqualificando certas práticas e crenças, 

geralmente pelas pessoas que vêm de “fora” do povoado, ou mesmo de dentro, assim como 

pelos discursos dos padres, ora aparecem como legitimação dessas mesmas crenças e práticas, 

o que compreende a expressão “eu tenho essa superstição”, quando alguns se referem aos 

“agouros”. Porém, as diversas investidas que buscam desclassificar a “realidade” dos agouros 

resultam em seu desaparecimento como algo válido ou legítimo e reaparece como negatividade, 

seja pela qualidade de “agourento”, para designar certas práticas dentro da própria comunidade, 

pudemos observar quanto a prática de lembrar Jesus, seja pelo ato da palavra “agourar”, que 

implica em tornar presente ou atrair qualquer infortúnio.  



114 
 

Assim, verifiquei que, devido essas investidas, outros termos nativos surgem para dar 

conta daquilo que classificamos a priori como agouros, permanecendo, no entanto, o seu 

conteúdo. Assim, passamos a tratar, não mais dos agouros, e sim da noção atualizada: a 

experiência dos “avisos”. Estes, podem informar não somente uma morte próxima, mas também 

regras e valores sociais, ao mesmo tempo que demandam uma ação simbólica e reflexiva dos 

sujeitos. Dessa forma, os “avisos”, juntamente com as relações de reciprocidade, compõem um 

sistema de comunicação com os mortos e sobre a morte. Como produto das relações 

compreendidas nesse sistema, foi possível observar na comunidade a existência de um 

repertório de imagens que diz à morte e aos mortos. Porém, como essas imagens são construídas 

a partir de vários tipos de percepções, que não só a visão, chamei o conteúdo desse repertório 

de “imagens-afeto”, as quais, uma vez vividas, elaboradas e compartilhadas, tomam a forma de 

sonhos, visões, sinais e pressentimentos, e através dos quais é possível gerenciar as angústias 

decorrentes da certeza da morte diante da sua imprevisibilidade.  

Assim, os agouros podem ser descritos como eventos que predizem a morte própria ou 

de outrem, conectando os vivos a um tempo futuro, escatológico. Porém, a partir do que foi 

apresentado, os agouros também fazem agir os vivos, que não estão passíveis de sua sorte. 

Perfazem, então, a morte através dos corpos e das percepções, seja dos vivos ou dos mortos (e 

ritualizá-los acaba sendo uma dessas agências perante o desconhecido ou o inevitável). Os 

avisos, como parte do repertório de imagens-afeto participam da elaboração do luto e da 

memória dos mortos. Dessa forma, existe uma sabedoria fundamental que não seria possível 

sem a ação simbólica e reflexiva dos indivíduos em comunidade, que é o fato de que as “coisas” 

(seres, objetos e eventos a eles relacionados, como os avisos) ensinam, mas antes, se faz 

necessário um “prestar atenção” específico a elas. Prestar atenção, assim, me parece mais do 

que uma expressão. Então, busquei explorar nessa inter-relação entre morte, mortos e imagens-

afeto na cosmologia católica do povoado de Pelo Sinal, sobressai a percepção de que existe um 

saber fundamental à vida que não seria possível sem a ação simbólica e reflexiva dos diferentes 

sujeitos em comunidade, que é o fato de que as “coisas” (seres, objetos e eventos a eles 

relacionados) ensinam, mas se faz necessário, antes, um “prestar atenção” a elas.  

 

 

 



115 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BECKER, Ralph M. A dança em cima do túmulo: o imaginário da morte enquanto fenômeno 

cultural. Revista ANTHROPOLÓGICAS, ano 12, volume 19(2):137-156, 2008. 

BITOL, Michel. Medo da morte e experiência do tempo. Tradução de Patrícia Kauark-leite. 

Rev. UFMG, Belo Horizonte, v. 23, n. 1 e 2, p. 20-35, jan./dez. 2016.  

CASCUDO, Câmara. Superstições no Brasil. São Paulo: Global, 2015.  

________. Dicionário do Folclore Brasileiro. Rio de Janeiro: Ediouro. 10ª Edição, 2005.  

CASTRO, Viveiros de Castro. O medo dos outros. Revista de Antropologia. Rio de Janeiro, v. 

54, n. 2, 2012. 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. Concílio Vaticano II. Rio de Janeiro: 

Vozes/Loyola, 1993. 

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Cultura e saber do povo: uma perspectiva 

antropológica. Revista Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 147, p. 69-78, Out-Dez, 2001.  

CIOCCARI, Marta. Intercâmbio entre vivos e mortos numa cidade industrial. Habitus. 

Goiânia, v. 10, n. 2, p. 263-282, jul./dez. 2012.  

DAMATTA, Roberto. A casa & a rua: espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. 5ª edição 

Rio de Janeiro, 1997.  

DAWSEY, John C. Victor Turner e antropologia da experiência. Cadernos de Campo, n. 13, 

p. 163-176, 2005.  

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Revista dos Tribunais LTDA, 

1990. 

INÁCIO FILHO, José. Fatos, Cultos e Lendas do Acre. In: Revista Brasileira do Folclore, 

Rio de Janeiro, 1964.  

KUPER, Adam. A reinvenção da sociedade primitiva: transformações de um mito. Recife:  

Editora Universitária, 2008.  

MAFFESOLI, Michel. O imaginário é uma realidade. Revista FAMECOS, nº 15, Porto 

Alegre, agosto, 2001. 

MAIOR, Mário Souto. Morte na fala do povo. Revista Brasileira do Folclore, mai-ago, 1973. 

MARIN, Jérri Roberto. Circunscrições eclesiásticas católicas no Brasil [recurso eletrônico]: 

articulações entre igreja, Estado e sociedade / organizador. Campo Grande: UFMS, 2021. 

MAUSS, Marcel. Antropologia e Sociologia. São Paulo: Cosacnaify, 2003. 

MOREIRA, G. Sertões Contemporâneos: Rupturas e continuidades. Salvador: 

EdUFBA/EdUneb, 2018. 

PEIRANO, Mariza. A análise antropológica de rituais. In: O dito e o feito: ensaios de 

antropologia dos rituais. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2002.  

https://www.revistas.usp.br/ra/issue/view/3336
https://www.revistas.usp.br/ra/issue/view/3336


116 
 

 

PITTA, Danielle Perin Rocha. Imaginário, cultura e comunicação. Labirinto, ano IV, nº 6, 

Jan-Dez, 2004. 

PIRES, Flávia. Quem tem medo de mal-assombro? Etnográfica, v. 13, n. 2, p. 291-312, nov. 

2009. URL: https://journals.openedition.org/etnografica/1321. DOI: 10.4000/etnografica.1321 

REESINK, Mísia Lins. Reflexividade Nativa: quando a crença dialoga com a dúvida no 

período de Finados. MANA, v. 16, n. 1, p. 51-177, abr. 2010. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-93132010000100007.  

________. Por uma perspectiva concêntrica do catolicismo brasileiro. Revista 

ANTHROPOLÓGICAS, ano 17, v. 24, n. 2, 2013.  

________. Quando lembrar é amar: tempo, espaço, memória e saudade nos ritos fúnebres 

católicos. Etnográfica [Online], vol. 16, n. 2, p. 365-386, 2012. Disponível em: 

http://journals.openedition.org/etnografica/1535; DOI: https://doi.org/10.4000/ 

etnografica.1535 

 

________. “Rogai por nós”: a prece no catolicismo brasileiro à luz do pensamento maussiano. 

Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 29, n. 2, p. 29-57, 2009. 

 

________. Para uma antropologia do milagre: Nossa Senhora, seus devotos e o Regime de 

Milagre. Caderno CRH, Salvador, v. 18, n. 44, p. 267-280, Maio/Ago. 2005. 

 

ROSALDO, Michele Zimbalist. RBSE Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 18, n. 

54, dez., 2019.  

 

SENA, Custódia Selma. Uma narrativa mítica do sertão. Avá Revista de Antropología. n. 17,  

Universidad Nacional de Misiones, Argentina, 2010. 

 

SILVA, Eduardo Duarte. O pensamento por imagens: a aurora das experiências estéticas do 

Homo Sapiens. n. 43, Ano XXII, jan./jun., 2019. 

SILVA, Verone Cristina. Fazendo compadre: relações de compadrio entre o povo indígena 

chiquitano. Etnográfica, v. 21, n. 3, p. 599-612, 2017.  

TEIXEIRA, Fausto. Tabus Alimentares. In: Revista Brasileira do Folclore, n. 30, mai-ago, 

1971.  

VICENTE DA SILVA, Andreia. Os ‘ritos possíveis’ de morte em tempos de coronavírus. 

Dilemas: Revista de Estudos de Conflito e Controle Social. Rio de Janeiro, p. 1-12, 2020.  

_________. O corpo do morto contamina? O direito aos ritos funerários e o controle da 

pandemia no Brasil. Boletim extraordinário CAAF/Unifesp de enfretamento da covid-19. v. 

n. especial, 2020.  

VIDAL E SOUZA, Candice Vidal e. 1997. A Pátria Geográfica. Sertão e Litoral no 

Pensamento Social Brasileiro. Goiânia: Editora UFG. 171 pp. 



117 
 

WOORTMANN, Ellen F. Herdeiros, Parentes e Compadres: Colonos do Sul e Sitiantes do 

Nordeste. São Paulo / Brasília: Hucitec, 1995. 

_________. Identidades e memória entre teuto-brasileiros: os dois lados do atlântico. 

Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 6, n. 14, p. 205-238, nov. 2000. 

_________. A árvore da memória. Anuário Antropológico/92. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1994.  

WAGNER, Roy. A invenção da cultura. São Paulo, Cosac Naify, 2010.  

 


