
 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

RAFAELLA MARQUES FARIAS 

 

 

 

 

ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANÁLISE DO CONTO DO 
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2022  

 



 

 

RAFAELLA MARQUES FARIAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

“ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANÁLISE DO CONTO DO 
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER” 

 

 

 

 

 

 

TCC apresentado ao Curso de História da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito para a obtenção do título de Bacharel em 

História. 

Orientador: Prof. Dr. Bruno Uchoa Borgongino 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2022  



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

Farias, Rafaella Marques.
     Onde o Oriente Encontra o Ocidente: Uma Análise do Conto do Escudeiro
de Geoffrey Chaucer / Rafaella Marques Farias. - Recife, 2022.
     51 p.

     Orientador(a): Bruno Uchoa Borgongino
     Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, , 2022.
      Inclui referências. 

      1. Literatura Medieval Inglesa. 2. Geoffrey Chaucer. 3. Contos da
Cantuária. 4. História Global. 5. Oriente e Ocidente. 6. Relações Culturais na
Idade Média. I. Borgongino, Bruno Uchoa. (Orientação). II. Título. 

    990  CDD (22.ed.)



 

 

RAFAELLA MARQUES FARIAS 

 

 

“ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANÁLISE DO CONTO DO 
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER” 

 

 

TCC apresentado ao Curso de História da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito para a obtenção do título de Bacharel em 

História. 

 
Aprovada em: 15/08/2022. 

  

BANCA EXAMINADORA 

​
​

________________________________________________________​
Professor Doutor Bruno Uchoa Borgongino (Orientador)​

Universidade Federal de Pernambuco 

 

​
________________________________________________________​

Professora Doutora Viviane Jesuz (Examinadora Externa)​
 Universidade Federal Fluminense  

 

​
________________________________________________________​

Professor Doutor Daniel Lula Costa (Examinador Externo)​
Universidade Federal de Santa Catarina 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À memória da minha mãe, que continua me dando forças e que é o começo e o destino de todos 

os meus caminhos. 

E ao meu pai, com muito amor e gratidão por todo o apoio e incentivo que me possibilitou 

chegar até aqui.



 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço a todos os meus amigos, alguns distantes geograficamente, mas sempre 

presentes em minha vida; aqueles que já eram considerados parte da família; e aqueles que 

surgiram ao longo do caminho e também se tornaram família. 

Agradeço a todos que encontrei durante a graduação e que estiveram ao meu lado, 

tornando esses anos experiências verdadeiramente inesquecíveis. Cada conversa, cada 

aprendizado compartilhado e cada momento vivido juntos representaram marcos significativos 

em minha trajetória. As vivências acadêmicas e os ambientes que pude conhecer moldaram não 

apenas meu conhecimento, mas também quem sou hoje, e levarei tudo isso comigo para sempre. 

Agradeço ao meu orientador, pelos ensinamentos, paciência e pelo direcionamento 

durante minha trajetória da graduação. 

Agradeço também a todos que, de alguma forma, contribuíram para minha formação, 

direta ou indiretamente, tornando possível a realização deste trabalho. Cada experiência, cada 

palavra de encorajamento e cada gesto de apoio tiveram um papel importante na minha trajetória. 

Por fim, sou grata a todos os ambientes, oportunidades e experiências proporcionados 

pela universidade, que ampliaram meus horizontes e me ensinaram que o conhecimento 

transforma vidas. 

 



 

RESUMO 

Neste trabalho pretende-se um estudo sobre as relações e conexões culturais entre Oriente e 

Ocidente, para entender as diversas trocas culturais, orais e escritas, que ocorreram durante o 

século XIV, e como essas relações influíram na literatura de Geoffrey Chaucer (1343 - 1400). Em 

Contos da Cantuária (1392), Chaucer traz um significativo uso de traduções e análogos orientais 

em suas histórias. Especialmente na sua narrativa do Conto do Escudeiro analisada neste 

trabalho. No entanto, ainda há uma perpetuação de narrativas que destituem a participação do 

Oriente na construção da literatura ocidental. A existência de uma cultura está sempre associada 

a diversas tradições que podem coexistir em uma mesma sociedade. Considero que a literatura se 

produz em relação com o mundo, e não enquanto um objeto isolado e cristalizado, mas se 

constitui de um constante diálogo de trocas textuais e culturais. Dessa maneira, enxerguei uma 

necessidade de ampliar as formas de interpretação de uma das obras mais conhecidas de 

Chaucer, buscando uma reconsideração das trocas textuais vivenciadas por ele, bem como as 

interações culturais que ligam a sua literatura com o Oriente. 

 Palavras-chave: Literatura Medieval; Geoffrey Chaucer; Oriente; História Global. 

 



 

ABSTRACT 

This work intends to study the relations and cultural connections between East and West, to 

understand the diverse cultural exchanges, oral and written, that took place during the 14th 

century, and how these relationships influenced the literature of Geoffrey Chaucer (1343 - 1400). 

In Canterbury Tales (1392), Chaucer makes significant use of Eastern translations and analogues 

in his stories. Especially in his narrative of Squire’s Tales analyzed in this work. However, there 

is still a perpetuation of narratives denying the East’s participation in the construction of Western 

literature. The existence of a culture is always associated with different traditions that can coexist 

in the same society. I consider that literature is produced in conjunction with the world, not as an 

isolated and crystallized object, but as a constant dialogue of textual and cultural exchanges. 

Thus, I saw a need to broaden the forms of interpretation of one of Chaucer's best-known works, 

seeking a reconsideration of the textual exchanges he experienced, as well as the cultural 

interactions that link his literature with the Orient. 

Keywords: Medieval Literature; Geoffrey Chaucer; Orient; Global History.  



 

SUMÁRIO 
 
 
 
 

Introdução​ 4 

Capítulo 1​
Processo de "esquecimento" do Oriente na construção de Geoffrey Chaucer como um 
cânone Ocidetal​ 10 

Capítulo 2​
Peregrinação, Comércio e Cruzadas: Intercâmbio de Conhecimento no final do século XIV​
21 

Capítulo 3​
O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey Chaucer​ 28 

Conclusões​ 39 

Referências​ 42 
 
 
​

 



9 

Introdução 

O presente trabalho surge de um estudo sobre as relações e conexões culturais entre 

Oriente e Ocidente, a fim de entender as diversas trocas culturais, orais e escritas, que ocorreram 

durante o século XIV, e como essas relações influíram na literatura de Geoffrey Chaucer (1343 - 

1400). A existência de uma cultura está sempre associada a diversas tradições que podem 

coexistir em uma mesma sociedade. Desse modo, considero que a literatura se produz em relação 

com o mundo. A literatura não se produz enquanto um objeto isolado e cristalizado, mas se 

constitui de um constante diálogo de trocas textuais e culturais. Canterbury Tales (1392), ou 

Contos da Cantuária em tradução para o português, traz um significativo uso de traduções e 

análogos não ingleses, com histórias que atravessam a Inglaterra. Dessa maneira, enxerguei aqui 

uma necessidade de ampliar as formas de interpretação de uma das obras mais conhecidas de 

Chaucer, buscando uma reconsideração das trocas textuais vivenciadas por ele, bem como as 

interações culturais que ligam a sua literatura com o Oriente. 

Há uma perpetuação de narrativas que destituem a participação do Oriente na construção 

da literatura ocidental. As abordagens feitas acerca da vida de Chaucer e seus escritos muitas 

vezes deixam obscurecida a presença árabe em suas narrativas, tratando como periférica e 

ocasional. Comumente, autores como Marion Turner (2019) ainda afirmam que a individualidade 

dos personagens e as diversas formas de escrita literária presentes são relacionadas a um 

Renascimento emergente, às formas literárias italianas - como as de Dante (1265 - 1321) e 

Boccaccio (1313 - 1375) - e aos fabliaux1 franceses.  Mas, numerosas sugestões mais recentes 

dentro da comunidade acadêmica apontam para a cultura do Oriente como fundamental na 

formação do Ocidente durante a Idade Média. Conforme os trabalhos de Heffernan (2003) e 

Menocal (2010) que expõe de que modo os textos ocidentais como enciclopédias, mapas, 

tratados médicos e astronômicos, canções de gestas e romances – tanto em suas formas mais 

antigas ou em suas traduções e adaptações – fazem parte dessa troca. 

O próprio Chaucer, em vários momentos durante a narrativa de Contos da Cantuária, faz 

referências às autoridades islâmicas, incluindo Avicena e Averróis. Mas Chaucer vai além de 

1 Os fabliaux são produções literárias curtas com conteúdo cômico e satírico. Na França, o estilo surgiu no século 
XII e tornou-se popular na Inglaterra por volta do século XIV, período em que Chaucer escreveu suas histórias. (Ver 
MACEDO, José Rivair. O real e o imaginário nos fabliaux medievais. Revista Tempo (UFF), v. 9 n. 17, p. 9-32, 
2004.) 

 



10 

apenas citações. É evidente que além de conhecer grandes autores, ele também teve acesso a 

versões latinas ou francesas de contos orientais – que passaram a fazer parte de suas histórias, 

além de traduzir esses textos do latim para o inglês (BARRINGTON, 2020, p. 2-3). 

Por volta de 1300 a 1400, houve uma crescente circulação e crescimento das redes de 

trocas comerciais e, consequentemente, de trocas culturais. Nesse período, a Inglaterra 

experimentou um movimento de plena expansão de suas redes de influência, além de vivenciar 

um aumento da produção de textos em inglês, principalmente após 1350 (SCALON, 2009, p. 3), 

o que favoreceu os trabalhos de Chaucer. Janet Abu-Lughod (1989), uma socióloga 

norte-americana, estudou tais mudanças a partir de uma perspectiva global da Idade Média. 

Abu-Lughod definiu a Região dos Flandres, as Cidades da feira de Champagne, Gênova e 

Veneza, como locais de extrema troca cultural e comercial. Por ali passaram peregrinos e 

comerciantes de diferentes regiões. O cenário oriental era bastante familiar para os que 

frequentavam esses locais, incluindo Chaucer. 

Quando analisamos a vida do poeta, é possível identificar que ele esteve presente em 

cada um desses locais, seja para fazer negociações ou quando envolveu-se militarmente, sendo 

capturado durante uma campanha militar de 1359 a 1360, na França. Grande parte da sua vida foi 

em meio ao comércio londrino, assim como sua vida na corte proporcionou viagens que o 

colocou em contato com diversas culturas. Nascido em uma família de mercadores de vinho de 

Londres, sua infância foi em meio às docas e ao comércio londrino. Chaucer viu navios de todo o 

mundo, trazendo mercadorias das Terras Baixas, França, Península Ibérica e de toda a região do 

Mediterrâneo. Talvez ele tenha aprendido um pouco de holandês, espanhol, francês e italiano 

durante esse período. Como Londres era uma cidade multilíngue de comerciantes, suas 

habilidades poliglotas refletem as características da vida londrina. Chaucer também era um 

citadino envolvido em diversos postos a serviço da Coroa, seu contato com os modos e as 

histórias que nesta circulavam eram vastos. 

A tradução de textos também foi profundamente presente na carreira de Chaucer. Muitas 

das suas histórias são baseadas em traduções, ou se apresentam como traduções. Ele chegou a 

traduzir textos em latim, de origem árabe, sobre filosofia, astrologia e medicina 

(BARRINGTON, 2020, p. 2-3). Entre as traduções de versões latinas de textos árabes, a que 

mais se destaca é a do tratado de Masha-allah sobre o astrolábio. Masha-allah foi um astrólogo e 

astrônomo do século VIII, conhecido pelo seu nome em latim Messahala. Ele era um judeu da 

corte abássida em Bagdá cujo nome hebraico era Misha M-ash-a 'Allah. 



11 

Na construção da análise desta pesquisa será utilizado como fonte primária o livro Contos 

da Cantuária, em uma edição bilingue, traduzida por Paulo Vizzioli. Dos 24 contos, 21 vão além 

da Inglaterra, permitindo a Chaucer trazer o mundo que ele conhecia para seus leitores. O 

cruzamento cultural dessa obra constitui uma espécie de enciclopédia de gêneros narrativos do 

final da Idade Média. A coleção inclui seis fabliaux: O Conto do Moleiro, Conto do Feitor, 

Conto do Cozinheiro, Conto do Mercador, Conto do Marinheiro e o Conto do Oficial de Justiça. 

Inclui também pelo menos quatro romances: O Conto da Esposa de Bath, Conto do Proprietário 

de Terras, Conto do Escudeiro, Conto de Chaucer sobre Sir Topázio; duas fábulas, O Conto da 

Freira, e Conto do Provedor; pelo menos quatro exemplas, O Conto do Frade, Conto do 

Escudeiro, Conto do Médico (ou Conto do Físico), Conto do Vendedor de Indulgências; um 

conto anti-semita, Conto da Prioresa; um tratado filosófico, O Conto de Chaucer sobre Melibeu; 

um manual penitencial, O Conto do Pároco; três autobiografias fictícias, Conto da Esposa de 

Bath, o prólogo do Conto do Vendedor de Indulgências e o Conto do Criado do Cônego; uma 

hagiografia, o Conto da Segunda Freira; e dois contos que podem ser romances ou exemplas, O 

Conto do Magistrado, O Conto do Clérigo e o Conto da Prioresa. 

Além de uma variedade enorme de formas literárias, sua narrativa possui uma trama 

central que é apresentada no prólogo. Os personagens estão inicialmente na taverna do Tabardo, 

ao sul de Londres, aos quais Chaucer se une.  O taverneiro propõe que os peregrinos se distraiam 

na viagem contando quatro histórias cada um, duas a caminho de Canterbury, onde pretendem 

visitar o túmulo de São Tomás Becket (1118 - 1170), e duas no caminho de volta.  Apesar da 

curta distância do trajeto percorrido pelos peregrinos, a maioria das narrativas contadas por eles 

são baseadas em análogos de fora da Inglaterra e revelam um mundo muito mais amplo, que se 

desloca da Europa para o Mar Mediterrâneo, para a África, e para a Ásia. 

É perceptível que seus textos beberam de fontes orientais diversas, mas passou por um 

processo de “espacialização” e de “nacionalização” que, por vezes, ocultou suas interconexões 

transculturais, uma das principais características da produção literária medieval, que será 

ilustrada neste trabalho pelo exemplo do Conto do Escudeiro, de Chaucer. A escolha dessa 

narrativa como ponto de partida para minha análise se deu por ser uma das histórias presentes em 

Contos da Cantuária que contempla uma maior série de referências estrangeiras. O romance é 

notável por sua ampla variedade de análogos orientais. Desde os personagens, detalhes do enredo 

e do cenário. O conto apresenta raízes árabes e se passa na corte real de Cambyuskan (ou 

Genghis Khan), na distante Sarray (ou Tzarev, no que é hoje o sul da Rússia). Para que essas 



12 

referências existam, certamente em suas viagens Chaucer leu ou ouviu vários contos orientais e 

os combinou em uma única história que é o Conto do Escudeiro.  

Para analisar os aspectos que atuaram sobre a literatura de Chaucer, a pesquisa foi 

estruturada em três capítulos. No capítulo 1, apresento uma revisão acerca da canonicidade de 

Chaucer, dado que, embora o poeta não esconda a utilização de elementos da literatura oriental, 

além do fascínio latente pelas conquistas científicas islâmicas, a ênfase da historiografia sobre a 

vida e obra de Chaucer estão no engajamento humanista e nos estilos de narrativa franceses e 

italianos dominantes na Europa do final do século XIV. No caso de Chaucer, a bibliografia 

relacionada à sua vida e obra reforçam seu posto de cânone ocidental, ocultando a especificidade 

cultural de fontes que estão entrelaçadas na literatura de Chaucer e criando a ilusão de uma 

herança cultural unificada e espacializada dentro das fronteiras ocidentais. 

Essas afirmações fecham Chaucer dentro da Europa e favorece uma narrativa 

eurocêntrica e limitada do que foi a literatura medieval como um todo, mas sobretudo a literatura 

de Chaucer. Para me guiar nesse debate, utilizo essencialmente Dorothee Metlitzki e seu livro 

The Matter of Araby in Medieval England, de 1977, uma obra que permanece atual quando 

falamos da intersecção da cultura árabe na Inglaterra durante a Idade Média. Outra autora muito 

importante para ajudar no desenvolvimento desse capítulo, é Carol Heffernan (2003), com seu 

livro The Orient in Chaucer and Medieval Romances. A autora aponta para o árabe e o Oriente 

como lugares de fontes para muitos dos romances medievais, sugerindo que a forma de romance 

emergiu do encontro de sarracenos e cruzados. Heffernan evidencia como o Oriente e as pessoas 

são representadas nos romances medievais tardios. Ela demonstra os elementos árabes e suas 

narrativas transmitidas ao longo do tempo para a literatura ocidental através do contato cultural 

em rotas de comércio e peregrinações, incluindo principalmente a literatura de Chaucer. 

No capítulo 2, é feito um panorama sobre a vida de Chaucer, pois considero que, através 

das experiências vividas pelo autor, é possível identificar como a sua literatura fez parte de uma 

rede de trocas culturais em atividade no final do século XIV. Busco mapear os caminhos da 

literatura oriental para o Ocidente através do contato cultural em rotas comerciais e de 

peregrinos, além de evidenciar os locais pelos quais Chaucer viajou e provavelmente entrou em 

contato com culturas orientais. O objetivo deste capítulo é investigar se essas regiões coincidem 

entre si e tentar entender sob que circunstâncias Chaucer eventualmente teve contato com 

histórias do Oriente. Para identificar os principais pontos de trocas culturais durante o final do 

século XIV, recorro a uma interpretação de uma Idade Média global e interconectada. 



13 

Para isto, utilizo o livro Before European Hegemony de Janet Abu-Lughod, a fim de 

entender as ligações comerciais entre o continente africano, europeu e asiático entre os séculos 

XIII e XIV a partir de uma perspectiva global, ampliando a teoria política e econômica de 

sistema-mundo de Immanuel Wallerstein.2 De forma a complementar a pesquisa, também 

procuro mapear as viagens de Chaucer através do site Mapping Chaucer3, além de utilizar 

produções que detalham sobre a vida desse poeta inglês, como A companion to Chaucer, de 

Peter Brown, e The Cambridge companion to Chaucer organizado por Piero Boitani (2003) e Jill 

Mann (2003). 

As viagens de Chaucer para locais como Flandres, as cidades da feira de Champagne, 

Gênova e Veneza, certamente possibilitaram o envolvimento do autor com traduções em latim de 

textos árabes sobre filosofia, astrologia e medicina. Embora Chaucer pareça não ter viajado além 

do norte da Itália, sua leitura e seus contatos - com mercadores, diplomatas e peregrinos que 

viajaram para as extremidades do Mediterrâneo e além na Europa Oriental, Ásia e África - 

trouxeram para ele o conhecimento que encontramos em suas histórias. 

Passo então para a análise do Conto do Escudeiro no capítulo 3. Neste capítulo, faço o 

uso da intertextualidade na análise, dado que o Ocidente realizou adaptações e imitações de 

fórmulas, tipos e motivos de registros clássicos orientais. A literatura se constrói em meio ao 

diálogo de trocas textuais e culturais. No caso do Conto do Escudeiro de Chaucer, seus diálogos 

com textos orientais são identificáveis. As apropriações vão desde os personagens até detalhes do 

enredo e cenário. Dentro dessa perspectiva, procuro evidenciar a ideia de que os textos de 

Chaucer estão repletos de influências e trazem uma leitura sintomática de seu tempo e de seu 

local de produção, entendendo a literatura como um fenômeno totalmente articulado ao contexto 

cultural (MELLO, 2005, p. 34). Para estruturar quais são os elementos orientais presentes na 

narrativa, utilizo principalmente o livro Sources and analogues of the Canterbury Tales I, de 

Robert Correale (2002). Dorothee Metlitzki (1977) e Carol Heffernan (2003) também são peças 

essenciais para o capítulo. 

3 Este site é mantido por Eric Weiskott em colaboração com alunos de graduação da Universidade de Boston. As 
áreas sinalizadas são espaços que fizeram parte da vida de Chaucer ou de seus contos. Algumas páginas incluem 
uma bibliografia selecionada com acesso por hiperlinks (disponível em: 
https://mediakron.bc.edu/mappingchaucer/home. Acesso em: 05/082022). 

2 Existem algumas abordagens que competem com a história global, entre elas a teoria do sistema-mundo de 
Immanuel Wallerstein. Essa teoria política e econômica é aplicada a partir do século XVI e afirma uma relação de 
interdependência transnacional entre os países. Abu-Lughod molda essa perspectiva, afirmando um sistema global 
desde o século XIII. (Ver WALLERSTEIN, I. O sistema mundial moderno. Vol. I: a agricultura capitalista e as 
origens da economia-mundo europeia no século XVI. Porto: Ed. Afrontamentos, 1974). 

https://mediakron.bc.edu/mappingchaucer/home


14 

Em síntese, ainda é difícil pensar em uma lista de leitura obrigatória sobre a Idade Média 

com nomes como o de Ibn Quzman, Ibn Khaldun, Judah ben- Ezra, Maimonides ou Averróis. 

Para um medievalista em ascensão deve ser estudado Aquino e Agostinho, mas não Ibn Hazm ou 

Avicena? Faz-se cada vez mais necessário reavaliar de perto e explicitamente o nosso 

conhecimento sobre o Oriente e sobre aqueles que estão frequentemente ocultos, silenciosamente 

atrás de cânones ocidentais. O contato cultural foi um poderoso motor de mudança na literatura 

ocidental. Mas é importante ressaltar que o Ocidente constrói suas origens, converte suas 

influências e leva tais influências para a margem, parabenizando-se por ser cosmopolita 

(SHOHAT; STAM, 2006, p. 22). Traçar qual a relação de Chaucer com textos orientais, 

colocando-o em conexão com o mundo em que vivia, são tentativas de conduzir os olhares para 

além da Inglaterra e minimizar o esquecimento de uma tradição de trocas culturais e de 

convivências. Mas, compreendo que a própria ideia de um Chaucer cosmopolita ou de uma 

Inglaterra que foi influenciada pelos diversos entrelaçamentos culturais é perigosa, pois ainda 

coloca neles o protagonismo. 

A partir da argumentação desenvolvida, não pretendo esgotar as possibilidades da 

temática, entendendo os limites da minha pesquisa e a existência de diferentes olhares que abrem 

uma gama de possíveis abordagens. Embora Chaucer reconheça e utilize referências muçulmanas 

como Averróis, Rhazes, Avicenna, Hali e Serapion, o peso desses pensadores na construção de 

sua literatura não é enaltecido. O desejo que trago é que adicionem aos estudos sobre Chaucer a 

devida importância aos textos orientais que estão entrelaçados em suas histórias. Quero reiterar a 

necessidade de se explorar as lacunas a serem preenchidas e os possíveis direcionamentos desta 

pesquisa. Da mesma forma que já declarei, há uma carência de estudos semelhantes, e, 

certamente, essa ausência reforça o interesse pelo tema e ampliam os horizontes para pesquisas 

futuras.  

https://www.google.com/search?q=Ibn+Quzman&oq=Ibn+Quzman&aqs=chrome..69i57j46j0i22i30l5j69i60.910j0j4&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk02X2VtqnDkWQI-YCZyaDIKRqJeAqg%3A1609768361353&ei=qR3zX9v_FM_K5OUP-fiU4A4&q=+Jehudah+ben-+Ezra&oq=+Jehudah+ben-+Ezra&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQDDIGCAAQFhAeMgYIABAWEB46BwgjEOoCECdQg6EBWIOhAWD3qwFoAXAAeACAAbgBiAG4AZIBAzAuMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwib-OS6toLuAhVPJbkGHXk8BewQ4dUDCA0
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk03W7P_vW6eWbmgdlJI-Ev-S7amObQ%3A1609768437456&ei=9R3zX9y2G8C65OUPkfGomAg&q=Maimonides&oq=Maimonides&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQDDIICC4QsQMQkwIyAggAMgIIADICCAAyAggAMgIIADICCAAyAgguMgIIADICCAA6CgguEOoCECcQkwI6BwgjEOoCECdQzGFYzGFggWpoAXAAeACAAfwBiAH8AZIBAzItMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwichYrftoLuAhVAHbkGHZE4CoMQ4dUDCA0
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk03r1blqhumIZEkCSNRta0R_6vbmxQ%3A1609768384715&ei=wB3zX9ObK9m45OUPr8u0yAU&q=averr%C3%B3is&gs_ssp=eJzj4tDP1TdILsspN2D04kwsSy0qOrw5sxgASuIHwA&oq=verr%C3%B3is&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQARgAMgcILhANEJMCMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgoIABDHARCvARANMgQIABANMgYIABANEB46BwgjEOoCECdQqocDWKqHA2DskwNoAXAAeACAAbsBiAG7AZIBAzAuMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab


15 

Capítulo 1​

Processo de "esquecimento" do Oriente na construção de Geoffrey 

Chaucer como um cânone Ocidental 

Não há dúvidas de que Geoffrey Chaucer (1340 - 1400) e suas diversas produções, tanto 

de ficção quanto de não ficção, estiveram em uma encruzilhada significativa no desenvolvimento 

da vida artística e intelectual inglesa. Ao longo dos séculos, suas histórias lhe renderam um lugar 

praticamente incontestável nos corações e mentes dos ingleses. Mas nem todos os aspectos do 

mundo e das obras de Chaucer receberam igual exploração. A questão de qual papel e qual efeito 

a cultura árabe teve em seu trabalho e em sua visão de mundo foi deixada em grande parte 

inexplorada por aqueles que se dedicaram ao estudo da literatura do poeta. Isso se deve, em certa 

medida, às restrições de nossa própria visão de mundo. 

​ O poeta inglês Geoffrey Chaucer é hoje considerado um cânone ocidental e, muito 

embora se saiba e aceite que um bom número de fontes utilizadas pelo poeta é de origem 

oriental, esses estudos não exploram a fundo a possibilidade de que o mundo árabe e suas 

múltiplas manifestações possam estar incorporadas e refletidas em seus textos. Com algumas 

exceções de autoras como Gittes (1983), Heffernan (2003) e Metlitzki (1977), um típico relato 

sobre a carreira poética de Chaucer seria algo como: na década de 1370, Chaucer, o criador da 

tradição francesa na corte, viaja duas vezes para a Itália em missões diplomáticas. Lá, ele é 

cativado pela sofisticação cultural de um ambiente humanista e suas perspectivas artísticas e 

intelectuais são radicalmente transformadas, de modo que a Itália e seu renascimento em 

formação são centrais para a interpretação da história literária de Chaucer. Ou seja, a grande 

inovação atribuída à escrita do autor está comumente ligada a algo oriundo das grandes 

mudanças que ocorriam no Ocidente nos séculos finais do que chamamos de Idade Média. Esses 

argumentos acabaram reforçando o seu posto de cânone ocidental, apesar dos seus textos 

apresentarem um amplo mundo de influências culturais que se estendem muito além da Europa. 

A história não é um empreendimento objetivo, transparente ou mesmo contínuo. O modo 

de escrever sobre o Islã no Ocidente aponta para um grave equívoco historiográfico, que não é 

acidental nem produzido por falta de conhecimento. Chaucer ter se tornado um cânone ocidental 

foi uma escolha. Dessa maneira, concentro-me neste capítulo principalmente na investigação da 

mecânica na produção de Chaucer como um cânone inglês. O que é que deu a Chaucer o poder 



16 

de se tornar um cânone ocidental? Especulativa e difícil como é esta pergunta, é para ela que 

tentarei a seguir esboçar uma resposta. 

 

* 

Qualquer consideração das influências italianas nas obras de Chaucer certamente 

começaria com Giovanni Boccaccio e Dante Alighieri. De fato, por ter crescido em uma família 

mercantil Chaucer cedo adquiriu uma familiaridade com marinheiros, comerciantes e financistas 

italianos e pode ter ouvido algo sobre Dante e Boccaccio dos muitos mercadores italianos que 

passaram por Londres, ou mesmo dos letristas franceses que ele imitava e admirava desde a 

juventude. Posteriormente, por meio de suas visitas reais à Itália, ele adquiriu um conhecimento 

dos cenários sociais e políticos de onde surgiram os escritos italianos (WALLACE, 2003, p. 36). 

No entanto, a insistência no caráter inovador da conexão italiana de Chaucer não se 

atenta ao fato que, no mesmo período em que o poeta esteve nas terras italianas, a cultura 

islâmica era central no desenvolvimento cultural da região. Como será visto no próximo capítulo, 

o Oriente Médio e o extremo Oriente, no final do século XIII e durante o XIV, eram locais que 

formaram o coração de trocas comerciais, enquanto na Europa a feira de Champagne e o 

comércio internacional em Gênova e Veneza, na Itália, possuíam protagonismo 

(ABU-LUGHOD, 1989, p. 32 - 33). Isto é, o cenário oriental era bastante familiar à elite italiana, 

principalmente a de Veneza.  

Chaucer traz para a sua escrita uma quantidade significativa de traduções e análogos não 

ingleses, bem como situa seus contos em localizações além da costa da Inglaterra. Suas histórias 

estão enraizadas em um mundo de aprendizado e cultura internacional. Seus escritos de fato 

estão impregnados de poesia francesa e italiana, mas ele também utilizou e traduziu filosofia 

árabe, prestou homenagem a cientistas muçulmanos em seus textos e incorporou diversas 

histórias orientais em seus contos. 

Todo seu engajamento com traduções certamente impulsionou seu lugar como cânone 

inglês. Apesar de seu conhecimento de outras línguas, Chaucer escolheu utilizar o inglês médio 

ainda pouco falado em Londres. Se voltarmos à Londres do século XIV, faz todo o sentido 

porque a tradução o intrigou tanto. A situação linguística na Inglaterra medieval tardia forma o 

pano de fundo para Chaucer. Em termos simples, a Inglaterra do século XIV era trilíngue. De 

maneiras diferentes, ingleses, franceses e latinos coabitavam a ilha. O francês dominava as 



17 

questões burocráticas nos tribunais e na política; o latim, a igreja e as escolas; e o inglês, a vida 

cotidiana. 

O inglês médio ainda não era rico em palavras, e não possuía uma literatura vasta da qual 

ele pudesse aprender algo. Em certo sentido, teve de criar muitos elementos e estabelecer suas 

próprias tradições literárias (BURGESS, 2002, p.40). Chaucer chegou a traduzir textos de origem 

árabe que estavam em latim sobre filosofia, astrologia e medicina (BARRINGTON, 2020, p. 

2-3). Para o poeta, a tradução era uma forma de absorver e compreender as tradições. Chaucer 

tinha uma excelente compreensão das redes de poder e cultura que o cercavam. Ele sabia o 

quanto a cultura ocidental devia aos escritos árabes e muitas de suas histórias são baseadas em 

traduções, ou se apresentam como traduções.  

O poeta francês Eustache Deschamps (1346 - 1406) escreveu uma balada em homenagem 

a Chaucer. O refrão desta balada celebrava Chaucer como o "grande tradutor, nobre Geoffrey 

Chaucer". Deschamps enfatizou o papel do poeta como mediador cultural que tornará Le Roman 

de la Rose e De Consolatione Philosophiae acessíveis aos leitores ingleses. Na Idade Média, não 

havia fronteiras distintas entre traduções, derivações e obras originais. Ideias de 'plágio' e 

'originalidade' são conceitos da Renascença. Antes dessa época, as ideias podiam ser livremente 

importadas de outras narrativas. Chaucer fez três traduções diretas: O Romance da Rosa do 

francês; A Consolação da Filosofia do Latim; e A Desgraçada Engenderynge de Mankynde do 

latim (MALACZKOV, 2001, p. 35-36). 

Entre as traduções de versões latinas de textos árabes, a que mais se destaca é a do tratado 

de Masha-allah sobre o astrolábio. O tratado de Chaucer, escrito em torno de 1391, não é uma 

tradução direta, porém, parece provável que Chaucer realmente soubesse que sua fonte latina, a 

qual se utilizou para escrever sua versão, tinha origens árabes. Masha-allah foi um astrólogo e 

astrônomo do século VIII, conhecido pelo seu nome em latim Messahala. Ele era um judeu da 

corte abássida em Bagdá cujo nome hebraico era Misha M-ash-a 'Allah. O tratado está 

inacabado, mas a segunda parte, que está completa, faz referência a Arsechieles Tables. A 

terceira parte possui diversas tabelas de longitudes e altitudes de estrelas. Vários exemplos 

dessas tabelas circularam pela Inglaterra. A maioria desses tratados circulavam no Ocidente, 

vindos principalmente da Península Ibérica. Alguns dos mais influentes estão incluídos nos 

Libros del saber de astronomía, coleção de tratados astronômicos traduzidos do árabe para o 

Castelhano, sobre a patronagem de Alfonso, O Sábio (1252 - 1284), rei de Leon e Castela. É 

provável que o relacionamento de Chaucer com os dois reinos, mantido através da esposa de 



18 

João de Gante4, permitiu a familiarização com os textos traduzidos sobre a patronagem de 

Alfonso (METLITZKI, 1977, p. 75 - 76). Dessa maneira, é possível compreender porque 

Chaucer e Contos da Cantuária é celebrado como uma obra nacional. Ele contribui para essa 

visão unificada de uma Inglaterra ao traduzir não só do francês e do italiano, mas também pelas 

suas traduções do árabe. 

De acordo com Bloom (1994, p. 39), “toda a originalidade literária forte se torna 

canónica”. Se levarmos essa ideia em consideração, um dos argumentos que torna Chaucer um 

cânone ocidental, desmoronaria. Como será visto no capítulo 3, até mesmo as formas narrativas 

encontradas em Contos da Cantuária possuem referências orientais. É dito que Chaucer fez uso 

de Boccaccio como inspiração e criou uma coleção de histórias em “moldura” própria.  Esse 

estilo de escrita é considerado um dos maiores legados de Boccaccio para a literatura inglesa, no 

entanto, até mesmo o estilo de escrita em “moldura” atribuído a Boccaccio e utilizado por 

Chaucer, bem como utilizado em outras coleções de contos europeus medievais – como a 

Disciplina Clericalis, o Decameron e a Confessio Amantis – derivam de uma tradição que se 

originou e se desenvolveu na Ásia. É assim que ela descreve a estrutura das narrativas 

árabe-indiana do século VIII, conhecida como Panchatantra (GITTES, 1983, p. 237). 

Muitas vezes, livros inteiros apenas citam passageiramente o Oriente como algo que 

Chaucer recebeu e incorporou à sua maneira nas suas narrativas. Modificando e trazendo uma 

forma totalmente inovadora para aquilo que não tinha forma. Enquanto isso, suas influências 

francesas e italianas possuem capítulos inteiros para descrever como essas culturas foram 

incorporadas diretamente em suas histórias, na forma como Chaucer pensava e traduzidas em 

palavras. Turner (2019), por exemplo, defende que Chaucer trouxe para Contos da Cantuária um 

engajamento humanista, trazendo individualidade e personalidades fortes para seus personagens. 

Para Bloom (1994), Chaucer também antecipa em alguns séculos a interioridade que associamos 

ao Renascimento e à Reforma. O autor aponta que seus personagens começam a desenvolver 

uma autoconsciência que só Shakespeare conseguiu ultrapassar e impulsionar (BLOOM, 1994, p. 

121). 

Se levarmos em consideração ambos os autores, a Renascença e o impulso pelo 

individualismo serão algo exclusivo do Ocidente. O que o Oriente tinha então? Mesmo que o Islã 

4 Por volta de 1366, Chaucer casou-se com Philippa Roet (1346 - 1387), dama de companhia da rainha Filipa de 
Hainault (1313 - 1369), mãe de João de Gante. A irmã de Philippa Roet, Katherine Swynford (1350 - 1403), 
posteriormente se tornou a terceira esposa do amigo e patrono de Chaucer, João de Gante. 



19 

tenha preservado os escritos antigos que inspiraram os ocidentais durante a Renascença, porque 

apenas o Ocidente deu um passo à frente ao utilizarem esses textos? O Oriente possuía o saber 

dos antigos, tanto quanto o Ocidente, mas perpetua-se o pensamento de que só o Ocidente tinha o 

que era preciso para "evoluir".  

Chaucer utilizou não apenas do individualismo em seus personagens para suas narrativas, 

mas se apropria também da concepção de Fin'Amors e de amor doentio. John Livingston Lowes 

foi o primeiro crítico literário a argumentar que “loveris maladye/ Of Hereos” (“A doença dos 

amantes/ Dos Heróis") de Chaucer tem uma dívida com a tradição médica árabe. No Conto do 

Cavaleiro de Chaucer, por exemplo, o amor de Arcite é interpretado como uma doença que tem 

sintomas físicos e mentais. A ideia latina de amor heroes foi particularmente influenciada pelas 

traduções Viaticum Peregrinantis, de Constantinos, definindo o amor como uma doença 

melancólica. Além das obras de Avicena, como a Risāla fī al-ʿishq/ (‘Tratado do Amor’), que 

continham o diagnóstico de amor doentio e enobrecedor (EL FAHLI, 2018, p. 265). Chaucer cita 

ambos, Constantino e Avicena, como autoridades medievais, declarando sua inspiração neles. 

Criou-se a ideia de que o amor romântico também nasceu na Europa, na sociedade de 

trovadores do século XII. Na crítica literária, por exemplo, aparecem nas discussões sobre a 

ascensão do romance e autobiografia como gêneros paradigmáticos do individualismo europeu 

(GOODY, 2008, p. 214). Todavia, a influência muçulmana na poesia trovadoresca está em 

muitos aspectos como, por exemplo, nas formas métricas. Assim como Heffernan (2003) aponta, 

o Oriente é local de origem de diversas fontes e análogos para muitos dos romances medievais, 

incluindo os romances de Chaucer. Isso sugere que a forma de romance emergiu do encontro de 

sarraceno e cruzado, além da ideia latina de amor heroes que foi particularmente influenciada 

pelas traduções das obras de Avicena, por exemplo. Partindo dessa perspectiva, é possível 

considerar que a expansão do amor na Europa precisava da secularização que a Renascença 

trouxe. Mas, como Goody (2008) pontua, a Renascença ocorreu no Ocidente somente quando 

este se abriu para o Oriente. 

A poesia latina servia de antecedente aos trovadores mais ao norte da Europa, mas fontes 

de tradição islâmica da Península Ibérica e da Sicília também estavam presentes na literatura 

europeia. As cortes na Andaluzia eram parte da mesma tradição do restante da península, isto é, 

eram importantes centros para escrita da poesia e do amor. Um destaque dessa tradição é o poeta 

Ibn Hazm, autor de O Colar da Pomba, de 1022, um poema sobre a arte de amar (GOODY, 

2008, p. 229). Em outros locais do mundo, como na China, entre os séculos IX e VII A.C., 



20 

podemos encontrar poemas de amor compilados em O livro nas canções. Posteriormente, em 

meados do século VI, um poeta chamado Hsu Ling, organizou uma coleção de poemas de amor 

que chamou de New Songs From a Jade Terrace (Novas canções de um terraço de Jade), que 

consistia de poesias pertencente à tradição da corte do sul da China (GOODY, 2008, p. 227). 

Além disso, na Andaluzia, as mulheres também se dedicaram a escrever poemas de amor, 

demonstrando liberdade de expressão em seus sentimentos. Wallada, filha do califa, tinha um 

salão literário em Córdoba. As mulheres muçulmanas e judias participavam de atividades que a 

tradição europeia parecia considerar incompatível, dado a cultura de desigualdade de gênero 

europeia (GOODY, p. 229 - 230). 

A direção para a qual podemos procurar uma possível fonte da concepção trovadoresca 

de fin’amors em Chaucer e sua atitude em relação ao amor e à perda também é árabe. Durante o 

clássico período árabe, passou a manifestar o tipo de amor que os escritores ocidentais 

descreveram como amor cortês. Tornou-se um tema não apenas discutido na poesia e literatura, 

mas também por teólogos e filósofos, incluindo aqueles que estudam medicina e direito, em todo 

o Oriente Próximo e Médio (JAGOT, 2013, p. 45). O conceito medieval de fin' amors, está 

principalmente atrelado ao Risāla fī al-ʿishq (‘Tratado do Amor’) de Avicena, que cristaliza a 

concepção de amor puro, aliada ao poder enobrecedor desse amor. 

Além disso, o uso da medicina árabe por Chaucer está intimamente relacionado ao seu 

envolvimento com a filosofia e fortemente presente em seus trabalhos literários. O uso dessa 

ciência está atrelado a mestres árabes que ele mesmo cita ao longo de seus textos. No Prólogo 

Geral, Chaucer descreve cada personagem. Ao discorrer sobre o personagem do Médico, ele cita 

as autoridades clássicas mais influentes da medicina do currículo medieval para enfatizar a 

sabedoria do seu personagem.  

Outro que fazia parte de nosso grupo era um MÉDICO. Não havia no 
mundo maior especialista em cirurgia e medicina, tudo com boa base na 
astrologia, para poder orientar os seus pacientes sobre as horas mais 
propícias à cura por magia natural. Assim sendo, indicava-lhes com 
precisão os amuletos que deveriam usar, de acordo com os seus 
ascendentes. Sabia a causa de todas as doenças, – de natureza quente ou 
fria ou seca ou úmida, – e como se manifestava, e qual o seu fluxo 
humoral. Era um doutor irrepreensível, um médico de verdade. 
Descoberta a origem da enfermidade e a raiz do mal, receitava 
imediatamente as suas mezinhas. Seus boticários, que estavam de 



21 

prontidão, logo lhe mandavam drogas e remédios os mais diversos, 
porque essas duas classes sempre se ajudaram mutuamente, numa 
amizade muito antiga e proveitosa. Conhecia ele perfeitamente o seu 
Esculápio, assim como Dioscórides e Rufus, o velho Hipócrates, Ali, 
Galeno, Serapião, Razis, Avicena, Averróis, Damasceno, Constantino e, 
por fim, Bernardo e Gilbertino e Gatesden. /5 

Ali ibn al-ʿAbbās al-Majūsi, conhecido como Haly Abbas em latim, nascido no século X 

em Ahwaz, no sudoeste da Pérsia, compilou um compêndio médico chamado Kitāb kāmil 

al-sināʾa altibbiyya (O Livro Completo da Arte Médica), também conhecido como Kitāb 

al-Malikī ('Livro Real'). O objetivo declarado deste texto era cobrir todos os aspectos da 

medicina necessários para se tornar um bom médico; assim, Chaucer faz questão de colocar em 

primeiro plano Haly Abbas porque sua autoridade aumenta a credibilidade do médico, pelo 

menos neste ponto da narrativa. O Kitāb kāmil al-sināʿa al-tibbīyya foi traduzido para o latim 

como o Liber Pantegni pelo estudioso de medicina do século XI, Constantyn ou Constantinus 

Africanus, também citado por Chaucer. Nascido em 1017, Constantino era um monge 

norte-africano de Kairouan, na atual Tunísia, que entrou para a ordem beneditina em Salerno. No 

mosteiro de Monte Cassino. Constantino traduziu obras médicas do árabe para o latim, que 

foram amplamente divulgadas no Ocidente latino (JAGOT, 2013, p. 20 - 22). 

Razis, é referente ao filósofo persa do século IX, Abū Bakr Muhammad ibn Zakarīya 

al-Rāzī. O nome árabe al-Rāzī vem de seu local de nascimento, Rayy, ao sul de onde Teerã está 

agora. Além de sua posição como médico-chefe no hospital em Rayy, depois em Bagdá, al-Rāzī 

produziu mais de 113 textos, mas dois desses textos foram especialmente importantes para o 

estudo da medicina na Europa Medieval. O Kitāb al-Mansūri (Livro de Mansur) foi dedicado ao 

príncipe samânida, ʿAbū Salih al-Mansūr ibn Isḥāq, em 903, e traduzido para o latim no século 

XII por Gerard de Cremona como o Liber Almansoris, ou Almansor. A mais renomada de todas 

as obras produzidas por al-Rāzī foi o Kitāb al-Hāwi fī al-tibb (Livro Abrangente sobre 

Medicina), compilado postumamente e traduzido para o latim em 1279 sob o título Continens. 

5 “With us ther was DOCTOUR of Phisyk,/ In al this world ne was ther noon him lyk/ To speke of phisik and of 
surgery;/ For he was grounded in astronomye,/ He kepte his patient a ful greet del/ In houres, by his magik natural./ 
Wel coude he fortunen the ascendent/ Of his images for his patient./ He knew the cause of everich maladye,/ Were it 
of hoot or cold, or moiste, or drye,/ And where engendred, and of what humour;/ He was a verrey parfit prectisour./ 
The cause y-knowe, and of his harm the rote,/ Anon he yaf the seke man his bote./ Ful redy hadde he his 
aporthecaries,/ To send him drogges and his letuaries,/ For ech of hem mande other for to winne;/ Hir frendschipe 
nas nat newe to biginne./ Wel knew he the olde Esculapius,/ And Deiscorides, and eek Rufus,/ Old Ypocras, Haly, 
and Galien;/ Serapion, Razis, and Avicen;/ Averrois, Damascien, and Constantyn;/ Bernad, and Gatesden, and 
Gillbertyn./” (CHAUCER, 2014, p. 56 - 57). 



22 

Esta tradução foi feita a pedido de Carlos de Anjou em 1279 por Faraj bin Salīm, um médico 

judeu-siciliano conhecido em latim como Farragius Judaeus ou Farraguth, falecido em 1285 

(JAGOT, 2013, p. 23). 

Avicena refere-se ao filósofo persa, Abū ʿAli Husayn ibn Abdullah ibn Sīna, conhecido 

como o Príncipe dos Médicos, mesmo no Ocidente latino. Nascido em Bucara, em 980, Avicena 

estudou o Alcorão e outras obras árabes aos dez anos de idade. Aos dezesseis anos, ele dominava 

as principais disciplinas da filosofia, metafísica, ciências naturais, jurisprudência, lógica e 

matemática, incluindo obras de Euclides e Ptolomeu. Aos dezoito anos, ele era médico do 

príncipe Samānid, Nūh ibn Mansūr, e passou o resto de sua carreira movendo-se pela Pérsia, 

servindo a diferentes emires e cortes. Dois de seus compêndios médicos mais conhecidos são 

al-Qan'ūn fī al-tibb (Cânone da Medicina) e o Kitāb alshifā (Livro da Cura) (JAGOT, 2013, p. 

24). 

Averróis refere-se ao filósofo árabe andaluz, Muhammad ʿAbū al-Wālid ibn Ahmad ibn 

Rūshd, que, como Avicena, tornou-se uma figura importante no Ocidente latino, devido 

principalmente a seus conceitos filosóficos sobre a essência e a existência da alma. Suas obras 

foram proibidas pela Universidade de Paris em 1277, o que paradoxalmente garantiu sua 

popularidade e sua obra permaneceu influente ao longo da Idade Média. Averróis nasceu em 

Córdoba em 1126 e estudou jurisprudência e teologia, bem como medicina, literatura e filosofia. 

Mais tarde, ele foi exilado e morreu em Marrakesh em 1198. Seu Kulliyyāt fī al-tibb 

('Generalidades da Medicina') foi traduzido para o latim em 1255 por um estudioso judeu 

residente em Pádua, Jacob Bonacosa (JAGOT, 2013, p. 25). 

Ainda é possível notar que duas atitudes conflitantes caracterizaram a Europa medieval e 

foram articuladas na literatura de Chaucer. Em Contos da Cantuária, apesar da utilização de 

elementos da literatura oriental, além do fascínio latente de Chaucer pelas conquistas científicas 

islâmicas, as histórias ainda excluem o Islã do reino da “verdadeira” fé e reafirmam uma unidade 

cristã. No Conto do Magistrado, por exemplo, ele narra a história de Constância, a filha de um 

Imperador romano que se torna noiva do Sultão da Síria com a condição de que ele se converta 

ao Cristianismo. Enfurecida pela ordem de conversão forçada, a mãe do Sultão assassina seu 

filho e Constância escapa por pouco do mesmo destino. Constância é culpada pela morte do 

Sultão e exilada. Constância representa a Europa. Descrita pelo narrador como “Possui beleza 

sem orgulho; juventude, sem estouvamento ou imaturidade; em tudo o que faz, guia-se pela 



23 

virtude; nela, a humildade matou a prepotência. É o verdadeiro espelho da gentileza…”6. 

Enquanto, em contraste, a sultana muçulmana é representada como “Oh Sultana, raiz da 

iniquidade! Megera, Semiramis segunda! Ó víbora de rosto feminino, como a serpente que está 

presa lá no inferno! Oh mulher falsa, tudo o que, pela força do mal, destrói virtude e inocência, 

foi em ti que se gerou, ninho de todos os vícios!”7. 

Ao utilizar os confrontos militares entre sarracenos e cristãos no Conto do Magistrado, 

Chaucer demonstrou seu conhecimento das interações comerciais e culturais entre Oriente e 

Ocidente ao mesmo tempo que se refere a forte oposição entre o mundo cristão “verdadeiro” e 

piedoso em contraste com um "bárbaro". Enquanto os cristãos defendem fortemente sua fé, os 

muçulmanos estão prontos para renunciar a ela. 

 

* 

Finalmente, a atitude condenatória de Chaucer em relação ao Islã não excluiu seu fascínio 

pelas realizações acadêmicas da cultura islâmica. Todavia, ao longo dos séculos, a historiografia 

ocidental reforçou a narrativa de condenação do Outro. Uma razão pela qual essa narrativa sobre 

o poeta pode ter tido tanto sucesso é que sua estrutura básica está em perfeita harmonia com as 

visões eurocêntricas do mundo. A canonicidade e o lugar de Chaucer na historiografia ocidental 

não é por acaso. Contos da Cantuária foi por muito tempo associado aos efeitos 

homogeneizantes do Império Britânico, o século XVIII serviu como um claro predecessor da sua 

condição na história ocidental. Vale a pena notar que parte da literatura inglesa é produto de uma 

epistemologia colonial e testemunha um modo de pensamento dominante que informava o 

discurso de imperialismo duzentos anos antes de a Grã-Bretanha embarcar em seus projetos 

coloniais no mundo árabe. 

A categoria de literatura em si não deve ser confinada. Na medida do possível, um texto 

medieval não deve ser visto em quadros isolados. É notório que o trabalho de Chaucer foi 

influenciado por ideias científicas diretamente de textos árabes em tradução latina. Mas, ainda 

assim Contos da Cantuária serviu para endossar um discurso nacionalista inglês. Por isso, 

acredito que o uso da denominação "cânone ocidental" e a retórica em torno desse termo ocultou 

7 “O sowdanesse, rote of iniquitee,/ Virago, thou Semyram the secounde,/ O serpent under femininitee,/ Lyk to the 
serpent depe in helle y-bonde,/ O feyned women, al that may confounde/ Vertu and innocence, through thy malyce,/ 
Is bred in thee, as nest of every vyce!//” (CHAUCER, 2014, p. 226-7). 

6 “In hir is heigh beautee, with-oute pryde,/ Yowthe, with-oute grenehede or folye;/ To alle hir werkes vertu is hir 
gyde,/ Humblesse hath sleyn in hir al tirannye./ She is mirour of alle curteisye./” (CHAUCER, 2014, p. 218-9). 



24 

(intencionalmente ou não) a procedência de fontes que estão entrelaçadas na literatura de 

Chaucer, criando a ilusão de uma herança cultural unificada e dentro das fronteiras ocidentais. 

A formação dos cânones literários se deve, principalmente, de elementos exteriores ao 

literário, expressando aspectos dominantes de uma época: ideologias, estilos de gênero literário, 

padrões de sexo, raça e classe social, etc. (MOIRA, 2020, p 6.). Como Muzart (1995) aponta, 

aquilo que é canonizado em certas épocas, pode ser esquecido noutras e vice-versa. O cânone 

então seria formado inevitavelmente não apenas pelo fator estético, mas também por um 

conjunto de razões políticas apropriadas para sustentar uma determinada ideologia 

historicamente datada. 

O alcance literário global de Chaucer começou no século XVIII, quando foi levado ao 

mar como parte do projeto imperial da Grã-Bretanha. Durante a era de expansão colonial da 

Grã-Bretanha, Chaucer - junto com Shakespeare, Milton e tratados religiosos - figurou entre os 

livros carregados pelos ingleses ao estabelecerem postos avançados nas Américas, Ásia, 

Australásia e África (BARRINGTON, 2020, p. 2). Não podemos deixar de circunstanciar a 

colonização inglesa de partes significativas do mundo árabe-muçulmano, especialmente o Egito. 

Considero que muitos estudos filológicos e narrativas de viagem dos séculos XVIII e XIX foram 

formulados com um interesse soberano ou nacional em mente. Ou seja, a literatura evoca uma 

noção de memória, de herança, um conhecimento cultural. Por isso, como argumenta Barrington, 

“ler Chaucer foi uma das maneiras pelas quais colônias distantes e antigas estabeleceram seus 

laços com a cultura dominante da Grã-Bretanha” (BARRINGTON, 2020, p. 7).  

Ao mesmo tempo em que os contos eram reformulados para o público anglófono, as 

obras de Chaucer foram traduzidas para outras línguas por falantes nativos. Curiosamente, 

algumas das primeiras traduções foram baseadas não em edições do inglês médio, mas na 

infinidade de edições infantis simplificadas e higienizadas publicadas em inglês durante o século 

XIX. Embora essas primeiras traduções apresentem um Chaucer infantilizado quase 

irreconhecível, elas nos lembram das maneiras como os contos foram usados ​​tanto para 

representar valores conservadores quanto para tornar os leitores não-anglófonos conscientes de 

elementos-chave da cultura britânica (BARRINGTON, 2020, p. 8). 

A autoridade que gera um cânone ocidental está no tipo de voz narrativa que ele adota, o 

tipo de estrutura que constrói, os tipos de imagens, temas, motivos que circulam no seu texto. 

Essas características indicam quais suas intenções ao se dirigir ao leitor. A escolha do que seria 

passado adiante sobre Chaucer e seus escritos sugere um conjunto de relações entre as obras e o 



25 

público, cuja presença no tempo, no discurso, nas instituições lhe dá força e autoridade. 

 O Orientalismo não é apenas um tema ou campo político refletido passivamente pela 

cultura, pela erudição ou pelas instituições; nem é um grande e difusa coletânea de textos ou 

representa uma trama imperialista. Orientalismo é a distribuição de uma consciência geopolítica 

através destes textos, é a elaboração de uma distinção geográfica e de uma série de interesses, é 

uma vontade de controlar o outro, e é, sobretudo, um discurso (SAID, 2007, p. 40 - 41). Os 

fundamentos de um pensamento que reforça o eu versus o outro, a cristandade versus islamismo, 

reflete a maneira pela qual se mantém uma polarização palpável entre os muçulmanos e o resto 

do mundo. Para uma melhor compreensão da especificidade histórica da retórica anti-islâmica no 

Ocidente, precisamos reconhecer que muitas formas de pensamento ocidental – colonial, 

científico, revolucionário, secularista – também participaram da formação dessa antipatia. 

 Isto é, o “roubo da história” não está somente no tempo e espaço. Dividir a realidade 

humana em culturas, histórias e tradições, geralmente faz com que coloquemos importância em 

algumas distinções em detrimento de outras. Desse modo, a construção de Chaucer como um 

cânone está ligado a uma necessidade de espacializar e nacionalizar elementos, em que apenas o 

Ocidente é incluído e no qual o Oriente não tem parte. Chaucer esteve em ambientes que 

proporcionaram a ele o contato com histórias e pessoas de todo o mundo, fazendo com que 

possivelmente absorvesse delas ideias para as suas narrativas. A separação entre Oriente e 

Ocidente não é menos uma delimitação geográfica e mais ideológica, estando ligada ao 

colonialismo e a noção de berço de vários conceitos e tradições. 

 

 

 



26 

Capítulo 2​

Peregrinação, Comércio e Cruzadas: Intercâmbio de Conhecimento no 

final do século XIV 

Embora a Inglaterra não tenha uma costa mediterrânea, o mundo mediterrâneo não é 

menos parte da literatura inglesa. Para a história literária, a evolução do gênero romance na 

Europa seguiu os contatos Leste-Oeste. Cultura cruzada, narrativa de viagem, romance e outros 

gêneros, todos constantemente e insistentemente refratam a experiência inglesa medieval através 

do contato com o mediterrâneo. O aprendizado científico, literário e filosófico árabe transmitido 

pelos tradutores latinos, pode ser rastreado através das trocas comerciais, rotas de peregrinação, 

como meu exemplo mostrará. 

​ Desde a Antiguidade, os árabes têm sido intermediários no fluxo de especiarias, sedas e 

matérias-primas entre a Ásia e o Mediterrâneo. Através do que o autor John M. Hobson chama 

de globalização oriental, o Oriente criou uma economia e uma rede global de comunicações após 

o século V. Hobson afirma que "entre os anos 650 e 1000, o Oriente Médio teve os níveis mais 

altos de poder extensivo e intensivo no comércio global” (HOBSON, 2004, p. 30, tradução 

minha). Durante esse período, ideias, instituições e tecnologias orientais se difundiram para o 

Ocidente, onde foram posteriormente assimilados. 

​ O protagonismo do Oriente no comércio global é notório. A Europa apenas se inseriu 

com mais força no comércio internacional posteriormente, principalmente após as Cruzadas. 

Abu-Lughod aponta que o que se sucedeu após as Cruzadas solidificarem a competitividade no 

sul da Europa, estabelecendo uma troca regular com conexões que vão do norte da Europa para a 

Itália, até os comércios no Oriente Médio, Índia e China. A reabertura da rota para o leste pelos 

primeiros cruzados, deu origem a um intercâmbio Leste-Oeste e muçulmano-cristão no 

Mediterrâneo, que mudou o curso do comércio medieval no Ocidente (HEFFERNAN, 2003, p. 

20).  

Do ponto de vista de Abu-Lughod, observamos que as Cruzadas tiveram consequências 

importantes para o comércio global durante a Idade Média. Todavia, Metlitzki considera que o 

impacto da cultura árabe na história intelectual da Europa, durante e depois das Cruzadas, foi 

rasa. Para a autora, as Cruzadas foram eventos militares, com pessoas que não estavam 



27 

interessadas em nada que a civilização sarracena teria a oferecer, e os quais o objetivo era 

destruir (METLITZKI, 1977, p. 4). 

É pouco provável que durante os anos se sucederam as Cruzadas não tenha causado 

impacto na história intelectual da Europa. Essa atuação aparece principalmente nas narrativas 

literárias e nos conhecimentos científicos transmitidos através das muitas rotas de peregrinação e 

comerciais que surgiram durante esse período. A luta do sul da Europa para livrar-se dos 

muçulmanos refletiu nas epopeias da França e romances da Espanha e Itália, bem como da 

Inglaterra. Numerosos romances ingleses tratam de confrontos militares entre sarracenos e 

cristãos, incluindo o Conto do Magistrado de Chaucer. A título de exemplo, muitas das regiões 

citadas pelo cavaleiro, um dos personagens de Contos da Cantuária, trazem a marca das 

Cruzadas: Alisaundre, cidade no Egito; Lyeys, no sudoeste da Turquia; Palatye, uma cidade na 

Anatólia; Belmarye, no atual Marrocos. Esses são lugares em que o cavaleiro peregrino de 

Chaucer fez campanha (HEFFERNAN, 2003, p. 8 - 9). Para mais, após as Cruzadas, em torno de 

1250 a 1350, foi o momento em que a Europa se inseriu em uma economia de comércio 

internacional que se desenvolveu e se estendeu até a China, envolvendo comerciantes e 

produtores em uma extensa e estreita rede mundial de trocas (ABU-LUGHOD, 1989, p. 8). 

À medida que o comércio europeu por fim prosperava, “ligas comerciais como a Liga de 

Milão, a Liga Hanseática e o Flamengo Hansa de Londres foram estabelecidas” (HEFFERNAN, 

2003, p. 21-22). Mas ainda havia locais dos quais mantinham "centralidade" no comércio 

europeu com o Mediterrâneo. Como Janet Abu-Lughod aponta, “nenhum sistema mundial é 

global, no sentido de que todas as partes se articulam uniformemente umas com as outras, 

independentemente do papel que desempenham ser central ou periférico” (ABU-LUGHOD, 

1989, p. 32). O que acontece é que alguns locais se tornam essenciais e centrais para a Europa, 

mas faziam parte de uma rede global muito maior.  

Devemos levar em consideração que, juntamente com as commodities que chegavam do 

Oriente, os comerciantes também estavam trazendo livros, contavam suas histórias de seus locais 

de origem e consequentemente afetaram a cultura europeia. Como Abu-Lughod nota, a entrada 

das riquezas do Oriente mudou o papel das cidades marítimas mercantis italianas de passivas 

para ativas. O grande fluxo de pessoas e mercadorias na Europa no século XII pode ser explicado 

de maneira convincente tanto pelo aumento da demanda por produtos orientais estimulados pelas 

Cruzadas, quanto por causa da posição estratégica dos italianos nos enclaves costeiros do 



28 

Levante e pelo aumento da oferta desses bens que eles agora poderiam entregar 

(ABU-LUGHOD, 1989, p. 35 - 38). 

​ Desse modo, é possível pensar a inserção do Ocidente no comércio internacional como 

uma das formas pelas quais a Europa se apropriou de recursos orientais. Os locais para os quais 

Chaucer viajou foram pontos de enorme fluxo comercial para a Europa, o que o proporcionou 

acesso a diferentes modos de vida e histórias que vão além do Ocidente. Por esse motivo, 

Chaucer serve como fio condutor deste capítulo. Aqui faço um panorama da vida do poeta a fim 

de entender como ele se inseriu em meio a essas trocas culturais, dado que, através das 

experiências vividas pelo autor é possível compreender melhor a sua literatura. 

 

* 

Chaucer era um citadino envolvido em diversos postos a serviço da Coroa, sendo 

reconhecido em vida muito mais por estes cargos do que por suas narrativas, que ganharam 

maior circulação após sua morte em 1400. A vida e a poesia de Chaucer foram incorporadas por 

um mundo de comércio internacional, troca de manuscritos, uma cidade multilíngue e o 

movimento de ideias através de fronteiras em constante mudança. Antes de trabalhar na corte 

inglesa, grande parte da vida de Chaucer foi em meio ao comércio londrino. O pai do poeta era 

um mercador de vinho de Londres, então sua infância foi passada nesse ambiente de transações. 

Chaucer vivia perto do rio Tâmisa, o que possibilitou a ele o contato com navios e mercadorias 

de todo o mundo, o que proporcionou um contato cultural que se tornaria uma característica da 

escrita do poeta. 

A carreira de Chaucer na corte começou em 1357 com sua nomeação para a casa de 

Elizabeth, condessa de Ulster, e seu marido, o príncipe Lionel. Ao contrário dos mercenários que 

vendiam seus serviços em contratos de curto prazo para diferentes senhores, Chaucer trabalhava 

diretamente para a Coroa Inglesa. A corte, assim como a cidade de Londres, estava 

frequentemente repleta de pessoas de diversas regiões. Assim, o ambiente em que Chaucer vivia, 

e as grandes famílias que o sustentavam durante grande parte da sua vida, eram globalmente 

conectados. Essas famílias eram formadas por pessoas de muitas localidades diferentes. Eram 

multilíngues, itinerantes e envolvidos em extensas redes de comércio. Seus chefes patrocinavam 

poetas e artistas de toda a Europa e seus casamentos frequentemente envolviam trocas culturais 

(TURNER, 2020, p. 97). 



29 

Entre 1366 e 1378, Chaucer viajou para o exterior inúmeras vezes. A serviço da coroa, 

ele foi para a França e a Itália, frequentando tribunais em Navarra e Milão.  Em uma de suas idas 

para França, foi capturado e depois resgatado durante uma campanha militar de 1359 a 1360, 

inaugurando uma série de viagens que o levariam regularmente à França. Em 1366, foi para 

Navarra; em 1369, lutou no norte da França; em 1370, foi para a França ou Flandres; e em 1373 

ele visitou Gênova e Florença (TURNER, 2020, p. 94), entre diversos outros lugares do mundo 

ao longo de sua carreira. 

A Região dos Flandres, as Cidades da feira de Champagne, Gênova e Veneza, foram 

locais de extrema troca cultural e de uma grande rede comercial que os envolvia durante o século 

XIV. Sabemos que rotas comerciais e atividades mercantis também conectam conhecimentos, 

ideias, habilidades transportadas por objetos e pessoas. As rotas utilizadas pelos comerciantes 

também eram utilizadas por viajantes, peregrinos, diplomatas de diferentes regiões, incluindo o 

próprio Chaucer.  

No século XIII, o comércio global era dividido em subsistemas de trocas em cidades 

ligadas pelo mar, rios e grandes rotas terrestres, algumas desde a Antiguidade. Havia oito 

subsistemas nesse período que podem ser agrupados em três grandes grupos, que formavam o 

coração dessas redes: Europa, Oriente Médio e Extremo-Oriente. Na Europa, no centro-leste da 

França, onde era mantida a feira de Champagne e o comércio internacional em Gênova e Veneza, 

na Itália, possuíam protagonismo (ABU-LUGHOD, 1989, p. 32 - 33). 

O fluxo de pessoas nesses locais era subsequente de políticas e práticas econômicas que 

faziam com que as rotas, os portos e os locais de trocas comerciais também fossem usados por 

viajantes de outras localidades. A jornada tinha que ser quebrada em partes e alguns lugares 

serviam para isso. Por exemplo, quando Chaucer vai pela primeira vez para a França, ele fica em 

Flandres. Na metade de 1377, Chaucer foi enviado em viagens com Sir Thomas Percy para 

negociar a paz e também discutir o possível casamento do neto do rei Ricardo com Marie de 

France (BREWER, 1982, p. 134). A maioria de suas viagens envolveu negociações e tentativas 

de abrir e manter conexões, tanto por meio de casamentos e negociações de paz quanto por meio 

de acordos comerciais. Diplomatas como Chaucer também usavam suas visitas para outros 

propósitos, dado que o poeta inglês voltou para Flandres outras vezes. Possivelmente, também 

registrou informações do que encontrou. 

Flandres é uma cidade localizada em Gante, França, e tinha um papel central no comércio 

externo. Não apenas as cidades da Itália estavam engajadas em levar suas mercadorias para o 



30 

Oriente: por volta de 1248, por exemplo, Flandres negociava produtos têxteis na Síria 

(ABU-LUGHOD, 1989, p. 84). Chaucer não deixou de registrar isso em duas de suas histórias 

em Contos da Cantuária. Primeiro, no conto do Homem do Mar, em que a cidade onde o homem 

faz seus negócios é citada como “Na manhã seguinte o mercador partiu para Flandres, levando 

seu aprendiz como guia, e chegou a Bruges sem qualquer incidente. Uma vez lá foi logo tratar de 

seus negócios, comprando e fazendo empréstimos”.8 Outro relato sobre Flandres é encontrado no 

Prólogo Geral, em que é declarado que o chapéu usado pelo Mercador veio das feiras de 

Flandres: “E trazia na cabeça um chapéu flamengo”9. 

A feira de Champagne, na França, foi um ponto de troca comercial de grande importância 

no final do século XIII e um dos lugares que Chaucer esteve presente. Abu-Lughod identifica 

como frequentadores, primeiramente, comerciantes locais que prestavam serviços aos que 

vinham de fora, mas também mercadores de outras cidades francesas do entorno das feiras, de 

outras regiões da Europa, do Mediterrâneo e do Oriente, como da Síria, Chipre, Grécia, dentre 

outros (ABU-LUGHOD, 1989, p. 62). Ou seja, esses grupos trouxeram diferentes mercadorias 

para as feiras e tiveram diferentes papéis nos processos de trocas, seja de mercadorias ou 

conhecimentos. 

Ainda na França, Calais foi o local das negociações de paz entre a Inglaterra e a França 

em outubro de 1360. No meio das negociações, o príncipe Lionel pagou a Chaucer para que 

levasse cartas suas para a Inglaterra. Esta missão parece ser o último registro do serviço de 

Chaucer a Lionel. Alguns meses depois, Chaucer estava em Calais, onde foi ratificado o tratado 

que pôs fim a esta campanha. Era um lugar para o qual Chaucer voltaria várias vezes em suas 

viagens ao exterior, tendo importância contínua para ele como viajante, mensageiro, diplomata e, 

mais tarde, funcionário da alfândega. Calais era uma cidade de mercadores, trocas, tratados e 

identidades mistas. Mais tarde, Chaucer seria um poeta não da ordem e hierarquias consagradas, 

mas de vozes heterogêneas e do mercado. Com efeito, David Wallace escreveu sobre Calais 

como o ponto principal da poética chauceriana, em seu hibridismo. Acrescentando que Calais no 

final do século XIV também representava a própria Inglaterra em sua mistura cultural 

(TURNER, 2020, p. 73). 

9 “Upon his heed a Flaundryssh bever hat” (CHAUCER, 2014, p. 46-49). 

8 “To morwe cam, and forth this marchan rydeth/ Flaunderes-ward; his prentiss wel him gydeth,/ Til he cam in-to 
Brugges merily./ Now gooth ths marchant faste and bisily/ About his nede, and byeth and creaunceth” (CHAUCER, 
2014, p. 268-289). 



31 

A guerra também foi outro motivador para a movimentação das pessoas ao redor da 

Europa e Mediterrâneo. No período em que Chaucer esteve em Navarra, em meados de 1366, foi 

um período de extrema tensão política. As casas governantes de Hainault e Navarra foram 

amplamente definidas por seu relacionamento com a França. Ambos os países influenciaram a 

Guerra dos Cem Anos e ambos foram importantes para Chaucer em meados da década de 1360.  

Hainault e Navarra são cidades fronteiriças. Navarra, espremida entre Aquitânia, Castela e 

Aragão, estava inserida nos conflitos espanhóis e anglo-franceses, o que tornou as cidades um 

ímã para todos os tipos de pessoas durante esse período (TURNER, p. 104 - 105). 

O reino de Aragão era nominalmente cristão na virada do século XII, mas muitas de suas 

cidades permaneceram muçulmanas por algum tempo. Em Navarra, os judeus eram uma parte 

proeminente da mistura cultural e viviam ao lado de muçulmanos e cristãos, dos países 

fronteiriços. Navarra tinha uma mistura religiosa diferente de qualquer comunidade na Inglaterra 

ou na França naquela época. As comunidades muçulmanas tendiam a ser rurais e estavam 

envolvidas em diversas atividades, trabalhavam como tropeiros e fornecedores de cavalos de 

carga; outros eram médicos de cavalos e ferreiros (TURNER, 2020, p. 112). Contavam, ainda, 

com enorme circulação de pessoas devido às guerras. Chaucer visitou um país em que seguidores 

das três grandes religiões dividiram as mesmas regiões. Ele pode ter ouvido histórias do mundo 

mais ao leste de algum viajante muçulmano ou tido contato com os judeus na corte; mesmo que 

isso não tenha ocorrido, de todo modo ele experimentou a vida em um país onde diferentes 

religiões coexistiam. 

Mesmo com o desenvolvimento do comércio europeu, as transações ainda dependiam de 

Veneza e Gênova para mercadorias orientais. Entre as cidades europeias, Gênova e Veneza 

tinham destaque no Mediterrâneo, além de terem um papel central em juntar a Europa com o 

comércio e a economia mundial do Leste. Ambas as cidades mantinham um intenso comércio 

com a Anatólia, bem como com o Crescente Fértil, o Egito e o Norte de África, mas Veneza 

concentrava-se nas trocas com a Síria e o Egito, enquanto Gênova lidava majoritariamente com o 

norte da África e as colônias de Caffa e Tana no Mar Negro (HEFFERMAN, p. 21 - 22). Ambas 

se tornaram grandes potências navais e mercantes, lutando pela supremacia sobre o 

Mediterrâneo, até então Mar Arábico, e por concessões comerciais exclusivas e/ou preferenciais 

nas áreas do Mar Negro, ao longo da costa da Palestina, e no Egito, que guardava a porta de 

entrada para Índia e além (ABU-LUGHOD, 1989, p. 102). 



32 

As viagens de Chaucer para a Itália permitiram conhecer e utilizar como inspirações 

autores italianos como Dante (1265 - 1321), Petrarca (1304 - 1374) e Boccaccio (1313 - 1375) – 

os quais, de fato, exerceriam grande influência em sua obra. Por outro lado, deixa-se de 

circunstanciar e detalhar que, nessas mesmas viagens, Chaucer provavelmente também teve 

contato com traduções em latim de textos árabes sobre filosofia, astrologia e medicina, além de 

traduzir esses textos do latim para o inglês (BARRINGTON, 2020, p. 2-3). Para entender a visita 

de Chaucer a Gênova, temos que tentar entender o comércio inglês de lã que era uma 

engrenagem em uma série de mecanismos interligados, em que Chaucer estava cada vez mais 

envolvido. Sua viagem a Gênova, no final de 1372 e início de 1373, assim como seu trabalho 

subsequente na alfândega de Londres, foi sobre o comércio de lã. 

A posição de Chaucer na casa real, sua conexão familiar com Gante e seu longo 

conhecimento de assuntos comerciais o tornaram um diplomata adequado para essa missão, mas 

é provável que seu conhecimento de italiano o tenha tornado particularmente útil. Sua missão 

pode parecer bastante simples — discutir as possibilidades de comércio genoveses na Inglaterra, 

um relacionamento que se poderia imaginar que poderia facilmente ser mutuamente benéfico. No 

entanto, a missão de Chaucer foi altamente controversa e o colocou contra os interesses dos 

associados de seus pais e seus próprios futuros associados em Londres. Envolveu-o em conflitos 

políticos que se transformaram em confrontos do Bom Parlamento e levaram a notórios 

assassinatos em Londres no final da década (TURNER, 2020, p. 145 - 146). 

Entre os séculos XIII e XV os muçulmanos eram parceiros importantes nos negócios com 

cidades italianas. A localização da Itália também permitiu maior contato com os portos 

levantinos, o que ocasionou um intercâmbio comercial intenso com o Oriente. Essas trocas 

proporcionaram à Itália não apenas o contato cultural, mas a envolveu em diversas características 

desses locais ao Leste. Era comum encontrar, através desse relacionamento, a apropriação de 

elementos de origem árabe em objetos de arte e na arquitetura. 

Finalmente, diante dessas conexões e de gigantesca rede de rotas terrestres e marítimas, é 

possível compreender que as pessoas que passaram por esses locais inevitavelmente formaram 

um movimento de troca de ideias e commodities, através de artesãos, viajantes, aventureiros, 

eruditos, etc., inspirados por objetos, histórias e memórias de costumes estrangeiros trazidos de 

um lugar para outro. Neste capítulo concluo que o contato cultural durante a Idade Média foi um 

poderoso agente de mudança na literatura: não apenas fontes e análogos com seus enredos e 

temas, imagens e motivos, mas toda uma outra cultura. Nesse período, produtos, pessoas, 



33 

técnicas e gostos podiam ir de um canto para outro e possuíam impactos em áreas muito distantes 

uma das outras. 

 



34 

Capítulo 3​

O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey 

Chaucer 

O impacto da interação entre Ocidente e Oriente, durante a Idade Média, refletiu 

intensamente na literatura. No caso do Conto do Escudeiro de Chaucer, analisado neste capítulo, 

seus diálogos com textos orientais e as apropriações vão desde os personagens a detalhes do 

enredo e cenário. Importante ressaltar que nenhuma fonte literária direta, análoga ao Conto do 

Escudeiro, veio à luz. Os estudos acerca de uma fonte individual para o Conto do Escudeiro 

acabam não alcançando o objetivo, uma vez que a natureza fragmentária da narrativa, assim 

como a forte probabilidade da dependência de Chaucer de relatos orais e reminiscências de 

viajantes e mercadores, torna a possibilidade de encontrar uma única fonte escrita para a história 

de fato improvável. 

O Conto do Escudeiro apresenta raízes árabes, sua ampla gama de alusões e referências a 

personagens orientais, sugerem as tradições intelectuais e literárias orientais às quais Chaucer 

vivenciou durante sua vida, e que aqui serão ilustradas em grande parte através de análogos. É 

mais direto e mais preciso notar que tais análogos são, em muitos casos, exemplos de uma 

grande variedade de adaptações de histórias de todo o Oriente. A narrativa é uma miscelânea de 

vários motivos, alusões, padrões de histórias, conhecimento e reminiscências de viajantes e 

comerciantes, o que faz parecer que Chaucer leu ou ouviu diversas histórias e as combinou em 

uma única narrativa. Neste capítulo tentarei fazer um panorama dessas possíveis fontes e 

análogos, a partir de uma análise da intertextualidade presente nessas histórias. 

 

 

Enredo geral do Conto do Escudeiro 

A narrativa começa preparando o cenário, ligando a história no tempo e no lugar: os 

velhos tempos em Sarray. Sarray (ou Tzárev, no que é hoje o sul da Rússia), na terra de Tartária, 

“Em Tzárev, na terra da Tartária”10, local geograficamente e historicamente precisos. 

Cambuscan, que faz guerras constantes com os russos, “Vivia um rei que movia guerra aos 

10 “At Sarray, in te land of Tartarye”” (CHAUCER, 2014, p. 573-4) 



35 

russos”11, representa Genghis Khan (1162 - 1227), fundador do império mongol. Esse 

personagem também pode ser entendido como Kublai Khan (1215 - 1294), neto do precedente 

que reinou em Cambaluc, Pequim. No entanto, de acordo com uma nota de Paulo Vizioli à 

edição em português do livro (CHAUCER, 2014, p. 577), quem de fato esteve na corte em 

Tzarev e combateu os russos foi Batu Khan (1207 - 1255). O personagem do Escudeiro descreve 

Cambuskan como um rei que "werreyed Russye" (movia guerras aos russos), então é possível 

entender que o "Kyng cleped Cambyuskan" (o rei chamado Cambuscan) poderia ser baseado em 

Batu Khan. Ou, assim como muitos detalhes do conto, Cambuskan pode ter sido uma 

combinação desses três Khans. 

 Chaucer nunca esteve em Sarai, mas está imaginando uma troca entre os dois impérios 

mais poderosos daquele período: os mongóis e os mamelucos. O poema reflete algumas relações 

diplomáticas reais entre a corte mameluca e os mongóis, como a Horda Dourada. Quando o 

poeta imagina a corte mongol, ele pode ter recorrido a relatos sobre "os costumes dos tártaros 

que moram em Cathay" nas Viagens de John de Mandeville (BARRINGTON, p. 5). O Canato da 

Horda Dourada, foi visitada por Marco Polo e Ibn Battuta, os quais Chaucer também poderia ter 

entrado em contato com seus relatos. 

Ainda no começo da narrativa, é apresentado os personagens principais, um estranho 

cavaleiro e os membros de um grupo familiar: Cambuscan, sua rainha Elfeta, seus dois filhos 

Algarsif e Cambalo e sua filha Canace. Cambalo ou Cambalus, o filho de Cambuscan pode ser a 

representação de Kambala, um dos netos de Kublai Khan. Cambalus ou Cambaluc também 

significa “The King’s City”, derivado do Turko khanbäliq. No que se refere a  Algarsife e Elfeta, 

não há evidências suficientes para saber quem eles podem representar, mas não são gregos ou 

mongóis. Para Metlitzki, esses personagens parecem ser de origem Árabe. Elfeta, significa 

“young woman” em árabe (METLITZKI, 1977, p. 75), enquanto Algarsife pode derivar de saif 

aljabhar, que significa “a espada do gigante” (METLITZKI, 1977, p. 79-80).  

Esse ilustre monarca, o tártaro Cambuscan, concebera dois filhos em sua 

esposa Elfeta, um dos quais era Algarsife, e o outro se chamava 

Cambalo. Também tinha uma filha, a sua caçula, cujo nome era Canace 12 

12 “This noble kyng, this Tartre Cambyuskan/ Hadde two sones on Elpheta his wyf,/ Of which the eldest highte 
Algarsyf,/ That other sone was cleped Cambalo./ A daughter hadde this worthy kyng also,/ That youngest was, and 
highte Canacee” (CHAUCER, 2014, p. 576-77). 

11 “Ther dwelte a kyng that werreyed Russye” (CHAUCER, 2014, p. 573-4) 



36 

A possível utilização das Viagens de Marco Polo para a concepção do cenário do Império 

Mongol de Cambuscan é rejeitada por Manly (1986). O autor afirma que Chaucer tinha acesso a 

outros romances sobre Genghis Khan, dado que, se Chaucer de fato usou as viagens de Marco 

Polo como fonte, ele intencionalmente trocou as características dos personagens ao escrever sua 

história. Uma possível fonte para o enredo geral do Conto do Escudeiro também pode ser o livro 

de viagens de Mandeville. De acordo com o livro, John de Mandeville atravessou o caminho da 

Turquia (Ásia Menor e Cilícia), Tartária, Pérsia, Síria, Arábia, Egito, Líbia, Etiópia, Caldéia, 

terras das amazonas, Índia e muitos outros locais ao redor da Índia. Ele tinha estado 

frequentemente em Jerusalém e tinha escrito em línguas românicas, já que eram mais 

amplamente compreendidas do que o latim.  

Considero que Chaucer tenha entrado em contato com todas essas fontes e as 

combinando para criar sua narrativa. Mas, as possíveis fontes se estendem para além das viagens 

de Marco Polo ou John de Mandeville. Para os detalhes da corte de Cambuskan, Chaucer pode 

ter se baseado em relatos dos mongóis por missionários como João de Plano Carpini (1182 - 

1252), Simão de São Quentin (fl. 1245 - 1248), com Hystoria Tartarorum (História dos tártaros), 

e Vicente de Beauvais com o seu Speculum historiale. Hystoria Tartarorum é um relato sobre o 

Império Mongol composto em latim em 1247. É um dos relatos mais detalhados da história e dos 

costumes dos mongóis a aparecer na Europa naquela época. Já o autor Simão de São-Quentin foi 

um frade e diplomata dominicano que acompanhou Ascelin da Lombardia em uma embaixada 

que o Papa Inocêncio IV enviou aos mongóis em 1245. O relato de Simão sobre a missão, em 

sua forma original, se perdeu, mas uma grande parte foi preservada na obra Speculum Historiale 

de Vicente de Beauvais. Speculum Historiale faz parte de um compêndio bastante conhecido na 

Idade Média e composto por três partes, o Speculum Naturale, o Speculum Doctrinale e o 

Speculum Historiale. No prólogo de A Lenda das Boas Mulheres, Chaucer cita diretamente o 

texto de Vicente. 

Outro exemplo possível são as lendas de Preste João. Preste João foi um rei da Índia, 

possivelmente representado no texto de Chaucer. É mencionado nas lendas, assim como na 

narrativa de Chaucer, elementos mágicos como o espelho e o anel, oferecendo paralelos mais 

próximos do cenário da narrativa de Chaucer (BENSON, 1986, p. 890).  

No Conto do Escudeiro, Cambuskan comemora vinte invernos no trono. Durante o 

grande banquete, um cavaleiro se apresenta em nome do “The kyng of Arabe and of Inde” (O rei 

da Arábia e das Índias), uma área que pode ser considerada do Sultanato Mameluco, entre o 

https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Mongol_Empire?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt-BR&_x_tr_pto=ajax,sc,elem,se


37 

Egito e o Cairo (DIMARCO, 2013, p. 60). O visitante leva quatro presentes mágicos: “steed of 

bras” (um cavalo de bronze) que pode ir a qualquer lugar em pouquíssimo tempo; um espelho 

que mostra quando alguma calamidade vai acontecer ou, no caso das mulheres, quando ela está 

sendo traída ou ainda revelar seu grande amor; um anel que permite que quem o use fale todas as 

línguas, entenda os pássaros e as plantas, além de saber criar qualquer remédio; e, por fim, uma 

espada que penetra qualquer armadura, jamais cura a quem fere, a não ser que se passe a lâmina 

virada por cima do ferimento.  

Após esse momento, os presentes são guardados. Canace se retira para dormir levando 

com ela o anel e o espelho mágico, enquanto o cavalo é preso e o banquete continua. Entre esses 

quatro elementos, irei me debruçar primeiramente pelo cavalo mágico. 

 

O Cavalo Mágico ou o Cavalo de Bronze 

O elemento do cavalo mágico é apresentado na narrativa de Chaucer como um dos 

presentes para o Grande Khan: 

O rei da Arábia e das índias vos saúda com os seus melhores votos; e, por 

intermédio deste criado sempre a vosso dispor, vos envia, em honra desta 

grande data, este corcel de bronze. Este corcel de bronze, que pode com 

facilidade e conforto, no espaço de um dia natural (ou seja, em vinte e 

quatro horas), levar vossa pessoa, faça sol ou chova, para onde inclinar-se 

vosso coração, – sem que corra qualquer risco, em tempo bom ou ruim. 

Ou, se for vosso desejo voar pelas alturas, como uma águia a flutuar no 

espaço, este cavalo poderá transportar-vos para lá (com plena segurança, 

mesmo que adormeçais em seu dorso), e trazer-vos de volta ao girardes 

um simples pino. Seu construtor tinha muitos recursos. E, antes de fazer 



38 

sua obra, observou as configurações astrais, e empregou feitiçaria e selos 

mágicos 13 

Para esse elemento, um evento pode ter inspirado Chaucer a colocar um cavalo voador no 

Conto do Escudeiro. Frei João de Marignolli (1338 - 1353) viajou para Yuan, China, em 1342 

como emissário papal. O maravilhoso cavalo dado por Frei João de Marignolli como presente do 

Papa Bento XII ao Khan Toghon Temür tornou-se o tema de um poema do erudito chinês 

Ouyang Hsüan (1283 – 1357). Uma seção dos anais imperiais chineses de Cambulac afirma que, 

em 19 de agosto de 1342, um "cavalo notável" foi presenteado ao Khan Toghon Temur pelo 

"Reino dos Francos". No poema, intitulado Ode ao Cavalo Celestial, é dito que o cavalo chegou 

magicamente pelos mares para o Grande Khan (WANG, 2015, p. 95-98). Os chineses não apenas 

escreveram sobre sua visita, mas também inspiraram algumas pinturas. Pelo menos três artistas 

chineses do século XIV — Zhou Lang, Zhang Yanfu e Ren Xianzuo — pintaram esse evento 

(WANG, 2015, p. 85). 

Além desse evento, Chaucer parece estar familiarizado com mais de um relato sobre 

Cambuskan e os “hors of bras” (cavalos de bronze). Aqui estamos lidando com um material 

muito parecido com o conto do Cavalo de Ébano nas Mil e uma Noites. É possível que a vasta 

coleção de Mil e uma Noites não estivesse disponível para Chaucer, mas alguma forma dessa 

história sem dúvida circulou na Europa Ocidental no final do século XIII. Entre elas, o Ciclo de 

Cleomadés de Adenet le Rois e Meliacin de Girart d'Amiens. Embora a origem exata seja 

desconhecida, ambas as fontes desses romances incorporaram detalhes de mais de uma das 

versões existentes de Mil e uma Noites. 

Adenet le Roi (1240 – 1300), foi um trovador Francês. Seu texto, Cléomadès, é um 

romance feito a partir das tradições espanholas e árabes e fala sobre um cavalo de madeira 

voador. A história foi escrita a pedido de Blanche, infanta de Castela, irmã do rei da França. 

Acredita-se que o Ciclo de Cléomadès com sua história do cavalo encantado tenha se baseado 

13 “He seyde, 'The kyng of Arabe and of Inde, My lige lord, on this solempne day Salewith yow, as he best kan and 
may, And sendeth yow, in honour of your feeste, By me, that am al redy at youre heest, This steed of bras,/ This 
steed of bras, that easily and wel/ Can, in the space of o day naturel,/ This is to seyn, in foure and twenty horse,/ 
Wher-so yow list, in droghte or elles shoures,/ Beren your body in-to every place/ To which your herte wilneth for to 
pace/ With-outen wem of  yow, through foul or fair;/ Or, if yow list to fleen as hye in the air/ As doth an eagle, whan 
him list to sore,/ This same stede shal bere yow ever-more/ With-outen harm, til ye be ther yow leste,/ Though that 
ye slepen on his bak or reste;/ And Turne ayeyn, with wrything of pin./ He that it wrought coude ful many a gin;/ He 
wanted many a constellacioun/ Er he had doon this operacioun;/ And knew ful many a seel and many a bond./” 
(CHAUCER, 2014, p. 578-9). 
 



39 

em uma versão espanhola da história do cavalo voador das Mil e Uma Noites (HEFFERNAN, 

2003, p. 65).  

Já o texto Meliacin, ou, le Cheval de Fust foi escrito por volta de 1285 pelo escritor 

francês, Girart d’Amiens. Este romance também usa o motif oriental do cavalo mágico. 

Clamazart, que traz o cavalo mágico em Meliacin, é um nobre, e um mensageiro do “King de 

Arabe e de Inde” (CORREALE, 2002, p. 172), assim como no Conto do Escudeiro de Chaucer. 

Na história de Girart, o feiticeiro Clamazart oferece um cavalo voador em ébano ao rei núbio do 

Grande Erménie que, em troca, está disposto a lhe conceder o que ele quiser. Clamazart então 

pede a mão da filha do Grande Erménie, Gloriande. O irmão de Gloriande, Méliacin, a salvará 

dessa união, ao mesmo tempo em que libertará, graças ao cavalo voador, sua amante Célinded de 

uma prisão. 

Apesar dessas versões francesas serem semelhantes, não são idênticas. Girart 

aparentemente permanece mais fiel à narrativa encontrada nas Mil e uma Noites do que Adenet. 

Chaucer, por sua vez, parece ter utilizado a mecânica de operação do cavalo por meio dos pinos 

do Ciclo de Cleomadès. Na história de Adenet, caso não ative o pino atrás da orelha, o cavalo 

não sai do lugar. Apenas após a ativação, é possível voar com o cavalo. Chaucer recorre também 

à ocasião de uma festa de aniversário e ao anel que tem o poder de revelar uma traição. A 

semelhança narrativa mais próxima parece estar na previsão de que Algarsife, um dos irmãos de 

Canacee, ganhará uma esposa após grandes, mas não especificadas, aventuras com o cavalo 

mágico (CORREALE, 2002, p. 171). 

Em alguns pontos, o Conto do Escudeiro parece mais próximo da trama do Meliacin do 

que do Cleomadés. A cena de abertura do Conto do Escudeiro é desenvolvida tão diretamente 

quanto em Meliacin, ambos os poetas passando de uma descrição da bela filha do monarca para 

uma descrição da festa em homenagem ao pai. Ambos os romances diferem do conto oriental ao 

designar o aniversário do monarca como ocasião da festa, mas apenas em Meliacin e no Conto 

do Escudeiro o próprio monarca ordena essa comemoração. Apenas no Meliacin e no Conto do 

Escudeiro há uma observância religiosa mencionada como parte das festividades. Além disso, a 

cena em Meliacin e no Conto do Escudeiro é colocada longe da Europa ocidental, mas em 

Cleomadés o reino fica na Espanha (CORREALE, 2002, p. 172). Posteriormente no conto, 

Algarsife conquista Teodora com a ajuda do cavalo encantado, outro incidente semelhante 

observado nas Mil e uma Noites e em Cleomadés. 

 



40 

 

Canace, o anel mágico e o Falcão 

Na parte dois do conto, desdobra-se a ação narrativa de Canace. Durante a festa de 

Cambuscan, sua filha Canace é presenteada com um anel mágico:  

Quanto ao poder do anel, se desejais sabê-lo, consiste em permitir a ela, 

quando usá-lo no polegar ou em sua bolsa, entender perfeitamente o 

canto de todas as aves que voam sob o céu, captando o seu sentido com 

clareza e podendo responder-lhes em sua língua. Com ele, também 

conhecerá as plantas todas que crescem sobre raízes; e saberá que 

remédio ministrar a cada enfermo, mesmo com chagas enormes e 

profundas 14 

Possivelmente Chaucer tinha diante de si, ou em sua memória, um modelo para sua 

história do Falcão. Para este episódio, como para outros no fragmento chauceriano, as Mil e Uma 

Noites oferecem um paralelo próximo. Os pontos principais do episódio do falcão de Chaucer 

podem ser explicados à luz do conto árabe, Taj al-Muluk e a princesa Dunya. O ponto principal 

do episódio do falcão de Chaucer que possui relação com a história de Taj al-Muluk e a princesa 

Dunya é o momento em que a princesa Dunya tem um sonho em que um pombo abandona sua 

companheira presa por um caçador. Ao acordar, a princesa conclui que “Nenhum macho tem 

fidelidade. Impossível acreditar em qualquer homem que seja” e chama seus acompanhantes para 

uma caminhada no jardim (MIL E UMA NOITES, 2021, p. 304). 

Enquanto no Conto do Escudeiro de Chaucer, Canacee está empolgada com seus 

presentes. Ao acordar do seu “firste sleep” (primeiro sono) declarando que perdeu o sono e 

gostaria de sair para uma caminhada no jardim. Ela chama um grupo de suas camareiras para que 

a acompanhassem. O cenário é o mesmo em ambos os relatos: um jardim contíguo a um palácio. 

Aqui Canacee não encontra um pombo, mas uma falcão fêmea. A ave se lamenta:“Que, com a 

voz comovente, dava gritos que ecoavam por todo aquele bosque”15. O anel recebido por ela 

permitiu que entendesse o que o pássaro dizia. Ao ouvir que o falcão estava se lamentando 

15 “That with a pitous voys so gan to crye/ That all the wode resouned of hir cry/” (CHAUCER, 2014, p. 590-1). 

14 “The vertu of the ring, if ye wol here,/ Is this; that, if hir lust it for to were/ Up-on hir thombe, or in hir purs it 
bere,/ Ther is no foul that fleeth under the hevene/ That she ne shal wel understonde his stevene,/ And knowe his 
mening openly and pleyn,/ And answer him in his langage ageyn./ And every gras that groweth up-on rote/ She shal 
eek knowe, and whom it wol do bote,/ Al be his wounders never so depe and wyde./” (CHAUCER, 2014, p. 580 - 
81). 



41 

amargamente porque foi abandonado por seu companheiro, assim como a pomba na história da 

princesa Dunya, Canace morreu de piedade pelo pássaro e promete ajudá-la. 

É provável que, assim como as histórias do cavalo voador, Chaucer tenha encontrado 

alguma versão anterior do conto da princesa Dunya que migrou para a Europa. Embora não seja 

possível traçar essa fábula até sua origem, ou definir precisamente as etapas de sua transmissão 

para a Europa Ocidental, é possível oferecer evidências de literaturas que possuem a mesma 

situação em que princesas encontram pássaros abandonados, afligidos pelo abandono de um 

amado. Este enredo, usando uma fábula animal para prenunciar uma situação nos assuntos 

humanos, era popular na literatura oriental (BRADDY, 1936, p. 12). Então, a conexão nos contos 

orientais entre aves e humanos sugere que, se ele tivesse completado a história do escudeiro, 

Chaucer também teria estendido a lição do falcão sobre a infidelidade masculina às relações de 

Canacee com os homens.  

Haldeen Braddy, em The Oriental Origin of Chaucer's Canacee-Falcon Episode, 

igualmente aponta o conto de Taj al-Muluk e a Princesa Dunya como a fonte do episódio do 

falcão em Chaucer, mas acrescenta outras histórias com episódios análogos, com pássaros. Entre 

elas, a história de Katha Sarit Sagara, uma coleção do século XI de lendas indianas. Esta é a 

história da princesa Karpurika, que odiava os homens e recusou um casamento arranjado. A 

princesa acreditava que em uma encarnação anterior ela foi um cisne, e seu companheiro, o cisne 

macho, mostrou-se impiedoso para com ela. O príncipe que a corteja finge que é o cisne 

arrependido reencarnado. Outro romance, este hindu do século VII, Vásavadattá, de Subandhu, 

também contém certas características que lembram a situação do episódio de Canace e o falcão. 

Neste romance hindu, Kandarpaketu, filho de Chintamani, rei de Kusumpapura, vê em um sonho 

uma bela donzela por quem se apaixona tão desesperadamente que imediatamente sai com seus 

assistentes para procurá-la. Enquanto descansava sob uma árvore, seu confidente, Makaranda, 

escuta dois pássaros conversando e, a partir de seu diálogo, descobre que a princesa Vásavadattá 

rejeitou todos os pretendentes porque viu Kandarpaketu em um sonho e aprendeu seu nome. 

Acontece que a princesa, por sua vez, enviou seu confidente em busca do príncipe; e essa pessoa 

Makaranda descobre na mesma floresta. A confidente entrega uma carta ao príncipe de sua 

amante e o acompanha até o palácio do rei, onde ele fica felizmente unido à princesa (BRADDY, 

1936, p. 14). 

Além desses análogos, Dorothee Metlitzki (1977) observa algumas semelhanças com o 

poema grego do século XI chamado Digenes Akrites. Digenes Akritas, é um romance em que o 



42 

personagem Digenes encontra uma mulher abandonada por um amante infiel. Basilius Digenes 

Akritas foi um herói bizantino do século X e sua história é contada em seis manuscritos escritos 

em grego do século XI, encontrados em bibliotecas do norte da Turquia, Grécia, Itália e Espanha. 

Podemos supor que na migração desse conto para a Europa Ocidental apareceu alguma versão 

manuscrita com a qual Chaucer se familiarizou. O personagem principal da primeira parte da 

história é um emir árabe pai de Digenis. Em um ataque na Capadócia bizantina, o emir captura 

uma jovem grega nobre. Depois de ser derrotado por seu irmão em combate, o emir decide ser 

batizado, se casar com a mulher e se mudar para o lado bizantino da fronteira. Digenis é filho de 

pai árabe e mãe grega e, como seu pai, cresce para roubar uma noiva grega de um castelo 

bizantino. Ele leva a vida de um guarda de fronteira de terras localizadas no leste do Império 

Bizantino. Depois de construir um palácio perto do Eufrates, Digenis morre jovem. 

Como foi visto, o romance de Chaucer também diz respeito a membros de uma família e 

o detalhe sobre a mulher abandonada que Metlitzski sugere como paralelo ao episódio do falcão 

do Conto do Escudeiro é um dos principais assuntos do Livro 5 de Digenis Akritas. O livro sobre 

a noiva abandonada é um episódio significativo, assim como a parte de Canace e o falcão do 

Conto do Escudeiro (embora, se o Conto do Escudeiro tivesse sido concluído, o episódio do 

falcão e Canacee poderia parecer muito menos significativo). No épico grego medieval, Digenis, 

que encontra a donzela chorosa abandonada por seu amante infiel, também se torna o catalisador 

para levar o cavaleiro cruel ao arrependimento e ao reencontro com a garota. No conto de 

Chaucer, o falcão encontrado por Canacee - a filha, não o filho de um rei - também se reencontra 

com seu falso amante. 

 

* 

Antes de retornar a Canacee, Chaucer prossegue com a promessa de relatar mais três 

episódios: (1) como Cambuskan conquistou muitas cidades, (2) como Algarsif ganhou Theodora 

como sua esposa e (3) como Cambalu ganhou Canace. Mas o Conto do Escudeiro fica 

incompleto. É relatado que a história presente nas Mil e uma Noites também é estruturado como 

uma série de narrativas breves que Braddy (1936) designa de "caixa dentro de uma caixa", estilo 

comum em contos persas e árabes onde há uma história principal seguida por numerosos 

incidentes intercalares. Estes poderiam ser os três episódios nomeados no prólogo do Conto do 

Escudeiro, mas que Chaucer não teve tempo de desenvolver.  

 Embora nenhum dos relatos tenha provado ser uma fonte direta, Chaucer certamente 



43 

estava usando uma ou várias histórias como modelo. Na forma da narrativa, há relatos que sua 

estrutura seja europeia, um tipo de poesia de entrelaçamento encontrada na literatura romântica 

francesa medieval e até mesmo no épico inglês Beowulf (HEFFERNAN, 2003, p. 63). É dito que 

essa noção de estrutura entrelaçada foi usada primeiro para descrever a complexidade dos 

romances em prosa francesa do século XIII, mais especialmente aqueles do ciclo arturiano 

(HEFFERNAN, 2003, p. 72). No entanto, ao contrário do que a historiadora Carol Heffernan 

afirma, a estrutura de narrativas em camadas ditas de origem europeia, na verdade pode ser 

relacionada ao estilo de escrita em moldura de tradições que se originaram e se desenvolveram 

na Ásia. É assim que a autora Gittes descreve a estrutura da obra árabe-indiana do século VIII, 

conhecida como Panchatantra (GITTES, 1983, p. 237). É possível sugerir que não apenas o 

Conto do Escudeiro, mas também todo o Contos da Cantuária possua influência desse estilo de 

narrativa. 

Como o texto está incompleto, a teoria de que o Escudeiro se propôs a narrar uma série 

de incidentes torna impossível uma demonstração prática. De fato, Chaucer abandona a narração 

das aventuras de Canace quase exatamente no mesmo ponto do desenvolvimento da trama em 

que a narrativa se desenrola para uma história de enquadramento. Mas há algumas evidências 

que apoiam essa visão. A abertura do conto em que Chaucer descreve o que todo o seu enredo 

deve conter; em dado momento, o Escudeiro promete voltar para Canacee e seu falcão, mas antes 

ele vai contar as histórias paralelas de Cambuscan, de Algarsife e como ele obteve a mão da 

amada Teodora ajudado pelo cavalo mágico, além da história de Cambalo. 

Haldeen Braddy reforça essa perspectiva no seu texto The Genre of Chaucer's Squire's 

Tale. O autor argumenta que Chaucer estava seguindo um modo oriental e diferencia dois tipos 

diferentes de contos de enquadramento orientais. Um tipo, ilustrado por Mil e Uma Noites, ele 

diz, “começa com uma situação retornada pelo narrador sempre que os incidentes tributários 

terminam”. O outro tipo de conto de enquadramento, de acordo com Braddy, “começa com uma 

história principal para o enquadramento e é seguido por vários incidentes intercalares antes de o 

conto de enquadramento ser retomado e encerrado. (BRADDY, 1942, p. 283) 

No que se refere ao restante dos elementos mágicos, como o espelho, as fontes também 

são diversas. O espelho apresentado a Canacee tem o poder de revelar futuras adversidades para 

um rei e seu reino, distinguir amigos e aliados de inimigos e expor a dissimulação de um amante. 

A descrição com base na ciência óptica das propriedades do espelho é muito provavelmente 

derivada de Le Roman de la Rose (1230 - 1235), entre outros análogos como Confessio Amantis 



44 

de John Gower (1386 - 1390). Na literatura, a fonte do espelho mágico pode ser o Farol de 

Pharos no porto de Alexandria, construído por Ptolomeu Soter. Aparentemente dotado de 

sofisticado aparato óptico com um grande espelho côncavo que refletia a imagem de navios em 

alto mar, esse farol serviu de tema de lendas e relatos por historiadores, geógrafos e viajantes 

árabes a partir do século IX (CORREALE, 2002, p. 186). Relatos de viajantes, comerciantes e 

visitantes europeus ao túmulo de São Marcos em Veneza, onde o Farol é representado em 

mosaico, pode ter disseminado a notícia dele no Ocidente. 

Para o anel mágico de Canace, ainda é possível considerar os relatos acerca da fama dos 

anéis associados a Salomão dos quais Chaucer conhecia. No Ocidente, os anéis são conhecidos 

como um dispositivo curativo, especificamente de poder exorcista, ou como um meio mágico de 

garantir os desejos de alguém, seja no amor ou não. Pode ser uma passagem no Opus Maius de 

Roger Bacon, que, ao contrário de outros análogos, associa Moisés com Salomon e liga magia 

com astrologia. O conhecimento de Salomão sobre os animais e o mundo natural é declarado 

tanto em textos do Agadá quanto no Alcorão. Ambos explicitamente mencionam o conhecimento 

de Salomão a respeito da fala dos pássaros (CORREALE, 2002, p. 195).  

​ Como base para a espada mágica, Chaucer pode ter conhecido o do Livro 12 do Ovide 

Moralisé. O contexto do Conto do Escudeiro, no entanto, sugere como fonte o relato do Velho 

Plínio na Historia Naturalis, onde, em uma discussão sobre as propriedades medicinais de vários 

minérios e os subprodutos de sua preparação comercial, o autor menciona várias técnicas de 

têmpera como ilustrado na história de Aquiles e Thelophus (CORREALE, 2002, p. 200), em que 

Télefo é ferido e depois curado pela lança de Aquiles. 

O restante da história do Conto do Escudeiro não está completo, mas é possível encontrar 

uma continuação escrita por Edmund Spenser, em seu livro The Faerie Queene, em 1590.  

Chaucer pode até ter pretendido que a história permanecesse inacabada, com o personagem 

Franklin interrompendo a narrativa. No entanto, há uma indicação de que uma das histórias 

utilizadas por Chaucer como fonte conteria incesto, fazendo com que o poeta abandonasse a 

escrita do conto quando chegou sobre o assunto ofensivo. Braddy aponta o ciclo de romances ao 

qual pertence o conto de Taj ul-Mulk e da princesa Dunya como o análogo que contêm incesto. 

Chaucer poderia já estar envolvido em algum dos outros análogos do Conto do Escudeiro 

quando descobriu uma fonte que terminava com uma referência ao incesto. Se esse for o caso, 

parece provável que o poeta tenha procurado encaixar um novo final para a história para incluí-la 

nos Contos de Cantuária. 



45 

Qualquer que seja a forma e a extensão do conhecimento de Chaucer sobre as histórias 

orientais citadas, ele as reelaborou para um cenário e ambiente histórico diferentes dos originais.  

O conhecimento sobre Chaucer e seus trabalhos é político e, muito embora o "Orientalismo" que 

Said (2007) discute em seu extenso estudo se limite principalmente ao período posterior ao final 

do século XVIII, tem suas raízes, como o autor deixa claro, em épocas muito anteriores, 

remontando à Idade Média. O Conto do Escudeiro é um texto que tenta reorganizar e ganhar 

controle sobre o mundo imaginário do Oriente, representando sua relação com um Ocidente 

culturalmente ascendente. Ou seja, a grande contribuição da literatura imaginativa e de viagens 

durante o período medieval, reforçaram as divisões estabelecidas ao longo dos séculos entre os 

vários departamentos geográficos, temporais, ideológicos e raciais.  



46 

Conclusões 

A pesquisa demonstrou de que forma o aparecimento do Oriente na literatura de Geoffrey 

Chaucer - seja como cenário exótico no Conto do Escudeiro, como território para comércio e 

conversão no Conto do Magistrado de Chaucer, como reino da sensualidade nas lendas de Dido 

e Cleópatra de Chaucer, e, de fato, como a fonte e o canal dos próprios contos, como no Conto 

do Escudeiro - sugere que o contato cultural durante a Idade Média se tornou um poderoso motor 

de mudança na literatura. Ao escrever para seus contemporâneos, Chaucer utilizou-se de 

referências que circulavam naquele período, em especial, das referências encontradas em suas 

viagens. 

O contato histórico com o mundo muçulmano abriu para o Ocidente a possibilidade de 

aprendizado em diversas áreas. Como os capítulos anteriores ilustraram, as inovações da 

medicina árabe tornam-se parte da literatura do Ocidente cristão por meio de traduções do árabe 

para o latim no final da Idade Média por tradutores como Petrus Alfonsi e Constantino, o 

Africano (1010 - 1087), citados por Chaucer. Como membro da comunidade beneditina de 

Monte Cassino, Constantino traduziu escritos greco-árabes do árabe para o latim e seu trabalho   

fez dele um dos principais transmissores da medicina árabe para o Ocidente. Chaucer também 

cita explicitamente Petrus Alfonsi e parafraseia a Disciplina clericalis no Conto de Chaucer 

sobre o Melibeu, que combinado com as fontes árabes para o Tratado do Astrolábio e seu 

interesse particular em astronomia e instrumentos científicos para medir as estrelas, indicam que 

ele foi influenciado por traduções latinas da astronomia matemática árabe.  

É significativo que, no que diz respeito às origens hispano-árabes de fin' amors e do estilo 

romance no geral, fez com que medievalistas literários, como Jagot (2013), se envolvesse com a 

possibilidade de influências transculturais entre o Oriente islâmico e o Ocidente latino, através 

dos versos de trovadores. A recepção literária das ideias médicas e metafísicas de amor 

encontradas no aprendizado árabe leva a sugerir que essas ideias eram discerníveis na poesia dos 

trovadores, e vieram a influenciar as últimas décadas do século XIII. A representação de amor e 

perda de Chaucer foi informada por uma dimensão médica e psicológica, criando sofredores 

cujos sintomas, diagnósticos e curas espelham aqueles discutidos na escolástica latina, embora 

ancorado no Oriente islâmico. O próprio surgimento do romance como um novo gênero na 

França medieval, situado como está no tempo após o encontro Leste-Oeste da Segunda Cruzada, 

é em si o exemplo mais poderoso disso. 



47 

Como este estudo demonstrou, a influência do conhecimento árabe na obra de Chaucer 

excede em muito os componentes técnicos. Para os estudiosos de literatura e crítica, o 

Orientalismo oferece um exemplo maravilhoso da inter-relação entre a sociedade, a história e a 

intertextualidade presentes nas histórias de Chaucer. Além disso, assim como Said (2007) 

sinaliza, a relação do Oriente com o Ocidente está certamente ligada ao Orientalismo, que, por 

sua vez, está ligado a ideologia, a política e a lógica de poder, questões estas de grande 

relevância para a comunidade literária. 

A representação do Islã de Chaucer foi por muito tempo negligenciado pelos estudiosos 

chaucerianos. Como vimos, a representação do Islã por Chaucer no Conto do Magistrado é 

derivada de percepções cristãs medievais do Islã com base nas traduções latinas do Alcorão e de 

vários textos islâmicos. Além disso, apesar da profunda importância do conhecimento árabe para 

o desenvolvimento intelectual do Ocidente latino e dos textos de Chaucer, ainda há, 

paradoxalmente, a ridicularização do meio religioso que lhe deu origem. 

O conhecimento árabe permeia a obra de Chaucer como um todo, e só podemos esperar 

que suas fontes árabes venham a ser consideradas fundamentais para a compreensão do 

desenvolvimento de toda a sua obra, da mesma forma que seu conhecimento de escritores 

clássicos, ou mais contemporâneos franceses e fontes italianas. Certamente, ainda há muito mais 

a ser dito e feito sobre o assunto. No entanto, mesmo nesta consideração inicial da influência dos 

escritos de Avicena, Averróis, al-Rāzī, Haly Abbas e Sênior Zadith ao longo da carreira de 

escritor de Chaucer, podemos começar a ver toda a extensão de sua influência e envolver mais 

plenamente com muitas das ideias que ele nos apresenta. 

Chaucer tornou-se um poeta monumental, transformado como a base do cânone nacional 

inglês e o Pai da Literatura Inglesa, no século XV. Após sua morte, Chaucer passou a representar 

o inglês, o patriarcado e a autoridade. Em vida, Chaucer não representou o cânone. Dessa 

maneira, julgo necessário tal reavaliação das nossas suposições e conhecimentos do Outro 

frequentemente oculto, silenciosamente atrás de cânones como Chaucer, por exemplo. 

Enriquecer em vez de empobrecer nosso conhecimento, explorar as possibilidades de sua relação 

com a cultura intelectual árabe. As possíveis inter relações culturais, históricas e textuais abrem 

possibilidades complexas, significados e alusões ocultos nas intertextualidades. Considero esta 

uma instância importante para dar ao mundo árabe todas aquelas características, em suma, que 

assumimos naturalmente como parte de suas relações históricas e textuais dentro do quadro 

europeu. Talvez nos perguntar neste contexto se esses textos eram de fato tão silenciosos nos 



48 

séculos XIII e XIV ou se, em vez disso, não foram nossas visões limitadas sobre o período que o 

tornaram assim, dando seu lugar a outros, cuja ancestralidade consideramos mais ilustres, 

protegendo-nos assim de um reconhecimento que atinge o cerne de certas crenças sobre nós 

mesmos. 

 



49 

Referências 

ANÔNIMO. Livro das mil e uma noites: volume 5: ramo egípcio - a saga de umar annuman + 
fábulas de sherazade. São Paulo: Biblioteca Azul, 2021. Tradução de: Mamede Mustafa 
Jarouche. 

AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European Representations of Islam and the 
Orient, 1100–1450. Londres: Cornell University Press, 2012. 

ABU-LUGHOD, Janet L. Before European hegemony: the world system AD 1250-1350. Nova 
York: Oxford University Press, USA, 1989. 

ALONI, Gila; SHARON-ZISSER, Shirley. Testimonium - Geoffrey Chaucer's Lyne Oriental: 
Mediterranean and Oriental Languages in the Treatise on the Astrolabe. Mediterranean 
Historical Review, v. 16, n. 2, p. 69-77, 2001. 

BARRINGTON, Candace. The Global Pilgrimage of Geoffrey Chaucer's The Canterbury Tales. 
In: SEIGNEURIE, Ken; XIAO, Jiwei. (Eds.) A Companion to World Literature. Nova Jersey: 
John Wiley & Sons, p. 1-12, 2020. 

BENSON, Larry. (Ed.). The Riverside Chaucer. Boston: Houghton Mifflin Company, 1987. 

BRADDY, Haldeen. Cambyuskan's Flying Horse and Charles VI's "Cerf Volant". The Modern 
Language Review, p. 41-44, 1938. 

BRADDY, Haldeen. The Genre of Chaucer's “Squire's Tale”. The Journal of English and 
Germanic Philology, v. 41, n. 3, p. 279-290, 1942. 

BRADDY, Haldeen. The Oriental Origin of Chaucer's Canacee-Falcon Episode. The Modern 
Language Review, v. 31, n. 1, p. 11-19, 1936. 

BREWER, Derek. Tradition and Innovation in Chaucer. Londres: Palgrave MacMillan, 1982. 

BLEETH, Kenneth (Ed.). Chaucer’s Squire’s Tale, Franklin’s Tale, and Physician's Tale: An 
Annotated Bibliography, 1900 to 2005. Toronto: University of Toronto Press, 2018. 

BLOOM, Harold. O Cânone Ocidental: Os grandes livros de escritores essenciais de todos os 
tempos. Lisboa: Tempos e Debates, 1994. 

BROWN, Peter (Ed.). A companion to Chaucer.  Nova Jersey: John Wiley & Sons, 2008. 

CHAUCER, Geoffrey. Os Contos de Canterbury. São Paulo: Editora 34, 2014. 

COHEN, Jeffrey Jerome (ed.). The Postcolonial Middle Ages. Londres: Palgrave Macmillan, 
2002. 

CONRAD, Sebastian. O que é a história global? Lisboa: Edições 70, 2019. 



50 

CORREALE, Robert M. Sources and analogues of the Canterbury Tales I. Londres: DS 
Brewer, 2002. 

DAVIDSON, M. Medievalism, multilingualism, and Chaucer. Londres: Palgrave Macmillan, 
2009. 

DIMARCO, Vincent J. The historical basis of Chaucer’s Squire’s tale. In: Chaucer's Cultural 
Geography. Londres: Routledge, 2013. 

DOMÍNGUEZ, César. World literature, circulation, and the middle age. Canadian Review of 
Comparative Literature.  v. 43, n. 3, p. 342-359, 2016. 

EL FAHLI, Mourad. The Construction of Space (s) and Identity (s) in Medieval Literature: 
Geoffrey Chaucer’s The Canterbury Tales as a Case Study. Mirabilia: electronic journal of 
antiquity and middle ages, n. 27, p. 254-268, 2018. 

FAIRCLOUGH, Norman. Discurso e mudança social. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 2001. 

FYLER, John M. Domesticating the Exotic in the Squire's Tale. ELH, v. 55, n. 1, p. 1-26, 1988. 

GANIM, John; LEGASSIE, Shayne (Ed.). Cosmopolitanism and the Middle Ages. Londres: 
Palgrave Macmillan, 2013. 

GITTES, Katharine Slater. The Canterbury Tales and the Arabic frame tradition. PMLA, v. 98, 
n. 2, p. 237-251, 1983. 

GOODY, J. O Roubo da História. Como os europeus se apropriaram das idéias e invenções do 
Oriente. São Paulo. Contexto, 2008. 

HEFFERNAN, Carol. F. The Orient in Chaucer and Medieval Romance. Londres: D. S. 
Brewer, 2003. 

JAGOT, Shazia. Fin’amors, Arabic learning, and the Islamic world in the work of Geoffrey 
Chaucer. Tese de Doutorado. University of Leicester, 2013. 

MACK, Rosamond E.; SMITH, Denis Mack. Bazaar to Piazza: Islamic trade and Italian art, 
1300-1600. Berkeley: University of California Press, 2002. 

MARZOLPH, Ulrich; VAN LEEUWEN, Richard; WASSOUF, Hassan. The Arabian Nights 
Encyclopedia.  Santa Bárbara: ABC-CLIO, 2004. 

MALACZKOV, Szilvia. Geoffrey Chaucer's translation strategies. Perspectives: Studies in 
Translatology, v. 9, n. 1, p. 33-44, 2001. 

MANLY, John Matthews. Marco Polo and the Squire's Tale. PMLA, v. 11, n. 3, p. 349-362, 
1896. 



51 

MEAD, Jenna. Reading by Said's lantern: Orientalism and Chaucer's treatise on the astrolabe. 
Al-Masaq: Journal of the Medieval Mediterranean, v. 15, n. 1, 77-82, 2003. 

MENOCAL, Maria Rosa. The Arabic Role in Medieval Literary History: A Forgotten 
Heritage. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2010. 

MELLO, Renato de. (Org.). Análise do Discurso e Literatura. Belo Horizonte: Faculdade de 
Letras da UFMG, 2005. 

METLITZKI, Dorothee. The matter of Araby in medieval England. Londres: Yale University 
Press, 1977. 

MOIRA, Amara et al. Apresentação. Descolonizar o cânone, refundar a tradição. Cadernos de 
Literatura Comparada. n.43, 2020. 

MUZART, Zahidé Lupinacci. A questão do cânone. Anuário de literatura, v. 3, p. 85-93, 1995. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2007. 

SCANLON, Larry (Ed.). The Cambridge companion to medieval English literature 
1100-1500. Nova York: Cambridge University Press, 2009. 

SHOHAT, Ella; STAM, Robert. Crítica da imagem eurocêntrica: multiculturalismo e 
representação. São Paulo: Cosac Naify, 2006. 

TURNER, Marion. Chaucer: A European Life. Nova Jersey: Princeton University Press, 2020. 

WANG, Eugene Y. Why Was There No Chinese Painting of Marco Polo? The Vexed Art of 
Itinerancy. In: GLUDOVATZ; REES; NOTH (Eds.). The itineraries of art: topographies of 
artistic mobility in Europe and Asia, p. 85-105, 2015. 

WALLACE, David. Chaucer’s Italian inheritance. In: BOITANI, Piero et al. (Ed.). The 
Cambridge Companion to Chaucer. Cambridge University Press, 2003. 


	TCC Rafaella Marques Farias.docx
	32638ede3e0865d1f483ae92c814421bca5211cbdd594f24dc66cd9704185434.pdf
	TCC Rafaella Marques Farias.docx
	Capítulo 1​Processo de "esquecimento" do Oriente na construção de Geoffrey Chaucer como um cânone Ocidental 
	Capítulo 2​Peregrinação, Comércio e Cruzadas: Intercâmbio de Conhecimento no final do século XIV 
	Capítulo 3​O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey Chaucer 


