e
| [~=2
e~

VIRTUS IMPAVIpDg

UFPE

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

o

CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE HISTORIA

RAFAELLA MARQUES FARIAS

ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANALISE DO CONTO DO
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER

RECIFE
2022



RAFAELLA MARQUES FARIAS

“ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANALISE DO CONTO DO
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER”

TCC apresentado ao Curso de Historia da
Universidade Federal de Pernambuco, como
requisito para a obten¢do do titulo de Bacharel em
Historia.

Orientador: Prof. Dr. Bruno Uchoa Borgongino

RECIFE
2022



Ficha de identificacdo da obra elaborada pelo autor,
através do programa de geragéo automatica do SIB/UFPE

Farias, Rafaella Marques.

Onde o Oriente Encontra o Ocidente: Uma Andlise do Conto do Escudeiro
de Geoffrey Chaucer / Rafaella Marques Farias. - Recife, 2022.

51p.

Orientador(a): Bruno Uchoa Borgongino
Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduag&o) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, , 2022.
Inclui referéncias.

1. LiteraturaMedieval Inglesa. 2. Geoffrey Chaucer. 3. Contos da
Cantuaria. 4. Histéria Global. 5. Oriente e Ocidente. 6. Relagfes Culturais na
Idade Média. |. Borgongino, Bruno Uchoa. (Orientac&o). I1. Titulo.

990 CDD (22.ed.)




RAFAELLA MARQUES FARIAS

“ONDE O ORIENTE ENCONTRA O OCIDENTE: UMA ANALISE DO CONTO DO
ESCUDEIRO DE GEOFFREY CHAUCER”

TCC apresentado ao Curso de Historia da
Universidade Federal de Pernambuco, como
requisito para a obtencdo do titulo de Bacharel em

Historia.

Aprovada em: 15/08/2022.

BANCA EXAMINADORA

Professor Doutor Bruno Uchoa Borgongino (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Professora Doutora Viviane Jesuz (Examinadora Externa)
Universidade Federal Fluminense

Professor Doutor Daniel Lula Costa (Examinador Externo)
Universidade Federal de Santa Catarina



A memoria da minha mae, que continua me dando forcas e que € o comeco ¢ o destino de todos

0s meus caminhos.

E ao meu pai, com muito amor e gratiddo por todo o apoio e incentivo que me possibilitou

chegar até aqui.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a todos os meus amigos, alguns distantes geograficamente, mas sempre
presentes em minha vida; aqueles que ja eram considerados parte da familia; e aqueles que
surgiram ao longo do caminho e também se tornaram familia.

Agradeco a todos que encontrei durante a graduagcdo e que estiveram ao meu lado,
tornando esses anos experiéncias verdadeiramente inesqueciveis. Cada conversa, cada
aprendizado compartilhado e cada momento vivido juntos representaram marcos significativos
em minha trajetoria. As vivéncias académicas e os ambientes que pude conhecer moldaram ndo
apenas meu conhecimento, mas também quem sou hoje, e levarei tudo isso comigo para sempre.

Agradeco ao meu orientador, pelos ensinamentos, paciéncia e pelo direcionamento
durante minha trajetoria da graduacao.

Agradeco também a todos que, de alguma forma, contribuiram para minha formacgao,
direta ou indiretamente, tornando possivel a realizagdo deste trabalho. Cada experiéncia, cada
palavra de encorajamento e cada gesto de apoio tiveram um papel importante na minha trajetoria.

Por fim, sou grata a todos os ambientes, oportunidades e experiéncias proporcionados
pela universidade, que ampliaram meus horizontes ¢ me ensinaram que o conhecimento

transforma vidas.



RESUMO

Neste trabalho pretende-se um estudo sobre as relagdes e conexdes culturais entre Oriente e
Ocidente, para entender as diversas trocas culturais, orais e escritas, que ocorreram durante o
século XIV, e como essas relacdes influiram na literatura de Geoffrey Chaucer (1343 - 1400). Em
Contos da Cantudria (1392), Chaucer traz um significativo uso de tradugdes e andlogos orientais
em suas historias. Especialmente na sua narrativa do Contfo do Escudeiro analisada neste
trabalho. No entanto, ainda h4d uma perpetuagdo de narrativas que destituem a participacao do
Oriente na construcdo da literatura ocidental. A existéncia de uma cultura esta sempre associada
a diversas tradigdes que podem coexistir em uma mesma sociedade. Considero que a literatura se
produz em relagdo com o mundo, € ndo enquanto um objeto isolado e cristalizado, mas se
constitui de um constante didlogo de trocas textuais e culturais. Dessa maneira, enxerguei uma
necessidade de ampliar as formas de interpretacdo de uma das obras mais conhecidas de
Chaucer, buscando uma reconsideracdo das trocas textuais vivenciadas por ele, bem como as
interacdes culturais que ligam a sua literatura com o Oriente.

Palavras-chave: Literatura Medieval; Geoffrey Chaucer; Oriente; Historia Global.



ABSTRACT

This work intends to study the relations and cultural connections between East and West, to
understand the diverse cultural exchanges, oral and written, that took place during the 14th
century, and how these relationships influenced the literature of Geoffrey Chaucer (1343 - 1400).
In Canterbury Tales (1392), Chaucer makes significant use of Eastern translations and analogues
in his stories. Especially in his narrative of Squire’s Tales analyzed in this work. However, there
is still a perpetuation of narratives denying the East’s participation in the construction of Western
literature. The existence of a culture is always associated with different traditions that can coexist
in the same society. I consider that literature is produced in conjunction with the world, not as an
isolated and crystallized object, but as a constant dialogue of textual and cultural exchanges.
Thus, I saw a need to broaden the forms of interpretation of one of Chaucer's best-known works,
seeking a reconsideration of the textual exchanges he experienced, as well as the cultural
interactions that link his literature with the Orient.

Keywords: Medieval Literature; Geoffrey Chaucer; Orient; Global History.



SUMARIO

Introducio 4

Capitulo 1
Processo de "esquecimento' do Oriente na construcio de Geoffrey Chaucer como um
canone Qcidetal 10

Capitulo 2
Peregrinacio, Comércio e Cruzadas: Intercimbio de Conhecimento no final do século XIV
21

Capitulo 3
O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey Chaucer 28
Conclusoes 39

Referéncias 42



Introducio

O presente trabalho surge de um estudo sobre as relagdes e conexdes culturais entre
Oriente e Ocidente, a fim de entender as diversas trocas culturais, orais e escritas, que ocorreram
durante o século XIV, e como essas relagdes influiram na literatura de Geoftrey Chaucer (1343 -
1400). A existéncia de uma cultura estd sempre associada a diversas tradigdes que podem
coexistir em uma mesma sociedade. Desse modo, considero que a literatura se produz em relagao
com o mundo. A literatura ndo se produz enquanto um objeto isolado e cristalizado, mas se
constitui de um constante didlogo de trocas textuais e culturais. Canterbury Tales (1392), ou
Contos da Cantudria em traducdo para o portugués, traz um significativo uso de traducdes e
analogos nado ingleses, com histérias que atravessam a Inglaterra. Dessa maneira, enxerguei aqui
uma necessidade de ampliar as formas de interpretacdo de uma das obras mais conhecidas de
Chaucer, buscando uma reconsideracdo das trocas textuais vivenciadas por ele, bem como as
interagdes culturais que ligam a sua literatura com o Oriente.

Hé uma perpetuacao de narrativas que destituem a participagao do Oriente na construcao
da literatura ocidental. As abordagens feitas acerca da vida de Chaucer e seus escritos muitas
vezes deixam obscurecida a presenca drabe em suas narrativas, tratando como periférica e
ocasional. Comumente, autores como Marion Turner (2019) ainda afirmam que a individualidade
dos personagens e as diversas formas de escrita literaria presentes sdo relacionadas a um
Renascimento emergente, as formas literarias italianas - como as de Dante (1265 - 1321) e
Boccaccio (1313 - 1375) - e aos fabliaux' franceses. Mas, numerosas sugestdes mais recentes
dentro da comunidade académica apontam para a cultura do Oriente como fundamental na
formacdo do Ocidente durante a Idade Média. Conforme os trabalhos de Heffernan (2003) e
Menocal (2010) que expde de que modo os textos ocidentais como enciclopédias, mapas,
tratados médicos e astrondmicos, cangdes de gestas e romances — tanto em suas formas mais
antigas ou em suas tradugdes e adaptagoes — fazem parte dessa troca.

O proprio Chaucer, em varios momentos durante a narrativa de Contos da Cantuaria, faz

referéncias as autoridades islamicas, incluindo Avicena e Averrdis. Mas Chaucer vai além de

! Os fabliaux sdo produgdes literdrias curtas com contetido cOmico e satirico. Na Franga, o estilo surgiu no século
XII e tornou-se popular na Inglaterra por volta do século XIV, periodo em que Chaucer escreveu suas historias. (Ver
MACEDO, José Rivair. O real e o imaginario nos fabliaux medievais. Revista Tempo (UFF), v. 9 n. 17, p. 9-32,
2004.)



10

apenas citagdes. E evidente que além de conhecer grandes autores, ele também teve acesso a
versoes latinas ou francesas de contos orientais — que passaram a fazer parte de suas historias,
além de traduzir esses textos do latim para o inglés (BARRINGTON, 2020, p. 2-3).

Por volta de 1300 a 1400, houve uma crescente circulagdo e crescimento das redes de
trocas comerciais e, consequentemente, de trocas culturais. Nesse periodo, a Inglaterra
experimentou um movimento de plena expansao de suas redes de influéncia, além de vivenciar
um aumento da producdo de textos em inglés, principalmente apds 1350 (SCALON, 2009, p. 3),
o que favoreceu os trabalhos de Chaucer. Janet Abu-Lughod (1989), uma sociologa
norte-americana, estudou tais mudancas a partir de uma perspectiva global da Idade Média.
Abu-Lughod definiu a Regido dos Flandres, as Cidades da feira de Champagne, Génova e
Veneza, como locais de extrema troca cultural e comercial. Por ali passaram peregrinos e
comerciantes de diferentes regides. O cendrio oriental era bastante familiar para os que
frequentavam esses locais, incluindo Chaucer.

Quando analisamos a vida do poeta, ¢ possivel identificar que ele esteve presente em
cada um desses locais, seja para fazer negociagdes ou quando envolveu-se militarmente, sendo
capturado durante uma campanha militar de 1359 a 1360, na Franca. Grande parte da sua vida foi
em meio ao comércio londrino, assim como sua vida na corte proporcionou viagens que o
colocou em contato com diversas culturas. Nascido em uma familia de mercadores de vinho de
Londres, sua infancia foi em meio as docas e ao comércio londrino. Chaucer viu navios de todo o
mundo, trazendo mercadorias das Terras Baixas, Franca, Peninsula Ibérica e de toda a regido do
Mediterraneo. Talvez ele tenha aprendido um pouco de holandé€s, espanhol, francés e italiano
durante esse periodo. Como Londres era uma cidade multilingue de comerciantes, suas
habilidades poliglotas refletem as caracteristicas da vida londrina. Chaucer também era um
citadino envolvido em diversos postos a servico da Coroa, seu contato com os modos e as
historias que nesta circulavam eram vastos.

A traducdo de textos também foi profundamente presente na carreira de Chaucer. Muitas
das suas historias sdo baseadas em tradugdes, ou se apresentam como traducgdes. Ele chegou a
traduzir textos em latim, de origem d4rabe, sobre filosofia, astrologia e medicina
(BARRINGTON, 2020, p. 2-3). Entre as tradugdes de versdes latinas de textos arabes, a que
mais se destaca ¢ a do tratado de Masha-allah sobre o astrolabio. Masha-allah foi um astrélogo e
astronomo do século VIII, conhecido pelo seu nome em latim Messahala. Ele era um judeu da

corte abassida em Bagda cujo nome hebraico era Misha M-ash-a 'Allah.



11

Na construcao da analise desta pesquisa sera utilizado como fonte primaéria o livro Contos
da Cantuaria, em uma edi¢ao bilingue, traduzida por Paulo Vizzioli. Dos 24 contos, 21 vao além
da Inglaterra, permitindo a Chaucer trazer o mundo que ele conhecia para seus leitores. O
cruzamento cultural dessa obra constitui uma espécie de enciclopédia de géneros narrativos do
final da Idade Média. A colegdo inclui seis fabliaux: O Conto do Moleiro, Conto do Feitor,
Conto do Cozinheiro, Conto do Mercador, Conto do Marinheiro € o Conto do Oficial de Justica.
Inclui também pelo menos quatro romances: O Conto da Esposa de Bath, Conto do Proprietario
de Terras, Conto do Escudeiro, Conto de Chaucer sobre Sir Topazio; duas fabulas, O Conto da
Freira, e Conto do Provedor; pelo menos quatro exemplas, O Conto do Frade, Conto do
Escudeiro, Conto do Médico (ou Conto do Fisico), Conto do Vendedor de Indulgéncias; um
conto anti-semita, Conto da Prioresa; um tratado filosofico, O Conto de Chaucer sobre Melibeu,
um manual penitencial, O Conto do Paroco; trés autobiografias ficticias, Conto da Esposa de
Bath, o préologo do Conto do Vendedor de Indulgéncias e o Conto do Criado do Conego; uma
hagiografia, o Conto da Segunda Freira; e dois contos que podem ser romances ou exemplas, O
Conto do Magistrado, O Conto do Clérigo e o Conto da Prioresa.

Além de uma variedade enorme de formas literarias, sua narrativa possui uma trama
central que ¢ apresentada no prologo. Os personagens estdo inicialmente na taverna do Tabardo,
ao sul de Londres, aos quais Chaucer se une. O taverneiro propde que os peregrinos se distraiam
na viagem contando quatro historias cada um, duas a caminho de Canterbury, onde pretendem
visitar o timulo de Sdo Tomas Becket (1118 - 1170), e duas no caminho de volta. Apesar da
curta distancia do trajeto percorrido pelos peregrinos, a maioria das narrativas contadas por eles
sdao baseadas em andlogos de fora da Inglaterra e revelam um mundo muito mais amplo, que se
desloca da Europa para o Mar Mediterraneo, para a Africa, e para a Asia.

E perceptivel que seus textos beberam de fontes orientais diversas, mas passou por um
processo de “espacializacdo” e de “nacionaliza¢do” que, por vezes, ocultou suas interconexoes
transculturais, uma das principais caracteristicas da produgdo literaria medieval, que sera
ilustrada neste trabalho pelo exemplo do Conto do Escudeiro, de Chaucer. A escolha dessa
narrativa como ponto de partida para minha anélise se deu por ser uma das histdrias presentes em
Contos da Cantuaria que contempla uma maior série de referéncias estrangeiras. O romance ¢
notavel por sua ampla variedade de analogos orientais. Desde os personagens, detalhes do enredo
e do cenario. O conto apresenta raizes arabes e se passa na corte real de Cambyuskan (ou

Genghis Khan), na distante Sarray (ou Tzarev, no que ¢ hoje o sul da Russia). Para que essas



12

referéncias existam, certamente em suas viagens Chaucer leu ou ouviu varios contos orientais €
os combinou em uma Unica histéria que ¢ o Conto do Escudeiro.

Para analisar os aspectos que atuaram sobre a literatura de Chaucer, a pesquisa foi
estruturada em trés capitulos. No capitulo 1, apresento uma revisdo acerca da canonicidade de
Chaucer, dado que, embora o poeta ndo esconda a utilizagdo de elementos da literatura oriental,
além do fascinio latente pelas conquistas cientificas islamicas, a énfase da historiografia sobre a
vida e obra de Chaucer estdo no engajamento humanista e nos estilos de narrativa franceses e
italianos dominantes na Europa do final do século XIV. No caso de Chaucer, a bibliografia
relacionada a sua vida e obra reforcam seu posto de canone ocidental, ocultando a especificidade
cultural de fontes que estdo entrelacadas na literatura de Chaucer e criando a ilusao de uma
heranga cultural unificada e espacializada dentro das fronteiras ocidentais.

Essas afirmac¢des fecham Chaucer dentro da Europa e favorece uma narrativa
eurocéntrica e limitada do que foi a literatura medieval como um todo, mas sobretudo a literatura
de Chaucer. Para me guiar nesse debate, utilizo essencialmente Dorothee Metlitzki e seu livro
The Matter of Araby in Medieval England, de 1977, uma obra que permanece atual quando
falamos da intersec¢@o da cultura arabe na Inglaterra durante a Idade Média. Outra autora muito
importante para ajudar no desenvolvimento desse capitulo, ¢ Carol Heffernan (2003), com seu
livro The Orient in Chaucer and Medieval Romances. A autora aponta para o arabe e o Oriente
como lugares de fontes para muitos dos romances medievais, sugerindo que a forma de romance
emergiu do encontro de sarracenos e cruzados. Heffernan evidencia como o Oriente e as pessoas
sdo representadas nos romances medievais tardios. Ela demonstra os elementos arabes e suas
narrativas transmitidas ao longo do tempo para a literatura ocidental através do contato cultural
em rotas de comércio e peregrinagdes, incluindo principalmente a literatura de Chaucer.

No capitulo 2, ¢ feito um panorama sobre a vida de Chaucer, pois considero que, através
das experiéncias vividas pelo autor, ¢ possivel identificar como a sua literatura fez parte de uma
rede de trocas culturais em atividade no final do século XIV. Busco mapear os caminhos da
literatura oriental para o Ocidente através do contato cultural em rotas comerciais ¢ de
peregrinos, além de evidenciar os locais pelos quais Chaucer viajou e provavelmente entrou em
contato com culturas orientais. O objetivo deste capitulo ¢ investigar se essas regides coincidem
entre si e tentar entender sob que circunstancias Chaucer eventualmente teve contato com
historias do Oriente. Para identificar os principais pontos de trocas culturais durante o final do

século XIV, recorro a uma interpretacao de uma Idade Média global e interconectada.



13

Para isto, utilizo o livro Before European Hegemony de Janet Abu-Lughod, a fim de
entender as ligacdes comerciais entre o continente africano, europeu e asiatico entre os séculos
XIII e XIV a partir de uma perspectiva global, ampliando a teoria politica e econdmica de
sistema-mundo de Immanuel Wallerstein.? De forma a complementar a pesquisa, também
procuro mapear as viagens de Chaucer através do site Mapping Chaucer’, além de utilizar
producdes que detalham sobre a vida desse poeta inglé€s, como A companion to Chaucer, de
Peter Brown, e The Cambridge companion to Chaucer organizado por Piero Boitani (2003) e Jill
Mann (2003).

As viagens de Chaucer para locais como Flandres, as cidades da feira de Champagne,
Génova e Veneza, certamente possibilitaram o envolvimento do autor com tradugdes em latim de
textos arabes sobre filosofia, astrologia e medicina. Embora Chaucer pareca nao ter viajado além
do norte da Italia, sua leitura e seus contatos - com mercadores, diplomatas e peregrinos que
viajaram para as extremidades do Mediterrineo e além na Europa Oriental, Asia e Africa -
trouxeram para ele o conhecimento que encontramos em suas historias.

Passo entdo para a analise do Conto do Escudeiro no capitulo 3. Neste capitulo, fago o
uso da intertextualidade na analise, dado que o Ocidente realizou adaptagdes e imitacdes de
formulas, tipos e motivos de registros cldssicos orientais. A literatura se constréi em meio ao
dialogo de trocas textuais e culturais. No caso do Conto do Escudeiro de Chaucer, seus didlogos
com textos orientais sdo identificaveis. As apropriagdes vao desde os personagens até detalhes do
enredo e cenario. Dentro dessa perspectiva, procuro evidenciar a ideia de que os textos de
Chaucer estdo repletos de influéncias e trazem uma leitura sintomatica de seu tempo e de seu
local de producao, entendendo a literatura como um fendmeno totalmente articulado ao contexto
cultural (MELLO, 2005, p. 34). Para estruturar quais sdo os elementos orientais presentes na
narrativa, utilizo principalmente o livro Sources and analogues of the Canterbury Tales I, de
Robert Correale (2002). Dorothee Metlitzki (1977) e Carol Heffernan (2003) também sdo pecas

essenciais para o capitulo.

2 Existem algumas abordagens que competem com a historia global, entre elas a teoria do sistema-mundo de
Immanuel Wallerstein. Essa teoria politica e econdmica ¢ aplicada a partir do século XVI e afirma uma relacao de
interdependéncia transnacional entre os paises. Abu-Lughod molda essa perspectiva, afirmando um sistema global
desde o século XIII. (Ver WALLERSTEIN, I. O sistema mundial moderno. Vol. I: a agricultura capitalista ¢ as
origens da economia-mundo europeia no século XVI. Porto: Ed. Afrontamentos, 1974).

3 Este site ¢ mantido por Eric Weiskott em colaboragdo com alunos de graduagdo da Universidade de Boston. As
areas sinalizadas sdo espagos que fizeram parte da vida de Chaucer ou de seus contos. Algumas paginas incluem
uma bibliografia selecionada com acesso por hiperlinks (disponivel em:

https://mediakron.be.edu/mappingchaucer/home. Acesso em: 05/082022).


https://mediakron.bc.edu/mappingchaucer/home

14

Em sintese, ainda ¢ dificil pensar em uma lista de leitura obrigatoria sobre a Idade Média
com nomes como o de Ibn Quzman, Ibn Khaldun, Judah ben- Ezra, Maimonides ou Averrois.
Para um medievalista em ascensdo deve ser estudado Aquino e Agostinho, mas ndo Ibn Hazm ou
Avicena? Faz-se cada vez mais necessario reavaliar de perto e explicitamente o nosso
conhecimento sobre o Oriente e sobre aqueles que estdo frequentemente ocultos, silenciosamente
atras de canones ocidentais. O contato cultural foi um poderoso motor de mudanca na literatura
ocidental. Mas ¢ importante ressaltar que o Ocidente constrdi suas origens, converte suas
influéncias e leva tais influéncias para a margem, parabenizando-se por ser cosmopolita
(SHOHAT; STAM, 2006, p. 22). Tracar qual a relacio de Chaucer com textos orientais,
colocando-o em conexao com o mundo em que vivia, sdo tentativas de conduzir os olhares para
além da Inglaterra e minimizar o esquecimento de uma tradicdo de trocas culturais e de
convivéncias. Mas, compreendo que a propria ideia de um Chaucer cosmopolita ou de uma
Inglaterra que foi influenciada pelos diversos entrelagamentos culturais € perigosa, pois ainda
coloca neles o protagonismo.

A partir da argumentacdo desenvolvida, ndo pretendo esgotar as possibilidades da
tematica, entendendo os limites da minha pesquisa e a existéncia de diferentes olhares que abrem
uma gama de possiveis abordagens. Embora Chaucer reconheca e utilize referéncias mugulmanas
como Averrois, Rhazes, Avicenna, Hali e Serapion, o peso desses pensadores na constru¢ao de
sua literatura ndo ¢ enaltecido. O desejo que trago ¢ que adicionem aos estudos sobre Chaucer a
devida importancia aos textos orientais que estdo entrelacados em suas historias. Quero reiterar a
necessidade de se explorar as lacunas a serem preenchidas e os possiveis direcionamentos desta
pesquisa. Da mesma forma que ja declarei, ha uma caréncia de estudos semelhantes, e,
certamente, essa auséncia reforga o interesse pelo tema e ampliam os horizontes para pesquisas

futuras.


https://www.google.com/search?q=Ibn+Quzman&oq=Ibn+Quzman&aqs=chrome..69i57j46j0i22i30l5j69i60.910j0j4&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk02X2VtqnDkWQI-YCZyaDIKRqJeAqg%3A1609768361353&ei=qR3zX9v_FM_K5OUP-fiU4A4&q=+Jehudah+ben-+Ezra&oq=+Jehudah+ben-+Ezra&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQDDIGCAAQFhAeMgYIABAWEB46BwgjEOoCECdQg6EBWIOhAWD3qwFoAXAAeACAAbgBiAG4AZIBAzAuMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwib-OS6toLuAhVPJbkGHXk8BewQ4dUDCA0
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk03W7P_vW6eWbmgdlJI-Ev-S7amObQ%3A1609768437456&ei=9R3zX9y2G8C65OUPkfGomAg&q=Maimonides&oq=Maimonides&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQDDIICC4QsQMQkwIyAggAMgIIADICCAAyAggAMgIIADICCAAyAgguMgIIADICCAA6CgguEOoCECcQkwI6BwgjEOoCECdQzGFYzGFggWpoAXAAeACAAfwBiAH8AZIBAzItMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwichYrftoLuAhVAHbkGHZE4CoMQ4dUDCA0
https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk03r1blqhumIZEkCSNRta0R_6vbmxQ%3A1609768384715&ei=wB3zX9ObK9m45OUPr8u0yAU&q=averr%C3%B3is&gs_ssp=eJzj4tDP1TdILsspN2D04kwsSy0qOrw5sxgASuIHwA&oq=verr%C3%B3is&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQARgAMgcILhANEJMCMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgQIABANMgoIABDHARCvARANMgQIABANMgYIABANEB46BwgjEOoCECdQqocDWKqHA2DskwNoAXAAeACAAbsBiAG7AZIBAzAuMZgBAKABAaABAqoBB2d3cy13aXqwAQrAAQE&sclient=psy-ab

15

Capitulo 1
Processo de "esquecimento" do Oriente na construcao de Geoffrey

Chaucer como um canone Ocidental

Nao ha duavidas de que Geoffrey Chaucer (1340 - 1400) e suas diversas produg¢des, tanto
de fic¢ao quanto de ndo fic¢do, estiveram em uma encruzilhada significativa no desenvolvimento
da vida artistica e intelectual inglesa. Ao longo dos séculos, suas histérias lhe renderam um lugar
praticamente incontestavel nos coragdes e mentes dos ingleses. Mas nem todos os aspectos do
mundo e das obras de Chaucer receberam igual exploragdo. A questdo de qual papel e qual efeito
a cultura 4rabe teve em seu trabalho e em sua visdo de mundo foi deixada em grande parte
inexplorada por aqueles que se dedicaram ao estudo da literatura do poeta. Isso se deve, em certa
medida, as restri¢des de nossa propria visao de mundo.

O poeta inglés Geoffrey Chaucer ¢ hoje considerado um canone ocidental e, muito
embora se saiba e aceite que um bom numero de fontes utilizadas pelo poeta ¢ de origem
oriental, esses estudos ndo exploram a fundo a possibilidade de que o mundo arabe e suas
multiplas manifestagdes possam estar incorporadas e refletidas em seus textos. Com algumas
excegdes de autoras como Gittes (1983), Heffernan (2003) e Metlitzki (1977), um tipico relato
sobre a carreira poética de Chaucer seria algo como: na década de 1370, Chaucer, o criador da
tradicdo francesa na corte, viaja duas vezes para a Itdlia em missdes diplomaticas. L4, ele ¢
cativado pela sofisticacdo cultural de um ambiente humanista e suas perspectivas artisticas e
intelectuais sdo radicalmente transformadas, de modo que a Itdlia e seu renascimento em
formagdo sdo centrais para a interpretacdo da historia literaria de Chaucer. Ou seja, a grande
inovagdo atribuida a escrita do autor estd comumente ligada a algo oriundo das grandes
mudancgas que ocorriam no Ocidente nos séculos finais do que chamamos de Idade Média. Esses
argumentos acabaram refor¢cando o seu posto de canone ocidental, apesar dos seus textos
apresentarem um amplo mundo de influéncias culturais que se estendem muito além da Europa.

A historia ndo ¢ um empreendimento objetivo, transparente ou mesmo continuo. O modo
de escrever sobre o Isla no Ocidente aponta para um grave equivoco historiografico, que nao ¢
acidental nem produzido por falta de conhecimento. Chaucer ter se tornado um canone ocidental
foi uma escolha. Dessa maneira, concentro-me neste capitulo principalmente na investigagao da

mecanica na produg¢do de Chaucer como um canone inglés. O que é que deu a Chaucer o poder



16

de se tornar um canone ocidental? Especulativa e dificil como ¢ esta pergunta, ¢ para ela que

tentarei a seguir esbocar uma resposta.

*

Qualquer consideragdo das influéncias italianas nas obras de Chaucer certamente
comegaria com Giovanni Boccaccio e Dante Alighieri. De fato, por ter crescido em uma familia
mercantil Chaucer cedo adquiriu uma familiaridade com marinheiros, comerciantes e financistas
italianos e pode ter ouvido algo sobre Dante e Boccaccio dos muitos mercadores italianos que
passaram por Londres, ou mesmo dos letristas franceses que ele imitava e admirava desde a
juventude. Posteriormente, por meio de suas visitas reais a Italia, ele adquiriu um conhecimento
dos cenarios sociais e politicos de onde surgiram os escritos italianos (WALLACE, 2003, p. 36).

No entanto, a insisténcia no carater inovador da conexao italiana de Chaucer ndo se
atenta ao fato que, no mesmo periodo em que o poeta esteve nas terras italianas, a cultura
islamica era central no desenvolvimento cultural da regido. Como sera visto no proximo capitulo,
o Oriente Médio e o extremo Oriente, no final do século XIII e durante o XIV, eram locais que
formaram o coragdo de trocas comerciais, enquanto na Europa a feira de Champagne e o
comércio internacional em Génova e Veneza, na Itdlia, possuiam protagonismo
(ABU-LUGHOD, 1989, p. 32 - 33). Isto ¢, o cenario oriental era bastante familiar a elite italiana,
principalmente a de Veneza.

Chaucer traz para a sua escrita uma quantidade significativa de tradugdes e analogos ndo
ingleses, bem como situa seus contos em localiza¢des além da costa da Inglaterra. Suas historias
estdo enraizadas em um mundo de aprendizado e cultura internacional. Seus escritos de fato
estdo impregnados de poesia francesa e italiana, mas ele também utilizou e traduziu filosofia
arabe, prestou homenagem a cientistas muculmanos em seus textos e incorporou diversas
historias orientais em seus contos.

Todo seu engajamento com traducdes certamente impulsionou seu lugar como canone
inglés. Apesar de seu conhecimento de outras linguas, Chaucer escolheu utilizar o inglés médio
ainda pouco falado em Londres. Se voltarmos a Londres do século XIV, faz todo o sentido
porque a tradugdo o intrigou tanto. A situagdo linguistica na Inglaterra medieval tardia forma o
pano de fundo para Chaucer. Em termos simples, a Inglaterra do século XIV era trilingue. De

maneiras diferentes, ingleses, franceses e latinos coabitavam a ilha. O francé€s dominava as



17

questdes burocraticas nos tribunais € na politica; o latim, a igreja e as escolas; e o inglés, a vida
cotidiana.

O inglés médio ainda ndo era rico em palavras, e ndo possuia uma literatura vasta da qual
ele pudesse aprender algo. Em certo sentido, teve de criar muitos elementos e estabelecer suas
proprias tradi¢des literarias (BURGESS, 2002, p.40). Chaucer chegou a traduzir textos de origem
arabe que estavam em latim sobre filosofia, astrologia e medicina (BARRINGTON, 2020, p.
2-3). Para o poeta, a traducdo era uma forma de absorver e compreender as tradigdes. Chaucer
tinha uma excelente compreensdo das redes de poder e cultura que o cercavam. Ele sabia o
quanto a cultura ocidental devia aos escritos arabes e muitas de suas historias sdo baseadas em
tradugdes, ou se apresentam como tradugoes.

O poeta francés Eustache Deschamps (1346 - 1406) escreveu uma balada em homenagem
a Chaucer. O refrdo desta balada celebrava Chaucer como o "grande tradutor, nobre Geoffrey
Chaucer". Deschamps enfatizou o papel do poeta como mediador cultural que tornard Le Roman
de la Rose e De Consolatione Philosophiae acessiveis aos leitores ingleses. Na Idade Média, nao
havia fronteiras distintas entre traducdes, derivagdes e obras originais. Ideias de 'plagio’ e
'originalidade' s3o conceitos da Renascenca. Antes dessa época, as ideias podiam ser liviemente
importadas de outras narrativas. Chaucer fez trés traducdes diretas: O Romance da Rosa do
francés; A Consolac¢ao da Filosofia do Latim; e A Desgracada Engenderynge de Mankynde do
latim (MALACZKOV, 2001, p. 35-36).

Entre as traducdes de versdes latinas de textos arabes, a que mais se destaca ¢ a do tratado
de Masha-allah sobre o astrolabio. O tratado de Chaucer, escrito em torno de 1391, ndo € uma
tradugdo direta, porém, parece provavel que Chaucer realmente soubesse que sua fonte latina, a
qual se utilizou para escrever sua versdo, tinha origens arabes. Masha-allah foi um astrélogo e
astronomo do século VIII, conhecido pelo seu nome em latim Messahala. Ele era um judeu da
corte abassida em Bagda cujo nome hebraico era Misha M-ash-a 'Allah. O tratado esta
inacabado, mas a segunda parte, que estd completa, faz referéncia a Arsechieles Tables. A
terceira parte possui diversas tabelas de longitudes e altitudes de estrelas. Varios exemplos
dessas tabelas circularam pela Inglaterra. A maioria desses tratados circulavam no Ocidente,
vindos principalmente da Peninsula Ibérica. Alguns dos mais influentes estdo incluidos nos
Libros del saber de astronomia, colecdo de tratados astrondmicos traduzidos do arabe para o
Castelhano, sobre a patronagem de Alfonso, O Sabio (1252 - 1284), rei de Leon e Castela. E

provavel que o relacionamento de Chaucer com os dois reinos, mantido através da esposa de



18

Jodo de Gante*, permitiu a familiarizagdo com os textos traduzidos sobre a patronagem de
Alfonso (METLITZKI, 1977, p. 75 - 76). Dessa maneira, ¢ possivel compreender porque
Chaucer e Contos da Cantudria € celebrado como uma obra nacional. Ele contribui para essa
visdo unificada de uma Inglaterra ao traduzir ndo s6 do francés e do italiano, mas também pelas
suas tradugdes do arabe.

De acordo com Bloom (1994, p. 39), “toda a originalidade literaria forte se torna
canonica”. Se levarmos essa ideia em considera¢do, um dos argumentos que torna Chaucer um
canone ocidental, desmoronaria. Como sera visto no capitulo 3, at¢é mesmo as formas narrativas
encontradas em Contos da Cantudria possuem referéncias orientais. E dito que Chaucer fez uso
de Boccaccio como inspiragao e criou uma cole¢ao de historias em “moldura” prépria. Esse
estilo de escrita ¢ considerado um dos maiores legados de Boccaccio para a literatura inglesa, no
entanto, até mesmo o estilo de escrita em “moldura” atribuido a Boccaccio e utilizado por
Chaucer, bem como utilizado em outras cole¢des de contos europeus medievais — como a
Disciplina Clericalis, o Decameron ¢ a Confessio Amantis — derivam de uma tradicdo que se
originou ¢ se desenvolveu na Asia. E assim que ela descreve a estrutura das narrativas
arabe-indiana do século VIII, conhecida como Panchatantra (GITTES, 1983, p. 237).

Muitas vezes, livros inteiros apenas citam passageiramente o Oriente como algo que
Chaucer recebeu e incorporou a sua maneira nas suas narrativas. Modificando e trazendo uma
forma totalmente inovadora para aquilo que nao tinha forma. Enquanto isso, suas influéncias
francesas e italianas possuem capitulos inteiros para descrever como essas culturas foram
incorporadas diretamente em suas historias, na forma como Chaucer pensava e traduzidas em
palavras. Turner (2019), por exemplo, defende que Chaucer trouxe para Contos da Cantudria um
engajamento humanista, trazendo individualidade e personalidades fortes para seus personagens.
Para Bloom (1994), Chaucer também antecipa em alguns séculos a interioridade que associamos
ao Renascimento e a Reforma. O autor aponta que seus personagens come¢am a desenvolver
uma autoconsciéncia que s6 Shakespeare conseguiu ultrapassar e impulsionar (BLOOM, 1994, p.
121).

Se levarmos em consideragdo ambos os autores, a Renascenca e o impulso pelo

individualismo serdo algo exclusivo do Ocidente. O que o Oriente tinha entdo? Mesmo que o Isla

* Por volta de 1366, Chaucer casou-se com Philippa Roet (1346 - 1387), dama de companhia da rainha Filipa de
Hainault (1313 - 1369), mae de Jodo de Gante. A irma de Philippa Roet, Katherine Swynford (1350 - 1403),
posteriormente se tornou a terceira esposa do amigo e patrono de Chaucer, Jodo de Gante.



19

tenha preservado os escritos antigos que inspiraram os ocidentais durante a Renascenca, porque
apenas o Ocidente deu um passo a frente ao utilizarem esses textos? O Oriente possuia o saber
dos antigos, tanto quanto o Ocidente, mas perpetua-se o pensamento de que s6 o Ocidente tinha o
que era preciso para "evoluir".

Chaucer utilizou ndo apenas do individualismo em seus personagens para suas narrativas,
mas se apropria também da concepgao de Fin'Amors e de amor doentio. John Livingston Lowes
foi o primeiro critico literario a argumentar que “loveris maladye/ Of Hereos” (“A doenga dos
amantes/ Dos Herois") de Chaucer tem uma divida com a tradi¢do médica arabe. No Confo do
Cavaleiro de Chaucer, por exemplo, o amor de Arcite ¢ interpretado como uma doenga que tem
sintomas fisicos ¢ mentais. A ideia latina de amor heroes foi particularmente influenciada pelas
traducdes Viaticum Peregrinantis, de Constantinos, definindo o amor como uma doenca
melancolica. Além das obras de Avicena, como a Risala fi al-‘ishq/ (‘Tratado do Amor’), que
continham o diagnostico de amor doentio e enobrecedor (EL FAHLI, 2018, p. 265). Chaucer cita
ambos, Constantino e Avicena, como autoridades medievais, declarando sua inspiracao neles.

Criou-se a ideia de que o amor romantico também nasceu na Europa, na sociedade de
trovadores do século XII. Na critica literaria, por exemplo, aparecem nas discussdes sobre a
ascensdo do romance e autobiografia como géneros paradigmaticos do individualismo europeu
(GOODY, 2008, p. 214). Todavia, a influéncia mugulmana na poesia trovadoresca estd em
muitos aspectos como, por exemplo, nas formas métricas. Assim como Heffernan (2003) aponta,
o Oriente ¢ local de origem de diversas fontes e analogos para muitos dos romances medievais,
incluindo os romances de Chaucer. Isso sugere que a forma de romance emergiu do encontro de
sarraceno e cruzado, além da ideia latina de amor heroes que foi particularmente influenciada
pelas tradugdes das obras de Avicena, por exemplo. Partindo dessa perspectiva, ¢ possivel
considerar que a expansdo do amor na Europa precisava da secularizagdo que a Renascenga
trouxe. Mas, como Goody (2008) pontua, a Renascenga ocorreu no Ocidente somente quando
este se abriu para o Oriente.

A poesia latina servia de antecedente aos trovadores mais ao norte da Europa, mas fontes
de tradicdo islamica da Peninsula Ibérica e da Sicilia também estavam presentes na literatura
europeia. As cortes na Andaluzia eram parte da mesma tradicdo do restante da peninsula, isto &,
eram importantes centros para escrita da poesia e do amor. Um destaque dessa tradi¢do € o poeta
Ibn Hazm, autor de O Colar da Pomba, de 1022, um poema sobre a arte de amar (GOODY,

2008, p. 229). Em outros locais do mundo, como na China, entre os séculos IX e VII A.C.,



20

podemos encontrar poemas de amor compilados em O livro nas cangoes. Posteriormente, em
meados do século VI, um poeta chamado Hsu Ling, organizou uma cole¢ao de poemas de amor
que chamou de New Songs From a Jade Terrace (Novas cangdes de um terraco de Jade), que
consistia de poesias pertencente a tradi¢do da corte do sul da China (GOODY, 2008, p. 227).

Além disso, na Andaluzia, as mulheres também se dedicaram a escrever poemas de amor,
demonstrando liberdade de expressdo em seus sentimentos. Wallada, filha do califa, tinha um
saldo literario em Cordoba. As mulheres mugulmanas e judias participavam de atividades que a
tradicdo europeia parecia considerar incompativel, dado a cultura de desigualdade de género
europeia (GOODY, p. 229 - 230).

A diregdo para a qual podemos procurar uma possivel fonte da concepgao trovadoresca
de fin’amors em Chaucer e sua atitude em relagdo ao amor e a perda também ¢ 4rabe. Durante o
classico periodo 4rabe, passou a manifestar o tipo de amor que os escritores ocidentais
descreveram como amor cortés. Tornou-se um tema ndo apenas discutido na poesia e literatura,
mas também por tedlogos e filésofos, incluindo aqueles que estudam medicina e direito, em todo
o Oriente Proximo e Médio (JAGOT, 2013, p. 45). O conceito medieval de fin" amors, esta
principalmente atrelado ao Risala fi al- ishq (‘Tratado do Amor’) de Avicena, que cristaliza a
concepgdo de amor puro, aliada ao poder enobrecedor desse amor.

Além disso, o uso da medicina arabe por Chaucer estd intimamente relacionado ao seu
envolvimento com a filosofia e fortemente presente em seus trabalhos literarios. O uso dessa
ciéncia estd atrelado a mestres drabes que ele mesmo cita ao longo de seus textos. No Prologo
Geral, Chaucer descreve cada personagem. Ao discorrer sobre o personagem do Médico, ele cita
as autoridades classicas mais influentes da medicina do curriculo medieval para enfatizar a

sabedoria do seu personagem.

Outro que fazia parte de nosso grupo era um MEDICO. Nao havia no
mundo maior especialista em cirurgia e medicina, tudo com boa base na
astrologia, para poder orientar os seus pacientes sobre as horas mais
propicias a cura por magia natural. Assim sendo, indicava-lhes com
precisdo os amuletos que deveriam usar, de acordo com os seus
ascendentes. Sabia a causa de todas as doengas, — de natureza quente ou
fria ou seca ou umida, — € como se manifestava, ¢ qual o seu fluxo
humoral. Era um doutor irrepreensivel, um médico de verdade.
Descoberta a origem da enfermidade e a raiz do mal, receitava
imediatamente as suas mezinhas. Seus boticarios, que estavam de



21

prontiddo, logo lhe mandavam drogas e remédios os mais diversos,
porque essas duas classes sempre se ajudaram mutuamente, numa
amizade muito antiga e proveitosa. Conhecia ele perfeitamente o seu
Esculépio, assim como Dioscorides e Rufus, o velho Hipocrates, Ali,
Galeno, Serapido, Razis, Avicena, Averrdis, Damasceno, Constantino e,
por fim, Bernardo e Gilbertino e Gatesden. /°

Ali ibn al-"Abbas al-Majiisi, conhecido como Haly Abbas em latim, nascido no século X
em Ahwaz, no sudoeste da Pérsia, compilou um compéndio médico chamado Kitab kamil
al-sina’a altibbiyya (O Livro Completo da Arte Médica), também conhecido como Kitab
al-Maliki ('Livro Real'). O objetivo declarado deste texto era cobrir todos os aspectos da
medicina necessarios para se tornar um bom médico; assim, Chaucer faz questdao de colocar em
primeiro plano Haly Abbas porque sua autoridade aumenta a credibilidade do médico, pelo
menos neste ponto da narrativa. O Kitab kamil al-sina‘a al-tibbiyya foi traduzido para o latim
como o Liber Pantegni pelo estudioso de medicina do século XI, Constantyn ou Constantinus
Africanus, também citado por Chaucer. Nascido em 1017, Constantino era um monge
norte-africano de Kairouan, na atual Tunisia, que entrou para a ordem beneditina em Salerno. No
mosteiro de Monte Cassino. Constantino traduziu obras médicas do arabe para o latim, que
foram amplamente divulgadas no Ocidente latino (JAGOT, 2013, p. 20 - 22).

Razis, ¢ referente ao filésofo persa do século IX, Abti Bakr Muhammad ibn Zakariya
al-Razi. O nome arabe al-Razi vem de seu local de nascimento, Rayy, ao sul de onde Teera esta
agora. Além de sua posicdo como médico-chefe no hospital em Rayy, depois em Bagda, al-Razi
produziu mais de 113 textos, mas dois desses textos foram especialmente importantes para o
estudo da medicina na Europa Medieval. O Kitab al-Mansiiri (Livro de Mansur) foi dedicado ao
principe samanida, ‘Abil Salih al-Mansir ibn Ishaq, em 903, e traduzido para o latim no século
XII por Gerard de Cremona como o Liber Almansoris, ou Almansor. A mais renomada de todas
as obras produzidas por al-Razi foi o Kitab al-Hawi fi al-tibb (Livro Abrangente sobre

Medicina), compilado postumamente e traduzido para o latim em 1279 sob o titulo Continens.

5 “With us ther was DOCTOUR of Phisyk,/ In al this world ne was ther noon him lyk/ To speke of phisik and of
surgery;/ For he was grounded in astronomye,/ He kepte his patient a ful greet del/ In houres, by his magik natural./
Wel coude he fortunen the ascendent/ Of his images for his patient./ He knew the cause of everich maladye,/ Were it
of hoot or cold, or moiste, or drye,/ And where engendred, and of what humour;/ He was a verrey parfit prectisour./
The cause y-knowe, and of his harm the rote,/ Anon he yaf the seke man his bote./ Ful redy hadde he his
aporthecaries,/ To send him drogges and his letuaries,/ For ech of hem mande other for to winne;/ Hir frendschipe
nas nat newe to biginne./ Wel knew he the olde Esculapius,/ And Deiscorides, and eek Rufus,/ Old Ypocras, Haly,
and Galien;/ Serapion, Razis, and Avicen;/ Averrois, Damascien, and Constantyn;/ Bernad, and Gatesden, and
Gillbertyn./”” (CHAUCER, 2014, p. 56 - 57).



22

Esta tradugdo foi feita a pedido de Carlos de Anjou em 1279 por Faraj bin Salim, um médico
judeu-siciliano conhecido em latim como Farragius Judaeus ou Farraguth, falecido em 1285
(JAGOT, 2013, p. 23).

Avicena refere-se ao filosofo persa, Abu “Ali Husayn ibn Abdullah ibn Sina, conhecido
como o Principe dos Médicos, mesmo no Ocidente latino. Nascido em Bucara, em 980, Avicena
estudou o Alcordo e outras obras arabes aos dez anos de idade. Aos dezesseis anos, ele dominava
as principais disciplinas da filosofia, metafisica, ciéncias naturais, jurisprudéncia, logica e
matematica, incluindo obras de Euclides e Ptolomeu. Aos dezoito anos, ele era médico do
principe Samanid, Nith ibn Manstr, e passou o resto de sua carreira movendo-se pela Pérsia,
servindo a diferentes emires e cortes. Dois de seus compéndios médicos mais conhecidos sao
al-Qan'tn f1 al-tibb (Canone da Medicina) e o Kitab alshifa (Livro da Cura) (JAGOT, 2013, p.
24).

Averrois refere-se ao filosofo arabe andaluz, Muhammad ‘Abu al-Walid ibn Ahmad ibn
Rishd, que, como Avicena, tornou-se uma figura importante no Ocidente latino, devido
principalmente a seus conceitos filosoficos sobre a esséncia e a existéncia da alma. Suas obras
foram proibidas pela Universidade de Paris em 1277, o que paradoxalmente garantiu sua
popularidade e sua obra permaneceu influente ao longo da Idade Média. Averrois nasceu em
Cordoba em 1126 e estudou jurisprudéncia e teologia, bem como medicina, literatura e filosofia.
Mais tarde, ele foi exilado e morreu em Marrakesh em 1198. Seu Kulliyyat f1 al-tibb
('Generalidades da Medicina') foi traduzido para o latim em 1255 por um estudioso judeu
residente em Padua, Jacob Bonacosa (JAGOT, 2013, p. 25).

Ainda ¢ possivel notar que duas atitudes conflitantes caracterizaram a Europa medieval e
foram articuladas na literatura de Chaucer. Em Contos da Cantudria, apesar da utilizacao de
elementos da literatura oriental, além do fascinio latente de Chaucer pelas conquistas cientificas
islamicas, as historias ainda excluem o Isla do reino da “verdadeira” fé e reafirmam uma unidade
cristd. No Conto do Magistrado, por exemplo, ele narra a historia de Constancia, a filha de um
Imperador romano que se torna noiva do Sultdo da Siria com a condi¢ao de que ele se converta
ao Cristianismo. Enfurecida pela ordem de conversdo forcada, a mde do Sultdo assassina seu
filho e Constancia escapa por pouco do mesmo destino. Constancia ¢ culpada pela morte do
Sultao e exilada. Constancia representa a Europa. Descrita pelo narrador como “Possui beleza

sem orgulho; juventude, sem estouvamento ou imaturidade; em tudo o que faz, guia-se pela



23

virtude; nela, a humildade matou a prepoténcia. E o verdadeiro espelho da gentileza...”.
Enquanto, em contraste, a sultana mugulmana ¢ representada como “Oh Sultana, raiz da
iniquidade! Megera, Semiramis segunda! O vibora de rosto feminino, como a serpente que esta
presa 14 no inferno! Oh mulher falsa, tudo o que, pela for¢a do mal, destréi virtude e inocéncia,
foi em ti que se gerou, ninho de todos os vicios!™”.

Ao utilizar os confrontos militares entre sarracenos e cristdos no Conto do Magistrado,
Chaucer demonstrou seu conhecimento das interagcdes comerciais e culturais entre Oriente e
Ocidente a0 mesmo tempo que se refere a forte oposicdo entre o mundo cristdo “verdadeiro” e
piedoso em contraste com um "barbaro". Enquanto os cristdos defendem fortemente sua fé, os

muculmanos estdo prontos para renunciar a ela.

*

Finalmente, a atitude condenatoria de Chaucer em relag@o ao Isla ndo excluiu seu fascinio
pelas realizagdes académicas da cultura islamica. Todavia, ao longo dos séculos, a historiografia
ocidental reforcou a narrativa de condenagdo do Outro. Uma razdo pela qual essa narrativa sobre
o poeta pode ter tido tanto sucesso € que sua estrutura basica esta em perfeita harmonia com as
visdes eurocéntricas do mundo. A canonicidade e o lugar de Chaucer na historiografia ocidental
ndo ¢ por acaso. Contos da Cantudaria foi por muito tempo associado aos efeitos
homogeneizantes do Império Britanico, o século XVIII serviu como um claro predecessor da sua
condi¢do na historia ocidental. Vale a pena notar que parte da literatura inglesa ¢ produto de uma
epistemologia colonial e testemunha um modo de pensamento dominante que informava o
discurso de imperialismo duzentos anos antes de a Gra-Bretanha embarcar em seus projetos
coloniais no mundo 4rabe.

A categoria de literatura em si ndo deve ser confinada. Na medida do possivel, um texto
medieval nio deve ser visto em quadros isolados. E notério que o trabalho de Chaucer foi
influenciado por ideias cientificas diretamente de textos arabes em traducdo latina. Mas, ainda
assim Contos da Cantuaria serviu para endossar um discurso nacionalista inglé€s. Por isso,

acredito que o uso da denominacdo "canone ocidental" e a retdrica em torno desse termo ocultou

8 “In hir is heigh beautee, with-oute pryde,/ Yowthe, with-oute grenechede or folye;/ To alle hir werkes vertu is hir
gvde,/ Humblesse hath sleyn in hir al tirannye./ She is mirour of alle curteisye.”” (CHAUCER, 2014, p. 218-9).

7“0 sowdanesse, rote of iniquitee,/ Virago, thou Semyram the secounde,/ O serpent under femininitee,/ Lyk to the
serpent depe in helle y-bonde,/ O feyned women, al that may confounde/ Vertu and innocence, through thy malyce,/
Is bred in thee, as nest of every vycel//” (CHAUCER, 2014, p. 226-7).



24

(intencionalmente ou ndo) a procedéncia de fontes que estdo entrelacadas na literatura de
Chaucer, criando a ilusao de uma heranca cultural unificada ¢ dentro das fronteiras ocidentais.

A formacdo dos canones literarios se deve, principalmente, de elementos exteriores ao
literario, expressando aspectos dominantes de uma época: ideologias, estilos de género literario,
padrdes de sexo, raca e classe social, etc. (MOIRA, 2020, p 6.). Como Muzart (1995) aponta,
aquilo que ¢ canonizado em certas épocas, pode ser esquecido noutras e vice-versa. O canone
entdo seria formado inevitavelmente ndo apenas pelo fator estético, mas também por um
conjunto de razdes politicas apropriadas para sustentar uma determinada ideologia
historicamente datada.

O alcance literario global de Chaucer comegou no século XVIII, quando foi levado ao
mar como parte do projeto imperial da Gra-Bretanha. Durante a era de expansdo colonial da
Gra-Bretanha, Chaucer - junto com Shakespeare, Milton e tratados religiosos - figurou entre os
livros carregados pelos ingleses ao estabelecerem postos avangados nas Américas, Asia,
Australasia e Africa (BARRINGTON, 2020, p. 2). Ndo podemos deixar de circunstanciar a
colonizagdo inglesa de partes significativas do mundo 4rabe-mugulmano, especialmente o Egito.
Considero que muitos estudos filoldgicos e narrativas de viagem dos séculos XVIII e XIX foram
formulados com um interesse soberano ou nacional em mente. Ou seja, a literatura evoca uma
nocao de memoria, de heranca, um conhecimento cultural. Por isso, como argumenta Barrington,
“ler Chaucer foi uma das maneiras pelas quais colonias distantes e antigas estabeleceram seus
lagos com a cultura dominante da Gra-Bretanha” (BARRINGTON, 2020, p. 7).

Ao mesmo tempo em que os contos eram reformulados para o publico angléfono, as
obras de Chaucer foram traduzidas para outras linguas por falantes nativos. Curiosamente,
algumas das primeiras traducdes foram baseadas nao em edi¢des do inglés médio, mas na
infinidade de edi¢des infantis simplificadas e higienizadas publicadas em inglés durante o século
XIX. Embora essas primeiras tradugdes apresentem um Chaucer infantilizado quase
irreconhecivel, elas nos lembram das maneiras como os contos foram usados tanto para
representar valores conservadores quanto para tornar os leitores ndo-anglofonos conscientes de
elementos-chave da cultura britanica (BARRINGTON, 2020, p. 8).

A autoridade que gera um canone ocidental esta no tipo de voz narrativa que ele adota, o
tipo de estrutura que constroi, os tipos de imagens, temas, motivos que circulam no seu texto.
Essas caracteristicas indicam quais suas inten¢des ao se dirigir ao leitor. A escolha do que seria

passado adiante sobre Chaucer e seus escritos sugere um conjunto de relagdes entre as obras e o



25

publico, cuja preseng¢a no tempo, no discurso, nas instituigoes lhe d4 forga e autoridade.

O Orientalismo ndo ¢ apenas um tema ou campo politico refletido passivamente pela
cultura, pela erudicdo ou pelas instituicdes; nem ¢ um grande e difusa coletanea de textos ou
representa uma trama imperialista. Orientalismo ¢ a distribui¢do de uma consciéncia geopolitica
através destes textos, ¢ a elaboracdo de uma distingdo geografica e de uma série de interesses, €
uma vontade de controlar o outro, e ¢, sobretudo, um discurso (SAID, 2007, p. 40 - 41). Os
fundamentos de um pensamento que reforca o eu versus o outro, a cristandade versus islamismo,
reflete a maneira pela qual se mantém uma polarizagdo palpavel entre os mugulmanos e o resto
do mundo. Para uma melhor compreensao da especificidade histérica da retdrica anti-islamica no
Ocidente, precisamos reconhecer que muitas formas de pensamento ocidental — colonial,
cientifico, revolucionario, secularista — também participaram da formagao dessa antipatia.

Isto ¢, o “roubo da historia” ndo estd somente no tempo e espacgo. Dividir a realidade
humana em culturas, historias e tradigdes, geralmente faz com que coloquemos importancia em
algumas distingdes em detrimento de outras. Desse modo, a constru¢do de Chaucer como um
canone estd ligado a uma necessidade de espacializar e nacionalizar elementos, em que apenas o
Ocidente ¢ incluido e no qual o Oriente ndo tem parte. Chaucer esteve em ambientes que
proporcionaram a ele o contato com historias e pessoas de todo o mundo, fazendo com que
possivelmente absorvesse delas ideias para as suas narrativas. A separacdo entre Oriente e
Ocidente ndo ¢ menos uma delimitagdo geografica e mais ideoldgica, estando ligada ao

colonialismo e a no¢ado de ber¢o de varios conceitos e tradicoes.



26

Capitulo 2
Peregrinagdao, Comércio e Cruzadas: Intercambio de Conhecimento no

final do século XIV

Embora a Inglaterra ndo tenha uma costa mediterranea, 0 mundo mediterrdneo ndo ¢
menos parte da literatura inglesa. Para a historia literaria, a evolucdo do género romance na
Europa seguiu os contatos Leste-Oeste. Cultura cruzada, narrativa de viagem, romance € outros
géneros, todos constantemente e insistentemente refratam a experiéncia inglesa medieval através
do contato com o mediterraneo. O aprendizado cientifico, literario e filosofico arabe transmitido
pelos tradutores latinos, pode ser rastreado através das trocas comerciais, rotas de peregrinagao,
como meu exemplo mostrara.

Desde a Antiguidade, os arabes tém sido intermediarios no fluxo de especiarias, sedas e
matérias-primas entre a Asia e o Mediterraneo. Através do que o autor John M. Hobson chama
de globalizagdo oriental, o Oriente criou uma economia ¢ uma rede global de comunicagdes apos
o século V. Hobson afirma que "entre os anos 650 e 1000, o Oriente Médio teve os niveis mais
altos de poder extensivo e intensivo no comércio global” (HOBSON, 2004, p. 30, traducao
minha). Durante esse periodo, ideias, institui¢des e tecnologias orientais se difundiram para o
Ocidente, onde foram posteriormente assimilados.

O protagonismo do Oriente no comércio global ¢ notério. A Europa apenas se inseriu
com mais for¢ga no comércio internacional posteriormente, principalmente apos as Cruzadas.
Abu-Lughod aponta que o que se sucedeu apds as Cruzadas solidificarem a competitividade no
sul da Europa, estabelecendo uma troca regular com conexdes que vao do norte da Europa para a
Italia, até os comércios no Oriente Médio, India e China. A reabertura da rota para o leste pelos
primeiros cruzados, deu origem a um intercAmbio Leste-Oeste e¢ mugulmano-cristdo no
Mediterraneo, que mudou o curso do comércio medieval no Ocidente (HEFFERNAN, 2003, p.
20).

Do ponto de vista de Abu-Lughod, observamos que as Cruzadas tiveram consequéncias
importantes para o comércio global durante a Idade Média. Todavia, Metlitzki considera que o
impacto da cultura arabe na histéria intelectual da Europa, durante e depois das Cruzadas, foi

rasa. Para a autora, as Cruzadas foram eventos militares, com pessoas que niao estavam



27

interessadas em nada que a civilizacdo sarracena teria a oferecer, € os quais o objetivo era
destruir (METLITZKI, 1977, p. 4).

E pouco provavel que durante os anos se sucederam as Cruzadas ndo tenha causado
impacto na historia intelectual da Europa. Essa atuagdo aparece principalmente nas narrativas
literarias e nos conhecimentos cientificos transmitidos através das muitas rotas de peregrinagao e
comerciais que surgiram durante esse periodo. A luta do sul da Europa para livrar-se dos
muculmanos refletiu nas epopeias da Franga e romances da Espanha e Itdlia, bem como da
Inglaterra. Numerosos romances ingleses tratam de confrontos militares entre sarracenos e
cristdos, incluindo o Conto do Magistrado de Chaucer. A titulo de exemplo, muitas das regides
citadas pelo cavaleiro, um dos personagens de Contos da Cantudria, trazem a marca das
Cruzadas: Alisaundre, cidade no Egito; Lyeys, no sudoeste da Turquia; Palatye, uma cidade na
Anat6lia; Belmarye, no atual Marrocos. Esses sdo lugares em que o cavaleiro peregrino de
Chaucer fez campanha (HEFFERNAN, 2003, p. 8 - 9). Para mais, ap6s as Cruzadas, em torno de
1250 a 1350, foi o momento em que a Europa se inseriu em uma economia de comércio
internacional que se desenvolveu e se estendeu até a China, envolvendo comerciantes e
produtores em uma extensa e estreita rede mundial de trocas (ABU-LUGHOD, 1989, p. 8).

A medida que o comércio europeu por fim prosperava, “ligas comerciais como a Liga de
Milao, a Liga Hanseatica e o Flamengo Hansa de Londres foram estabelecidas” (HEFFERNAN,
2003, p. 21-22). Mas ainda havia locais dos quais mantinham "centralidade" no comércio
europeu com o Mediterraneo. Como Janet Abu-Lughod aponta, “nenhum sistema mundial ¢
global, no sentido de que todas as partes se articulam uniformemente umas com as outras,
independentemente do papel que desempenham ser central ou periférico” (ABU-LUGHOD,
1989, p. 32). O que acontece € que alguns locais se tornam essenciais € centrais para a Europa,
mas faziam parte de uma rede global muito maior.

Devemos levar em consideracdao que, juntamente com as commodities que chegavam do
Oriente, 0s comerciantes também estavam trazendo livros, contavam suas historias de seus locais
de origem e consequentemente afetaram a cultura europeia. Como Abu-Lughod nota, a entrada
das riquezas do Oriente mudou o papel das cidades maritimas mercantis italianas de passivas
para ativas. O grande fluxo de pessoas e mercadorias na Europa no século XII pode ser explicado
de maneira convincente tanto pelo aumento da demanda por produtos orientais estimulados pelas

Cruzadas, quanto por causa da posi¢do estratégica dos italianos nos enclaves costeiros do



28

Levante e pelo aumento da oferta desses bens que eles agora poderiam entregar
(ABU-LUGHOD, 1989, p. 35 - 38).

Desse modo, ¢ possivel pensar a inser¢do do Ocidente no comércio internacional como
uma das formas pelas quais a Europa se apropriou de recursos orientais. Os locais para os quais
Chaucer viajou foram pontos de enorme fluxo comercial para a Europa, o que o proporcionou
acesso a diferentes modos de vida e histérias que vao além do Ocidente. Por esse motivo,
Chaucer serve como fio condutor deste capitulo. Aqui fago um panorama da vida do poeta a fim
de entender como ele se inseriu em meio a essas trocas culturais, dado que, através das

experiéncias vividas pelo autor ¢ possivel compreender melhor a sua literatura.

*

Chaucer era um citadino envolvido em diversos postos a servico da Coroa, sendo
reconhecido em vida muito mais por estes cargos do que por suas narrativas, que ganharam
maior circulacdo ap6s sua morte em 1400. A vida e a poesia de Chaucer foram incorporadas por
um mundo de comércio internacional, troca de manuscritos, uma cidade multilingue e o
movimento de ideias através de fronteiras em constante mudanca. Antes de trabalhar na corte
inglesa, grande parte da vida de Chaucer foi em meio ao comércio londrino. O pai do poeta era
um mercador de vinho de Londres, entdo sua infancia foi passada nesse ambiente de transacoes.
Chaucer vivia perto do rio Tamisa, o que possibilitou a ele o contato com navios ¢ mercadorias
de todo o mundo, o que proporcionou um contato cultural que se tornaria uma caracteristica da
escrita do poeta.

A carreira de Chaucer na corte comecou em 1357 com sua nomeacao para a casa de
Elizabeth, condessa de Ulster, e seu marido, o principe Lionel. Ao contrario dos mercenarios que
vendiam seus servigos em contratos de curto prazo para diferentes senhores, Chaucer trabalhava
diretamente para a Coroa Inglesa. A corte, assim como a cidade de Londres, estava
frequentemente repleta de pessoas de diversas regides. Assim, o ambiente em que Chaucer vivia,
e as grandes familias que o sustentavam durante grande parte da sua vida, eram globalmente
conectados. Essas familias eram formadas por pessoas de muitas localidades diferentes. Eram
multilingues, itinerantes e envolvidos em extensas redes de comércio. Seus chefes patrocinavam
poetas e artistas de toda a Europa e seus casamentos frequentemente envolviam trocas culturais

(TURNER, 2020, p. 97).



29

Entre 1366 ¢ 1378, Chaucer viajou para o exterior inimeras vezes. A servigo da coroa,
ele foi para a Franga e a Italia, frequentando tribunais em Navarra e Mildo. Em uma de suas idas
para Francga, foi capturado e depois resgatado durante uma campanha militar de 1359 a 1360,
inaugurando uma série de viagens que o levariam regularmente & Franga. Em 1366, foi para
Navarra; em 1369, lutou no norte da Franca; em 1370, foi para a Franc¢a ou Flandres; e em 1373
ele visitou Génova e Florenca (TURNER, 2020, p. 94), entre diversos outros lugares do mundo
ao longo de sua carreira.

A Regido dos Flandres, as Cidades da feira de Champagne, Génova e Veneza, foram
locais de extrema troca cultural e de uma grande rede comercial que os envolvia durante o século
XIV. Sabemos que rotas comerciais e atividades mercantis também conectam conhecimentos,
ideias, habilidades transportadas por objetos e pessoas. As rotas utilizadas pelos comerciantes
também eram utilizadas por viajantes, peregrinos, diplomatas de diferentes regides, incluindo o
proprio Chaucer.

No século XIII, o comércio global era dividido em subsistemas de trocas em cidades
ligadas pelo mar, rios e grandes rotas terrestres, algumas desde a Antiguidade. Havia oito
subsistemas nesse periodo que podem ser agrupados em trés grandes grupos, que formavam o
coragdo dessas redes: Europa, Oriente Médio e Extremo-Oriente. Na Europa, no centro-leste da
Franca, onde era mantida a feira de Champagne e o comércio internacional em Génova e Veneza,
na Itélia, possuiam protagonismo (ABU-LUGHOD, 1989, p. 32 - 33).

O fluxo de pessoas nesses locais era subsequente de politicas e praticas econdmicas que
faziam com que as rotas, os portos e os locais de trocas comerciais também fossem usados por
viajantes de outras localidades. A jornada tinha que ser quebrada em partes e alguns lugares
serviam para isso. Por exemplo, quando Chaucer vai pela primeira vez para a Franca, ele fica em
Flandres. Na metade de 1377, Chaucer foi enviado em viagens com Sir Thomas Percy para
negociar a paz e também discutir o possivel casamento do neto do rei Ricardo com Marie de
France (BREWER, 1982, p. 134). A maioria de suas viagens envolveu negociagdes e tentativas
de abrir e manter conexdes, tanto por meio de casamentos e negociagdes de paz quanto por meio
de acordos comerciais. Diplomatas como Chaucer também usavam suas visitas para outros
propositos, dado que o poeta inglés voltou para Flandres outras vezes. Possivelmente, também
registrou informacdes do que encontrou.

Flandres ¢ uma cidade localizada em Gante, Francga, e tinha um papel central no comércio

externo. Nao apenas as cidades da Italia estavam engajadas em levar suas mercadorias para o



30

Oriente: por volta de 1248, por exemplo, Flandres negociava produtos téxteis na Siria
(ABU-LUGHOD, 1989, p. 84). Chaucer nao deixou de registrar isso em duas de suas historias
em Contos da Cantudria. Primeiro, no conto do Homem do Mar, em que a cidade onde o homem
faz seus negocios ¢ citada como ‘“Na manha seguinte o mercador partiu para Flandres, levando
seu aprendiz como guia, e chegou a Bruges sem qualquer incidente. Uma vez 1a foi logo tratar de
seus negocios, comprando e fazendo empréstimos”.® Outro relato sobre Flandres é encontrado no
Prélogo Geral, em que ¢ declarado que o chapéu usado pelo Mercador veio das feiras de
Flandres: “E trazia na cabega um chapéu flamengo™.

A feira de Champagne, na Franga, foi um ponto de troca comercial de grande importancia
no final do século XIII e um dos lugares que Chaucer esteve presente. Abu-Lughod identifica
como frequentadores, primeiramente, comerciantes locais que prestavam servigos aos que
vinham de fora, mas também mercadores de outras cidades francesas do entorno das feiras, de
outras regides da Europa, do Mediterraneo e do Oriente, como da Siria, Chipre, Grécia, dentre
outros (ABU-LUGHOD, 1989, p. 62). Ou seja, esses grupos trouxeram diferentes mercadorias
para as feiras e tiveram diferentes papéis nos processos de trocas, seja de mercadorias ou
conhecimentos.

Ainda na Franga, Calais foi o local das negociagdes de paz entre a Inglaterra e a Franga
em outubro de 1360. No meio das negociacdes, o principe Lionel pagou a Chaucer para que
levasse cartas suas para a Inglaterra. Esta missdo parece ser o ultimo registro do servigo de
Chaucer a Lionel. Alguns meses depois, Chaucer estava em Calais, onde foi ratificado o tratado
que pds fim a esta campanha. Era um lugar para o qual Chaucer voltaria varias vezes em suas
viagens ao exterior, tendo importancia continua para ele como viajante, mensageiro, diplomata e,
mais tarde, funcionario da alfandega. Calais era uma cidade de mercadores, trocas, tratados e
identidades mistas. Mais tarde, Chaucer seria um poeta ndo da ordem e hierarquias consagradas,
mas de vozes heterogéneas e do mercado. Com efeito, David Wallace escreveu sobre Calais
como o ponto principal da poética chauceriana, em seu hibridismo. Acrescentando que Calais no
final do século XIV também representava a propria Inglaterra em sua mistura cultural

(TURNER, 2020, p. 73).

8 “To morwe cam, and forth this marchan rydeth/ Flaunderes-ward, his prentiss wel him gydeth,/ Til he cam in-to
Brugges merily./ Now gooth ths marchant faste and bisily/ About his nede, and byeth and creaunceth” (CHAUCER,
2014, p. 268-289).

® “Upon his heed a Flaundryssh bever hat” (CHAUCER, 2014, p. 46-49).



31

A guerra também foi outro motivador para a movimentacdo das pessoas ao redor da
Europa e Mediterraneo. No periodo em que Chaucer esteve em Navarra, em meados de 1366, foi
um periodo de extrema tensdo politica. As casas governantes de Hainault e Navarra foram
amplamente definidas por seu relacionamento com a Franca. Ambos os paises influenciaram a
Guerra dos Cem Anos e ambos foram importantes para Chaucer em meados da década de 1360.
Hainault e Navarra sdo cidades fronteiricas. Navarra, espremida entre Aquitania, Castela e
Aragdo, estava inserida nos conflitos espanhois e anglo-franceses, o que tornou as cidades um
ima para todos os tipos de pessoas durante esse periodo (TURNER, p. 104 - 105).

O reino de Aragdo era nominalmente cristdo na virada do século XII, mas muitas de suas
cidades permaneceram mugulmanas por algum tempo. Em Navarra, os judeus eram uma parte
proeminente da mistura cultural e viviam ao lado de muculmanos e cristdos, dos paises
fronteiri¢os. Navarra tinha uma mistura religiosa diferente de qualquer comunidade na Inglaterra
ou na Franca naquela época. As comunidades mugulmanas tendiam a ser rurais e estavam
envolvidas em diversas atividades, trabalhavam como tropeiros e fornecedores de cavalos de
carga; outros eram médicos de cavalos e ferreiros (TURNER, 2020, p. 112). Contavam, ainda,
com enorme circulacdo de pessoas devido as guerras. Chaucer visitou um pais em que seguidores
das trés grandes religioes dividiram as mesmas regides. Ele pode ter ouvido histérias do mundo
mais ao leste de algum viajante mugulmano ou tido contato com os judeus na corte; mesmo que
isso ndo tenha ocorrido, de todo modo ele experimentou a vida em um pais onde diferentes
religides coexistiam.

Mesmo com o desenvolvimento do comércio europeu, as transagdes ainda dependiam de
Veneza e Génova para mercadorias orientais. Entre as cidades europeias, Génova e Veneza
tinham destaque no Mediterraneo, além de terem um papel central em juntar a Europa com o
comércio e a economia mundial do Leste. Ambas as cidades mantinham um intenso comércio
com a Anatélia, bem como com o Crescente Fértil, o Egito e o Norte de Africa, mas Veneza
concentrava-se nas trocas com a Siria e o Egito, enquanto Génova lidava majoritariamente com o
norte da Africa e as colonias de Caffa e Tana no Mar Negro (HEFFERMAN, p. 21 - 22). Ambas
se tornaram grandes poténcias navais e mercantes, lutando pela supremacia sobre o
Mediterraneo, até entdo Mar Arabico, e por concessdes comerciais exclusivas e/ou preferenciais
nas areas do Mar Negro, ao longo da costa da Palestina, e no Egito, que guardava a porta de

entrada para India e além (ABU-LUGHOD, 1989, p. 102).



32

As viagens de Chaucer para a Itdlia permitiram conhecer e utilizar como inspiragoes
autores italianos como Dante (1265 - 1321), Petrarca (1304 - 1374) e Boccaccio (1313 - 1375) —
os quais, de fato, exerceriam grande influéncia em sua obra. Por outro lado, deixa-se de
circunstanciar e detalhar que, nessas mesmas viagens, Chaucer provavelmente também teve
contato com traducdes em latim de textos arabes sobre filosofia, astrologia e medicina, além de
traduzir esses textos do latim para o inglés (BARRINGTON, 2020, p. 2-3). Para entender a visita
de Chaucer a Génova, temos que tentar entender o comércio inglés de 12 que era uma
engrenagem em uma série de mecanismos interligados, em que Chaucer estava cada vez mais
envolvido. Sua viagem a Génova, no final de 1372 e inicio de 1373, assim como seu trabalho
subsequente na alfindega de Londres, foi sobre o comércio de 1a.

A posi¢ao de Chaucer na casa real, sua conexdo familiar com Gante e seu longo
conhecimento de assuntos comerciais o tornaram um diplomata adequado para essa missdo, mas
¢ provavel que seu conhecimento de italiano o tenha tornado particularmente 1til. Sua missdo
pode parecer bastante simples — discutir as possibilidades de comércio genoveses na Inglaterra,
um relacionamento que se poderia imaginar que poderia facilmente ser mutuamente benéfico. No
entanto, a missdao de Chaucer foi altamente controversa e o colocou contra os interesses dos
associados de seus pais e seus proprios futuros associados em Londres. Envolveu-o em conflitos
politicos que se transformaram em confrontos do Bom Parlamento e levaram a notorios
assassinatos em Londres no final da década (TURNER, 2020, p. 145 - 146).

Entre os séculos XIII e XV 0s mugulmanos eram parceiros importantes nos negocios com
cidades italianas. A localizagdo da Itdlia também permitiu maior contato com o0s portos
levantinos, o que ocasionou um intercdmbio comercial intenso com o Oriente. Essas trocas
proporcionaram a Italia ndo apenas o contato cultural, mas a envolveu em diversas caracteristicas
desses locais ao Leste. Era comum encontrar, através desse relacionamento, a apropriagdo de
elementos de origem arabe em objetos de arte e na arquitetura.

Finalmente, diante dessas conexoes e de gigantesca rede de rotas terrestres € maritimas, ¢
possivel compreender que as pessoas que passaram por esses locais inevitavelmente formaram
um movimento de troca de ideias e commodities, através de artesdos, viajantes, aventureiros,
eruditos, etc., inspirados por objetos, historias e memorias de costumes estrangeiros trazidos de
um lugar para outro. Neste capitulo concluo que o contato cultural durante a Idade Média foi um
poderoso agente de mudanca na literatura: ndo apenas fontes e analogos com seus enredos e

temas, imagens e motivos, mas toda uma outra cultura. Nesse periodo, produtos, pessoas,



33

técnicas e gostos podiam ir de um canto para outro € possuiam impactos em areas muito distantes

uma das outras.



34

Capitulo 3
O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey

Chaucer

O impacto da interagdo entre Ocidente e Oriente, durante a Idade Média, refletiu
intensamente na literatura. No caso do Conto do Escudeiro de Chaucer, analisado neste capitulo,
seus didlogos com textos orientais e as apropriagdes vao desde os personagens a detalhes do
enredo e cendrio. Importante ressaltar que nenhuma fonte literdria direta, andloga ao Conto do
Escudeiro, veio a luz. Os estudos acerca de uma fonte individual para o Conto do Escudeiro
acabam ndo alcangando o objetivo, uma vez que a natureza fragmentaria da narrativa, assim
como a forte probabilidade da dependéncia de Chaucer de relatos orais e reminiscéncias de
viajantes e mercadores, torna a possibilidade de encontrar uma Uinica fonte escrita para a historia
de fato improvavel.

O Conto do Escudeiro apresenta raizes arabes, sua ampla gama de alusdes e referéncias a
personagens orientais, sugerem as tradigdes intelectuais e literarias orientais as quais Chaucer
vivenciou durante sua vida, e que aqui serdo ilustradas em grande parte através de analogos. E
mais direto e mais preciso notar que tais anadlogos sdo, em muitos casos, exemplos de uma
grande variedade de adaptacdes de historias de todo o Oriente. A narrativa ¢ uma miscelanea de
varios motivos, alusdes, padroes de historias, conhecimento e reminiscéncias de viajantes e
comerciantes, o que faz parecer que Chaucer leu ou ouviu diversas historias € as combinou em
uma unica narrativa. Neste capitulo tentarei fazer um panorama dessas possiveis fontes e

andlogos, a partir de uma analise da intertextualidade presente nessas historias.

Enredo geral do Conto do Escudeiro
A narrativa comecga preparando o cendrio, ligando a historia no tempo e no lugar: os
velhos tempos em Sarray. Sarray (ou Tzarev, no que é hoje o sul da Russia), na terra de Tartaria,

210

“Em Tzarev, na terra da Tartaria”®, local geograficamente e historicamente precisos.

Cambuscan, que faz guerras constantes com os russos, “Vivia um rei que movia guerra aos

10«4t Sarray, in te land of Tartarye’™ (CHAUCER, 2014, p. 573-4)



35

russos™!, representa Genghis Khan (1162 - 1227), fundador do império mongol. Esse

personagem também pode ser entendido como Kublai Khan (1215 - 1294), neto do precedente
que reinou em Cambaluc, Pequim. No entanto, de acordo com uma nota de Paulo Vizioli a
edi¢do em portugués do livro (CHAUCER, 2014, p. 577), quem de fato esteve na corte em
Tzarev e combateu os russos foi Batu Khan (1207 - 1255). O personagem do Escudeiro descreve
Cambuskan como um rei que "werreyed Russye" (movia guerras aos russos), entao ¢ possivel
entender que o "Kyng cleped Cambyuskan" (o rei chamado Cambuscan) poderia ser baseado em
Batu Khan. Ou, assim como muitos detalhes do conto, Cambuskan pode ter sido uma
combinacdo desses trés Khans.

Chaucer nunca esteve em Sarai, mas estd imaginando uma troca entre os dois impérios
mais poderosos daquele periodo: os mongois e os mamelucos. O poema reflete algumas relagdes
diplomaticas reais entre a corte mameluca e os mongois, como a Horda Dourada. Quando o
poeta imagina a corte mongol, ele pode ter recorrido a relatos sobre "os costumes dos tartaros
que moram em Cathay" nas Viagens de John de Mandeville (BARRINGTON, p. 5). O Canato da
Horda Dourada, foi visitada por Marco Polo e Ibn Battuta, os quais Chaucer também poderia ter
entrado em contato com seus relatos.

Ainda no comego da narrativa, ¢ apresentado os personagens principais, um estranho
cavaleiro e os membros de um grupo familiar: Cambuscan, sua rainha Elfeta, seus dois filhos
Algarsif e Cambalo e sua filha Canace. Cambalo ou Cambalus, o filho de Cambuscan pode ser a
representacdo de Kambala, um dos netos de Kublai Khan. Cambalus ou Cambaluc também
significa “The King's City”, derivado do Turko khanbdliq. No que se refere a Algarsife e Elfeta,
ndo ha evidéncias suficientes para saber quem eles podem representar, mas nao sao gregos ou
mongodis. Para Metlitzki, esses personagens parecem ser de origem Arabe. Elfeta, significa
“young woman” em arabe (METLITZKI, 1977, p. 75), enquanto Algarsife pode derivar de saif
aljabhar, que significa “a espada do gigante” (METLITZKI, 1977, p. 79-80).

Esse ilustre monarca, o tartaro Cambuscan, concebera dois filhos em sua
esposa Elfeta, um dos quais era Algarsife, e o outro se chamava

Cambalo. Também tinha uma filha, a sua cagula, cujo nome era Canace '?

" “Ther dwelte a kyng that werreyed Russye” (CHAUCER, 2014, p. 573-4)

12 “This noble kyng, this Tartre Cambyuskan/ Hadde two sones on Elpheta his wyf,/ Of which the eldest highte
Algarsyf,/ That other sone was cleped Cambalo./ A daughter hadde this worthy kyng also,/ That youngest was, and
highte Canacee” (CHAUCER, 2014, p. 576-77).



36

A possivel utilizacao das Viagens de Marco Polo para a concepgao do cenario do Império
Mongol de Cambuscan ¢ rejeitada por Manly (1986). O autor afirma que Chaucer tinha acesso a
outros romances sobre Genghis Khan, dado que, se Chaucer de fato usou as viagens de Marco
Polo como fonte, ele intencionalmente trocou as caracteristicas dos personagens ao escrever sua
historia. Uma possivel fonte para o enredo geral do Conto do Escudeiro também pode ser o livro
de viagens de Mandeville. De acordo com o livro, John de Mandeville atravessou o caminho da
Turquia (Asia Menor e Cilicia), Tartaria, Pérsia, Siria, Arabia, Egito, Libia, Etiopia, Caldéia,
terras das amazonas, India e muitos outros locais ao redor da India. Ele tinha estado
frequentemente em Jerusalém e tinha escrito em linguas romanicas, j& que eram mais
amplamente compreendidas do que o latim.

Considero que Chaucer tenha entrado em contato com todas essas fontes e as
combinando para criar sua narrativa. Mas, as possiveis fontes se estendem para além das viagens
de Marco Polo ou John de Mandeville. Para os detalhes da corte de Cambuskan, Chaucer pode
ter se baseado em relatos dos mongobis por missionarios como Joao de Plano Carpini (1182 -
1252), Simao de Sao Quentin (fl. 1245 - 1248), com Hystoria Tartarorum (Historia dos tartaros),
e Vicente de Beauvais com o seu Speculum historiale. Hystoria Tartarorum ¢ um relato sobre o
Império Mongol composto em latim em 1247. E um dos relatos mais detalhados da historia e dos
costumes dos mongois a aparecer na Europa naquela época. Ja o autor Simao de Sao-Quentin foi
um frade e diplomata dominicano que acompanhou Ascelin da Lombardia em uma embaixada
que o Papa Inocéncio IV enviou aos mongois em 1245. O relato de Simdo sobre a missao, em
sua forma original, se perdeu, mas uma grande parte foi preservada na obra Speculum Historiale
de Vicente de Beauvais. Speculum Historiale faz parte de um compéndio bastante conhecido na
Idade Média e composto por trés partes, o Speculum Naturale, o Speculum Doctrinale e o
Speculum Historiale. No prologo de A Lenda das Boas Mulheres, Chaucer cita diretamente o
texto de Vicente.

Outro exemplo possivel sdo as lendas de Preste Jodo. Preste Jodo foi um rei da india,
possivelmente representado no texto de Chaucer. E mencionado nas lendas, assim como na
narrativa de Chaucer, elementos magicos como o espelho e o anel, oferecendo paralelos mais
proximos do cenario da narrativa de Chaucer (BENSON, 1986, p. 890).

No Conto do Escudeiro, Cambuskan comemora vinte invernos no trono. Durante o
grande banquete, um cavaleiro se apresenta em nome do “The kyng of Arabe and of Inde” (O rei

da Arabia e das Indias), uma 4rea que pode ser considerada do Sultanato Mameluco, entre o


https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Mongol_Empire?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=pt&_x_tr_hl=pt-BR&_x_tr_pto=ajax,sc,elem,se

37

Egito e o Cairo (DIMARCO, 2013, p. 60). O visitante leva quatro presentes magicos: “steed of
bras” (um cavalo de bronze) que pode ir a qualquer lugar em pouquissimo tempo; um espelho
que mostra quando alguma calamidade vai acontecer ou, no caso das mulheres, quando ela esta
sendo traida ou ainda revelar seu grande amor; um anel que permite que quem o use fale todas as
linguas, entenda os passaros e as plantas, além de saber criar qualquer remédio; e, por fim, uma
espada que penetra qualquer armadura, jamais cura a quem fere, a ndo ser que se passe a lamina
virada por cima do ferimento.

Apoés esse momento, os presentes sdo guardados. Canace se retira para dormir levando
com ela o anel e o espelho magico, enquanto o cavalo € preso e o banquete continua. Entre esses

quatro elementos, irei me debrucar primeiramente pelo cavalo magico.

O Cavalo Magico ou o Cavalo de Bronze
O elemento do cavalo magico ¢ apresentado na narrativa de Chaucer como um dos

presentes para o Grande Khan:

O rei da Arabia e das indias vos sauda com os seus melhores votos; e, por
intermédio deste criado sempre a vosso dispor, vos envia, em honra desta
grande data, este corcel de bronze. Este corcel de bronze, que pode com
facilidade e conforto, no espago de um dia natural (ou seja, em vinte e
quatro horas), levar vossa pessoa, faga sol ou chova, para onde inclinar-se
VOSso coracdo, — sem que corra qualquer risco, em tempo bom ou ruim.
Ou, se for vosso desejo voar pelas alturas, como uma aguia a flutuar no
espaco, este cavalo podera transportar-vos para la (com plena seguranga,
mesmo que adormecais em seu dorso), e trazer-vos de volta ao girardes

um simples pino. Seu construtor tinha muitos recursos. E, antes de fazer



38

sua obra, observou as configuragdes astrais, € empregou feiticaria e selos

magicos

Para esse elemento, um evento pode ter inspirado Chaucer a colocar um cavalo voador no
Conto do Escudeiro. Frei Jodo de Marignolli (1338 - 1353) viajou para Yuan, China, em 1342
como emissario papal. O maravilhoso cavalo dado por Frei Jodo de Marignolli como presente do
Papa Bento XII ao Khan Toghon Temiir tornou-se o tema de um poema do erudito chinés
Ouyang Hstian (1283 — 1357). Uma secdo dos anais imperiais chineses de Cambulac afirma que,
em 19 de agosto de 1342, um "cavalo notavel" foi presenteado ao Khan Toghon Temur pelo
"Reino dos Francos". No poema, intitulado Ode ao Cavalo Celestial, ¢ dito que o cavalo chegou
magicamente pelos mares para o Grande Khan (WANG, 2015, p. 95-98). Os chineses ndo apenas
escreveram sobre sua visita, mas também inspiraram algumas pinturas. Pelo menos trés artistas
chineses do século XIV — Zhou Lang, Zhang Yanfu e Ren Xianzuo — pintaram esse evento
(WANG, 2015, p. 85).

Além desse evento, Chaucer parece estar familiarizado com mais de um relato sobre
Cambuskan e os “hors of bras” (cavalos de bronze). Aqui estamos lidando com um material
muito parecido com o conto do Cavalo de Ebano nas Mil e uma Noites. E possivel que a vasta
colecdo de Mil e uma Noites ndo estivesse disponivel para Chaucer, mas alguma forma dessa
historia sem duvida circulou na Europa Ocidental no final do século XIII. Entre elas, o Ciclo de
Cleomadés de Adenet le Rois e Meliacin de Girart d'Amiens. Embora a origem exata seja
desconhecida, ambas as fontes desses romances incorporaram detalhes de mais de uma das
versoes existentes de Mil e uma Noites.

Adenet le Roi (1240 — 1300), foi um trovador Francés. Seu texto, Cléomades, ¢ um
romance feito a partir das tradicdes espanholas e arabes e fala sobre um cavalo de madeira
voador. A histdria foi escrita a pedido de Blanche, infanta de Castela, irma do rei da Franga.

Acredita-se que o Ciclo de Cléomades com sua historia do cavalo encantado tenha se baseado

13 “He seyde, 'The kyng of Arabe and of Inde, My lige lord, on this solempne day Salewith yow, as he best kan and
may, And sendeth yow, in honour of your feeste, By me, that am al redy at youre heest, This steed of bras,/ This
steed of bras, that easily and wel/ Can, in the space of o day naturel,/ This is to seyn, in foure and twenty horse,/
Wher-so yow list, in droghte or elles shoures,/ Beren your body in-to every place/ To which your herte wilneth for to
pace/ With-outen wem of yow, through foul or fair;/ Or, if yow list to fleen as hye in the air/ As doth an eagle, whan
him list to sore,/ This same stede shal bere yow ever-more/ With-outen harm, til ye be ther yow leste,/ Though that
ye slepen on his bak or reste;/ And Turne ayeyn, with wrything of pin./ He that it wrought coude ful many a gin;/ He
wanted many a constellacioun/ Er he had doon this operacioun;/ And knew ful many a seel and many a bond./”
(CHAUCER, 2014, p. 578-9).



39

em uma versdo espanhola da historia do cavalo voador das Mil e Uma Noites (HEFFERNAN,
2003, p. 65).

J& o texto Meliacin, ou, le Cheval de Fust foi escrito por volta de 1285 pelo escritor
francés, Girart d’Amiens. Este romance também usa o motif oriental do cavalo maégico.
Clamazart, que traz o cavalo magico em Meliacin, ¢ um nobre, e um mensageiro do “King de
Arabe e de Inde” (CORREALE, 2002, p. 172), assim como no Conto do Escudeiro de Chaucer.
Na historia de Girart, o feiticeiro Clamazart oferece um cavalo voador em ébano ao rei nibio do
Grande Erménie que, em troca, estd disposto a lhe conceder o que ele quiser. Clamazart entdo
pede a mao da filha do Grande Erménie, Gloriande. O irmao de Gloriande, M¢liacin, a salvara
dessa unido, ao mesmo tempo em que libertara, gragas ao cavalo voador, sua amante Célinded de
uma prisao.

Apesar dessas versdes francesas serem semelhantes, ndo sdo idénticas. Girart
aparentemente permanece mais fiel a narrativa encontrada nas Mil e uma Noites do que Adenet.
Chaucer, por sua vez, parece ter utilizado a mecanica de operacao do cavalo por meio dos pinos
do Ciclo de Cleomades. Na historia de Adenet, caso ndo ative o pino atras da orelha, o cavalo
ndo sai do lugar. Apenas apds a ativagdo, ¢ possivel voar com o cavalo. Chaucer recorre também
a ocasido de uma festa de aniversario ¢ ao anel que tem o poder de revelar uma traicdo. A
semelhanca narrativa mais proxima parece estar na previsao de que Algarsife, um dos irmaos de
Canacee, ganhard uma esposa ap6s grandes, mas ndo especificadas, aventuras com o cavalo
magico (CORREALE, 2002, p. 171).

Em alguns pontos, o Conto do Escudeiro parece mais proximo da trama do Meliacin do
que do Cleomadés. A cena de abertura do Conto do Escudeiro ¢ desenvolvida tao diretamente
quanto em Meliacin, ambos os poetas passando de uma descricao da bela filha do monarca para
uma descri¢do da festa em homenagem ao pai. Ambos os romances diferem do conto oriental ao
designar o aniversario do monarca como ocasido da festa, mas apenas em Meliacin e no Conto
do Escudeiro o proprio monarca ordena essa comemoragdo. Apenas no Meliacin e no Conto do
Escudeiro hd uma observancia religiosa mencionada como parte das festividades. Além disso, a
cena em Meliacin e no Conto do Escudeiro ¢ colocada longe da Europa ocidental, mas em
Cleomadeés o reino fica na Espanha (CORREALE, 2002, p. 172). Posteriormente no conto,
Algarsife conquista Teodora com a ajuda do cavalo encantado, outro incidente semelhante

observado nas Mil e uma Noites ¢ em Cleomades.



40

Canace, o anel magico e o Falcao
Na parte dois do conto, desdobra-se a ag¢do narrativa de Canace. Durante a festa de

Cambuscan, sua filha Canace ¢ presenteada com um anel magico:

Quanto ao poder do anel, se desejais sabé-lo, consiste em permitir a ela,
quando usa-lo no polegar ou em sua bolsa, entender perfeitamente o
canto de todas as aves que voam sob o céu, captando o seu sentido com
clareza e podendo responder-lhes em sua lingua. Com ele, também
conhecerd as plantas todas que crescem sobre raizes; e sabera que
remédio ministrar a cada enfermo, mesmo com chagas enormes e

profundas '

Possivelmente Chaucer tinha diante de si, ou em sua memoria, um modelo para sua
historia do Falcdo. Para este episodio, como para outros no fragmento chauceriano, as Mil e Uma
Noites oferecem um paralelo proximo. Os pontos principais do episodio do falcao de Chaucer
podem ser explicados a luz do conto arabe, Taj al-Muluk e a princesa Dunya. O ponto principal
do episodio do falcdo de Chaucer que possui relacdo com a historia de Taj al-Muluk e a princesa
Dunya ¢ o momento em que a princesa Dunya tem um sonho em que um pombo abandona sua
companheira presa por um cagador. Ao acordar, a princesa conclui que “Nenhum macho tem
fidelidade. Impossivel acreditar em qualquer homem que seja” e chama seus acompanhantes para
uma caminhada no jardim (MIL E UMA NOITES, 2021, p. 304).

Enquanto no Conto do Escudeiro de Chaucer, Canacee esta empolgada com seus
presentes. Ao acordar do seu “firste sleep” (primeiro sono) declarando que perdeu o sono e
gostaria de sair para uma caminhada no jardim. Ela chama um grupo de suas camareiras para que
a acompanhassem. O cenario ¢ 0 mesmo em ambos os relatos: um jardim contiguo a um palacio.
Aqui Canacee nao encontra um pombo, mas uma falcao fémea. A ave se lamenta: “Que, com a
voz comovente, dava gritos que ecoavam por todo aquele bosque ”"”. O anel recebido por ela

permitiu que entendesse o que o passaro dizia. Ao ouvir que o falcdo estava se lamentando

4 “The vertu of the ring, if ye wol here,/ Is this; that, if hir lust it for to were/ Up-on hir thombe, or in hir purs it
bere,/ Ther is no foul that fleeth under the hevene/ That she ne shal wel understonde his stevene,/ And knowe his
mening openly and pleyn,/ And answer him in his langage ageyn./ And every gras that groweth up-on rote/ She shal
eck knowe, and whom it wol do bote,/ Al be his wounders never so depe and wyde./”” (CHAUCER, 2014, p. 580 -
81).

15 “That with a pitous voys so gan to crye/ That all the wode resouned of hir cry/” (CHAUCER, 2014, p. 590-1).



41

amargamente porque foi abandonado por seu companheiro, assim como a pomba na historia da
princesa Dunya, Canace morreu de piedade pelo passaro e promete ajuda-la.

E provéavel que, assim como as histérias do cavalo voador, Chaucer tenha encontrado
alguma versao anterior do conto da princesa Dunya que migrou para a Europa. Embora ndo seja
possivel tracar essa fabula até sua origem, ou definir precisamente as etapas de sua transmissao
para a Europa Ocidental, ¢ possivel oferecer evidéncias de literaturas que possuem a mesma
situagdo em que princesas encontram passaros abandonados, afligidos pelo abandono de um
amado. Este enredo, usando uma fabula animal para prenunciar uma situacdo nos assuntos
humanos, era popular na literatura oriental (BRADDY, 1936, p. 12). Entdo, a conexao nos contos
orientais entre aves e humanos sugere que, se ele tivesse completado a historia do escudeiro,
Chaucer também teria estendido a licdo do falcdo sobre a infidelidade masculina as relagdes de
Canacee com os homens.

Haldeen Braddy, em The Oriental Origin of Chaucer's Canacee-Falcon Episode,
igualmente aponta o conto de Taj al-Muluk e a Princesa Dunya como a fonte do episédio do
falcdo em Chaucer, mas acrescenta outras historias com episddios andlogos, com passaros. Entre
elas, a historia de Katha Sarit Sagara, uma colecdo do século XI de lendas indianas. Esta ¢ a
historia da princesa Karpurika, que odiava os homens e recusou um casamento arranjado. A
princesa acreditava que em uma encarnagdo anterior ela foi um cisne, e seu companheiro, o cisne
macho, mostrou-se impiedoso para com ela. O principe que a corteja finge que € o cisne
arrependido reencarnado. Outro romance, este hindu do século VII, Vésavadatta, de Subandhu,
também contém certas caracteristicas que lembram a situagdo do episddio de Canace e o falcao.
Neste romance hindu, Kandarpaketu, filho de Chintamani, rei de Kusumpapura, vé em um sonho
uma bela donzela por quem se apaixona tdo desesperadamente que imediatamente sai com seus
assistentes para procura-la. Enquanto descansava sob uma arvore, seu confidente, Makaranda,
escuta dois passaros conversando e, a partir de seu didlogo, descobre que a princesa Vasavadatta
rejeitou todos os pretendentes porque viu Kandarpaketu em um sonho e aprendeu seu nome.
Acontece que a princesa, por sua vez, enviou seu confidente em busca do principe; e essa pessoa
Makaranda descobre na mesma floresta. A confidente entrega uma carta ao principe de sua
amante e o acompanha até o paldcio do rei, onde ele fica felizmente unido a princesa (BRADDY,
1936, p. 14).

Além desses analogos, Dorothee Metlitzki (1977) observa algumas semelhancas com o

poema grego do século XI chamado Digenes Akrites. Digenes Akritas, ¢ um romance em que 0



42

personagem Digenes encontra uma mulher abandonada por um amante infiel. Basilius Digenes
Akritas foi um her6i bizantino do século X e sua histdria € contada em seis manuscritos escritos
em grego do século XI, encontrados em bibliotecas do norte da Turquia, Grécia, Italia e Espanha.
Podemos supor que na migracdao desse conto para a Europa Ocidental apareceu alguma versao
manuscrita com a qual Chaucer se familiarizou. O personagem principal da primeira parte da
histéria ¢ um emir arabe pai de Digenis. Em um ataque na Capaddcia bizantina, o emir captura
uma jovem grega nobre. Depois de ser derrotado por seu irmdo em combate, o emir decide ser
batizado, se casar com a mulher e se mudar para o lado bizantino da fronteira. Digenis ¢ filho de
pai arabe e mae grega e, como seu pai, cresce para roubar uma noiva grega de um castelo
bizantino. Ele leva a vida de um guarda de fronteira de terras localizadas no leste do Império
Bizantino. Depois de construir um palécio perto do Eufrates, Digenis morre jovem.

Como foi visto, o romance de Chaucer também diz respeito a membros de uma familia e
o detalhe sobre a mulher abandonada que Metlitzski sugere como paralelo ao episddio do falcao
do Conto do Escudeiro ¢ um dos principais assuntos do Livro 5 de Digenis Akritas. O livro sobre
a noiva abandonada ¢ um episddio significativo, assim como a parte de Canace e o falcdo do
Conto do Escudeiro (embora, se o Conto do Escudeiro tivesse sido concluido, o episédio do
falcao e Canacee poderia parecer muito menos significativo). No épico grego medieval, Digenis,
que encontra a donzela chorosa abandonada por seu amante infiel, também se torna o catalisador
para levar o cavaleiro cruel ao arrependimento e ao reencontro com a garota. No conto de
Chaucer, o falcao encontrado por Canacee - a filha, ndo o filho de um rei - também se reencontra

com seu falso amante.

*

Antes de retornar a Canacee, Chaucer prossegue com a promessa de relatar mais trés
episodios: (1) como Cambuskan conquistou muitas cidades, (2) como Algarsif ganhou Theodora
como sua esposa € (3) como Cambalu ganhou Canace. Mas o Conto do Escudeiro fica
incompleto. E relatado que a historia presente nas Mil e uma Noites também é estruturado como
uma série de narrativas breves que Braddy (1936) designa de "caixa dentro de uma caixa", estilo
comum em contos persas e arabes onde ha uma histéria principal seguida por numerosos
incidentes intercalares. Estes poderiam ser os trés episddios nomeados no prélogo do Conto do
Escudeiro, mas que Chaucer nao teve tempo de desenvolver.

Embora nenhum dos relatos tenha provado ser uma fonte direta, Chaucer certamente



43

estava usando uma ou varias histérias como modelo. Na forma da narrativa, ha relatos que sua
estrutura seja europeia, um tipo de poesia de entrelacamento encontrada na literatura romantica
francesa medieval e até mesmo no épico inglés Beowulf (HEFFERNAN, 2003, p. 63). E dito que
essa nocao de estrutura entrelacada foi usada primeiro para descrever a complexidade dos
romances em prosa francesa do século XIII, mais especialmente aqueles do ciclo arturiano
(HEFFERNAN, 2003, p. 72). No entanto, ao contrario do que a historiadora Carol Heffernan
afirma, a estrutura de narrativas em camadas ditas de origem europeia, na verdade pode ser
relacionada ao estilo de escrita em moldura de tradi¢des que se originaram e se desenvolveram
na Asia. E assim que a autora Gittes descreve a estrutura da obra arabe-indiana do século VIII,
conhecida como Panchatantra (GITTES, 1983, p. 237). E possivel sugerir que ndo apenas o
Conto do Escudeiro, mas também todo o Contos da Cantudria possua influéncia desse estilo de
narrativa.

Como o texto estd incompleto, a teoria de que o Escudeiro se propds a narrar uma série
de incidentes torna impossivel uma demonstragdo pratica. De fato, Chaucer abandona a narragao
das aventuras de Canace quase exatamente no mesmo ponto do desenvolvimento da trama em
que a narrativa se desenrola para uma historia de enquadramento. Mas ha algumas evidéncias
que apoiam essa visdo. A abertura do conto em que Chaucer descreve o que todo o seu enredo
deve conter; em dado momento, o Escudeiro promete voltar para Canacee e seu falcao, mas antes
ele vai contar as historias paralelas de Cambuscan, de Algarsife e como ele obteve a mao da
amada Teodora ajudado pelo cavalo magico, além da histdria de Cambalo.

Haldeen Braddy reforca essa perspectiva no seu texto The Genre of Chaucer's Squire's
Tale. O autor argumenta que Chaucer estava seguindo um modo oriental e diferencia dois tipos
diferentes de contos de enquadramento orientais. Um tipo, ilustrado por Mil e Uma Noites, ele
diz, “comec¢a com uma situacdo retornada pelo narrador sempre que os incidentes tributarios
terminam”. O outro tipo de conto de enquadramento, de acordo com Braddy, “comec¢a com uma
historia principal para o enquadramento e € seguido por varios incidentes intercalares antes de o
conto de enquadramento ser retomado e encerrado. (BRADDY, 1942, p. 283)

No que se refere ao restante dos elementos magicos, como o espelho, as fontes também
sdo diversas. O espelho apresentado a Canacee tem o poder de revelar futuras adversidades para
um rei e seu reino, distinguir amigos e aliados de inimigos e expor a dissimulagdo de um amante.
A descrigdo com base na ciéncia optica das propriedades do espelho ¢ muito provavelmente

derivada de Le Roman de la Rose (1230 - 1235), entre outros andlogos como Confessio Amantis



44

de John Gower (1386 - 1390). Na literatura, a fonte do espelho magico pode ser o Farol de
Pharos no porto de Alexandria, construido por Ptolomeu Soter. Aparentemente dotado de
sofisticado aparato Optico com um grande espelho concavo que refletia a imagem de navios em
alto mar, esse farol serviu de tema de lendas e relatos por historiadores, gedgrafos e viajantes
arabes a partir do século IX (CORREALE, 2002, p. 186). Relatos de viajantes, comerciantes e
visitantes europeus ao timulo de Sdo Marcos em Veneza, onde o Farol é representado em
mosaico, pode ter disseminado a noticia dele no Ocidente.

Para o anel magico de Canace, ainda ¢ possivel considerar os relatos acerca da fama dos
anéis associados a Salomao dos quais Chaucer conhecia. No Ocidente, os anéis sdo conhecidos
como um dispositivo curativo, especificamente de poder exorcista, ou como um meio magico de
garantir os desejos de alguém, seja no amor ou ndo. Pode ser uma passagem no Opus Maius de
Roger Bacon, que, ao contrario de outros analogos, associa Moisés com Salomon e liga magia
com astrologia. O conhecimento de Salomao sobre os animais e o mundo natural ¢ declarado
tanto em textos do Agada quanto no Alcordo. Ambos explicitamente mencionam o conhecimento
de Salomao a respeito da fala dos passaros (CORREALE, 2002, p. 195).

Como base para a espada magica, Chaucer pode ter conhecido o do Livro 12 do Ovide
Moralisé. O contexto do Conto do Escudeiro, no entanto, sugere como fonte o relato do Velho
Plinio na Historia Naturalis, onde, em uma discussao sobre as propriedades medicinais de varios
minérios ¢ os subprodutos de sua preparacao comercial, o autor menciona varias técnicas de
témpera como ilustrado na historia de Aquiles e Thelophus (CORREALE, 2002, p. 200), em que
Télefo ¢ ferido e depois curado pela langa de Aquiles.

O restante da historia do Conto do Escudeiro ndo estd completo, mas € possivel encontrar
uma continuagao escrita por Edmund Spenser, em seu livro The Faerie Queene, em 1590.
Chaucer pode até ter pretendido que a histéria permanecesse inacabada, com o personagem
Franklin interrompendo a narrativa. No entanto, ha uma indicacdo de que uma das histérias
utilizadas por Chaucer como fonte conteria incesto, fazendo com que o poeta abandonasse a
escrita do conto quando chegou sobre o assunto ofensivo. Braddy aponta o ciclo de romances ao
qual pertence o conto de Taj ul-Mulk e da princesa Dunya como o analogo que contém incesto.
Chaucer poderia ja estar envolvido em algum dos outros andlogos do Confo do Escudeiro
quando descobriu uma fonte que terminava com uma referéncia ao incesto. Se esse for o caso,
parece provavel que o poeta tenha procurado encaixar um novo final para a historia para inclui-la

nos Contos de Cantuaria.



45

Qualquer que seja a forma e a extensdo do conhecimento de Chaucer sobre as historias
orientais citadas, ele as reelaborou para um cenario e ambiente historico diferentes dos originais.
O conhecimento sobre Chaucer e seus trabalhos ¢ politico e, muito embora o "Orientalismo" que
Said (2007) discute em seu extenso estudo se limite principalmente ao periodo posterior ao final
do século XVIII, tem suas raizes, como o autor deixa claro, em épocas muito anteriores,
remontando a Idade Média. O Conto do Escudeiro é um texto que tenta reorganizar e ganhar
controle sobre o mundo imaginario do Oriente, representando sua relagdo com um Ocidente
culturalmente ascendente. Ou seja, a grande contribui¢do da literatura imaginativa e de viagens
durante o periodo medieval, reforcaram as divisdes estabelecidas ao longo dos séculos entre os

varios departamentos geograficos, temporais, ideologicos e raciais.



46

Conclusoes

A pesquisa demonstrou de que forma o aparecimento do Oriente na literatura de Geoffrey
Chaucer - seja como cenario exotico no Conto do Escudeiro, como territorio para comércio e
conversdao no Conto do Magistrado de Chaucer, como reino da sensualidade nas lendas de Dido
e Cleodpatra de Chaucer, e, de fato, como a fonte e o canal dos proprios contos, como no Conto
do Escudeiro - sugere que o contato cultural durante a Idade Média se tornou um poderoso motor
de mudanga na literatura. Ao escrever para seus contemporaneos, Chaucer utilizou-se de
referéncias que circulavam naquele periodo, em especial, das referéncias encontradas em suas
viagens.

O contato histérico com o mundo mugulmano abriu para o Ocidente a possibilidade de
aprendizado em diversas areas. Como os capitulos anteriores ilustraram, as inovagdes da
medicina arabe tornam-se parte da literatura do Ocidente cristdo por meio de tradugdes do arabe
para o latim no final da Idade Média por tradutores como Petrus Alfonsi e Constantino, o
Africano (1010 - 1087), citados por Chaucer. Como membro da comunidade beneditina de
Monte Cassino, Constantino traduziu escritos greco-arabes do drabe para o latim e seu trabalho
fez dele um dos principais transmissores da medicina drabe para o Ocidente. Chaucer também
cita explicitamente Petrus Alfonsi e parafraseia a Disciplina clericalis no Conto de Chaucer
sobre o Melibeu, que combinado com as fontes arabes para o Tratado do Astrolabio e seu
interesse particular em astronomia e instrumentos cientificos para medir as estrelas, indicam que
ele foi influenciado por tradugdes latinas da astronomia matematica arabe.

E significativo que, no que diz respeito as origens hispano-arabes de fin' amors e do estilo
romance no geral, fez com que medievalistas literarios, como Jagot (2013), se envolvesse com a
possibilidade de influéncias transculturais entre o Oriente isldmico e o Ocidente latino, através
dos versos de trovadores. A recepcdo literaria das ideias médicas e metafisicas de amor
encontradas no aprendizado arabe leva a sugerir que essas ideias eram discerniveis na poesia dos
trovadores, e vieram a influenciar as ultimas décadas do século XIII. A representacdo de amor e
perda de Chaucer foi informada por uma dimensdo médica e psicoldgica, criando sofredores
cujos sintomas, diagndsticos e curas espelham aqueles discutidos na escolastica latina, embora
ancorado no Oriente islamico. O préprio surgimento do romance como um novo género na
Franga medieval, situado como estd no tempo apos o encontro Leste-Oeste da Segunda Cruzada,

¢ em si 0 exemplo mais poderoso disso.



47

Como este estudo demonstrou, a influéncia do conhecimento arabe na obra de Chaucer
excede em muito os componentes técnicos. Para os estudiosos de literatura e critica, o
Orientalismo oferece um exemplo maravilhoso da inter-relagdo entre a sociedade, a histéria e a
intertextualidade presentes nas historias de Chaucer. Além disso, assim como Said (2007)
sinaliza, a relagdo do Oriente com o Ocidente esta certamente ligada ao Orientalismo, que, por
sua vez, esta ligado a ideologia, a politica e a logica de poder, questdes estas de grande
relevancia para a comunidade literaria.

A representacdo do Isla de Chaucer foi por muito tempo negligenciado pelos estudiosos
chaucerianos. Como vimos, a representagdo do Isla por Chaucer no Conto do Magistrado ¢
derivada de percepcoes cristas medievais do Isla com base nas tradugdes latinas do Alcorao e de
varios textos islamicos. Além disso, apesar da profunda importancia do conhecimento arabe para
o desenvolvimento intelectual do Ocidente latino e dos textos de Chaucer, ainda ha,
paradoxalmente, a ridicularizagdo do meio religioso que lhe deu origem.

O conhecimento arabe permeia a obra de Chaucer como um todo, € s6 podemos esperar
que suas fontes arabes venham a ser consideradas fundamentais para a compreensdao do
desenvolvimento de toda a sua obra, da mesma forma que seu conhecimento de escritores
classicos, ou mais contemporaneos franceses e fontes italianas. Certamente, ainda had muito mais
a ser dito e feito sobre o assunto. No entanto, mesmo nesta consideracao inicial da influéncia dos
escritos de Avicena, Averrois, al-Razi, Haly Abbas e Sénior Zadith ao longo da carreira de
escritor de Chaucer, podemos comecar a ver toda a extensdo de sua influéncia e envolver mais
plenamente com muitas das ideias que ele nos apresenta.

Chaucer tornou-se um poeta monumental, transformado como a base do canone nacional
inglés e o Pai da Literatura Inglesa, no século XV. Apo6s sua morte, Chaucer passou a representar
o inglés, o patriarcado e a autoridade. Em vida, Chaucer ndo representou o canone. Dessa
maneira, julgo necessario tal reavaliagdo das nossas suposi¢des e conhecimentos do Outro
frequentemente oculto, silenciosamente atrds de cénones como Chaucer, por exemplo.
Enriquecer em vez de empobrecer nosso conhecimento, explorar as possibilidades de sua relacao
com a cultura intelectual arabe. As possiveis inter relacdes culturais, histdricas e textuais abrem
possibilidades complexas, significados e alusdes ocultos nas intertextualidades. Considero esta
uma instancia importante para dar ao mundo arabe todas aquelas caracteristicas, em suma, que
assumimos naturalmente como parte de suas relagdes historicas e textuais dentro do quadro

europeu. Talvez nos perguntar neste contexto se esses textos eram de fato tdo silenciosos nos



48

séculos XIII e XIV ou se, em vez disso, ndo foram nossas visoes limitadas sobre o periodo que o
tornaram assim, dando seu lugar a outros, cuja ancestralidade consideramos mais ilustres,

protegendo-nos assim de um reconhecimento que atinge o cerne de certas crengas sobre nos

mesmeos.



49

Referéncias

ANONIMO. Livro das mil e uma noites: volume 5: ramo egipcio - a saga de umar annuman +
fabulas de sherazade. Sao Paulo: Biblioteca Azul, 2021. Tradugdo de: Mamede Mustafa
Jarouche.

AKBARI, Suzanne Conklin. Idols in the East: European Representations of Islam and the
Orient, 1100—1450. Londres: Cornell University Press, 2012.

ABU-LUGHOD, Janet L. Before European hegemony: the world system AD 1250-1350. Nova
York: Oxford University Press, USA, 1989.

ALONI, Gila; SHARON-ZISSER, Shirley. Testimonium - Geoffrey Chaucer's Lyne Oriental:
Mediterranean and Oriental Languages in the Treatise on the Astrolabe. Mediterranean
Historical Review, v. 16, n. 2, p. 69-77, 2001.

BARRINGTON, Candace. The Global Pilgrimage of Geoffrey Chaucer's The Canterbury Tales.
In: SEIGNEURIE, Ken; XIAO, Jiwei. (Eds.) A Companion to World Literature. Nova Jersey:
John Wiley & Sons, p. 1-12, 2020.

BENSON, Larry. (Ed.). The Riverside Chaucer. Boston: Houghton Mifflin Company, 1987.

BRADDY, Haldeen. Cambyuskan's Flying Horse and Charles VI's "Cerf Volant". The Modern
Language Review, p. 41-44, 1938.

BRADDY, Haldeen. The Genre of Chaucer's “Squire's Tale”. The Journal of English and
Germanic Philology, v. 41, n. 3, p. 279-290, 1942.

BRADDY, Haldeen. The Oriental Origin of Chaucer's Canacee-Falcon Episode. The Modern
Language Review, v. 31, n. 1, p. 11-19, 1936.

BREWER, Derek. Tradition and Innovation in Chaucer. Londres: Palgrave MacMillan, 1982.

BLEETH, Kenneth (Ed.). Chaucer’s Squire’s Tale, Franklin’s Tale, and Physician's Tale: An
Annotated Bibliography, 1900 to 2005. Toronto: University of Toronto Press, 2018.

BLOOM, Harold. O Canone Ocidental: Os grandes livros de escritores essenciais de todos os
tempos. Lisboa: Tempos e Debates, 1994.

BROWN, Peter (Ed.). A companion to Chaucer. Nova Jersey: John Wiley & Sons, 2008.
CHAUCER, Geoffrey. Os Contos de Canterbury. Sdo Paulo: Editora 34, 2014.

COHEN, Jeffrey Jerome (ed.). The Postcolonial Middle Ages. Londres: Palgrave Macmillan,
2002.

CONRAD, Sebastian. O que ¢ a historia global? Lisboa: Edi¢des 70, 2019.



50

CORREALE, Robert M. Sources and analogues of the Canterbury Tales I. Londres: DS
Brewer, 2002.

DAVIDSON, M. Medievalism, multilingualism, and Chaucer. Londres: Palgrave Macmillan,
2009.

DIMARCO, Vincent J. The historical basis of Chaucer’s Squire’s tale. In: Chaucer's Cultural
Geography. Londres: Routledge, 2013.

DOMINGUEZ, César. World literature, circulation, and the middle age. Canadian Review of
Comparative Literature. v. 43, n. 3, p. 342-359, 2016.

EL FAHLI, Mourad. The Construction of Space (s) and Identity (s) in Medieval Literature:
Geoffrey Chaucer’s The Canterbury Tales as a Case Study. Mirabilia: electronic journal of
antiquity and middle ages, n. 27, p. 254-268, 2018.

FAIRCLOUGH, Norman. Discurso e mudanca social. Brasilia: Editora Universidade de
Brasilia, 2001.

FYLER, John M. Domesticating the Exotic in the Squire's Tale. ELH, v. 55, n. 1, p. 1-26, 1988.

GANIM, John; LEGASSIE, Shayne (Ed.). Cosmopolitanism and the Middle Ages. Londres:
Palgrave Macmillan, 2013.

GITTES, Katharine Slater. The Canterbury Tales and the Arabic frame tradition. PMLA, v. 98,
n. 2, p. 237-251, 1983.

GOODY, J. O Roubo da Historia. Como os europeus se apropriaram das idé€ias e invengdes do
Oriente. Sdo Paulo. Contexto, 2008.

HEFFERNAN, Carol. F. The Orient in Chaucer and Medieval Romance. Londres: D. S.
Brewer, 2003.

JAGOT, Shazia. Fin’amors, Arabic learning, and the Islamic world in the work of Geoffrey
Chaucer. Tese de Doutorado. University of Leicester, 2013.

MACK, Rosamond E.; SMITH, Denis Mack. Bazaar to Piazza: Islamic trade and Italian art,
1300-1600. Berkeley: University of California Press, 2002.

MARZOLPH, Ulrich; VAN LEEUWEN, Richard; WASSOUF, Hassan. The Arabian Nights
Encyclopedia. Santa Barbara: ABC-CLIO, 2004.

MALACZKOV, Srzilvia. Geoffrey Chaucer's translation strategies. Perspectives: Studies in
Translatology, v. 9, n. 1, p. 33-44, 2001.

MANLY, John Matthews. Marco Polo and the Squire's Tale. PMLA, v. 11, n. 3, p. 349-362,
1896.



51

MEAD, Jenna. Reading by Said's lantern: Orientalism and Chaucer's treatise on the astrolabe.
Al-Masaq: Journal of the Medieval Mediterranean, v. 15, n. 1, 77-82, 2003.

MENOCAL, Maria Rosa. The Arabic Role in Medieval Literary History: A Forgotten
Heritage. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2010.

MELLO, Renato de. (Org.). Andlise do Discurso e Literatura. Belo Horizonte: Faculdade de
Letras da UFMG, 2005.

METLITZKI, Dorothee. The matter of Araby in medieval England. Londres: Yale University
Press, 1977.

MOIRA, Amara et al. Apresentacdo. Descolonizar o canone, refundar a tradicdo. Cadernos de
Literatura Comparada. n.43, 2020.

MUZART, Zahidé¢ Lupinacci. A questdo do canone. Anuadrio de literatura, v. 3, p. 85-93, 1995.

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invencao do Ocidente. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 2007.

SCANLON, Larry (Ed.). The Cambridge companion to medieval English literature
1100-1500. Nova York: Cambridge University Press, 2009.

SHOHAT, Ella; STAM, Robert. Critica da imagem eurocéntrica: multiculturalismo e
representacao. Sao Paulo: Cosac Naify, 2006.

TURNER, Marion. Chaucer: A European Life. Nova Jersey: Princeton University Press, 2020.

WANG, Eugene Y. Why Was There No Chinese Painting of Marco Polo? The Vexed Art of
Itinerancy. In: GLUDOVATZ; REES; NOTH (Eds.). The itineraries of art: topographies of
artistic mobility in Europe and Asia, p. 85-105, 2015.

WALLACE, David. Chaucer’s Italian inheritance. In: BOITANI, Piero et al. (Ed.). The
Cambridge Companion to Chaucer. Cambridge University Press, 2003.



	TCC Rafaella Marques Farias.docx
	32638ede3e0865d1f483ae92c814421bca5211cbdd594f24dc66cd9704185434.pdf
	TCC Rafaella Marques Farias.docx
	Capítulo 1​Processo de "esquecimento" do Oriente na construção de Geoffrey Chaucer como um cânone Ocidental 
	Capítulo 2​Peregrinação, Comércio e Cruzadas: Intercâmbio de Conhecimento no final do século XIV 
	Capítulo 3​O Oriente encontra o Ocidente no Conto do Escudeiro de Geoffrey Chaucer 


