
1 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO ACADÊMICO DO AGRESTE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 

CURSO DE DOUTORADO 

 

 

 

 

 

MARCIANO ANTONIO DA SILVA 

 

 

 

 

A BONITEZA DAS EXPERIÊNCIAS EDUCATIVAS COM HOMENS A PARTIR DE 

UMA PERSPECTIVA FEMINISTA: Entre denúncias e anúncios  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARUARU 

2025 



2 
 

MARCIANO ANTONIO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A BONITEZA DAS EXPERIÊNCIAS EDUCATIVAS COM HOMENS A PARTIR DE 

UMA PERSPECTIVA FEMINISTA: Entre denúncias e anúncios 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Educação Contemporânea do Centro Acadêmico do 
Agreste da Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção de grau de 
Doutor em Educação. 

 

Área de concentração: Educação e Diversidade. 

 

Orientadora: Profª. Drª. Allene Carvalho Lage. 

 

 

 

 

CARUARU 

2025 



Silva, Marciano Antonio da.
   A boniteza das experiências educativas com homens a partir de
uma perspectiva feminista: entre denúncias e anúncios / Marciano
Antonio da Silva. - Recife, 2025.
   218f.: il.

   Tese (Doutorado)- Universidade Federal de Pernambuco, Centro
Acadêmico do Agreste, Programa de Pós-Graduação em Educação
Contemporânea,2025.
   Orientação: Allene Carvalho Lage.

   1. Homens; 2. Masculinidade(s); 3. Feminismo(s); 4. Educação
Feminista. I. Lage, Allene Carvalho. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



4 
 

MARCIANO ANTONIO DA SILVA 

 

 

 

 

A BONITEZA DAS EXPERIÊNCIAS EDUCATIVAS COM HOMENS A PARTIR DE 

UMA PERSPECTIVA FEMINISTA: Entre denúncias e anúncios 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação 
Contemporânea da Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito para a obtenção do grau/título de Doutor em Educação 
Contemporânea. 

 

  

 

BANCA EXAMINADORA: 

 
___________________________________________ 
ALLENE CARVALHO LAGE (PPGEDUC-UFPE) 

(Presidenta/ Orientadora) 
 

___________________________________________ 
BENEDITO MEDRADO DANTAS (PPGPsi-UFPE) 

(Examinador externo) 
 

__________________________________________ 
ALEXANDRE SIMÃO DE FREITAS (PPGE-UFPE) 

(Examinador externo) 
 

__________________________________________ 
DANIEL JONES (UBA) 

(Examinador externo) 
 

___________________________________________ 
JAQUELINE BARBOSA DA SILVA (PPGEDUC/UFPE) 

(Examinadora interno) 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A utopia está lá no horizonte. Me aproximo dois 

passos, ela se afasta dois passos. Caminho dez 

passos e o horizonte corre dez passos. Por mais que 

eu caminhe, jamais alcançarei. Para que serve a 

utopia? Serve para isso: para que eu não deixe de 

caminhar. 

Eduardo Galeano 



6 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta tese... 

Aos/às sonhadores/as, utópicos/as e esperançosos/as que seguem 

profetizando a boniteza de um amanhã diferente.     



7 
 

AGRADECIMENTOS 

 

“[...] amar não é um gesto, é um ato e um ato de 
libertação, que implica a comunhão dos sujeitos 

que amam e se amam”. 

(Freire, 2021, p. 342). 

 

Os agradecimentos nessa tese de doutoramento surgem enquanto anúncios, revelando a 

boniteza do trabalho em comunhão, o qual permitiu viver essa experiência política, acadêmica 

e humana de forma prazerosa e com sentido. São anúncios de cumplicidade, encorajamento e, 

principalmente, amorosidade, fincados em gestos e palavras que foram essenciais para que 

pudesse trilhar essa jornada acadêmica.  

Mesmo sabendo da impossibilidade de materializar através da escrita os reais sentidos 

que transpassaram essa trajetória, gostaria de deixar registrado minha profunda gratidão 

aqueles/as que me acompanharam e partilharam desse sonho.  

Assim, agradeço... 

a Deus por todas as dádivas em minha vida, pela força, sabedoria e discernimento para 

conduzir esse trajeto acadêmico.  

à minha mãe Aparecida, que diariamente me ensina o real significado do amor. Seu 

colo, cuidado e amorosidade foram fundamentais para que pudesse chegar até aqui. Esta 

produção científica é resultado dos nossos esforços. Essa tese é nossa!  

a Antonio Neto, companheiro de vida, com quem diariamente partilho meus sonhos, 

(in)certezas e conquistas. Obrigado por ser porto seguro em meio aos dias turbulentos, por ser 

calmaria em meio a tempestade. Te amo!  

à minha orientadora Professora Doutora Allene Lage, exemplo de integridade ética, 

comprometimento político-social e profissional. Gratidão por conduzir esse processo com 

tamanha maestria. Seus ensinamentos seguirão comigo!  

ao meu amigo-irmão José Diêgo, que mesmo distante fisicamente se faz presença 

constante em minha vida com sua amorosidade. Sua sensibilidade, companheirismo e 

generosidade me fazem enxergar a vida com mais delicadeza.  



8 
 

aos meus familiares pelo incentivo e apoio incondicional durante essa caminhada 

epistêmica. Mesmo distante do universo acadêmico, sempre estiveram ao meu lado, torcendo e 

vibrando com cada conquista. Em especial, ao meu tio Assis, grande incentivador.  

a Filipe Antonio, querido amigo, sempre presente em minha vida. São incontáveis 

parcerias, projetos e sonhos partilhados ao seu lado nos últimos anos. Agradeço pela presença 

afetuosa ao longo da caminhada.  

a Hanna, Thamires e Midiã, amigas que a universidade me presenteou. Gratidão pelo 

companheirismo, carinho e amizade.  

aos/às meus/minhas amigos/as confidentes com quem celebro e partilho a boniteza da 

vida. Sou grato pelas risadas, trocas carinhosas e suporte sempre que necessitei.  

à Fundação de Amparo a Ciência e Tecnologia do Estado de Pernambuco – FACEPE, 

pelo financiamento da pesquisa, tornando esse estudo possível.  

à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES, pelo 

financiamento da bolsa de doutorado-sanduíche, uma experiência que levarei para a vida.  

aos/às professores/as do Programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea – 

PPGEDUC que seguem produzindo conhecimento no Agreste de Pernambuco.  

aos professores Benedito Medrado, Daniel Jones, Alexandre Simão e Jaqueline Barbosa 

pelas riquíssimas contribuições e por aceitarem participar da banca de defesa.   

aos/às integrantes e ex-integrantes do Instituto PAPAI e do Instituto de Masculinidades 

y Cambio Social que partilharam suas experiências e andarilhagens nessas organizações. Um 

agradecimento especial ao Professor Benedito Medrado e ao Professor Lucho Fabbri pelas 

contribuições e suporte nessa etapa.  

ao Professor Doutor Daniel Jones, co-orientador durante o período de doutorado 

sanduíche na Universidade de Buenos Aires. Muito obrigado pela recepção e acolhimento.  

ao meu querido amigo Ronald, com quem partilhei alegrias, angústias e cafés durante o 

doutorado-sanduíche. Nunca esquecerei sua generosidade e acolhimento nos momentos em que 

me sentia sozinho. 

 

  



9 
 

RESUMO 

 

Esta pesquisa buscou investigar as experiências educativas desenvolvidas por organizações 
latino-americanas que realizam um trabalho com homens a partir de uma perspectiva feminista, 
tendo em vista seus esforços na construção de uma sociedade fincada na equidade de gênero. 
Desse modo, objetivando problematizar estas questões a partir dos fundamentos teóricos-
epistemológicos do feminismo, trazemos como problema central da pesquisa: “Que denúncias 
e anúncios atravessam as experiências político-pedagógicas gestadas por organizações latino-
americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens, a partir de uma perspectiva 
feminista?”. Para responder ao nosso questionamento, elencamos como objetivo geral da nossa 
pesquisa: Compreender as denúncias e anúncios que atravessam as experiências político-
pedagógicas gestadas por organizações latino-americanas que desenvolvem um trabalho 
educativo com homens, a partir de uma perspectiva feminista. Enquanto objetivos específicos, 
temos: (i) identificar os processos de denúncia a estrutura patriarcal elaborados por 
organizações latino-americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens a partir 
de uma perspectiva feminista; (ii) mapear os principais anúncios que emergem das atuações 
dessas organizações no enfrentamento às desigualdades e violências de gênero; (iii) refletir 
acerca das experiências político-pedagógicas narradas pelos/as integrantes do Instituto PAPAI 
e do Instituto MasCS; (iv) identificar as principais práticas educativas feministas elaboradas 
pelas organizações latino-americanas durante suas atuações com homens. Quanto as questões 
teórico-epistemológicas e aportes metodológicos da pesquisa, partimos da abordagem 
qualitativa, onde realizamos um estudo do tipo exploratório e explicativo. Utilizamos o método 
(auto)biográfico enquanto instrumento de investigação e a entrevista narrativa como técnica de 
coleta de dados. Para realização da pesquisa de campo, elegemos duas organizações, sendo o 
Instituto PAPAI (Brasil) e o Instituto de Masculinidades y Cambio Social (Argentina). No que 
se refere aos resultados alcançados, constatamos que as experiências político-pedagógicas 
dessas organizações latino-americanas são compostas por uma série de denúncias e anúncios, 
o que reafirma sua postura de comprometimento com a produção de novos cenários de gênero. 
Observamos ainda que essas iniciativas têm garantido processos de formação, politização e 
emancipação a partir dos princípios feministas, compondo uma rede de aprendizagens mútuas 
e a construção de conhecimentos diversos entre os sujeitos educativos que partilham dessa 
experiência coletiva. 

Palavras-chave: Homens; Masculinidade(s); Feminismo(s); Educação feminista. 

 

  



10 
 

ABSTRACT 

 

This research sought to investigate the educational experiences developed by Latin American 
organizations that work with men from a feminist perspective, considering their efforts to build 
a society rooted in gender equality. Thus, aiming to problematize these issues based on the 
theoretical-epistemological foundations of feminism, we bring as the central problem of the 
research: “What complaints and announcements permeate the political-pedagogical 
experiences generated by Latin American organizations that develop educational work with 
men, from a feminist perspective?”. To answer our question, we listed the following as the 
general objective of our research: To understand the complaints and announcements that 
permeate the political-pedagogical experiences created by Latin American organizations that 
develop educational work with men, from a feminist perspective. Our specific objectives are: 
(i) to identify the processes of denouncing the patriarchal structure developed by Latin 
American organizations that develop educational work with men from a feminist perspective; 
(ii) to map the main announcements that emerge from the actions of these organizations in 
confronting gender inequalities and violence; (iii) to reflect on the political-pedagogical 
experiences narrated by the members of the PAPAI Institute and the MasCS Institute; (iv) to 
identify the main feminist educational practices developed by Latin American organizations 
during their work with men. Regarding the theoretical-epistemological questions and 
methodological framework of the research, we adopted a qualitative approach, conducting an 
exploratory and explanatory study. We used the (auto)biographical method as a research tool 
and narrative interviews as a data collection technique. For the field research, we selected two 
organizations: the PAPAI Institute (Brazil) and the Institute of Masculinities and Social Change 
(Argentina). Regarding the results achieved, we found that the political-pedagogical 
experiences of these Latin American organizations are comprised of a series of denunciations 
and announcements, which reaffirms their commitment to the creation of new gender scenarios. 
We also observed that these initiatives have ensured processes of education, politicization, and 
emancipation based on feminist principles, creating a network of mutual learning and the 
construction of diverse knowledge among educational subjects who share this collective 
experience. 

Keywords: Men; Masculinity(ies); Feminism(ies); Feminist education. 

 

 

 

 

 



11 
 

RESUMEN 

 

Esta investigación buscó indagar en las experiencias educativas desarrolladas por 
organizaciones latinoamericanas que trabajan con hombres desde una perspectiva feminista, 
teniendo en cuenta sus esfuerzos por construir una sociedad basada en la igualdad de género. 
Así, con el objetivo de problematizar estas cuestiones a partir de los fundamentos teórico-
epistemológicos del feminismo, traemos como problema central de la investigación: “¿Qué 
denuncias y anuncios permean las experiencias político-pedagógicas generadas por 
organizaciones latinoamericanas que desarrollan trabajo educativo con hombres, desde una 
perspectiva feminista?”. Para responder a nuestra pregunta, planteamos como objetivo 
general de nuestra investigación lo siguiente: Comprender las denuncias y anuncios que 
permean las experiencias político-pedagógicas creadas por organizaciones latinoamericanas 
que desarrollan trabajo educativo con hombres, desde una perspectiva feminista. Nuestros 
objetivos específicos son: (i) identificar los procesos de denuncia de la estructura patriarcal 
desarrollados por organizaciones latinoamericanas que desarrollan trabajo educativo con 
hombres desde una perspectiva feminista; (ii) mapear los principales anuncios que emergen 
del accionar de estas organizaciones en el enfrentamiento a las desigualdades y violencias de 
género; (iii) reflexionar sobre las experiencias político-pedagógicas narradas por los 
integrantes del Instituto PAPAI y del Instituto MasCS; (iv) identificar las principales prácticas 
educativas feministas desarrolladas por organizaciones latinoamericanas durante su trabajo 
con hombres. En cuanto a las cuestiones teórico-epistemológicas y el marco metodológico de 
la investigación, adoptamos un enfoque cualitativo, realizando un estudio exploratorio y 
explicativo. Utilizamos el método (auto)biográfico como herramienta de investigación y la 
entrevista narrativa como técnica de recolección de datos. Para la investigación de campo, 
seleccionamos dos organizaciones: el Instituto PAPAI (Brasil) y el Instituto de Masculinidades 
y Cambio Social (Argentina). En cuanto a los resultados obtenidos, encontramos que las 
experiencias político-pedagógicas de estas organizaciones latinoamericanas se componen de 
una serie de denuncias y anuncios, lo que reafirma su compromiso con la creación de nuevos 
escenarios de género. También observamos que estas iniciativas han impulsado procesos de 
educación, politización y emancipación basados en principios feministas, creando una red de 
aprendizaje mutuo y la construcción de conocimientos diversos entre los sujetos educativos que 
comparten esta experiencia colectiva. 

Palabras clave: Hombres; Masculinidad(es); Feminismo(s); Educación feminista. 

  



12 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: Logomarca do Instituto PAPAI ............................................................................. 101 

Figura 2: Logomarca do Instituto MasCS ............................................................................. 105 

Figura 3: Site e redes sociais do Instituto PAPAI ................................................................. 108 

Figura 4: Site e redes sociais do Instituto MasCS ................................................................. 109 

Figura 5: Entrevista com Jorge Lyra (2024) ......................................................................... 118 

Figura 6: Construção coletiva do estandarte do bloco carnavalesco  feminista Amor Livre 121 

Figura 7: Card em alusão ao Dia dos Pais ............................................................................. 122 

Figura 8: Entrevista com Mariana Azevedo (2024) .............................................................. 123 

Figura 9: Reunião de planejamento, avaliação, monitoramento e sistematização ................ 125 

Figura 10: Campanha homens a favor da legalização do aborto (2025) ............................... 126 

Figura 11: Entrevista com Daniel Lima (2024) .................................................................... 127 

Figura 12: Entrevista com Adrian (2024) ............................................................................. 133 

Figura 13: Ações educativas com jovens de comunidades populares da cidade do Recife-PE 

(2025) ..................................................................................................................................... 134 

Figura 14: Ações educativas com jovens de comunidades populares da cidade do Recife (2015)

 ................................................................................................................................................ 137 

Figura 15: Entrevista com Luciano Fabbri (2024) ................................................................ 139 

Figura 16: Curso de formação sobre masculinidade para trabalhar com homens jovens e 

adolescentes (2021) ................................................................................................................ 140 

Figura 17: Formação para as forças policiais e de segurança (2023) .................................... 141 

Figura 18: Entrevista com Agostina Chiodi (2024) .............................................................. 143 

Figura 19: Grupo fundador do Instituto MasCS.................................................................... 144 

Figura 20: Kit pedagógico e curso virtual autoadmnistrado "Homens e Masculinidade(s): 

Ferramentas pedagógicas para facilitar oficinas com adolescentes e jovens" (2020) ............ 146 

Figura 21: Entrevista com Joaquín Coronel (2024) .............................................................. 148 

Figura 22: Curso virtual homens e masculinidade(s) ............................................................ 151 

Figura 23: Entrevista com Nicolas Pontaquarto (2024) ........................................................ 152 

Figura 24: Formação em masculinidades, saúde integral e HIV para agentes municipais do 

município de Guaymallen e outros departamentos da Grande Mendonza (2023) ................. 155 

Figura 25: Card de atividade desenvolvida pelo Instituto MasCS ........................................ 155 



13 
 

Figura 26: Oficina de redução de danos com jovens da Escola Estadual Senador Novaes Filho 

(2019) ..................................................................................................................................... 159 

Figura 27: Espaço de reflexão para trabalhadores não docentes da Universidade Nacional de 

La Plata (2022) ....................................................................................................................... 159 

Figura 28: Encadeamento de construção da masculinidade feminista .................................. 161 

Figura 29: Dimensões da Masculinidade Feminista ............................................................. 162 

Figura 30: Mobilização pela legalização do aborto .............................................................. 164 

Figura 31: Card de mobilização pela legalização do aborto ................................................. 166 

Figura 32: Caminhada 08 de março (2010) ........................................................................... 169 

Figura 33: Card em alusão aos primeiros 7 anos do Movimento Nenhuma a Menos........... 171 

Figura 34: Card utilizado nas eleições de 2023 .................................................................... 173 

Figura 35: Encontro de sensibilização em gênero e masculinidades (2022)......................... 176 

Figura 36: Roda de diálogo sobre paternidade, homens e cuidado em comemoração ao dia do 

Pai- Recife (2018) ................................................................................................................... 180 

Figura 37: Campanha “Pai não é visita!” Ato público na Estação Central de Metrô- Recife 

(2007) ..................................................................................................................................... 180 

Figura 38: Campanha sobre paternidades ............................................................................. 181 

Figura 39: Material de formação e sensibilização ................................................................. 185 

Figura 40: Oficina com membros do Sindicato Ferroviário ................................................. 186 

Figura 41: Oficina com jovens da Escola Novaes Filho (2010) ........................................... 189 

Figura 42: Oficina com jovens da Escola Novaes Filho (2010) ........................................... 191 

Figura 43: Formação para as forças policiais e de segurança ............................................... 194 

Figura 44: Formação para agentes municipais de Guaymallen e outros departamentos da 

Grande Mendoza..................................................................................................................... 197 

Figura 45: Recursos pedagógicos .......................................................................................... 199 

Figura 46: Campanha "Homens pelo fim da violência contra a mulher" (2019) .................. 200 

Figura 47: Campanha "Seja um homem de atitude, diga não a violência contra a mulher!" 

(2019) ..................................................................................................................................... 201 

 

 

 

  



14 
 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1: Campanhas desenvolvidas pelo Instituto PAPAI ............................................................. 102 

Quadro 2: Participação do Instituto MasCS no desenvolvimento de campanhas .............................. 106 

Quadro 3: Integrantes e ex-integrantes do Instituto PAPAI .............................................................. 110 

Quadro 4: Integrantes do Instituto MasCS ........................................................................................ 110 

 

  



15 
 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

CAA              Centro Acadêmico do Agreste 

CAPES          Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

FACEPE        Fundação de Amparo à Ciência e Tecnologia de Pernambuco 

FSOC            Facultad de Ciencias Sociales 

LGBTQIA+  Lésbicas, gays, bissexuais, transexuais, queer, intersexuais, assexuais e outras                  

                       identidades de gênero e orientações sexuais 

REMA           Red de Espacios de Masculinidades Argentina 

UBA              Universidad de Buenos Aires 

UFPE            Universidade Federal de Pernambuco 

UNR             Univesidad Nacional de Rosario 

TCLE            Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

  



16 
 

SUMÁRIO 

PRENÚNCIO ........................................................................................................................... 18 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 21 

1.1 Objetivo geral .............................................................................................................................. 27 

1.2 Objetivos específicos................................................................................................................... 27 

1.3 Hipótese de pesquisa ................................................................................................................... 28 

2. DENÚNCIA E ANÚNCIO EM PAULO FREIRE: O (RE)DESPERTAR DE UMA PRÁXIS 
LIBERTADORA ...................................................................................................................... 30 

2.1 Denúncia e anúncio enquanto profecias para pensar o amanhã .................................................. 33 

2.2 A utopia de um mundo mais justo requer o ato de sonhar coletivamente ................................... 38 

2.3 Educação, conscientização e os desafios para uma práxis libertadora ........................................ 42 

3. A DENÚNCIA FEMINISTA E A CONSTRUÇÃO DE UM NOVO PARADIGMA DE 
GÊNERO NA CONTEMPORANEIDADE ............................................................................. 48 

3.1 Denunciar para libertar: a insurgência feminista frente ao poder patriarcal................................ 49 

3.2 O que pode a denúncia feminista na luta contra as opressões de gênero?................................... 53 

3.3 A esperança feminista reacende a utopia de um novo mundo ..................................................... 57 

4. O ANÚNCIO DE OUTRAS MASCULINIDADES POSSÍVEIS ....................................... 62 

4.1 O anúncio pressupõe o reconhecimento das masculinidades ...................................................... 64 

4.2 Anunciando um novo lugar para os homens na luta pela equidade de gênero ............................ 68 

4.3 Reaproximando homens e feminismos num horizonte utópico .................................................. 73 

5. A BONITEZA E URGÊNCIA DE UMA EDUCAÇÃO FEMINISTA PARA OS HOMENS
 .................................................................................................................................................. 78 

5.1 Educação feminista como prática de liberdade ........................................................................... 81 

5.2 A pedagogia feminista como instrumento para reeducar os homens .......................................... 86 

5.3 Articulações político-pedagógicas a partir do feminismo ........................................................... 90 

6. QUESTÕES TEÓRICO-EPISTEMOLÓGICAS E APORTES METODOLÓGICOS ....... 96 

6.1 Abordagem da pesquisa .............................................................................................................. 97 

6.2 Método ........................................................................................................................................ 98 

6.2.1 Método (auto)biográfico ...................................................................................................... 99 

6.3 Delimitação e local da pesquisa ................................................................................................ 100 

6.3.1 Instituto PAPAI .................................................................................................................. 100 

6.4.2 Instituto de Masculinidades y Cambio Social (Instituto MasCS) ...................................... 104 

6.5 Fontes de informações e sujeitos da pesquisa ........................................................................... 107 

6.6 Técnica de coleta de dados ........................................................................................................ 111 

6.6.1 Entrevista narrativa ............................................................................................................ 112 

6.7 Arcabouço analítico................................................................................................................... 113 



17 
 

7. NARRATIVAS QUE ATRAVESSAM AS EXPERIÊNCIAS EDUCATIVAS DO 
INSTITUTO PAPAI E DO INSTITUTO MASCS ................................................................ 116 

7.1 Narrativas que ecoam do Instituto PAPAI ................................................................................ 117 

7.1.1 “Se a gente está pensando na transformação do machismo, do patriarcado, nessa coisa toda, 
isso tudo é processo pedagógico, educativo”: Narrativas de Jorge Lyra..................................... 117 

7.1.2 “A educação é a chave, porque tem que mudar o sujeito, tem que mudar os corações e 
mente para mudar a sociedade”: Narrativas de Mariana Azevedo .............................................. 123 

7.1.3 “A gente tem que começar a ver os homens como parte da solução, não apenas como parte 
do problema”: Narrativas de Daniel Lima .................................................................................. 127 

7.1.4 “A gente precisa sempre acreditar que um dia a gente vai conseguir vencer”: Narrativas de 
Adrian .......................................................................................................................................... 132 

7.2 Narrativas que ecoam do Instituto MasCS ................................................................................ 137 

7.2.1 “[...] há um forte compromisso por parte do Instituto e da sua abordagem com as definições 
políticas, ideológicas e epistemológicas dos feminismos”: Narrativas de Luciano Fabbri ......... 138 

7.2.2 “[...] somos uma instituição feminista, todas nós, independentemente de sermos homens ou 
mulheres ou o que quer que seja nos reconhecemos como feministas e levamos a lógica feminista 
a todo nosso trabalho”: Narrativas de Agostina Chiodi .............................................................. 143 

7.2.3 “A questão de gênero nos permitiu pensar que existem outras formas de olhar o mundo”: 
Narrativas de Joaquin Coronel .................................................................................................... 147 

7.2.4 “[...] a nossa contribuição no trabalho com os homens persegue o objetivo da erradicação da 
violência”: Narrativas de Nicolas Pontaquarto ........................................................................... 151 

8. A BONITEZA DAS ORGANIZAÇÕES LATINO-AMERICANAS QUE DESENVOLVEM 
UM TRABALHO COM HOMENS, A PARTIR DE UMA PERSPECTIVA FEMINISTA: 
ENTRE DENÚNCIAS E ANÚNCIOS .................................................................................. 158 

8.1 A denúncia da realidade perversa e as lutas e enfrentamentos a partir dos feminismos ........... 163 

8.2 O anúncio da realidade diferente e as novas possibilidades a partir das organizações de trabalho 
com homens .................................................................................................................................... 175 

8.3 A educação feminista enquanto ferramenta pedagógica para despatriarcalização .................... 188 

9. CONCLUSÃO .................................................................................................................... 204 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 213 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

PRENÚNCIO 
 

“Não é possível viver, muito menos existir, sem 
riscos. O fundamental é nos prepararmos para 

saber corrê-los bem”.  
(Freire, 1997, p. 41). 

 

Numa tese que ousa discutir epistemologicamente temas como sonho, utopia, esperança 

e futuridade a partir das narrativas de organizações feministas que atuam no trabalho com 

homens e sobre masculinidades, entendo ser imprescindível reservar um espaço nessa produção 

acadêmica para discorrer acerca dos sentidos que cruzam minha experiência enquanto homem 

gay, pesquisador, professor e latino, identidades que integram minha história e necessitam ser 

anunciadas nesse trabalho.  

Recuperar estes rastros de memória que atravessam minha vida consiste numa proposta 

audaciosa, nem sempre confortável, porém necessária, uma vez que possibilita revisitar as 

andanças que conduziram meus passos até o doutorado. Este movimento, marcado por 

processos de denúncia e anúncio, encontros e desencontros, revela as reais possibilidades de 

transformação a partir da educação, mas também os limites que ainda se fazem presentes numa 

sociedade marcada por quadros de desigualdades.  

Viver a experiência do doutoramento numa universidade pública representou a 

concretização de um desejo individual e principalmente coletivo, pois carrego comigo o sonho 

de familiares que não tiveram oportunidade de acessar esse nível de ensino. Ao mesmo tempo, 

ser a primeira pessoa da família a ingressar na educação superior e cursar a graduação, mestrado 

e agora o doutorado, representa um ato de subversão e rebeldia diante de um sistema que durante 

muito tempo esteve inacessível as camadas populares. 

Contrapondo as lógicas dominantes, trilhar essa experiência coletiva pode ser 

compreendido enquanto um ato de desobediência epistêmica, social e cultural, haja vista que 

minha presença nesse espaço rompe com o cerco hegemônico que historicamente esteve 

ocasionando desigualdades em torno desse campo. Em contrapartida, narrar esses trajetos 

significa também reconhecer e visibilizar as lutas e reivindicações forjadas por utópicos que 

estiveram construindo coletivamente um mundo mais justo, equânime e humano.  

Em meio minhas andarilhagens acadêmicas, tive o primeiro contato com as teorias 

feministas, uma experiência pessoal, política e acadêmica que possibilitou uma revisão de 

discursos e práticas, assim como pesquisar e produzir conhecimento com base nesses 



19 
 

fundamentos. Tais pressupostos teórico-epistemológicos também permitiram repensar meu 

lugar enquanto homem na luta feminista, entendendo a urgência de um maior comprometimento 

masculino na luta pela equidade de gênero.  

No curso do doutoramento, cruzei as fronteiras geográficas do território brasileiro, tendo 

a oportunidade da internacionalização da minha pesquisa a partir da modalidade de doutorado-

sanduíche na Universidade de Buenos Aires, uma experiência de enriquecimento pessoal, 

acadêmica e cultural que permitiu significativas vivência na Argentina. Realizar esse 

movimento de intercâmbio também permitiu expandir minha percepção acerca da pesquisa e 

produção de conhecimento, assim como reconhecer minhas raízes latinas.  

Percorrer essa jornada, por vezes solitária, em outros momentos coletiva, proporcionou 

um processo de autorreflexão e redescobrimento, de modo que pude constituir novos sentidos 

em torno da minha formação acadêmica e humana, repensando meu lugar no mundo e com o 

mundo. O acesso à educação evidenciou um processo de transgressão, através do qual pude 

romper com as barreiras da desigualdade social que atravessavam minha realidade.  

Este trabalho assume um compromisso com o amanhã, fundamentado no hoje. É um 

convite aos/as sonhadores/as que seguem reivindicando a utopia de um mundo melhor. Que as 

linhas e parágrafos que compõem a tessitura desse texto possam reacender nossa capacidade 

esperançosa, mobilizando nossa capacidade de pronunciar relações de amorosidade e 

fraternidade entre nossos pares. Que o estado de boniteza projetado pelas organizações 

feminista possa reavivar nossas lutas pela transformação.  

 

 

 

 

  



20 
 

  



21 
 

1. INTRODUÇÃO  
“Enquanto projeto, enquanto desenho do “mundo” 
diferente, menos feio, o sonho é tão necessário aos 
sujeitos políticos, transformadores do mundo e não 

adaptáveis a ele [...]”.  

(Freire, 1997, p. 47). 

 

A escrita dessa tese se encontra fundada no sonho1 de um mundo mais justo, humano e 

feliz, dada a impossibilidade de continuarmos convivendo com o sistema de opressões e 

desigualdades2 que vem sendo imposto pelos governos odiosos. Deste modo, contrapondo-se a 

este cenário perverso, as linhas e parágrafos utópicos que compõem a estrutura do texto, trazem 

consigo a desejabilidade de constituir um ethos civilizatório compromissado político-

pedagogicamente com um projeto de futuridade que seja capaz restaurar a boniteza do mundo. 

Neste sentido, vislumbrando resistir as ideologias fatalistas que propagam a morte dos 

sonhos, assumimos nessa tese a utopia enquanto estratégia epistemológica-política-pedagógica 

que potencializa a formulação de propostas comprometidas com um amanhã diferente. 

Entendemos que são através dessas ininterruptas tentativas de intervenção que conseguimos 

manter viva a esperança de uma justiça social global e cognitiva3 que avance na proposição de 

alternativas viáveis para constituição desse projeto de sociedade que vem sendo idealizado por 

aqueles/as que lutam incansavelmente em defesa de uma vida mais digna.  

 
***As imagens que antecedem os capítulos dessa tese se encontram disponíveis nas plataformas digitais 
(Instagram, Facebook e site) do Instituto PAPAI e do Instituto MasCS, sendo autorizada sua utilização nessa 
pesquisa. Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/p/campanhas.html 
https://www.facebook.com/institutopapai https://www.instagram.com/institutopapai/ 
https://institutomascs.ar/que-hacemos/ https://www.facebook.com/institutomascs 
https://www.instagram.com/instituto_mascs/ Acesso em: 15 jun. 2024. 

1 Convergindo com o pensamento do educador Paulo Freire (2004), tomamos o sonho a partir da sua dimensão 
política, entendendo-o na condição de necessidade ontológica dos seres humanos, sobretudo, para que venhamos 
constituir possibilidades de alcançar uma vida mais digna, sem violências e opressões. Para Freire (2004, p. 380), 
sonhar “[...] não significa sonhar a impossibilidade, mas significa projetar. Significa arquiteturar, significa 
conjecturar sobre o amanhã”.  

2 De acordo com pesquisa realizada pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA), a pobreza no Brasil 
registrou, de 2020 para 2021, o maior aumento em pontos percentuais desde 1990. Esse cenário de desigualdades 
foi agravado pandemia do COVID-19 que não apenas dizimou milhões de vidas em todo o mundo, como também 
desencadeou uma série de prejuízos sociais, ampliando os abismos já existentes entre as populações mais vulnerais. 
Disponível em: https://www.ipea.gov.br/portal/categorias/45-todas-as-noticias/noticias/13509-taxas-de-pobreza-
no-brasil-atingiram-em-2021-o-maior-nivel-desde-
2012#:~:text=A%20pobreza%20no%20Brasil%20registrou,depender%20da%20linha%20de%20corte. Acesso 
em: 26 out. 2023. 

3 Na perspectiva do sociólogo Boaventura de Sousa Santos (2010), não existe justiça social global sem justiça 
cognitiva global. Sendo assim, a produção do conhecimento científico deve estar atrelada a luta daqueles/as que 
historicamente estiveram sendo excluídos/as e marginalizados/as por grupos hegemônicos. 



22 
 

Nessa busca incessante pela garantia de condições de sobrevivência, a denúncia surge 

enquanto mecanismo central nesse processo, uma vez que permite evidenciar os efeitos nefastos 

que estas ideologias impuseram para a vida em sociedade, bem como problematizar as 

diferentes manifestações de autoritarismo, violência e injustiças cometidas em nome de uma 

suposta modernidade, forjada através de séculos de opressão. Logo, o ato de denunciar se 

mostra indispensável para que venhamos desvelar as diferentes faces contidas nessa realidade 

opressiva e consecutivamente projetar outros cenários, mais diversos, inclusivos e acolhedores.  

Partindo desse princípio, na medida em que denunciamos, tornamos possível o anúncio 

de outras dinâmicas, dado o reconhecimento da nossa capacidade criadora de projetar 

alternativas viáveis para superação das contradições que cercam nossa realidade. Logo, o 

anúncio passa a ser concebido enquanto um movimento imprescindível para que venhamos 

reavivar a esperança de utópicos/as que sonham com um amanhã diferente, entendendo que o 

futuro segue inconcluso, sendo nossa responsabilidade enquanto sujeitos políticos criar 

estratégias que avancem na proposição de respostas satisfatórias às nossas necessidades.4   

Desafiando viabilizar essa construção, esta tese surge enquanto um compromisso 

político, acadêmico e ético que busca responder aos desafios da contemporaneidade, através da 

formulação de estratégias que sejam capazes de transcender a brutalidade desse sistema 

perverso. Assim, diante da constatação desse mundo feio, reiteramos a necessidade de recuperar 

a esperança e capacidade de sonhar com esse horizonte de possibilidades, de modo que 

venhamos consolidar experiências sociais capazes de transformar o mundo, as pessoas e as 

instituições.  

É imerso nesse florescer que defendemos a ideia do reinventar o mundo a partir de uma 

matriz feminista, compreendendo a relevância, potencialidade e capacidade restauradora dessa 

proposta em formular articulações que realcem um comprometimento com uma justiça social e 

de gênero. Para além, entendemos que seus fundamentos teórico-metodológicos oferecem 

ferramentas para que venhamos combater as manifestações discriminatórias que são 

propagadas em face de uma estrutura hegemônica que vem disseminando o ódio em diferentes 

contextos socioculturais. Segundo Cristina Buarque (2002) 

Implodindo o sonho da continuidade, o pensamento feminista avança no sentido 
utópico, por incluir, em sua matriz, a radicalidade do desejo de construir os alicerces 

 
4 Na concepção de Freire (1997), o futuro é uma construção, logo, necessitamos lutar incansavelmente pela sua 
concretização. Ainda segundo o autor “[...] o futuro que sonhamos não é inexorável. Temos de fazê-la, de produzi-
la ou não virá da forma como mais ou menos queríamos. É bem verdade que temos que fazê-lo não arbitrariamente, 
mas com os materiais, com o concreto de que dispomos e mais com o projeto, com o sonho por que lutamos”. 
(Freire, 1997, p. 52). 



23 
 

de uma cultura despojada do poder de coação, como instrumento primeiro da 
mediação das relações humanas, e de ressignificar as atividades produtivas e 
reprodutivas, o que representa um confronto sem tréguas com o patriarcado, seja com 
a sua faceta paternalista, patrimonialista, tirânica, romântica ou igualitária. (Buarque, 
2002, p. 27). 

Encontramos nessa proposta insurgente, indícios que apontam para uma possível 

desestabilização da política nefasta imposta pelo sistema patriarcal, entendendo que seus 

dispositivos têm atuado incansavelmente na ampliação de desigualdades no campo do gênero. 

Assim, contrapondo-se a continuidade desses arranjos, as ações feministas avançam na 

reconfiguração desse cenário sombrio, onde apresentam estratégias inovadoras para produção 

de outra realidade, dada nossa capacidade de recriar outras experiências sociais que estejam 

comprometidas com o processo de democratização das relações de poder.  

Apesar dos limites que ainda se fazem presentes, temos alcançado – embora lentamente 

– significativas mudanças no campo pessoal, social e institucional, desfazendo o cerco da 

herança colonial, escravocrata e patriarcalista que fora naturalizado a partir da atuação 

incansável dos dispositivos hegemônicos. Em meio estes deslocamentos, a proposta feminista 

cumpre com uma importante função, onde produz narrativas não autoritárias, responsabilizando 

homens e mulheres a assumirem um comprometimento político-pedagógico com a estruturação 

de uma justiça social e de gênero. 

Sob este aspecto, acreditamos que os processos educativos forjados a partir de uma 

proposta pedagógica feminista promovem a disseminação de um pensamento crítico, sendo 

capaz de problematizar os pressupostos arcaicos da educação dominante. Além disso, 

contribuem para o despertar da consciência crítica, mobilizando um conjunto de conhecimentos 

científicos na condução de uma formação política que seja capaz de revolucionar as estruturas 

hegemônicas, despertando o desejo pela mudança e reinventando a sociedade a partir dos 

princípios de justiça, equidade e respeito a diversidade.  

Trata-se, portanto, de um projeto coletivo, gestado a partir de ideais comuns. Para tanto, 

necessita ser incorporado não apenas pelas mulheres – que nas últimas décadas vem 

apresentando uma agenda de reivindicações5 – mas também pelos homens, visto que esses 

engendramentos atravessam suas experiências de vida de modo semelhante. Acreditamos que 

os processos educativos forjados na perspectiva feminista ampliam a visão de mundo 

 
5 Ao realizar um panorama das conquistas obtidas pelo movimento feminista, Cristina Buarque (2002, p. 39) realça 
que nos “[...] últimos trinta anos, elaboramos paradigmas existenciais que se contrapõem às formas patriarcais de 
gerir a sociedade. À medida que esses paradigmas se legitimam e legitimam os dois sexos como representantes da 
espécie, expande-se um único sentido humano para todas as relações, rompendo as hierarquias entre homens e 
mulheres. 



24 
 

masculina, uma vez que possibilita que esses sujeitos revisitem suas crenças e concepções de 

mundo, desfazendo-se das amarras patriarcais impostas ao longo das suas vivências. 

Encontramos no trabalho pedagógico com homens, a possibilidade de avançar na 

constituição de outras relações de gênero, uma vez que suas experiências – quase sempre – se 

encontram atravessadas por um conjunto de violências, seja ocupando a posição de algozes ou 

mesmo de vítimas, dado os efeitos maléficos que o patriarcado impõe em torno das suas vidas.6 

Desse ponto de vista, entendemos que esses sujeitos são peças fundamentais na eliminação das 

violências, desigualdades e/ou opressões, pois sem o seu comprometimento, pouco ou quase 

nada avançaremos na erradicação das desumanidades. 

Com base nisso, defendemos ao longo dessa tese, a necessidade de aproximar os homens 

de uma política feminista, de modo que esses sujeitos possam reconduzir suas ações na arena 

do gênero a partir dos princípios da equidade e justiça de gênero, reconhecendo-se a partir de 

um padrão de masculinidade não hegemônico. Acreditamos que à medida em que realizarem 

esse movimento, serão capazes de identificar os malefícios que o patriarcado apresenta às suas 

vidas, denunciando também as arbitrariedades e práticas nocivas que tem sido impostas por 

esse sistema hegemônico.  

O processo de conscientização feminista, permitirá não apenas o despertar da 

capacidade crítica de homens que tiveram suas experiências demarcadas pelas imposições do 

patriarcado, mas também restituir a sua sensibilidade e afeto para tecer novos convívios. Logo, 

construir uma proposta de emancipação fundada nesse horizonte, representa um importante 

passo para que venhamos consolidar modelos alternativos e não hegemônicos de 

masculinidade, permitindo que esses sujeitos possam se afastar dos pressupostos patriarcais e 

assumir novas identidades, discursos e posicionamentos na arena das relações de gênero.  

Essa compreensão, parte da premissa de que o patriarcado naturalizou uma série de 

dinâmicas opressivas em torno das suas experiências de vida, fazendo com que esses sujeitos 

viessem reproduzir violências, opressões e/ou injustiças sem qualquer questionamento. Em face 

disso, surge a necessidade de formular estratégias que sejam capazes de confrontar essa 

realidade, desenraizando esse pensamento obsoleto que se encontra tão entrelaçado nas práticas 

 
6 Segundo relatório da Organização Pan-Americana da Saúde (OPAS), a expectativa de vida dos homens na região 
das Américas é 5,8 anos menor que o número das mulheres. Esses dados, não apenas evidenciam a alta taxa de 
mortalidade masculina, como também alertam para as consequências evidenciadas pelo patriarcado em torno de 
suas experiências. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/84625-oms-masculinidade-t%C3%B3xica-
influencia-sa%C3%BAde-e-expectativa-de-vida-dos-homens-nas-am%C3%A9ricas. Acesso em: 26 out. 2023. 



25 
 

tecidas por homens na arena do gênero, bem como em diversas instituições da sociedade civil 

que reforçam a continuidade desses arranjos. 

A consolidação desse ideal utópico, implica antes de tudo, o despertar da 

conscientização de homens que ocorrerá em meio as problematizações que decorrem da 

educação feminista, de modo que o patriarcado seja concebido enquanto um problema que 

atinge não apenas as mulheres, mas também os homens que tem suas sensibilidades e afetos 

suprimidos em nome de uma masculinidade hegemônica. Trata-se, pois, de um trabalho 

coletivo que só será possível a partir da composição de um conjunto de articulações político-

pedagógicas compromissadas com a mudança.  

Enxergamos nos pressupostos teóricos-epistemológicos do feminismo, condições 

viáveis para problematizar as dinâmicas de gênero que ainda se encontram entrelaçadas em 

torno das nossas vidas, operando a favor dos dispositivos hegemônicos. Desse modo, 

acreditamos que seus fundamentos avançam na superação dos conflitos e contradições que 

ainda se fazem presentes no dia a dia, dada a possibilidade de intervir nessa problemática e 

consequentemente forjar um projeto de futuridade que se encontre livre das amarras perversas 

do patriarcado. 

Por estas razões, oportunizar uma educação feminista para os homens potencializará o 

despertar de uma masculinidade crítica, diversa e compromissada político-pedagogicamente 

com a construção de um projeto de sociedade equânime, onde esses sujeitos possam tecer suas 

experiências de vida de maneira digna, sem promoverem ou serem vítimas das violações 

patriarcais. Com base nisso, entendemos que não há como pensar a possibilidade de outra 

masculinidade sem antes propor uma pedagogia feminista, entendendo a incapacidade das 

teorias universais de provocar rupturas a continuidade dos arranjos hegemônicos. 

Imerso nesse movimento de reinventar o mundo a partir de novas configurações, a 

formulação de articulações político-pedagógicas a partir do feminismo representa um 

importante espaço de resistência ao sistema patriarcal, uma vez que possibilita aos homens 

elaborarem propostas emancipatórias que os libertem das condições desumanas impostas em 

torno dos seus corpos, discursos e práticas sociais. Em meio essa política de alianças, os homens 

restituem suas identidades, reconectando-se consigo mesmo em meio a um processo de 

educabilidade que permite reaprender o cotidiano.     

Entretanto, despertar esse processo de conscientização masculina não significa 

culpabilizá-los diante das violências históricas que vem sendo perpetuadas em torno da vida 



26 
 

das mulheres e populações LGBTQIA+, mas possibilitar que esses sujeitos analisem suas 

práticas e venham incorporar outras condutas na arena do gênero. Para tal, torna-se 

imprescindível conduzir esse projeto a partir de uma pedagogia crítica, que seja capaz de realçar 

os reais interesses e necessidades da coletividade, sobretudo, daqueles/as que estiveram 

ocupando os lugares marginalizados. Segundo Connell (2003) 

[...] la educación es un espacio clave para la política de alianzas. Cualquier irabajo 
significativo que realicen hombres sobre estas cuestiones deberá ser producto de una 
alianza con mujeres, ya que ellas llevan m ucho tiempo dedicadas a las cuestiones de 
género en la educación y poseen el conocimiento práctico respecto a cómo realizarlo. 
Los programas deben incluir la diversidad de las masculinidades y las intersecciones 
del género con la raza, la clase y la nacionalidad; de lo contrario se caerá en un 
campo estéril, localizado entre la celebración y la negación de la masculinidad. 
(Connell, 2003, p. 322). 

Nessa linha de raciocínio assumida por Connell (2003), entendemos que é 

imprescindível instituir espaços pedagógicos feministas comprometidos com uma formação 

político-pedagógica para os homens, propiciando que esses sujeitos constituam experiências 

masculinas diversas e se distanciem dos modelos hegemônicos que durante muito tempo 

estiveram sendo reproduzidos sem qualquer questionamento. Tais iniciativas, apresentam 

possibilidades para que venhamos subverter o sistema, uma vez que aos homens foi negado 

construir cumplicidades afetivas e/ou amorosas.  

Realçando esse compromisso, temos assistido em diversos países da América Latina7, 

o surgimento de organizações que têm articulado um conjunto de esforços na construção de 

ações político-pedagógicas a partir de uma perspectiva feminista. Seja por meio de grupos 

reflexivos, coletivos ou até mesmo instituições, essas iniciativas têm representado um 

significativo passo na desestabilização do poder patriarcal. Isto porque, através desses 

processos formativos, vêm possibilitando aos homens repensar sua condição, bem como 

incorporar outros posicionamentos na busca de uma justiça social e de gênero. 

Acreditamos que a emergência dessas articulações político-pedagógicas a partir do 

feminismo tem se consolidado enquanto um espaço de emancipação e acolhimento, 

proporcionando aos homens compartilharem suas experiências, bem como refletirem acerca 

dos seus discursos e práticas sociais. Deste modo, na medida em que estes sujeitos elaboram 

alternativas para superação das problemáticas que cercam suas vidas, também realizam trocas 

 
7 A emergência de discussões em torno dos homens e masculinidades pode ser constatada em todo o mundo 
(Connell, 2016, p. 92). Entretanto, nesse estudo fazemos a opção política de estudar as experiências que vem sendo 
forjadas no contexto latino americano, entendendo as especificidades que cercam a história desses territórios que 
foram amplamente violentados em meio aos processos de colonização.   



27 
 

afetivas entre si, onde compartilham das angústias e dores que cerceiam suas vidas, na tentativa 

de produzir outros cenários de humanização.  

É nítido que esses deslocamentos surgidos a partir dessas articulações inauguram um 

novo tempo, onde potencializam a constituição de ferramentas discursivas e metodológicas para 

que os homens possam experienciar novos modos de viver e se relacionar, bem como se 

reconhecerem dentro de outros padrões de masculinidade não autoritários. Por outro lado, na 

medida em que avançam na desnaturalização dos discursos machistas e misóginos, também 

exigem que os homens firmem um comprometimento com a luta antipatriarcal, reivindicando 

o fim das violências de gênero.  

Neste sentido, objetivando problematizar essas relações a partir dos fundamentos 

teóricos-epistemológicos desenvolvidos a partir de uma perspectiva feminista, trazemos como 

problema central da pesquisa:  

 

 Que denúncias e anúncios atravessam as experiências político-pedagógicas gestadas por 

organizações latino-americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens, 

a partir de uma perspectiva feminista? 

 

Quanto aos objetivos elencados para o desenvolvimento do presente estudo, temos:  

 

1.1 Objetivo geral  

 Compreender as denúncias e anúncios que atravessam as experiências político-

pedagógicas gestadas por organizações latino-americanas que desenvolvem um 

trabalho educativo com homens, a partir de uma perspectiva feminista. 

 

1.2 Objetivos específicos  

 Identificar os processos de denúncia à estrutura patriarcal elaborados por organizações 

latino-americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens, a partir de uma 

perspectiva feminista;  

 Mapear os principais anúncios que emergem das atuações dessas organizações no 

enfrentamento às desigualdades e violências de gênero; 



28 
 

 Analisar as experiências político-pedagógicas narradas pelos/as integrantes do Instituto 

PAPAI e Instituto MasCS; 

 Identificar as principais práticas educativas feministas elaboradas pelas organizações 

latino-americanas durante suas atuações com homens;  

 

1.3 Hipótese de pesquisa 

Nossa hipótese de pesquisa parte da ideia de que as denúncias e anúncios gestados pelas 

organizações latino-americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens a partir 

de uma perspectiva feminista potencializam a constituição de outras experiências de 

masculinidade, levando estes sujeitos a construção da sua própria emancipação. Acreditamos 

ainda que os processos educativos feministas oportunizam aos homens uma formação crítica e 

comprometida com os princípios da equidade de gênero. 

Em face da complexidade apresentada pelas experiências em estudo, traçamos as 

seguintes sub-hipóteses: 

 

 As práticas educativas feministas elaboradas pelas organizações latino-americanas 

durante suas atuações com homens propiciam o despertar de consciência crítica por 

parte desses sujeitos. 

 As experiências político-pedagógicas forjadas pelas organizações em estudo anunciam 

um novo modo de educação para os homens em diálogo com o feminismo.  

 

 

 

  

 

  



29 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de transformação. (Freire, 1979, p. 16). 



30 
 

2. DENÚNCIA E ANÚNCIO EM PAULO FREIRE: O (RE)DESPERTAR DE UMA 

PRÁXIS LIBERTADORA 

Denúncia, anúncio e utopia são conceitos que integram o corpo teórico desenvolvido 

pelo educador Paulo Freire, patrono da educação brasileira e um dos intelectuais de maior 

prestígio no campo da educação no mundo8. Defensor de uma pedagogia humanista-libertadora, 

comprometida político-pedagogicamente com a emancipação dos/as oprimidos/as, 

injustiçados/as e marginalizados/as, Freire (2020, p. 344) definia-se enquanto um sujeito 

“Esperançoso. Confiante. Convencido, inabalavelmente convencido, de que a vocação dos 

homens não é coisificar-se, mas humanizar-se [...]”.  

Denominado “o andarilho da utopia”, Freire imortalizou-se enquanto um intelectual 

orgânico, movido por sonhos e utopias que o conduziam a reavivar as esperanças na construção 

de uma sociedade menos injusta. Ao andarilhar pelo mundo, desenvolveu não apenas um 

conjunto de aportes teóricos-epistemológicos para pensar o fenômeno educativo, como também 

foi responsável pela elaboração de métodos pedagógicos revolucionados, sendo estes, 

reconhecidos e incorporados em diferentes países.9    

É imensurável sua contribuição para a sociedade brasileira, sobretudo, no que se refere 

ao campo da educação, uma vez que Freire dedicou-se ao longo da sua trajetória enquanto 

educador popular, pesquisador e militante da educação. Suas epistemologias trazem consigo 

implicações de cunho pedagógico, social e político, visto que Freire compreendia que não era 

possível a produção de um conhecimento neutro, desprovido de um posicionamento acerca do 

mundo e de como nos posicionamos nele.   

Na concepção de educação difundida por Freire (2000, p. 58) “[...] não é possível separar 

política de educação, o ato político é pedagógico e o pedagógico é político [...] Enquanto 

experiência pedagógica, o ato político não pode reduzir-se a um processo utilitário, interesseiro, 

imediatista”. Portanto, defendia a constituição de experiências éticas-político-pedagógicas que 

fossem capazes de despertar a consciência política dos indivíduos, de modo que estes sujeitos 

viessem alcançar a sua libertação. 

 
8 De acordo com a matéria publicada no site da BBC News Brasil, Paulo Freire é um dos intelectuais mais citados 
no mundo, tendo suas obras trabalhadas em diversas universidades estrangeiras. Além disso, também é 
considerado o brasileiro mais vezes laureado com títulos de doutor honoris causa pelo mundo. Disponível em: 
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-46830942. Acesso em: 21 set. 2022.    

9 Dentre suas inúmeras contribuições nesse campo, destacamos a experiência pedagógica produzida na cidade de 
Angicos, Rio Grande do Norte, tida enquanto uma proposta revolucionaria na alfabetização de adultos, 
reconhecida no Brasil e exterior. 



31 
 

Tais princípios denotam a relevância, inventividade e ineditismo presente na obra 

freireana, visto que o respectivo educador avança na elaboração de aspectos poucos explorados 

por uma ciência que durante muito tempo esteve voltada apenas na produção de um 

conhecimento hegemônico. Desse modo, ao assumir uma posição contrária aos cânones do 

conhecimento científico, Freire propõe a constituição de um conhecimento outro, pautado no 

reconhecimento dos saberes dos grupos que historicamente estiveram excluídos e 

marginalizados por uma elite intelectual.  

Por estas razões, Ana Freire (2021, p. 15) defende que a epistemologia desenvolvida 

pelo educador utópico “[...] nos convence e convida, sobretudo a nós educadores e educadoras, 

a pensar e optar, a aderir e a agir projetando ininterruptamente a concretização dos sonhos 

possíveis, cuja natureza é tanto ética quanto política”. Sua pedagogia, pois, reacende os sonhos 

e esperanças daqueles/as que por muito tempo estiveram fadados a permanecerem nos lugares 

de submissão, vindo assim, propor-lhes a superação desse lugar de marginalidade e/ou 

desigualdade. 

Conseguimos ver, então, a atualidade do pensamento freireano, visto que suas 

contribuições oferecem um conjunto de elementos para que venhamos não apenas tecer uma 

análise acerca da realidade, mas também nos reconhecermos enquanto parte integrante desta. 

Suas indagações em torno do mundo e de como nos incorporamos nele, permite que saíamos 

de uma posição de neutralidade e assumamos uma postura crítica, reconhecendo o nosso lugar 

enquanto agente de mudanças. 

Durante seus escritos, o educador defendeu a urgência de uma proposta de educação 

humana-libertadora-crítica que fosse capaz de libertar aqueles/as que se encontravam reféns de 

um sistema que oprimia e subalternizava todos/as aqueles que não se enquadravam dentro dos 

moldes hegemônicos. Isto porque, acreditava que o processo de eliminação de todo tipo de 

violação ocorreria em concomitância com a implantação de um projeto educativo que 

possibilitasse a estes sujeitos/as se reconhecerem enquanto oprimidos e partir para a superação 

desse lugar de violência. Em razão disso, Freire (1979) defendia que    

A educação crítica é a “futuridade” revolucionária. Ela é profética – e, como tal, 
portadora da esperança – e corresponde à natureza histórica do homem. Ela afirma 
que os homens são seres que se superam, que vão para frente e olham para o futuro, 
seres para os quais a imobilidade representa uma ameaça fatal, para os quais ver o 
passado não deve ser mais que um meio para compreender claramente quem são e o 
que são, a fim de construir o futuro com mais sabedoria. Ela se identifica, portanto, 
com o movimento que compromete os homens como seres conscientes de sua 
limitação, movimento que é histórico e que tem o seu ponto de partida, o seu sujeito, 
o seu objetivo. (Freire, 1979, p. 42). 



32 
 

Assim, ao compreender a imprescindibilidade de um processo educacional que fosse 

capaz de despertar a consciência crítica dos educandos, Freire propunha a superação da visão 

determinista que tradicionalmente condicionou lugares inferiores para aqueles/as que não se 

encontravam dentro das elites dominantes. Sua proposta subversiva consistia na desestruturação 

dos quadros de desigualdades, entendendo que estes dispositivos se encarregaram de constituir 

hierarquias e subalternidades ao longo da história. 

Com base nesses apontamentos, podemos afirmar que o pensamento freireano se 

consolida enquanto uma episteme revolucionária, já que fornece subsídios teórico-

epistemológicos para o ininterrupto processo de ação-reflexão-ação, o que o autor denomina de 

práxis. De acordo com Freire (2014, p. 107), teoria e prática necessitam ser concebidas 

enquanto dimensões inseparáveis, estando em constante interação, uma vez que só a partir dessa 

fusão que conseguiremos alcançar a modificação das estruturas da sociedade, quiçá a 

construção de um mundo mais justo. 

Dentro de uma visão freireana de mundo, o ser humano enquanto ser de relações, não 

somente de contatos, necessita não apenas estar no mundo, mas com o mundo, sendo necessário, 

portanto, participar de forma efetiva e consciente da sua construção (Freire, 2021). Ainda assim, 

estar no mundo e com o mundo implica assumir uma postura ativa no processo de libertação 

das classes oprimidas e subalternizadas, um lugar de comprometimento com o outro/a, uma vez 

que não somos seres isolados, mas que convive em constantes redes de interações. Segundo 

Freire (2021)   

A integração ao seu contexto, resultante de estar não apenas nele, mas com ele, e não 
a simples adaptação, acomodação ou ajustamento, comportamento próprio da esfera 
dos contatos, ou sintoma de sua desumanização, implica em que, tanto a visão de si 
mesmo, como a do mundo, não podem absolutizar-se, fazendo-o sentir-se um ser 
desgarrado e suspenso ou levando-o a julgar o seu mundo algo sobre que apenas se 
acha. A sua integração o enraíza. (Freire, 2021, p. 58). 

É por meio desse processo de integralização que os seres humanos assumem um 

comprometimento com o local no qual se encontram situados, concebendo-o enquanto parte si. 

Para o autor, “A partir das relações do homem com a realidade resultantes de estar com ela e 

estar nela, pelos atos de criação, recriação e decisão, vai ele dinamizando o seu mundo. Vai 

dominando a realidade. Vai humanizando-a.” (Freire, 2021, p. 60). 

Ainda segundo Freire (2021) na condição de educadores/as progressistas, devemos 

assumir a responsabilidade ética e pedagógica de revelar toda e qualquer situação de opressão. 

Tal revelação, consiste justamente no processo de denúncia, conceito elaborado pelo autor e 

que implica um comprometimento com aqueles/as que diariamente são acometidos pelas 



33 
 

injustiças de uma sociedade desigual, visto que “[...] não há denúncia verdadeira sem 

compromisso de transformação” (Freire, 2014, p. 108). 

 

2.1 Denúncia e anúncio enquanto profecias para pensar o amanhã 

Pensar o amanhã, constitui-se enquanto um movimento imprescindível para que 

venhamos sonhar com um mundo melhor, fundamentado em experiências de solidariedade, 

cumplicidade e amor. Ainda assim, Freire (2000) relembra que o amanhã não é algo “pré-dado”, 

“pré-determinado”, mas algo que se encontra em permanente construção, um verdadeiro 

desafio, um problema que necessita ser superado a partir do despertar da consciência política 

daqueles/as que se encontram dispostos a construir uma realidade menos injusta, mais vivível.  

 Ao dimensionar tais problematizações, o respectivo autor defende que não há 

possibilidade de pensar o amanhã sem antes refletir acerca do hoje, “[...] tocados por seus 

desafios, instigados por seus problemas, inseguros ante a insensatez que anuncia desastres, 

tomados de justa raiva em face das in-justiças profundas que expressam, em níveis que causam 

assombro, a capacidade humana de transgressão da ética” (Freire, 2000, p. 54). Sendo 

necessário, portanto, uma leitura de mundo pautada no hoje, naquilo que estamos vivendo. 

 Tendo como base os fundamentos freireanos, acreditamos que é através desse 

movimento reflexivo que conseguiremos projetar um novo amanhã, superando as contradições 

sociais que ainda se fazem presentes nos dias de hoje. Isto porque, não é mais possível conviver 

com uma realidade demasiadamente desumana, onde aqueles/as que historicamente estiveram 

às margens da sociedade e das políticas públicas tem seus sonhos e esperanças dilacerados por 

uma ordem neoliberal que prevê a manutenção dos arranjos de desigualdade e exclusão social.  

 Desta ótica, vislumbrando a constituição de outra realidade, encontramos nas expressões 

de denúncia e anúncio propostas por Freire (2000), indicativos que apontam para uma mudança 

radical nas estruturas sociedade, uma vez que prevê a construção de um projeto coletivo e 

emancipatório capaz de recriar o mundo. Ainda de acordo com o respectivo autor, é através da 

denúncia de como estamos vivendo, assim como do anúncio de como poderemos viver que 

poderemos projetar uma vida mais digna e vivível para todos/as (Freire, 2000). 

 Convergindo com essa linha de pensamento, Ana Freire (2021) enfatiza que as 

dimensões da denúncia e do anúncio proposto por Freire (2000) trazem consigo implicações de 

cunho político e pedagógico, visto que potencializam nossa capacidade de sonhar com a 



34 
 

possibilidade de um novo amanhã. Contudo, a autora enfatiza que reivindicar uma 

transformação de ordem social, política e cultural demanda  

[...] incluir-se na luta de sonhos possíveis implica assumir um duplo compromisso: o 
compromisso com a denúncia da realidade excludente e o anuncio de possibilidades 
de sua democratização, bem como o compromisso com a criação de condições sociais 
de concretização de tais possibilidades. (Freire, 2021, p. 41).  

É, pois, assumindo esse compromisso ético-pedagógico da denúncia da realidade 

excludente e do anúncio das possibilidades da sua democratização que constituiremos um ethos 

civilizatório que seja capaz de introduzir relações de dialogicidade e amorosidade com o/a 

outro/a. Tal proposta, por sinal, traz consigo um potencial re-criador, visto que se funda naquilo 

que ainda não existe, mas que torna-se possível a partir do despertar de consciência coletiva 

dos indivíduos que reivindicam um mundo melhor.  

Esse movimento de caráter utópico ganha concretude no que Freire (2000) chama de 

pensamento profético10, um pensamento de natureza esperançosa, onde fundamentado naquilo 

que vivemos hoje, conseguiremos pensar o amanhã (Freire, 2000, p. 54). Para o educador, não 

é possível pensar o futuro sem antes refletir acerca da realidade na qual vivemos, sem uma 

leitura de mundo que seja capaz de conceber as especificidades e desafios que assolam nosso 

presente. Ainda segundo o autor  

[...] uma das bonitezas do anúncio profético está em que não anuncia o que virá 
necessariamente, mas o que pode vir, ou não. O seu não é um anúncio fatalista ou 
determinista. Na real profecia, o futuro não é inexorável, é problemático. Há diferentes 
possibilidades de futuro. (Freire, 2000, p. 54). 

Evidentemente, o pensamento profético não se propõe a uma visão fatalista ou mesmo 

determinista, como sinaliza Freire (2000), mas traz consigo um arcabouço de possibilidades 

para pensar o amanhã, fundado naquilo que vivemos hoje. Trata-se de um pensamento urgente 

a contemporaneidade, já que prevê a constituição de uma ontologia social e histórica que seja 

capaz de oferecer respostas efetivas a proliferação das inúmeras assimetrias e discrepâncias que 

ainda sucumbem nossas vidas, operacionalizando injustiças sociais.  

Essa proposta não é, obviamente recente, consiste numa luta histórica que vem sendo 

protagonizada por sujeitos que reivindicam o rompimento da herança escravocrata e colonial 

que continua sendo disseminada a partir da modernização e refinamento das violências 

estruturais da nossa sociedade. Contudo, compreendemos que esse movimento só será possível 

 
10 Freire (2000) traz consigo uma definição de profeta que supera a dimensão do misticismo, da premunição. Isto 
porque, para o autor o profeta seria aquele que “[...] fundando no que vive, no que vê, no que escuta, no que procura 
compreender, apoiado na leitura do mundo e das palavras, antigas e novas, à base de quanto e de como se expõe, 
tornando-se assim cada vez mais presença no mundo à altura do seu tempo, fala quase adivinhando, na verdade, 
intuindo, do que pode ocorrer nesta ou naquela dimensão da experiência histórico-social (Freire, 2000, p. 54).  



35 
 

a partir de uma justiça cognitiva global que possibilite instrumentos teóricos e práticos para o 

re-despertar de uma práxis emancipatória. Ainda segundo Freire (1979)  

Somente podem ser proféticos os que anunciam e denunciam, comprometidos 
permanentemente num processo radical de transformação do mundo, para que os 
homens possam ser mais. Os homens reacionários, os homens opressores não podem 
ser utópicos. Não podem ser proféticos e, portanto, não podem ter esperança. (Freire, 
1979, p. 16). 

 É nítido que a iminência de uma categoria teórica e prática como a denúncia e o anúncio 

proposto por Freire (2000), corresponde a uma necessidade ontológica. Isto porque, é a partir 

da denúncia das desigualdades, injustiças históricas e violências que cercam nosso cotidiano 

que conseguiremos anunciar um novo tempo, mais justo e humano, visto que não é possível 

anúncio sem denúncia, ambos estão sincronizados em um elo inseparável (Freire, 2000, p. 54). 

Ainda segundo o educador,  

A rebeldia enquanto denúncia precisa de se alongar até uma posição mais radical e 
crítica, a revolucionária, fundamentalmente anunciadora. A mudança do mundo 
implica a dialetização entre a denúncia da situação desumanizante e o anúncio de sua 
superação, no fundo, o nosso sonho. (Freire, 2000, p. 37). 

A radicalidade da denúncia pode ser constatada a partir dos enfrentamentos 

protagonizados pelos movimentos sociais e coletivos que reivindicam uma mudança estrutural 

na sociedade, pautada na defesa da democracia, da liberdade e dos direitos humanos. São, 

portanto, estas forças revolucionarias que tem ocasionado fissuras nas estruturas de poder, onde 

não apenas revelam as contrariedades existentes, mas também apontam indícios para a 

superação destas, anunciando um novo amanhã.  

Acreditamos que é a partir da denúncia que conseguimos romper com os véus impostos 

pelo patriarcado e colonialismo, desocultando as injustiças que ainda reiteram desigualdades. 

Trata-se, antes de tudo de um compromisso histórico com aqueles/as que sempre estiveram 

reféns das injustiças e violências opressoras. É, portanto, denunciando que conseguiremos 

mostrar as contradições sociais existentes, uma vez que esse movimento prevê a dilatação da 

realidade em sua natureza real, nos permitindo enxergar a realidade tal qual ela se apresenta, 

pois como destaca Freire (2014, p. 108) “[...] não há denúncia verdadeira sem compromisso de 

transformação, nem este sem ação”. 

Ao assumirmos a denúncia enquanto uma tarefa imprescindível para construção de um 

novo mundo, defendemos a ideia de que o “[...] futuro não nos faz. Nós é que nos refazemos na 

luta para refazê-lo” (Freire, 2000, p. 27). Em meio esse processo de construção do futuro, 

anunciamos outras possibilidades de ser, viver e nos relacionarmos, pois entendemos que é 



36 
 

possível construir uma realidade menos desumana e cruel, assim como sonhar com uma práxis 

emancipatória. Como bem disse Freire (2000) 

O que não é porém possível é sequer pensar em trans-formar o mundo sem sonho, sem 
utopia ou sem projeto [...] A transformação do mundo necessita tanto do sonho quanto 
a indispensável autenticidade deste depende da lealdade de quem sonha às condições 
históricas, materiais, aos níveis de desenvolvimento tecnológico, científico do 
contexto do sonhador. Os sonhos são projetos pelos quais se luta. Sua realização não 
se verifica facilmente, sem obstáculos. Implica, pelo contrário, avanços, recuos, 
marchas às vezes demoradas. Implica luta. (Freire, 2000, p. 26). 

Assim, a luta pela concretização do sonho passa a ser compreendida enquanto um 

exercício político-pedagógico que permite a problematização do futuro, entendendo-o enquanto 

um projeto inconcluso, inacabado. É o anúncio daquilo que poderá ser, desde que, 

compenetrado em meio aos atos de denúncia, seja capaz de mobilizar nossa capacidade de criar 

condições para consolidação de uma transformação de natureza política, social e cultural.  

Nos termos freireanos, o anúncio pode ser concebido enquanto movimento utópico, 

esperançoso, uma vez que projeta caminhos possíveis para constituição de um horizonte de 

possibilidades. É imerso nesse movimento que o impossível deixa de ser considerado um 

projeto inalcançável, pois dentro dessa concepção assume o caráter de possibilidade, de 

alternativa que passa a traçar os rumos de projeto que é constituído a partir da reorganização 

dos setores sociais. É movido pelo desejo incessante da transformação, do projeto utópico. 

Ainda assim, Freire (1979) ressalva que  

A utopia exige o conhecimento crítico. É um ato de conhecimento. Eu não posso 
denunciar a estrutura desumanizante se não a penetro para conhecê-la. Não posso 
anunciar se não conheço, mas entre o momento do anúncio e a realização do mesmo 
existe algo que deve ser destacado: é que o anúncio não é anúncio de um ante-projeto, 
porque é na práxis histórica que o anteprojeto se torna projeto. É atuando que posso 
transformar meu anteprojeto em projeto; na minha biblioteca tenho um anteprojeto 
que se faz projeto por meio da práxis e não por meio do blábláblá. (Freire, 1979, p. 
16). 

Portanto, trata-se de um processo que não se dá apenas numa dimensão discursiva, ou 

mesmo por meio de um blábláblá, como menciona Freire (1979). Isto porque, só é possível 

pensar em uma transformação efetiva através de uma práxis emancipatória que outorgue a 

indissociabilidade entre o ato de ler, conhecer e fazer no contexto no qual se encontra 

compenetrado. A transformação perpassa uma dimensão teórica enquanto necessidade 

ontológica, mas requer também uma prática, na condição mobilização, de ação consciente.  

Na concepção de Freire (2000, p. 56), sonho, utopia, denúncia e anúncio, são condições 

indispensáveis para construção de um mundo melhor, mais justo, pois sem essas dimensões, só 

resta treinamento técnico, a educação passa a ser reduzida a um movimento irreflexivo, 

antipedagógico, onde nossa esperança é aniquilada em meio a brutalidade de um sistema 



37 
 

perverso. Com isso, resta-nos mobilizar elementos teóricos e práticos que permitam constituir 

um projeto educativo fundamentado nos ideais pelos quais sonhamos e acreditamos. 

Ao compreender a dimensão da denúncia e anúncio enquanto pressupostos que 

antecedem uma transformação, Freire (2000, p. 21) destaca que ambos “[...] criticamente feitos 

no processo de leitura do mundo dão origem ao sonho porque lutamos.” (Freire, 2000, p. 21). 

Constituem-se, assim, numa força motriz que mobiliza nossos sentidos frente a uma 

possibilidade de futuro que não se encontra determinada, mas que é constituída de maneira 

coletiva e pautada no bem-estar social e comum.  

Contudo, torna-se imprescindível para o despertar da consciência coletiva, a 

constituição de um projeto educativo que seja capaz de oferecer elementos para 

problematização e constituição de experiências sociais baseadas em atos de denúncias e 

anúncios. Segundo Freire (1979) 

Uma pedagogia utópica de denúncia e de anúncio, como a nossa, tem de ser um ato 
de conhecimento da realidade denunciada, ao nível da alfabetização e da pós-
alfabetização, que constituem, em cada caso, uma ação cultural. Por isso se acentua a 
problematização contínua das situações existenciais dos educandos tal como são 
apresentadas nas imagens codificadas. Quanto mais progride a problematização, mais 
penetram os sujeitos na essência do objeto problematizado e mais capazes são de 
“desvelar” esta essência. Na medida em que “desvelam”, se aprofunda sua consciência 
nascente, conduzindo assim à conscientização da situação pelas classes pobres. 
(Freire, 1979, p. 45). 

Como bem menciona o respectivo autor, a consolidação de uma pedagogia utópica de 

denúncia e de anúncio permite a problematização do futuro, imbricado num processo 

permanente que possibilita antes de tudo, o desvelamento do hoje, das dificuldades e 

possibilidades que se encontram entrelaçadas no presente. É imerso nesse movimento que 

constituímos um arcabouço teórico-prático que avança na problematização do amanhã, a partir 

de um processo conscientização fincada na emancipação do/a outro/a.  

Neste sentido, o debate político-pedagógico deve penetrar uma problematização em 

torno do amanhã, entendendo-o enquanto “[...] uma possibilidade que precisamos de trabalhar 

e por que, sobretudo, temos de lutar para construir. O que ocorre hoje não produz 

inevitavelmente o amanhã”. (Freire, 2000, p. 42). Esse movimento implica a denúncia da 

realidade desumana, excludente e autoritária, para que se torne possível o anúncio de relações 

de dialogicidade, amorosidade e respeito entre todos/as.   

 Ao problematizar o amanhã, a dimensão da denúncia e anúncio rompem com o discurso 

fatalista, pois reiteram nossa capacidade de lutar na busca da consolidação de um projeto 



38 
 

utópico que prevê uma ação consciente e emancipatória. Com isso, mobiliza nossa capacidade 

de sonhar, uma vez que reconhece a possibilidade de um mundo melhor e mais justo. Na 

concepção de Ana Freire (2021) 

O ato de sonhar coletivamente, na dialeticidade da denúncia e do anúncio e na 
assunção do compromisso com a construção dessa superação, carrega em si um 
importante potencial (trans)formador que produz e é produzido pelo inédito-viável, 
visto que o impossível se faz transitório na medida em que assumimos coletivamente 
a autoria de sonhos possíveis. (Freire, 2021, p. 42). 

 Neste sentido, como bem aponta Freitas (2021), para além de traçar possibilidades de 

um futuro que pode ser alcançado, a denúncia e o anúncio trazem consigo implicações que 

revelam o compromisso com a construção de uma sociedade que aponta em todas suas 

dimensões a luta pela solidariedade e justiça social e histórica. É a através desse movimento 

que conseguimos sonhar com a constituição de experiências que trazem consigo a materialidade 

de um novo caminho para todos.  

 É denunciando e anunciando num processo que não se dá de forma dicotômica, mas 

conjunta que reavivamos nossas esperanças na construção de um mundo melhor. Essas 

dimensões são capazes de realizar atos de criação, visto que mobilizam nossos impulsos para 

projetar um amanhã que não se encontra determinado, mas constituído enquanto uma 

possibilidade de um outro mundo possível. Estão intercruzadas num elo inseparável, uma vez 

que toda denúncia aponta possibilidades e todo anúncio surge a partir de uma denúncia.  

 

2.2 A utopia de um mundo mais justo requer o ato de sonhar coletivamente 

Na perspectiva freireana, sonho e utopia assumem um sentido político, superando a 

definição propagada pelas ideologias fatalistas que as caracterizam, quase sempre, na condição 

de impossibilidade, devaneio ou mesmo projeto inalcançável/irrealizável. Deste modo, ao 

romper com o discurso fatalista difundido pela lógica neoliberal, ambas terminologias são 

concebidas enquanto uma necessidade ontológica dos seres humanos, ou seja, algo que faz parte 

da sua natureza, histórica e socialmente (Freire, 2021, p. 77).  

 No tecido desse processo, Freire propõe uma problematização em torno desses 

conceitos, concedendo um caráter teórico-epistemológico para pensá-los enquanto 

possibilidade, projeto possível, alternativa viável, desde que, estejamos mobilizados em 

processos de luta para pensar a futuridade, dialetizando a partir da nossa presença no mundo e 

com ele. Isto porque, Freire (2000, p. 37) advoga que não podemos “[...] estar no mundo, com 

o mundo e com os outros de forma neutra”, sendo necessário assumir uma posição diante dele. 



39 
 

É nítido que o debate pedagógico em torno dos conceitos de sonho e utopia caminha 

para o rompimento do fatalismo neoliberal, uma vez que propõe assumirmos um compromisso 

político-pedagógico com a mudança, através de atos criadores que transcendam uma esfera 

estática. Em meio essa configuração, Freire (2000, p. 27) evidencia que “O futuro não nos faz. 

Nós é que nos refazemos na luta para fazê-lo”. Contudo, esse movimento requer o despertar 

consciente da nossa capacidade de sonhar com a possibilidade de um amanhã diferente.  

Ao compreender que o futuro não se encontra determinado, mas precisa ser construído, 

forjamos alternativas viáveis para pensar a mudança, através de ações conscientes que permitam 

o reconhecimento do nosso papel na busca de um mundo mais justo e humano. Trata-se, pois, 

de um projeto coletivo, emancipatório, visto que não é possível pensar a transformação social 

a partir de uma visão individualista, sendo necessário pensá-lo a partir dos interesses coletivos, 

superando as dificuldades que ainda perfazem da nossa realidade um contexto de desigualdades. 

 Na matriz do pensamento freireano, sonhar consiste em “[...] imaginar horizontes de 

possibilidade; sonhar coletivamente é assumir a luta pela construção das condições de 

possibilidade” (Freire, 2021, p, 42). Convergindo com essa linha de pensamento, podemos 

afirmar que o ato de sonhar carrega em si um potencial criador, pois supera o fatalismo 

determinista, projetando aquilo que ainda não existe, mas que se torna possível a partir da 

manutenção das nossas aspirações utópicas.  

Contudo, ao longo dos seus escritos, Freire (2000) enfatiza que sonhar com esse mundo 

melhor, mais justo, não é suficiente, necessitamos lutar incessantemente para construí-lo, de 

modo que venhamos torná-lo possível. Assumir esse posicionamento ético e político, 

corresponde antes de tudo, ao atendimento de uma dívida histórica que nos é colocada na 

atualidade, uma vez que historicamente estivemos fadados aos processos de violência e 

desumanização. Diante disso, Freire (1997) destaca que  

O sonho pela humanização, cuja concretização é sempre processo, e sempre devir, 
passa pela ruptura das amarras reais, concretas, de ordem econômica, política, social, 
ideológica, etc., que nos estão condenando à desumanização. O sonho é assim uma 
exigência ou uma condição que se vem fazendo permanentemente na história que 
fazemos e que nos faz e re-faz. (Freire, 1997, p. 51). 

Atuar em defesa da humanização, do ideal coletivo, consiste na concretização do projeto 

utópico pelo qual lutamos hoje em dia, compreendido enquanto condição imprescindível para 

constituição de um mundo melhor. Ainda que o sectarismo difundido pelas estruturas 

neoliberais tenha estabelecido um imobilismo diante da nossa sociedade, ocasionando uma 



40 
 

inação diante das violências históricas que fomos submetidos, resta-nos restabelecer nossas 

forças mobilizadoras, reavivando as nossas esperanças para pensar a transformação. 

 Como sabiamente defendeu Freire (1979, p. 16), “[...] o utópico não é o irrealizável; a 

utopia não é o idealismo, é a dialetização dos atos de denunciar e anunciar, o ato de denunciar 

a estrutura desumanizante e de anunciar a estrutura humanizante”. Esse movimento, perfaz a 

mobilização da nossa capacidade inventiva para potencializar um projeto de sociedade que não 

se encontra concluso, mas que vai se constituindo em meio aos processos de denúncia e 

anúncio, como mencionado pelo autor.  

É a esperança de um mundo menos feio e perverso, onde a utopia reacende nossa 

capacidade de intervir no hoje e sobretudo na produção de um amanhã diferente. Certamente, 

não se trata de um projeto pacífico, mas, ao contrário, materializa-se em constantes processos 

de disputa de poder, uma vez que as estruturas neoliberais atuam deliberadamente na tentativa 

de desestruturar nossa capacidade de lutar em defesa da transformação. Sobre esse aspecto, 

Freire (1997) destaca que  

[...] não há utopia verdadeira fora da tensão entre a denúncia de um presente tornando-
se cada vez mais intolerável e o anúncio de um futuro a ser criado, construído, política, 
estética e eticamente, por nós, mulheres e homens. A utopia implica essa denúncia e 
esse anúncio, mas não deixa esgotar-se a tensão entre ambos quando da produção do 
futuro antes anunciado e agora um novo presente. A nova experiência de sonho se 
instaura, na medida mesma em que a história não se imobiliza, não morre. Pelo 
contrário, continua. (Freire, 1997, p. 47). 

Esse movimento de tensão que ocupa nossa realidade, corresponde a dinamicidade na 

qual a história acontece, uma vez que esse encadeamento não ocorre num plano linear, 

progressivo, mas mediatizado por processos que envolvem disputas, conflitos, tentativas de 

avanços ou mesmo retrocessos. Apesar disso, essas circunstâncias não podem ser interpretadas 

enquanto amarras que impedem nossa capacidade de sonhar, mas, enquanto um exercício 

fundamental para pensar o amanhã. 

São estas contradições que impulsionam a luta e defesa dos sonhos possíveis, pois 

evidenciam a necessidade da utopia nos dias de hoje, onde constantemente assistimos a 

malvadez da sociedade capitalista que insiste em sucumbir com a vida daqueles/as que foram 

categorizados enquanto invisíveis. Nisso, Freire (2012, p. 143) defende que “[...] a luta pela 

esperança significa a denúncia franca, sem meias palavras, dos desmandos, das falcatruas, das 

omissões. Denunciando-os, despertamos nos outros e em nós a necessidade, mas o gosto 

também, da esperança”. 



41 
 

 É, portanto, denunciando os mecanismos de violação, como aponta Freire (2012), que 

anunciaremos novas relações de amorosidade entre os seres humanos, pautadas no respeito a 

diversidade. Assim, na medida em que realizamos esse duplo movimento de denunciar e 

anunciar, pedagogicamente atuamos num processo de conscientização, onde nos tornamos 

conhecedores da nossa gente, da nossa história. De acordo com o respectivo autor,  

A conscientização está evidentemente ligada à utopia, implica em utopia. Quanto mais 
conscientizados nos tornamos, mais capacitados estamos para ser anunciadores e 
denunciadores, graças ao compromisso de transformação que assumimos. Mas esta 
posição deve ser permanente: a partir do momento em que denunciamos uma estrutura 
desumanizante sem nos comprometermos com a realidade, a partir do momento em 
que chegamos à conscientização do projeto, se deixarmos de ser utópicos nos 
burocratizamos; é o perigo das revoluções quando deixam de ser permanentes. Uma 
das respostas geniais é a da renovação cultural, esta dialetização que, propriamente 
falando, não é de ontem, nem de hoje, nem de amanhã, mas uma tarefa permanente 
de transformação. (Freire, 1979, p. 16). 

Mediante as considerações do autor, chegamos à conclusão de que assumir um 

compromisso político-pedagógico com a transformação de um mundo mais justo, implica ser 

utópico, perfaz a defesa dos sonhos possíveis, o reavivar das esperanças. Ainda assim, Freire 

(2014, p. 114) adverte que “Não é, porém, a esperança um cruzar de braços e esperar. Movo-

me na esperança enquanto luto e se luto com esperança, espero”. Por isso é que envolve uma 

intervenção, uma práxis coletiva para corresponder aos desafios reais.  

Ser utópico, traduz-se num ato de rebeldia contra um sistema que corrobora à 

desesperança, a apatia diante da dor do/a outro/a, a realidade feia e desumana. Numa outra 

esfera, prevê condições para que continuemos vivos, esperançosos, alimentando nossos sonhos 

em meio a possibilidade de algo novo, mais justo para todos. Como bem disse Freire (2000) 

[...] na medida em que nos tornamos capazes de transformar o mundo, de dar nome às 
coisas, de perceber, de inteligir, de decidir, de escolher, de valorar, de, finalmente, 
eticizar o mundo, o nosso mover-nos nele e na história vem envolvendo 
necessariamente sonhos por cuja realização nos batemos. Daí então, que a nossa 
presença no mundo, implicando escolha e decisão, não seja uma presença neutra. A 
capacidade de observar, de comparar, de avaliar para, decidindo, escolher, com o que, 
intervindo na vida da cidade, exercemos nossa cidadania, se erige então como uma 
competência fundamental. (Freire, 2000, p. 17). 

Situar nossa posição diante dessa realidade, consiste num processo de comprometimento 

com nós mesmos e com o mundo que nos cerca, haja vista que somos coletividade, nos 

constituímos em meio as redes de cumplicidade que estabelecemos com os nossos semelhantes. 

É atuando diretamente na transformação da nossa realidade que conseguimos questionar e/ou 

problematizar as contradições que ainda se fazem presentes no nosso meio, vislumbrando 

superá-la num projeto de cidadania coletivo.  



42 
 

 Não há dúvidas de que a utopia é o caminho para libertação, uma exigência histórica 

que se coloca enquanto ferramenta indispensável na luta contra a exploração, desumanização 

e/ou fatalismo perverso. Ao mesmo tempo, constitui-se na condição de despertar de um 

autoconhecimento esperançoso que caminha na construção de um universo de possibilidades 

que vai atuando num processo de luta comum.  

 Essa luta não se trata de uma imposição que nos é colocada, mas de uma exigência 

histórica, se queremos de fato assumir o compromisso com a mudança, pois não é possível 

transformar sem um agir consciente diante da realidade fática. De acordo com Freire (2000, p. 

55) o mero reconhecimento de que “[...] o sistema atual não inclui a todos, não basta. É 

necessário precisamente por causa deste re-conhecimento lutar contra ele e não assumir a 

posição fatalista forjada pelo próprio sistema e de acordo com a qual “nada há que fazer, a 

realidade é assim mesmo”.  

 Neste sentido, a luta pela utopia, pelos sonhos possíveis constitui-se também enquanto 

um processo de disputa contra a brutalidade do sistema perverso que a todo modo tenta 

descredenciar nossas aspirações éticas, políticas e pedagógicas. Assumir um novo rumo nesse 

ínterim, consiste em forjar relações fundadas nos processos de amorosidade, fraternidade e 

cumplicidade com nós mesmos e com a realidade que nos cerca. 

 

2.3 Educação, conscientização e os desafios para uma práxis libertadora 

O compromisso com a difusão de uma educação crítica, que viesse conscientizar e 

libertar os/as oprimidos/as, foi tomada enquanto uma das principais questões defendidas por 

Freire ao longo dos seus escritos. Na compreensão do educador utópico, o processo educativo 

consistia num importante um importante instrumento para que viéssemos alcançar as práticas 

de humanização, tão necessárias dentro de uma sociedade que se encontrava mais fincada nos 

interesses neoliberais do mercado do que nas reais necessidades do seu povo.   

Freire (1997, p. 47) acreditava que a educação não podendo tudo, poderia alguma coisa, 

sendo possível pensá-la enquanto um dispositivo capaz de realizar desde pequenas fissuras no 

sistema até mesmo uma grande revolução. Desse modo, ao reivindicar esse projeto de 

sociedade, o educador propôs métodos que viessem conscientizar e libertar aqueles/as que se 

encontravam reféns das amarras neoliberais, visto que estas estruturas representavam um 

antagonismo frente a instauração de um projeto educativo emancipador.   



43 
 

Realizar esse movimento, consistia antes de tudo, num compromisso político-

pedagógico com aqueles/as que se encontravam fadados/as a permanecerem dentro dos quadros 

de exclusão e opressão impostos pela sociedade capitalista. Por outro lado, sinalizava para 

inconsistência do modelo de educação advindo do neoliberalismo, tendo em vista que essa 

proposta não oferecia elementos suficientes para pensar uma mudança estrutural, uma vez que 

os interesses do mercado se sobrepunham as reais necessidades da população.  

Mediante esses fatos, Freire (2021, p. 22) propõe uma educação corajosa “[...] que 

levasse o homem a uma nova postura diante dos problemas de seu tempo e de seu espaço. A da 

intimidade com eles. A da pesquisa em vez da mera, perigosa e enfadonha repetição de trechos 

e de afirmações desconectadas das suas condições mesmas de vida”. Uma educação 

problematizadora, que oferecesse condições para que seus/suas sujeitos/as fossem capazes de 

realizar uma leitura de mundo, superando os problemas que fazem parte da sua realidade.   

Ainda segundo o autor, pensar a educação enquanto “[...] prática de liberdade, é um ato 

de conhecimento, uma aproximação crítica da realidade.” (Freire, 1979, p 14). Essa reflexão, 

por sua vez, alarga a compreensão em torno do fenômeno educativo, pois reconhece seu 

potencial revolucionário na construção de um novo projeto de mundo. Na mesma medida, 

potencializa respostas efetivas para que venhamos superar as contradições que ainda seguem 

instaurando assimetrias na sociedade. Partindo desse princípio, Freire (2022) ressalta que  

A prática educacional não é o único caminho à transformação social necessária à 
conquista dos direitos humanos, contudo acredito que, sem ela, jamais haverá 
transformação social. A educação consegue dar às pessoas maior clareza para “lerem 
o mundo”, e essa clareza abre a possibilidade de intervenção política. (Freire, 2022, 
p. 50). 

De fato, sem uma perspectiva de educação crítica, libertadora e comprometida com os 

atos de denúncia e anúncio, dificilmente seríamos capazes de caminhar na construção de um 

projeto de sociedade fundamentado na justiça social e defesa dos direitos humanos. Como bem 

pontuou Freire (2022), a educação crítica amplia as possibilidades de intervenção política, pois 

entende que a realidade não está determinada, mas, em permanente processo de construção, 

podendo ser modificada a todo momento. 

Neste sentido, urge superar o modelo de educação centrado numa perspectiva técnica e 

burocrática, onde a imposição dos conteúdos programáticos ocupa uma certa centralidade 

durante todo o processo pedagógico. Ao mesmo tempo, faz-se urgente a constituição de 

experiências pedagógicas compromissadas com a libertação dos grupos historicamente 



44 
 

excluídos e marginalizados, uma vez que não é possível pensar sua emancipação sem um 

projeto educativo que desperte sua criticidade. 

Entretanto, constituir tais experiências demanda também pensar uma educação 

vinculada ao contexto sociocultural nos quais os/as sujeitos/as se encontram inseridos, pois só 

a partir da superação das contrariedades locais torna-se possível subverter os limites impostos 

pelas estruturas desiguais. Assumindo esse ponto de vista, Freire (1979, p. 19) defende que 

“Quanto mais refletir sobre a realidade, sobre sua situação concreta, mais emerge, plenamente 

consciente, comprometido, pronto a intervir na realidade para muda-la”. 

O reconhecimento da capacidade de mudança, conforme sinaliza Freire (1979), traduz 

a potencialidade da educação na luta pela justiça social, uma vez que não aceita a realidade 

imposta, mas, cria condições para modifica-la de acordo com as necessidades dos seus 

indivíduos. Isto porque, sem uma educação comprometida com a mudança da realidade não há 

possibilidade de uma transformação social efetiva, pois é nesse movimento que conseguimos 

conscientizar os indivíduos, despertando sua criticidade. De acordo com Freire (1979) 

Aqueles que estão “conscientizados” apoderam-se de sua própria situação, inserem-
se nela para transformá-la, ao menos com seu projeto e com seus esforços. Portanto, 
a conscientização não pode pretender nenhuma “neutralidade”. Como consequência 
que é da educação, demonstra que esta também não poderia ser neutra, porque se 
apresenta sempre, queiramos ou não, como “a forma própria de uma ação do homem 
sobre o mundo”. (Freire, 1979, p. 40). 

 O despertar da conscientização, surge assim, enquanto a capacidade mobilizadora de 

refletir acerca de si, mas também das adversidades materializadas na sua realidade. Assim, ao 

reconhecer a historicidade enquanto construção humana, marcada por avanços e retrocessos, 

elabora respostas efetivas para reinventá-lo. É um posicionamento crítico diante da realidade, 

pois como alerta Freire (1979), a conscientização não predispõe de uma postura de neutralidade, 

mas demanda assumir um compromisso com sua historicidade.  

 Ao discorrer acerca da conscientização, o autor também adverte para o exercício 

reflexivo que perpassa esse movimento, visto que sua ação não está pronta e acabada, mas vai 

sendo constituída a partir das experiências que vão sendo formuladas em meio sua práxis. Ainda 

segundo o autor, precisamos lembrar que o despertar da consciência crítica envolve um 

conjunto de fatores que necessitam serem considerados durante esse processo, não podendo 

assim ser compreendida enquanto 

[...] uma varinha mágica para os revolucionários, mas uma dimensão de base de sua 
ação reflexiva. Se os homens não fossem “entidade conscientes” capazes de atuar e 
perceber, de saber e recriar; se não fossem conscientes de si mesmos e do mundo, a 
ideia de conscientização não teria nenhum sentido e aconteceria o mesmo com a ideia 



45 
 

de revolução. Empreendem-se revoluções para libertar os homens, precisamente 
porque os homens podem saber que são oprimidos e ser conscientes da realidade 
opressora na qual vivem. (Freire, 1979, p. 47-48). 

Essa libertação destacada por Freire (1979), envolve antes de tudo, a necessidade da 

práxis, considerada enquanto dimensão que envolve a teoria e prática, a capacidade de refletir 

e agir diante das problemáticas sociais, oferecendo respostas efetivas a cada uma. Além disso, 

o respectivo autor destaca que não alcançaremos a libertação “[...] pelo acaso, mas pela práxis 

de sua busca; pelo conhecimento e reconhecimento da necessidade de lutar por ela”. (Freire, 

2014, p. 43). 

Partindo desse pressuposto, pensar a práxis educativa consiste também num processo de 

luta permanente, onde as classes oprimidas passam a reivindicar um projeto de sociedade no 

qual historicamente estiveram excluídos, fadados a permanecerem sempre nos lugares de 

marginalização. Desta ótica, a constituição de experiências educativas baseadas nos processos 

de reflexão e ação correspondem antes de tudo a uma necessidade ontológica do ser humano, 

pois só assim será possível construir elementos para pensar sua libertação.  

Freire (2014, p. 167) define os seres humanos na condição de “[...] seres da práxis. São 

seres do quefazer, diferentes por isso mesmo, dos animais, seres do puro fazer”. Sua 

particularidade se encontra justamente na capacidade de inventividade, de criação do mundo, 

onde se nega a aceitar uma realidade nas condições de desumanização impostas pela lógica 

capitalista. Assim, numa posição contrária ao fatalismo, realiza um trabalho de comunhão, 

mobilizando instrumentos político-pedagógicos para constituir um ethos civilizatório.  

Neste movimento, Freire (2014) chama atenção não apenas para urgência de uma ação 

prática que caminhe num horizonte de mudança, mas também para necessidade de uma teoria 

que venha embasar sua atuação. Seguindo esse direcionamento o autor destaca que  

[...] se os homens são seres do quefazer é exatamente porque seu fazer é ação e 
reflexão. É práxis. É transformação do mundo. E, na razão mesma em que o quefazer 
é práxis, todo fazer do quefazer tem de ter uma teoria que necessariamente o ilumine. 
O quefazer é teoria e prática. É reflexão e ação. (Freire, 2014, p. 167-168). 

 Em meio suas considerações, fica visível a impossibilidade de projetar um novo mundo 

sem antes pensarmos a teoria e prática de forma articulada, caminhando numa mesma direção. 

Necessitamos pensá-las enquanto entidades indissociáveis para que venhamos evidenciar 

rupturas nas estruturas desiguais da nossa sociedade. Para o educador utópico  

No ato mesmo de responder aos desafios que lhe apresenta seu contexto de vida, o 
homem se cria, se realiza como sujeito, porque esta resposta exige dele reflexão, 
crítica, invenção, eleição, decisão, organização, ação... todas essas coisas pelas quais 
se cria a pessoa e que fazem dela um ser não somente “adaptado” à realidade e aos 
outros, mas “integrado”. (Freire, 1979, p. 21) 



46 
 

 São a partir desses atos criadores que o ser humano encontra sentido na luta 

revolucionaria, pois entende que sua luta não é em vão, mas na tentativa de efetivar melhorias 

para sua realidade. É mediante essa construção que o ser humano segue criando e se 

reinventando, o que mostra que ele não se encontra determinado, mas integrado no seu espaço, 

como ressalta Freire (1979). 

 Com base nessas reflexões, Freire (2014, p. 119-120) esclarece que só “[...] a partir da 

situação presente, existencial, concreta, refletindo o conjunto de aspirações do povo, que 

poderemos organizar o conteúdo programático da educação ou da ação política”. Convém, 

portanto, forjar alternativas para que mediante essa ação proposta pelo autor, venhamos 

caminhar nessa direção, oportunizando possibilidades.  

  



47 
 

 

 

  



48 
 

3. A DENÚNCIA FEMINISTA E A CONSTRUÇÃO DE UM NOVO PARADIGMA DE 

GÊNERO NA CONTEMPORANEIDADE  

Não há dúvidas de que estamos vivenciando profundas mudanças na arena social, 

política e epistemológica, influenciadas, principalmente, pelos desdobramentos que emergem 

na contemporaneidade e impõem a reestruturação de novos paradigmas para repensar as 

estruturas sociais. Esse movimento, por sua vez, ocorre em meio a compreensão de que os 

padrões hegemônicos, historicamente utilizados enquanto parâmetros para regular as relações 

sociais são passíveis de violências e/ou silenciamentos para determinados grupos. 

Vislumbrando a construção de outras narrativas, observamos as ações que vem sendo 

protagonizadas por diferentes movimentos sociais e/ou coletivos que reivindicam a constituição 

de novos arranjos, tendo em vista a impossibilidade de continuarmos reproduzindo as heranças 

coloniais que pressupõem a continuidade das opressões. Assim, ao passo que denunciam as 

estruturas autoritárias e desumanas, também apresentam novas alternativas para que venhamos 

constituir outras experiências sociais, mais justas e humanas.   

Podemos observar essas reestruturações também no campo científico, dada a 

compreensão de que as teorias universais foram constituídas a partir de um projeto hegemônico 

de ciência, estruturado para atender as classes dominantes. Desta ótica, Sandra Harding (2019, 

p. 98) chama atenção para o crescimento da “[...] nossa capacidade de descobrir androcentrismo 

nas análises tradicionais de modo a encontrá-lo no conteúdo das afirmações científicas ou nas 

próprias formas ou objetivos do processo usual de produção de conhecimento”. 

Na confluência desses acontecimentos, ao investigar as experiências das mulheres, 

Harding (2019) constatou os limites das teorias tradicionais, visto que estas não ofereciam 

elementos convincentes para explicar as especificidades do universo feminino. Sua 

insuficiência, consistia na natureza dos seus fundamentos, uma vez que seus pressupostos 

epistemológicos se encontravam enviesados dentro de uma ótica patriarcal, tomando como 

referência a figura do homem, branco, heterossexual, ocidental e burguês. 

Conseguimos ver, então, que seja na arena social ou universo científico, esses 

deslocamentos vêm provocando uma série de denúncias, rupturas e/ou reorganizações, onde 

anunciam a instauração de um novo ethos civilizatório. Por outro lado, ao passo que rejeitam a 

continuidade desse projeto hegemônico de sociedade também sinalizam para possibilidade de 

alcançarmos experiências sociais mais acolhedoras e humanas, onde a diversidade possa ser 

contemplada em suas diferentes manifestações.  



49 
 

É assumindo esse comprometimento utópico de um mundo mais justo que as ações 

feministas vêm rompendo com os ciclos de violências, onde instauram melhorias na qualidade 

de vida das pessoas, sobretudo, das mulheres. Concebido enquanto um dos movimentos sociais 

de maior notoriedade na atualidade, suas propostas buscam subverter o poder patriarcal e recriar 

experiências sociais fundadas nos princípios do respeito e equidade de gênero. Ao investigar 

esse fenômeno, Margareth Rago (1995/1996) destaca que  

[...] o feminismo coloca o dedo nesta ferida, mostrando que as mulheres foram e ainda 
têm sido esquecidas não só em suas reivindicações, em suas lutas, em seus direitos, 
mas em suas ações. Suprimidas da História, foram alocadas na figura da passividade, 
do silêncio, da sombra na esfera desvalorizada do privado. O feminismo aponta para 
a crítica da grande narrativa da História, mostrando as malhas de poder que sustentam 
as redes discursivas universalizantes. O feminismo denuncia e critica. Logo, deve ser 
pensado e lembrado. (Rago, 1995/1996, p. 15). 

Conforme aponta a autora, a crítica feminista oferece um conjunto de elementos para 

que venhamos problematizar as relações de gênero, pois potencializa a denúncia das estruturas 

hegemônicas que durante muito tempo estiveram ausentes de um olhar crítico. Na medida em 

que realiza esse movimento, também evidencia a construção de novos paradigmas de gênero, 

dada a impossibilidade de continuarmos reproduzindo os modelos dicotômicos que preveem 

hierarquias e/ou subalternizações.  

Nitidamente, as denúncias feministas cumprem com um importante papel político-

pedagógico na esfera social, onde revelam as facetas perversas do patriarcado no processo de 

exclusão das mulheres ao longo da história. Desse modo, na medida em que se posicionam 

contra esse sistema de opressões, caminham para subversão dos arranjos hegemônicos de 

gênero que se encontram fincados nos quadros de desigualdades.  

A imprescindibilidade dos atos de denúncia consiste num compromisso com a 

futuridade, pois ao se opor ao discurso fatalista evidenciado pelo patriarcado, busca reescrever 

a história das mulheres a partir de outras narrativas. Como bem disse Freire (2000, p. 55) “Uma 

das coisas mais significativas de que nos tornamos capazes mulheres e homens ao longo da 

longa história que, feita por nós, a nós nos faz e refaz, é a possibilidade que temos de reinventar 

o mundo e não apenas de repeti-lo, ou reproduzi-lo”.  

 

3.1 Denunciar para libertar: a insurgência feminista frente ao poder patriarcal  

Ao evidenciar a urgência de um projeto coletivo e emancipatório de sociedade, Freire 

(2014) advoga que ao revolucionário compete não apenas a tarefa de libertar, mas o dever de 

libertar e libertar-se com seu povo. Isto porque, a reinvenção de um mundo mais justo e humano 



50 
 

perfaz um movimento de pensar a partir da coletividade, não sendo possível atender os 

interesses e/ou necessidades dos indivíduos a partir de uma ótica individualista, onde os 

interesses pessoais se sobrepõem aos coletivos.  

O sonho coletivo da libertação tem sido tomado enquanto uma das diretrizes do 

feminismo, onde impulsionado pela emergência da transformação, realizam intervenções no 

campo social, político e intelectual, na tentativa de avançar no processo de rompimento das 

estruturas opressivas do patriarcado. Assim, na medida em que reivindicam novas relações, 

insurgem-se através dos atos de denúncia que permitem às mulheres romperem com os 

dispositivos de silenciamentos impostos ao longo dos séculos.  

Ao denunciar o sistema patriarcal e suas estruturas de poder, o feminismo desvela as 

inúmeras violências e desigualdades que ainda hoje sucumbem as vidas das mulheres, 

condicionando-as a viverem sob os regimes de opressão. Esse movimento, por sua vez, mais 

do que um pedido de socorro, configurasse enquanto um ato de rebeldia na luta pela 

sobrevivência e busca da dignidade. Dentro desse quadro, Noelia Figueroa (2018) explica que 

as ações desenvolvidas – em sua maioria – pelas mulheres  

[...] se mezclan varios factores: ansias de justicia, demanda de reparación, sensación 
de hartazgo por la impunidad, necesidad de escrachar o visibilizar agresores, muchas 
veces un malestar enorme por la hipocresía de espacios que contienen a los 
agresores, el no haber recibido respuestas satisfactorias a tiempo, la sensación de 
que es un momento en que el relato puede ser oído y alojado, entre muchas otras 
cosas. (Figueroa, 2018, p. 37).  

Com base nos apontamentos de Figueroa (2018), percebemos que são imensuráveis as 

reivindicações levantas pelo movimento feminista, dado o ódio e agressividade com a qual o 

patriarcado sempre tratou as vidas das mulheres. Entretanto, embora suas atuações apontem 

para pautas diversificadas, dada as diferentes necessidades femininas em seus múltiplos 

contextos e realidades, seus feitos trazem em comum a busca pela eliminação dos dispositivos 

de violência e iminência de uma justiça de gênero.  

Desta ótica, podemos compreender as denúncias feministas enquanto expressões de 

indignação diante da inaceitabilidade de um sistema que elimina, violenta e/ou silencia os 

corpos femininos por considerá-los inferiores. Ao mesmo tempo, percebemos que essas 

manifestações oferecem respostas satisfatórias para que venhamos desestabilizar as estruturas 

desumanizantes e consecutivamente forjar experiências sociais fundamentadas em parâmetros 

mais audaciosos, que evidenciem uma vida mais digna e humana. 

Nessa tomada de consciência, entendemos que para alcançar um novo mundo, 

precisamos antes de tudo, eliminar as velhas heranças coloniais e patriarcais que ainda 



51 
 

operacionalizam desigualdades e/ou injustiças no campo social. Dessa maneira, tomando essa 

missão enquanto parte do seu projeto político-pedagógico, o feminismo tem lutado muito para 

desimaginar o mundo patriarcal e imaginar um outro, fundamentado em relações filóginas, 

como esclarece Ivone Gebara (2022).  

À medida que ousa sonhar com a constituição de um outro mundo, as ações feministas 

não se detêm ao empenho de imaginar novos rumos para sociedade, também se encarregam de 

denunciar “[...] as violências das instituições políticas, sociais e religiosas, instituições de saúde 

e muitas outras que continuam mantendo suas concepções anacrônicas sobre a vida humana” 

(Gebara, 2022, p. 58). São, portanto, esses esforços coletivos que tem permitido avançar na 

superação das contradições que ainda impõem limites ao exercício de uma vida digna.  

Neste sentido, desocultar as facetas perversas do patriarcado e o modo como o seu poder 

se encontra entranhado em nossas vidas deve ser concebido enquanto uma exigência histórica, 

dada a imprescindibilidade de superá-lo. Na concepção de Debora Diniz e Ivone Gebara (2022, 

p. 8), seus prejuízos são incalculáveis, uma vez que esse sistema “[...] oprime, segrega, controla 

e mata os corpos. Tristemente, é um regime de poder, hierarquizante e excludente, que, com 

diferentes intensidades, todos nós reproduzimos”.  

Suas raízes se encontram entranhadas na nossa construção histórica, visto que fomos 

educados/as numa sociedade que ainda hoje hipervaloriza a continuidade desses padrões de 

comportamento hegemônico. Assim, ao passo que observamos recorrentes intervenções na 

tentativa de desestabilizar esse sistema de poder, também constatamos sua capacidade de 

readaptar-se e penetrar em nossas vidas, dando continuidade aos ciclos de violências que 

insistem em ocasionar desigualdades. De acordo com Alba Carosio (2017) 

El patriarcado se sostiene en un conjunto de instituciones políticas, sociales, 
económicas, ideológicas y afectivas que producen y reproducen prácticas cotidianas 
colectivas y personales que se dan en lo público y en lo privado. La división sexual 
del trabajo, la feminización de la pobreza, la violencia contra las mujeres, la 
mercantilización del cuerpo femenino, el tráfico de mujeres y la prostitución, la 
maternidad obligatoria y desprotegida, la dependencia corporal y la sumisión 
afectiva, la segregación ocupacional y política, son solo algunos de los males que 
derivan del sistema patriarcal. (Carosio, 2017, p. 28). 

Em meio as considerações da autora, conseguimos constatar a eficácia com a qual o 

sistema patriarcal consegue operar em seus múltiplos contextos, visto que seus dispositivos se 

encontram engendrados não apenas em nossos discursos e/ou ações individuais, mas também 

na forma como as diferentes instituições tem conduzido suas atividades. Tais mecanismos 

institucionais têm sido bastantes eficazes na hierarquização das relações de gênero, onde vem 

ocasionando uma série de assimetrias.   



52 
 

Apesar de constatarmos diferentes enfrentamentos nas últimas décadas, na tentativa de 

desmantelar essa estrutura de poder, percebemos que esse sistema permanece operando lógicas 

desiguais. Segundo Fabri (2018, p. 77) “[...] a través del mismo se ha logrado instalar que las 

relaciones de poder entre los sexos responden a un sistema de organización social que, más 

allá de las variantes en función del contexto histórico y cultural, se mantiene vigente 

reproduciendo las desigualdades de poder”.  

Dada as inúmeras consequências engendradas pelo patriarcado em torno das nossas 

vidas, não basta apenas identificar suas estruturas de poder, necessitamos também oferecer 

respostas efetivas para sua desestabilização. Com esse propósito, o feminismo desponta 

enquanto um projeto audacioso e eficaz, pois oferece ferramentas para que venhamos denunciar 

os regimes de opressão e com isso propor novos caminhos para que seus indivíduos constituam 

experiências saudáveis.  

Nesse empenho de desimaginar o mundo patriarcal para imaginar um novo (Gebara, 

2022), o feminismo assume o compromisso de produzir outras narrativas, reiterando os 

processos de lutas e reivindicações protagonizados pelas mulheres ao longo da história. 

Recuperar esses acontecimentos, significa não apenas desocultar as memórias femininas, mas 

também não repetir os erros históricos que encarregaram de condicionar os lugares de 

subalternização para o gênero feminino.  

Na compreensão de Magdalena Valdivieso (2012, p. 31) “[...] el feminismo ha 

contribuido históricamente a cambiar valores, leyes costumbres, prácticas y hábitos asentadas 

en el poder patriarcal, es decir, ha tensionado, conflictuado, resistido y confrontado al patrón 

de poder dominante”. Seu engajamento na constituição de outra realidade, reforça a urgência 

de uma justiça de gênero que ofereça condições dignas para que as mulheres possam forjar suas 

experiências livres, sem serem assediadas, violentadas ou mesmo mortas.  

Convém destacar que a denúncia feminista não se limita a revelar apenas as opressões 

patriarcais, suas manifestações vão muito além, onde buscam a eliminação de qualquer tipo de 

violência que evidencie a retirada da dignidade humana. Para tanto, suas atuações contemplam 

também um posicionamento crítico contra a exploração capitalista, o racismo estrutural, os 

regimes de autoritarismos, as agressões LGBTfóbicas, entre tantas outras violências que 

pressuponham desigualdades.  

Esse entendimento parte do pressuposto de que “[...] os esforços para acabar com a 

violência masculina contra a mulher só serão bem-sucedidos se fizerem parte de uma luta maior 



53 
 

para acabar com todas as formas de violências” (Hooks, 2019, p. 186). Portanto, só a partir da 

eliminação desses inumeráveis cerceamentos que seremos capazes de provocar deslocamentos 

contínuos e constituir outras relações de amorosidade e cumplicidade entre os seres humanos.   

Embora a despatriarcalização se apresente enquanto um desafio, o feminismo realça que 

podemos alcançá-lo, desde que estejamos mobilizados coletivamente em atos de denúncia. É 

através da insurgência feminista que reinventaremos o mundo a partir de outras narrativas, 

cumplicidades e relações. 

 

3.2 O que pode a denúncia feminista na luta contra as opressões de gênero? 

O debate acerca dos alcances evidenciados pela denúncia feminista na luta contra as 

opressões de gênero torna-se inconclusivo na medida em que não conseguimos mensurar as 

conquistas obtidas por esse movimento nas últimas décadas, dada suas incontáveis 

contribuições na esfera individual e coletiva. Ainda assim, é possível afirmar que a partir dos 

seus enfrentamentos, o mundo já não é o mesmo, principalmente, quando pensamos a situação 

das mulheres, sujeitas historicamente excluídas e/ou invisibilizadas pelo poder patriarcal. 

 Das lutas sufragistas no fim século XIX e início do século XX às reivindicações pelo 

direito ao abordo nos dias de hoje, inúmeras utopias têm se concretizado a partir da mobilização 

e ousadia de mulheres que sonharam com uma reorganização na esfera do gênero. Esse 

empenho na construção de um mundo mais justo, por sinal, evidenciou não apenas uma maior 

visibilidade nas pautas feministas, como também a ascensão de direitos no campo social e 

reprodutivo, além de uma certa autonomia para decidirem sobre seus corpos. 

Numa esfera geral, é possível afirmar que as mudanças alcançadas, bem como aquelas 

que se encontram em curso, oferecem subsídios para uma vida mais digna, principalmente, no 

que se refere as múltiplas realidades vivenciadas pelas mulheres, tendo em vista que firmam 

um compromisso com a construção de um mundo mais humano, justo e solidário. Seguindo 

essa compreensão, bell hooks (2019) ressalta as potencialidades do movimento feminista para 

constituição de outras realidades, visto que  

[...] ele oferece uma nova plataforma ideológica para o encontro dos sexos, um espaço 
para crítica, luta e transformação. O movimento feminista pode pôr fim à guerra dos 
sexos. Pode transformar as relações de tal modo que a alienação, a competição e a 
desumanização que tanto afetam e definem as interações humanas venham a ser 
substituídas por sentimentos de intimidade, reciprocidade e companheirismo. 
(Hoooks, 2019, p. 68). 



54 
 

Como bem destacado pela autora, os esforços do feminismo não se detêm à crítica na 

esfera do gênero, suas ações anunciam a constituição de experiências de emancipação entre os 

sexos, possibilitando a dialogicidade, bem como a superação dos quadros de hierarquia, 

violências e opressões que estiveram determinando essas relações. Assim, ao passo que 

realizam esse movimento, avançam no processo de luta e superação das contradições 

desumanizantes que ainda seguem sendo (re)produzidas.  

Em sua busca por um mundo mais justo, o feminismo amplia as experiências humanas, 

pois na medida em que reconstrói outros caminhos para as relações de gênero, também recria 

as experiências que antes estavam fundamentadas pelo machismo, sexismo e/ou LGBTfobia. 

Esse processo fica ainda mais evidente no que se refere as mulheres, visto que o feminismo 

oportunizou “[...] uma recriação de si mesmas, uma experiência de liberdade em relação a vários 

padrões de vida e a imposições sociais patriarcais” (Gebara, 2022, p. 170-171). 

Essa recriação pautada por Gebara (2022), evidenciou modificações que alteraram não 

apenas a vida das mulheres, mas a própria organização na esfera do gênero, pois ao se opor as 

heranças patriarcais impostas pelo sistema hegemônico, novas alternativas necessitaram ser 

criadas para corresponder as necessidades dos seus sujeitos. Portanto, novos padrões de 

comportamentos foram sendo estabelecidos, dada a impossibilidade de continuar reproduzindo 

os modelos arbitrários de gênero. Diante disso, Rago (1995/1996) reafirma que 

[...] é inegável o quanto o feminismo, seja enquanto modo de pensamento, seja 
enquanto conjunto de práticas políticas e sociais, contribuiu e tem contribuído 
vigorosamente para a crítica cultural contemporânea. Para além da desconstrução das 
configurações ideológicas, conceituais, políticas, sociais e sexuais que norteiam e 
organizam nosso mundo, o feminismo deu visibilidade não apenas às mulheres e às 
questões femininas, mas às formas insidiosas e perversas da exclusão que operam 
sobretudo na esfera pública. Ao mesmo tempo, propôs formas alternativas de 
organização social e sexual fundamentais para a construção de relações mais 
igualitárias não apenas entre os sexos, já que se trata fundamentalmente da construção 
de um novo conceito de cidadania, num campo em constante mutação. (Rago, 
1995/1996, p. 43). 

As considerações de Rago (1995/1996), ao passo que sinalizam para as mudanças 

evidenciadas no campo epistemológico, político e social, revelam também sua notável 

contribuição na esfera pública, onde tem sido possível reconstituir as experiências de cidadania. 

Como menciona a autora, o feminismo vai muito além da denúncia das arbitrariedades no 

campo do gênero, institui também novos padrões de comportamento entre os sexos, uma vez 

que desconstrói os discursos hegemônicos para que se possa construir outras narrativas. 

Ao potencializar esses deslocamentos, possibilita também a implementação de padrões 

mais audaciosos para que venhamos superar os modelos dicotômicos e binários de gênero que 



55 
 

ainda se encontra fincados na hierarquização entre masculino e feminino. Isto porque, não é 

mais possível permanecer fixado nos padrões hegemônicos, uma vez que diversas identidades 

de gênero, orientações sexuais, performances e/ou práticas tem emergido na 

contemporaneidade, demandando novos posicionamentos.  

Ainda segundo Rago (2004, p. 33) podemos constatar que o feminismo ao longo das 

suas manifestações tem criado “[...] um modo específico de existência, muito mais integrado e 

humanizado, já que desfez oposições binárias como a que hierarquiza razão e emoção, inventou 

eticamente, e tem operado no sentido de renovar e reatualizar o imaginário político e cultural 

de nossa época”. Esses modos de existência destacado pela autora, podem ser compreendidos 

enquanto estratégias de fuga dos mecanismos de violência implementados pelo patriarcado.  

Assim, imerso nessas recorrentes tentativas de criar alternativas viáveis para superação 

das opressões, as ações feministas restituem a dignidade daqueles/as que tiveram suas vidas e 

modos de existência dilacerados pela política nefasta imposta pelo poder patriarcal. Portanto, 

na medida em que implementa suas ações, cumpre com um importante papel político-

pedagógico, visto que através da sua capacidade imaginativa consegue projetar aquilo que não 

existia, anunciando outras realidades. Na compreensão de Alba Carosio (2012)  

[...] el feminismo como teoría, praxis y proyecto ético político que reivindica la 
diferencia y la igualdad de la mitad de la humanidad, ha venido pensando desde una 
periferia cotidiana, común y naturalizada, y ha venido aportando análisis 
desveladores de la invisible discriminación y opresión sexual, junto con potencia 
subversiva, utopías radicales y propuestas emancipatorias. Hay una vitalidad 
feminista renovada que no deja de protagonizar luchas por la profundización de la 
igualdad y la emancipación. (Carosio, 2012, p. 9-10). 

Como bem destaca a autora, as intervenções do feminismo não se restringem ao campo 

político, suas atuações também avançam em outros setores da sociedade, como os espaços 

acadêmicos. Desde então, seus pensamentos muito têm contribuído enquanto campo teórico, 

visto que tem possibilitado a produção de um conhecimento comprometido com uma justiça de 

gênero, diferentemente dos cânones do conhecimento científico que estiveram pautados na 

produção de um conhecimento universal.  

Assim, encontramos nas epistemologias feministas indicadores que permitem 

desconstruir os discursos universalizantes que serviram para suprimir e violentar as mulheres, 

impossibilitando-as de produzir um conhecimento pautado em suas experiências de vida. Tais 

pressupostos epistemológicos trazem em sua matriz um potencial subversivo, pois 

desestabilizam aquilo que até então era considerado verdade intocável. Ao tratar dessas 

questões, Salgado (2019) destaca que  



56 
 

Investigar para conocer y conocer para transformar con base en el feminismo son 
etapas de un mismo proceso que busca revertir siglos de acumulación de 
conocimientos sobre las mujeres que se han utilizado para dar continuidad a las 
distintas formas de control y sujeción de las que han sido objeto. La investigación 
feminista complementa los esfuerzos sociales, políticos y filosóficos del feminismo en 
pos de una transformación radical de la sociedad. (Salgado, 2019, p.). 

Trata-se, portanto, de um conhecimento comprometido político e pedagogicamente com 

a vida das mulheres, o qual tem ampliado debates no campo epistemológico, oferecendo outras 

lentes analíticas para interpretar e analisar a realidade em suas diversas possibilidades. Por estas 

razões, as epistemologias feministas são concebidas enquanto dispositivos centrais na luta pela 

equidade de gênero, pois para além de alargar um olhar em torno dessas experiências, propõem 

a realização de intervenções em diversos espaços da sociedade.  

A elaboração desse arcabouço teórico-metodológico pode ser compreendido enquanto 

uma urgência para enfrentarmos as assimetrias que ainda impõem desigualdades às vidas das 

mulheres, uma vez que as teorias universais se encontram limitadas pelo androcentrismo na 

qual foram fundadas. Por estas razões, as teorias feministas avançam em outros caminhos, onde 

propõem não apenas um conhecimento pautado em suas vidas, como também preveem a 

superação das adversidades. 

Reconhecer o conhecimento científico na condição de mecanismo de enfrentamento às 

injustiças sociais pode ser compreendido enquanto processo central para instituirmos uma 

mudança em torno das discrepâncias de gênero que persistem em operar lógicas desiguais para 

os sexos. Compactuando com essa linha de pensamento, Santos (2010, p. 40) advoga que a “[...] 

injustiça social global está intimamente ligada à injustiça cognitiva global. Daí que a luta pela 

justiça social global deve ser também uma luta pela justiça cognitiva global”.  

Diante das elucidações apresentadas pelo respectivo autor, entendemos que não há 

possibilidade de superarmos as injustiças sociais sem um conhecimento comprometido com a 

mudança. No que se refere especificamente as questões de gênero, acreditamos que um 

conhecimento pautado na equidade de gênero constitui-se enquanto um locus central para 

desconstruirmos os discursos e/ou narrativas centrados numa perspectiva patriarcal, sendo tão 

necessárias quanto as mobilizações e enfrentamentos realizados na esfera social e política.  

Partindo dessa compreensão, Miguel (2014, p. 17) destaca que a teoria feminista pode 

ser considerada enquanto “[...] um pensamento que parte das questões de gênero, mas vai além 

delas, reorientando todos os nossos valores e critérios de análise”. Trata-se, portanto, de uma 

teoria pautada no bem-estar comum, pois na medida em que propõe a erradicação de toda forma 



57 
 

de violência e/ou opressão, condiciona sentidos para pensarmos o bem-estar da coletividade. 

Segundo Valdieso (2012) 

Es un pensamiento y una propuesta política, construida sobre el cuestionamiento al 
modo patriarcal de estructurar la existencia humana, que se ha generado desde la 
resistencia y en conflicto con las relaciones de dominación impuestas por el modo de 
saber dominante, que construye a lo femenino, como diferencia y lo subordina en las 
jerarquías que establece, para ordenar las relaciones entre las personas en todas las 
áreas de la existencia humana. (Valdivieso, 2012, p. 22). 

Ao analisar as questões que transpassam o feminismo, Rago (1994, p. 39) destaca que 

suas contribuições podem ser vistas tanto a partir da teoria, como da prática, uma vez que “[...] 

teve e tem uma função social eminentemente política, por seu potencial profundamente 

subversivo, desestabilizador, crítico, intempestivo, assim como pela vontade que manifesta de 

tornar o mundo mais humano, livre e solidário, seguramente não apenas para as mulheres”.  

A insurgência com a qual o feminismo se impõe na sociedade, representa justamente 

uma resposta a forma com a qual o patriarcado se apresentou as mulheres, sempre de forma 

perversa e menosprezando suas lutas. Dessa forma, não se trata apenas de uma denúncia no 

sentido de mostrar o que está acontecendo, mas também de se posicionar contrariamente a 

arbitrariedade com a qual as mulheres sempre foram tratadas.  

 

3.3 A esperança feminista reacende a utopia de um novo mundo 

A utopia de um novo mundo surge enquanto um projeto de sociedade forjado nas lutas 

daqueles/as que reivindicam outro ethos civilizatório, baseado em relações mais justas e 

amorosas. Não se trata de uma perspectiva infundada, muito menos de um devaneio ilusório, 

mas de um posicionamento político-pedagógico assumido por aqueles/as que reafirmam a 

impossibilidade de continuarmos reproduzindo os discursos e/ou práticas que reiteram a 

continuidade dos arranjos nefastos introduzidos pelos poderes hegemônicos.    

Comungando dessa corrente de pensamento, Cristina Buarque (2022, p. 20) defende que 

as utopias apresentam elementos potentes para introduzir uma mudança de cunho social, 

político e epistemológico, pois entende que estas “[...] têm a força de transformar as sociedades 

porquanto dão sentido à vida cotidiana dos indivíduos no presente”. Desse modo, não apenas 

indicam possíveis cenários de mudança a serem alcançados, como também refletem as 

necessidades apresentadas pelos indivíduos em suas mais diversas condições.  

Entretanto, não se faz suficiente reacender o desejo em torno desse ideal utópico para 

que venhamos instaurar uma transformação em diferentes âmbitos da vida humana, visto que 



58 
 

ele só ganha concretude na medida em que assumimos um compromisso de elaboramos 

condições para operacionaliza-lo, oferecendo reais condições de colocá-lo em prática. Ao passo 

que realizamos esses esforços numa tentativa de mudança, também mantemos viva nossa 

esperança, tida enquanto necessidade ontológica dos seres humanos (Freire, 2012).  

Só a partir do reconhecimento da esperança enquanto elemento central desse processo, 

encontraremos indícios para uma possível interrupção das heranças hegemônicas e 

colonizadoras que prolongam a continuação das arbitrariedades em diferentes âmbitos da vida 

humana. Assim, urge resistir a continuidade desse projeto, mas também reinventar outros 

caminhos para que seja possível construir um mundo mais diverso. Partindo dessa 

compreensão, o referido autor destaca que  

A luta pela esperança é uma luta permanentemente e se intensifica na medida em que 
se percebe que não é uma luta solitária. Se, indiscutivelmente, a esperança radica na 
inconclusão de que me torno então consciente. Ao fazê-lo, a assunção da inconclusão 
me insere necessariamente na busca pelo permanente. O que me faz esperançoso não 
é tanto a certeza do achado, mas o fato de mover-me na busca. Não é possível buscar 
sem esperança, nem tampouco na solidão. (Freire, 2012, p. 142). 

Assim, na medida em que mobilizarmos nossos esforços numa constante tentativa de 

superação das contradições que ainda cerceiam nossa realidade, reacendemos as esperanças de 

que é possível implementarmos um quadro de mudança em torno da nossa realidade, desde que, 

estejamos mobilizados em persistentes processos de luta. Isto porque, conforme advoga o autor, 

não há possibilidade de busca sem esperança, logo, também não há possibilidade de 

transformação sem que estejamos imersos nesse movimento esperançoso.  

 Tais pressupostos, ficam evidentes nos ideais utópicos que tem sido forjado pelos 

feminismos, uma vez que suas lutas são embasadas na esperança de um projeto coletivo e 

emancipatório de sociedade, onde possamos conviver em um sistema de equidade e comunhão. 

Desse modo, na medida em que denunciam os dispositivos que operam na constituição das 

desigualdades, as ações feministas consequentemente reacendem nossas esperanças, pois 

reafirmam sonhos possíveis, recriando condições de implementar um mundo melhor.  

A consolidação de um projeto feminista de sociedade constitui-se então enquanto um 

movimento esperançoso, pois mobiliza nossa capacidade de continuar lutando em prol de uma 

mudança que não se encontra pronta, mas que segue em curso a partir da organização coletiva 

de sujeitos/as que acreditam na mudança. É um movimento inconclusivo na medida em que a 

luta pela libertação se faz permanente, demandando que estejamos atentas as formas de controle 

que tem sido instituída pelos dispositivos hegemônicos 



59 
 

Consequentemente, sua esperança não consiste na espera, mas na permanente 

mobilização das suas capacidades de luta, a qual permite não apenas sonhar com uma vida mais 

digna para as mulheres que historicamente estiveram sendo oprimidas, como também avançar 

na consolidação desse projeto. Em sua busca esperançosa por melhores condições de vida, as 

atuações feministas insurgem-se mediante a malvadez do patriarcado, onde seguem libertando 

aquelas que se encontram reféns das suas amarras.  

 Neste ínterim, Diniz (2022, p. 164) destaca que a “[...] transformação dos poderes 

opressivos ganha o status de utópico não por ser impossível, apenas por ser inimaginável ao 

patriarcado. É da imaginação feminista que surgem os manifestos, os grupos de consciência, as 

greves e as multidões”. Com base nas considerações da autora, não há dúvidas de que a 

imaginação feminista conduzirá a reorganização da sociedade a partir de demarcadores que 

estejam fundados numa perspectiva de emancipação e coletividade.   

Essa proposta surge enquanto um esperançar coletivo diante da realidade fática na qual 

nos encontramos submetidos, pois lança possibilidades ainda não alcançadas, mas urgentes de 

serem colocadas em prática. Entretanto, entendemos que a consolidação dessa proposta só será 

possível a partir de um comprometimento com uma mudança em diferentes setores da 

sociedade, de modo que possamos concretizar novos caminhos. Diante disso, hooks (2020) 

propõe despertar nossa capacidade criativa com o intuito de imaginar     

[...] viver em mundo onde não há dominação, em que mulheres e homens não são 
parecidos nem mesmo sempre iguais, mas em que a noção de mutualidade é o ethos 
que determina nossa interação. Imagine viver em um mundo onde todos nós podemos 
ser quem somos, um mundo de paz e possibilidades. Uma revolução feminista sozinha 
não criará esse mundo; precisamos acabar com o racismo, o elitismo, o imperialismo. 
Mas ela tornará possível que sejamos pessoas – mulheres e homens – autorrealizadas, 
capaz de criar uma comunidade amorosa, de viver juntas, realizando nossos sonhos 
de liberdade e justiça, vivendo a verdade de que somos todas e todos “iguais na 
criação”. (Hooks, 2020, p. 15). 

Como bem pontua a autora, o feminismo não será capaz de apresentar uma resolução 

para todas as problemáticas sociais, porém, sem suas intervenções pouco ou nada avançaremos 

rumo a uma mudança, tendo em vista suas notáveis contribuições em diferentes campos da vida 

pública e privada nas últimas décadas. Cada vez mais, a luta feminista torna-se imprescindível 

no processo de construção de um mundo melhor e mais justo, haja vista que seus ideais de 

justiça social, política e epistemológica indicam novas possibilidades.  

Por esta razão, pensar a luta feminista aliada aos pressupostos da esperança, reinstitui 

os caminhos para sonhar com a possibilidade de um ethos de amorosidade e harmonia entre 

homens e mulheres, na medida em que firma um compromisso com a concretização da utopia. 



60 
 

Ainda que a implementação de um projeto feminista de sociedade não consiga resolver todas 

as problemáticas que cercam a nossa realidade, entendemos que sem seus direcionamentos 

continuaremos reproduzindo as mesmas heranças patriarcais. Na concepção de Rago (2004)  

O feminismo deixou claro, ainda, que as feministas são capazes de inventar novos 
mundos, organizar de modo não-elitista, dar respostas diferentes das já conhecidas e 
que não satisfazem apenas a alguns setores sociais e sexuais. Mostrou que as mulheres 
podem criar novas ciências, novas formas de produção de conhecimento, - as 
epistemologias feministas, transversais -, pois as mulheres estão em todas as classes 
e grupos sociais, orientadas por agendas feministas. (Rago, 2004, p. 39). 

Estes “novos mundos” pautado pela autora, consistiu-se na condição de lugares mais 

harmoniosos para que venhamos constituir experiências de afeto e coletividade com nossos 

pares, sem qualquer vestígio de opressão, violência ou materialização de discurso ou prática 

que venha ferir ou atacar a dignidade do/a outro/a. São itinerários de esperança que cumprem 

com um importante papel na nossa sociedade, pois sinalizam para construção de alianças de 

solidariedade entre os seres humanos, rompendo com qualquer princípio de injustiça.  

Na congruência desses acontecimentos, percebemos que essa capacidade de reinventar-

se e incluir-se em diferentes campos da vida humana tem possibilitado aos feminismos 

reestruturar a sociedade a partir de outros modus. Assim, desafiando viabilizar essa construção, 

a esperança feminista combate a desesperança que vem sendo propagada pelo patriarcado 

através das suas inúmeras estruturas de poder, pois não apenas acredita na possibilidade de 

mudança, como também luta para sua concretização.  

 Desta ótica, Freire (1997, p. 5) destaca que a esperança “[...] precisa de ancorar-se na 

prática. Enquanto a necessidade ontológica a esperança precisa da prática para tornar-se 

concretude histórica. É por isso que não há esperança na pura espera, nem tampouco se alcança 

o que se espera na esperança pura, que vira, assim, espera vã”. É necessário, portanto, o 

empenho de ações concretas na tentativa de reestabelecer condições dignas para que seja 

possível uma vida sem violências.    

Com base nesse movimento, hooks (2019, p. 237) destaca que “A formação de uma 

visão de mundo alternativa é fundamental para a luta feminista. Isso significa que o mundo que 

conhecemos de forma mais íntima, o mundo no qual nos sentimos “seguros” [...] precisa ser 

radicalmente transformado”. Contudo, não se trata apenas de uma simples transformação em 

termos estruturais, mas também de uma mudança de pensamento, de modo que novas 

concepções venham reorientar os arranjos nos quais nos encontramos situados.  

 



61 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 
 

4. O ANÚNCIO DE OUTRAS MASCULINIDADES POSSÍVEIS   

Reconhecer as experiências masculinas enquanto diversas, significa entender que os 

homens podem assumir distintas performances ao longo da sua vida, ora atendendo ao modelo 

de masculinidade hegemônica, outrora se contrapondo ao mesmo. Isto porque “[...] no existe 

una masculinidad única, ni una experiencia única de ser hombre. La experiencia de distintos 

hombres, su poder y privilegio real en el mundo, se basa en una variedad de posiciones y 

relaciones sociales” (Kaufman, 1994, p. 74).  

Entretanto, ao passo que observamos essas múltiplas existências, constatamos também 

que o patriarcado durante a instauração do seu sistema hegemônico se encarregou de eliminar 

quaisquer possibilidades que não estivessem assentadas dentro de um padrão hegemônico e 

arbitrário de masculinidade. Para tal, criou um conjunto de dispositivos que viessem não apenas 

regular esses princípios, mas também punir ou eliminar aqueles que ultrapassem os limites 

impostos por esse sistema. 

 A violência em torno desse processo culminou na disseminação de uma percepção 

equivocada em torno desses sujeitos, retratados11, quase sempre, a partir da agressividade, falta 

de sensibilidade, dentre outras características possuidoras de atributos negativos. Sua ampla 

(re)produção em diferentes setores da sociedade, contribuiu para essencialização das 

experiências masculinas, onde os homens foram concebidos unicamente na condição de 

algozes, responsáveis pelas desigualdades ocorridas na arena do gênero (Medrado; Lyra, 2008). 

Esse movimento desencadeou uma série de problemas, pois os homens foram 

condicionados a assumirem uma única posição na esfera das relações de gênero, sobrepondo 

seus interesses às necessidades das mulheres, por exemplo, concebidas enquanto inferiores. 

Constituindo-se, portanto, num processo autoritário, desumano, uma vez que impôs prejuízos 

não apenas ao gênero feminino, mas também aos próprios homens que foram impedidos de 

vivenciarem suas experiências masculinas de maneira livre. 

Contudo, a construção de outras narrativas tem sido possível a partir da denúncia 

feminista que não apenas tem revelado as facetas perversas do patriarcado, como também tem 

anunciado a constituição de experiências mais saudáveis na arena das relações de gênero. 

Dentre tais avanços, notamos o anúncio de outras masculinidades possíveis, o qual tem 

 
11 Durante muito tempo, diferentes meios de cinematográficos retrataram a masculinidade a partir de um viés 
hegemônico, onde esses homens eram apresentados dentro de um arquétipo de masculinidade que impunha uma 
série de constructos patriarcais.  



63 
 

possibilitado aos homens forjar novas experiências, além de incorporar padrões de 

comportamento fundamentados no respeito e equidade de gênero.  

Na medida em que reconhecemos essa diversidade de masculinidades, potencializamos 

a configuração de novas relações, visto que os homens “[...] atores principais das aproximações 

negativas, são convidados a se afastar do seu lugar consagrado, a reeducar seu corpo e sua 

mente, para sair das aproximações mercantilistas e antidemocráticas, que ainda são as mais 

frequentes” (Gebara, 2022, p. 82). Esse movimento permitirá não apenas o alargamento das 

experiências masculinas, como também uma modificação nas estruturas arcaicas da sociedade.  

Em síntese, o anúncio de outras masculinidades possíveis possibilitará uma ação de 

tomada de consciência, uma vez que permitirá aos homens introduzir novos padrões de 

comportamento em meio suas práticas sociais. Desse modo, trilhar essas novas experiências 

significa caminhar para concretização de uma utopia que há muito tempo vinha sendo almejada 

por aqueles/as que vem lutando para constituição de novas relações, sobretudo, no campo do 

gênero. Assumindo essa perspectiva, Connell (2016) defende que  

Convidar os homens a erradicar os privilégios dos homens e reformular 
masculinidades para sustentar a igualdade de gênero parece, para muitos, um projeto 
estranho e utópico. No entanto, este projeto já está em curso. Muitos homens em todo 
o mundo estão empenhados em reformas de gênero [...] (Connell, 2016, p. 109). 

Conforme aponta Connell (2016), embora esse projeto por muito tempo tenha parecido 

inviável, irrealizável, percebemos que ele vem sendo possível a partir de um conjunto de 

esforços que vem sendo trilhados nessa tentativa de mudança. Assim, na medida em que os 

homens reivindicam um novo padrão de masculinidade, concomitantemente revisitam suas 

práticas sociais e modos de agir, onde incorporam novos princípios em torno das suas 

experiências. 

Encontramos no anúncio das masculinidades um horizonte de possibilidades que 

reavivam nossas lutas na esperança de que um mundo mais justo e igualitário é realizável, desde 

que, estejamos empenhados em sua construção. Partindo dessa compreensão Carabí (2000, p. 

18) esclarece que a “[...] evolución del varón es crucial para la transformación de la sociedad 

puesto que si el sujeto del patriarcado, el hombre y su construcción de la masculinidad no 

varía, no cambia casi nada”. 

Concordamos com o autor, entendendo que os homens devem ser concebidos enquanto 

importantes agentes na instauração de uma transformação no campo do gênero, pois sem esses 

sujeitos, pouco ou nada avançaremos na construção de uma sociedade mais justa. Necessitamos, 

pois, de um trabalho educativo que venha despertar a consciência desses sujeitos, de modo que 



64 
 

venham compreender que a equidade de gênero é benéfica não apenas para às mulheres, mas 

também para os próprios homens.  

 

4.1 O anúncio pressupõe o reconhecimento das masculinidades 

O anúncio ecoa no pensamento freireano enquanto uma utopia realizável, um caminho 

de possibilidades que encontra concretude na mobilização dos sonhos e lutas daqueles/as que 

acreditam numa mudança possível. Trata-se de um projeto político-pedagógico em curso, uma 

vez que diferentes sujeitos/as vem atuando na tentativa de desestabilizar os grupos hegemônicos 

e assim ocasionar rupturas num sistema que historicamente esteve operando para 

desumanização e continuidade das injustiças sociais.  

Ao anunciar não apenas apresentamos indícios de caminhos possíveis, como também 

recuperamos nossa capacidade imaginativa, esperançosa, quase sempre, dilacerada pelas forças 

opressoras que insistem na morte dos sonhos. O anúncio é, portanto, profético, tendo em vista 

que a partir do seu potencial inventivo conseguimos projetar um mundo vivível, mais humano, 

onde possamos conviver em plena harmonia. Assim, concebê-lo enquanto componente 

necessário para transformação social significa insurgir-se diante de uma realidade fatídica. 

Seguindo esses horizontes utópicos, o anúncio de outras masculinidades possíveis vem 

operacionalizando mudanças significativas no campo das relações de gênero, onde propõe a 

recondução de novos padrões de comportamento para os homens. Desse modo, ao passo que 

anuncia outros caminhos para esses sujeitos, consecutivamente renuncia ao discurso 

essencialista que categorizou as experiências masculinas unicamente enquanto selvagens, 

agressivas e/ou dominantes. Conforme aponta Carabí (2000) 

La masculinidad tradicional, como hemos visto, no es un valor esencialista, sino 
culturalmente construido. Y precisamente por ser un constructo social y porque las 
realidades sociales no son estáticas, es susceptible de ser modificada. En su proceso 
de deconstruir la artificiosidad de la sociedad jerárquica, los grupos marginados han 
provocado que el varón comience a revisar los presupuestos en que se ha asentado 
su masculinidad y con ello, la posibilidad de construir nuevas sociedades. (Carabí, 
2000, p. 23). 

Em meio as considerações do autor, compreendemos que faz-se urgente desmitificar as 

representações hegemônicas que tem sido naturalizadas em torno dos homens, de modo que 

venhamos construir outras narrativas em torno desses sujeitos, não mais condicionando-os 

exclusivamente ao lugar de algozes. Isto porque, ao passo que compreendemos os jogos de 

poder em torno dessas relações, entendemos que os homens não são os únicos agentes que 

operam na produção das desigualdades de gênero (Medrado; Lyra, 2008).  



65 
 

Comungando com esse pensamento, Connell (2016, p. 94) destaca que as 

masculinidades “[...] são padrões socialmente construídos de práticas de gênero. Esses padrões 

são criados por meio de um processo histórico com dimensões globais”. Logo, não podem ser 

categorizadas enquanto experiências homogêneas, pois trazem consigo certas especificidades, 

visto que foram produzidas em contextos, tempos e espaços distintos, ou seja, necessitam serem 

interpretadas tendo como referência sua particularidade.  

Entender como esses engendramentos são operacionalizados na dinâmica das relações 

de gênero permitirá não apenas avançar na desconstrução dos padrões hegemônicos, como 

também ampliar as experiências masculinas, de modo que venhamos possibilitar aos homens 

vivencia-las de maneira livre, sem atender nenhum modelo pré-determinado. Ainda com base 

nesses apontamentos, Medrado e Lyra (2014) alertam para maneira como interpretamos essas 

relações, uma vez que 

[...] o poder atribuído aos homens não é construído apenas nas formas como os 
homens interiorizam, individualizam e/ou reforçam tal condição, mas também nas 
formas ritualizadas, documentadas e institucionalizadas de constituir homens e 
masculinidades, precisamos estar atentos aos processos de formulação implementação 
[...] (Medrado; Lyra, 2014, p. 66-67). 

Como bem situa os autores, necessitamos estar atentos não apenas aos discursos e 

práticas reproduzidas pelos homens em meio suas experiências sociais, mas também aos 

sentidos e representações que são veiculados em torno destes sujeitos, visto que estas ocasionam 

sérias consequências na maneira como as masculinidades são interpeladas. Entender essa 

dinâmica, potencializará a desnaturalização da condição hegemônica dos homens, forjando 

assim, novos caminhos para condução de experiências mais saudáveis no campo do gênero.  

Ainda assim, ao mesmo tempo que constatamos avanços na construção de outros 

horizontes na arena do gênero, percebemos que tais problemáticas persistem em ocasionar 

assimetrias no campo social, se apresentando enquanto um grave problema não apenas às 

mulheres12, mas também aos próprios homens que são condicionados a continuar reproduzindo 

os padrões hegemônicos de masculinidade. Desta ótica, ao observar as contrariedades que 

cercam as experiências masculinas, Kaufman (1994) constatou que  

Existe en la vida de los hombres una extraña combinación de poder y privilegios, 
dolor y carencia de poder. Por el hecho de ser hombres, gozan de poder social y de 
muchos privilegios, pero la manera como hemos armado ese mundo de poder causa 
dolor, aislamiento y alienación tanto a las mujeres como a los hombres. Esto no 
significa equiparar el dolor de los hombres con las formas sistemáticas de opresión 

 
12   De acordo com a pesquisa realizada pelo Fórum Brasileiro de Segurança Pública, cerca de 18,6 milhões de 
mulheres brasileiras foram vítimas de violência no ano 2022. Disponível em: https://forumseguranca.org.br/wp-
content/uploads/2023/03/visiveleinvisivel-2023-relatorio.pdf. Acesso em: 20 nov. 2023. 



66 
 

sobre las mujeres, solamente quiere decir que el poder de los hombres en el mundo 
[...] tiene su costo para nosotros. Esta combinación de poder y dolor es la historia 
secreta de la vida de los hombres, la experiencia contradictoria del poder entre ellos. 
(Kaufman, 1997, p. 63-64). 

Os apontamentos realizados pelo autor sinalizam para as consequências engendradas 

em torno desses sujeitos, visto que atrelado aos privilégios concedidos pelo poder patriarcal, 

podemos constatar também um conjunto de violências e dores em torno das suas vidas. Logo, 

reconhecer esses impasses se apresenta enquanto uma urgência, pois só a partir da compreensão 

das questões que cercam os homens poderemos constituir experiências alternativas para o 

reconhecimento de outras masculinidades.  

Convém, todavia, destacar que ao ampliarmos uma atenção em torno das questões que 

cercam os homens não estamos invisibilizando as lutas e reivindicações que vem sendo 

protagonizadas por mulheres em defesa dos seus direitos, mas buscando alargar uma 

compreensão em torno dessas relações, entendendo que estas ocorrem de modo 

interseccionado. Por estas razões, entendemos que não há como propor mudanças efetivas no 

campo do gênero sem incorporar uma atenção em torno das masculinidades.  

 Como bem pontuou Connell (2016, p. 91) os homens “[...] controlam a maior parte dos 

recursos necessários para implementar as reivindicações de justiça das mulheres”, logo, devem 

ser inseridos na luta pela equidade de gênero, entendendo que uma sociedade fundamentada 

nos princípios da equidade de gênero será benéfica não apenas às mulheres, mas também aos 

próprios homens. Reacender suas capacidades de luta nesse projeto coletivo significa entender 

que esses sujeitos também precisam assumir um compromisso com a justiça de gênero.   

Neste sentido, reconsiderar a participação de homens na implementação de uma nova 

política de gênero deve ser concebido enquanto um importante passo para instauração de uma 

sociedade fundamentada nos princípios de equidade, respeito e diversidade. Sua materialização 

permitirá eliminar as concepções retrógadas que ainda atravessam os diferentes setores da 

sociedade civil, assim como formular padrões de comportamento mais justos e humanos, onde 

consigamos estabelecer relações mais saudáveis entre todos/as.  

É nítido que mediante esse empenho de constituir novas relações no campo do gênero, 

a denúncia das consequências impregnadas pelo patriarcado não apenas evidencia os efeitos 

nefastos impostos por esse sistema, como também realiza um movimento anunciativo, através 

da apresentação de respostas que conduzem para a superação destas problemáticas. Através 

desse projeto utópico, conseguimos trilhar caminhos ainda não desbravados, mas que são 

possíveis de serem alcançados.   



67 
 

O anúncio de outras masculinidades indica que é possível constituir novas experiências 

para os homens na arena do gênero, de modo que esses sujeitos venham trilhar novos caminhos, 

distantes padrões impostos pelo patriarcado. Trata-se de uma ação que segue impulsionada 

pelas reivindicações que emergem do movimento feminista, a qual prevê uma justiça social de 

gênero para que mulheres e homens possam vivenciar suas relações de maneira livre. Ao 

observar essas configurações, Santoyo (2008) destaca que  

[...] el feminismo constituye la teoría filosófica y política que ha dado cuenta de ese 
sistema de dominio basado en la supremacía de los hombres y la subordinación de 
las mujeres. Una filosofía que, al nombrar las formas y los espacios donde se verifica 
el poder, crea problemáticas sociales y horizontes de vida alternativos, libres de 
opresión, violencia y desigualdad, tanto para las mujeres como para los hombres. 
(Santoyo, 2008, p. 73-74). 

Em sua busca incessante para eliminar esse sistema de injustiças imposto pelo 

patriarcado, o feminismo insurge-se na tentativa de introduzir uma práxis emancipatória para 

mulheres e homens, como menciona o respectivo autor. Tudo isso tem provocado mudanças 

estruturais na forma como concebemos feminilidades, masculinidades, visto que outras relações 

têm sido forjadas, dando novos sentidos e redescobrindo outras possibilidades no campo do 

gênero, além de colocar em xeque discursos universais.  

Imerso nesse quadro de mudanças, a reorganização de grupos liderados por homens para 

discutir as masculinidades a partir de uma matriz feminista pode ser tomado enquanto um 

importante mecanismo para reverter as injustiças impostas pelo patriarcado. Isto porque, as 

ações desenvolvidas por esses sujeitos conseguem conduzir novos sentidos em torno do 

exercício de homens na arena do gênero, possibilitando novos discursos e práticas no seu 

cotidiano.  

Essas tentativas de reverter as consequências evidenciadas pelo cerco patriarcal 

assumem um importante papel político, pois na medida que recuperam nossa capacidade 

imaginativa também anunciam a possibilidade de novas relações no campo do gênero. Segundo 

Connell (2016, p. 92) “Esse conjunto de preocupações é verificado no mundo todo. Discussões 

sobre violências, patriarcado e maneiras de mudar a conduta dos homens ocorreram em países 

tão diversos quanto Índia, Alemanha, Canadá e África do Sul”.  

Tais esforços coletivos tem evidenciado a possibilidade de instaurar mudanças nas 

estruturas hegemônicas do gênero, uma vez que estas tem sido preservada por aqueles/as que 

são beneficiados com a continuidade das injustiças e hierarquias de gênero. Trata-se de um 

movimento que tem ocorrido de modo lento, porém, efetivo, já que tem apresentado 



68 
 

consideráveis resultados nas últimas décadas. Embora esses arranjos revelem caminhos 

passiveis de mudanças, Connell (2016) adverte que  

[...] um grande número de homens, está envolvido com a preservação da desigualdade 
de gênero. O patriarcado é definido de maneira difusa. Existe o apoio às mudanças 
vindo de um número igualmente grande de homens, mas a articulação desse apoio é 
uma luta árdua. Esse é o contexto com o qual as novas iniciativas em prol da igualdade 
de gênero têm que lidar. (Connell, 2016, p. 109). 

É uma problemática complexa, a qual demanda um conjunto de esforços individuais e 

principalmente coletivos, pois só será possível estabelecer novas relações para as 

masculinidades se estivermos centrados em ações político-pedagógicas que venham despertar 

a consciência desses sujeitos. Pretende-se dessa forma uma educação libertadora, que permita 

a esses sujeitos atuar de maneira crítica e comprometida com uma política de equidade de 

gênero. De acordo com Carabí (2000) 

[...] quizás haya llegado el momento en que el hombre de nuestro tiempo comprenda 
que la autorreferencialidad del patriarcado resulta ya una ideología limitada, 
obsoleta, ahistórica, injusta y, posiblemente, una prisión para él mismo. Si es 
consciente de ello, el varón podrá aventurarse a experimentar nuevas formas de vivir 
en sociedad que le resulten más creativas, más nutricias, más satisfactorias, 
plenamente viriles y más justas para todos. (Carabí, 2000, p. 18). 

Como bem menciona o autor, só a partir da compreensão dos malefícios do patriarcado 

para nossas vidas que conseguiremos atuar na formação de homens comprometidos com a 

mudança, de modo que estes venham assumir novas possibilidades no âmbito das suas práticas 

sociais. Seguindo esses direcionamentos apontados por Carabí (2000), avançaremos na 

consolidação de outro projeto de sociedade, por sua vez, mas efetivo e justo para homens e 

mulheres.  

 

4.2 Anunciando um novo lugar para os homens na luta pela equidade de gênero 

Ao assumir um compromisso político-pedagógico com uma política de equidade de 

gênero, os homens comprometidos com a mudança reconhecem-se a partir de novos padrões de 

masculinidades, não mais reproduzindo os modelos autoritários e desiguais que foram 

determinados pelo sistema patriarcal. Isto porque, seus esforços em defesa de uma justiça social 

de gênero quando somados as lutas e reivindicações protagonizadas pelos feminismos 

constituem alianças importantes para instauração de um novo projeto de sociedade.  

Tais ações, podem ser compreendidas enquanto revolucionárias no campo do gênero, 

uma vez que trazem implicações positivas na construção da humanidade e do ser humano, 

permeando relações saudáveis no âmbito das práticas sociais. Esse empenho de introduzir 

mudanças efetivas de comportamento, possibilita aos homens assumirem uma postura crítica e 



69 
 

compromissada com a libertação dos seus pares, onde nutrem amor, respeito e companheirismo 

entre si, sentidos estes que o patriarcado os negligenciou.   

Com base nesses engendramentos, Connell (2016, p. 90) defende que ações dessa 

natureza são fundamentais na implementação de um novo projeto de sociedade, visto que o 

“[...] caminho para uma sociedade com igualdade de gênero envolve uma profunda mudança 

institucional, além de uma mudança na vida cotidiana e na conduta pessoal, ou seja, esse 

caminho demanda apoio irrestrito da sociedade”. Por estas razões, urge despertar o 

envolvimento e comprometimento de homens com uma política de mudanças.  

Articular ações nesse sentido são indispensáveis para que venhamos reparar os prejuízos 

impostos pelo sistema patriarcal, haja vista as inúmeras consequências que tem sido 

evidenciadas em torno da vida de homens e mulheres. A herança secular desse sistema 

hegemônico impôs uma série de injustiças, sendo necessário reverter esse quadro de 

desigualdades para que venhamos trilhar outros horizontes, principalmente, quando pensamos 

as questões que tocam aos homens. Para Santoyo (2008)   

El lado oscuro del poder proviene también del dolor causado de perseguir una 
fantasía y pretender encarnar un ideal que, en tanto eso, será siempre inaprehensible. 
Los hombres en su carrera por la plena hombría, comprobarán que los éxitos 
indiscutiblemente serán parciales. Ansiedad y frustración se develan como la otra 
cara de la moneda de las conquistas precarias que cruzan la afirmación y el 
reconocimiento de la identidad masculina. (Santoyo, 2008, p. 64). 

Com base nos apontamentos de Santoyo (2008), percebemos que os ideais de 

masculinidades apresentados pelo patriarcado são ilusórios, bem como inalcançáveis a maioria 

dos homens, uma vez que se baseiam em padrões fantasiosos ou mesmo irreais. Para além, fica 

nítido que ocasionam uma série de problemáticas em torno das experiências masculinas, pois 

ao mesmo tempo em que os homens são condicionados à atenderem esse modelo arbitrário, 

também se sentem impotentes por não atingi-lo.    

Tais imposições, trazem implicações negativas às vidas desses sujeitos, representando 

uma ameaça à sua liberdade, pois se é negado a autonomia e controle sob seus próprios corpos. 

Além disso, fica explícito que o não alcance desse ideal de masculinidade tem ocasionado não 

apenas dores e frustações em meio suas experiências, mas também uma certa ausência e/ou 

perca de sensibilidade, senso crítico e amorosidade para conduzir suas relações.  

 Por estas razões, despertar as capacidades de luta em favor da equidade deve ser 

concebida enquanto benéfica às mulheres e principalmente aos homens, pois é através desse 

movimento que conseguiremos perceber as contradições desse processo, vindo libertá-los das 

armaduras que são impostas em torno dos seus corpos. Assumir esse compromisso com a 



70 
 

construção de outras experiências para esses sujeitos, representa um importante passo para uma 

mudança efetiva na arena das relações de gênero. Na compreensão de Connell (2016) 

A igualdade de gênero é um empreendimento para homens que pode ser criativo e 
alegre. É um projeto que compreende altos princípios de justiça social, resulta em uma 
vida melhor para as mulheres por quem esses homens nutrem afeto, e resultará em 
uma vida melhor para a maioria dos homens em longo prazo. Esse pode e deve ser um 
projeto que gera energia, que encontra expressão na vida cotidiana e nas artes assim 
como na política formal, e que pode iluminar todos os aspectos da vida dos homens. 
(Connell, 2016, p. 113). 

Embora esse projeto seja possível de execução, constitui-se igualmente em um grande 

desafio à atualidade, pois se há uma escassez em torno de iniciativas que se proponham realizar 

um trabalho com homens numa perspectiva de gênero. Diante disso, cada vez mais tem-se 

notado a necessidade de implantar políticas públicas que tenham como foco a inserção e 

participação efetiva desses sujeitos em propostas que avancem na consolidação da equidade de 

gênero em diferentes setores da nossa sociedade.  

Imaginar um mundo onde homens atuem diretamente na promoção da equidade de 

gênero floresce enquanto um rastro de esperança diante de uma realidade fática que tem 

ocasionado desesperança, violência e/ou desumanização. Conduzir este projeto a partir de um 

horizonte coletivo, deve ser tido enquanto uma imprescindibilidade, pois só a partir dos 

interesses comuns conseguiremos pensar um projeto de sociedade que viabilizem a superação 

das problemáticas sociais, ao mesmo tempo que assegure dignidade a todos/as.   

Ao passo que avançamos nessa direção, romperemos com as estruturas patriarcais, 

entendendo sua incapacidade de imaginar um mundo onde as hierarquias de gênero sejam 

superadas. Por outro lado, possibilitamos aos homens forjar outras experiências sociais no 

campo das relações de gênero, não mais atendendo aos padrões patriarcais. Para Diniz e Gebara 

(2022) é imprescindível incorporar estes sujeitos na luta pela equidade de gênero, pois  

[...] não há luta sem eles. Os poderes se transformam por alianças e fraturas, ambas 
absolutamente necessárias. É urgente que os homens estranhem o patriarcado e o 
transformem, começando do miudinho da própria vida. O feminismo precisa de todos 
nós, assim mesmo, no plural do gênero indefinido pela gramática. (Diniz; Gebara, 
2022, p. 10). 

Sem o comprometimento e participação masculina na luta pela equidade de gênero 

pouco ou nada avançaremos no combate e eliminação das assimetrias ocasionadas pelas 

estruturas patriarcais, conforme pontua as autoras. Assim, mais do que pensar os homens 

enquanto importantes agentes, necessitamos possibilitar um despertar de consciência para que 

estes venham assumir um comprometimento na luta contra qualquer tipo de opressão, pois só a 

partir desse exercício de reflexão terão condições de instaurar um cenário de mudanças.  



71 
 

O reconhecimento dessa condição, ocorrerá a partir do que Freire (1979, p. 17) concebe 

enquanto conscientização, sendo este um processo que permeia “[...] o olhar mais crítico 

possível da realidade, que a desvela para conhecê-la e para conhecer os mitos que enganam e 

que ajudam a manter a realidade da estrutura dominante”. A partir desse movimento, será 

possível desvendar os falsos pressupostos que o patriarcado apresenta aos homens, entendendo 

que estes são prejudiciais para todos/as.  

Ao conscientizar-se da importância do seu papel na luta contra as opressões de gênero, 

os homens são convidados a assumirem uma postura crítica diante dos modelos arbitrários de 

masculinidade, desconstruindo os arquétipos que foram categorizados enquanto legítimos para 

sua atuação no campo social. Por outro lado, são capazes de enxergar a indispensabilidade da 

sua atuação política na construção de uma cultura de equidade de gênero, passando a 

desempenhar um protagonismo relevante nesse processo.  

Comungando com essa proposta, Leal (2008, p. 103) aponta que os homens necessitam 

rever “[...] los presupuestos en que se ha asentado su masculinidad y ser crítico de la 

masculinidad convencional, lo cual implica hacer se conciente de su rol de víctima de las 

limitaciones regidas por esa tipo de masculinidad. Esto es lo que se llama conciencia de 

género”. Entretanto, para que consigam assumir tal papel, necessitam de uma proposta político-

pedagógica que desperte seu interesse nesse processo.   

Reconhecer esse lugar de vítima apontado pelo autor não implica necessariamente um 

processo de vitimização, mas um despertar do quão esse sistema hegemônico consegue ser 

perverso nas mais diferentes experiências, condicionando práticas e discursos conforme seus 

próprios interesses. Diante disso, uma consciência de gênero13 torna-se fundamental para 

reconfigurar esses arranjos, uma vez que consegue desconstruir os pressupostos hegemônicos 

que vem sendo disseminados mediante a atuação desse sistema.  

Embora estas iniciativas de conscientização de gênero venham progredindo nas últimas 

décadas, seja a partir das ações dos feminismos e/ou de agentes que lutam em defesa da 

equidade de gênero, percebemos em contrapartida a atuação de movimentos neoconservadores 

que defendem a continuidade destas relações. Tais concepções permeiam diferentes espaços, 

instituições e até mesmo discursos, onde seguem disseminando uma cultura de hierarquia e 

permanência das desigualdades de gênero. Segundo Connell (2016)  

 
13 Concebemos a consciência de gênero enquanto um despertar crítico e reflexivo, nos quais esses sujeitos podem 
conduzir suas práticas baseadas nos princípios da equidade de gênero.   



72 
 

Em muitos lugares do mundo, existem ideologias que justificam a supremacia 
masculina com base em religião, biologia, tradições culturais ou missão 
organizacional (por exemplo, nas forças militares). É um erro ver essas ideias 
simplesmente como “tradicionais” e, portanto, ultrapassadas. Elas podem ter sido 
ativamente modernizadas e renovadas. (Connell, 2016, p. 102). 

É nítido que estas concepções retrógadas são reproduzidas nos mais diferentes âmbitos 

da vida humana, onde seguem se atualizando em meio a reprodução dos fundamentos que tem 

sua gênese numa perspectiva essencialista. Numa mesma direção, podemos notar a proliferação 

de discursos neoconservadores que atuam concomitantemente na permanência dos arranjos 

“tradicionais” de gênero, baseando-se na continuidade dos processos de hierarquias e 

desigualdades.  

Convergindo com essa linha de raciocínio, fica explícito que estas iniciativas fazem 

parte de um projeto hegemônico, o qual segue sendo financiado por aqueles/as que são 

amplamente beneficiados em meio a produção dessa realidade. Deste modo, ainda que muitas 

vezes esses dispositivos tenham se modificado a partir de um falso discurso de modernização, 

percebemos que seus interesses seguem intactos, condicionando lógicas semelhantes ou até 

mesmo mais perversas que anteriormente.  

Estes desencadeamentos, por sua vez, sinalizam para urgência de formularmos 

articulações político-pedagógicas que sejam capazes de intervir de maneira crítica nessa 

realidade, produzindo outros cenários de humanidade. Acreditamos, pois, que iniciativas dessa 

natureza trazem consigo um potencial subversivo, sendo capazes de denunciar as estruturas 

dominantes, bem como anunciar outras experiências comprometidas com a promoção da 

equidade de gênero. 

No que se refere especificamente as questões que tocam os homens e suas 

masculinidades, percebemos que muitos sujeitos já não se reconhecem dentro das premissas 

patriarcais, onde buscam constituir outras experiências. Ainda que essas condutas sejam 

limitadas e bastante incipientes no cenário das relações de gênero, percebemos que são 

possíveis, desde que sejam oferecidas condições para sua formulação. Dentre as principais 

dificuldades para incorporação dessas mudanças, Fabri (2018) destaca que  

Uno de los motivos, sino el fundamental, creo yo, tiene que ver con lo que los varones 
(cis, fundamentalmente) podemos perder cuando nos dejamos atravesar por los 
feminismos. Porque claro, es cierto que hay luz al final del túnel, y que devenir 
feministas nos posibilitaría abandonar mandatos que también son opresivos para 
nosotros. Que podríamos ser más libres y autónomos, descubrir las bonanzas de una 
paternidad afectuosa, de las amistades con intimidad, librarnos de la presión de 
proteger, proveer y procrear, y hasta descubrir el placer anal. Pero en el camino 
también tenemos que perder. Y estamos perdiendo; privilegios, protagonismo, 
prestigio e impunidad. (Fabri, 2018, p. 82-83). 



73 
 

Tais perdas destacadas pelo autor, se configuram enquanto estratégias utilizadas pelo 

patriarcado para envolver os homens, logo, nunca foram saudáveis, mas uma das principais 

causadoras das contradições que cercam suas múltiplas realidades, fazendo desse mundo um 

lugar feio. Com isso, precisamos cada vez mais forjar alternativas que possibilitem uma 

modificação estrutural, garantindo condições para que a equidade e bem-estar social sejam uma 

realidade, sem que haja qualquer princípio de desumanidade. 

Para bell hooks (2019), não há possibilidade de transformação sem incluir os homens 

nesse projeto, sendo necessário parar de “[...] insistir na opinião simplista de que “os homens 

são o inimigo”, somos compelidas a examinar os sistemas de dominação e nossa contribuição 

para a sua manutenção e perpetuação (Hooks, 2019, p. 58). Cada vez mais, estes sujeitos 

necessitam serem envolvidos ativamente nesse propósito, sendo agentes responsáveis pela 

produção de produção de novos cenários. 

 

4.3 Reaproximando homens e feminismos num horizonte utópico 

Com frequência, homens e feminismos são retratados a partir de distanciamentos, 

pontos de desencontros, como se fossem incapazes de comungar de um mesmo objetivo. Essa 

problemática implica diretamente na ausência de um comprometimento masculino com a 

construção de uma política de equidade de gênero, uma vez que os homens não se sentem 

responsáveis por atuar na eliminação das violências, muito menos por lutar na democratização 

das relações de poder que ainda prevalecem nos dias de hoje. 

Consequentemente, na medida em que não assumem esse compromisso, seguem 

também reproduzindo os padrões autoritários e desiguais impostos pelo patriarcado, o que torna 

esses sujeitos um dos principais agentes na produção das violências de gênero. Incontáveis são 

os prejuízos impostos por esse sistema nos últimos séculos, o qual tem corroborado 

intensamente na constituição de uma realidade desumana, injusta, onde os dispositivos de poder 

seguem inviabilizando a possibilidade de um mundo mais justo e feliz. Para Cristina Buarque 

(2002) 

A introjeção da perspectiva patriarcal, nas utopias políticas e sociais, mais do que 
impossibilitou a chegada de qualquer sociedade a um lugar feliz, como queriam os 
profetas bíblicos, ou ótimo, como sonharam os clássicos, privou a sociedade, nos 
tempos modernos, de formular qualquer proposta que contivesse a possibilidade de 
um mundo melhor com liberdade e igualdade, mesmo que algumas sociedades 
impulsionadas por aqueles ideais tenham beirado um outro mundo, um outro lugar. 
(Buarque, 2002, p. 28). 



74 
 

Comungamos com o pensamento de Cristina Buarque (2002), uma vez que o patriarcado 

não apenas inviabilizou a concretização dos ideais utópicos de pessoas que ousaram sonhar um 

mundo melhor, como também se encarregou de produzir assimetrias entre grupos sociais que 

foram categorizados enquanto superiores ou inferiores. Por estas razões, podemos considerá-lo 

enquanto um dos principais dispositivos que atuam na produção dessa realidade desumana na 

qual nos encontramos inseridos.    

É preciso sublinhar que a continuidade desses arranjos impõe um conjunto de prejuízos 

às mulheres que tem suas vidas cerceadas pela violência patriarcal, mas também aos homens 

que são interpelados e até mesmo punidos por não atingir padrões inalcançáveis de 

masculinidade. Tudo isso tem representado graves ameaças a democracia e aos direitos 

humanos, já que corrobora diretamente para ininterrupção dos regimes autoritários e 

desumanos.  

Na contramão desse processo, bell hooks (2019) defende a necessidade de construirmos 

alternativas que viabilizem o comprometimento e participação efetiva de homens na luta pela 

equidade de gênero, entendendo que esse processo será benéfico para todos/as. Ainda segundo 

a autora, esses sujeitos “[...] desempenham um papel primordial nesse jogo. Isso não significa 

que os homens estejam mais preparados para liderar o movimento feminista; significa que eles 

deveriam participar da luta de resistência tanto quanto as mulheres” (Hooks, 2019, p. 130).  

Reaproximar os homens de uma política feminista surge enquanto caminho viável para 

constituição de outros horizontes, pois através das suas problematizações será possível enxergar 

as injustiças que vem sendo provocadas pelo patriarcado. Os feminismos conseguem, portanto, 

desvelar as tramas de poder que historicamente estiveram atuando na construção e naturalização 

das hierarquias e desigualdades de gênero, sendo a lente necessária para que venhamos entender 

tais encadeamentos e assim propor uma mudança.  

Nas últimas décadas, experiências coletivas avançaram na construção de propostas 

político-pedagógicas que desenvolvessem um trabalho com homens a partir de uma perspectiva 

feminista, entendendo a urgência de construirmos outras relações para esses sujeitos na arena 

do gênero. Contudo, embora essas experiências despontem enquanto importantes iniciativas, 

percebemos que estas tem sido reduzida, o que denota a ausência de uma preocupação em torno 

de masculinidades comprometidas com a equidade de gênero. De acordo com Fabri (2018) 

[...] las experiencias de politización y organización alrededor de las masculinidades, 
sin pretender desmerecerlas, son mínimas, espasmódicas y fragmentadas. A 
excepción de algunos agrupamientos trans masculinos, cierto activismo marica y 



75 
 

disidente, los pocos colectivos de varones antipatriarcales sobrevivientes, y algunas 
iniciativas puntuales de compañeros de organizaciones mixtas, los varones y 
masculinidades varias no son ni somos un sujeto político articulado colectivamente 
en esta coyuntura de los feminismos (Fabri, 2018, p. 79). 

Os apontamentos do autor expõem a iminência de trabalhos realizados com homens, o 

que tem impactado diretamente na manutenção dos quadros de desigualdade entre homens e 

mulheres, haja vista que esses arranjos pouco têm sido problematizados. Por outro lado, a 

escassez de intervenções com esses sujeitos expõe a fragilidade de aproximá-los de uma política 

feminista, visto que ainda persiste um estranhamento quando mencionamos a possibilidade de 

alianças entre homens e feminismos. 

Esses distanciamentos resultam não apenas da ausência de um despertar de interesse dos 

homens nesse projeto coletivo, mas também pelo fato do feminismo ter sido difundido por 

diversas vezes enquanto seu inimigo. Considerando tais questões, bell hooks (2020) defende a 

imprescindibilidade de uma conscientização feminista para os homens, tanto quanto para 

mulheres, pois só a partir da sua politização conseguiremos revolucionar o campo do gênero. 

Ainda segundo a autora 

Se tivesse havido ênfase em grupos para homens que ensinassem garotos e homens 
sobre o que é sexismo e como ele pode ser transformado, teria sido impossível para a 
mídia de massa desenhar o movimento como sendo anti-homem. Teria também 
prevenido a formação de um movimento antifeminista de homens. (Hooks, 2020, p. 
30). 

Reverter esse processo implica não apenas o desejo pela mudança, requer igualmente a 

criação de estratégias político-pedagógicas que sejam capazes de envolver os homens numa 

política de alianças, de modo que esses sujeitos possam firmar um compromisso com a equidade 

de gênero, bem como reconhecer-se a partir de novas concepções de masculinidade. Porém, 

isso só será possível se antes alcançarmos o despertar de consciência feminista desses sujeitos, 

conforme retratado por hooks (2020) anteriormente.  

Portanto, desconstruir os abismos produzidos nesse processo deve ser tido enquanto um 

caminho viável para que venhamos aproximar e reconectar homens e feminismos numa política 

de alianças. Sob este viés, hooks (2020, p. 31) adverte que o “[...] movimento feminista do 

futuro não irá cometer esse erro. Homens de todas as idades precisam de ambientes em que sua 

resistência ao sexismo seja reafirmada e valorizada. Sem ter homens como aliados na luta, o 

movimento feminista não vai progredir”. 

Com base nessas considerações, não há dúvidas de que a construção de modelos 

alternativos e não hegemônicos de masculinidades envolve antes de tudo um diálogo e 



76 
 

comprometimento com a agenda feminista, concebida na condição de instrumento de 

emancipação. Na compreensão de Santoyo (2008), o feminismo precisa ser compreendido 

enquanto um assunto que também envolvem os homens, de modo que esses sujeitos se 

reconheçam enquanto parte da luta pela equidade. Ainda segundo o autor, esse movimento traz  

[...] implicaciones éticas y políticas, tiene el propósito de reconocernos, de forma 
explícita, como parte de una tradición que tiene en las feministas a sus principales 
contribuyentes. Hacer de los hombres y de las masculinidades un campo de estudios, 
investigación y políticas resulta factible, hoy en día, debido al pensamiento de las 
feministas quienes, al desentrañar la condición de vida de las mujeres, posibilitaron 
las claves para el desarrollo de perspectivas que han reflexionado sobre los varones 
a partir de sus especificidades de género. (Santoyo, 2008, p. 65-66). 

Concordamos com o autor, necessitamos superar as concepções retrógadas que 

classificaram as pautas feministas enquanto um campo de reivindicação exclusivo de mulheres, 

haja vista as problemáticas contidas nessas afirmações. Pode-se dizer, que a manutenção dessa 

compreensão equivocada por muito tempo inviabilizou o alcance de uma justiça de gênero, pois 

desobrigou os homens de reverem seus discursos e comportamentos, bem como isentou-os de 

assumir um comprometimento com a transformação social. 

Sendo assim, cada vez mais, homens necessitam se aproximar dos feminismos, 

entendendo que suas problematizações permitem que esses sujeitos enxerguem as 

contrariedades e danos que o patriarcado estabelece em torno das suas vidas. Por outro lado, ao 

mesmo tempo em que evidencia tais consequências, oferece um conjunto de pressupostos 

político-pedagógicos que permitem reconstruir novas dinâmicas de afeto entre esses sujeitos, 

fundadas no respeito, igualdade e amorosidade a sua condição humana. 

Destaca ótica, Diniz (2022, p. 70) explicita que a “[...] aproximação feminista traz 

alegrias da descoberta sobre outras formas de viver sob o patriarcado – é uma prática de 

liberdade, ou ao menos de libertação”. Em outras palavras, cria condições que permitem superar 

as tramas perversas do patriarcado e consequentemente propor um outro mundo, fundamentado 

em experiências mais justas, igualitárias e humanas, onde os homens assuem uma posição 

crítica diante de uma realidade amplamente desigual. 

 

  



77 
 

 

  



78 
 

5. A BONITEZA E URGÊNCIA DE UMA EDUCAÇÃO FEMINISTA PARA OS 

HOMENS 

Os regimes opressores fizeram do mundo um lugar feio, desumano, onde seguiram 

aniquilando a vida em sua diversidade, tornando a realidade cada vez mais perversa, asquerosa, 

sem que muitas vezes fosse possível sonhar com a possibilidade de constituir um amanhã outro. 

Esse movimento, por sinal, conduziu inúmeros prejuízos para a vida em sociedade, mas também 

fez despertar a compreensão da necessidade e urgência de um maior comprometimento político-

pedagógico com a condução de um projeto de futuridade digno para humanidade.  

A indignação e inaceitabilidade de conviver com esse cenário de desumanidade, fez com 

que pensadores críticos como Paulo Freire elaborassem propostas teórico-epistemológicas que 

viessem confrontar essa realidade e consequentemente apresentar possibilidades de superação 

em torno destas. Assim, em sua incessante busca por um amanhã outro, o referido autor 

apresentou o conceito de boniteza, o qual “[...] tem a ver com a crença de um mundo mais justo. 

É posicionamento político. Tem a ver com direitos civis e humanos” (Freire, 2021, p. 11).  

Como sugere Ana Freire (2021), boniteza vai além da dimensão estética, sendo também 

uma palavra poética carregada de sentido político, a qual revela um potencial criador para 

instauração de um mundo mais bonito, justo e humano. Assim, ao mesmo tempo em que o 

termo traz consigo uma dimensão estética, incorpora também outros sentidos que o promovem 

a uma categoria ética, teórico-epistemológica e pedagógica. Ainda de acordo com Ana Freire 

(2021), boniteza consolida-se enquanto 

[...] uma síntese do amor revolucionário. Faz referência a luta antirracista e à 
feminista. À amorosidade e à gentileza nas relações. À formação do pensamento 
crítico por meio de leituras e debates em que todos estão na mesma posição. Não é 
um conceito que tem a ver com disputa de poder. É a afirmação de que todos os seres 
têm igual valor e que, como humanos, podemos transformar a realidade por meio da 
práxis. (Freire, 2021, p. 12). 

É esse amor revolucionário apontado por Ana Freire (2021) que impulsiona a luta dos 

grupos historicamente excluídos, os quais diante da feiura de um mundo devastado pelas 

estruturas opressivas, elaboram estratégias contra-hegemônicas para tornar a vida mais vivível, 

mais digna. O confronto dessa realidade tem apontado caminhos viáveis para introdução de 

uma mudança no interior dessas relações, onde permite a elaboração de práticas emancipatórias 

para libertar aqueles/as que ainda se encontram reféns das estruturas hegemônicas.   

Sob este aspecto, Allene Lage (2013, p. 17) destaca que “[...] a luta por justiça social 

não cabe no seio da classe opressora ou dominante; é preciso partir do sonho concreto dos 

oprimidos, excluídos e subalternizados para os direitos de cidadania e a partir da consciência 



79 
 

destes, a capacidade de mudar seja uma realidade”. Essa luta, por sinal, tem trazido implicações 

na democratização da sociedade, a qual passa a celebrar a boniteza do reconhecimento dos 

direitos daqueles/as que foram historicamente excluídos/as e/ou marginalizados/as. 

Boniteza é a celebração da diversidade, da comunhão, sendo capaz de restituir a 

esperança, dignidade e capacidade de criativa daqueles/as que tiveram seus sonhos dilacerados 

pelas forças opressoras. Para tal, se opõe ao determinismo imóvel gerado pelos governos 

odiosos que insistem na morte dos sonhos, na impossibilidade da mudança. Boniteza mantém 

viva a esperança, pois entende que a transformação é possível a partir do despertar da 

consciência e criticidade de sujeitos/as comprometidos/as com a construção de um novo mundo.  

Comungando desse status de boniteza proposto por Freire, a educação feminista 

transgride a feiura do patriarcado e oferece condições para que os seres humanos, sobretudo, às 

mulheres constituam outros cenários de humanidade. Com base nesses pressupostos, Lopéz 

(2021, p. 79) destaca que o feminismo como “[...] línea de pensamiento crítico propone la 

pedagogía feminista con el desafío de generar procesos educativos vinculados a una nueva 

ética en la formación de ciudadanas y ciudadanos del futuro”.  

Os processos educativos que emergem do feminismo, conforme aponta Lopéz (2021), 

constituem potentes ferramentas pedagógicas para problematizar as desigualdades, sobretudo, 

aquelas que se encontram situadas na arena das relações de gênero. Em meio essas reações de 

indignação, denunciam a continuidade desse mundo feio, bem como anunciam a possibilidade 

instituir um estado de mudança a partir da formulação de processos educativos compromissados 

com a diversidade e afirmação das diferenças.   

Se a boniteza do mundo ainda não é uma realidade presente nos nossos dias, a educação 

feminista busca fazê-la possível, tornando-o um lugar mais harmônico, possível de conviver 

em regimes de comunhão. É um projeto de futuridade que já se encontra em curso, sendo 

conduzido por utópicos que entendem a urgência de estabelecermos novos padrões 

civilizatórios de humanidade, tendo em vista os modos de vida degradantes que tem sido 

impostos pelo capitalismo, patriarcado e colonialismo. Segundo Ochoa (2017), esse movimento 

[...] busca la construcción de un proyecto de sociedad diferente, sin opresión ni 
subordinación de género, sin ningún tipo de discriminación, y con mayor justicia y 
libertad para todas las personas, por lo que la pedagogía feminista descansa en el 
sentido de la eliminación cultural y política de la opresión, de la transformación de 
la sociedad, y de la libertad y autonomía individuales y colectivas. Este proyecto de 
sociedad es un quehacer que demanda la formación y trabajo de hombres y mujeres. 
Es por tanto, una pedagogía para todas las personas. (Ochoa, 2017, p. 3). 



80 
 

Como bem pontuou a autora, construir estratégias de mudança necessita ser encarado 

enquanto um trabalho coletivo, não podendo ser uma preocupação presente apenas na vida 

daqueles/as que se encontram mais vulnerais ao sistema de violências e/ou opressões. Para isso, 

faz-se necessário despertar essa desejabilidade, a qual demanda um processo formativo integral, 

que pense a conscientização política enquanto um importante passo para traçar outros rumos 

para a humanidade.   

Isto porque, não há possibilidade de um mundo feliz sem antes despatriarcalizar e 

descolonizar as estruturas arcaicas que cercam a realidade e impõem limites as práticas sociais. 

É, portanto, entendendo essa urgência que a educação feminista avança na proposição de novas 

alternativas para estabelecer uma vida digna, inclusive, para os homens que foram distanciados 

da política feminista, bem como de assumir um compromisso com a construção de uma 

sociedade pautada nos princípios da equidade de gênero.  

Ao se referir ao lugar dos homens na luta feminista, bell hooks (2020, p. 14) defende a 

“[...] capacidade que eles têm de mudar e crescer [...] se soubessem mais sobre feminismo, não 

teriam medo dele, porque encontrariam no movimento feminista esperança para sua própria 

libertação das amarras do patriarcado”. Deste modo, urge a necessidade de uma educação que 

venha aproximar esses sujeitos da política feminista, de modo que estes encontrem sentidos 

para lutar contra o sexismo, opressão e demais violências que se encontram vigentes.  

É, nesse florescer, que a educação feminista avança na superação das diferentes 

manifestações de autoritarismo, preconceitos e/ou violência existentes, possibilitando aos 

homens reverem seus discursos e práticas sociais na arena do gênero. Na medida que realizam 

esse movimento, reaprendem novos padrões de comportamento para o exercício de outras 

masculinidades, alargando suas experiências e enxergando outras possibilidades de constituir 

uma identidade masculina distante dos preceitos do patriarcado.  

Freire (2009, p. 26) defende que a “[...] boniteza do processo é exatamente esta 

possibilidade de reaprender”, haja vista que somos educáveis e não determinados, como as 

ideologias opressoras preveem. É reconhecendo a boniteza desse processo de reaprender, como 

adverte o autor, que torna-se necessário elaborar processos formativos comprometidos com a 

mudança, que traduzam a finalidade da educação, que é emancipar e formar cidadãos e cidadãs 

críticos/as para o exercício da vida em sociedade. 

Neste sentido, na medida em que os homens têm seu primeiro contato com a política 

feminista passam a rever os privilégios condicionados pela estrutura patriarcal, mas também a 



81 
 

entender que a mudança parte das suas ações para construção de uma transformação social. 

Demandando desses sujeitos uma posição frente ao patriarcado, pois embora a transformação 

ocorra numa esfera coletiva, ela inicia a partir de um processo individual, onde cada sujeito 

passa a rever seus posicionamentos e incorporar mudanças efetivas em suas práticas.   

Como bem reafirmou hooks (2019), os homens precisam ser compreendidos enquanto 

importantes agentes na luta contra as estruturas sexistas e patriarcais, pois sem eles, pouco ou 

quase nada avançaremos na construção de uma sociedade fundamentada na equidade de gênero. 

Reconhecer sua importância nesse processo, condicionará a construção de ferramentas potentes 

que sejam capazes de subverter as fronteiras criadas pelo sistema patriarcal.  

 

5.1 Educação feminista como prática de liberdade 
A educação como prática de liberdade assume dentro do pensamento freireano um 

compromisso político-pedagógico com a libertação daqueles/as que se encontram reféns da 

perversidade das estruturas hegemônicas (Freire, 2021). Desse modo, atua na denúncia dos 

regimes autoritários que por muito tempo se encarregaram de tornar o mundo um lugar feio, 

assentado em lógicas hierárquicas e/ou opressivas que instauraram um conjunto de 

desigualdades, inclusive, aquelas vivenciadas no campo das relações de gênero.  

Assim, diante da inaceitabilidade da continuidade desse sistema de dominação que 

historicamente esteve servindo exclusivamente aos interesses dos grupos dominantes, propõe a 

incorporação de uma mudança a partir da conscientização dos/as seus/suas sujeitos/as 

educativos. Ao passo que realiza esse movimento, avança também no processo de politização, 

possibilitando o despertar das capacidades de luta desses indivíduos, de modo que estes tenham 

condições de reivindicar e constituir outros trajetos emancipatórios.  

Trata-se, portanto, de uma proposta de educação pautada nos reais interesses e 

necessidades dos seus indivíduos, uma vez que não há possibilidade de pensar um processo 

formativo desvinculado da sua realidade, que ignore as especificidades apresentadas por cada 

contexto. Desse modo, na medida em que assume esse propósito, promove condições de romper 

com os quadros de exclusão, possibilitando uma formação crítica para que esses sujeitos sejam 

capazes de ler o mundo e modificá-lo (Freire, 2022). 

Contemplar essa dimensão, surge enquanto uma urgência na contemporaneidade, uma 

vez que não é cabível uma educação que permaneça reiterando as lógicas de opressão, sem 

somar esforços para sua desestabilização. Desta ótica, Martín (2016, p. 131) adverte que a “[...] 



82 
 

educación, como la cultura o la socialización, no son elementos neutrales ya que, o bien pueden 

ser responsables de normalizar y reproducir sociedades desiguales, o bien pueden servir como 

herramientas de transformación para ciudadanías en igualdad”.  

É, pois, entendendo a educação como prática de liberdade enquanto uma potente 

ferramenta de intervenção e transformação que podemos considerá-la enquanto uma aliada da 

política feminista, tendo em vista seu comprometimento com a desestabilização das opressões 

e emancipação humana. Partindo dessa compreensão, Martín (2016, p. 131) defende que “[...] 

una educación como práctica de libertad se define también como feminista en la medida que 

transforma y apoya relaciones sociales, humanas, en igualdad y con justicia social”. 

Portanto, educar sob a ótica do feminismo, significa constituir propostas político-

pedagógicas comprometidas com a promoção da equidade de gênero, na qual seres humanos 

sintam-se responsáveis pela erradicação do machismo, sexismo, misoginia, LGBTfobia ou 

qualquer outra violência que transgrida a dignidade humana. Seus pressupostos teórico-

epistemológicos, políticos-pedagógicos e éticos, contrapõem as lógicas dominantes, visto que 

oferecem respostas plausíveis às questões que são postas nesse novo século. 

A preocupação em torno de uma educação feminista ocorre em meio a compreensão de 

que a educação tradicional sempre esteve atravessada por elementos da cultura patriarcal, onde 

diferentes instituições estiveram reiterando um conjunto de violências em meio suas práticas. 

Com base nisso, hooks (2020, p. 13) relembra que “[...] todos nós participamos da disseminação 

do sexismo, até mudarmos a consciência e o coração; até desapegarmos de pensamentos e ações 

sexistas e substituí-los por pensamentos e ações feministas”.  

Este cenário apresentado pela autora tem sido responsável por ampliar as desigualdades, 

bem como reforçar as categorias binárias e essencialistas que impuseram sérias consequências 

ao exercício de homens e mulheres na sociedade. Partindo dessa compreensão, a educação 

feminista busca romper com as hierarquias e desigualdades que se fizeram presentes nesse 

processo, através da elaboração de novas alternativas para caminhar numa direção outra. 

Segundo Ochoa (2017)  

[...] los procesos educativos feministas implican valores, ideas y productos que se 
viven, se experimentan, se buscan aterrizar en una acción o una forma de hacer o de 
ser, suponen siempre una vuelta a la experiencia cotidiana pues busca generar 
alternativas, es una educación transformadora. (Ochoa, 2017, p. 4). 

Inscritas num horizonte utópico, estes processos apontados por Ochoa (2017) têm sido 

forjados em meio as experiências de opressão vivenciadas diariamente por homens e mulheres 

que se encontram fadados a conviverem com esse regime nefasto do patriarcado. São, portanto, 



83 
 

estratégias elaboradas com a finalidade de denunciar os efeitos maléficos do patriarcado e 

concomitantemente propor caminhos alternativos para sua superação, a partir do anúncio de 

outros horizontes.  

Encontramos na educação feminista elementos que indicam um caminho viável para 

romper com o sexismo e misoginia institucionalizado em nossa sociedade, visto que essa 

proposta conduz novos valores, ideias, conforme aponta Ochoa (2017). A potência dessa 

educação se encontra justamente na sua postura corajosa diante de uma realidade desumana que 

fora naturalizada pelas forças opressoras, as quais se encarregaram de roubar nossa capacidade 

de sonhar com uma sociedade fundamentada na solidariedade, amor e respeito a coletividade. 

Freire (2021, p. 122), por sua vez, nos fala da necessidade dessa educação corajosa, que 

possibilite ao ser humano a assumir “[...] uma nova postura diante dos problemas de seu tempo 

e de seu espaço. A da intimidade com eles. A da pesquisa em vez da mera, perigosa e enfadonha 

repetição de trechos e de afirmações desconectadas das suas condições mesmas de vida”. Essa 

postura de desobediência apontada por Freire (2021) se encontra evidenciada nos pressupostos 

epistemológicos e políticos do feminismo, que se negam aceitar essa realidade.  

Desta ótica, a educação feminista apresenta um comprometimento epistemológico, 

político-pedagógico e ético com equidade de gênero, onde rompe com o princípio da 

neutralidade, defendido por muito tempo pelos cânones do conhecimento científico. Suas 

problematizações ganham concretude nos fundamentos teórico-epistemológicos do feminismo, 

os quais sinalizam para as injustiças e violências cometidas em nome de um sistema de gênero 

dominante, por muito tempo concebido enquanto superior. Para Cristina Buarque (2002) 

Os valores feministas abrem a civilização para a democracia numa perspectiva 
planetária jamais pretendida, enquanto a sua inserção no pensamento filosófico, 
político e científico, causa profunda comoção nas instituições da sociedade. Um novo 
saber: um novo mundo. As instituições vão sendo, então, reconcebidas e 
implementadas pelos seres humanos, ou seja, por indivíduos, de forma a comportar 
com justiça toda a diversidade da espécie em suas atividades produtivas e 
reprodutivas. (Buarque, 2002, p. 39). 

Como destaca Buarque (2002), o feminismo institui um novo mundo, pois na medida 

que desconstrói o discurso universalista que reitera desigualdades e violências, também 

apresenta outros modos de vida para esses/as sujeitos/as. Essas novas experiências forjadas a 

partir desses princípios sinalizam para um certo ineditismo, pois retomam para a construção de 

categorias até então não pensadas, entendendo a incapacidade das estruturas patriarcais de 

proporem uma educação libertadora.  



84 
 

As hipóteses educativas elaboradas com base no feminismo restituem a dignidade dos 

sujeitos/as que tiveram negada a sua condição humana, onde segue oferecendo subsídios para 

que estes venham se reconhecer enquanto sujeitos de direitos. Por outro lado, atua numa 

perspectiva de inclusão e acolhimento, pois não rechaça, muito menos discrimina sujeitos em 

prol de sua condição de sexo, raça ou classe social, diferentemente das exclusões e 

discriminações que as perspectivas de educação tradicional impuseram durante muito tempo.  

Com base nesses pressupostos, Martín e Artiaga (2017, p. 85) nos falam que uma 

pedagogia feminista “[...] es hablar de interseccionalidad, de multidimensionalidad, de la 

inclusión de las diferencias y de transformación social. Es diálogo, compresión, colectividad, 

educación popular, empoderamiento y ruptura de los círculos de opresión.”. Consolida-se, 

pois, enquanto uma pedagogia potente para imaginar novos princípios civilizadores que 

evidenciem a construção de outros valores éticos para conduzir a realidade social.   

Se a educação tradicional não tem sido capaz de oferecer resposta convincentes para 

eliminação dos pressupostos patriarcais que permanecem reiterando desigualdades no âmbito 

das práticas sociais, a educação feminista realça esse compromisso político-pedagógico com 

sua desestabilização. Para tanto, desafia estes padrões hegemônicos, apresentando respostas 

convincentes para que venhamos reeducar a sociedade a partir de uma nova perspectiva de 

comportamento.  

Ao assumir esse desafio com a implantação de uma nova realidade para homens e 

mulheres, parte do reconhecimento dos saberes localizados que vem sendo forjados por agentes 

políticos que lutam em defesa de uma justiça social. Isto porque, diferentemente dos 

conhecimentos hegemônicos que são transpassados de geração em geração, os princípios da 

educação feminista não se encontram prontos, seguem sendo formulados a partir das 

reivindicações, lutas e utopias que emergem das distintas realidades, sobretudo, das mulheres.  

Com base nisso, Ochoa (2017) revela que os processos educativos fundamentados no 

pensamento feminista propõem uma aprendizagem permanente, a qual vai ocorrendo ao longo 

da vida, de acordo com as dinâmicas enfrentadas por seus/suas sujeitos/as educativos/as. Ainda 

segundo a autora, esse aprendizado envolve múltiplas dimensões, onde contempla desde o  

[...] teórico como práctico, objetivo y sujetivo, multidimensional e integral, colectivo, 
dialógico, lúdico y placentero. El proceso de aprendizaje es completamente personal, 
íntimo, al propio ritmo, gradual, lento, complejo. Requiere entre otras cosas de 
paciencia y respeto, la valoración de las capacidades individuales, y también 
espacios para su experimentación pues en los proyectos educativos feministas se 
promueven aprendizajes para la vida que implican consecuencias no sólo cognitivas 
sino también emotivas, subjetivas, actitudinales y prácticas. (Ochoa, 2017, p. 4). 



85 
 

É um modo de educar que supera as burocratizações da educação escolar, pois para além 

dos conhecimentos científicos, prevê também uma formação para vida, haja vista sua 

capacidade de compenetrar o interior dos sujeitos, promovendo o autoconhecimento e 

construção da identidade. Essa perspectiva, sinaliza para o seu diferencial, pois pensa não 

apenas uma educação para o exercício da cidadania, como também uma formação que responda 

as especificidades dos seus sujeitos educativos.  

Ochoa (2017), por sua vez, destaca que estas particularidades presentes nessa proposta 

educativa, reafirmam o potencial presente no seu caráter político-pedagógico, ético, teórico-

epistemológico. Para a autora, sua especificidade consiste justamente no compromisso de 

[...] echar una nueva mirada a propuestas político-pedagógicas emancipadoras y 
desde una postura ética, filosófica y política denunciar su parcialidad y su 
androcentrismo, posicionándose críticamente ante el poder y la dominación 
masculinos, y promoviendo la libertad y el fortalecimiento de las mujeres, para 
construir de manera colectiva una sociedad más libre y democrática. (Ochoa, 2017, 
p. 2). 

 Essa postura assumida pela pedagogia feminista realça sua postura combativa diante da 

inaceitabilidade da continuação e perpetuação dos sistemas dominantes, na medida em que atua 

na denúncia desses pressupostos arcaicos. São estes pressupostos que indicam caminhos 

oportunos para recriarmos as condições de opressão na qual fomos ensinados, revendo novos 

valores e condicionantes para proposição de caminhos oportunos que tenham como foco o 

respeito a pessoa humana em sua diversidade.  

 A boniteza da pedagogia feminista se encontra justamente no fato dela não apenas 

pensar as possibilidades de transformação para construção de uma sociedade justa, mas também 

apresentar proposições práticas que oferecem condições que nos permite materializa-las no 

âmbito da sua execução. Podemos considera-la, portanto, enquanto caminho viável para 

instauração de outra sociedade, pois não há como superarmos os princípios universalistas, 

binários e essencialistas de gênero sem passarmos por esse movimento.   

 Desse ponto de vista, hooks (2020, p. 46) defende que os movimentos feministas do 

futuro necessitam “[...] pensar em educação feminista como algo importante na vida de todo 

mundo”. Será a partir dessa compreensão que avançaremos numa mudança oportuna na 

transformação das novas gerações que encontrarão na educação feminista a esperança da 

construção de um mundo mais justo e humano.  

 

 



86 
 

5.2 A pedagogia feminista como instrumento para reeducar os homens 

Desafiando a feiura do patriarcado “[...] o pensamento feminista ensina a todos nós 

como amar a justiça e a liberdade de maneira a nutrir e afirmar a vida [...] precisamos de novas 

estratégias, novas teorias, diretrizes que nos mostrarão como criar um mundo em que a 

masculinidade feminista prospere” (Hooks, 2020, p. 108). Estas considerações, evidenciam a 

boniteza desse pensamento fecundo para pensar a futuridade, bem como alertam para iminência 

de propostas que envolvam os homens na construção de um projeto feminista de sociedade. 

Reconhecer a imprescindibilidade da participação desses sujeitos nesses processos de 

luta, significa entender que os homens necessitam assumir um compromisso com a construção 

e implantação de uma sociedade fundamentada na equidade de gênero. Isto porque, enquanto 

agentes beneficiados pelo patriarcado – ainda que esse sistema os tenha imposto uma série de 

malefícios – dispõem de um conjunto de privilégios que os permitem desempenhar ações 

estratégicas na instauração de um novo mundo. 

Comungando desse pensamento, hooks (2019, p. 123) pontua que os indivíduos 

envolvidos com a luta e “[...] revolução feminista precisam buscar formas pelas quais os 

homens possam desaprender o sexismo”. Essa compreensão da autora, revela que não há como 

pensar numa transformação para esses sujeitos sem revolucionar as estruturas dominantes, 

muito menos sem um processo formativo fundamentado numa perspectiva feminista, uma vez 

que a visão masculina de mundo foi concebida a partir de uma ótica patriarcal.   

Desse ponto de vista, a pedagogia feminista aflora enquanto um caminho viável para 

constituição de outras masculinidades, entendendo que permite reeducar os homens para uma 

atuação cidadã consciente e compromissada com os princípios da equidade de gênero. Seus 

pressupostos político-pedagógicos permitem que estes sujeitos elaborem outras experiências no 

campo do gênero, assim como assumam uma identidade não hegemônica. Com base nisso, 

Fabri (2018) realça que 

Esa relación que los feminismos nos interpelan a transformar es precisamente la 
relación de poder forjada al calor del dispositivo de masculinidad. Por ello es que 
devenir feministas, para los sujetos socializados en la masculinidad, es embarcarnos 
en una lucha contra nosotros mismos y los monstruos cotidianos que nos habitan, 
contra nuestros propios machismos y violencias, contra los mecanismos en los que 
fuimos socializados y entrenados para llegar a ser lo que somos. (Fabri, 2018, p. 82-
83). 

Como bem sinaliza Fabri (2018), os pressupostos teóricos-epistemológicos do 

feminismo permitem revisitar os imaginários e concepções retrógadas que ainda circundam as 

experiências masculinas, possibilitando aos homens desconstruir os fundamentos do machismo, 



87 
 

sexismo e homofobia que foram interiorizados pelo patriarcado em sua vida. Esse retorno a si, 

viabilizado pelo feminismo, toca a ferida do patriarcado e responsabiliza esses sujeitos para 

encontrarem outros caminhos para conduzirem suas vidas.  

Se o patriarcado desumanizou os homens, retirando sua sensibilidade, capacidade de 

amar e de lutar por uma vida digna e igualitária, a pedagogia feminista avança na contramão, 

onde cumpre com uma justiça social e de gênero, devolvendo suas capacidades restaurativas 

para implementação de outro projeto de sociedade. Essas novas dinâmicas permitem não apenas 

que esses sujeitos sejam reeducados a partir de novos fundamentos, mas também que venham 

rever seus discursos e práticas sociais no âmbito da sociedade. Ochoa (2006) revela que  

La pedagogía feminista es una práctica política y es también una manera específica 
de educar. Concibe la educación como una herramienta que potencia y autonomiza 
al ser humano pues sirve para elaborar procesos personales y subjetivos, para 
aprender y apropiarse de ideas nuevas, para desarrollar nuevos valores y actitudes, 
para adquirir herramientas técnicas, habilidades o poderes concretos de acuerdo con 
una visión de la educación como formación y desarrollo personal y también colectivo. 
(Ochoa, 2006, p. 31-32). 

É inegável as potencialidades da pedagogia feminista para condução de novos padrões 

de comportamento entre homens e mulheres, haja vista que essa proposta pauta a necessidade 

de um processo formativo que propicie o desenvolvimento pessoal e coletivo, conforme aponta 

a autora. Seus princípios educativos reconhecem a capacidade do ser humano de reaprender ao 

longo da vida, sendo, portanto, uma ferramenta potente para reeducar os homens a partir de 

novos princípios, normas e valores.  

Suas práticas educativas preveem processos de ruptura com as lógicas dominantes que 

instauraram amplos processos de desigualdades, inclusive no campo da educação. Desta ótica, 

revela que não há como pensar um processo formativo e emancipatório para os homens com 

base nas proposições da educação tradicional, uma vez que esses princípios educativos não 

dispõem de formação política para que esses sujeitos venham tecer críticas as concepções 

patriarcais que ainda atravessam suas experiências. 

Martin (2016, p. 141), por sua vez, afirma que trata-se de uma pedagogia pautada nos 

saberes diversos, a qual “[...] reconoce la necesidad de hacer una «revolución» de los hombres 

–y no solo de las mujeres– promoviendo la construcción de nuevas masculinidades”. As 

considerações do autor representam um importante passo para desnaturalização das concepções 

essencialistas que ainda cercam os homens, pois estes sujeitos deixam de ocupar a posição – 

quase exclusiva – de agente responsável pelas desigualdades de gênero, passando a serem 

entendidos enquanto peça chave nesse processo de implementação da mudança.  



88 
 

Contrariando o patriarcado que apresentou uma única possibilidade de masculinidade 

aos homens, a pedagogia feminista vai além, onde propõe a reinvenção das experiências que 

atravessam esses sujeitos a partir do reconhecimento das subjetividades, sensibilidades e afetos 

que afloram em meio os processos educativos. Entende-se dessa maneira, que é possível forjar 

novas aprendizagens de gênero, onde esses sujeitos possam desconstruir os imaginários 

arcaicos e construir novas relações consigo mesmos e com o mundo ao seu redor.   

Essa compreensão, aproxima os homens de uma política de equidade de gênero, bem 

como apresenta caminhos viáveis para reeduca-los a partir de uma proposta educativa 

emancipatória e comprometida com a transformação. Desse modo, ao invés de serem 

unicamente culpabilizados pelas desigualdades de gênero, estes sujeitos são convidados a 

construírem alianças com a luta feminista em defesa de uma justiça de gênero, bem como 

romper com o pacto patriarcal que impôs inúmeras violências em torno de suas vidas.  

Do ponto de vista da educação tradicional, a pedagogia feminista pode ser concebida 

enquanto uma pedagogia subversiva, visto que rompe com os paradigmas dominantes e recria 

as disposições necessárias para o despertar de uma consciência crítica. Tal proposta, encontra 

nos princípios freireanos as condições teóricas-epistemológicas necessárias para construção de 

espaços de discussão e problematização que sejam capazes de redemocratizar as relações de 

poder em torno de homens e mulheres. Segundo Korol (2007) 

En esta pedagogía recreamos las identidades colectivas, no como límites sino como 
puentes, no para quedar subordinadas desde ellas frente a la identidad hegemónica, 
sino como espacio de constitución de nuestras subjetividades, haciéndolas 
desafiantes del orden individualista organizado desde la dominación. (Korol, 2007, 
p. 19). 

É essa possibilidade de se reinventar a partir da coletividade, bem como de constituir 

novos processos de subjetividade, como aponta a autora, que permite aos homens constituir 

essa identidade masculina não hegemônica, considerada fundamental para instaurar um 

processo de despatriarcalização. Essa opção, contudo, não ocorre a partir de uma lógica 

prescritiva, mas, surge diante de um cenário de possibilidades que necessita ser devidamente 

elaborado a partir de estratégias empenhadas nessa construção.  

O reconhecimento das especificidades que atravessam as experiências masculinas pode 

ser concebido enquanto um importante passo para afirmação de outras representações de 

masculinidade, pois traz consigo novas percepções acerca desses sujeitos. Entretanto, esse 

desencadeamento só é possível a partir de processos educativos que evidenciem um trabalho 



89 
 

efetivo com esses sujeitos, de modo que tenham acolhidas suas angústias, mas também 

apontadas suas contradições.  

Assim, mais que imaginar outras possibilidades de masculinidades, a pedagogia 

feminista oferece condições para efetiva-las imerso num cenário de mudanças que ocorre 

fundado no exercício da criticidade, mas também na afirmação do respeito as particularidades 

de cada um. Desta ótica, Korol (2007, p. 16) advoga que “Criticar una y otra vez las propias 

creencias parece ser el único camino para que nuestras ideas y nociones del mundo puedan 

ser vitales, fértiles, transformadoras. Quiero decir, revolucionarias”.  

Essa mudança revolucionaria prevê uma transformação no campo sociopolítico, mas, 

principalmente no interior dos sujeitos que aderem à luta feminista, entendendo que só é 

possível avançar na construção de um novo mundo se antes estivermos abertos ao diálogo com 

as diferenças, revendo os posicionamentos e contradições que atravessam nossas experiências. 

Sendo assim, a reinvenção do mundo exige antes de tudo, uma reinvenção de si, uma 

reconstrução que busca instaurar um bem-estar individual e coletivo.     

Outro ponto que necessita ser destacado com relação aos fundamentos da pedagogia 

feminista, consiste nas especificidades do seu trabalho educativo, o qual precisa ser pensado de 

modo diferenciado, dada as especificidades e experiências que emergem das distintas realidades 

e posições enfrentadas por homens e mulheres na sociedade (Ochoa, 2017). Assim, no que se 

refere especificamente ao trabalho realizado com homens, a autora defende que  

 [...] es necesario que aprendan a desmontar su poder y sus privilegios, mientras que 
las mujeres usualmente requieren aprender a construir su autonomía y poder. No 
obstante, en algunos casos requieren aprender lo mismo: a ejercer un poder positivo, 
a vivir de manera autónoma, o a construir una cultura de respeto a los derechos 
humanos. Asimismo, la subjetividad y vivencias generizadas y desiguales pueden 
significar un motor que eche andar el deseo y la capacidad de transformación, 
dirigiéndolos precisamente a la transformación de esas condiciones genéricas y de 
todo tipo que resultan opresivas, y que son más y más acuciantes para algunas 
personas y menos para otras. (Ochoa, 2017, p. 11). 

Esse movimento apontado pela autora caracteriza uma das principiais apostas dessa 

proposta subversiva, possibilitar aos homens revisitar os privilégios concedidos pela estrutura 

patriarcal e educá-los para constituir novas relações fundadas na cultura dos direitos humanos. 

Contudo, ainda que esse desencadeamento por vezes pareça utópico, dado o modo como os 

dispositivos dominantes se encontram impregnados nas vidas desses sujeitos, a pedagogia 

feminista recria as condições para permanecer acreditando nesse projeto.    

 

 



90 
 

5.3 Articulações político-pedagógicas a partir do feminismo 

Num mundo onde as desigualdades de gênero continuam sendo uma realidade, 

articulações político-pedagógicas a partir do feminismo são cada vez mais necessárias, 

entendendo que a continuidade das dinâmicas nefastas impostas pelo patriarcado amplia os 

abismos sociais, bem como operam na continuidade das violências históricas. Assim, urge a 

construção de estratégias de enfrentamento as lógicas opressivas, de modo que seja possível 

introduzir uma transformação pautada na construção de um ethos civilizatório.  

Seguindo esse horizonte, observa-se o surgimento de movimentos subversivos forjados 

– em sua maioria – em processos coletivos que buscam dar respostas satisfatórias à essa 

problemática e implementar melhorias em torno da vida humana, reivindicando uma realidade 

que ainda não existe, mas que é possível. Assim, fundamentados numa ótica feminista, atuam 

no despertar da consciência de homens e mulheres, de modo que estes/as venham assumir um 

comprometimento com a erradicação das violências de gênero.  

Tais articulações, refletem também as potencialidades da educação feminista na 

implementação de um mundo melhor, uma vez que seus fundamentos têm sido imprescindíveis 

para construção desses processos organizativos que emergem a partir dessa perspectiva 

emancipatória. É, portanto, nesse florescer que essa pedagogia avança na construção de 

estratégias inovadoras que revolucionem as estruturas arcaicas e conduzam novas relações de 

gênero. Ao observar a importância de ações dessa natureza, hooks (2020) defende que   

Se não trabalharmos para criar um movimento de massa que oferece educação 
feminista para todo mundo, mulheres e homens, teoria e prática feminista serão 
sempre enfraquecidas pela informação negativa produzida na maioria das mídias 
convencionais. Os cidadãos desta nação não conseguirão conhecer as contribuições 
positivas do movimento feminista para a vida de todos nós se nós não enfatizarmos 
todos esses ganhos. (Hooks, 2020, p. 47-48). 

Como bem trata a autora, educação feminista, articulações político-pedagógicas, 

pedagogias outras, necessitam ser compreendidas enquanto aliadas na luta pela justiça de 

gênero, pois sem estas atuações pouco ou nada avançaremos na construção de um projeto de 

futuridade que assegure o respeito e dignidade aos indivíduos. Assim, cada vez mais, faz-se 

necessário desestabilizar essas lógicas opressivas e instituir ações que avancem na construção 

de redes de acolhimento e formação política para estes/as sujeitos/as.    

É em meio essas reações utópicas, esperançosas, que a luta coletiva em torno de um 

mundo mais justo ganha concretude, haja vista o despertar da conscientização desses sujeitos. 

Com base nisso, Allene Lage (2013, p. 17 - 18) enfatiza que “[...] pensar algo radicalmente 

melhor implica, pois, numa rebeldia do próprio pensar, capaz de romper com as crenças 



91 
 

imobilizadoras que geram um saber-fazer submisso, um sentimento de incapacidade e uma 

descrença na luta política”.  

Essa rebeldia no modo de pensar pautado pela autora, reacende a luta política pelo 

desejo de mudança, na medida em que gera um sentimento de inconformismo, inaceitabilidade, 

em face da crueldade com a qual esse sistema hegemônico impõe suas lógicas perversas. Por 

outro lado, indica um caminho oportuno para desnaturalizar as aprendizagens arcaicas de 

gênero e construir novos espaços formativos que permitam problematizar a realidade a partir 

de uma nova concepção de gênero.    

Revela-se, nessa perspectiva, que só a partir da construção de articulações político-

pedagógicas que tenham como base o pensamento feminista será possível encontrar caminhos 

para superação das hierarquias e violações de gênero que assolam as experiências humanas. 

Assim, o feminismo enquanto campo de luta, produz uma série de enfrentamentos nessa 

direção, onde não apenas avança na reivindicação e conquistas de direitos, como também se 

apresenta enquanto instrumento educativo para formação de uma nova cidadania.  

Neste sentido, diante da ausência de dispositivos que se comprometam com a construção 

de uma justiça social e de gênero, estas articulações têm sido muito eficientes na medida em 

que problematizam os mecanismos que ocasionam tais desigualdades, desvendando as lógicas 

perversa em torno destas. É, portanto, um projeto revolucionário, o qual construído 

coletivamente, traz a possibilidade de estruturarmos uma sociedade inclusiva e equitativa. Com 

base nessas mudanças, Fabri (2018) destaca que  

Varias certezas fueron derrumbándose con las transformaciones estructurales del 
último cuarto del siglo xx; los sujetos sociales y políticos, el poder, la representación, 
las herramientas organizativas, muchas de estas cuestiones claves para los proyectos 
emancipatorios fueron puestas en tela de juicio por la historia misma. Lentamente, y 
no sin tensiones ni conflictos, se van acumulando conocimientos, balanceando 
prácticas, arribando a nuevas síntesis políticas y organizativas que entusiasman y 
generan debate. (Fabri, 2018, p. 53). 

Conforme aponta o autor, muitas verdades intocáveis puderam ser questionadas e 

consecutivamente desconstruídas a partir do despertar desse pensamento crítico que vem sendo 

possível a partir da ampliação do debate em torno dessas questões. Trata-se, pois, de um 

comprometimento com um projeto de futuridade que passa a ser gestado coletivamente a partir 

do sonho de sujeitos/as utópicos que defendem a construção de uma outra realidade, mais 

dinâmica, acessível e inclusiva. 

Não há dúvidas que as discussões que emergem dos enfrentamentos realizados nesse 

novo século têm alcançado modificações estruturais em diferentes campos da vida humana, 



92 
 

possibilitando um maior diálogo e sensibilidade para debater temas que historicamente 

estiveram as margens dos cânones do conhecimento científico. Contudo, ainda há um longo 

caminho a percorrer na consolidação de condições dignas para que os seres humanos possam 

exercer sua cidadania sem sofrer nenhum tipo de violência.  

Imersos na desejabilidade de construir outras dinâmicas – mais justas e humanas – novos 

cenários passam a se tornar possíveis a partir da atuação desses processos organizativos que 

reivindicam uma justiça histórica e de gênero para construção de uma nova humanidade. 

Constituem-se, portanto, na condição de estratégias insurgentes que intervém nessa realidade 

perversa e anunciam outros modos de ser e viver, entendendo que a transformação do mundo, 

das pessoas e das instituições é condição fundamental para consolidar outras dinâmicas.  

Caminhando nessa direção, Souza (2001) defende que a educação tem uma importante 

contribuição a dar nesse processo de transformação do mundo, e se não fizer, nenhuma outra 

prática social o fará. O reconhecimento das potencialidades presentes nesse processo educativo 

crítico, conforme aponta o referido autor, indica que não há como revolucionar as estruturas 

arcaicas da sociedade sem antes pensar uma educação comprometida político-pedagogicamente 

com a mudança.  

Em face dessa compreensão, torna-se necessário articular, organizar e construir 

propostas emancipatórias que tenham como foco a libertação dos/as sujeitos/as oprimidos/as 

e/ou violentados/as pelos dispositivos opressivos, pois só a partir dessa compreensão será 

possível efetivar modificações em torno da vida humana. Essa busca por melhorias é condição 

fundamental para manter a esperança e continuar lutando por dias melhores, pautadas em 

relações mais respeitosas e humanas, pois como bem afirmou Freire (1997) 

O que não podemos, como seres imaginativos e curiosos, é parar de aprender e de 
buscar, de pesquisar a razão de ser das coisas. Não podemos existir sem nos interrogar 
sobre o amanhã, sobre o que virá, a favor de que, contra que, a favor de quem, contra 
quem virá; sem nos interrogar em torno de como fazer concreto o “inédito viável” 
demandando de nós a luta por ele. (Freire, 1997, p. 51). 

Em meio suas considerações, o respectivo autor sinaliza para um aspecto fundamental 

da vida humana, o qual consiste na necessidade de manter vivo o desejo da mudança, de não 

aceitar a realidade nos moldes como esta é apresentada, entendendo que o imobilismo destrói 

o sonho, logo, as possibilidades de transformar o mundo. Entretanto, reconhecer essa 

oportunidade de mudança, demanda problematizar a realidade a partir de pressupostos teórico-

epistemológicos que permitam questionar essas construções arcaicas.    



93 
 

Assumindo esse compromisso e transgredindo a feiura do patriarcado, articulações 

político-pedagógicas fundamentadas no feminismo expandem as lentes da realidade, 

permitindo enxergar um mundo mais dinâmico, diverso e justo. Ao realizar esse movimento, 

criticam, denunciam e anunciam inúmeras possibilidades, pois entendem a necessidade de 

forjar uma luta coletiva para que seja possível consolidar a garantia de uma cidadania plena, 

onde os direitos venham ser assegurados e respeitados em sua totalidade.   

 Partindo desse princípio, Gebara (2022, p. 168) realça que “[...] as manifestações contra 

regimes opressores e as denúncias contra as arbitrariedades, contra as múltiplas formas de 

violência contra as mulheres e raças subalternizadas sinalizam a morte que declaramos a essas 

situações”. Comungando do pensamento da autora, faz-se necessário decretar a morte dessas 

ideologias fatalistas para que seja possível anunciar a vida em sua diversidade, onde seja 

possível conviver com modelos alternativos e não hegemônicos.   

 Entretanto, a celebração da vida em sua diversidade perpassa um movimento de criação 

de estratégias para torná-la possível, viável, entendendo que as dinâmicas fatalistas 

constantemente atuam na perpetuação desse mundo feio. É em meio essa compreensão que as 

articulações político-pedagógicas surgidas a partir do feminismo são entendidas enquanto 

fundamentais, pois não apenas combatem essas ideologias, mas também apontam caminhos de 

superação para estas.  

 São, portanto, articulações que envolvem educação, conscientização e empoderamento 

de forma conectada, tendo como princípio básico possibilitar as condições balizares para que 

seja possível construir uma nova realidade. Na medida em que movimentos dessa natureza são 

forjados, sujeitos comprometidos com esse projeto passam a se reconhecerem enquanto 

responsáveis pela sua história, pois entendem que a realidade é uma construção sócio-histórica 

na qual estes ocupam um lugar central.  

 Freire (2020, p. 45) pauta que a “[...] construção da ideia do amanhã, não como algo 

pré-dado mas como algo a ser feito, o leva à assunção de sua historicidade sem a qual a luta é 

impossível. É por isso que lutar é uma categoria existencial e histórica, algo mais do que puro 

engalfinhamento”. É essa consciência do mundo enquanto uma construção dinâmica que 

necessita estar evidenciada na formação dos sujeitos, de modo que impulsione sua luta e 

conduza-os na esperança de outro amanhã.   

 Neste sentido, ao passo em que se reconhecem dentro desse processo, constroem 

estratégias de enfrentamento as injustiças, uma vez que o comprometimento com a mudança é 



94 
 

peça central para caminhar para outra realidade. Assim, implicados político-pedagogicamente, 

constroem entre si uma multiplicidade de conhecimentos que realçam a boniteza da diversidade 

humana em suas diferentes manifestações, bem como a potencialidade presente nessa estrutura 

de conhecimento.  

 São novas perspectivas que trazem a cena inúmeras possibilidades de reinventar a 

realidade dentro de uma estrutura de sociedade que seja mais humana, acolhedora e diversa. 

Sob esta ótica, Souza (2004, p. 209) defende que “[...] somos, pois, um projeto a ser construído 

cuja construção depende de nossas opções axiológicas”. Esse caráter de inconclusão apontado 

pelo autor, sinaliza para nossa capacidade de repensar e reaprender novos valores e condutas, 

sobretudo, que estejam pautadas em horizontes civilizatórios.   

  



95 
 

  



96 
 

6. QUESTÕES TEÓRICO-EPISTEMOLÓGICAS E APORTES METODOLÓGICOS  

Vislumbrando compreender os processos de denúncia e anúncio gestados pelas 

organizações latino-americana que desenvolvem um trabalho educativo com homens, a partir 

de uma perspectiva feminista, elegemos o marco teórico-epistemológico e metodológico dessa 

pesquisa. Entendemos que o delineamento dessa etapa é imprescindível para que venhamos 

aprofundar uma compreensão em torno dessa realidade, constituindo um conhecimento acerca 

dessas experiências coletivas.   

 Desta ótica, Freire (2021) caracteriza as potencialidades da pesquisa científica, onde 

defende que seus desdobramentos permitem conhecer aquilo que ainda é desconhecido, assim 

como comunicar ou anunciar uma determinada novidade. Compactuamos com o pensamento 

do autor, entendendo que o processo de investigação científica possibilita um aprofundamento 

em torno de um dado fenômeno ou realidade, desde que, sejam adotados métodos que 

dialoguem com os objetivos propostos no estudo.  

Assim, ao passo em que avançamos na compreensão de uma realidade, 

consecutivamente construímos possibilidades de intervenção em seu entorno, vindo superar as 

contradições que ainda fazem desse mundo um lugar feio, odioso. Como bem ressaltou Freire 

(2000, p. 61) em meio suas experiências de andarilhagem “[...] aceitar o sonho do mundo 

melhor e a ele aderir é aceitar entrar no processo de criá-lo. Processo de luta profundamente 

ancorado na ética”.  

É assumindo esse posicionamento ético e político anunciado por Freire (2000), que 

orientamos nossa pesquisa a partir de uma perspectiva feminista. Isto porque, os métodos, 

procedimentos de coleta de dados e análise interpretativa seguem comprometimentos 

politicamente com a eliminação dos pressupostos androcêntricos e patriarcais que durante 

muito tempo estiveram reforçando os quadros de binarismo e desigualdades de gênero.   

Do ponto de vista de Salgado (2019, p. 32), a “[...] investigación feminista complementa 

los esfuerzos sociales, políticos y filosóficos del feminismo en pos de una transformación 

radical de la sociedade”. Esse tipo de pesquisa, reacende um comprometimento político-

pedagógico, ético e epistemológico com a construção de um mundo mais justo e humano, de 

modo que seja possível celebrar o estado de boniteza proposto por Freire (2021). Ainda de 

acordo com Salgado (2019) 

[...] lejos de adscribirse a las formas de investigar que reproducen los 
convencionalismos académicos y científicos, explora, ensaya e innova, abriendo 



97 
 

numerosos caminos por los cuales transitar hacia la emancipación de las mujeres y 
de las sociedades de las cuales forman parte. (Salgado, 2019, p. 32). 

Não há dúvidas que a pesquisa feminista inaugura um novo tempo, sendo capaz de 

transgredir o estado de feiura imposto pelos poderes dominantes e apresentar modelos 

alternativos para constituição de experiências diversas. Com base nisso, acreditamos que essas 

investigações contribuem não apenas para a emancipação das mulheres, como menciona a 

autora, mas também para a própria libertação dos homens que encontram nesses aportes teórico-

epistemológicos condições de superar os padrões patriarcais.  

Seguindo essa perspectiva, nossa pesquisa foi do tipo exploratória e explicativa (Gil, 

2008). Exploratória, porque buscou ampliar uma compreensão acerca das experiências 

educativas forjadas por essas organizações no âmbito do seu trabalho com homens a partir de 

uma perspectiva feminista. E por fim, explicativa, visto que permitiu aprofundar um 

conhecimento acerca dessas experiências, sendo possível desvendar as questões que se 

encontram circunscritas em torno seu interior.  

 

6.1 Abordagem da pesquisa 

Objetivando alargar os sentidos em torno das experiências estudadas, situamos nossa 

pesquisa a partir de uma abordagem qualitativa, dada as potencialidades que emergem desse 

tipo de estudo durante o processo investigativo. Com base nisso, reconhecemos sua capacidade 

interpretativa no processo de compreensão das especificidades que afloram de cada experiência, 

possibilitando ao/a investigador/a um maior entendimento em torno das particularidades de 

cada fenômeno estudado (Creswell, 2010). 

Ao tecer considerações acerca da pesquisa qualitativa, Gergen e Gergen (2006) 

defendem que esse tipo de investigação possibilita uma das mais ricas e também compensadoras 

explorações disponíveis na produção do conhecimento na contemporaneidade. Sua ampla 

adoção no cenário das pesquisas – sobretudo aquelas desenvolvidas no campo das humanidades 

– revela não apenas sua popularidade, mas também a riqueza desse tipo de estudo.  

É notável as contribuições que essa abordagem oferece ao campo das humanidades, uma 

vez que se encontra marcada pelo entusiasmo, criatividade, comprometimento, efervescência 

intelectual e ação (Gergen; Gergen; 2006). Outro grande aspecto consiste na sua abertura para 

explorar novos fenômenos, onde demarca um campo de investigação diverso, o qual detém de 



98 
 

um conjunto de estratégias que permitem identificar e analisar as informações coletadas no 

campo. Deste modo,  

[...] a pesquisa qualitativa envolve uma abordagem naturalista, interpretativa, para 
mundo, o que significa que seus pesquisadores estudam as coisas em seus cenários 
naturais, tentando entender ou interpretar, os fenômenos em termos dos significados 
que as pessoas a eles conferem. (Denzin; Lincoln, 2006, p. 17).  

Neste sentido, imerso nessas suscetíveis tentativas de compreender a realidade 

explorada, os/as pesquisadores/as que adotam esse tipo de abordagem estabelecem uma série 

de critérios na tentativa de cumprir com um rigor científico que possibilite avançar no 

aprofundamento dessas questões, bem como construir um conhecimento com base no contexto 

observado. Desta forma, ao elucidar questões antes desconhecidas ou não identificadas, essa 

abordagem conduz ao descobrimento de novas informações.  

Na compreensão de Lage (2013, p. 50) a riqueza desse tipo de pesquisa se encontra no 

fato que “[...] tem um viés que leva o investigador ao encontro de subjetividades que não 

conseguem se esconder, como acontece no universo da pesquisa quantitativa”. Tais 

subjetividades destacadas pela autora, revelam não apenas a potencialidade que se encontra 

imersa em cada caso, mas também a necessidade da adoção de instrumentos que viabilizem 

ao/a pesquisador/a desvendar suas especificidades.  

Com base nisso, Goldemberg (2004, p. 54) chama atenção para o fato de que os dados 

que surgem desse tipo de pesquisa não são padronizáveis como no caso dos dados quantitativos, 

“[...] obrigando o pesquisador a ter flexibilidade e criatividade no momento de coletá-los e 

analisá-los”. Por esta razão, torna-se imprescindível uma maior abertura por parte do/a 

pesquisador/a para observar e principalmente sentir as questões que se encontram circunscritas 

em torno da experiência. 

 

6.2 Método 

A adoção do método de pesquisa requer um trabalho cuidadoso, tendo em vista que irá 

conduzir o processo de investigação com a finalidade de alcançar um determinado 

conhecimento acerca da experiência estudada. Marconi e Lakatos (2003, p. 83) caracterizam-

no na condição de um “[...] conjunto das atividades sistemáticas e racionais que, com maior 

segurança e economia, permite alcançar o objetivo - conhecimentos válidos e verdadeiros -, 

traçando o caminho a ser seguido, detectando erros e auxiliando as decisões do cientista”. 



99 
 

 Numa perspectiva semelhante, Allene Lage (2013) explica que o melhor método a ser 

adotado é aquele que se mostra capaz de identificar os pontos relevantes da pesquisa, 

permitindo que os resultados sejam alcançados. Por esta razão, elegemos um método que 

dialogasse com os objetivos propostos pela nossa pesquisa, de modo que fosse possível traduzir 

os reais significados que vem sendo produzidos em torno das organizações latino-americanas 

que desenvolvem um trabalho com homens a partir de uma perspectiva feminista. 

 

6.2.1 Método (auto)biográfico 

Durante nossa investigação, optamos pelo trabalho com o método (auto)biográfico, dada 

sua potencialidade epistemológica para conhecer os trajetos políticos-pedagógicos gestados 

pelas organizações em estudo. A riqueza desse método, surge justamente da sua capacidade 

humana e sensível de captar os sentidos, subjetividades e saberes que atravessam estas 

experiências educativas no âmbito das suas práticas individuais e/ou coletivas.   

Deste modo, assumindo uma oposição as correntes positivistas e colonizadoras que 

estiveram centradas na produção de um conhecimento hegemônico, as pesquisas 

(auto)biográficas concebem as narrativas enquanto um dispositivo fértil para constituição de 

novos conhecimentos. No âmbito das investigações desenvolvidas no campo educacional tem 

oportunizado a superação das limitações que ainda se fazem presentes nas abordagens 

tradicionais (Passeggi; Souza, 2017). 

Ao investigar esse dispositivo de pesquisa, Passeggi (2011, p. 29) destaca que o método 

(auto)biográfico busca “[...] compreender cómo los individuos (el infante, el joven, el adulto...) 

o los grupos (familiares, profesionales, religiosos, gregarios...) atribuyen sentido al curso de 

la vida, en el itinerario de su formación humana, en el recorrido de la historia”. São estes 

princípios destacados pela autora que fazem desse método um caminho seguro para produção 

de uma nova episteme.   

Ao tratar das suas particularidades, Abrahão (2003, p. 80) destaca a centralidade da 

memória nesse tipo de investigação, entendido enquanto “[...] o componente essencial na 

característica do(a) narrador (a) com que o pesquisador trabalha para poder (re)construir 

elementos de análise que possam auxiliá-lo na compreensão de determinado objeto de estudo”. 

É por meio da memória narrada que são enunciados acontecimentos, trajetos e/ou experiências 

que marcam as vidas dos sujeitos.  



100 
 

Num diálogo entre passado e presente, as narrativas também revelam possibilidades de 

um futuro, visto que não se finda na enunciação de uma sequência de acontecimentos, mas 

numa tentativa de reconectá-los no tempo com sentido (Jovchelovitch; Bauer; 2008). Além do 

mais, oferece condições para que os sujeitos possam refletir e aprender com a experiência 

narrada, através de questionamentos e/ou reflexões que surgem em meio ao despertar dessas 

memórias. Ainda segundo Delory-Momberger (2011) 

A narrativa, como gênero discursivo, constitui não somente o meio, mas também o 
lugar; a narrativa dá lugar à história de vida. O que dá forma à vivência e à experiência 
dos homens são as narrativas que delas se produzem. Assim, a narração não é somente 
o sistema simbólico pelo qual os indivíduos conseguem expressar o sentimento de sua 
existência: a narração é também o espaço em que o ser humano se forma, elabora e 
experimenta sua história de vida. (Delory-Momberger, 2011, p. 335). 

Comungando do pensamento de Delory-Momberger (2011), reconhecemos a 

pertinência da narrativa enquanto dispositivo de enunciação, mas também de formação, tendo 

em vista que a partilha das experiências perfaz um movimento de reflexão e construção de 

novos sentidos em torno do ato vivido. Sua amplitude dentro da investigação cientifica rompe 

com os paradigmas dominantes, reconhecendo-a enquanto um lugar fértil para produção de 

novos conhecimentos.  

 

6.3 Delimitação e local da pesquisa  

Esta pesquisa investigou as experiências educativas produzidas por organizações latino-

americana que desenvolvem um trabalho com homens a partir de uma perspectiva feminista, 

dada sua relevância para instituirmos novas configurações de gênero no âmbito das relações 

sociais. Para tanto, elegemos o Instituto PAPAI (Brasil) e o Instituto de Masculinidades y 

Cambio Social (Argentina) para realização desse estudo, haja vista seus trajetos de luta e 

comprometimento com a produção de experiências de equidade e justiça social. 

 

6.3.1 Instituto PAPAI  

 Entrelaçando pesquisa, extensão e ativismo político, o Instituto PAPAI apresenta um 

histórico de atividades voltadas para construção de ações político-pedagógicas que possibilitem 

repensar a formação de homens a partir de uma perspectiva feminista. Desde 1997, ano em que 

foi fundado com a missão de promover cidadania e justiça social em prol da eliminação de 

desigualdades e da afirmação e valorização da diversidade vem desenvolvendo um trabalho 

com a sociedade civil e instituições públicas no Brasil.  



101 
 

Num primeiro momento, esta iniciativa atuou na condição de projeto, tendo como 

compromisso desenvolver o Programa de Apoio ao Pai (de onde surge a sigla PAPAI), num 

movimento que englobou o tripé ensino, pesquisa e intervenção política comunitária (Medrado; 

Lyra, 2015)14. Logo em seguida, no ano de 1999, ocorreu a institucionalização e formalização 

do registro do Instituto PAPAI na condição de pessoa jurídica. Atualmente, essa organização 

retorna as suas origens, sendo um projeto de pesquisa.15  

 

 

Figura 1: Logomarca do Instituto PAPAI 

 

Fonte: Redes sociais: Instagram16 

 

Pioneira na abordagem com homens a partir de uma perspectiva feminista, sendo 

também uma das primeiras iniciativas no contexto da América Latina, essa organização tem 

cumprido com um relevante papel social, político-pedagógico e epistemológico17. Suas ações 

de enfrentamento apresentam estratégias fundamentais para que venhamos romper com as 

barreiras patriarcais estiveram impossibilitando uma participação e comprometimento 

masculino no combate as violações de gênero. Seus objetivos buscam 

Promover ações político-pedagógicas no campo das relações de gênero, saúde e 
sexualidade, atuando no campo da saúde pública, educação e em instâncias de controle 

 
14 Nesse período, contou com um programa de bolsas da Fundação MacArthur (Medrado; Lyra, 2015). 

15 Os trajetos do Instituto PAPAI foram biografados no livro “Produzindo memórias para alimentar utopias: 
Narrativas sobre uma organização que, desde 1997, ousa trabalhar com homens e sobre masculinidades” de autoria 
de Benedito Medrado e Jorge Lyra. 
16 Disponível em: https://www.instagram.com/institutopapai/. Acesso em 17 fev. 2021. 

17 Para além da sua atuação no campo social, o Instituto PAPAI também tem se consolidado enquanto espaço de 
produção do conhecimento, pois ao longo das suas ações tem realizado parcerias com universidades públicas, 
centros de pesquisas e/ou grupos de estudos/pesquisa, além de concentrar um conjunto de pesquisadores/as em seu 
quadro. 



102 
 

social (integrando movimentos sociais e intervindo na formulação, avaliação e 
monitoramento de políticas públicas).18 

Estes propósitos, evidenciam o comprometimento político-pedagógico do Instituto 

PAPAI com a produção de experiência de solidariedade, equidade de gênero e justiça social a 

partir de uma perspectiva feminista. Suas ações, representam um importante mecanismo para 

que venhamos construir outras narrativas em torno das masculinidades, bem como combater os 

quadros de machismo, sexismo e LGBTfobia que ainda se fazem presentes em nossa sociedade. 

 

Quadro 1: Campanhas desenvolvidas pelo Instituto PAPAI 

CAMPANHA DESCRIÇÃO 

Machismo não combina com 
Saúde 

 

 

 

Objetivo: Promover um debate público amplo e crítico sobre a saúde dos 
homens; 

Justificativa: Os homens em geral são socializados para responder a modelos 
de comportamento e “scripts sexuais”, que não estimulam o cuidado com os 
outros, nem de si mesmos; a serem autônomos, independentes, não demonstrar 
emoções e não pedir ajuda em momentos de crise ou dificuldade, assumindo 
posições de poder em diferentes setores da vida cotidiana, que resultam num 
estilo de vida destrutivo e auto-destrutivo, tanto nos espaços públicos como 
privados. Os riscos, muitas vezes, aparecem como “masculinidade”. 

Ações: Realiza ações de sensibilização da população masculina e profissionais 
de saúde sobre o processo de adoecimento e morte dos homens a partir da ideia 
de que a cultura machista traz prejuízos graves a saúde desta população. 

Parceria: Grupo de Estudos em Gênero e Masculinidades (GEMA-UFPE) e 
Rede MenEngage. 

 

Homens pelo fim da 
violência contra as mulheres 

 

Objetivo: Sensibilizar, envolver e mobilizar os homens no engajamento pelo 
fim da violência contra a mulher. 

Justificativa: 

Ações: Diferentes atividades para envolver os homens nas ações pelo fim da 
violência sexista, para isso utiliza estratégias de comunicação em rede e 
sensibilizações comunitárias, sobretudo com jovens do sexo masculino. 

Parceria: Parceria com diferentes instituições, particularmente organizações do 
Movimento de Mulheres. 

 

Pai não é visita! Pelo direito 
de ser acompanhante 

Objetivo: Promover discussões críticas sobre o constante descumprimento desta 
lei. 

Justificativa: A presença de um/a acompanhante de escolha da gestante é uma 
das recomendações da Organização Mundial de Saúde para a humanização do 
parto e nascimento. Vários relatos científicos têm evidenciado que a presença de 
um acompanhante durante o pré-parto, parto e pós-parto pode favorecer 
inclusive no processo fisiológico do parto, diminuindo o período de internação e 
recuperação e reduzindo a necessidade de uma indesejável cesariana. 

 
18 Disponível em: http://institutopapai.blogspot.com/p/quem-somos.html Acesso em: 30 jul. 2023 



103 
 

 

Ações: A iniciativa visa, portanto, exigir dos Governos Municipal, Estadual e 
Federal o compromisso de gerar condições estruturais nas maternidades para que 
o direito ao acompanhante seja respeitado. 

Parceria: Grupo de Estudos em Gênero e Masculinidades  (GEMA- UFPE), 
Rede Parto do Princípio e Rede MenEngage. 

Paternidade - Desejo, 
Direito e Compromisso 

 

Objetivo: Envolver os homens em questões relacionadas ao cuidado e a 
paternidade, no contexto da saúde e dos direitos reprodutivos. 

Justificativa: 

Ações: As ações da campanha acontecem em torno do dia dos pais, buscando 
estimular uma reflexão crítica sobre o cuidado infantil, valorizando a 
participação dos homens na educação e no cuidado dos/as filhos/as. 

 

A Diversidade é Legal 

 

Objetivo: Desenvolver e divulgar ferramentas culturais diversas voltadas à 
população como estratégia para enfrentamento da homofobia, em suas diferentes 
expressões.  

Ações: Suas ações pretendem contribuir para a promoção à saúde e direitos da 
população de gays, lésbicas, bissexuais, travestis e transexuais (LGBT) na e 
fortalecer os movimentos organizados em favor da defesa dos direitos sexuais 
do público LGBT.  

Parceria: Fórum LGBT de Pernambuco; Gema/UFPE. 

Dá licença, eu sou pai! 

 

Objetivo: Promover a ampliação da licença paternidade com equiparação entre 
licença maternidade e paternidade. 

Justificativa: No Brasil, todo pai, inclusive adotivo, tem direito à licença 
paternidade, sem prejuízo em seu salário. Mas, essa licença é de apenas 5 dias. 
Muito pouco para acompanhar os primeiros passos de um filho. Além disso, uma 
diferença tão grande no tempo da licença paternidade e maternidade (que é de 4 
meses) acaba reforçando a ideia de que as mulheres são as únicas ou principais 
responsáveis pelo cuidado dos filhos. É pelo direito de cuidar dos nossos filhos 
e por uma divisão sexual do trabalho doméstico justa que buscamos a ampliação 
da licença paternidade. 

Parceria: Núcleo de Pesquisas em Gênero e Masculinidades (Gema/UFPE), 
Rede de Homens pela Equidade de Gênero (RHEG), Fundação Carlos Chagas e 
Rede MenEngage. 

Amor livre 

 

Objetivo: Valorizar a livre expressão da sexualidade e a promoção dos direitos 
sexuais, a partir da divulgação da lei que criminaliza a homofobia em Recife, 
aprovada em 2012. 

Justificativa: Esta Lei Municipal Nº 16.780/2002 (apelidada de Lei do Amor 
Livre) garante a livre expressão da sexualidade, punindo qualquer forma de 
discriminação por parte dos estabelecimentos da cidade. O dia oficial da 
campanha é 17 de maio, o Dia Internacional de Luta contra a Homofobia, quando 
realizamos Atos Públicos divulgando a lei e outras iniciativas em favor da 
diversidade sexual. 



104 
 

Ações: Durante os Atos Públicos são distribuídos materiais informativos, em 
formato de cartazes e “cartões de visita” (que podem ser facilmente 
transportados), contendo uma síntese da lei. 

Parceria: GEMA/UFPE. 

Fonte: Site do Instituto PAPAI19 

 

Ao observarmos seus itinerários, constatamos um conjunto de ações – formações 

pedagógicas, campanhas educativas, minicursos, participação em atos públicos, produção de 

materiais pedagógicos nas redes sociais – que buscam construir outros cenários para relações 

de gênero. Estas iniciativas têm proporcionado um amplo debate acerca de temas como 

violência de gênero, paternidade, população LGBT, direitos sociais e reprodutivos, 

contribuindo para a defesa dos direitos humanos e promoção da cidadania.  

A educação, por sua vez, tem ocupado uma centralidade durante o trabalho 

desenvolvido por essa organização feminista, onde proporciona uma formação crítica para os/as 

integrantes do projeto, bem como para comunidade em geral. Consideramos esse movimento 

imprescindível para que venhamos garantir uma aproximação e comprometimento dos homens 

com as pautas feministas, bem como para construção de uma sociedade fundamentada na 

equidade de gênero. 

 

 

6.4.2 Instituto de Masculinidades y Cambio Social (Instituto MasCS) 

Numa perspectiva de coletividade, justiça social e de gênero, o Instituto de 

Masculinidades y Cambio Social (Instituto MasCS) tem promovido intervenções em diferentes 

campos da vida humana, na tentativa de desestabilizar os quadros de opressão, machismo e 

sexismo que continuam a operar lógicas perversas. Suas ações, realçam um compromisso 

político-pedagógico, ético e teórico-epistemológico com a construção de novas experiências de 

gênero, sobretudo, no que se refere as masculinidades.  

Idealizada no ano de 2018 a partir das aspirações políticas de ativistas que comungavam 

de ideais em comum, essa organização surge no intuito de promover ações para repensar as 

experiências masculinas a partir dos aportes teórico-epistemológicos e práticos do feminismo. 

Com atuação em diferentes espaços – sindicatos, forças de segurança, organizações sociais, 

 
19 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/p/campanhas.html. Acesso em: 15 jun. 2024. 



105 
 

escolas, clubes – o respectivo instituto tem apresentado estratégias político-pedagógicas para o 

trabalho com homens.  

 

Figura 2: Logomarca do Instituto MasCS 

 
Fonte: Redes sociais: Instagram20 

 

Numa articulação entre investigação científica e ativismo político, o Instituto MasCS 

rompe com as estruturas hegemônicas da sociedade, onde apresenta outras possibilidades para 

o exercício da masculinidade, mais diversas, justas e comprometidas com a eliminação das 

violências de gênero. Além do mais, tem construído importantes parcerias com instituições 

governamentais e/ou que atuam numa perspectiva semelhante. Dentre os objetivos centrais 

dessa organização destacamos 

Propomos contribuir para o envolvimento dos homens e das masculinidades na 
construção desta Mudança Social, a partir de políticas de sensibilização e interpelação 
que nos permitam registar, questionar e erradicar a reprodução de laços de 
cumplicidade sexista, a naturalização de privilégios, a exercício diário de 
micromachismos e outras formas de violência. 

Procuramos também visibilizar e apostar na proliferação de masculinidades 
dissidentes do mandato patriarcal; à emergência de formas de socialização masculina 
e intergénero que conseguem deslocar o guião de género dominante; e a construção 
de novas referências diárias, públicas e coletivas que convidem e incitem os homens 
e as masculinidades a viverem à altura da Mudança Social que as mulheres e as 
diversidades sexuais têm promovido no nosso país, na região e no mundo. (Instituto 
MasCS).21 

Os respectivos objetivos revelam o comprometimento e enfrentamento com o qual o 

Instituto MasCS tem conduzido sua proposta de trabalho na tentativa de construir outros 

 
20 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em 20 jan. 2024. 

21 Disponível em: https://institutomascs.com.ar/quienes-somos/. Acesso em 20 nov. 2023.  



106 
 

cenários para o exercício da masculinidade. Outro aspecto importante, consiste no 

reconhecimento da urgência de instituir novas dinâmicas para os homens, tendo em vista as 

consequências que decorrem da manutenção das estruturas patriarcais, as quais contribuem para 

continuidade das violências e/ou desigualdades de gênero. 

 

Quadro 2: Participação do Instituto MasCS no desenvolvimento de campanhas 

CAMPANHA DESCRIÇÃO 

Paternidade 
também é cuidar 

(2023) 

Descrição: Lançamento da campanha “Paternidade também é cuidar” em parceria com a 
Fundação Kaleidos com o objetivo de tornar visíveis as representações associadas à 
paternidade adolescente. 

Pare a Bola Descrição: Assessoramento ao Conselho Argentino de Publicidade e a Spotlight 
Initiative na implementação de uma campanha destinada a promover masculinidades 
livres, respeitosas e diversas. 

Paternar (2021) 

 

Descrição: Integração com a Campanha Paternar com o objetivo de avançar em uma 
agenda de cuidados que busque modificações no regime de licença parental que 
contribuam para uma maior redistribuição de tarefas. 

#AmigoDateCuenta 
e #YoMeOcupo 

(2020) 

Descrição: Participação no âmbito das campanhas e estratégias de comunicação 
promovidas pela Iniciativa Spotlight no desenvolvimento dos roteiros de 
#AmigoDateCuenta, a campanha que fala aos homens para desnaturalizar a violência 
machista, e a consultoria Bridge The Gap na campanha #YoMeOcupo, com seu spot viral 
para Ayudadores. 

Pais Pintados 
(2020) 

Descrição: Participação em junho de 2020, no âmbito do Dia dos Pais, da campanha 
denominada #PadresPintados . Junto com a Equipe Latino-Americana de Justiça e Gênero 
(ELA) e UNICEF. 

Fonte: Site do Instituto MasCS22 

 

Partindo dessa premissa, suas articulações político-pedagógicas têm concentrado 

diferentes ações, seja através das formações pedagógicas, campanhas em rede sociais ou mesmo 

produção de materiais pedagógicos (cartilhas, livros) que buscam atuar na conscientização de 

homens. Enquanto linhas de atuação, o Instituto MasCS desenvolve um trabalho guiado pelos 

seguintes eixos: (i) Educação sexual abrangente com homens; (ii) Políticas de saúde e cuidados 

e (iii) Violência sexista.  

 

 
22 Disponível em: https://institutomascs.ar/que-hacemos/. Acesso em 15 jun. 2024.  



107 
 

6.5 Fontes de informações e sujeitos da pesquisa 

As fontes de informações elencadas para realização da pesquisa consistem num 

importante dispositivo para que venhamos conhecer os trajetos político-pedagógicos 

produzidos pelas organizações em estudo. Assim sendo, num primeiro momento partimos das 

plataformas digitais23 – site e redes sociais (Facebook e Instagram) –, entendendo que essas 

redes constituem importantes canais de biografização, comunicação e socialização dessas 

experiências educativas. 

É através da incorporação e utilização das ferramentas de trabalho dessas mídias sociais 

que as organizações vem denunciado as situações de violência e opressão, bem como as 

tentativas de retrocesso que tem sido instauradas a partir da ascensão dos grupos 

ultraconservadores na atualidade. Por outro lado, também tem anunciado suas iniciativas 

contra-hegemônicas, as quais indicam caminhos para superação das desigualdades e construção 

de um mundo mais justo.  

Neste sentido, ao acessar os conteúdos produzidos nessas plataformas, conseguimos 

localizar informações centrais para o desenvolvimento da pesquisa, visto que estas redes têm 

sido utilizadas para socialização das experiências educativas, partilha dos materiais produzidos, 

difusão das ações e posicionamentos políticos das organizações e divulgação das campanhas 

educativas. Além do mais, acreditamos que essas mídias cumprem com uma função pedagógica 

no mundo virtual.   

Os textos, imagens e fotografias que integram esses espaços virtuais celebram a boniteza 

dessas experiências, mas também trazem consigo implícita e/ou explicitamente fragmentos da 

memória dessas organizações, de modo a recontar seus itinerários. Através desses registros, 

conseguimos reconectar passado, presente e quiçá futuro, dada sua dimensão utópica. Ao 

mesmo tempo, realçamos sua capacidade de interligar uma legião de seguidores, conforme 

podemos observar a seguir 

 

 
23 Endereço eletrônico das plataformas digitais do Instituto PAPAI <https://institutopapai.blogspot.com/>   
<https://www.facebook.com/institutopapai> <https://www.instagram.com/institutopapai/> e do Instituto MasCS 
<https://institutomascs.com.ar/> <https://www.facebook.com/institutomascs> < 
https://www.instagram.com/instituto_mascs/> . Acesso em 12 fev. 2025.  



108 
 

Figura 3: Site e redes sociais do Instituto PAPAI 

 

 

 

Fonte: Facebook e Instagram do Instituto PAPAI24 

 

 
24 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/p/campanhas.html https://www.facebook.com/institutopapai 
https://www.instagram.com/institutopapai/ Acesso em: 15 jun. 2024. 



109 
 

Figura 4: Site e redes sociais do Instituto MasCS 

 

 

 

Fonte: Site e redes sociais do Instituto MasCS25 

 

 Seguindo essa linha de pensamento, também elencamos na condição de fontes de 

informações os/as integrantes e ex-integrantes das organizações, visto que suas trajetórias 

nesses espaços compõem fontes de conhecimentos férteis. Isto porque, através das narrativas 

desses sujeitos conseguimos acessar os itinerários dessas organizações, bem como as 

concepções e sentidos que são produzidos em meio as suas atuações em seus respectivos 

contextos sociais, culturais e geográficos.  

 
25 Disponível em: https://institutomascs.ar/que-hacemos/ https://www.facebook.com/institutomascs 
https://www.instagram.com/instituto_mascs/ Acesso em: 15 jun. 2024.  



110 
 

 A aproximação e seleção desses sujeitos, ocorreu a partir das orientações dos atuais 

dirigentes das organizações, os quais intermediaram todo o processo de comunicação. Vale 

ressaltar que a participação e colaboração com a realização da pesquisa ocorreu de forma 

voluntária, sendo utilizado o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido – TCLE (ANEXO 

A) no Google Forms, onde os/as participantes autorizaram o uso da sua identidade e imagens 

na pesquisa.  

 

Quadro 3: Integrantes e ex-integrantes do Instituto PAPAI 

Participantes Gênero Orientação 
sexual 

Raça/etnia Idade Cidade/ 

País 

Cargo/ 

função 

Duração na 
organização 

Jorge Lyra Homem 
Cisgênero 

Gay Preta 57 Recife- 
Brasil 

Fundador e 
coordenador 

geral. 

Membro 
fundador 

Mariana 
Azevedo 

Mulher 
Cisgênero 

Heterossexual Branca 41 Recife- 
Brasil 

Estagiária; 
Assistente 

de Projetos; 
Coordenação 
de Projetos; 

Coordenação 
Geral. 

15 anos 

Daniel Lima Homem 
Cisgênero 

Heterossexual Branca 47 Recife- 
Brasil 

Estagiário;  

Pesquisador. 

6 anos 

Adrian 
Araújo 

Homem 
Cisgênero 

Gay Preta 47 Recife- 
Brasil 

Ativista -- 

Fonte: Autor 

 

Quadro 4: Integrantes do Instituto MasCS 

Participantes Gênero Orientação 
sexual 

Raça/etnia Idade Cidade/ 

País 

Cargo/ 

função 

Duração na 
organização 

Luciano 
Fabbri 

Homem 
Cisgênero 

Gay Branco 43 Cidade 
Autônoma 
de Buenos 

Aires- 
Argentina 

Membro 
fundador 

Membro 
fundador 

Agostina 
Chiodi 

 

Mulher 
Cisgênera 

Heterossexual Branca 44 Cidade 
Autônoma 
de Buenos 

Aires- 
Argentina 

Presidenta 7 anos 



111 
 

Nicolás 
Pontaquarto 

Homem 
Cisgênero 

Heterossexual Branco 29 Cidade 
Autônoma 
de Buenos 

Aires- 
Argentina 

Formador 3 anos 

Joaquin 
Coronel 

Não 
binário 

Gay Branca 33 Cidade 
Autônoma 
de Buenos 

Aires- 
Argentina 

Formador 5 anos 

Fonte: Autor 

 

Acreditamos que os/as respectivos participantes não apenas enunciam histórias, mas 

também integram as mesmas, sendo parte delas. Por meio das suas narrativas, as histórias se 

entrelaçam num processo coletivo e dinâmico, onde ganham novos sentidos.  

 

6.6 Técnica de coleta de dados 

A coleta de dados consiste numa das principais etapas da pesquisa, visto que possibilita 

ao/a pesquisador/a estabelecer uma primeira aproximação com o campo de pesquisa, sendo 

também um momento de interação entre ambos. Assim, ao passo em que o/a pesquisador/a 

avança no processo de coleta, também se debruça sobre o campo, vindo realizar suas primeiras 

considerações em torno deste, o que garante um aprofundamento em torno do fenômeno 

estudado.  

Trata-se de um momento crucial para o andamento da pesquisa, exigindo do/a 

pesquisador/a um planejamento dentro das possibilidades apresentadas pelo campo para que 

seja possível alcançar os objetivos propostos. Numa perspectiva semelhante, Lakatos (p. 165) 

destaca que faz-se necessário “[...] paciência, perseverança e esforço pessoal, além do 

cuidadoso registro dos dados e de um bom preparo anterior” para alcançar uma coleta séria, que 

apresente um rigor científico.  

Partindo dessa premissa, elegemos os instrumentos de coleta de dados levando em 

consideração os objetivos propostos com o estudo, mas também as peculiaridades apresentadas 

pela realidade a ser estudada, de modo que viéssemos assumir uma postura ética e respeitosa 

com nosso campo pesquisa. Com base nisso, selecionamos enquanto técnica de coleta de dados 

a entrevista narrativa, dada as peculiaridades e objetivos da nossa investigação.  



112 
 

6.6.1 Entrevista narrativa  

Vislumbrando aprofundar uma compreensão acerca das experiências político-

pedagógicas forjadas pelo Instituto PAPAI e Instituto MasCS, adotamos a entrevista narrativa 

enquanto uma aliada nesse processo de investigação, dada sua capacidade de explorar os 

elementos que compõem uma determinada história. Jovchelovitch e Bauer (2008, p. 93) 

pontuam que seu propósito “[...] é reconstruir acontecimentos sociais a partir da perspectiva 

dos informantes, tão diretamente quanto possível”.  

Concebida na condição de técnica de entrevista não estruturada e com características 

específicas (Jovchelovitch e Bauer, 2008), acreditamos que esse instrumento de pesquisa 

permite alcançar informações centrais em torno da realidade estudada. Por outro lado, 

possibilita conhecer e refletir acerca dos acontecimentos, práticas e saberes que se encontram 

entrecruzados em meio aos percursos que vem sendo trilhados por essas organizações 

feministas no âmbito das suas atividades.  

Desta ótica, Sousa e Meireles (2017, p. 104) destacam que através dessa técnica “[...] os 

sujeitos são impulsionados e mobilizados a recuperarem elementos de suas histórias pessoais e 

sociais, interpretando-as de uma maneira singular”. Portanto, ao realizarem esse movimento 

reflexivo em torno das suas trajetórias, os sujeitos que compõem essas experiências 

reconstituem seus itinerários a partir do ato narrativo, bem como integram novos sentidos ao 

ato vivido. Ainda segundo os autores   

[...] cada sujeito, através de seus próprios recursos biográficos, possui um motivo que 
organiza, integra, direciona e elege os elementos e acontecimentos que dão forma a 
sua narrativa, tornando, assim, a narrativa subjetivamente única, original e irrepetível, 
pelos significados pessoais contidos em cada uma das histórias narradas. (Souza; 
Meireles, 2017, p. 105).  

Podemos caracterizá-la, portanto, enquanto um movimento individual e pessoal, no qual 

o sujeito se reconecta as suas memórias e delas extrai fragmentos de lembranças que integram 

suas experiências. No decorrer desse processo, os sentidos e subjetividades afloram, 

caracterizando novos significados em meio aos discursos que ecoam do/a narrador/a.  

Contemplando outras dimensões dessa técnica, Passeggi (2011, p. 25) destaca que a 

entrevista narrativa “[...] realizada para la constitución de fuentes biográficas, puede revelarse 

como um momento de formación, creando una zona intermedia”. Essa perspectiva formativa 

decorre justamente da sua capacidade reflexiva, entendendo que na medida em que os/as 

entrevistados/as narram suas experiências também refletem acerca dos aspectos que a 

compõem, podendo reaprender com o ato vivido. 



113 
 

Entendemos que essa técnica será fundamental para que venhamos entender os 

processos de denúncia e anúncio que se encontram entrelaçadas em meio as experiências 

político-pedagógica desenvolvidas pelas organizações que trabalham com homens. Ao 

viabilizar esses movimentos, os/as entrevistados/as serão convidados a recontar suas principais 

vivências constituídas em meio essas reorganizações que surgem na perspectiva construir um 

novo mundo.  

 

6.7 Arcabouço analítico  

Para análise e sistematização dos dados, optamos pelo trabalho com a técnica de análise 

de conteúdo, entendendo que o tratamento das informações coletadas durante o levantamento 

de campo exige a adoção de procedimentos que sejam capazes de oferecer categorias 

explicativas acerca do fenômeno estudado. Amado (2013), por sua vez, destaca que não basta 

recolher dados, necessitamos também analisá-los e interpretá-los, de modo que seja possível 

sistematizar uma reflexão em torno da experiência.   

Desta ótica, consideramos que a análise de conteúdo possibilita interpretar as 

informações coletadas em campo, bem como aquelas que se encontram presentes nos 

documentos oficiais das organizações de forma séria e com rigor científico. Suas técnicas de 

análise, avançam no desvelamento das especificidades de cada experiência, garantindo ampliar 

uma compreensão em torno das produções discursivas. Segundo Bardin (1977) podemos 

conceber a análise de conteúdo na condição de  

Um conjunto de técnicas de análise das comunicações visando obter, por 
procedimentos, sistemáticos e objectivos de descrição do conteúdo das mensagens, 
indicadores (quantitativos ou não) que permitam a inferência de conhecimentos 
relativos às condições de produção/recepção (variáveis inferidas) destas mensagens. 
(BARDIN, 1977, p. 42). 

Tais questões enunciadas pelo autor, apontam para a relevância do trabalho com a 

análise de conteúdo nesse tipo de pesquisa, visto que seus desdobramentos viabilizam alcançar 

resultados satisfatórios para uma melhor compreensão das contrariedades e/ou problemáticas 

que cercam cada experiência. Por outro lado, sinalizam para a possibilidade da produção de 

conhecimentos, entendendo que o tratamento dos dados a partir de um embasamento teórico 

garante a constituição de novas hipóteses enunciativas.  

Numa ótica semelhante, Valla (2001, p. 104) destaca que “[...] a finalidade da análise 

de conteúdo será, pois efetuar inferências, com base numa lógica explicitada, sobre as 

mensagens cujas características foram inventariadas e sistematizadas”. Em outras palavras, 



114 
 

estas inferências oferecem um panorama geral acerca dos discursos, interlocuções e sentidos 

enunciados, oportunizando que o/a pesquisador/a construa categorias explicativas para uma 

melhor sistematização dos dados.  

 

 

 

 

 

  



115 
 

  



116 
 

7. NARRATIVAS QUE ATRAVESSAM AS EXPERIÊNCIAS EDUCATIVAS DO 

INSTITUTO PAPAI E DO INSTITUTO MASCS 

Compreendendo a potência das narrativas enquanto caminho seguro para produção de 

uma nova episteme, elegemos seus pressupostos para o desenvolvimento desse trabalho. 

Entendemos, pois, que sua proposta avança na produção de um conjunto de conhecimentos que 

se encontram entrelaçados em meio as distintas experiências forjadas pelos indivíduos no âmbito 

das suas práticas sociais, culturais e/ou institucionais, o que oportuniza uma reflexão em torno do 

ato vivido. 

Nessa linha de raciocínio, Passeggi (2016, p. 76-77) defende que a pessoa “[...] al narrar 

su propia historia, procura dar sentido a sus experiências en ese recorrido al tiempo que 

construye otra representación de sí misma: se reinventa”. Essa construção de sentidos destacado 

pela autora tem um alcance significativo na experiência individual e/ou coletiva, pois possibilita 

ao indivíduo um exercício consciente dos trajetos constituídos em meio sua atuação. Dessa 

premissa, entendemos que as narrativas 

[...] propõem uma nova episteme, um novo tipo de conhecimento, que emerge não na 
busca de uma verdade, mas de uma reflexão sobre a experiência narrada, assegurando 
um novo posicionamento político em ciência, que implicam princípios e métodos 
legitimadores da palavra do sujeito social, valorizadores de sua capacidade de reflexão, 
em todas as idades, independentemente do gênero, etnia, cor, profissão, posição social, 
entre outras opções. (PASSEGGI; SOUSA, 2017, p. 11). 

É reconhecendo a potencialidade presente nas narrativas que partimos dos seus 

direcionamentos para interpelar os trajetos político-pedagógicos produzidos por organizações que 

desenvolvem um trabalho com homens a partir de uma perspectiva feminista no Brasil e na 

Argentina. Entendemos que estas experiências forjadas na luta coletiva e compromisso social se 

configuram enquanto lócus de produção de conhecimentos para que venhamos reivindicar a 

constituição de uma nova realidade. 

Ao passo em que aprendemos com essas experiências político-pedagógicas formuladas 

em contexto latino-americano, também realizamos um desprendimento da lógica colonial que 

esteve centrada exclusivamente nas experiências produzidas ao Norte, historicamente tidas 

enquanto mais credíveis, exitosas e/ou legitimas. Essa opção política de reconhecer as lutas, 

resistências e enfrentamentos travados no Sul global, avança no projeto coletivo de construção de 

um mundo menos desigual.  

Nesta direção, acreditamos que as narrativas trazem consigo um conjunto de denúncias e 

anúncios que surgem em meio a indignação e inaceitabilidade de uma realidade perversa que tem 

sido imposta pelo poderes dominantes. Ao ecoar esses sentidos, realçam também a esperança que 



117 
 

se mantem viva e pulsante nos ideais utópicos das organizações que coletivamente tem elaborado 

suas propostas e projetos no compromisso de intervir e modificar essa realidade.  

  Frente a esse compromisso, evidenciamos as narrativas que atravessam as experiências 

do Instituto PAPAI e do Instituto MasCS, duas organizações comprometidas político-

pedagogicamente com o desenvolvimento de um trabalho com homens a partir de uma 

perspectiva feminista latino-americana. Em sua busca por um mundo mais justo, estas 

organizações vêm realizando intervenções em seus contextos de atuação, através de ações 

coletivas, formações político-pedagógicas e espaços de discussão coletiva voltados para o 

trabalho com homens.  

 

7.1 Narrativas que ecoam do Instituto PAPAI 

Recuperar as narrativas que integram a história do Instituto PAPAI vai muito além de 

recontar os trajetos dessa organização, significa antes de tudo, reconhecer a potência dessa 

experiência político-pedagógica que se encontra fincada no trabalho coletivo e na luta incessante 

por um projeto de sociedade que esteja fundamentado numa perspectiva de justiça social e de 

gênero. Ao revistar esses itinerários, resgatamos diferentes dimensões de uma memória política, 

afetiva e pautada no sonho coletivo.  

Comprometidos com a política feminista, estas narrativas revelam um conjunto de 

denúncias e anúncios na tentativa de construir um estado de boniteza. Assim sendo, partimos da 

experiência narrada por integrantes e ex-integrantes dessa organização, dado seu envolvimento e 

contribuição com a composição dessa história forjada na coletividade. Além do mais, 

consideramos essas narrativas enquanto potentes fontes biográficas, entendendo sua capacidade 

de reconectar passado, presente e quiçá futuro.  

 

7.1.1 “Se a gente está pensando na transformação do machismo, do patriarcado, nessa 

coisa toda, isso tudo é processo pedagógico, educativo”: Narrativas de Jorge Lyra 

Professor dos cursos de Graduação e Pós-graduação em Psicologia da Universidade 

Federal de Pernambuco, Jorge Lyra é também doutor em Ciências (Saúde Pública) e um dos 

fundadores do Instituto PAPAI. Durante seus trajetos profissionais, acadêmicos e políticos tem 

acumulado ampla experiência nas atividades de pesquisa, ensino, extensão e ativismo político, 

principalmente, no trabalho de temas como feminismos, teorias de gênero, homens e 



118 
 

masculinidades, paternidades, juventudes, racismo, desigualdades raciais, saúde, direitos sexuais 

e direitos reprodutivos, saúde mental, análise de políticas e movimentos sociais26. 

Numa conversa repleta de memórias afetivas, ocorrida na manhã de 06 de setembro de 

2024, tive a oportunidade de conhecer um pouco acerca dos trajetos, anseios e também utopias 

gestadas pelo professor Jorge Lyra ao longo das suas andanças. Este momento de partilha que 

teve duração aproximada de 01 hora e 30 minutos permitiu conhecer as principais possibilidades 

que tem sido alcançadas a partir desse projeto que se fundamenta num horizonte coletivo, popular 

e feminista, conforme enfatizado diversas vezes pelo respectivo professor.  

 

Figura 5: Entrevista com Jorge Lyra (2024) 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

 Jorge (2024) destacou o início das suas inquietações ainda cedo, quando teve a 

possibilidade de participar de grupos culturais, ações políticas e partidárias, campanhas, bem 

como atuar como palhaço, recreador infantil, dentre outras atividades. Esse leque de experiências 

somados ao desejo de mudança, fizeram com que o professor durante seu trajeto acadêmico 

trouxesse para a academia suas indagações e a partir de então, pudesse realizar intervenções nessa 

realidade que sempre foi enxergada enquanto possível de mudança.  

Tais andanças foram fundamentais para a formulação e início das primeiras atividades 

desse projeto que ganhava concretude em consonância com o processo formativo de mestrado 

 
26 Estas informações também podem ser consultadas no currículo Lattes do Professor Jorge Lyra. Disponível em:  
<http://lattes.cnpq.br/9769486752428221>. Acesso em 27 set. 2024.  



119 
 

que acontecia naquele momento, como pontua o professor. Acerca desses encadeamentos, Jorge 

(2024) faz o seguinte destaque 

  

  

 

 

 

 

  

 

Como menciona o Professor, o projeto do Instituto PAPAI seguiu tomando diferentes 

contornos desde o seu processo de formulação, sempre com o objetivo de provocar rupturas e 

mudanças na sociedade. Durante esse processo, Jorge (2024) destaca que o Instituto PAPAI foi 

inspirado inicialmente em 2 questões, os estudos sobre mulher, gênero e ações do feminismo 

acadêmico e também as ações de serviço voltados para os homens pais, fundamentado no tripé 

da universidade, o qual conta com atividades de ensino, pesquisa e extensão. 

O direcionamento dessas concepções que fundamentavam o Instituto PAPAI possibilitou 

que o projeto fosse sendo formulado a partir de um horizonte coletivo, mas também inovador, 

dado o ineditismo do trabalho com homens nessa perspectiva. Imerso nessa tentativa de construir 

uma experiência política-pedagógica de envolvimento e trabalho com homens, Jorge (2024) 

destaca que a construção do projeto foi ocorrendo de forma gradual 

 

 

 

 

  

É nítido que desde a sua gênese houve uma preocupação em torno da construção de uma 

proposta que fosse fundamentada teoricamente, mas também apresentasse um plano de trabalho 

Desde a dissertação, eu já propunha essa ideia desse programa de apoio ao pai para ser realizado na 
universidade, ele não veio inicialmente desenhado como ONG, era um projeto de pesquisa, de pesquisa de 
mestrado, que virou de intervenção, virou um projeto social e depois uma ONG. Porque também aí quando 
a gente foi para o mestrado, a gente saiu apoiado pela OFTE para poder sair para o mestrado. Na época, a 
bolsa da Capes que tinha para recém graduado, era um programa que a Capes tinha e o Departamento, eles 
escolhiam se queriam ou não investir nos alunos e a gente passava por um processo, muito documento 
também para capes e a gente conseguiu essa bolsa para ir para São Paulo com Benedito. Então, eu tinha 
um compromisso de voltar e de certa forma prestar mercado dessa do tempo que investiram em mim para 
dar continuidade. Porém, quando eu voltei a universidade não sabia o que fazer com a gente, porque não 
éramos concursados, então voltamos e fizemos a parceria com o departamento, com a clínica psicológica, 
com o hospital das clínicas para poder trabalhar com os jovens pais, mas a gente não era ainda da 
universidade. Com isso, depois de 2 anos da minha bolsa individual, a própria McCarthy perguntou se eu 
queria renovar por mais 1 ano a bolsa individual ou virar uma instituição e pleitear um apoio institucional, 
isso em 1999. Essa tomada de decisão, a gente foi discutir essa questão de pesquisa, ensino e extensão da 
universidade e as experiências brasileiras que a gente tinha sistematizado. (Jorge Lyra, entrevista, 2024). 

[...] quando a gente começa a fazer as coisas todas do PAPAI, sempre teve essa coisa dos 4 eixos muito 
forte, que a gente estava fundando um campo e para isso a gente precisava estudar bastante, estudar muito 
para poder consolidar a nossa perspectiva de trabalho. E tinha a ideia de fazer um centro de documentação, 
porque também tinha pouca literatura sobre o tema, então tudo que aparecia a gente saía comprando, 
guardando, juntando, tirando xerox do material tudo que a gente tinha tido na época do mestrado, tanto o 
meu, como de Benedito e depois indo atrás de mais. Há a questão da comunicação também, porque como 
era um tema ainda pouco explorado, com muito preconceito, precisava também mexer com a questão 
imagética, com a questão dos valores, dos símbolos e tal. (Jorge Lyra, entrevista, 2024). 



120 
 

e ações político-pedagógica condizentes com a realidade que estava posta naquele momento, 

sobretudo, dialogando com o público a qual se propunha. Esse processo, como bem destacado 

pelo professor, exigiu da equipe um movimento de investigação ampla acerca do tema, até então 

pouco explorado.  

Construir esse movimento, significava também trazer novos sentidos à tona, chamando a 

atenção para questões pouco trabalhadas ou discutidas naquele momento. Ao passo em que se 

realizava esse desencadeamento, também se avançava na desconstrução de uma série de 

preconceitos, tabus e estigmas que se encontravam em torno do trabalho com homens. Durante 

esse processo, a cooperação e troca de experiências com as instituições parceiras foi fundamental 

para o andamento do trabalho do Instituto, como destaca Jorge (2024) 

 

 

 

 

 

 

Seja na condição de projeto de pesquisa, de intervenção ou mesmo de ONG, fica nítido 

no trabalho realizado pelo Instituto PAPAI a existência de um comprometimento acadêmico, 

político-pedagógico e ético com a construção de experiências coletivas que apresentasse 

contribuições para sociedade. Suas ações em seus diferentes espaços de atuação, caracterizam um 

ideal de cumplicidade efetiva e afetiva, frente uma proposta de coletividade que encontra na 

educação não formal um caminho de acolhimento, fortalecimento e amorosidade.  

[...] essa ideia do PAPAI, como veio a partir de uma experiência de pesquisa, onde a gente começa a partir 
da experiência da minha pesquisa sobre o pai adolescente e a experiência da pesquisa de Benedito sobre 
masculinidade. E que depois virou a ideia de um projeto de intervenção e o amadurecimento da ideia do 
projeto de intervenção vira uma ONG. Quando a gente vira ONG a gente já vinha em diálogo com esses 
coletivos, pessoas, instituições que vinha do campo do feminismo, com uma identidade política como 
instituição muito clara [...] quando a gente vira ONG, pouco tempo depois a gente se filia à ABONG 
também e isso nos fortalece mesmo como ONG, mesmo tendo um componente de serviço que era feito em 
parceria com outras instituições, sempre nessa parceria com outros serviços que trabalhavam com os 
homens, a gente fez uma ação no exército, a gente fez uma ação também pontual adolescentes que se 
encontravam em medidas socioeducativa. (Jorge Lyra, entrevista, 2024). 



121 
 

Figura 6: Construção coletiva do estandarte do bloco carnavalesco  feminista Amor Livre 

 

Fonte: Instagram do Instituto PAPAI27 

 

 Como se vê, os ideais de cumplicidade, amorosidade e coletividade sempre estiveram 

presentes nas ações desenvolvidas pelo Instituto, partindo do pressuposto de que era necessário 

descontruir o imaginário patriarcal que durante muito tempo distanciou estes sujeitos de 

estabelecerem vínculos afetivos em torno das suas relações. Sobre esse aspecto, Jorge (2024) 

chama atenção para necessidade de pensarmos propostas pedagógicas afetuosas para o trabalho 

com homens e sobre masculinidade, o qual  

 

 

 

 

 

  

 
27 Disponível em: https://www.instagram.com/p/BBVNbK5iVkK/. Acesso em 15 jun. 2024.  

[...] não pode ser do enfrentamento, não pode ser de um processo pedagógico combativo, porque essa é a 
linguagem, estratégia e modus operandi do machismo, do patriarcado. E quando a gente vai trabalhar a 
partir do feminismo para poder pensar a condição das mulheres, elas precisam ser combativas, elas 
precisam muitas vezes aquela história, aumentar o tom de voz. E às vezes, engrossar o tom de voz, para 
que elas consigam ser respeitadas, para que elas consigam se colocar, mas porque de antemão elas estão 
numa condição de desigualdade nessa estrutura da sociedade e para mim, a sociedade eu dizia que ela era 
de conflito [...] para a gente trabalhar com os homens tem que ter exatamente um outro modus operandi, 
que a gente foi aprendendo também com o feminismo, que é a política do cuidado e não a política do 
enfrentamento, à linguagem bélica. As pessoas usam a guerra contra as drogas, a guerra, contra o 
feminicídios, um monte de linguagem bélica que não funciona. Se a gente está pensando na transformação 
do machismo, do patriarcado, nessa coisa toda, isso tudo é processo pedagógico, processo educativo. (Jorge 
Lyra, entrevista, 2024). 



122 
 

Como bem enfatiza o professor, se faz necessário uma proposta pedagógica a partir de 

uma política do cuidado, da amorosidade, de modo que esses sujeitos se sintam acolhidos. Essa 

noção de cuidado apresenta novas formas de se relacionar consigo, mas também com os/as 

outros/as, uma vez que restitui suas capacidades afetivas. Cabe destacar ainda, que esse ideal 

sempre esteve presente nos projetos e campanhas desenvolvidas pelo Instituto PAPAI, como 

podemos observar na ilustração abaixo.  

 

Figura 7: Card em alusão ao Dia dos Pais 

 

Fonte: Instagram do Instituto PAPAI28 

  

Ao mesmo tempo em que enxergamos distintas formas de paternagem nas representações 

acima, também podemos observar uma pluralidade de masculinidade, as quais rompem com o 

modelo normativo. Acreditamos que recuperar as representações de amorosidade, cumplicidade 

e afeto em torno das relações masculinas constitui uma estratégia de reconciliação com esses 

indivíduos, uma vez que possibilita a libertação das amarras que o patriarcado impôs sob suas 

vidas e corpos.  

 

 
28 Disponível em: https://www.instagram.com/institutopapai/ Acesso em: 15 jun. 2024. 



123 
 

7.1.2 “A educação é a chave, porque tem que mudar o sujeito, tem que mudar os corações 

e mente para mudar a sociedade”: Narrativas de Mariana Azevedo 

Doutoranda, Mestra e Graduada em Ciências Sociais, Mariana Azevedo de 40 anos reside 

na cidade de Recife-PE, onde há pouco mais de 1 ano atua na Secretaria Estadual de Direitos 

Humanos de Pernambuco na função de Gerente Geral de Promoção de Equidade Social. Durante 

seu trabalho como gestora tem desenvolvido ações na política de promoção da igualdade racial, 

política da pessoa idosa, da pessoa LGBTQIA+ e pessoas com deficiência, onde desfruta das 

experiências constituídas durante o seu ativismo e formação política.  

 A entrevista com Mariana ocorreu em 14 de maio de 2024, tendo uma duração de pouco 

mais de 40 minutos, onde a entrevistada narrou acerca das atividades desenvolvidas, bem como 

as principais aprendizagens e memórias afetivas constituídas nesses 15 anos em que atuou no 

Instituto PAPAI. Durante a conversa, foi notório a emoção e brilho nos olhos com a qual Mariana 

falava do Instituto PAPAI, espaço de formação enquanto pessoa, profissional, mas também ser 

político, conforme destacou ao longo da conversa.  

 

Figura 8: Entrevista com Mariana Azevedo (2024) 

 

Fonte: Arquivo do autor 

 

O fato de iniciar suas atividades ainda no período da graduação, possibilitou que Mariana 

(2024) construísse uma ampla trajetória no Instituto PAPAI, vindo ocupar diferentes posições 

dentro dessa organização. Suas vivências, por sinal, assinalam para o entrelaçamento entre a sua 



124 
 

história pessoal e a história do Instituto PAPAI, uma composição que cruza diferentes 

temporalidades, afetos e memórias. Ao rememorar esses episódios que marcam sua vida, Mariana 

(2024) descreveu os seguintes caminhos percorridos 

 

  

 

 

 

 

 

O relato da cientista social sinaliza para constituição de uma extensa bagagem durante sua 

passagem pelo Instituto, uma experiência de formação intelectual e profissional que a permitiu 

enveredar por territórios desconhecidos, até então. Ao mesmo tempo, sua fala chama atenção para 

o contato inicial com o campo de discussão sobre gênero, feminismos e masculinidade, temáticas 

que ainda não tinham sido introduzidas no decorrer da sua formação acadêmica.  

 Durante nossa conversa, ficou perceptível que o Instituto assume um lugar de formação 

intelectual, humana e político-pedagógica, com o objetivo de que seus sujeitos educativos 

pudessem atuar em diferentes espaços, principalmente, na desconstrução dos paradigmas arcaicos 

que ainda ocasionam sérias consequências na sociedade. Entendendo ser este um dos principais 

problemas a serem enfrentados na atualidade, o Instituto PAPAI tem se consolidado enquanto um 

espaço de referência para problematizar essas questões. 

 

 

 

A partir dos apontamentos de Mariana (2024), percebemos o comprometimento e 

preocupação do Instituto PAPAI na realização de um trabalho com temáticas de gênero, 

masculinidade e afins, com a finalidade de ampliar essa discussão não apenas no âmbito 

acadêmico, mas também em outras esferas da sociedade, como nas comunidades onde durante 

muito tempo se realizou atividades de intervenção. Tais ações foram fundamentais para 

constituição de espaços de conscientização e reflexão crítica.    

Eu entrei em 2005 para ser estagiária, estava no quinto período da graduação e vi um cartaz da seleção no 
corredor da universidade, eu não tinha contato com debate de gênero, eu fazia parte de um movimento 
estudantil [...]. Parece estranho até a gente falar isso hoje, já que o debate de gênero é tão forte e tão popular, 
mas naquele momento a gente não tinha um debate ainda. Assim, acumulado no momento estudantil, pelo 
menos sobre gênero, feminismo, a gente naquela época trabalhava com a ideia de combate às opressões e 
tal, enfim, já tinha esse engajamento nas questões políticas. Aí me candidatei para essa vaga bem 
aleatoriamente em busca de uma grana para ajudar minha formação, crucial nos estudos. E fiquei, me 
interessei, mas eu nunca tinha tido nenhum contato, nem na graduação, ler sobre esse tema das 
masculinidades. E quando eu li foi no PAPAI, onde me engajei, tanto no envolvimento da organização 
como no debate teórico no movimento feminista e tal. Fiquei até me formar, como estagiária, me formei 
em 2007 e logo que eu me formei, fui contratada como assistente de projetos, e fui fazendo a escadinha, 
de assistente de projetos, eu fui para coordenadora de projetos, [...] depois fui para a coordenadora de 
projetos, coordenadora de núcleo e aí fui fazer parte da coordenação colegiada. (Mariana, entrevista, 2024). 

Grande parte do quem eu sou e tudo que eu vivi nesse espaço é imensurável [...] porque eu aprendi sobre 
o feminismo no PAPAI, eu aprendi sobre política pública no PAPAI, eu aprendi sobre racismo no PAPAI, 
eu aprendi sobre movimentos sociais no PAPAI, então assim, foi aquela explosão. Eu nunca tinha tido 
contato com debates sobre masculinidades e dediquei uma parte significativa da minha vida a isso. 
(Mariana, entrevista, 2024). 



125 
 

Imerso nesse movimento, percebemos a existência de uma preocupação do Instituto com 

esse processo formativo dos/as seus/suas estagiários/as, uma vez que estes temas durante muito 

tempo estiveram ausentes dos currículos das instituições de ensino superior. Ainda de acordo com 

Mariana (2024), havia um investimento na formação teórica dos/as integrantes do Instituto 

PAPAI, a qual acontecia de forma horizontal e coletiva. 

 

 

 

 

 

Essa postura assumida pelo Instituto, trouxe uma série de implicações para seus/suas 

integrantes, pois evidenciou o desenvolvimento profissional desses indivíduos que se 

encontravam em processo de formação. Outro aspecto que necessita ser destacado, consiste na 

política de organização da instituição, uma vez que sempre esteve assentada no princípio da 

horizontalidade, de modo que todos/as pudessem participar do processo de tomada de decisão de 

forma igualitária. 

 

Figura 9: Reunião de planejamento, avaliação, monitoramento e sistematização 

 
Fonte: Facebook do Instituto PAPAI29 

 

 
29 Disponível em: https://www.facebook.com/institutopapai/photos. Acesso em: 15 jun. 2024.  

A gente fazia debate teórico, metodológico toda semana, de 15 dias em 15 dias, a gente tinha texto para 
ler, era grupo de estudo e eram horas do meu estágio que eu tinha para fazer formação interna, o estágio 
dos sonhos. Então assim, o PAPAI fazia esse investimento de você estar entrando e como eu não sabia 
nada, foi feito esse investimento em mim, em várias outras pessoas, que tiveram essa trajetória comigo. 
Então assim, a gente tinha espaço para estudar, para aprender, para se formar enquanto profissional lá 
dentro, a gente aprendeu muito lá, porque temos esse espaço, era uma política da organização fazer 
formação com a gente, então, isso deu frutos. (Mariana, entrevista, 2024). 



126 
 

A imagem acima, representa um pouco das experiências descritas por Mariana (2024) 

durante nossa entrevista, entendendo as rodas de conversa enquanto espaços férteis para 

constituição de cumplicidades políticas e afetivas. Acreditamos que essa opção assumida pelo 

instituto reacende as capacidades imaginativas dos/as seus/suas integrantes, de modo que o ideal 

de equidade de gênero e justiça social deixe de ser um sonho individual e se torne um 

compromisso coletivo daqueles/as que lutam para essa mudança. 

Enxergamos essa opção política, social e ética enquanto um compromisso que transita 

entre o profissional e o pessoal, pois segue acompanhando os indivíduos em seus diferentes 

trajetos que realizam ao longo da vida. Entretanto, compreendemos que esse processo não ocorre 

de maneira linear ou mesmo pacífica, mas encontra-se marcado por disputas, reivindicações, onde 

estes indivíduos necessitam se reafirmar e realizar uma série de enfrentamentos na luta pelos 

ideais que acreditam e defendem. 

 

Figura 10: Campanha homens a favor da legalização do aborto (2025) 

 
Fonte: Site do Instituto PAPAI 

 

 Em meio sua trajetória, o Instituto PAPAI sempre assumiu uma postura crítica, combativa 

e de enfrentamento, tendo em vista as recorrentes tentativas de retrocesso aos direitos sociais e 

coletivos que seguem sendo atacadas pelos setores conservadores da sociedade, conforme 

podemos observar na imagem acima. Entendemos que posicionamentos dessa ordem são 



127 
 

fundamentais para que venhamos assegurar a continuidade dos direitos e garantia da dignidade 

daqueles/as que frequentemente sofrem com os desmandos de uma política nefasta. 

 

7.1.3 “A gente tem que começar a ver os homens como parte da solução, não apenas como 

parte do problema”: Narrativas de Daniel Lima 

Mestre em Saúde Pública (UFSC), Bacharel em Psicologia (UFPE) e pai de três meninos 

– Francisco (6 anos), Caetano e Luiz (4 anos) –, Daniel tem 46 anos e é morador da cidade de 

Recife-PE. Atualmente, tem se dedicado ao exercício da paternidade e atuado como 

psicoterapeuta clínico, focando especialmente no trabalho voltado à população masculina 

(homens cisgêneros e transgêneros). Além disso, desempenha atividades como consultor 

independente nas temáticas de gênero e masculinidade.  

Nosso encontro virtual aconteceu na tarde de 13 de maio de 2024, com uma duração 

aproximada de 40 minutos, onde Daniel (2024) recuperou suas memórias afetivas e narrou um 

pouco acerca dos trajetos político-pedagógicos construídos durante sua passagem pelo Instituto 

PAPAI. No curso da conversa, o entrevistado destacou que sua história nesse espaço iniciou como 

estagiário, em meados do ano de 2000 seguindo até 2006, quando decidiu trilhar outros objetivos 

de ordem pessoal.  

 

Figura 11: Entrevista com Daniel Lima (2024) 

 

Fonte: Arquivo do autor 

 



128 
 

Tendo o primeiro contato com o Instituto PAPAI durante sua formação acadêmica em 

Psicologia (UFPE), Daniel (2024) destaca que sua aproximação com essa organização resultou 

da orientação de uma prima que recomendou sua participação numa seleção de estágio que 

ocorria naquele momento. Isto porque, acreditava que a proposta de trabalho desenvolvida pelo 

Instituto PAPAI dialogava com seus interesses. Acerca desse contato inicial, Daniel (2024) fez o 

seguinte destaque 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O relato descrito por Daniel (2024), além de trazer detalhes do seu envolvimento inicial 

com o Instituto PAPAI, também sinaliza para o ineditismo dessa organização no desenvolvimento 

de um trabalho com as temáticas de gênero, masculinidade e feminismos, num período em que a 

discussão ainda era muito tímida. São inclusive estes aspectos que despertaram a atenção do 

entrevistado, fazendo com que este permanecesse nesse espaço por um longo período, mesmo 

após o término do seu curso de graduação.  

 Ao rememorar essa caminhada trilhada a partir de um horizonte coletivo, Daniel (2024) 

ressaltou o papel formativo que essa instituição proporcionou no curso da sua trajetória, 

despertando seu olhar e criticidade para questões que durante muito tempo estiveram 

invisibilizadas e/ou passíveis de questionamentos, conforme segue o trecho abaixo  

 

 

 

[...] eu estava no começo do curso de psicologia e meio incomodado, estava querendo já desde o começo 
algo um pouco mais prático, minha pegada era essa, queria fazer algo mais prático, principalmente, fazer 
algo dentro de comunidades, em escolas públicas. E ela me falou, olha, Dani, tem o Instituto PAPAI, eu 
acho que de repente tem a ver um pouco com isso que você está querendo, porque você não conversa com 
o Jorge. Ela não entrou muito em detalhe sobre o que era o Instituto PAPAI, acho que até porque na época 
era muito estranho a pessoa explicar o que era o Instituto PAPAI, ninguém nem falava em gênero direito. 
Eu já estava na universidade há não tanto tempo, acho que 1 ano e meio mais ou menos e nenhuma 
disciplina abordava a questão de gênero, como em toda minha graduação apenas um professor que dava 
uma disciplina chamada psicologia antropologia, o Niel foi o único professor que trouxe a questão de 
gênero para a disciplina. Então, era algo que na época estava muito no começo ainda, estou falando de 
1999. E aí ela só me falou que o PAPAI trabalhava em comunidade, que tinha projetos em escola, ela não 
entrou muito no que o PAPAI fazia [...] eu fui conversar com o Jorge, encontrei com ele em algum outro 
momento na universidade, alguma coisa do tipo e ele me explicou o que era a organização e falou que ia 
rolar uma seleção para estágio e falou: “- tenta lá, participa”. E eu entrei, mas eu não sabia o que era gênero, 
eu participei da seleção, achei interessante a proposta, gostei da ideia de estar dentro de uma escola, de 
trabalhar com adolescentes e entrei. Aquilo que inicialmente era um estágio, que era para durar 6 meses 
ou um ano e terminar, eu fiquei estagiando durante 4 anos, e eu não saí mais de lá. 

[...] fiz toda uma formação lá dentro teórica em torno dos diversos aspectos desse guarda-chuva mais amplo 
de gênero. E também pensando em atuação, para mim foi uma formação mesmo. Tive a minha formação 
no Instituto PAPAI, que na verdade, durante muito tempo teve um peso maior para mim do que uma 
formação na universidade, tanto que o que eu faço hoje é a cara do que eu fazia no PAPAI. Eu nunca parei 
de trabalhar com essas temáticas, eu passei esse estágio e quando eu estava terminando, já para graduar, 
foi o meu primeiro trabalho, então eles me contrataram como pesquisador. 



129 
 

 

Essa formação político-pedagógica realçada por Daniel (2024) é mencionada em diversos 

momentos da nossa conversa, onde este sujeito destaca a importância que esse processo 

formativo, crítico e emancipador desempenhou na sua trajetória profissional, acadêmica e 

também pessoal. O percurso que teve início ainda na graduação na condição de estagiário e 

prosseguiu mesmo após o término da sua formação acadêmica, quando assumiu o posto de 

pesquisador na respectiva instituição, rendeu muitas oportunidades.  

 

 

 

 

Mediante as considerações de Daniel (2024), percebemos que o Instituto PAPAI se 

constitui enquanto um lugar de reflexão crítica e emancipação, pois convida seus sujeitos 

educativos a refletirem acerca das questões que até então se encontravam inacessíveis as suas 

realidades. Esse movimento disruptivo, avança na construção de outros cenários, visto que esses 

sujeitos passam a problematizar e transformar as realidades nas quais se encontram inseridos a 

partir da incorporação de novos discursos e práticas.  

Partindo desse princípio, os itinerários constituídos ao longo dessa trajetória permitiram 

que o entrevistado participasse ativamente do desenvolvimento de diferentes atividades que eram 

produzidas pela instituição, principalmente, aquelas que tinham como foco ações que abordavam 

as temáticas de gênero e masculinidade. Ainda sobre esse aspecto, Daniel (2024) relembra sua 

colaboração nas oficinas realizadas com jovens que ocorriam em escolas públicas da cidade do 

Recife-PE 

 

 

 

 

Com base no relato do entrevistado, percebemos que esse trabalho de sensibilização 

desenvolvido pelo Instituto PAPAI na Escola Novaes Filho, permitia que os/as estudantes 

Foi introduzido uma série de discussões que eu não tinha acesso, sendo um homem, de classe média, 
branco, heterossexual e tudo mais. Tudo aquilo que eu vi, que eu estudei e que eu me aprofundei, que eu 
dediquei meu tempo, botei minha energia para fazer naquela época. Eu não teria tido acesso aquilo em 
nenhum outro espaço, eu acho, eu acho não, com certeza, aqui em Recife eu não teria conseguido ter acesso 
aquelas discussões, àquelas leituras, aquelas vivências. 

[...] o projeto era focado nessa intervenção com adolescentes da Escola Novaes Filho, o tema central era 
toda a questão de uma sensibilização para a temática de gênero, para que eles entendessem que eles também 
têm um, que é coisa estranha para nós homens, como se nós não tivéssemos gênero. E para mostrar que 
essa questão de gênero também impactava na vida deles, mas com foco muito maior para questões de 
sexualidade e direitos sexuais e reprodutivos, os relacionamentos e tal. 



130 
 

envolvidos/as pudessem discutir coletivamente acerca das construções socioculturais de gênero e 

masculinidade. Através dessas iniciativas, novas narrativas eram constituídas, de modo que esses 

jovens viessem assumir uma postura autocrítica frente as suas experiências individuais e coletivas.  

 Estas intervenções também objetivavam que os/as estudantes saíssem de uma posição 

passiva e assumissem um comprometimento com a construção de novas dinâmicas de gênero, 

uma vez que estes atravessamentos impactavam suas vidas. Por outro lado, possibilitaria uma 

mudança em torno das suas realidades e dos locais onde se encontravam inseridos, desmantelando 

as relações autoritárias e hegemônicas que historicamente estiveram condicionando hierarquias 

e/ou subalternidades. 

 

Figura 12: Atividade com jovens da Escola Estadual Novaes Filho 

 

Fonte: Site do Instituto PAPAI30 

 

Unindo conhecimento científico e ativismo político, estas ações podem ser 

compreendidas enquanto estratégicas atuações no despertar de consciência crítica desses sujeitos, 

entendendo que potencializam o debate, reflexão e construção de alianças num movimento 

comum. Envolvê-los dentro de um protagonismo político significa, portanto, aproximá-los de 

uma política de gênero, de modo que esses jovens venham não apenas compreender essas 

dinâmicas, mas também assumir um comprometimento com essas pautas.  

Partindo dessa compreensão, Daniel (2024) destaca que a riqueza do trabalho 

desenvolvido pelo Instituto PAPAI se encontra justamente nessa proposta que engloba a 

 
30 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/ Acesso em: 15 jun. 2024.  



131 
 

aproximação, diálogo e conscientização dos seus sujeitos educativos, os quais despertarão para 

as questões que durante muito tempo estiveram silenciadas dentro da sociedade. Ainda segundo 

o entrevistado, torna-se cada vez mais urgente construir propostas de envolvimento com estes 

sujeitos, entendendo 

 

 

 

 

 

Como bem destaca Daniel (2024), sem o envolvimento dos homens, dificilmente 

conseguiremos avançar na construção de uma sociedade mais equânime e justa, entendendo que 

estes sujeitos detém de um lugar fundamental no desmantelamento das relações de opressão, 

machismo e sexismo que ainda são veiculadas nos dias de hoje. Logo, realizar um trabalho de 

conscientização com esses sujeitos pode ser concebido enquanto um passo fundamental para que 

venhamos avançar numa proposta de sociedade mais justa.  

  Acreditamos que na medida em que os homens são envolvidos nessas dinâmicas, são 

também convidados a repensarem seus posicionamentos, discursos e atuações frente a 

possibilidade de introduzirem novas configurações em seus respectivos campos de atuação. 

Portanto, o trabalho a partir de uma perspectiva feminista torna-se imprescindível, uma vez que 

oportuniza aos homens revisitarem suas práticas, mas também adotar um compromisso nesse 

projeto de mudança.  

 

 

 

 

 

 

 

[...] importância do engajamento com homens em questões voltadas à briga sexuais e reprodutivos de 
prevenção e violência contra as mulheres [...] a ideia de que sem envolver os homens, a gente não consegue 
objetivos geral que a gente deseja, que é a igualdade de gênero, uma sociedade menos violenta e para mim, 
isso sempre tem total sentido. E da forma como era apresentado no Instituto PAPAI, também fazia total 
sentido. Era muito engraçado quando eu falava com outras pessoas assim, até com amigos e tal, às vezes 
as pessoas achavam estranho que estivesse fazendo aquilo, mas para mim parecia muito, muito natural e 
muito correto, era algo que fazia muito sentido e até hoje eu acho que faz muito sentido, tanto que eu 
continuo trabalhando com isso até hoje. 



132 
 

Figura 13: Atividade com jovens da Escola Estadual Novaes Filho (2009) 

 
Fonte: Site do Instituto PAPAI31 

 

Na compreensão de Daniel (2024), o trabalho com homens a partir de uma perspectiva 

feminista desponta enquanto um passo estratégico para que possamos constituir novas narrativas 

em torno das masculinidades, visto que historicamente esses sujeitos foram concebidos a partir 

das representações patriarcais. Reconstruir esses imaginários, urge enquanto um primeiro passo 

para que venhamos instituir novas relações de gênero. 

 

7.1.4 “A gente precisa sempre acreditar que um dia a gente vai conseguir vencer”: 

Narrativas de Adrian 

Inquieto, esperançoso e defensor dos direitos humanos, Adrian é um jovem ativista de 32 

anos, engajado politicamente no desenvolvimento de ações em prol da comunidade LGBTQIA+. 

Atualmente, ocupa a vice-diretoria do Coletivo Gaymado32, do qual também é cofundador, um 

grupo composto por pessoas LGBTQIA+ que tem atuado no enfretamento da LGBTfobia e 

violências de gênero, principalmente, no bairro da Várzea, periferia da cidade de Recife, capital 

de Pernambuco.  

Nossa conversa ocorreu na tarde nublada de 07 de maio de 2024, onde dialogamos um 

pouco acerca dos seus trajetos de luta, anseios e sonhos que vem sendo gestados em meio uma 

 
31 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/ Acesso em 15 jun. 2024.  
32 O Coletivo Gaymado surgiu a partir da prática do esporte conhecido como “jogo de queimada”. Esta experiência 
coletiva teve sua gênese a partir de alguns episódios de LGBTfobia vivenciados na comunidade do Várzea em 
Recife-PE, onde um grupo de adolescentes LGBT’s se organizou para combater os preconceitos presentes naquele 
território a partir da prática desse esporte.  



133 
 

realidade que ainda se encontra assentada num conjunto de desigualdades, sobretudo, no que 

se refere a população LGBTQIA+. O diálogo que teve duração média de 50 minutos, ocorreu 

de forma leve e esteve marcada pelas memórias afetivas e recordações que remontam as 

conquistas alcançadas a partir desse trabalho coletivo e incansável. 

 

Figura 12: Entrevista com Adrian Oliveira (2024) 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

Durante sua trajetória no Instituto PAPAI, Adrian (2024) esteve engajado nas ações 

desenvolvidas por um grupo de jovens, intitulado Atuação, o qual realizava um trabalho na 

comunidade do Várzea e também em escolas do entorno, debatendo temas como violência, 

machismo, masculinidade, gênero e afins. Ainda nesse período, participou de inúmeras 

atividades, eventos e formações, que o possibilitaram construir uma ampla experiência no debate 

com essas temáticas. Sobre esses percursos, o entrevistado relembrou 

 

 

 

 

O desenvolvimento das ações educativas a partir da perspectiva feminista, conforme 

destacado por Adrian (2024), evidencia os fundamentos que inspiram o trabalho desenvolvido 

pelo Instituto PAPAI, o qual defende a necessidade de uma formação político-pedagógica para 

homens a partir desse viés. Na compreensão do jovem, essas iniciativas possibilitavam combater 

[...] o Atuação era um grupo de jovens na perspectiva feminista de combate à violência [contra] as 
mulheres. Então, a gente fazia um trabalho dentro do Instituto PAPAI nessa perspectiva de educar os 
homens com o pensamento da não violência contra as mulheres, não reprisar aquilo que os pais, avós, 
ensinam durante o tempo, passando de geração em geração, de pai para filho [...] 



134 
 

a herança patriarcal que ainda segue sendo propagada de geração em geração, através das crenças 

e costumes que se baseiam em pressupostos patriarcais. 

 

Figura 13: Ações educativas com jovens de comunidades populares da cidade do Recife-PE (2025) 

 

 
Fonte: Site do Instituto PAPAI33 

 

Por outro lado, estas intervenções avançam na democratização do acesso as discussões 

sobre gênero e masculinidade, entendendo que durante muito tempo esses debates estiveram 

inacessíveis para a grande maioria da população, se fazendo presente em sua maioria nas 

instituições de ensino superior. Deste modo, ao realizar esse movimento, o Instituto PAPAI 

 
33 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024. 



135 
 

oportunizava que esses sujeitos tivessem uma formação crítica e participassem ativamente da 

construção coletiva de conhecimentos. 

A abordagem adotada para realização dessas oficinas consistia na estruturação de rodas 

de diálogos, conforme nas imagens acima, o que reforça a proposta de um diálogo horizontal e 

construção coletiva de conhecimentos, de modo que esses indivíduos assumissem um 

protagonismo durante essas atividades. Por esta razão, ao passo em que eram inseridos nessas 

dinâmicas, esses sujeitos também iam se politizando e construindo novas narrativas em torno das 

suas experiências de vida. 

Ao rememorar seu contato inicial com essas discussões, Adrian (2024) destacou a 

importância do Instituto PAPAI no seu processo de aproximação com o ativismo político, uma 

vez que esse encontro o inseriu na luta por uma justiça social e de gênero, impulsionando-o numa 

constante busca pela transformação do espaço onde se encontrava inserido. Assim, nesse 

movimento de busca pela sua afirmação e construção da sua identidade pessoal e política, o 

entrevistado destacou 

 

 

 

 

 

Ao relatar suas principais indignações frente uma estrutura de sociedade que se encontra 

atravessada por um conjunto de violências e desigualdades, observamos na fala de Adrian (2024) 

os rastros de denúncia de alguém que enfrentou ao longo da vida os efeitos perversos desses 

dispositivos hegemônicos. Por outro lado, também encontramos no seu relato, indícios que 

apontam para uma mudança possível, desde que estejamos organizados a partir de um horizonte 

coletivo.  

 Acerca desse processo de construção coletiva de conhecimento, Adrian (2024) destaca 

que seu contato com o Instituto PAPAI ocorreu enquanto um divisor de águas em sua vida, tendo 

em vista que nesse espaço realizou não apenas uma formação em termos acadêmicos, mas uma 

formação integral que contemplou aspectos do campo pessoal e profissional. Com base nessa 

perspectiva, o entrevistado realizou o seguinte depoimento 

 

Eu sempre fui um jovem e um adolescente muito inquieto com essa perspectiva de tudo que eu vim 
aprendendo na sociedade, entendeu? A gente sempre é condicionado a reprisar e a rever as coisas do 
passado, no caso, a questão da violência contra LGBTQIA+, contra as mulheres e isso [até então] era 
normal na época, mas para mim não era normal. Então, com essa minha inquietude, eu comecei a buscar 
horizontes, comecei a buscar grupos que eu pudesse militar, trabalhar internamente minhas questões 
enquanto gay, como [também] as de outras pessoas, para não passar por diversas violências que eu acabava 
ouvindo e vendo. 



136 
 

 

 

 

 

 

 

Ao observarmos a fala do jovem, identificamos o caráter formativo presente nas ações 

desenvolvidas pelo Instituto PAPAI, as quais foram responsáveis por proporcionar uma nova 

percepção de mundo, conforme descreve o entrevistado. Tais formações, ocorridas através de 

cursos na perspectiva de gênero, masculinidade e feminismos, são descritas por Adrian (2024) 

enquanto um retorno aos seus questionamentos, uma vez que através dessas discussões muitas 

das suas inquietudes eram elucidadas. 

Adrian (2024) também destaca a existência de uma democratização na escolha dos temas 

trabalhados internamente, de modo que esses sujeitos eram convidados a trazerem seus principais 

questionamentos para serem discutidos nesse espaço, conforme mencionado em diversos 

momentos da entrevista. Em síntese, havia uma preocupação com a formação integral dos seus 

componentes, entendendo que só a partir de uma leitura crítica seria possível desenvolver ações 

efetivas em torno das suas realidades. Ainda segundo Adrian (2024) 

 

 

 

 Com base nesse relato, percebemos que o Instituto PAPAI introduziu novas dinâmicas 

em torno da vida desses sujeitos, permitindo-os sonhar com novas possibilidades, uma vez que 

estavam fadados – em sua maioria – a reproduzirem uma realidade desumana e cruel. Assim, ao 

ampliar as percepções de mundo desses jovens, essa organização não apenas apresentava um 

leque de oportunidades para esses sujeitos, como também oferecia condições para que 

realizassem intervenções nos espaços onde se encontravam inseridos.  

 

 

 

[...] o Instituto PAPAI quando ele surgiu para mim e para os outros demais, foi por conta disso, porque 
trouxe conhecimento para gente, toda aquela inquietação que a gente tinha na nossa adolescência ou na 
nossa infância, o Instituto PAPAI foi tirando. Então, a gente sugeria para eles os debates que a gente queria 
fazer, as oficinas que a gente queria e foi muito enriquecedor, porque eles nos formaram como as pessoas 
que somos hoje, pessoas sensíveis, pessoas que têm uma outra visão de mundo. Então, assim, um dos 
cursos que a gente mais gostamos e que a gente queria repetir toda vez era o de sexualidade, reprodução e 
gênero [...] que fez com que tirássemos todas as dúvidas que tínhamos sobre questões de sexualidade, sobre 
doenças sexualmente transmissíveis, sobre a questão de gênero, sobre feminismo, tudo que a gente tinha, 
aquelas inquietações que a gente já vinha trabalhando. 

[...] quando o Instituto PAPAI veio e capturou esses adolescentes e jovens na época, trazendo para o debate, 
isso acabou trazendo muito mais do que um debate, trouxe enriquecimento, trouxe empoderamento e fez 
com que todos os jovens daquela época hoje estão formados, tem seu próprio negócio, não seguissem o 
caminho da marginalidade que era o mais provável. 



137 
 

Figura 14: Ações educativas com jovens de comunidades populares da cidade do Recife (2015) 

 

Fonte: Site do Instituto PAPAI34 

 

 É nítido que o Instituto PAPAI oferecia para esses jovens muito além de uma formação 

em termos acadêmicos, uma vez que também se tornava um espaço coletivo de partilhas, 

aprendizagens e afetos, onde seus sonhos e utopias ganhavam forma e sentido em meio as 

atuações de pessoas que comungavam de uma mesma visão de mundo. Ao mesmo tempo, podia 

ser compreendido enquanto um espaço de construção de alianças, entendendo que a luta por um 

mundo melhor só é possível a partir de um horizonte coletivo, popular e feminista.  

As narrativas de Adrian (2024) não apenas remontam suas experiências formativas e 

trajetos percorridos durante sua passagem por essa organização, mas também anunciam novas 

possibilidades de subversão nessa estrutura de sociedade que ainda se mantém desigual e 

desumana. São, portanto, estes rastros de luta e insurgência que reavivam nossas esperanças na 

construção de um mundo mais justo.  

 

7.2 Narrativas que ecoam do Instituto MasCS 

 Os testemunhos que enunciam os trajetos do Instituto MasCS remontam a estruturação de 

alianças políticas forjadas nos sonhos coletivos e individuais de utópicos comprometidos com a 

constituição de um mundo mais justo, humano e equânime. A boniteza dessa experiência se 

encontra justamente na concepção que fundamenta esse projeto, um cruzamento entre ativismo 

 
34 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024.  



138 
 

político e conhecimento científico que avança no despertar de homens para um maior 

envolvimento com um projeto feminista de sociedade.  

Engajados politicamente com os processos de luta do movimento feminista, essa 

organização tem apresentado caminhos alternativos para que o ideal de masculinidade feminista 

prospere e oportunize a formação de novas experiências de gênero. Desta maneira, tomamos 

como ponto de partida os anúncios narrativos de integrantes do Instituto MasCS, dado o 

entrelaçamento entre as distintas experiências, bem como as articulações produzidas com o 

objetivo comum de eliminar as estruturas perversas do patriarcado. 

 

7.2.1 “[...] há um forte compromisso por parte do Instituto e da sua abordagem com as 

definições políticas, ideológicas e epistemológicas dos feminismos”: Narrativas de Luciano 

Fabbri 

 Doutor em Ciências Sociais, ativista político e membro fundador do Instituto MasCS, 

Luciano Fabbri apresenta uma vasta trajetória no trabalho com temas como gênero, 

masculinidade e feminismos. Nosso encontro virtual ocorreu na tarde de 28 de agosto de 2024, 

tendo uma duração média de 40 minutos, onde foi possível conhecer um pouco do seu legado de 

luta e comprometimento social com a construção de um projeto de sociedade mais justo e 

equânime. 

No âmbito da gestão pública, Luciano foi Coordenador da Área de Gênero e Sexualidades 

da Reitoria da UNR (2019-2022) e Secretário de Educação e Formação do Ministério de 

Igualdade, Gênero e Diversidade da Província de Santa Fé (2022-2023). Já na esfera dos 

movimentos sociais, fundou o coletivo “Varones Antipatriarcales” na cidade de La Plata no ano 

2009, um importante espaço de luta, reflexão e ativismo político que trouxe importantes reflexões 

para o campo social e acadêmico. 

 



139 
 

Figura 15: Entrevista com Luciano Fabbri (2024) 

 

Fonte: Arquivo do autor 

 

 Ao rememorar o somatório de experiências que compõe seus trajetos político-

pedagógicos, Luciano (2024) destacou que antes mesmo da criação do Instituto MasCS já havia 

constituído outros itinerários a partir do ativismo político. Consequentemente, estas iniciativas 

que haviam antecedido a fundação dessa organização, potencializaram o acúmulo de 

competências para o trabalho com essas temáticas e serviram de base para a estruturação das 

primeiras atividades, conforme destaca no seguinte relato  

 

 

 

 

 

Ao passo em que Luciano (2024) narra suas andanças no campo da militância, também 

chama a atenção para uma necessidade que era sentida naquele momento, no sentido de 

institucionalizar o trabalho que já vinha sendo realizado em espaços não formais. Essa decisão, 

por sinal, representou uma significativa conquista, pois as ações desenvolvidas nesse campo 

ganharam um perfil institucional, sendo possível a execução de um conjunto de atividades em 

parceria com outras organizações, conforme podemos constatar no registro abaixo.  

 

[...] já vinha trabalhando na agenda das masculinidades há muitos anos, pelo menos 10 anos antes da 
criação do Instituto, sempre em coletivos ativistas, mais de base, coletivos políticos, com perfil mais de 
militância em organizações sociais, mais ligado ao espectro da esquerda e embora isso permitisse fazer 
ciência, reduziu muito o espectro, porque era um perfil mais político, ideológico, do que institucional. 
Então, começamos a construir esse perfil institucional de onde começamos também a fazer ciência política 
mais institucional [...] 



140 
 

Figura 16: Curso de formação sobre masculinidade para trabalhar com homens jovens e adolescentes (2021) 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS35 

 

Por outro lado, esse movimento também apresentou uma série de avanços na produção do 

conhecimento, pois os princípios que fundamentam essa experiência puderam ser sistematizados 

a partir da produção de uma ciência comprometida política, pedagógica e eticamente na formação 

e emancipação de indivíduos críticos. Desse modo, tendo como base a constituição dessa 

experiência que surge num viés coletivo, Luciano (2024) sinalizou algumas das ações que vem 

sendo realizadas nos últimos anos 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 
35 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em 20 Ago. 2024 

[...] esse é um elemento que teve muito a ver com o contexto e como ele condicionou nossa agenda, que 
nesse mesmo período começou a trabalhar a iniciativa spotlight das Nações Unidas e da União Europeia 
na Argentina e passamos a fazer as contrapartes da iniciativa spotlight para a implementação de projetos 
ligados à prevenção e eliminação da violência contra mulheres e meninas através do trabalho com homens. 
Então, as ações mais duradouras, mais prolongadas no tempo e com o desenvolvimento dos processos e 
produtos mais relevantes, são o marco dessas articulações. Alguns desses processos são mais de caráter 
pedagógico, como foi a concepção do kit pedagógico, do curso virtual “Masculinidades: ferramentas para 
facilitar oficinas com adolescentes e jovens” e depois também o trabalho que fizemos sobre 
“masculinidades corresponsáveis” que também tem sua versão kit e sua versão assíncrona de curso. Além 
disso, poderíamos citar a construção do mapa federal de experiências de homens e masculinidades, que é 
um site criado em conjunto com o Ministério do Gênero do governo nacional e com UNFAP no âmbito da 
iniciativa spotlight para localizar geograficamente dispositivos do trabalho com homens em todo o país. 
Depois também tivemos uma experiência interessante de trabalho com o Ministério da Segurança da Nação 
e de algumas províncias, em particular Salta, Jujuy e Buenos Aires, que foi o desenho de um curso de 
formação de formadores para trabalharem com homens da força policial e de segurança. Desenhamos o 
curso e o realizamos em sua primeira edição e depois acompanhamos de diversas formas, algumas réplicas 
do próprio pessoal do Ministério da Segurança, realizadas no território. 



141 
 

 

Mediante as considerações do entrevistado, percebemos que diversas iniciativas têm sido 

possíveis a partir dos esforços coletivos implementados pelo Instituto MasCS, o que amplia as 

possibilidades de impacto nas diferentes esferas da sociedade. Também fica nítido que o acúmulo 

destas experiências tem propiciado a busca de alternativas para superar os cenários de 

desigualdades, garantindo a estruturação de inúmeras estratégias nesse movimento de contrapor-

se ao projeto patriarcal.  

Ao forjar estas experiências a partir de um projeto coletivo, estes sujeitos não apenas 

reacendem o debate e atenção para a necessidade de uma maior discussão acerca desse tema, 

como também iniciam um processo de tecer pequenas fissuras em torno de um sistema que 

sempre operou de forma contínua e ininterrupta. O registro abaixo destaca uma das múltiplas 

experiências que vem sendo desenvolvidas através das linhas de atuação do Instituto MasCS 

 

Figura 17: Formação para as forças policiais e de segurança (2023) 

 

Fonte: Instagram do Instituto MasCS36 

 

 
36 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em 20 Ago. 2024. 



142 
 

O desenvolvimento dessas atividades promovidas pelo Instituto MasCS em territórios 

como as forças de segurança, representa um importante passo para constituição de alianças e 

parcerias entre instituições, visto que propicia um enfrentamento aos constructos patriarcais que 

se encontram operando em muitas desses espaços, sem nenhuma problematização. Neste sentido, 

aproximá-los de uma política feminista significa garantir condições para que ocorra uma 

revisitação dos discursos e práticas que são produzidas nesse território. 

Ao passo em que observamos a efetividade desse trabalho em contexto argentino, também 

percebemos que novas narrativas vão sendo produzidas em outros contextos, o que reflete os 

resultados produzidos a partir desses esforços que emergem na coletividade e busca por justiça 

social e de gênero. Sob este viés, articulando conhecimento científico e ativismo político, o 

Instituto MasCS tem avançado na construção de um projeto educativo que atua numa perspectiva 

contra-hegemônica. 

Ainda no que se refere as iniciativas desenvolvidas com as forças de segurança, Luciano 

(2024) faz o seguinte destaque 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Como bem ressaltou Luciano (2024), essas possibilidades que seguem surgindo em torno 

do trabalho com homens e sobre masculinidade indica uma maior abertura das instituições para 

pensar as questões que atravessam esse tema. Ao mesmo tempo, podemos interpretá-las enquanto 

reflexo das conquistas que tem sido alcançadas a partir das articulações protagonizadas pelo 

movimento feminista na tentativa de ocasionar rupturas nessas realidades que ainda permanecem 

alicerçadas em desigualdades de gênero.  

[...] houve a possibilidade de trabalhar na perspectiva do instituto com as forças policiais, de maneira 
institucional, o que é um indicador de que alguma coisa estava se abrindo ali, certo? Pelo menos no que 
diz respeito ao comprometimento de alguns setores dessas instituições para problematizar os efeitos mais 
visíveis e mais nocivos da masculinidade. Creio que se formos um pouco mais a uma análise institucional 
das forças policiais e de segurança, são forças que por si só reproduzem uma ideia de masculinidade que 
nada tem a ver com a masculinidade das identidades dos sujeitos que fazem parte das forças policiais, mas 
em termos institucionais, existe uma ordem institucional masculina, patriarcal e acredito que a esse nível 
não chega a abertura da problematização, não há uma questão sobre o carácter patriarcal das forças 
repressivas de um Estado colonial, burguês, capitalista e patriarcal, não conseguimos a esse nível de 
interrogatório ou pergunta, acho que atingimos um nível muito mais básico ou superficial, porque esta 
questão também é muito recente na história dessa instituição [...] estas noções patriarcais de masculinidade 
influenciam as carreiras e o trabalho dos agentes das forças policiais e de segurança. Não tornar estas 
instituições mais inclusivas de outras identidades menos discriminatórias para sujeitos que não sejam a 
masculinidade hegemónica, onde se faz um uso mais profissional da força e não tão atravessado pela lógica 
viril, patriarcal, mas me parece esse o alcance, digamos, dessas apostas. 



143 
 

 Em síntese, o trabalho desenvolvido pelo Instituto MasCS desponta enquanto uma 

referência para que outras experiências político-pedagógicas dessa natureza venham emergir em 

outros territórios. Sua atuação consistente nesse campo se contrapõe as imposições de setores 

conservadores que vislumbram a continuidade da herança colonial e patriarcal. 

 

7.2.2 “[...] somos uma instituição feminista, todas nós, independentemente de sermos 

homens ou mulheres ou o que quer que seja nos reconhecemos como feministas e levamos 

a lógica feminista a todo nosso trabalho”: Narrativas de Agostina Chiodi 

Licenciada em Ciências Política pela Universidade de Buenos Aires, Agostina Chiodi 

compõe o Instituto MasCS e também integra a equipe de membros fundadores do respectivo 

instituto. Atualmente, trabalha na Diretoria de Adolescência e Juventude do Ministério da Saúde 

da Nação e também é professora da diplomatura de Masculinidades y Cambio Social do FSOC 

da UBA. Além disso, desenvolve pesquisas sobre violência de gênero, masculinidade e saúde. 

Nosso encontro virtual ocorreu em 14 de junho de 2024, com uma duração aproximada 

de 60 minutos, onde pudemos dialogar acerca dos seus trajetos profissionais, da sua atuação no 

Instituto MasCS e em movimentos sociais. Ao longo da entrevista, Agostina (2024) ressaltou suas 

preocupações com o andamento do trabalho com as questões de gênero, masculinidade e 

feminismos, uma vez que a Argentina enfrenta um governo conservador que impõe retrocessos 

em meio aos avanços obtidos nos últimos anos com esses temas.  

 

Figura 18: Entrevista com Agostina Chiodi (2024) 

 

Fonte: Arquivo autor 



144 
 

 Ao revistar seus trajetos, Agostina (2024) destacou os principais acontecimentos que 

antecederam a criação do Instituto MasCS e foram fundamentais para estruturação das primeiras 

atividades. Ainda segundo a entrevistada, o Instituto MasCS surgiu diante da constatação da 

ausência de um espaço que concentrasse os trabalhos sobre homens e masculinidade que 

aconteciam naquele momento na Argentina. Acerca desse processo, Agostina (2024) realizou o 

seguinte destaque 

 

 

 

 

Assim sendo, diante da inexistência de um espaço de referência para o diálogo em torno 

desses temas, conforme descrito acima, surge o Instituto MasCS, uma organização feminista que 

tinha como objetivo potencializar a continuidade das iniciativas que estavam acontecendo 

naquele momento. A constituição desse projeto coletivo contou, pois, com o acúmulo das 

experiências que haviam sido adquiridas pela equipe fundadora durante as andanças que 

antecederam a criação dessa organização.  

 

Figura 19: Grupo fundador do Instituto MasCS 

 

Fonte: Instagram do Instituto MasCS37 

 
37 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em 20 Ago. 2024. 

Havia 5 pessoas no momento da criação, somos de áreas diferentes, então eu junto com outro parceiro que 
é o Juan Carlos Escobar e dois companheiros de Rosário, que é o Lucho Fabbri e o Daniel, que neste 
momento não está mais no Instituto e outro companheiro de La Plata que é Ariel Sánchez. Então, eles 
estavam se encontrando em diferentes colóquios sobre masculinidades ou encontros e começaram a ver 
que na Argentina não havia um espaço onde se trabalhava as masculinidades, onde se convergiam os 
trabalhos de masculinidade que aconteciam naquele momento. 



145 
 

Outra questão que contribuiu para o andamento desse trabalho, consiste na expansão do 

tema que ocorria em face das reivindicações sociais, bem como das produções acadêmicas que 

propunham um maior debate acerca das questões de gênero e diversidade. Estes movimentos, por 

sua vez, desencadearam a estruturação de uma série de estratégias e articulações com outras 

organizações, no sentido de corresponder as demandas que eram postas naquele momento. Em 

meio essas turbulências, Agostina (2024) conta que 

 

 

 

 

 

Conforme descreve a entrevistada, as atuações do movimento feminista não apenas 

ampliaram o debate acerca de temas como feminicídios, violência de gênero, machismo, dentre 

outros, como também trouxeram questionamentos acerca dos lugares de privilégios que 

historicamente vem sendo ocupado pela maioria dos homens. Tais esforços tem demandado que 

esses sujeitos venham repensar seus discursos e práticas na arena do gênero, bem como assumir 

um comprometimento com a eliminação das violências e desigualdades.  

O surgimento dessas preocupações também sinaliza para a emergência de novas 

dinâmicas de gênero, dada a inaceitabilidade de continuar reproduzindo os mesmos quadros de 

desigualdade. Em meio esse cenário, o Instituto MasCS ressurge mobilizando estratégias político-

pedagógicas para construção de linhas de ação que garantam uma participação efetiva e 

comprometida por parte dos homens, entendendo que não é possível uma transformação mais 

ampla sem a participação desses sujeitos.  

Ainda segundo Agostina (2024), questionamentos como “qual o lugar que os homens 

ocupam na agenda de gênero?” foram fundamentais para construção de estratégias de trabalho 

com esses sujeitos, dada a imprescindibilidade da sua inserção nessas dinâmicas. Assim, com 

base nessas provocações, as primeiras articulações começaram a surgir, conforme descreve a 

entrevistada   

 

 

Em 2018, foi como uma espécie de, creio que, seria como algum tipo de explosão do tema. Pois bem, desde 
2015 na Argentina, de mão dadas com “nenhuma a menos” que foi uma mobilização feminista massiva, 
contra as do feminicídios, o tema do gênero, o tema do a violência foi instalada muito fortemente e então 
isso finalmente chegou aos homens e muitos deles começaram a perguntar: “pois bem, nestas conquistas 
das mulheres, das dissidências, das diversidades, que lugar ocupamos? O que podemos fazer? Que papel 
podemos adotar para colaborar com a mudança social necessária para tudo isto?” Todas essas questões 
levaram à formação do Instituto com o objetivo de instalar a agenda do tema das masculinidades e 
influenciar políticas públicas voltadas para homens, digamos, uma agenda de gênero. 



146 
 

  

 

 

 

 Essa estratégia adotada pelo Instituto MasCS cumpre com uma importante demanda, pois 

possibilita a elaboração de um conhecimento comprometido com a produção de novas narrativas 

em torno das experiências masculinas, de modo que seja possível refletir e principalmente 

reinventar as práticas desses sujeitos. Ao mesmo tempo, corresponde a uma demanda existente 

na literatura acadêmica, tendo em vista o baixo percentual de produções acadêmicas que 

discorram acerca dos homens sem adotar uma perspectiva de culpabilização, demonização que 

os naturalize enquanto os únicos responsáveis pelas desigualdades. 

 

Figura 20: Kit pedagógico e curso virtual autoadmnistrado "Homens e Masculinidade(s): Ferramentas 
pedagógicas para facilitar oficinas com adolescentes e jovens" (2020) 

   

Fonte: Site do Instituto MasCS38 

 

 

 
38 Disponível em: https://institutomascs.ar/recursos/. Acesso 20 Ago. 2024. 

[...] “Homens e masculinidades: ferramentas pedagógicas para facilitar oficinas com adolescentes e jovens” 
foi nosso primeiro material, no qual falamos um pouco sobre o que é gênero, o que são masculinidades, os 
mandatos de masculinidade, os custos que eles têm para homens, o tema da violência, da cumplicidade, ou 
seja, foi um material muito básico, mas tinha muito impacto porque veio à luz no momento do assassinato 
de um adolescente aqui na Argentina, em Buenos Aires, na costa atlântica, onde um grupo de homens 
espancou até a morte outro homem.  



147 
 

A produção desse material por parte do Instituto MasCS constitui um compromisso 

político-pedagógico com a agenda de gênero, pois apresenta novas possibilidades para os 

homens, os quais encontram nessa literatura fundamentos para reinventarem suas práticas e 

constituírem novas alianças. A riqueza desse material surge não apenas da denúncia da 

perversidade do patriarcado em nossa estrutura social, mas também da sua capacidade de anunciar 

um novo caminho para os homens. Segundo Agostina (2024), 

 

 

 

 

A constante procura desse conteúdo por parte de outras organizações, do poder público e 

também da sociedade civil, como descrito por Agostina (2024), realça a potencialidade desse 

material para o trabalho com homens, assim como revela uma possível incipiência de 

instrumentos pedagógicos dessa natureza. Por esta razão, os recursos elaborados pelo MasCS 

surgem enquanto uma referência para esse campo, uma vez que apresentam potencial 

autoformativo, assim como orientam a adoção de novas práticas.  

 

7.2.3 “A questão de gênero nos permitiu pensar que existem outras formas de olhar o 

mundo”: Narrativas de Joaquin Coronel 

Educador popular, licenciado em Ciência Política e mestrando em Estudos e Políticas de 

Gênero, Joaquín Coronel apresenta uma longa trajetória no campo político, onde atuou em 

diferentes organizações que desenvolvem um trabalho com homens. Atualmente, integra a equipe 

do MasCS, além de atuar como Tutor pedagógico na “Diplomatura de Masculinidades y Cambio 

Social” da Faculdade de Ciências Sociais da UBA. Também é membro da Rede de Espaços de 

Masculinidades da Argentina (REMA) 

O diálogo com Joaquín aconteceu em 06 de junho de 2024, com uma duração aproximada 

de 50 minutos, onde o entrevistado contou um pouco acerca das andanças e espaços ocupados no 

decorrer do seu ativismo político. Durante nossa conversa, também ficou visível sua preocupação 

com o contexto político enfrentado na Argentina, visto que o atual governo de direita tem atuado 

numa perspectiva conservadora, retrocedendo pautas que haviam sido conquistadas a partir das 

lutas sociais.    

Então, esse é um pouco do material que surge nesse contexto, que era um livreto e também um curso virtual 
que era auto administrado, que era gratuito, livre, também começou a circular muito, teve muitas, muitas 
pessoas que se inscreveram, de repente recebemos solicitações do Ministério Público para que os homens 
pudessem fazer esse curso digamos assim, foi considerado muito procurado. 



148 
 

Figura 21: Entrevista com Joaquín Coronel (2024) 

 

Fonte: Arquivo do autor 

 

Ao evidenciar sua aproximação com o Instituto MasCS, Joaquín (2024) destacou num 

primeiro momento seu contato com Luciano Fabbrí a partir das ações realizadas pela Frente Darío 

Santillán, uma organização de base com uma perspectiva anticapitalista. Através dos diálogos 

realizados nesse espaço, diversas questões puderam ser discutidas e articuladas num plano de 

ação que envolvia a formulação de propostas com homens a partir de uma perspectiva feminista, 

como descreve 

 

  

 

 

 

 

 

Conforme podemos constatar na fala do entrevistado, a preocupação em torno da 

construção de espaços para pensar a masculinidade resultou no desenvolvimento de iniciativas de 

trabalho com homens, tendo como objetivo garantir uma reflexão em torno dos atravessamentos 

Na experiência da frente Darío Santillán encontrei Luciano e outros colegas com a necessidade de pensar 
um espaço especialmente para masculinidades e aí nasceu a experiência ligada a um grupo de varones que 
se organizavam, mas que vinham mais de uma frente mais acadêmica e que se chamava “varones pela 
igualdade” e eram em sua maioria homens heterossexuais adultos, a maioria deles eram casados, eram 
maridos de feministas e sentiam a necessidade de encontrar um espaço para tratar do tema que 
interpelaram-nos relacionados ao feminismo, porém, tinha uma matriz muito cisheterocentrada e não havia 
lugar como aquele para pensar sobre as masculinidades em sua pluralidade. E é aí que com vários 
companheiros começam a se organizar em torno de um coletivo de varones antipatriarcais, que tinha a 
noção de coletivo porque não é simplesmente pensar num processo de construção em termos do indivíduo, 
mas como uma reflexão com outros homens masculinos e antipatriarcais para tensionar essas duas 
categorias que tinham que são como antagônicas, mas que em algum momento, quando colocados em um 
único nome, representam uma atenção produtiva em termos de como construir uma frente que pense as 
masculinidades a partir de uma perspectiva feminista. 



149 
 

de gênero que impactavam suas vidas. Ao mesmo tempo, ampliou o debate para urgência de um 

maior comprometimento masculino com uma política voltada a eliminação das dinâmicas 

opressivas impostas pelo patriarcado.  

Em meio aos esforços empreendidos para constituição de experiências coletivas que 

envolvam os homens a partir de uma perspectiva feminista, Joaquín (2024) destaca o surgimento 

de algumas iniciativas, as quais sinalizam para a emergência de novas configurações nas 

dinâmicas de gênero, dada a inaceitabilidade de continuar reproduzindo os modelos autoritários 

e hegemônicos. Acerca desses acontecimentos, o entrevistado retrata 

 

 

 

 

O amplo alcance e interesse pelo tema da masculinidade, como destaca o entrevistado, 

pode ser compreendido enquanto resultado das atuações do movimento feminista, bem como do 

despertar de conscientização de alguns homens que começaram a questionar qual o seu lugar na 

luta pela equidade de gênero. Por outro lado, podemos conceber essas experiências de politização 

e organização como novas possibilidades de emergir num cenário que aponta para necessidade 

de inclusão de um compromisso efetivo por parte dos homens.  

De certo, o surgimento dessas iniciativas narradas por Joaquín (2024), revelam um 

comprometimento com a construção de caminhos alternativos para os homens, dada a urgência 

de reinventar os discursos, práticas e instituições que se encontram ancorados numa perspectiva 

hegemônica. Ainda segundo o entrevistado, sua participação na elaboração dessas articulações 

foi fundamental para sua integração no Instituto MasCS, visto que 

 

 

   

 

 

 

[...] depois de toda essa experiência acho que por volta de 2018/2019 [...] entrei no Instituto para pensar 
algumas ações também em torno da incidência política e a produção de materiais para formação, porque 
isso também aconteceu conosco nos coletivos por serem espaços de base e autogeridos. Havia algumas 
coisas que tinham certas limitações em relação ao pensamento, hein? Como profissionalizar a formação, 
as propostas pedagógicas, a forma de incidência, as intervenções públicas e outros. Então, o Instituto deu 
de alguma forma um enquadramento adicional, como forma jurídica que também nos permite articular-nos 
com outras pessoas e com outros atores, em particular com os estados, tanto os estados nacionais como 
provinciais, bem como a Cooperação Internacional. 

[...] a partir daí começaram a aparecer vários coletivos por todo o país, na Argentina. A primeira foi lá em 
La Plata, a cidade de La Plata é uma cidade bastante grande que é a capital da província de Buenos Aires 
[...] além de La Plata, onde estava a luta, formou-se um coletivo em Buenos Aires do qual comecei a 
participar em 2014 e foi assim que me aproximei de alguma forma da militância em relação às 
masculinidades.  



150 
 

A partir da sua inserção no Instituto MasCS, Joaquín (2024) sinaliza para algumas 

preocupações, no sentido de que para além das atuações no campo político, se fazia necessário a 

formalização desse trabalho com o objetivo de alcançar um maior número de pessoas e 

instituições. Com base nessa compreensão, foram pensados espaços formativos e materiais 

pedagógicos que viabilizassem uma reflexividade em torno dos discursos e práticas produzidos 

por homens. Acerca da sua atuação nessa organização, Joaquín (2024) relatou 

 

 

 

 

 

 

 

 Imerso nesse movimento, observamos a incessante atuação do Instituto MasCS na 

elaboração de materiais pedagógicos que apontam para imprescindibilidade de um 

posicionamento crítico com relação ao lugar dos homens na constituição de uma sociedade 

fundamentada nos princípios de uma educação feminista. É através da estruturação dessas 

propostas que avançaremos no envolvimento de homens no debate, reflexão e adoção de práticas 

que provoquem deslocamentos contínuos nas estruturas hegemônicas do patriarcado.  

 Por esta razão, o respectivo instituto tem instituído ações que englobam desde a produção 

de materiais pedagógicos, conforme descrito anteriormente pelo entrevistado, como também 

formações pedagógicas no sentido de conscientizar esses sujeitos para adoção de novas práticas. 

Dentre essas novas possibilidades surgidas, percebemos a incidência de cursos virtuais gratuitos 

que contemplam desde a comunidade local, até mesmo participantes de outros países que 

possuem interesse no debate.  

 

O Instituto termina sendo como uma consequência do meu ativismo, formação, como perspectiva, como 
enquadramento mais profissional, digamos em termos das minhas próprias ações que eu vinha mantendo 
mais militantemente [...] o que eu acredito é que desde que aderi de alguma forma a transitar no ativismo, 
na militância, às oficinas que organizamos, às formações e também com perspectiva de gênero, sinto que 
houve uma ruptura em termos, sobre como começar a ver o mundo de outra perspectiva, houve algo ali 
que gerou um clique e tudo o que eu conhecia tinha que começar a ser pensado de outra perspectiva, de 
outros lugares, ou seja, entendo que a questão de gênero nos permitiu pensar que existem outras formas de 
olhar o mundo, mesmo quando nós olhamos para isso a olho nu. E parece que só existe uma imagem, mas 
sempre há outras dimensões dentro dessa mesma imagem que também a fizeram se abrir como toda uma 
perspectiva de interseccionalidade. Além disso, eu acho que gênero era como um ativismo em relação ao 
gênero, masculinidades de um ponto de vista perspectiva feminista e também era como um molde, como 
forma para agora se apropriar dele, pense em outras dimensões da vida que rompem com o que é imposto 
socialmente. 



151 
 

Figura 22: Curso virtual homens e masculinidade(s) 

 

Fonte: Site do Instituto MasCS39 

 

Os cursos virtuais e autogestionados consistem em propostas de educação que objetivam 

promover um maior debate acerca das relações de poder e desigualdades que atravessam as 

distintas experiências de vida de homens. Tais iniciativas, se encontram fundamentadas nos 

pressupostos teórico-epistemológicos do feminismo, dado o caráter crítico, político e pedagógico.   

Com base nesses pressupostos formativos, encontramos nas ações do Instituto MasCS não 

apenas uma inaceitabilidade diante das estruturas hegemônicas do patriarcado, mas também a 

recorrente tentativa de desestabiliza-la numa proposta que avança na construção de outros 

cenários. Trata-se, pois, de mecanismos que vão sendo constituído a partir do horizonte da 

coletividade, uma vez que através dessa perspectiva conseguimos outros cenários.  

 

7.2.4 “[...] a nossa contribuição no trabalho com os homens persegue o objetivo da 

erradicação da violência”: Narrativas de Nicolas Pontaquarto 

Professor do ensino secundário em Línguas e Literatura, Nicolas Pontaquarto tem 

experiências em escolas públicas e privadas da Argentina, principalmente na província de Buenos 

Aires, onde desenvolveu alguns trabalhos. Atualmente, reside na cidade de La Plata (Argentina), 

 
39 Disponível em: https://institutomascs.ar/recursos/. Acesso 20 Ago. 2024. 



152 
 

onde tem efetivado um conjunto de esforços no desenvolvimento de ações que avancem na 

promoção da equidade de gênero e erradicação das violências através da sua atuação no 

Ministério da Mulher e da Diversidade Sexual. 

Além das experiências de educação formal, Nicolas (2024) apresenta uma vasta trajetória 

no ativismo político, onde esteve à frente de coletivos de varones antipatriarcais. Nosso diálogo 

ocorreu em 04 de junho de 2024, com duração média de 40 minutos, onde pudemos conversar 

acerca dos trajetos construídos ao longo das suas experiências profissionais e no ativismo político. 

No decorrer da entrevista, Nicolas (2024) contou um pouco acerca desses trajetos e das 

possibilidades que vem emergindo a partir dessas iniciativas. 

 

Figura 23: Entrevista com Nicolas Pontaquarto (2024) 

 
Fonte: Arquivo do autor 

 

Engajado politicamente nos processos de luta forjados por organizações antipatriarcais 

na Argentina, Nicolas (2024) apresenta um histórico de atuação nessas iniciativas de 

envolvimento com homens a partir de uma perspectiva feminista. No âmbito dessas 

experiências, teve o seu primeiro contato com o Instituto MasCS, dada a experiência em comum 

que era gestada por essas organizações. Acerca dessas aproximações que foram ocorrendo 

durante seu ativismo, o entrevistado realizou o seguinte destaque  

 

 



153 
 

 

 

 

 

 Ao relatar algumas das vivências constituídas ao longo das suas andanças, Nicolas 

(2024) relatou que iniciou sua trajetória no trabalho homens a partir do ativismo político, o que 

permitiu constituir importantes alianças com organizações que atuavam numa mesma 

perspectiva. A partir do estabelecimento dessas relações, foram construídas linhas de ação para 

implementação de um trabalho voltado a discutir os atravessamentos de gênero que cercavam 

as vidas dos homens.   

Outra questão destacada pelo entrevistado, consiste na incidência política que era 

vivenciada naquele momento, onde surgiram diversas iniciativas de trabalho com a temática da 

masculinidade. Esse movimento destacado por Nicolas (2024), realça uma preocupação com a 

urgência de pensar espaços de formação política para homens, de modo que esses sujeitos 

pudessem refletir acerca dos discursos e práticas que atravessavam suas experiências de vida. 

Ainda no que se refere a estas iniciativas, o entrevistado relata 

 

 

 

 

Tais apontamentos, revelam a preocupação em torno da construção e expansão de 

espaços de problematização em torno do tema, de modo que fosse possível construir uma frente 

de trabalho nessa perspectiva. Em meio ao surgimento dessas iniciativas, a educação popular 

emerge na condição de um potente instrumento de emancipação, uma vez que seu trabalho 

propicia a formação ativa e crítica de sujeitos capazes de atuar na transformação dos espaços 

onde se encontram inseridos.  

A emergência dessas redes colaborativas evidencia não apenas a construção de alianças 

potentes para desestabilização dos mandatos hegemônicos do patriarcado, como também 

[...] comecei em 2012 um coletivo de varones antipatriarcais em Chivilcoy onde vivia e a partir daí comecei 
a ter contato com Luciano Fabbri, conhecendo sua experiência, o trabalho que vinha realizando junto com 
outros coletivos de varones antipatriarcais que nasceram na Argentina naquela época e que depois foi 
descontinuado e alguns outros que continuam em funcionamento. Mas, a verdade é que depois de 2015, 
muitos homens deram por si a perguntar-se, bom, qual é o nosso lugar nas lutas feministas, nas lutas por 
gênero, igualdade e começamos a gerar espaços, experiências, oficinas, rodas masculinas onde começamos 
a discutir as masculinidades. 

Em 2018, coincidentemente com a Fundação Instituto, criamos uma organização chamada Mesa de 
Masculinidades Chivilcoy em uma cidade de 70.000 habitantes no interior da província de Buenos Aires. 
É uma cidade onde essa questão não é trabalhada de forma geral, mas geramos um espaço para homens 
que também começa a trabalhar a problematização da masculinidade nas dinâmicas de grupo. A educação 
popular é a implicação mais subjetiva dos participantes nestas dinâmicas e nesse processo encontramos 
outras organizações da província [onde] formamos uma rede de organizações na província de Buenos Aires 
e depois uma rede nacional que chamamos de REMA, onde também entramos em contato com o Instituto 
de MasCS. A partir desse primeiro contato, começamos a coordenar algumas atividades com o Instituto. 

 



154 
 

reiteram o compromisso assumido por esses indivíduos que atuam na defesa de uma sociedade 

mais equânime. Essa compreensão parte do pressuposto de que através de um projeto de 

educação crítica se faz possível construir instrumentos que avancem na superação das 

desigualdades sociais e de gênero. 

Entretanto, em face da desintegração da mesa de masculinidade de Chivilcoy que 

ocorreu em detrimento de uma série de fatores, Nicolas (2024) passou a integrar a equipe do 

Instituto MasCS, como descreve abaixo 

 

 

 

 

Como bem menciona Nicolas (2024), o Instituto MasCS representa um somatório das 

experiências que vem sendo produzidas por seus componentes ao longo das lutas e 

reivindicações forjadas em defesa de um mundo mais justo. Desse modo, na medida em que 

partilham suas distintas experiências nesse território, realizam um processo autoreflexivo e 

autoformativo, tendo em vista que partilham dos conhecimentos que foram constituídos em 

seus diferentes lugares de protagonismo.  

 

  

[...] recebo um convite para fazer parte do Instituto, onde primeiro me envolvo mais no lugar de formador 
e agora há cerca de 6 meses faço parte da coordenação, por isso é bom partilhar essa experiência com o 
Lucho, com o Ariel, com o Juan Carlos, com a Agustina, com alguns colegas que vêm com experiências 
de ativismo, com experiência de gestão, com experiência de pesquisa, somos como uma mistura de 
diferentes jornadas nos encontramos para pensar um pouco sobre masculinidades, não em termos do 
micropolítico, mas de políticas públicas, de como isso se traduz em processos de transformação da vida 
das pessoas, da gestão pública, esse é um dos focos de interesse. 



155 
 

Figura 24: Formação em masculinidades, saúde integral e HIV para agentes municipais do município de 
Guaymallen e outros departamentos da Grande Mendonza (2023)   

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS40 

 
 São, portanto, essas experiências de gestão, de ativismo político e de pesquisa, que 

somados ao desejo de mudança, apresentam alternativas para que venhamos caminhar numa 

mudança que alcance o comprometimento e envolvimento de homens num projeto de mudança. 

Em meio essa rede de alianças, o Instituto MasCS tem se tornado um espaço de aprendizagens 

e escuta para esses sujeitos que se encontram discutindo, planejando e propondo alternativas 

que sejam capazes de efetivar a reestruturação de outra realidade.   

 

Figura 25: Card de atividade desenvolvida pelo Instituto MasCS 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS41 

 
40 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 
41 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 



156 
 

 A construção de espaços de diálogo e escuta tem se efetivado enquanto uma das 

estratégias adotadas pelo Instituto MasCS ao longo de sua atuação, entendendo que a partir dessas 

iniciativas é possível o estabelecimento de relações afetivas e políticas entre os sujeitos. O 

desenvolvimento de ações dessa natureza permite a aproximação dos homens com os 

fundamentos da política feminista, entendendo que só a partir dessa relação será possível integrar 

outros discursos e práticas em torno das vivencias desses sujeitos. 

É nítido que estes espaços também apresentam um potencial pedagógico, uma vez que 

cruzam as experiências e conhecimentos tecidos por esses sujeitos, possibilitando a construção 

de estratégias enfretamento a lógica patriarcal. Além do mais, tem se consolidado enquanto 

lugar de escuta, onde os homens podem partilhar um pouco dos atravessamentos de gênero que 

tem interpelado suas vidas. Partindo dessa premissa, Nicolas (2024) assinala  

 

 

 

 

 Estratégias dessa natureza ocasionam fissuras em torno da estrutura patriarcal, pois 

rompem com a continuidade da lógica operante que sempre colocou os homens na condição de 

ameaça. Por outro lado, avança na construção de cumplicidades afetivas e políticas entre esses 

sujeitos que encontram novas alternativas para conduzir suas vidas.  

  

[...] sempre pensamos em geral em grupos de homens e em construir espaços que permitam ou sejam 
condição de possibilidades, de diálogos, do processo de reflexão, de interpelações, de movimentos, de 
espaços de contenção e escuta. Ultimamente, uma das estratégias foram em direção aos espaços de escuta 
[...] “que potência tem para produzir transformações na cultura institucional e nesses sujeitos?”. Por isso, 
falo sobre criar grupos de homens, espaços mais sustentados no tempo, onde vocês possam acompanhar 
alguns processos.  



157 
 

  



158 
 

8. A BONITEZA DAS ORGANIZAÇÕES LATINO-AMERICANAS QUE 

DESENVOLVEM UM TRABALHO COM HOMENS, A PARTIR DE UMA 

PERSPECTIVA FEMINISTA: ENTRE DENÚNCIAS E ANÚNCIOS 

 

Reinventar a realidade a partir dos ideais de justiça social e equidade de gênero urge 

enquanto um compromisso político-pedagógico assumido por aqueles/as que lutam na defesa 

de um mundo que esteja fincado na constituição de experiências de solidariedade, cumplicidade 

e amorosidade. Este modo de enxergar a vida, mais que idealizar um sonho, evidencia as reais 

possibilidades de encontrarmos estratégias que avancem na construção dessa realidade, através 

de um trabalho coletivo e comprometido com a mudança.  

Segundo Freire (1981, 20) o movimento de “transformar o mundo através de seu 

trabalho, “dizer” o mundo, expressá-lo e expressar-se são o próprio dos seres humanos”. Por 

esta razão, a não aceitabilidade de um mundo desigual, desumano e repleto de injustiças 

descortina nas ações coletivas de utópicos que produzem alternativas contra-hegemônicas na 

tentativa de modificar esse cenário de crueldade e avançar na produção de outras realidades, 

mais dignas e vivíveis.  

Compactuando com essa linha de pensamento, realçamos a boniteza das experiências 

gestadas pelo Instituto PAPAI (Brasil) e Instituto MasCS (Argentina), duas organizações que 

tem promovido ações educativas com homens a partir de uma perspectiva feminista. Num 

processo coletivo e fundamentado político-pedagogicamente nos pressupostos teórico-

epistemológico do feminismo, estas organizações têm denunciado a perversidade do 

patriarcado e anunciado outras possibilidades de constituirmos uma realidade diferente.  

A boniteza dessas experiências emerge justamente da sua capacidade de transgredir a 

feiura do mundo e profetizar anúncios capazes de restaurar a beleza e vivacidade da humanidade 

que tem sido suprimida pelos dispositivos hegemônicos. Nessa composição utópica, Freire 

(2000, p. 44) defende que “não é possível estar no mundo, enquanto ser humano, sem estar com 

ele e estar com o mundo e com os outros é fazer política. Fazer política é assim a forma natural 

de os seres humanos estarem no mundo e com ele”.  

 

 

 



159 
 

Figura 26: Oficina de redução de danos com jovens da Escola Estadual Senador Novaes Filho (2019) 

 
Fonte: Instagram do Instituto PAPAI42 

 

 

Figura 27: Espaço de reflexão para trabalhadores não docentes da Universidade Nacional de La Plata (2022) 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS43 

 

É nesse florescer que estas organizações seguem forjando suas experiências político-

pedagógicas e tecendo um processo de formação crítico e comprometido com a produção de 

um amanhã diferente. Assim sendo, na medida em que anunciam outros cenários para 

 
42 Disponível em: https://www.instagram.com/institutopapai/. Acesso em: 15 jun. 2024.  

43 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 



160 
 

humanidade concomitantemente realizam a denúncia e enfrentamento ao projeto do patriarcado 

que segue operando desigualdades. Ao observarmos esses gestos de denúncias e anúncios 

produzidos por essas organizações, percebemos que neles 

[...] transbordam não só relações de poder, forças dialógicas, mas também sinergias, 
afetuais, amorosas que a saturam e a renovam em incessante devir, enquanto recriam 
quem as engendra, quem as desdobra, quem as pronuncia e nesse exercício político 
de diferir, vão reinventando politicamente outro mundo. (Linhares, 2015, p. 45). 

São essas proposições éticas, político-pedagógicas e epistemológicas que reavivam as 

esperanças e potencializam organizações como o Instituto PAPAI e o Instituto MasCS atuar 

coletivamente no campo teórico e político, nesse incessante movimento utópico. Além do mais, 

observamos que suas denúncias rechaçam a perversidade desse mundo cruel ao mesmo tempo 

em que anunciam a possibilidade de inclusão de outras dinâmicas de generosidade e afetividade, 

onde possamos constituir relações mais humanas. 

Esse movimento de natureza pedagógica encontra nos princípios da educação feminista 

e popular as ferramentas necessárias para consolidação dessa experiência coletiva que prevê a 

conscientização e empoderamento dos seus sujeitos educativos. Freire (2020, p. 41) realça essa 

potencialidade, onde defende “[...] a importância da educação no processo de denúncia da 

realidade perversa como do anúncio da realidade diferente a nascer da transformação da 

realidade denunciada”.  

Comprometidos com os fundamentos da educação feminista, entendendo que toda 

prática educativa envolve também uma postura teórica por parte do/a educador/a (Freire, 1981), 

essas organizações têm consolidado projetos potentes em seus respectivos espaços de atuação. 

É nítido que a constituição dessas experiências pedagógicas avança na politização e 

conscientização dos seus sujeitos educativos, despertando-os para as questões que durante 

muito tempo estiveram passiveis de uma problematização. 

A riqueza desse processo educativo se encontra justamente no despertar da capacidade 

desses sujeitos que são convidados a refletirem e problematizarem acerca das relações nas quais 

estão inseridos, como também denunciar as situações de opressão e/ou violência que atravessam 

suas experiências pessoais e/ou coletivas. Acreditamos que os fundamentos teóricos-

epistemológicos da educação feminista potencializam condições teóricas e práticas para que 

esses sujeitos realizem esses movimentos disruptivo. 

 Encontramos nas ações do Instituto PAPAI e Instituto MasCS experiências que tem sido 

gestadas em territórios distintos, mas que comungam de um mesmo propósito. Ainda que 



161 
 

apresentem suas especificidades, dada a configuração desses projetos nos seus respectivos 

contextos geográficos, sociais e culturais no qual foram desenvolvidos, suas atuações têm 

provocado rupturas ao padrão de masculinidade idealizado pelo patriarcado e anunciado formas 

mais saudáveis para que os homens possam conduzir suas experiências. 

 Acreditamos que ao forjar esses itinerários pedagógicos, estas organizações cumprem 

com um importante papel político, social e ético, pois reavivam nossas esperanças, trazendo à 

cena questões que necessitam serem debatidas e repensadas dentro da sociedade. Além disso, 

suas proposições avançam na constituição de um novo projeto de mundo, denunciando os 

cenários perversidade para que seja possível anunciar um amanhã mais inclusivo, humano e 

ético. 

  

Figura 28: Encadeamento de construção da masculinidade feminista 

 

Fonte: Elaboração do autor 

 

O respectivo esquema evidencia a potencialidade dessas organizações, dada sua 

natureza denunciativa, assim como sua capacidade de anunciar um projeto de futuridade que 

esteja fincado num ideal de masculinidade feminista. Estas articulações têm possibilitado não 

apenas sonhar com outra realidade, mas também observar as dinâmicas empreendidas a partir 

da constituição de outras experiências masculinas, visto que muitos homens já não se 

reconhecem dentro dos padrões hegemônicos de masculinidade. 

Assim sendo, acreditamos que a proposta de educação feminista difundida pelo Instituto 

PAPAI e Instituto MasCS tem conduzido o re-despertar desses sujeitos, os quais assumem uma 

reflexão crítica diante da realidade na qual se encontram inseridos. Como bem disse Freire 

(1981) “Não podemos denunciar a realidade nem anunciar sua radical transformação, de que 

resultará outra realidade, na qual nascerão o novo homem e a nova mulher, se não nos damos, 

através da práxis, ao conhecimento da realidade”. 



162 
 

A emergência de um ideal de masculinidade feminista urge das lutas protagonizadas 

pelos movimentos feministas que a partir das suas utopias mantém viva a esperança de uma 

política de gênero que seja capaz de instaurar outro ethos civilizatório. Esse movimento, por 

sua vez, ganha concretude em meio a práxis pedagógica destas organizações que ao assumirem 

um comprometimento com os processos formativos de homens elaboram ferramentas 

pedagógicas capazes de intervir nessa realidade.  

 

Figura 29: Dimensões da Masculinidade Feminista 

 

Fonte: Elaboração do autor 

 

O ideal de masculinidade feminista ganha concretude em meio as atuações gestadas por 

estas organizações que encontram nos princípios da educação feminista as ferramentas 

pedagógicas necessárias para conduzir esse projeto coletivo. Por outro lado, esse movimento 

pode ser compreendido enquanto uma potente ação contra-hegemônica, uma vez que reconhece 

a emergência da produção de outras experiências de gênero, bem como a viabilidade de uma 

aliança e comprometimento dos homens com a política feminista.  

Segundo hooks (2020, p. 116), a “[...] masculinidad feminista ofrece a los hombres una 

forma de conectarse de nuevo con ellos mismos, descubriendo la bondad esencial de la 

virilidad y permitiendo que todos, hombres y mujeres, disfruten de una hombría cariñosa”. 

Reconhecemos nessa proposta, um caminho oportuno para que os homens possam constituir 



163 
 

novas experiências pessoais e coletivas que estejam fincadas nos princípios do feminismo e 

estabeleçam um comprometimento com suas vidas.  

Em meio essa compreensão, buscamos a partir das análises das narrativas dos/as 

integrantes dessas organizações compreender quais denúncias e anúncios tem sido possíveis a 

partir das ações gestadas por estas organizações que desenvolvem um trabalho educativo com 

homens, a partir de uma matriz político-pedagógica feminista latino-americana. Para tanto, 

partimos do quadro teórico adotado no desenvolvimento desse estudo.  

 

8.1 A denúncia da realidade perversa e as lutas e enfrentamentos a partir dos feminismos 

Concebemos as diferentes expressões de denúncia a partir da manifestação de 

inconformidade e discordância com a perpetuação de uma determinada realidade e/ou discurso, 

bem como na condição de posicionamento político. No âmbito da luta feminista, surge enquanto 

um potente dispositivo político, onde estabelece um comprometimento com a vida das 

mulheres, denunciando os cenários de desigualdade e desumanização que tem sido instaurado 

pelas estruturas patriarcais ao longo da história. 

Fruto da leitura problematizadora da realidade, a denúncia reflete a rebeldia, a 

insurgência, assim como a luta pela libertação daqueles/as que ainda se encontram reféns das 

injustiças profundas que marcam as experiências dos grupos subalternizados. Ao mesmo tempo, 

enxergamos nessa postura insubmissa, a capacidade de intervir e transformar o mundo através 

do trabalho coletivo e comunhão de indivíduos comprometidos com a constituição de um outro 

amanhã.  

Esse comprometimento tem sido assumido pelas organizações que desenvolvem ações 

educativas com homens, onde a partir dos fundamentos do feminismo vem realizando uma série 

de enfrentamentos a lógica patriarcal, denunciando as estruturas hegemônicas que tem 

sustentado esse projeto. Observamos nas mobilizações forjadas pelo Instituto PAPAI, por 

exemplo, um compromisso político-pedagógico de revelar as consequências que vem sendo 

produzidas pelo patriarcado. 



164 
 

Figura 30: Mobilização pela legalização do aborto44 

 
Fonte: Site do Instituto PAPAI45 

 

É nítido que ao reivindicar a configuração de outros cenários, estes indivíduos trazem à 

cena as problemáticas que cercam suas realidades, onde coletivamente discutem e propõem 

estratégias para superação desses entraves. Ao mesmo tempo, estabelecem um 

comprometimento com as pautas feministas, de modo que seja possível avançar na erradicação 

dos quadros de machismo e sexismo que se encontram sustentados pelos dispositivos 

patriarcais.  

Nesse movimento de enfrentamento e luta por um mundo mais justo, o componente 

educativo desponta enquanto ferramenta pedagógica indispensável para conduzir esse processo, 

uma vez que potencializa um processo de reflexão autocrítica em torno dessa realidade. Com 

base nessa compreensão, observamos que estas organizações que desenvolvem um trabalho 

com homens têm se utilizado dessa estratégia para avançar na construção de outros cenários 

para as masculinidades, conforme ressalta o Professor Jorge  

O componente de educação, no caso a educação não formal foi um eixo fundamental 
para o processo de formação política, porque a condição de existência da gente, seja 
ela qual for [...] necessita de um processo de formação política e esse processo de 
formação é um processo educativo, reflexivo, crítico histórico. E faço questão de dizer 
que isso foi um processo de aprendizagem, de respeito, de escuta de quem veio antes. 

 
44 A respectiva imagem consiste na participação de membros/as do Instituto PAPAI no dia de mobilização pela 
legalização do aborto que aconteceu na Praça do Carmo, cidade do Recife-Brasil, uma ação que busca visibilizar 
essa pauta urgente na sociedade brasileira. Isto porque, o aborto ainda é considerado crime no Brasil, mesmo sendo 
uma das principais causas que afeta as vidas mulheres, ocasionando suas mortes. 
45 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024.  



165 
 

[...] então, nesse processo eu aprendi com as mulheres, grupo reflexivo, com acúmulo 
de informações, de centro, de documentação, de pesquisas bem-feitas, organizadas, 
com rigor metodológico [...] com a construção de argumentos, fundamentado, com 
referência a coisa toda, para poder fazer a ação política e esse processo todo, só se dá 
a partir de um processo educativo. (Professor Jorge Lyra, Instituto PAPAI, 2024). 

Como bem destaca o respectivo professor, a educação não formal tem um lugar central 

no trabalho desenvolvido pelo Instituto PAPAI, onde a partir da sua proposta político-

pedagógica são elaborados planos de ação na tentativa de intervir nessas realidades. Essa 

formação política, possibilita que esses sujeitos reflitam conscientemente acerca das relações e 

espaços que se encontram inseridos, mas também construam elementos emancipatórios que 

evidenciem na sua transformação.  

Vale salientar que o princípio educativo proposto pelo Instituto PAPAI surge a partir da 

ótica da coletividade, ou seja, a construção de conhecimentos emerge de um ato conjunto, 

dialógico e participativo. Nesse processo de envolvimento, são construídas diferentes 

estratégias e linhas de atuação através da realização de debates e formações que potencializam 

um processo educativo a partir de uma mirada coletiva. Ao tratar desses movimentos de 

integração, Souza (2001) destaca que 

A ação dos seres humanos organizados sobre o mundo concreto a ser transformado, 
além de nos constituir como humanos, nos faz sujeitos da existência. A consciência 
apenas não nos leva a lugar nenhum. A transformação só acontece pela ação 
consciente. Não apenas agir. Agir conscientemente. Não apenas pensar. Pensar agindo 
e agir pensando. (Souza, 2001, p. 194). 

Tomando como base esse princípio de ação consciente proposto pelo autor, entendemos 

que só a partir do despertar dessa capacidade reflexiva de entender a realidade e os problemas 

que se encontram inseridos ao seu redor, será possível introduzir uma nova configuração. Isto 

porque, a riqueza do agir consciente se encontra não apenas no movimento de leitura da 

realidade, mas principalmente na sua capacidade de buscar soluções para a superação das 

problemáticas que cercam a mesma.  

É nesse movimento de ação consciente apontado por Souza (2001) que temos assistido 

as diferentes iniciativas que vem sendo desenvolvidas pelas organizações que atuam a partir de 

uma perspectiva feminista, as quais a partir de um agir consciente tem denunciado os quadros 

de desigualdade e anunciado outras formas de viver. Nesse processo de disputa, os fundamentos 

teóricos-epistemológicos do feminismo têm apresentado inúmeras possibilidades para que 

possamos reeducar esses indivíduos num agir consciente. 



166 
 

Nesta perspectiva, ao destacar os esforços empreendidos pelo Instituto PAPAI na 

tentativa de constituir outras referências de masculinidade, de sociedade, Mariana (2024) revela 

um pouco das ações desenvolvidas por essa organização 

Então, a gente fazia todo esse trabalho, muita reflexão, pesquisa, a gente usava 
bastante bater muito nessa tecla, em todo lugar que a gente ia falava disso, que era as 
barreiras individuais, institucionais, culturais. Então, no Instituto PAPAI, a gente 
estava sempre pensando nessas dimensões, nesse foco de ação, o tempo que estava na 
comunidade fazendo uma oficina com um homem jovem da Várzea e batendo na tecla 
das barreiras individuais, como o machismo [...] a gente estava fazendo campanha 
pensando barreiras culturais, valores sociais que sustentam essas relações micro e 
também estava ali pensando em barreiras institucionais, ou seja, as legislações, as 
políticas públicas, como é que elas estão ali reproduzindo papéis tradicionais de 
gênero, machismo, racismo, LGBTfobia, etc. (Mariana, Instituto PAPAI, 2024).  

Como podemos verificar, a atuação do respectivo instituto vislumbra uma ação 

consciente por parte dos seus integrantes, tal qual propõe Souza (2001), visto que sua proposta 

de trabalho parte da reflexão, do estudo e pesquisa, condições imprescindíveis para o despertar 

de um agir consciente. Acreditamos que na medida em que esses sujeitos são convidados a 

pensar as barreiras individuais, institucionais e culturais que atravessam suas vidas, são 

possibilitadas condições para que venham denunciar os arranjos hegemônicos.     

Esse compromisso com a denúncia da realidade perversa também tem sido assumido 

pelo Instituto MasCS, o qual tem mobilizado uma série de enfrentamentos e ações na tentativa 

de construir outros arranjos sociais. Numa perspectiva de visibilizar a urgência da luta em 

defesa da legalização do aborto que ainda se encontra tão estigmatizada, essa organização tem 

produzido materiais pedagógicos nas suas redes sociais que evidenciem o “Dia de Luta pela 

Legalização do Aborto em América Latina e Caribe”. 

 

Figura 31: Card de mobilização pela legalização do aborto 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS46 

 
46 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 



167 
 

Entendemos que a difusão dessas informações cumpre com importante papel político-

pedagógico, pois além de desconstruir o imaginário patriarcal em torno dessa prática que ainda 

se encontra repleta de tabus, possibilita o acesso a um conhecimento essencial, principalmente, 

quando pensamos as vidas das mulheres. Ao difundir essa pauta nas redes sociais, o Instituto 

MasCS também reconecta diferentes territórios em torno desse debate, possibilitando um maior 

alcance e troca de experiências entre os diferentes contextos. 

Ao incorporar em sua estrutura de trabalho pautas como a legalização do aborto, o fim 

da violência de gênero, essas organizações realçam sua identidade institucional feminista, na 

qual estabelecem um comprometimento com a produção de experiências fundamentadas nessa 

perspectiva. Esse posicionamento, busca construir novos sentidos em torno da relação entre 

homens e feminismos, uma vez que esses sujeitos são fundamentais na luta contra o patriarcado. 

Acerca dessa relação, Agostina (2024) destaca   

[...] somos uma instituição feminista, todas nós, independentemente de sermos 
homens ou mulheres ou o que quer que seja, nos reconhecemos como feministas e 
levamos a lógica feminista a todo nosso trabalho. (Agostina, Instituto MasCS, 2024). 

O apontamento dessa integrante do Instituto MasCS evidencia a perspectiva de trabalho 

dessa organização, a qual concebe o feminismo enquanto uma política acessível e necessária a 

todos/as, visto que sua proposta prevê a constituição de uma justiça social onde todos serão 

beneficiados/as. Dada essa compreensão, essas organizações têm tecido um comprometimento 

com suas pautas, de modo que venhamos construir elementos emancipatórios nos diferentes 

espaços e instituições. Dessa ótica, Joaquín também destaca 

É basicamente o fundamento ideológico do Instituto, o feminismo, os feminismos no 
sentido plural e amplo. Estávamos indo tanto em termos ideológicos, políticos e 
metodológicos em muitos casos, como também em relação à forma de viver, o 
trabalho do Instituto através do corpo e da sensibilidade e um pouco da própria 
experiência. (Joaquín, Instituto MasCS, 2024). 

Em meio estas considerações, podemos afirmar que os fundamentos e práticas do 

feminismo seguem orientando o desenvolvimento dessas experiências de trabalho com homens, 

onde a partir dos seus princípios estes sujeitos tem formulado novas proposições políticas, éticas 

e epistemológicas para construir um bem viver. Estes movimentos são fundamentais para que 

estes sujeitos venham rever seus discursos e práticas na arena de gênero. Seguindo essa linha 

de compreensão, Fabbri (2018) destaca que 

 [...] la perspectiva feminista, de las más críticas entre las perspectivas críticas, 
brinda herramientas conceptuales y metodológicas claves en la tarea de someter a 
cuestionamiento y colocar bajo sospecha todas aquellas prácticas hegemónicas que 
se mantienen naturalizadas, y que son habitualmente reproducidas en el seno de las 



168 
 

organizaciones de los sectores subalternos, incluso cuando se proponen cambiar 
radicalmente el orden social. (Fabri, 2018, p. 107-108). 

São estes fundamentos apontados pelo autor que sinalizam para a potencialidade dessa 

perspectiva, a qual tem permitido que organizações como o Instituto PAPAI e o Instituto 

MasCS constituam um trabalho efetivo nos territórios onde se encontram situados, mas também 

em outros espaços, visto que essas experiências têm sido tomadas enquanto referências em 

outros contextos. Em detrimento disso, acreditamos que suas práticas têm apresentado um 

importante enfrentamento a lógica hegemônica do patriarcado.  

Ao constituir essas experiências de luta a partir de uma postura crítica, essas 

organizações conseguem produzir um outro imaginário em torno da sociedade, permitindo que 

seus integrantes realizem um processo de reflexão interno. Ao falar dessas experiências que 

foram proporcionadas, Daniel (2024) destaca as possibilidades que surgiram a partir da sua 

participação no Instituto PAPAI, a qual permitiu refletir acerca da sua experiência com 

feminismo sendo um homem heterossexual 

[...] junto da perspectiva teórica do feminismo, da leitura, tinha uma reflexão, uma 
reflexão pessoal também, que era feito, que era estimulado, que acontecesse na 
organização. Eu acho que isso ajudava muito também. Então, por exemplo, quando 
era perguntado porquê, a gente estava ali ou simplesmente está na organização e 
trabalhar com aquelas questões para mim me levou a um processo de reflexão e de 
enxergar o que é essa ideia de masculinidade, da masculinidade hegemônica que ideia 
vendida, que perspectiva propagada, que a gente tem que ser aquele tipo de homem. 
Então, eu comecei a ver que eu nunca tinha sido aquele homem, sabe? E que eu tinha 
sofrido muito a minha vida toda, porque eu não conseguia ser aquele homem, não era, 
nunca tinha sido visto como um homem másculo, como um homem que era o fodão 
dos esportes, o que chegava nas mulheres. Eu era um cara quieto, muito tímido, 
pequenininho e tal, pouco desejado, com autoestima **** [...] (Daniel, 2024, Instituto 
PAPAI). 

Conforme aponta Daniel (2024), para além das ações que ocorriam numa esfera maior, 

pensada para o público externo da instituição, o Instituto PAPAI detinha igualmente de uma 

preocupação com a formação dos seus integrantes, pois entendia que era necessário promover 

espaços de diálogo, discussão teórica, reflexões em torno das experiências desses indivíduos. 

Essa compreensão também levava em consideração que uma parte dos seus integrantes se 

encontravam em processo de formação acadêmica.  

Neste sentido, ao passo que realizava esses movimentos formativos dentro da sua 

estrutura de trabalho, o respectivo instituto também possibilitava que esses sujeitos pudessem 

realizam um processo reflexivo em torno das suas experiências de vida a partir de uma análise 

feminista de gênero. Esses deslocamentos permitiam compreender os arranjos socioculturais 



169 
 

nos quais se encontravam inseridos, mas também construir novas narrativas e práticas no âmbito 

das suas experiências.  

Neste sentido, entendemos que a aproximação com a perspectiva feminista cria 

possibilidades para que mulheres e homens reconduzam suas vidas a partir de um 

comprometimento político com os seus ideais e valores, onde suas narrativas e práticas estejam 

fundamentadas nesse viés. Hooks (2020), por sua vez, destaca a urgência de inserirmos os 

homens nesse debate, de modo que venhamos constituir um núcleo de masculinidade feminista, 

entendendo-o na condição de  

[...] un compromiso con la igualdad de género y la reciprocidad como algo crucial 
para la interacción y la asociación en la creación y el sostenimiento de la vida. Este 
compromisso siempre privilegia la acción no violenta sobre la violencia, la paz sobre 
la guerra, la vida sobre la muerte. (hooks, 2020, p. 111-112). 

Esse princípio de masculinidade feminista apontado por hooks (2020) vem sendo 

gestado por organizações como o Instituto PAPAI e o Instituto MasCS, onde suas ações se 

consolidam enquanto potentes núcleos feministas para o trabalho com homens. Acreditamos 

que suas práticas educativas proporcionam um maior alcance e difusão das pautas feministas, 

tendo em vista as experiências de diálogo e construção coletiva de conhecimentos que são 

produzidas através da participação em diferentes manifestações de luta.  

 

Figura 32: Caminhada 08 de março (2010) 

  



170 
 

 

Fonte: Site do Instituto PAPAI47 

 

A participação do Instituto PAPAI nesses espaços coletivos, reforça seu 

comprometimento com as lutas feministas, uma vez que a partir dessas ações são constituídas 

uma série de enfrentamentos e denúncias das estruturas patriarcais que seguem marginalizando, 

inferiorizando ou mesmo silenciando as vidas das mulheres. Trazer esse debate para as vias 

públicas, conforme na imagem em destaque, significa possibilitar o acesso para que todos/as 

possam refletir acerca dessa realidade que se encontra invisibilizada.  

Preocupações semelhantes têm orientado a atuação do Instituto MasCS, onde a partir da 

produção de materiais informativos em suas redes sociais tem apresentado conteúdos 

pedagógicos a partir de uma perspectiva feminista, mas também denunciado o cenário de 

perversidade imposto pelo patriarcado. Entendemos que esses instrumentos adotados pela 

respectiva instituição são imprescindíveis para uma abordagem acerca desse tema na 

atualidade, uma vez que estamos vivenciando uma era digital. 

 

 

 

 

 

 

 
47 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024.  



171 
 

Figura 33: Card em alusão aos primeiros 7 anos do Movimento Nenhuma a Menos 

 

Fonte: Instagram do Instituto MasCS48 

 

 Neste sentido, a alternativa adotada pelo Instituto MasCS se apresenta enquanto 

eficiente, uma vez que as redes sociais têm um alcance imensurável, principalmente, quando 

pensamos o acesso desse conhecimento a população mais jovem que atualmente se encontra 

hiperconectada aos dispositivos digitais. Acreditamos que a partir dessa proposta, são 

possibilitados canais de diálogo entre pessoas de territórios distintos, mas também a construção 

de parcerias entre organismos que atuem numa mesma perspectiva. 

 O componente das redes sociais pode ser compreendido enquanto uma importante 

ferramenta pedagógica para aproximar os homens da política feminista, dada sua capacidade 

de estabelecer diálogos, além da ampla difusão e facilidade no acesso aos conteúdos. Como 

sinaliza hooks (2020, p. 112) “los hombres necesitan un pensamiento feminista. Es la teoría 

que apoya su evolución espiritual y su alejamiento del modelo patriarcal. El patriarcado está 

destruyendo el bienestar de los hombres, quitándoles la vida a diário”.  

 Compactuamos com o pensamento de hooks (2020), visto que o feminismo apresenta 

alternativas viáveis para que estes sujeitos venham se afastar dos padrões patriarcais. Ainda 

assim, constatamos que persiste um imaginário arcaico acerca da política feminista, 

principalmente, a partir da ascensão dos governos de extrema direita que propagam um conjunto 

 
48 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



172 
 

de inverdades e estereótipos em torno desses movimentos contra-hegemônicos. Ao tratar dessas 

questões no contexto da Argentina, Nicolas faz o seguinte destaque  

[...] entendemos que existe uma demonização, uma estigmatização permanente da 
palavra feminismo na Argentina. Neste contexto, com este Governo de ultradireita, 
com as mulheres e com as políticas de gênero e diversidade e com o encerramento de 
ministérios, estamos num contexto complexo onde o feminismo se torna ainda mais 
complexo para os homens, mas onde ao mesmo tempo sentimos que é fundamental, 
porque se não essas lutas, essas frustrações, esses sofrimentos são organizados pelo 
ódio. (Nicolas, Instituto MasCS, 2024). 

A demonização do feminismo, conforme aponta Nicolas (2024), consiste numa 

recorrente estratégia utilizada pelos governos dominantes, os quais se utilizam de um arsenal 

de dispositivos para difundir inverdades em torno desse movimento. A deturpação das suas 

pautas, dos seus trajetos de lutas, desencadeia num processo de ódio a política feminista, 

fazendo com que os quadros de violência e desigualdade continue sendo operando sem que haja 

nenhum questionamento.  

Essa pauta foi recorrente durante os diálogos realizados com os integrantes do Instituto 

MasCS, os quais demonstraram preocupação com a continuidade do trabalho com temas como 

gênero, masculinidade, feminismo e diversidade. Isto porque, o atual governo de extrema direita 

representado pelo presidente Javier Milei tem imposto uma série de retrocessos em torno dessas 

pautas, o que inviabiliza a continuidade dos avanços alcançados nas últimas décadas. Acerca 

desse processo, Joaquín (2024) realiza a seguinte denúncia 

[...] estamos exaustos, porque estamos a suportar a agenda reacionária de extrema-
direita que temos de viver. Em particular, hoje foi anunciado, já tinha havido uma 
situação ligada à questão do Ministério da Mulher, Gênero e Diversidade que Milei 
dissolveu e deixou uma subsecretaria e hoje anunciaram que vão parar, ou seja, não 
haverá nenhuma instância no país onde a questão de gênero será abordada 
centralmente na Argentina. (Joaquín, Instituto MasCS, 2024). 

 Estes apontamentos, reacendem a necessidade de uma atenção em torno dessas pautas, 

de modo que estejamos vigilantes para garantir a permanência das conquistas alcançadas a 

partir das lutas coletivas, tendo em vista as constantes ameaçadas, ataques e tentativas de 

retrocessos, conforme alerta Joaquín (2024). Vale destacar que desde o processo eleitoral da 

Argentina, o Instituto MasCS tem desempenhado um papel fundamental na denúncia do projeto 

político do governo Milei. 



173 
 

Figura 34: Card utilizado nas eleições de 2023 

 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS49 

 

Esse cenário, por sua vez, apresenta inúmeros desafios para que venhamos alcançar a 

equidade de gênero, principalmente, no que se refere ao comprometimento masculino com a 

política feminista. Outra dificuldade que tem sido constante, consiste na falta de investimentos 

em organizações que atuem nessa perspectiva contra-hegemônica, o que faz com que essas 

iniciativas fiquem a mercê de investimentos, reduzindo suas possibilidades de trabalho. Sob 

este aspecto, Luciano destaca  

[...] é necessário levar em consideração a escassez de recursos e de tempo e cabeça 
disponíveis para o desenvolvimento do Instituto porque em nenhum desses anos 

 
49 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



174 
 

tivemos uma pessoa dedicada exclusivamente ao desenvolvimento do Instituto, nunca 
tivemos uma pessoa remunerada ou contratada para realizar esse trabalho, além de 
existirem projetos que permitiam remuneração, digamos para algumas tarefas, tendo 
em conta estes fatores, ainda que alguns de nós, embora pertencendo simultaneamente 
ao instituto, tenhamos desempenhado algumas funções públicas com muito empenho 
de tempo, mesmo com todos esses fatores, acho que conseguimos desenvolver, 
digamos, uma voz pública com uma certa autoridade ou legitimidade naquilo que faz, 
certo? porque fazemos com compromisso, porque fazemos com paixão, porque 
fazemos com convicção, porque fazemos com rigor. (Luciano, Instituto MasCS, 
2024). 

Estes apontamentos revelam algumas circunstâncias que cercam o trabalho nesse 

campo, como a escassez de recursos destacada pelo integrante do Instituto MasCS, mas também 

a atuação desses sujeitos que desempenham esse trabalho sem nenhuma remuneração, onde 

atuam de maneira simultânea com outras atividades. Essa realidade, por sinal, expõe a falta de 

preocupação do poder público com investimentos em iniciativas dessa natureza, que 

vislumbrem a transformação dessas relações. 

Entendemos que investimentos financeiros que apoiem essas iniciativas são 

fundamentais para que venhamos consolidar um trabalho com efetividade a partir do auxílio de 

recursos e financiamentos para que profissionais possam se dedicar exclusivamente para 

realização desse trabalho. Ainda assim, mesmo diante dessas dificuldades, percebemos um 

enorme comprometimento dos integrantes dessa organização, onde tem realizado esse trabalho 

com dedicação, rigor e seriedade.  

Embora o cenário enfrentado por essas organizações apresente alguns entraves, 

acreditamos que suas ações têm apresentado importantes enfrentamentos a essa lógica 

hegemônica, potencializando a constituição de outras experiências. Como podemos observar 

ao longo dos relatos dos integrantes, a luta feminista não ocorre de maneira isolada, sozinha, 

mas parte de um compromisso partilhado coletivamente, na tentativa de ocasionar fissuras nesse 

sistema. Acerca desses processos de coletividade, o professor Jorge destaca as aprendizagens 

que surgem a partir desse viés feminista 

O legado coletivo, compartilhado, no qual eu aprendi muito, com as mulheres 
feministas e o que nós construímos nesse processo todo. Hoje em dia, percebo que o 
legado é exatamente esse, essa história da formação tudo o que a gente faz e fez é um 
campo de pesquisa, um campo de intervenção, campo de políticas públicas que a gente 
precisa também cuidar. E como todo campo, precisa o tempo todo limpar, tirar o mato, 
botar água, trocar a terra, botar sementes, continuar botando sementes, para ver se 
brotou e o que que não brotou. (Professor Jorge, Instituto PAPAI, 2024).  

 Como bem pontua o Professor Jorge, o feminismo aponta para um processo de 

aprendizagem mútuo, um espaço de partilha de afetos e solidariedade que se encontra em 

constante construção, necessitando ser cuidado. É também um território que entende a urgência 



175 
 

da participação masculina, de modo que os homens possam partilhar suas experiências e 

coletivamente construir um legado onde possam sonhar com uma justiça de gênero. Fabri 

(2018) considera  

Esa relación que los feminismos nos interpelan a transformar es precisamente la 
relación de poder forjada al calor del dispositivo de masculinidad. Por ello es que 
devenir feministas, para los sujetos socializados en la masculinidad, es embarcarnos 
en una lucha contra nosotros mismos y los monstruos cotidianos que nos habitan, 
contra nuestros propios machismos y violencias, contra los mecanismos en los que 
fuimos socializados y entrenados para llegar a ser lo que somos. (Fabbri, 2018, p. 82-
83). 

Concordamos com Fabri (2018), entendendo que na medida em que o feminismo 

tenciona as estruturas hegemônicas de poder, possibilita a transformação das nossas 

experiências pessoais e/ou coletivas. Esse movimento, por sua vez, propõe não apenas atuar na 

desestruturação do patriarcado, dos machismos e sexismo que cercam nossa realidade, mas 

também revisitar a nós mesmos, pensando nossa subjetividade, nossos sentires e sobretudo 

nosso lugar no enfrentamento dessa lógica.  

 

8.2 O anúncio da realidade diferente e as novas possibilidades a partir das organizações 

de trabalho com homens  

Não há dúvidas de que o anúncio apresenta uma dimensão futurista, onde surge na 

condição de possibilidade, ou seja, não se encontra determinado ou mesmo concluído, mas em 

constante processo disputa e elaboração. Como bem destacou Freire (2000), existem diferentes 

possibilidades de futuro, sendo necessário, portanto, forjar estratégias políticas que assegurem 

as condições necessárias para venhamos constituir um cenário de boniteza, no qual seja possível 

sonhar com um amanhã diferente. 

A imprescindibilidade da dimensão anunciativa, decorre da sua capacidade de profetizar 

um novo mundo, dada a incapacidade das ideologias deterministas e fatalistas de enxergar 

outras possibilidades. Entendemos que o movimento de anunciar, permite não apenas denunciar 

as estruturas opressivas que sustentam os projetos de desigualdade, mas também profetizar o 

surgimento de experiências fincadas numa justiça social e de gênero, a exemplo do Instituto 

PAPAI e do Instituto MasCS. 

Impulsionados nesses movimentos de anúncios e denúncias, enxergamos nas lutas 

gestadas por essas organizações movimentos esperançosos que desencadeiam um conjunto de 

intervenções na tentativa de formular outras realidades. Ainda que apresentem suas 

especificidades, estas experiências político-pedagógicas comungam de um mesmo ideal, a 



176 
 

desejabilidade de constituir outro cenário para as masculinidades a partir de um viés feminista. 

Acerca desses processos, Nicolas destaca que  

[...] a nossa contribuição no trabalho com os homens persegue o objetivo da 
erradicação da violência que é uma meta que nunca se perdeu, ampliou-se o número 
de organizações que trabalham com homens, que lutam, são muitas na Argentina. E, 
como compartilhamos em linhas gerais o consenso, que finalmente o nosso trabalho 
é em relação à erradicação das violências, desde gênero, feminismos. (Nicolas, 
Instituto MasCS, 2024).  

Como podemos observar no destaque de Nicolas (2024), os objetivos do Instituto 

MasCS sempre estiveram bem delimitados dentro da sua estrutura de trabalho, o que reforça a 

consistência da sua proposta político-pedagógica, assim como o comprometimento dos seus 

membros com o andamento desse projeto que vem sendo trilhado coletivamente. Seus ideais, 

anunciam novas oportunidades para que venhamos constituir uma realidade diferente, a partir 

de novas projeções para o exercício da masculinidade. 

 

Figura 35: Encontro de sensibilização em gênero e masculinidades (2022)50 

  

 
50 Conforme consta na legenda de publicação da respectiva organização “No dia 27 de maio foi realizado um 
encontro de conscientização sobre gênero e masculinidades com lideranças e trabalhadores da A.A.C. e S.A.C. A 
proposta formulada pelo Ministério da Cultura, Educação, Desporto e Juventude; a Área Mulher, Gênero e 
Diversidade da Secretaria de Desenvolvimento Social do Município de Las Parejas; e o Instituto de 
Masculinidades y Cambio Social (IMyCS) foi desenvolvido no âmbito de um acordo assinado com o Ministério 
de Igualdade, Gênero e Diversidade da Província de Santa Fé. Da abertura participaram o Diretor Provincial de 
Promoção de Direitos à Igualdade, Mariano Espinosa, e a Coordenadora Geral do Sul de Santa Fé do Ministério 
da Igualdade, Gênero e Diversidade, Jackeline Romero” (Instituto MasCS, 2022). 



177 
 

 

Fonte: Instagram do Instituto MasCS51 

 

Na medida em que assistimos estas ações desenvolvidas pelo respectivo instituto, 

também percebemos o surgimento de organizações que atuam numa perspectiva semelhante, 

conforme destacado anteriormente por Nicolas (2024). Entendemos que a ampliação dessas 

experiências de luta é fundamental para a construção de enfrentamentos a lógica dominante, 

uma vez que recupera nossa capacidade esperançosa de sonhar com um amanhã diferente. 

Ainda de acordo com Nicolas (2024) 

Temos avançado muito nos últimos anos em termos gerais na realização destas 
conversas não só em ambientes formais na escola, mas também em algumas outras 
instituições da sociedade civil, os clubes, como te disse, os sindicatos, fazem parte 
deste trabalho que tem também a ver com isso, particularmente, em alguns espaços de 
trabalho de forma análoga ao que nas escolas são professores, formadores, ativistas, 
treinadores, tutores de clubes ou centros comunitários onde também formamos essas 
referências e entendemos que os processos de educação sexual integral avançam em 
ambientes não formais, que também são significativos para a transformação da vida 
das comunidades e para combater um pouco desses discursos mais da reação do ESI 
(educação sexual integral) (Nicolas, Instituto MasCS, 2024). 

Estes avanços, podem ser interpretados enquanto resultado de um conjunto de fatores, 

dentre os quais, destacamos o reconhecimento do trabalho comprometido que vem sendo 

desenvolvido pelo respectivo instituto, bem como a emergência das discussões sobre gênero, 

feminismos e masculinidades que ganham cada vez mais visibilidade na arena social. De um 

modo geral, acreditamos que essas configurações têm suscitado um maior interesse e 

necessidade de compreender o tema.  

 
51 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



178 
 

Ainda sob este aspecto, observamos a existência de uma maior abertura por parte de 

algumas instituições, como escolas, sindicatos, clubes, dentre outras, as quais tem despertado 

para urgência de incorporar esses diálogos dentro da sua estrutura de trabalho. Ao passo que 

realizam esse movimento, constituem oportunidades para formular coletivamente um sistema 

de valores e ideais que estejam fundamentados numa política de justiça social e de gênero. 

Partindo desse princípio, Mendez (2002) alerta que  

Es muy dificil que realización de estas tareas se produzca y se sostenga sólo desde 
voluntarismos y cambios individuales. Para que sea posible será necesario el 
desarrollo de estrategias grupales y sociales, políticas que ayuden a los varones a 
hacerlo permitiéndoles apoyarse en algunos valores distintos –o redefinidos– a los 
de la masculinidad hegemónica, sin que pierdan ante sí mismos su propio valor como 
varón–persona. Y para ello, el modo óptimo debería ser el diseño de políticas que 
estimulen esos deseos, contribuyan a crear nuevos ideales, favorezcan nuevas 
prácticas y apoyen la producción y la promoción del cambio masculino. (Mendez, 
2002, p. 23). 

Convergindo com essa linha de pensamento do autor, entendemos que é imprescindível 

a criação de estratégias coletivas que envolvam os homens, de modo que seja possível o 

estabelecimento de um diálogo em torno das questões que atravessam suas experiências na 

arena do gênero. Isto porque, para além de evidenciarmos as consequências que o patriarcado 

impõe para suas vidas, necessitamos também apresentar outras alternativas para que esses 

sujeitos possam conduzir suas práticas sociais.     

Tendo como base o desenvolvimento dessas experiências com homens, as quais 

introduzem novas perspectivas de gênero no âmbito social, Mariana destacou a contribuição do 

Instituto PAPAI no processo de formulação da política nacional de atenção integral à saúde dos 

homens no Brasil, um marco importante nas políticas públicas voltadas para população 

masculina. Acerca do processo de diálogo, elaboração e implementação dessa política, a 

respectiva integrante fez o seguinte destaque 

[...] uma coisa muito marcante, muito importante, uma contribuição que o Instituto 
PAPAI deu, que eu estive diretamente envolvida, foi o processo de formulação da 
política nacional de atenção integral à saúde dos homens, que foi muito importante, 
foi muito marcante, porque a gente teve uma contribuição assim... Eu, quando vejo o 
texto da política, percebo ali a nossa marca, porque foi disputa, inclusive como surgiu 
esse debate sobre a política nacional de saúde do homem. A gente ficou de olho em 
pé, porque sabia que ia vir uma perspectiva médica e havia uma disputa ali sobre 
concepção do que é saúde, a gente comprou essa briga com a sociedade brasileira de 
Urologia, que queria colocar aquele viés reducionista do que é a saúde do homem, 
reduzindo a atenção à saúde do homem a urologia. Então, quando teve o lançamento 
da política, a gente investiu forte nesse processo de advocacy, para entender como é 
que seria implementada essa política. A gente participou da formulação, da discussão 
de como seria levado para os estados, para os municípios. (Mariana, Instituto PAPAI, 
2024). 



179 
 

A partir do relato de Mariana, constatamos algumas das inúmeras possibilidades 

surgidas a partir da atuação dessa organização, onde vem sendo possível incorporar 

conhecimento científico e ativismo político num mesmo ideal. Seguindo esse ponto de vista, 

acreditamos que a ampliação desse debate em diferentes espaços não apenas fortalece o trabalho 

com o tema das masculinidades, como também potencializa o surgimento de caminhos 

alternativos para superar os entraves que ainda se fazem presentes.  

Ainda assim, necessitamos destacar que esse processo não ocorre de maneira pacífica, 

sem nenhum confronto, mas, ao contrário, se encontra enviesado em disputas políticas e 

epistemológicas, nas quais distintas concepções de masculinidades são trazidas a cena. Esse 

fato, por sua vez, reforça a imprescindibilidade de um fundamento teórico-epistemológico 

como o feminismo que venha guiar e justificar as linhas de ação nas quais são propostas essa 

frente de trabalho.  

Entendemos, pois, que o anúncio da política nacional de atenção integral à saúde dos 

homens no Brasil sinaliza para o despertar das necessidades e demandas apresentadas pela 

população masculina, assim como aponta para a denúncia da escassez de propostas voltadas 

para pensar estes sujeitos. Esses engendramentos, revelam que não é mais possível a 

continuidade de uma visão estereotipada e reducionista acerca das masculinidades, se faz 

necessário a constituição de outros sentidos, visto que  

[...] los varones de hoy comienzan a reconocer que las cosas para ellos no tienen por 
qué seguir siendo de ese modo, y están empezando a contemplar, como una de las 
mejores maneras de resolver el conflicto, la intervención social sobre las leyes del 
sistema. También se esmeran por replantear la forma como hasta ahora han definido 
su problemática. (Leal, 2008, p. 98). 

Tendo como base os argumentos apresentados por Leal (2008), entendemos que as 

agendas feministas, por exemplo, tem possibilitado aos homens refletir acerca da sua posição 

na sociedade, conduzindo-os numa mudança de discurso e prática, uma vez que não é mais 

aceitável a perpetuação dos quadros hegemônicos de gênero. Imerso nessa busca, acreditamos 

que as organizações que atuam com homens a partir de uma perspectiva feminista apresentam 

condições para que esses sujeitos constituam novas experiências.   

Ao analisarmos a agenda de trabalho dessas organizações, identificamos uma 

abordagem ampla, com diferentes temas que atravessam as experiências masculinas, como 

violência de gênero, direitos sexuais, diversidade e paternidade. Com relação ao último tópico, 

destacamos algumas ações do Instituto PAPAI que abordam o exercício da paternidade, 



180 
 

entendendo que essa pauta é essencial para que venhamos garantir o exercício de 

masculinidades mais comprometidas com a prática do cuidado.   

 

Figura 36: Roda de diálogo sobre paternidade, homens e cuidado em comemoração ao dia do Pai- Recife (2018) 

 

Fonte: Site Instituto PAPAI52 

 

Figura 37: Campanha “Pai não é visita!” Ato público na Estação Central de Metrô- Recife (2007) 

 

Fonte: Site do Instituto PAPAI53 

 

 
52 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024 

53 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024 



181 
 

Acreditamos que ações dessa natureza trazem consigo um potencial político-pedagógico 

para que venhamos problematizar o exercício da paternidade dentro de uma estrutura de gênero 

que condiciona exclusivamente as mulheres a prática do cuidado, bem como repensar qual o 

papel do homem na modificação dessa realidade. Isto porque, percebemos que estas 

intervenções avançam na construção coletiva de alternativas que ampliem as possibilidades de 

masculinidades comprometidas com a equidade de gênero.  

Convergindo com essa linha de atuação, o Instituto MasCS também tem desenvolvido 

ações para refletir acerca do exercício da paternidade, visto que não há como introduzir uma 

mudança radical nas estruturas de gênero sem antes discutir a forma como os homens tem 

exercido a prática do cuidado. Entendemos, portanto, que se faz urgente responsabilizá-los e 

principalmente educá-los para o exercício de uma paternidade sensível, humana e acolhedora.  

 Neste sentido, na busca de constituir formas saudáveis de paternagem, a utilização de 

campanhas educativas tem despontado enquanto uma estratégica aliada nesse processo, 

entendendo que estas abordagens trazem consigo novas perspectivas para repensar a prática do 

cuidado dentro da estrutura de gênero. Essa configuração tem ocorrido principalmente a partir 

da utilização de plataformas digitais, como o instagram, dado o alcance e visibilidade desses 

dispositivos na contemporaneidade.  

 

Figura 38: Campanha sobre paternidades54 

 
Fonte: Instagram do Instituto MasCS55 

 
54 Esta campanha foi desenvolvida pela Fundación Kaleidos em parceria com o Instituto MasCS.  

 
55 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 



182 
 

 

 A constituição dessas reflexões tem possibilitado desmitificar o imaginário patriarcal 

que atravessa a prática do cuidado, mas também envolver e responsabilizar os homens nesse 

processo. Acreditamos que essas iniciativas são imprescindíveis para que venhamos introduzir 

estratégias de mudança, visto que potencializam a conscientização e transformação da prática 

a partir do exercício da reflexividade. É necessário destacar que todo esse processo tem sido 

conduzido a partir de uma perspectiva de feminista de gênero, como podemos verificar 

[...] uma coisa que a gente sempre bateu a tecla, a gente insistia, era chato e acho que 
é o legado mesmo assim, é que a gente sempre ia debater masculinidades a partir da 
perspectiva feminista, pois não tem como fugir disso, sabe? Até porque a gente viu 
esse debate sobre masculinidades crescer e hoje nem se compara ao que era, mas nesse 
processo de crescimento, a gente sempre ficava brigando, marcando esse espaço de 
como deve ser o debate sobre masculinidade. Então, acho que nossa marca, de pensar 
as diferentes dimensões do debate, é a gente insistir e não abrir mão de pensar 
masculinidades a partir do feminismo. Acho que esse é o grande legado do PAPAI, 
porque tem gente discutindo paternidade, homem, violência, mas sustentar o lugar 
difícil, que é um lugar difícil, um lugar incômodo, foi a gente que sustentou isso 
durante muito tempo e de alguma forma, esse é o nosso legado maior. (Mariana, 
Instituto PAPAI, 2024). 

Conforme destaca Mariana (2024), desde sua gênese, as ações e práticas desenvolvidas 

pelo Instituto PAPAI estiveram fundamentadas numa perspectiva feminista de gênero, 

problematizando os arranjos socioculturais constituídos em torno do masculino e feminino. Esta 

opção política assumida por essa instituição tem permitido questionar os quadros de 

desigualdades, assim como construir estratégias de enfrentamento a partir do desenvolvimento 

de propostas contra-hegemônicas. 

Seguindo este viés, defendemos a ideia de que é imprescindível pensar os 

atravessamentos de gênero que cercam os homens a partir de uma perspectiva feminista de 

gênero, dada a insuficiência das teorias gerais de analisar a complexidade que envolvem estas 

relações, visto que a grande maioria foi formulada dentro de uma estrutura patriarcal de 

pensamento. Dito isso, acreditamos que as lentes teóricas das epistemologias feministas 

conseguem formular reflexões em torno dessa realidade, pois conforme destaca Rago (2004) 

O feminismo tem uma dimensão política profundamente crítica e libertadora, que não 
pode ser negligenciada, afinal, foram e têm sido imensas as suas contribuições, 
especialmente ao questionar as formas e as práticas masculinas de um mundo que, 
misógino, é opressivo para as mulheres, e ao mostrar a maneira pela qual a ciência 
fundamentou essas concepções, com seus conceitos sedentários, mascarando sua 
realidade de gênero. (Rago, 2004, p. 38) 

Compactuando com essa dimensão crítica e libertadora destacada pela autora, 

entendemos que as reflexões que emergem a partir das teorias feministas permitem discutir as 



183 
 

construções socioculturais que ainda sustentam esses modelos hegemônicos na atualidade. Ao 

mesmo tempo, possibilita avançar na proposição de alternativas que viabilizem a superação 

desse cenário que se encontra atravessado pelos padrões de uma cultura androcêntrica, 

patriarcal e misógina.   

Por esta razão, tanto o Instituto PAPAI quanto o Instituto MasCS tem orientado o 

desenvolvimento das suas ações a partir desses fundamentos epistemológicos, ontológicos e 

político-pedagógico que apontam para as múltiplas possibilidades de construirmos uma agenda 

do gênero numa perspectiva de justiça social e equidade. Ao destacar as concepções que 

norteiam a atuação do Instituto MasCS, bem como o posicionamento das pessoas que compõem 

essa organização, Luciano (2024) realiza o seguinte destaque 

[...] um aspecto fundamental do Instituto e principalmente do trabalho que fazemos 
com as masculinidades é esse, todos os membros, pelo menos da linha fundadora do 
Instituto nos reconhecemos como feministas, antes de começarmos a trabalhar as 
masculinidades já tínhamos um compromisso, uma implicação, um conhecimento da 
agenda e havíamos participado de militâncias feministas ou de esforços institucionais 
intimamente ligados ao movimento de mulheres, alguns de nós já fomos membros de 
articulações ligadas ao direito ao aborto ou contra a violência machista, antes de 
começarem a trabalhar as masculinidades. (Luciano, Instituto MasCS, 2024). 

 Esse reconhecimento e principalmente comprometimento com a agenda feminista 

apontado por Luciano (2024), sinaliza para o lugar central que essa perspectiva ocupa dentro 

dessas organizações, onde tem orientado seu plano de trabalho. Outra questão, consiste na 

esfera individual dos/as membros/as dessas organizações, tendo em vista que independente da 

sua condição de gênero, todos/as se reconhecem enquanto feministas. Ao assumirem essa 

identidade, se posicionam no mundo a partir dos seus princípios.  

A posição assumida por esses indivíduos, culmina num processo de envolvimento 

político, pedagógico e afetivo, no qual cumplicidades são estabelecidas a partir de um objetivo 

comum que é o processo de despatriarcalização do mundo no qual vivemos. Acreditamos que 

esse despertar para luta feminista, sobretudo, quando assumido por homens, se faz fundamental 

para que venhamos alcançar o que hooks (2020) vem definir como masculinidade feminista. 

Na concepção defendida pela autora 

La masculinidad feminista presupone que basta con que los hombres existan para que 
tengan valor, que no tienen que «hacer», «actuar>>, para ser aceptados y amados. 
En lugar de definir la fuerza como «poder sobre», la masculinidad feminista define 
la fuerza como la capacidad que uno tiene para ser responsable de sí mismo y de los 
demás. (hooks, 2020, p. 111). 

Essa ressignificação em torno do conceito de masculinidade, na qual esses sujeitos 

deixam se serem concebidos a partir dos pressupostos hegemônicos e assumem um 



184 
 

comprometimento político na produção de novas narrativas e práticas, torna-se fundamental 

para uma mudança efetiva no cenário das relações de gênero. Isto porque, entendemos que 

diferentes interpelações se encontram intercruzadas em torno das experiências constituídas por 

esses sujeitos, conforme destaca Medrado e Lyra (2008) 

A dominação dos homens sobre as mulheres e sobre o feminino não possui autoria 
única, mas uma constelação de autores, que inclui, além dos homens, a mídia, a 
educação, a religião, as mulheres e as próprias políticas públicas. Em outras palavras, 
partimos da perspectiva de que o poder coletivo dos homens não é construído apenas 
nas formas como os homens interiorizam, individualizam e o reforçam, mas também 
nas instituições sociais. (Medrado; Lyra, 2008, p. 826). 

Dada essa compreensão, não há dúvidas de que necessitamos educar os homens numa 

postura de comprometimento com a política feminista, de modo que assumam novos discursos 

e padrões de comportamento na esfera das relações de gênero. Para além, necessitamos 

construir ferramentas pedagógicas que atuem nesse processo de despatriarcalização, pois 

conforme aponta Medrado e Lyra (2008), as instituições sociais tem contribuído 

veementemente para continuidade desses arranjos nefastos.   

É nesse florescer que o ideal de masculinidade feminista ganha concretude, dado que o 

machismo, a misoginia e sexismo são interpelados enquanto consequência de um conjunto de 

dispositivos que atuam na sua proliferação. Diante dessa configuração, urge um pensamento 

crítico e reflexivo como o feminismo que possibilite entender os atravessamentos que cercam 

essas construções. Ao tratar dessas questões, Fabri (2018) destaca a necessidade de trabalhar 

com esses homens a partir dessa perspectiva  

Entiendo que en este proceso se hacen indispensables al menos dos niveles de 
aproximación al feminismo. Por un lado, el acercamiento a sus producciones teóricas 
e intelectuales, de modo de interpelar, al menos en el plano de lo reflexivo, la mirada 
androcéntrica del mundo que es construida y reforzada en nuestra socialización en 
los discursos sociales sobre la masculinidad. Por otro lado, aunque de la mano con 
este primer nivel, deviene indispensable una aproximación a las prácticas feministas, 
comprometiéndose con sus luchas, construyendo complicidades políticas y afectivas 
que nos posibiliten practicar sucesivos abandonos de nuestro egocentrismo político, 
haciendo un lugar a los padecimientos de las oprimidas en nuestros esquemas de 
percepción y análisis de la realidad social. (Fabri, 2018, p. 107). 

Concordamos com os apontamentos do autor, visto que desde as abordagens teórico-

epistemológicas do feminismo até suas intervenções no campo político, novos sentidos são 

constituídos em torno da estrutura de gênero. De certo, a aproximação dos homens com essa 

perspectiva rompe com a definição propagada pelas ideologias fatalistas que se negam ao 

reconhecimento de experiências contra-hegemônicas, onde esses sujeitos assumam uma postura 

de comprometimento com a luta pela equidade de gênero.  



185 
 

Partindo dessa perspectiva apresentada por Fabri (2018), observamos nas linhas de 

atuação do Instituto MasCS a efetivação de um trabalho que contempla essas duas dimensões, 

tanto a produção teórica e intelectual do feminismo como também a construção de 

enfrentamentos a partir das lutas que vem sendo forjadas na arena política. Essas iniciativas 

evidenciam a permanente elaboração de estratégias forjadas por essas organizações na tentativa 

de introduzir outros cenários, como podemos observar abaixo 

 

Figura 39: Material de formação e sensibilização56 

  
Fonte: Site do Instituto MasCS57 

 
 
 

 

 

 
56 Conforme consta no site, este material foi com o apoio do Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento 
(PNUD). 
57 Disponível em: https://institutomascs.ar/recursos/. Acesso em: 20 Ago. 2024. 



186 
 

Figura 40: Oficina com membros do Sindicato Ferroviário 

  
Fonte: Instagram do Instituto MasCS58 

 

Estas ações desenvolvidas pelo Instituto MasCS avançam numa possível reestruturação 

das relações de gênero, visto que preveem a incorporação de um sistema de valores que se 

encontre fundado nos princípios de amorosidade, equidade e justiça de gênero. Esse movimento 

também se destaca por seu papel político, pois busca conectar os homens com os aportes 

teórico-epistemológicos e práticos dos feminismos, dada sua imprescindibilidade para 

constituir outros cenários de humanização.  

Partindo desse princípio, defendemos a ideia de que só a partir da aproximação dos 

homens com os feminismos conseguiremos estabelecer novos padrões de comportamento, uma 

vez que essa ação permitirá que esses sujeitos revisitem seus discursos e práticas, mas também 

se comprometam com a construção de estratégias de enfrentamento a lógica patriarcal. Por esta 

razão, hooks (2020) defende a ideia de uma masculinidade feminista, entendendo que sua 

matriz está ancorada em  

[...] un compromiso con la igualdad de género y la reciprocidad como algo crucial 
para la interacción y la asociación en la creación y el sostenimiento de la vida. Este 
compromisso siempre privilegia la acción no violenta sobre la violencia, la paz sobre 
la guerra, la vida sobre la muerte. (hooks, 2020, p. 111-112). 

Tomando como princípio a definição da autora, entendemos que organizações como o 

Instituto PAPAI e o Instituto MasCS tem se consolidado enquanto importantes núcleos de 

masculinidade feminista, uma vez que tem se dedicado a pensar estratégias bem como construir 

 
58 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



187 
 

alianças em torno desse propósito de amorosidade, liberdade e justiça social e de gênero. Suas 

atuações, portanto, podem ser concebidas enquanto ações contra-hegemônicas que surgem em 

defesa da vida.  

Imerso nessas recorrentes tentativas de reorganização das dinâmicas sociais, 

percebemos que essas instituições têm se destacado não apenas pela sua capacidade de intervir 

politicamente nas problemáticas sociais, mas também por constituir espaços pedagógicos para 

que seus integrantes possam realizar uma autorreflexão. Ao destacar sua aproximação com a 

produção feminista, Daniel pontuou que esse contato permitiu reestabelecer uma nova relação 

consigo, como podemos observar no seguinte trecho 

O cara quer performar essa masculinidade de forma muito forte, eu nunca fui isso, eu 
nunca consegui, até tentava às vezes, mas quebrava a cara porque não cabia, não era 
muito o que era, mas pela pressão eu tentava. Tentei imitar essa masculinidade, mas 
realmente não se encaixava muito. Então, eu enxergava com aquilo que o feminismo 
era bom para todo mundo, era bom até para mim sendo homem heterossexual, era 
bom para que eu pudesse perceber que eu não precisaria de repente, sofrer tanto por 
não conseguir me encaixar naquela forma de ser homem. E, eu não tinha aprendido a 
ser homem daquela forma, não tinha muito como como eu perseguir aquilo. Enfim, 
então eu acho que é isso, é essa reflexão pessoal junto com a teoria feminista que 
terminava ajudando muito a fazer com aquilo parecesse de fato que era o correto, a 
coisa certa a fazer, não apenas o meu trabalho, mas uma reflexão para mim também 
na minha busca por ser um homem melhor. (Daniel, Instituto PAPAI, 2024). 

Na medida em que o respectivo entrevistado denúncia o modo como as construções 

patriarcais atravessam as experiências masculinas também destaca como os fundamentos do 

feminismo tem possibilitado construir outros cenários, entendendo que suas proposições 

anunciam novas referências de masculinidade. Esse processo, resulta de um trabalho coletivo, 

o qual baseado num processo de autorreflexão e conscientização possibilita que esses sujeitos 

reconduzam suas vidas.  

 Enxergamos nessas dinâmicas que vão sendo constituídas por essas organizações, o 

anúncio de uma realidade que ganha concretude a partir dos ideais utópicos que são forjados a 

partir das lutas desses sonhadores/as. É preciso destacar que esse movimento se encontra 

atravessado por processos de disputas que englobam a superação das contradições que ainda 

cercam esses sujeitos. Acerca desse processo, Mendez (2002) destaca que  

Cambiar es transformar, dentro de sí y en lo social, la posición existencial sostenida 
y promovida por los mitos masculinos patriarcales, la que actúa globalmente como 
poderosa resistencia al cambio y genera habilidades en estrategias de resistencia,. 
cambiar supone incorporar nuevos ideales, realizando para ello el duelo por aquellos 
viejos ideales y las viejas ventajas, con el dolor consiguiente. Duelo que implica un 
arduo trabajo intrasubjetivo con sus sucesivos pasos de desidealizacion de lo viejo, 
distanciamiento, desligamiento, desenganche, tolerancia al vacio identificatorio, 
reelaboración y reestructuración identitaria, lo que debería llevar a desidentificarse 
del ideal masculino tradicional. (Mendez, 2002, p. 21-22) 



188 
 

Concordamos com o autor, entendendo que essa mudança em torno dos padrões 

patriarcais envolve uma transformação em várias dimensões, sejam elas a nível pessoal ou 

social. Nesse processo, o feminismo surge com um enorme potencial, onde permite a introdução 

de novos valores e princípios que venham realçar a vida desses sujeitos. 

 

8.3 A educação feminista enquanto ferramenta pedagógica para despatriarcalização 

 Os princípios político-pedagógicos da educação feminista revelam a boniteza da 

produção de experiências mais justas, humanas e fraternas, onde possamos comungar de um 

bem-estar comum e coletivo. Suas proposições também se apresentam fundamentais para que 

venhamos atuar no processo de despatriarcalização, desmitificando as construções sexistas, 

machistas e misóginas que foram naturalizadas mediante a reprodução de um sistema que ainda 

difunde esses pressupostos hegemônicos enquanto verdades universais.   

Enxergamos nessa proposta da educação, indícios que apontam para constituição de 

outros imaginários, dada sua capacidade de introduzir um novo sistema de valores que seja 

capaz de reestabelecer novas vinculações políticas e afetivas que avancem na produção de um 

amanhã diferente. Além disso, entendemos que sua matriz de pensamento se encontra ancorada 

numa proposta contra-hegemônica, onde propõe um trabalho a partir da sensibilidade, 

amorosidade e comprometimento com a coletividade. 

Neste sentido, dada sua potencialidade, organizações como o Instituto PAPAI e Instituto 

MasCS tem se utilizado das bases epistemológicas, políticas e pedagógicas do feminismo para 

conduzir ações educativas com homens a partir desses fundamentos. Isto porque, reconhecem 

os elementos emancipatórios presentes nessa proposta, o que permite atuar no processo de 

conscientização, empoderamento e reflexão autocrítica dos seus sujeitos educativos.  

 

 



189 
 

Figura 41: Oficina com jovens da Escola Novaes Filho (2010) 

 
Fonte: Site do Instituto PAPAI59 

 

Fundamentados nessa proposta de educação, o Instituto PAPAI, por exemplo, promoveu 

um conjunto de oficinas com estudantes da rede estadual de ensino de Pernambuco para discutir 

temáticas como o machismo, violência de gênero, feminismos, entre outras abordagens. Sua 

atuação nesse campo, representa um importante instrumento de empoderamento e 

emancipação, visto que possibilita aos estudantes discutirem temas que cercam suas vidas. Ao 

tratar dessas ações, Adrian (2024) que participou ativamente do desenvolvimento dessas 

oficinas realizou o seguinte destaque 

O público que a gente trabalhava geralmente eram mais homens, a gente trabalhava 
nessa perspectiva e pensamento de não violência, pois o índice de violência contra as 
mulheres na época era muito crescente e tudo isso normalizado. E isso nos deixava 
inquietos. Então, a gente fazia muitos debates nas salas de aula e fazia muitas 
dinâmicas para poder se colocar tanto no lugar da mulher que é violentada, quanto no 
lugar do homem que geralmente a violenta [...] Então, a gente começava a fazer esse 
debate entre nós mesmos e depois levava para as escolas estaduais e municipais daqui 
do bairro e de outros bairros conhecidos. Assim, a gente trabalha primeiro 
internamente, para depois a gente levar para fora, expressar tudo aquilo que a gente 
também tinha de conceitos e preconceitos sobre tudo isso, para depois a gente 
trabalhar nas escolas, nas ruas. (Adrian, Instituto PAPAI, 2024).  

Tendo como base tais apontamentos, percebemos que essa proposta adotada pelo 

Instituto PAPAI se converte num potente espaço pedagógico para o debate em torno das 

questões de gênero e masculinidade, visto que promove o despertar da consciência crítica dos 

seus sujeitos educativos através de um processo formativo. Também é perceptível uma 

 
59 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024.  



190 
 

preocupação por parte dessa organização com a formação política-pedagógica dos seus 

integrantes, entendendo que estamos cercados por referências patriarcais.  

Dentre suas inúmeras potencialidades, entendemos que a constituição dessa experiência 

pedagógica se converte num espaço para que esses sujeitos possam expressar seus sentimentos, 

angustias e/ou medos no decorrer do processo formativo. Acreditamos que contemplar essa 

dimensão da subjetividade humana torna-se essencial, visto que o patriarcado negou que os 

homens pudessem exercem essa condição humana ao longo das suas vidas, sendo muitas vezes 

tolhidos, subjugados e/ou punidos por esse mesmo sistema. Ao tratar dessas questões, hooks 

(2020) destaca que  

Solo hay una emoción que el patriarcado valora cuando la expresan los hombres, esa 
emoción es la ira. Los hombres de verdad se enfadan. Y su enfado, por muy violento 
o transgresor que sea, se considera natural, una expresión positiva de la 
masculinidad patriarcal. (Hooks, 2020, p. 26).  

Dado o reconhecimento destes malefícios apontados pela autora, acreditamos que a 

educação feminista se consolida enquanto uma importante ferramenta pedagógica para que 

venhamos atuar despatriarcalização do pensamento, bem como das instituições que ainda se 

encontram atravessadas por esses pressupostos. Ainda de acordo com Adrian (2024), a riqueza 

do trabalho desenvolvido pelo Instituto PAPAI parte justamente do diálogo com suas 

experiências de vida, de modo que os estudantes eram provocados a discutirem acerca do 

[...] machismo, sobre as mulheres, fazia provocações no quadro e nas dinâmicas. 
Fazíamos provocações nos grupos para poder dali começar um debate: “- Ah, porque 
você acha que a mulher é...?”. Começava dali um debate, a gente entendeu que se 
fazia uma provocação, escutava a visão dos meninos, das meninas e depois 
problematizava com o grupo. (Adrian, Instituto PAPAI, 2024). 

Os apontamentos do participante, revelam a presença dos princípios educativos do 

feminismo na condução dessa proposta, os quais são materializados a partir da construção 

coletiva de conhecimentos, da reflexividade, protagonismo e partilha de experiências que 

reacendem o desejo de mudança. Acreditamos ainda que estes ensaios pedagógicos possibilitam 

reconexões entre os indivíduos, visto que ocorre a partir de uma dimensão coletiva, onde 

conjuntamente constroem caminhos para a reinvenção da sua realidade.  



191 
 

Figura 42: Oficina com jovens da Escola Novaes Filho (2010) 

 

 

Fonte: Site do Instituto PAPAI60 

 

O desenvolvimento dessas experiências também realça a potencialidade da educação 

enquanto instrumento de transformação, uma vez que permite que esses sujeitos assumam um 

protagonismo e leitura crítica da realidade na qual se encontram inseridos. Com base na fala de 

Adrian (2024), percebemos que uma das estratégias utilizadas para o trabalho com esses sujeitos 

tem sido a conscientização e empoderamento, de modo que os próprios estudantes viessem 

assumir uma postura ativa e crítica durante esse processo. Com hooks (2021) aprendemos que  

El pensamiento feminista nos enseña a todos y todas, especialmente a los hombres, a 
amar la justicia y la libertad con el fin de potenciar y defender la vida. Claramente 

 
60 Disponível em: https://institutopapai.blogspot.com/. Acesso em: 15 jun. 2024.  



192 
 

necessitamos nuevas estrategias, nuevas teorías, orientaciones que nos muestren 
cómo crear un mundo donde prospere la masculinidad feminista. (hooks, 2020, p. 106). 

 Concordamos com a autora, entendendo que o pensamento feminista reivindica o direito 

a viver com dignidade, amorosidade, justiça social e de gênero, de modo que venhamos 

estabelecer outras relações em torno das nossas experiências. É uma proposta inconclusa, uma 

vez que segue em curso, sendo passível de novas reivindicações e reflexões. Desta ótica, 

assistimos as inúmeras estratégias que vão sendo lançadas na perspectiva de garantir condições 

de criar um outro mundo, na qual a masculinidade feminista prospere, conforme propõe a 

respectiva autora. 

Esse entendimento da urgência de uma masculinidade feminista pode ser identificado 

nas iniciativas gestadas pelo Instituto PAPAI, onde suas linhas de ação e projetos avançam na 

constituição de novas narrativas e/ou imaginários que apresentem um ideal de masculinidade 

que se distancie dos arquétipos impostos pelo patriarcado. Para tal, entendemos que a educação 

quando aliada aos princípios feministas se apresenta enquanto uma potente ferramenta 

pedagógica para despatriarcalizar, dada sua capacidade de introduzir caminhos alternativos, 

conforme destaca Mariana  

Esse mundo que a gente vive, que a gente quer transformar, é a cultura, são os valores 
sociais e transformar isso com educação parece um clichê, mas é isso mesmo [...] a 
educação é a chave, porque tem que mudar o sujeito, tem que mudar os corações e 
mente para mudar a sociedade e fazer o mundo. [...] tinha gente que achava que a 
gente fazia atendimento, atendimento de pai, atendimento de homem, [mas] a gente 
não faz atendimento, a gente faz educação como o todo. O contato que a gente tinha 
diretamente com o nosso público, com os homens e também com os profissionais que 
também era nosso público, era trabalho na educação a partir de formatos educativos, 
grupo e formações para os profissionais, campanhas educativas, então, sempre era 
educação. A gente sempre queria chegar nesses homens com essa perspectiva, de 
forma educativa. (Mariana, Instituto PAPAI, 2024). 

Ao incorporar o processo educativo enquanto lócus privilegiado para abordar essas 

questões, percebemos que essa organização tem elaborado um conjunto de estratégias no intuito 

de constituir experiências de gênero que estejam alinhadas com os fundamentos do feminismo. 

Tais propostas, apresentam um caráter pedagógico, uma vez que trazem consigo um conjunto 

de princípios que são repensados, discutidos e reelaborados a partir dos interesses e 

necessidades dos sujeitos envolvidos.   

Mediante as considerações de Mariana (2024), percebemos que a concepção de 

educação adotada por essa organização se encontra centrada numa proposta feminista e popular, 

pois não está pronta e acabada, mas em permanente movimento, sendo construída mediante as 

necessidades que emergem dos seus sujeitos educativos. Essa compreensão de educação 



193 
 

abrange diferentes dimensões da vida humana, entendendo que constantemente estamos 

educando e sendo educados. Partindo desse princípio, Connell (2003) adverte que  

La importancia de la educación para la política de la masculinidad se deriva de la 
ontoformatividad de las prácticas de género, del hecho de que nuestros decretos 
respecto a lo que es masculinidad y feminidad hacen que cierta realidad social se 
ponga en acción. La educación se discute a menudo como si sólo incluyera 
iníormación, maestros y maestras que aplican dosis medidas de hechos en las cabezas 
de sus alumnas y alumnos; sin embargo, ésta es sólo una parte del proceso. A un nivel 
más profundo, la educación es la formación de capacidades para la práctica. 
(Connell, 2003, p. 322) 

É essa formação de competências para prática apontada por Connell (2003) que 

necessitamos reestabelecer para que venhamos garantir a efetivação de uma proposta 

comprometida com processos educativos para as masculinidades e feminilidades que estejam 

livres dos modelos dicotômicos de gênero. Assim, urge cada vez mais pensar a educação numa 

proposta feminista e popular, que garanta condições para que seus sujeitos educativos 

desempenhem um papel ativo e participativo na transformação dos seus espaços.  

Assumindo esse compromisso de construir intervenções a partir de uma proposta de 

educação pautada nesses princípios, o Instituto MasCS tem conduzido o desenvolvimento de 

ações educativas voltadas para o processo de sensibilização, reflexão e problematização da 

prática, de modo que os sujeitos envolvidos possam problematizar seus discursos e tecer um 

comprometimento na construção de uma equidade de gênero. Esse movimento se faz 

necessário, na medida em que permite que os participantes assumam uma responsabilização 

perante suas práticas.  

  



194 
 

Figura 43: Formação para as forças policiais e de segurança61 

 

Fonte: Instagram MasCS62 

 

A construção dessas estratégias de trabalho com homens a partir de uma perspectiva 

feminista representa um importante passo para consolidação de novas diretrizes dentro da 

política de gênero, entendendo que durante muito tempo – a maioria – dos homens estiveram 

isentos de um comprometimento com a erradicação das desigualdades e violências de gênero. 

Desse modo, ao serem inseridos nessas propostas pedagógicas automaticamente são convidados 

a repensar o lugar que ocupam dentro da estrutura de gênero. Nessa perspectiva, Nicolas (2024) 

destaca como tem ocorrido essas formações 

[...] para trabalhar dentro das instituições, pensamos sempre em grupos de homens, de 
1 a 5 encontros, seguindo uma estratégia de acordo com o objetivo da intervenção. No 
processo de execução surgem algumas variáveis que têm a ver com ser um debate 
situado, participativo de acordo com a necessidade, a demanda da instituição ou a 
identificação de alguns padrões, narrativas ou discursos ou às vezes até piadas, 
comentários machistas, atitudes que denotem que a cultura institucional tem a ver com 
o machismo, que é fortemente influenciado por estas características mais patriarcais 
e que trabalhar com homens seria apropriado. (Nicolas, Instituto MasCS, 2024). 

O desenvolvimento dessas ações dentro de instituições como as forças de segurança 

tenciona as estruturas hegemônicas de gênero que ainda se encontram reproduzindo discursos 

e/ou práticas atravessados por um viés machistas, sexista e/ou LGBTfóbica, conforme aponta 

 
61 Esse projeto foi desenvolvido em parceria com a Direção Nacional de Políticas de Gênero do Ministério da 
Segurança Nacional, no âmbito da Iniciativa Spotlight. 
62 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em 20 Ago. 2024.  



195 
 

o entrevistado. Esse movimento, também pode ser considerado um primeiro passo para o 

processo de despatriarcalização dessas instituições, entendendo os malefícios impostos 

mediante a continuação dessas relações.   

Neste sentido, acreditamos que na medida em que essas discussões adentram esses 

espaços potencializa a condução de novas relações, uma vez que esses sujeitos são convidados 

a revisitarem seus posicionamentos, bem como assumirem um comprometimento que esteja 

fincado na equidade e justiça de gênero. Acreditamos ainda, que a introdução dessas relações 

atravessa diferentes dimensões, indo desde a experiência pessoal até as experiências tecidas no 

âmbito social e cultural por esses sujeitos. Ainda segundo Agostina (2024) 

Isso sobre ir até a experiência pessoal, de ir até o que aconteceu quando criança, de ir 
até como foi seu pai com você, como é você com seu filho, ir sempre ao emocional, 
mover o emocional, quebrar o silêncio [...] sempre as propostas pedagógicas partem 
desse lugar, lugar da problematização [...] sabemos que trabalhar com esses tópicos 
podem trazer conflitos, podem trazer resistências, pode trazer em tensões. Então, não 
tentamos evitá-los, mas sim enquadrá-los, fazê-los produtivos, fazendo um 
intercâmbio com respeito, sem culpabilização para que possa haver uma troca com 
respeitosa, ou seja, não apontamos ninguém, porque partimos da premissa de que a 
violência, digamos, está em cada um, não está fora. (Agostina, 2024, Instituto 
MasCS). 

Acreditamos que só a partir desse envolvimento com os homens será possível 

transgredir a feiura do patriarcado e reconstruir o imaginário masculino a partir de uma nova 

concepção de masculinidade que não esteja ancorada num modelo universal. Além do mais, 

torna-se necessário um despertar de interesse por parte desses sujeitos, de modo que estes 

possam reivindicar padrões de comportamento que estejam alinhados numa política de 

equidade de gênero. Fabri (2018), por sua vez, defende que  

Somos nosotros quienes debemos asumir la responsabilidad de estar a la altura de 
esta oleada histórica, invirtiendo tiempo y cuerpo a sentipensarnos en medio de esta 
gran ola. Disponiéndonos a que nos lleve más lejos, lo más lejos de la masculini como 
sea posible. Somos nosotros quienes en vez de decir que queremos que el patriarcado 
caiga, debemos dejar de sos. (Fabri, 2018, p. 84-85).  

Concordamos com o autor, entendendo que se faz necessário uma postura de 

comprometimento por parte desses sujeitos, de modo que apresentem uma atitude combativa 

que siga em compasso com as reivindicações que vem sendo interpeladas pela onda feminista 

que se encontra em curso. A inércia ou falta de adesão de uma conduta que dialogue com os 

princípios democráticos e de justiça social e de gênero, significa a continuidade dos cenários 

de desumanização e injustiça que ainda impõe duras cicatrizes a nossa realidade.  

A busca por uma sensibilização e adesão desse movimento de mudança tem orientado 

o trabalho que vem sendo desenvolvido pelo Instituto MasCS, onde suas ações a partir dos 



196 
 

dispositivos pedagógicos buscam alcançar o despertar de interesse, envolvimento e 

comprometimento dos homens com as pautas feministas, dado as implicações positivas que 

essas reivindicações podem trazer para suas vidas. Ao destacar essas possibilidades gestadas 

por essa organização, Joaquin (2024) realiza o seguinte destaque  

[...] temos desenvolvido com treinamento e formação tanto no sector público, 
principalmente, em instâncias particulares e diferentes do Estado, não 
necessariamente nacionais, mas também provinciais e locais. E também apresenta 
articulações de Cooperação Internacional que têm mais a ver com fazer como as 
formações, como que são programas mais complexos que tem uma parte de 
investigação, uma parte de foco em grupos, uma parte de formação, por exemplo, teve 
um projeto ligado as forças de segurança que oferece formação para policiais, 
basicamente de quatro províncias da Argentina que estava ligado ao Programa das 
Nações Unidas para Desenvolvimento e que nesse quadro foi pensado como um 
caminho, sendo um programa também para recolher informação em relação as quais 
são as expectativas, que intervenção a formação com perspectiva de gênero pode ter 
incidência. Em termos de impacto nas políticas públicas, ou seja, há algo intimamente 
ligado à formação, à educação e ao impacto político dentro do Instituto, houve 
também algumas articulações com setores privados, com sindicatos [...] (Joaquín, 
Instituto MasCS, 2024). 

A riqueza dessas articulações político-pedagógicas destacadas por Joaquín (2024) 

consiste justamente nessas múltiplas possibilidades que são apresentadas para esses sujeitos, 

visto que essas ações englobam discussões, partilha de conhecimentos, além da troca de 

experiências. Por esta razão, acreditamos que essas iniciativas têm viabilizado uma formação a 

nível pedagógico, mas também político, entendendo o despertar de consciência desses sujeitos 

que passam a enxergar as relações nas quais estão inseridos a partir de outro viés.  

 

 



197 
 

Figura 44: Formação para agentes municipais de Guaymallen e outros departamentos da Grande Mendoza63 

 

 
Fonte: Instagram MasCS64 

 

Enxergamos nessas formações um processo de reeducação, uma vez que esses sujeitos 

– em sua maioria – foram ensinados a pensar, se comportar e agir tendo como referência os 

padrões hegemônicos implementados pelo patriarcado. Por esta razão, na medida em que se 

conectam aos fundamentos da educação feminista concomitantemente encontram outros 

sentidos para sua prática, pois passam a celebrar a beleza da diversidade em suas múltiplas 

formas de ser e viver.  

 
63 Essas ações foram realizadas em parceria com o @pnudargentina e @muni.guaymallen. 
64 Disponível em: https://www.instagram.com/instituto_mascs/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



198 
 

A expansão dessas experiências pedagógicas tem contemplado em sua maioria espaços 

como sindicados, forças de segurança, além de grupos de trabalhadores em gerais, entendendo 

que há uma predominância de público masculino nesses setores, aumentando as possibilidades 

de permanência de um imaginário patriarcal. Acreditamos que o desenvolvimento dessas ações 

educativas tem permitido desmitificar essas relações, assim como construir uma nova cultura 

organizacional nesses espaços a partir dos fundamentos do feminismo. Acerca desse processo, 

Nicolas (2024) realizou o seguinte destaque  

[...] instituições mais masculinizadas, onde os códigos masculinos aparecem como 
códigos universais, como algo estabelecido, como algo normal, naturalizado. Então, 
é aí que temos que trabalhar, principalmente [...] pensando nestas estratégias com o 
objetivo final de que tanto as mulheres, as diversidades e as identidades não binárias 
possam partilhar os seus espaços com os homens, sem medo, sem perigo, sem estar 
exposto ao risco [...] o trabalho com masculinidades não violentas, não só em repensar, 
encontrar, identificar e rever aquela masculinidade que é prejudicial aos homens, mas 
também em que sentido pode gerar um risco para as mulheres. (Nicolas, Instituto 
MasCS, 2024). 

São incontáveis as possibilidades que emergem a partir dos desdobramentos da proposta 

de educação feminista que emerge nesses espaços, dado seu alcance, bem como sua capacidade 

de propor intervenções que vão desde a implementação de modificações na ordem pessoal à 

cultural/social/organizacional. Há ainda, uma partilha sensível, afetiva e amorosa por trás dessa 

proposta de educação, na tentativa de resgatar os sentidos negados pelo patriarcado. 

Reconhecer esses sentires enquanto essenciais, significa devolver nossa capacidade 

humana, a qual vem sendo constantemente ameaçada em meio a produção de lógicas 

extrativistas que muitas vezes buscam imobilizar nossa capacidade de sonhar com um mundo 

mais justo. Numa posição contrária, a educação feminista desponta enquanto uma ferramenta 

pedagógica capaz de reavivar nossas esperanças e apresentar novas dinâmicas para constituição 

de outros cenários. Na concepção de Korol (2007) 

La pedagogía planteada en nuestras búsquedas reúne en su metodología el diálogo, 
el estudio, las prácticas, la reflexión sobre las mismas, el juego, el deseo, el encuentro, 
el abrazo, la caricia. El análisis particular y el universal pueden encontrarse en un 
mismo proceso con la exploración de los sentidos y de los sentires. (Korol, 2007, p. 
19). 

Quanto as propostas pedagógicas desenvolvidas por essas organizações, percebemos 

uma amplitude de dinâmicas que emergem nesses espaços, as quais vão desde as formações 

político-pedagógicas até a produção de materiais pedagógicos que são desenvolvidos a partir 

de uma perspectiva feminista de gênero. Acerca dessas produções, Agostina destaca que a partir 

do Fundo de População das Nações Unidas, com o PNUD que é o Programa das Nações Unidas 

para o Desenvolvimento foi possível o desenvolvimento  



199 
 

[...] do material que foi chamado de “Masculinidades corresponsáveis: promovendo a 
participação dos homens no trabalho de cuidado”. Nesse material introduzimos o que 
gênero, o que são as masculinidades, o que são cuidados, cuidado como necessidade, 
cuidado como trabalho, cuidado como direito, o papel dos homens em relação às 
paternidades e também como o mais importante, a corresponsabilidade [...] pensamos, 
se os homens não cuidam de si mesmos, por exemplo, essa falta de cuidados recai sob 
as mulheres e “quais consequências tem as ações ou omissões dos homens?” e “quais 
consequências tem nas mulheres ou nas diversidades, certo? Este material de 
masculinidades corresponsáveis também se converteu em um curso virtual auto 
administrado. (Agostina, Instituto MasCS, 2024). 

A produção dessas ferramentas pedagógicas surge enquanto uma importante aliada para 

o trabalho com esses homens, dada a rapidez com a qual consegue se conectar com seus 

indivíduos, bem como a acessibilidade do conteúdo abordado. Seu caráter formativo, evidencia 

as múltiplas possibilidades para condução de um trabalho político-pedagógico a partir de uma 

perspectiva feminista de gênero. Dentre os diversos recursos que tem sido produzidos pelo 

Instituto MasCS em parceria com outras organizações destacamos 

Figura 45: Recursos pedagógicos 

    

Fonte: Site do Instituto MasCS65 

 

A produção desse material, revela a amplitude da educação, a qual é pensada para além 

da aula, dentro de uma proposta pedagógica não formal, popular e feminista. Sua efetividade 

decorre justamente da sua capacidade de provocar reflexões críticas, mas também de exigir uma 

postura de comprometimento dos sujeitos que participam desse processo. Além disso, 

 
65 Disponível em: https://institutomascs.ar/recursos/. Acesso em: 20 Ago. 2024.  



200 
 

destacamos sua potencialidade de cruzar diferentes territórios, dada o fácil acesso no qual se 

encontram disponíveis.  

Numa perspectiva semelhante e assumindo uma mesma preocupação em torno das 

questões que atravessam as experiências masculinas, o Instituto PAPAI tem elaborado 

ferramentas pedagógicas para atuar no processo de conscientização dos homens. Dentre as 

principais estratégias adotadas nesse processo, observamos a produção e divulgação de matérias 

diversos (físicos ou digitais) que tem sido utilizado no intuito de despertar uma atenção para 

necessidade de um maior comprometimento com a difusão da equidade e fim da violência de 

gênero.  

 

Figura 46: Campanha "Homens pelo fim da violência contra a mulher" (2019) 

 

Fonte: Instagram do Instituto PAPAI66 

 

 

 
66 Disponível em: https://www.instagram.com/institutopapai/. Acesso em: 15 jun. 2024. 



201 
 

Figura 47: Campanha "Seja um homem de atitude, diga não a violência contra a mulher!" (2019) 

 

Fonte: Instagram do Instituto PAPAI67 

  

Na medida em que estas ferramentas pedagógicas são difundidas em escolas, praças, 

empresas, sindicatos, dentre outros espaços, sejam eles públicos ou privados, novos debates são 

suscitados na arena social, promovendo debates de ideias, reflexões e conscientização. 

Acreditamos que essa proposta de educação representa uma importante aliada na luta pelo fim 

da violência de gênero, uma vez que convida esses sujeitos a assumirem um comprometimento 

com a eliminação dessas desigualdades.  

Considerando tais ações, percebemos que o Instituto PAPAI bem como o Instituto 

MasCS tem se utilizado de diferentes estratégias para abordar essas questões, onde constituem 

caminhos autoreflexivos para que os sujeitos envolvidos nesse processo despertem para esse 

debate. Desse modo, reinventam ferramentas pedagógicas para conduzir um trabalho 

autorreflexivo e autoreferenciado numa proposta desruptiva que alcance não apenas os homens, 

mas toda a comunidade.  

Visivelmente, a concepção de educação que fundamenta as ações gestadas por essas 

organizações assume uma perspectiva feminista e popular, onde todos/as são convidados a 

participar de maneira ativa e reflexiva do desenvolvimento dessas atividades. Além disso, sua 

dinâmica possibilita reconhecer a subjetividade, sensibilidade e emoção desses sujeitos que 

 
67 Disponível em: https://www.instagram.com/institutopapai/. Acesso em: 15 jun. 2024. 



202 
 

constantemente tem seus sentidos violados a partir da permanência das estruturas do 

patriarcado. Para Ochoa (2017) 

Esta potenciación supone la construcción de referentes y de utopías nuevos que sirvan 
a las personas para construir su autonomía, por tanto, el proceso educativo es un 
ejercicio de creatividad, de soñar, de imaginación de horizontes, de identificación de 
deseos, y de construcción de elementos simbólicos que favorezcan la reflexión, la 
crítica, y el cambio de esquemas que impiden la libre y plena realización de cada 
persona. (Ochoa, 2017, p. 3). 

 Conforme pontua a autora, enxergamos nessa proposta condições para projeção de 

outras realidades, fincadas no sonho de um mundo onde a justiça e humanidade prevaleçam 

diante da cultura do ódio que tem sido produzida pelos governos odiosos. É o anúncio de um 

novo tempo, o qual traz consigo novas referências para conduzir nossos discursos e práticas 

sociais.  

 

  



203 
 

  



204 
 

9. CONCLUSÃO 

“A marcha esperançosa dos que sabem que mudar é 
possível”. (Freire, 2000, p. 29). 

 

O pensamento que antecede a escrita desse capítulo conclusivo norteou o 

desenvolvimento dessa pesquisa, sendo também um convite a reavivar nossas esperanças, 

entendendo-a na condição de uma necessidade ontológica do ser humano. Desta forma, 

conforme encoraja o respectivo autor, marchamos incansavelmente pelas veredas da 

pesquisa científica no intuito de responder nossa curiosidade epistemológica e 

consecutivamente apresentar uma contribuição para nossa área de estudo.  

Assim sendo, concebendo a investigação científica enquanto lócus de produção do 

conhecimento, mas também de comprometimento político, social e epistemológico, 

construímos um trajeto epistêmico fundamentado nesses princípios. Entendemos que sua 

dimensão denunciativa e anunciativa potencializam uma problematização em torno da 

realidade perversa, bem como o anúncio da realidade diferente a partir de um projeto de 

futuridade que se encontra fincado no compromisso com a produção de um novo amanhã. 

Partindo dessa compreensão, centramos nosso foco nas experiências político-

pedagógicas forjadas pelo Instituto PAPAI no Brasil e pelo Instituto MasCS na Argentina, 

duas organizações latino-americanas que desenvolvem um trabalho com homens a partir de 

uma perspectiva feminista. Essa ação investigativa possibilitou a construção de um corpo 

de conhecimento em torno desses projetos que tem sido gestados a partir da luta coletiva e 

comprometimento político-social.  

Objetivando tecer nossas considerações acerca das dinâmicas empreendidas por 

estas organizações, retomamos a questão norteadora do nosso estudo “Que denúncias e 

anúncios atravessam as experiências político-pedagógicas gestadas por organizações 

latino-americanas que desenvolvem um trabalho educativo com homens, a partir de 

uma perspectiva feminista?”. Para responder nosso questionamento, partimos das 

reflexões teóricas e das narrativas enunciadas por integrantes e ex-integrantes dessas 

organizações.  

O cruzamento entre o campo teórico e o empírico permitiu compreender os processos 

de denúncia e anúncio forjados por essas organizações que atuam no enfrentamento da 

lógica patriarcal, mas também conhecer os ideais, sonhos e utopias que orientam suas 



205 
 

práticas. As narrativas enunciadas durante esse processo revelaram memórias afetivas, 

políticas e coletivas que vem sendo constituídas em meio os processos de luta trilhados por 

essas organizações que vislumbram a constituição de outros cenários.  

Seguindo essa direção, os objetivos específicos elencados no decorrer dessa 

investigação possibilitaram aprofundar uma compreensão em torno da estrutura de trabalho 

do Instituto PAPAI e do Instituto MasCS, permitindo conhecer sua identidade institucional, 

mas também captar os sentidos, subjetividades e utopias que afloram em meio as narrativas 

que atravessam essas organizações. Seus direcionamentos foram fundamentais para que 

viéssemos responder nossas inquietudes. 

Nosso primeiro objetivo específico buscou identificar os processos de denúncia a 

estrutura patriarcal elaborados por organizações latino-americanas que desenvolvem 

um trabalho educativo com homens a partir de uma perspectiva feminista. Esse 

movimento possibilitou conhecer as principais atuações político-pedagógicas dessas 

organizações, assim como as denúncias e enfrentamentos que vem sendo formulados na 

tentativa de introduzir uma mudança em seus respectivos contextos.  

Deste modo, contrariando as estruturas opressivas do patriarcado, essas organizações 

vêm apresentando um enfrentamento as violências de gênero e recorrentes tentativas de 

retrocesso que tem sido imposta por esse projeto hegemônico, onde denunciam esse sistema 

desigual e perverso. Por outro lado, também tem se encarregado de visibilizar pautas que se 

encontram a margem a sociedade, potencializando o acesso ao conhecimento e ao debate 

crítico sobre temas como feminismos, violência de gênero, aborto seguro, entre outros. 

A denúncia da estrutural patriarcal surge na condição de um movimento disruptivo 

que busca romper com as ideologias propagadas por esse projeto hegemônico de poder, bem 

como um compromisso coletivo com a construção de novos cenários em torno da arena de 

gênero, principalmente, quando pensamos as questões que atravessam o universo 

masculino. Essa ação desobediente tem contado com a realização de protestos e/ou 

reivindicações, além da produção de panfletos informativos que trazem consigo um caráter 

político-pedagógico.   

Enxergamos nesses atos denunciativos a resistência, rebeldia e inaceitabilidade de 

continuarmos assistindo à reprodução dos quadros de autoritarismo que historicamente 

estiveram impondo um conjunto de desigualdades e/os violências aos grupos 

subalternizados pela lógica patriarcal. Portanto, reconstruir esses arranjos demanda 



206 
 

introduzir novas dinâmicas em torno dessas realidades, a partir de um processo de leitura 

crítica e comprometida com a coletividade.  

É a partir da denúncia da realidade perversa que essas organizações latino-

americanas avançam na construção de ações educativas voltadas para o trabalho com 

homens a partir de uma perspectiva feminista, entendendo a urgência de um 

comprometimento por parte desses sujeitos com a construção de uma sociedade mais justa 

e equânime. Essas iniciativas são imprescindíveis para que venhamos romper com os 

quadros opressivos e autoritários que durante muito tempo estiveram isentas de qualquer 

questionamento.  

Em síntese, acreditamos que as inúmeras expressões de denúncia que emanam das 

práticas dessas organizações constituem importantes ferramentas de transformação social e 

política, uma vez que não apenas tensionam as estruturas existentes, como também buscam 

reinventar a realidade a partir de novos princípios. Suas atuações se consolidam enquanto 

importantes intervenções político-pedagógicas, garantindo um posicionamento crítico 

diante de um cenário de desumanidade.  

O segundo objetivo específico dessa pesquisa procurou mapear os principais 

anúncios que emergem das atuações dessas organizações no enfrentamento às 

desigualdades e violências de gênero, visto que suas intervenções têm potencializado o 

surgimento de novas dinâmicas e relações sociais, sobretudo, no que se refere aos homens 

que são convidados a revisitar seus discursos, assim como incorporar atitudes que estejam 

pautadas nos princípios da equidade de gênero e justiça social.  

Os anúncios que emergem desse processo não apenas apresentam uma dimensão 

futurista, como também se mostram capazes de se reconectar ao passado e presente, 

reacendendo os sonhos e utopias que alimentam essas experiências coletivas. Além do mais, 

constatamos que suas atuações político-pedagógicas são compostas por uma rede de 

sentidos, afetos e subjetividades nutridas pelos/as integrantes e ex-integrantes dessas 

organizações que seguem se educando coletivamente.  

A configuração adotada pelo Instituto PAPAI e pelo Instituto MasCS tem inspirado 

o surgimento de outras iniciativas dessa natureza, uma vez que suas ações reavivam as 

capacidades de luta e defesa de um mundo mais justo e equânime. Os fundamentos do 

feminismo, por sua vez, têm sido fundamentais nesse processo, pois não apenas guiam o 



207 
 

desenvolvimento desse trabalho, como também orientam a constituição de estratégias que 

venham possibilitar melhorias em torno da realidade perversa.  

Frente as novas oportunidades surgidas durante esse processo, constatamos que a 

realização desse trabalho coletivo reafirma as reais possibilidades da constituição de 

alianças político-pedagógicas entre diferentes entidades, governos ou mesmo agentes 

individuais que estejam dispostos a introduzir um cenário de mudanças no campo das 

relações de gênero. Isto porque, o mundo não está determinado, mas passível de ser 

reinventado a partir da desejabilidade e luta de sujeitos comprometidos com a mudança.  

É em meio essa estrutura anunciante que constatamos a produção de diversas 

iniciativas exitosas de intervenção com homens, as quais tem avançado na problematização 

das dinâmicas opressivas que ainda se encontram ocasionando desigualdades e/ou 

violências de gênero. Acreditamos que esses movimentos disruptivos são capazes de romper 

com os modelos sedimentados ao longo da história e apresentar novas possibilidades para 

o exercício de outra masculinidade.  

Ainda que apresentem suas particularidades, dada as especificidades que emergem 

dos respectivos contextos latino-americanos onde essas experiências são produzidas, 

percebemos que essas organizações têm construído potentes propostas de trabalho com 

homens, despertando-os para a urgência de um maior comprometimento com a política 

feminista. O anúncio da realidade diferente é a profecia de um mundo onde a masculinidade 

feminista prospere e ganhe concretude em meio ao despertar da consciência crítica. 

Seguindo este viés, o terceiro objetivo dessa pesquisa propôs refletir acerca das 

experiências político-pedagógicas narradas pelos/as integrantes do Instituto PAPAI e 

Instituto MasCS, dada a boniteza desses trajetos coletivos. Essa ação, por sua vez, permitiu 

não apenas ouvir os discursos enunciados pelos/as integrantes e ex-integrantes dessas 

organizações, como também captar os sentidos e subjetividades que reconectam esses 

sujeitos aos itinerários constituídos durante suas vivências.  

Em meio aos diálogos realizados com os/as participantes da pesquisa, percebemos 

que muitas vezes suas vivências pessoais se cruzam com as dinâmicas forjadas por essas 

organizações, constituindo um elo inseparável entre ambas. Disso resulta um maior 

envolvimento desses sujeitos com as pautas instituídas por essas iniciativas latino-

americanas, de modo que as lutas e utopias gestadas por essas organizações são tomadas 

por esses sujeitos ao longo das suas vidas.  



208 
 

Ao analisarmos os percursos trilhados, constatamos várias ações coletivas de 

intervenção com homens e sobre masculinidades, as quais vão desde formações político-

pedagógicas até protestos em espaços públicos. Numa outra vertente, assistimos uma 

desobediência de ordem epistêmica e política a partir da produção de materiais 

bibliográficos que tem oportunizado o surgimento de um conhecimento crítico, fruto das 

vivências produzidas a partir dos feminismos. 

As narrativas enunciadas pelos/as entrevistados/as também revelam a composição 

de experiências de amorosidade, cumplicidade e afetividade entre esses sujeitos, 

constituindo uma rede de vinculações afetivas e políticas ao mesmo tempo. Assim sendo, 

em sua busca por um mundo mais justo, equânime e humano, essas organizações tem 

construído coletivamente experiências de formação e politização, despertando a capacidade 

crítica e comprometimento dos seus sujeitos educativos.  

Ecoando numa mesma sintonia ainda que com tonalidades diferentes, encontramos 

nesses discursos uma polissemia de vozes, atores e utopias que se encontram implicados 

num mesmo ideal, que é a eliminação de qualquer tipo de violências assim como a 

construção de um amanhã fincado na justiça social e de gênero. Seja anunciando ou 

denunciando, concebemos essas iniciativas enquanto imprescindíveis para que venhamos 

forjar caminhos alternativos que possibilitem a superação dessa realidade cruel.  

Ao refletirmos acerca dessas experiências gestadas em Brasil e em Argentina, 

conseguimos entender as dinâmicas instituídas por esses projetos coletivos que tem 

concebido práticas educativas pioneiras e exitosas na abordagem com homens a partir de 

uma perspectiva feminista. Suas atuações não só renovam as esperanças de um mundo mais 

justo, como também devolvem nossa capacidade de continuar reivindicando melhorias em 

torno da nossa realidade.    

Nosso quarto e último objetivo específico esteve centrado em identificar as 

principais práticas educativas feministas elaboradas pelas organizações latino-

americanas durante suas atuações com homens, entendendo que em sua estrutura de 

trabalho, essas iniciativas têm constituído propostas educativas num viés coletivo e popular. 

São práticas educativas que se encontram fundamentadas política, pedagogicamente e 

epistemologicamente nos fundamentos do feminismo. 

Observamos nessas práticas educativas gestadas pelo Instituto PAPAI e pelo 

Instituto MasCS uma diversidade de estratégias político-pedagógicas que vão sendo 



209 
 

formuladas coletivamente por seus sujeitos educativos, conforme suas necessidades. Fruto 

de uma leitura crítica da realidade, tais direcionamentos têm oportunizado intervir nos mais 

diferentes contextos, propondo discussões e/ou reflexões em torno de temas que por muito 

tempo estiveram passíveis de um questionamento. 

Na medida em que reconhecem essa urgência, realizam um desprendimento da lógica 

patriarcal, burguesa e colonial, originando práticas educativas outras que tem como base os 

princípios do feminismo. Ousadas, subversivas e autênticas, estas práticas celebram as 

possibilidades surgidas a partir do trabalho com homens e sobre masculinidades, 

entendendo a necessidade de um maior comprometimento por parte desses sujeitos com a 

construção de outras dinâmicas. 

Imersas num cenário global cada vez mais digital e tecnológico, estas organizações 

também têm se utilizado das ferramentas digitais para realizar um movimento de educação 

em rede, atendendo as demandas da sociedade atual e reconectando diferentes sujeitos e 

lugares num objetivo em comum. Esse movimento de conexão digital amplia seus campos 

de atuação, oportunizando a difusão e partilha de diferentes práticas, além de possibilitar a 

conexão e troca de experiências entre distintas organizações.  

Através das redes de conexões – presenciais e virtuais – criadas por essas 

organizações, temos assistido uma maior difusão dos princípios e práticas feministas, o que 

garante uma maior compreensão das suas pautas e quiçá um comprometimento por parte 

desses sujeitos. Essas iniciativas também possibilitam desconstruir o imaginário patriarcal 

que historicamente descredibilizou e buscou silenciar as lutas e reivindicações 

protagonizadas pelo movimento feminista. 

Não há dúvidas de que essas práticas educativas provocam uma série de 

deslocamentos contínuos em torno da estrutura do patriarcado, garantindo a constituição de 

novos arranjos de gênero, assim como uma mudança nos discursos e práticas que ainda se 

encontram pautados nas estruturas hegemônicas. Tais práticas acontecem numa proposta de 

acolhimento, onde esses sujeitos num primeiro momento são acolhidos e logo em seguida 

convidados a refletirem acerca das suas próprias experiências de vida. 

Deste modo, respondendo à pergunta inicial que norteou o desenvolvimento desse 

estudo, constatamos que as experiências político-pedagógicas dessas organizações latino-

americanas são compostas por uma série de denúncias e anúncios, o que reafirma sua 

postura de comprometimento com a produção de novos cenários de gênero. Seja 



210 
 

denunciando ou anunciando, suas práticas educativas a partir dos princípios feministas têm 

consolidado importantes iniciativas na abordagem com homens e sobre masculinidade.  

Os atos de denúncia e anúncio se encontram materializados a partir dos 

enfrentamentos a ordem patriarcal, da leitura crítica da realidade, assim como das 

intervenções ocorridas em seus respectivos contextos. Acreditamos que essas atuações são 

imprescindíveis ao projeto de futuridade, uma vez que inspiram o surgimento de outras 

iniciativas dessa natureza, projetando novas utopias a partir de um ideal coletivo. Sem essas 

dinâmicas, pouco ou nada avançaríamos na constituição de novas realidades.  

Portanto, é reconhecendo a potência e imprescindibilidade das denúncias e anúncios 

que atravessam as experiências do Instituto PAPAI e do Instituto MasCS que realçamos seu 

comprometimento político, pedagógico e ético na construção de outros cenários de 

humanização. Encontramos nessas dimensões a possibilidade de alcançarmos o ideal de 

masculinidade feminista, visto que sua proposta prevê que os homens assumam uma 

responsabilização na construção de um mundo mais justo, equânime e humano.  

As práticas educativas que emergem dessas organizações configuram uma 

historicidade que ainda não foi contada, ou seja, inédita no cenário das relações de gênero, 

pois convida os homens, sujeitos que historicamente estiveram ausentes de um 

comprometimento com as pautas feministas a repensar o seu lugar dentro dessa estrutura. 

Nesse meio, ressaltamos a potencialidade da educação feminista na transformação da 

realidade, dado o seu potencial mobilizador na produção de um novo amanhã.  

É inegável que a produção dessas experiências coletivas tem possibilitado uma 

revisão em torno dos discursos e práticas forjados na arena de gênero, outorgando a 

construção de outras referências de masculinidade. Em meio suas práticas educativas, essas 

organizações têm garantido processos de formação, politização e emancipação a partir dos 

princípios feministas, compondo uma rede de aprendizagens mútuas e a construção de 

conhecimentos diversos entre os sujeitos educativos que partilham dessa experiência. 

Entretanto, ao passo que observamos as inúmeras conquistas alcançadas a partir 

desse ideal coletivo, também percebemos os inúmeros desafios que atravessam o 

desenvolvimento dessa proposta de trabalho, principalmente, no que se refere a falta de 

apoio político, escassez de recursos e insustentabilidade financeira por parte dessas 

organizações. Acreditamos que esse fator não apenas compromete o andamento das ações, 



211 
 

como também reduz as possibilidades de atuação nesse campo que historicamente esteve a 

margem das políticas públicas.  

Em linhas gerais, compreendemos que as experiências político-pedagógicas gestadas 

pelo Instituto PAPAI no Brasil e pelo Instituto MasCS na Argentina, ainda que produzidas 

em contextos totalmente distintos, comungam de objetivos comuns, trazendo em suas 

propostas uma série de aproximações e convergências. A cumplicidade que emerge das 

práticas educativas que afloram dessas experiências demonstra a força da coletividade na 

resolução dos desafios enfrentados na atualidade.  

Tendo como base tais considerações, podemos afirmar que as hipóteses lançadas no 

início da pesquisa foram confirmadas, no sentido de que as denúncias e anúncios gestados pelas 

organizações em estudo tem possibilitado a constituição de outras experiências de 

masculinidade, mais diversas, humanizadas e comprometidas político-pedagogicamente com a 

construção de uma sociedade fundamentada nos princípios da equidade de gênero. Suas ações 

anunciam um novo modo de educação para os homens em diálogo com o feminismo.    

Refletir acerca dos trajetos trilhados por essas organizações, possibilitou conhecer 

os sentidos e utopias que movem esses sujeitos num esperançar coletivo, os fazendo 

acreditar que suas lutas são legitimas, ainda que por vezes desacreditadas por concepções 

retrógada que ainda cerceiam esse campo. Deste modo, na medida em que ampliamos uma 

compreensão acerca das estórias narradas por esses sujeitos, também conseguimos entender 

as particularidades contidas no perfil de cada uma.  

Durante o processo de investigação, o quadro teórico adotado para o 

desenvolvimento da pesquisa teve um papel fundamental, possibilitando alcançar os 

objetivos propostos e analisar com precisão, ética e rigor as experiências estudadas. Os 

aportes teóricos-epistemológicos do feminismo, por sua vez, viabilizaram um estudo 

detalhado e centrado nas especificidades que afloram de cada um dos contextos, garantindo 

um olhar cuidadoso em torno das narrativas que ecoaram dos/as participantes da pesquisa.   

Mediante as considerações apresentadas, acreditamos que embora essas 

organizações não consigam transformar a realidade por inteiro, sem suas intervenções o 

mundo seria mais feio. Reconhecer a boniteza que transpassa essas atuações consiste num 

movimento necessário para que possamos constituir outros esforços individuais e/ou 

coletivos. As profecias anunciadas revelam que muitas lutas e enfrentamentos ainda serão 



212 
 

necessários, que urge a perseverança de sonhadores que estejam dispostos a reinventar o 

mundo.   

Além do mais, constatamos que a problemática que orienta o desenvolvimento desse 

estudo não se finda com a conclusão desse trabalho, visto que há múltiplas interfaces que 

necessitam ser exploradas para uma maior compreensão do tema. A riqueza e diversidade 

que atravessa estas experiências educativas alarga as possibilidades de estudo em torno 

desse campo, incitando o surgimento de novas pesquisas em distintas áreas do 

conhecimento, dado seu caráter multidisciplinar. 

Não há dúvidas de que a emergência de propostas educativas a partir de uma 

perspectiva feminista se apresenta enquanto um componente essencial para que venhamos 

aproximar os homens do feminismo, de modo que esses sujeitos possam assumir um 

comprometimento com sua práxis e consequentemente caminhar na erradicação das 

violências e desigualdades de gênero. Nesse processo, a conscientização e politização 

despontam enquanto uma das principais estratégias para introduzir esses cenários.  

No mais, esperamos que esse estudo desperte a desejabilidade de outros utópicos, 

conduzindo-os a sonhar e reinventar o mundo a partir da luta coletiva. Que dentro dos seus 

respectivos contextos possam insubordinar-se e constituir novas experiências de 

amorosidade, cumplicidade e afetividade, tal como os trajetos que vem sendo constituídos 

por essas organizações que tem ousado reescrever uma nova história para o trabalho com 

homens e sobre masculinidade. Que o estado de boniteza projetado pelo Instituto PAPAI e 

pelo Instituto MasCS reavive os sonhos, as utopias e a força necessária para revolucionar o 

mundo. 

  



213 
 

REFERÊNCIAS 

ABRAHÃO, M. H. M. B. Memória, narrativas e pesquisa (auto)biográfica. Revista História 

da Educação. Porto Alegre, v.7, n.14, p.79–95, jul./dez. 2003. 

AMADO, João. Manual de investigação qualitativa em educação. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2013. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 1977. 

BUARQUE, Cristina. Reflexões sobre o poder e as instituições sob a ótica do feminismo. In: 

BUARQUE, Cristina et al. Perspectivas do gênero: debates e questões para as ONGs. 

Recife: GTGênero, 2002. p. 26-55. 

CARABÍ, Àngels. Construyendo nuevas masculinidades: una introducción. In: SEGARRA, 

Marta; CARABÍ, Àngels. Nuevas masculinidades. Barcelona: Icaria, 2000, p. 15-28. 

CAROSIO, Alba. Feminismo y cambio social en América Latina y el Caribe. In: CAROSIO, 

Alba (org.). Feminismo y cambio social en América Latina y el Caribe. Buenos Aires: 

CLACSO, 2012. p. 9-18. 

CAROSIO, Alba. Perspectivas feministas para ampliar horizontes del pensamiento crítico 

latino-americano. In: RODRÍGUEZ, Montserrat Sagot. Feminismos, pensamiento crítico y 

propuestas alternativas en América Latina. Buenos Aires: CLACSO, 2017. p. 17-42. 

CONNELL, R. W. Masculinidades. Traducción: Irene Ma. Artigas. Universidad Nacional 

Autónoma de México, 2003. 

CONNELL, Raewyn. Gênero em termos reais. Tradução Marília Moschkovich. São Paulo: 

Inversos, 2016. 

CONNELL, Raewyn; PEARSE, Rebecca. Gênero: uma perspectiva global. São Paulo: 

nVersos, 2015. 

CONNELL, Robert W.; MESSERSCHMIDT, James W. Masculinidade hegemônica: 

repensando o conceito. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 21, n. 1, p. 241-282, 

jan./abr., 2013. 

CRESWELL, John. Projeto de pesquisa: Métodos qualitativo, quantitativo e misto. Porto 
Alegre: Artmed, 2007. 

DELORY-MOMBERGER, Christine. Fundamentos epistemológicos da pesquisa biográfica 

em educação. Educação em Revista, Belo Horizonte, v.27, n.1, p.333-346, abr. 2011. 



214 
 

DENZIN, Norma K.; LINCOLN, Yvonna S. (Orgs.). O Planejamento da Pesquisa 

Qualitativa: teorias e abordagens. Porto Alegre: Ed. Artmed, 2006. 

DINIZ, Debora; GEBARA, Ivone. Esperança Feminista. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 

2022. 

FABBRI, Luciano. Apuntes sobre feminismos y construcción de poder popular. Tiempo 

Robado editoras, 2017. 

FABBRI, Luciano. La masculinidad como proyecto político extractivista. Una propuesta de 

re-conceptualización. In: FABBRI, Luciano. La masculinidad incomodada. Rosario: Homo 

Sapiens Ediciones: UNR Editora, 2021. p. 25-41.  

FABBRI, Luciano. La ola feminista cuestiona la masculinidad. In: FREIRE, Victoria (et al.). 

La cuarta ola feminista. Buenos Aires: Emilio Ulises Bosia, 2018. p. 77-86.  

FREIRE, Ana Maria Araújo (org.). A palavra boniteza na leitura do Mundo de Paulo 

Freire. São Paulo: Paz e Terra, 2021.  

FREIRE, Paulo. À Sombra desta Mangueira. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 2012. 

FREIRE, Paulo. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao 

pensamento de Paulo Freire. São Paulo: Cortez & Moraes, 1979. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 51 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2021.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do oprimido. São 

Paulo: Paz e Terra, 1992.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários a prática educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 2021.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 

Unesp, 2000. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 1974. 

GALEANO, Eduardo H. As veias abertas da América Latina. Porto Alegre: LePM, 2020. 

GERGEN, Mary M.; GERGEN, Kenneth J. Investigação qualitativa: tensões e 

transformações. In: DENZIN Norma K.; LINCOLN Yvonna S. (Orgs.). O Planejamento da 

Pesquisa Qualitativa: teorias e abordagens, Porto Alegre: Ed. Artmed, 2006. p. 345-362. 



215 
 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Ed. Atlas, 

2008. 

GOLDENBERG, Mirian (Org.). A arte de pesquisar: como fazer pesquisa qualitativa em 

ciências sociais. 8. ed. Rio de Janeiro: Record, 2004. 

HOOKS, Bell. El deseo de cambiar: Hombres, masculinidad y amor. Tradução de Javier 

Sáez del Álamo. Edicions Bellaterra, 2021. 

HOOKS, Bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 14. ed. Rio de 

Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020.  

HOOKS, Bell. Teoria feminista: da margem ao centro. São Paulo: Perspectiva, 2019.  

JOVCHELOVITCH, Sandra; BAUER, Martin W. Entrevista narrativa. In: BAUER, Martin; 

GASKELL G. (Org.). Pesquisa qualitativa com texto: imagem e som: um manual prático. 

Petrópolis: Vozes, 2012. p. 90-113. 

KAUFMAN, Michael. Las experiencias contradictorias del poder entre los hombres. In: 

VALDÉS, Teresa; OLAVARRÍA, José. Masculinidad/es: poder y crisis. Santiago: Ediciones 

de las mujeres. 1997, p. 63-81. 

KOROL, Claudia. “La educación como práctica de la libertad” Nuevas lecturas posibles. In: 

KOROL, Claudia (Org). Hacia una pedagogía feminista. El Colectivo, América Libre, 

2007. p. 9-23.  

LAGE, Allene. Educação e movimentos sociais: caminhos para uma pedagogia de luta. 

Recife: Editora Universitária da UFPE, 2013. 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia 

científica. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2003. 

LEAL, Antonio Boscán. Las nuevas masculinidades positivas. Revista Internacional de 

Filosofía Iberoamericana y Teoría Social, p. 93-106, 2008. 

LINHARES, Célia. Anúncio/denúncia. In: STRECK, Danilo R.; REDIN, Euclides; 

ZITKOSKI, Jaime José (orgs.). Dicionário Paulo Freire. 2. ed., ver. amp. 1. Reimp. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2010. p. 45-46. 

LÓPEZ, Claritza J. Figueredo. La pedagogía feminista, una deconstrucción ética de 

imaginarios desde una visión latino-americana. Revista Universitaria de Investigación, p. 

77-89, 2021. 



216 
 

MARTÍN, Irene Martínez Martín; ARTIAGA, Gema Ramírez. Des-patriarcalizar y Des-

colonizar la Educación. Experiencias para una Formación Feminista del Profesorado. Revista 

Internacional de Educación para la Justicia Social (RIEJS), p. 81-95, 2017. 

MARTÍN, Irene Martínez. Construcción de una pedagogía feminista para una ciudadanía 

transformadora y contra-hegemónica. Foro de Educación, 14(20), p. 129-151, 2016.  

MEDRADO, Benedito; LYRA, Jorge. Por uma matriz feminista de gênero para os estudos 

sobre homens e masculinidades. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 16, n. 3, p. 

809-840, set./dez. 2008. 

MEDRADO, Benedito; LYRA, Jorge. Princípios ou simplesmente pontos de partida 

fundamentais para uma leitura feminista de gênero sobre homens e as masculinidades. In: 

BLAY, Eva Alterman. Feminismos e masculinidades: novos caminhos para enfrentar a 

violência contra a mulher. São Paulo: Cultura acadêmica, 2014. p. 55-74. 

MENDEZ, Luis Bonino. Los varones ante el problema de la igualdad con las mujeres. In: 

LOMAS, Carlos. Todos los hombres son iguales? Identidad masculina y cambios sociales. 

Barcelona: Paidós, 2002.  

MIGUEL, Luís Felipe; BIROLI, Flávia. Feminismo e Política. 1 ed. São Paulo: Boitempo, 

2014. 

OCHOA, Luz Maceira. Una propuesta de pedagogía feminista: teorizar y construir desde el 

género, la pedagogía, y las prácticas educativas feministas. In: I Coloquio Nacional Género en 

Educación, 2007. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/340285069_UNA_PROPUESTA_DE_PEDAGOGI

A_FEMINISTA_TEORIZAR_Y_CONSTRUIR_DESDE_EL_GENERO_LA_PEDAGOGIA

_Y_LAS_PRACTICAS_EDUCATIVAS_FEMINISTAS. Acesso em: 16 mar. 2022.   

OCHOA, Luz María Maceira. Más allá de la coeducación: pedagogía feminista. Revista 

educar, v. 36, p. 27-36, 2006. 

PASSEGGI, M. C. Narrativa, experiencia y reflexión auto-biográfica: por una epistemología 

del sur en educación. In: ARANGO, G. J. M. (Org.). Narrativas de experiencia en 

educación y pedagogía de la memoria. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Editorial de la 

Facultad de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires, 2015. p. 103-132. 

PASSEGGI, M.; SOUZA, E. C. O Movimento (Auto)Biográfico no Brasil: Esboço de suas 

Configurações no Campo Educacional. Investigación Cualitativa, 2(1), p. 6-26, 2017. 



217 
 

PASSEGGI, Maria da Conceição. Aproximaciones teóricas a las perspectivas de la 

investigación (auto)biográfica em educación. Tradução de Dora Lilia Marín Diaz. Revista 

Educación y Pedagogía, v. 23, n. 61, p. 25-39, 2011. 

RAGO, M. Feminismo e subjetividade em tempos pós-modernos. In: COSTA, Claudia Lima 

et al (org.). Poéticas e políticas feministas. Florianópolis: Editora das Mulheres, 2004. p. 31-

41. 

RAGO, Margareth. Adeus ao Feminismo? Feminismo e (Pós)Modernidade no Brasil. 

Cadernos AEL, n. 3/4, 1995/1999. 

SALGADO, Martha Patricia Castañeda. Perspectivas y aportes de la investigación feminista a 

la emancipación. In: AA.VV. Otras formas de (des)aprender: investigación feminista en 

tiempos de violencia, resistencias y decolonialidad. 2019. p. 19-40.  

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma 

ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez Editora, 2010, p. 31-83. 

SOUZA, João Francisco de. Atualidade de Paulo Freire: contribuição ao debate sobre 

diversidade cultural. Recife: Bagaço, 2001.  

SOUZA, Elizeu Clementino de; MEIRELES, Mariana Martins de. Fotobiografia e entrevista 

narrativa: modos de narrar a vida e a cultura escolar. In: MARTINS, Raimundo; TOURINHO, 

Irene; SOUZA, Elizeu Clementino de. (Org.). Pesquisa narrativa: interfaces entre histórias 

de vida, arte e educação. Santa Maria: Ed. da UFSM, 2017. p. 125-142. 

SOUZA, João Francisco de. E a educação: ?? quê ?? a educação na sociedade e/ou a 

sociedade na educação. Recife: Bagaço, 2004.  

TRIVINOS, A. W. S. Introdução à pesquisa em ciências sociais. São Paulo: Atlas, 1987. 

VALA, Jorge. A análise de conteúdo. In: SILVA, Augusto Santos; PINTO, José Madureira 

(orgs). Metodologia das Ciências Sociais. 11ª edição. Porto: Afrontamento, 2001. p. 101-

128. 

VALDIVIESO, Magdalena. Aportes e incidencia de los feminismos en el debate sobre 

ciudadanía y democracia en América Latina. In: CAROSIO, Alba. Feminismo y cambio 

social en América Latina y el Caribe. Buenos Aires: CLACSO, 2012. p. 19-42. 

  



218 
 

ANEXO A: TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

 

  



219 
 

ANEXO A: TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


